PROFHISTORIA
MESTRADO PROFISSIONAL
EM ENSINO DE HISTORIA

UNIVERSIDADE FEDERAL DE RORAIMA
PRO-REITORIA DE PESQUISA E POS-GRADUACAO
MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE HISTORIA — PROFHISTORIA

SERGIO BARBOSA DOS SANTOS

ANNA PANTONI: A RETOMADA DA MEMORIA ANCESTRAL MACUXIE O
ENSINO DE HISTORIA

BOA VISTA, RR
2025



SERGIO BARBOSA DOS SANTOS

ANNA PANTONI: A RETOMADA DA MEMORIA ANCESTRAL MACUXI E O
ENSINO DE HISTORIA

Dissertacdo apresentada  no Programa  de
P6s-Graduacao em Ensino de Historia da Universidade
Federal de Roraima, como pré-requisito para concluir o
Mestrado em Ensino de Historia, na Linha de pesquisa:
Saberes Historicos em Diferentes Espagos de Memoria.

Orientadora: Prof®. Dr*. Ananda Machado

Boa Vista, RR
2025



SERGIO BARBOSA DOS SANTOS

ANNA PANTONI: A RETOMADA DA MEMORIA ANCESTRAL MACUXI E O
ENSINO DE HISTORIA

Dissertacdo apresentada ao Curso de Mestrado
Profissional do Programa de P6s-Graduagdo em
Ensino de Historia/ Profhistoria da Universidade
Federal de Roraima, na Linha de pesquisa:
Saberes Historicos em Diferentes Espacos de
Memoria, avaliada no dia 28 de fevereiro de 2025
pela seguinte banca examinadora:

Prof* Dr* Ananda Machado (orientadora)

Maria Luiza Fernandes (membra interna)

Paulo José Brando Santilli (membro externo)

Sonyellen Fonseca Ferreira Fiorotti (membra externa)

Leticia Santana Stacciarini (suplente)

Boa Vista, RR
2025



AGRADECIMENTOS

Agradeco primeiramente a Deus por ter me concedido satide, discernimento e paz
espiritual para concluir esta dissertagao.

A Coordenagio de Aperfeigoamento de Pessoal de Nivel Superior — CAPES, agradeco
pela bolsa de estudo durante os dois anos para a minha formagao académica.

Ao Programa de Poés-Graduagio em Ensino de Historia/PROFHISTORIA da
Universidade Federal de Roraima, minha gratidao por ter possibilitado meu acesso, por meio
de vagas especificas para estudantes indigenas, a minha inser¢do no campo do Ensino de
Historia.

Agradeco em especial a Professora Dra. Ananda Machado, pela paciéncia na
orientacdo, pelas conversas e propostas que fluiram para a elaboragdo deste trabalho. Sem sua
orientacdo nesse processo, eu ndo teria obtido éxito nessa etapa da minha formacgao
académica.

Agradeco a professora Dra. Marcela Albaine pelo incentivo, pela possibilidade do
novo olhar ao Ensino de Historia, “muita Ancestralidade envolvida”.

A professora Dra. Alessandra Rufino, meu agradecimento por sua contribuigo e ajuda
quando precisei.

A professora Dra. Maria Luiza, que esteve na minha Banca Examinadora de
Qualificagdo, agradeco por sua preciosa colaboracdo académica a minha dissertagdo. E as
demais professoras do mestrado em Ensino de Histéria, Carla Monteiro, Mariana Cunha,
Raimunda Gomes e Monalisa Pavone, que sempre nos atentaram para o “perigo da historia
unica”, meu muito obrigado por tamanha dedicacao.

Ao gestor da Escola Estadual Indigena Tuxaua Luiz Cadete, professor Zenilton Cruz, e
ao coordenador da escola Esmerindo Nazareno, agradeco pelo apoio e pela compreensdo nos
momentos ausentes.

Agradeco as professoras de lingua Macuxi, Clenilde da Silva, da comunidade Sao
Jorge e Beatriz Raposo, da comunidade Canauanim, pela colaboragdo na tradugdao das
palavras em Macuxi.

Agradego a minha esposa Luciana Veras, e aos meus filhos Nicole e Iuri, pelo
incentivo e compreensao nos momentos de auséncia ao convivio familiar.

Agradeco as minhas irmas Irani Barbosa dos Santos, Marinildes Barbosa dos Santos,
Iranilde Barbosa dos Santos e Clotilde Barbosa, pelo incentivo e pelas conversas que

resultaram na conclusio deste trabalho.



Agradeco ao meu povo Macuxi da Comunidade Sao Jorge, na Terra indigena Raposa
Serra do Sol. Primeiramente a senhora Neydaiane Queiroz de Pinho, que na oportunidade era
a tuxaua da comunidade e aceitou juntamente com a comunidade a realizacdo da pesquisa na
localidade.

Ao tuxaua da comunidade Sdo Jorge, o senhor Francisco Barbosa dos Santos, pela
colaboragdo e paciéncia em responder minhas mensagens quando precisei.

Aos nossos guardides ancestrais, 0s nossos vovos e vovos, Jodo de Souza, Francisco
Barbosa dos Santos, Ireunice Barbosa de Souza, Maria Lima dos Santos, Valdenildo de Lima,
Clotilde Barbosa e Dilmo de Lima, que colaboraram na pesquisa, gratiddo.

E por fim, ao meu tio/avo, Severino Barbosa, que ndo se encontra mais presente entre
nos, por ter me possibilitado ouvir suas diversas Panton (historia), e a partir delas realizar este
trabalho. Sem vocés, nada seria possivel!

Aqueles, que nio consegui conversar, pego desculpas. Mas tenho a certeza que ainda
temos muito trabalho a fazer e seguimos conversando.

Agradeco a cada Amooko’ e Ko ko, que confiaram na minha pessoa ao narrarem varios
momentos (de violéncia e alegria) de sua vida e da comunidade Sao Jorge. Meu muito

obrigado!



RESUMO

O presente trabalho retoma nossas memorias como forma de conectar com nossa
ancestralidade Macuxi. Reafirmo minha identidade presente na minha histéria e na de nossos
ancestrais. Como produto da pesquisa foi elaborado um livro didatico a ser utilizado como
suporte para o ensino de historia nas escolas com discentes Macuxi. A pesquisa contempla
desde os primeiros contatos apds a invasdo do territdrio indigena e revela a resisténcia do
povo Macuxi da comunidade indigena Sao Jorge, localizada na Terra Indigena Raposa Serra
do Sol, regido Indigena Surumu, no municipio de Pacaraima, em Roraima. Nossas escolhas
metodologicas enveredam pela pesquisa qualitativa, com revisao bibliografica e o uso da
historia oral (Alberti, 2003). A dissertacdo foi escrita em quatro capitulos: o primeiro
apresenta brevemente os povos indigenas no Brasil e em Roraima, fazendo uma discussao
teorica sobre identidade cultural, baseada em Hall (2003), Munduruku (2017) e Luciano
(2006); o segundo capitulo discute os conceitos de memoria e ancestralidade, com o aporte
teorico de Carmem Gil (2019), Ailton Krenak (2022), Gersem Baniwa e Daniel Munduruku;
o terceiro capitulo conta upantoni- a minha historia e a anna pantoni nossa histéria Macuxi; e
por fim, no quarto capitulo, abordamos a histdria indigena no livro didatico, com Bittencourt
(1994, 2023) e fizemos ainda uma analise do processo de conceber, desenvolver e realizar o
produto.

Palavras-Chave: Memoria. Ancestralidade. Ensino de histéria. Macuxi.



ABSTRACT

This paper revisits our memories as a way of connecting with our Macuxi
ancestry. | reaffirm my identity present in my history and that of our
ancestors. As a result of the research, a textbook was created to be used
as support for teaching history in schools with Macuxi students. The
research covers the first contacts after the invasion of indigenous territory
and reveals the resistance of the Macuxi people of the Sao Jorge
indigenous community, located in the Raposa Serra do Sol Indigenous
Land, Surumu Indigenous Region, in the municipality of Pacaraima, in
Roraima. Our methodological choices focus on qualitative research, with a
bibliographic review and the use of oral history (Alberti, 2003). The
dissertation was written in four chapters: the first briefly presents
indigenous peoples in Brazil and Roraima, making a theoretical discussion
about cultural identity, based on Hall (2003), Munduruku (2017) and
Luciano (2006); the second chapter discusses the concepts of memory
and ancestry, with the theoretical contribution of Carmem Gil (2019),
Ailton Krenak (2022), Gersem Baniwa and Daniel Munduruku; the third
chapter tells Upantoni- my story and Anna Pantoni our Macuxi history; and
finally, in the fourth chapter, we address indigenous history in the
textbook, with Bittencourt (1994, 2023) and we also analyzed the process

of conceiving, developing and carrying out the product.

Keywords:



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

CINTER - Conselho do Territério Federal de Roraima

CIR - Conselho Indigena de Roraima

ALIDCIRR - Alianga de Integracdo e Desenvolvimento das Comunidades Indigenas de
Roraima

SODIURR - Sociedade de Defesa dos Indios Unidos de Roraima

OMIR - Organizacao das Mulheres Indigenas de Roraima



IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica

SEED/RR - Secretaria Estadual de Educagao de Roraima

SMEC - Secretaria Municipal de Educagao e Cultura de Boa Vista
UERR - Universidade Estadual de Roraima

UFRR - Universidade Federal de Roraima

INDICE DE FIGURAS

Figura 1: Localizagdo da comunidade Sao Jorge

Figura 2: Vista aérea do Centro da comunidade Sao Jorge

Figura 3:




SUMARIO

PREAMBULO: SOBRE A MINHA FORMACAO

1 INTRODUCAO

2 POVOS INDIGENAS NO BRASIL E EM RORAIMA: PROCESSOS DE
NEGACAO DE PERTENCIMENTO ETNICO

3 MEMORIA E ANCESTRALIDADE MACUXI

18

4 UPANTONI: O FORTALECIMENTO DA IDENTIDADE MACUXI

23




4.1 FOGO DE SURUMU: A DESTRUICAO DA MISSAO CATOLICA SAO
JOSE

44

4.1.1 A Missédo Catolica Sao José

4.2 NO CORACAO DA RAPOSA SERRA DO SOL: CONFLITOS E
ESPERANCA

52

4.2.1 Upantoni

4.2.2 Arrozeiro destroi tudo antes de sair de reserva em RR

4.3 O SURGIMENTO DA COMUNIDADE MEREN MERE’PA

70

4.3.1 E assim, contaram nossos amooko’pokon sobre a origem da comunidade
indigena Sao Jorge

5 CONCEPCAO, ELABORACAO E SUGESTOES DE APLICACAO DO
PRODUTO

100

6 CONSIDERACOES FINAIS

108

REFERENCIAS

109




PREAMBULO: SOBRE A MINHA FORMACAO

A minha formag¢do em nivel superior deu-se concomitantemente ao exercicio do
magistério na comunidade indigena Sao Jorge, Terra Indigena Raposa Serra do Sol. Em abril
de 2005, apdés a conclusdo do ensino médio, inicio minha trajetéria na docéncia, como
professor indigena do quadro temporario da Secretaria Estadual de Educacao do Estado de
Roraima. Iniciei minha formagdo em nivel superior em julho de 2006, com meu ingresso no
curso de Licenciatura em Pedagogia pela Universidade Estadual de Roraima — UERR, vindo a
colar grau em agosto de 2013. Apos 8 anos lecionando na comunidade, em outubro de 2013
fui convocado para assumir uma vaga no concurso publico para professor da educacao basica
no municipio de Boa Vista e tive que deixar a comunidade ¢ mudar-me para a cidade de Boa
Vista.

Atualmente sou Licenciado em Pedagogia pela Universidade Estadual de Roraima -
UERR, Licenciado em Historia pela Faculdade de Ensino Superior de Ariquemes — FIAR,
Especialista em Metodologia do Ensino de Historia e Geografia pelo centro Universitario
Bario de Mau4 e Especialista em Educacdo Especial com Enfase em Deficiéncia Intelectual.

O ano de 2005 marcou minha trajetdria na docéncia como professor indigena, sendo
um momento muito especial na minha vida profissional, pois Sao Jorge ¢ minha comunidade
de origem, onde mora minha familia indigena do povo Macuxi' e, ap6s vinte anos longe desta
localidade, retorno para morar e trabalhar. Nesses anos, ainda que longe da comunidade,
sempre mantive meus lacos afetivos com meus familiares, pois quando crianga precisei sair
desta localidade com a familia e ir estudar na capital, Boa Vista. De um modo geral, essa
minha auséncia de Sao Jorge me propiciou uma experiéncia com o mundo exterior € me
tornou lideranga em minha propria comunidade, na regido e no estado de Roraima, a exemplo
da jovem Irani Macuxi, minha irma, que foi a primeira Coordenadora do Movimento das
Mulheres Indigenas de Roraima, em 1999.

Durante 8 anos trabalhei como professor do ensino fundamental I ¢ em outros
momentos, como professor do ensino fundamental II, na Escola Estadual Indigena Santo
Antonio de Padua, sempre auxiliando nos trabalhos da escola, da comunidade, ou nas grandes
reunidoes de tuxauas e professores que aconteciam na regido Surumu, ou seja, participando
ativamente do movimento indigena de Roraima. Foram anos de muito aprendizado, muitos
desafios, principalmente relacionados a questdo da luta pela terra, pois nesse periodo havia

um conflito entre indigenas e ndo indigenas pela homologacdo da Terra Indigena Raposa

! Uso a palavra Macuxi sempre com a inicial maiuscula para valorizar o meu povo e minha lingua.



Serra do Sol, onde tinha os que apoiavam a homologacao da terra indigena em area continua e
por outro lado fazendeiros, comerciantes e indigenas que apoiavam a homologacao da terra
divididas em ilhas e que, de certa forma, atingia a todos que habitavam aquela regido e
pode-se dizer que atingia como todo o estado de Roraima. A partir dessas experiéncias
comecgaram a aflorar os questionamentos sobre a questdo da identidade indigena e a luta pela
terra.

Participar do movimento indigena, e aqui destaco as assembleias dos professores
indigenas e dos tuxauas na regido Surumu, na comunidade do Barro, e na comunidade
Maturuca, na regido das Serras, trouxe-me a reafirmagdo de pertencimento étnico do povo
Macuxi, fortalecendo minha cultura, minha ancestralidade, a identidade e minha formacao
como um sujeito politico.

Durante esses percursos, de mudangas que ocorreram em minha vida, ndo posso deixar
de falar em meu tio Severino Barbosa, indigena Macuxi, irmao mais velho de minha mae, que
infelizmente morreu durante o desenvolvimento deste trabalho. Mas que teve um papel muito
importante para que eu pudesse compreender o significado da luta do nosso povo indigena e
entender como nds, familia Barbosa, nos situamos onde hoje conhecemos como comunidade
indigena Sao Jorge. Durante anos ouvi suas historias e me entristece ndo poder ter escrito para
guardar seus relatos, seus cantos, o que hoje ficou somente na minha memoria. Com sua
partida, também foi o Gnico falante da lingua Macuxi de Sao Jorge.

Muito antes de pensar em ser professor, durante minha adolescéncia e juventude,
Severino Barbosa j& cobrava da nossa familia que morava em Boa Vista, para que
voltassemos para a comunidade, para cuidar da nossa terra, do nosso lugar, porque tinha sido
seu pai, Geraldo Barbosa, que havia lutado por aquela terra e tinhamos o direito de viver nela.
Como ele sempre dizia: “A terra estd demarcada e homologada, venham morar, venham criar
seus animais”. Pensando em seu retorno para morar na comunidade, minha mae entdo
resolveu construir uma casa ao lado de seu irmdo, para poder estar mais presente no meio
familiar e zelar por ele, pois ja era um senhor idoso de 80 anos.

Para se ter uma nogdo da sua importdncia na comunidade e na regido Surumu,
Severino Barbosa, participou da Comissdo de Delimitagdo de Fronteira entre
Brasil/Venezuela/Guiana, chefiada por Marechal Rondon, indo até o Monte Roraima. Quando
me relatava essas historias, ele ndo lembrava de sua idade, mas dizia que era capaz de levar

um saco de cimento nas costas e que havia muitos “indios’? acompanhando a Comissdo. Foi o

2 Quando outros falam indio deixaremos entre aspas porque preferimos usar indigena, ja que é assim que o
movimento indigena vem defendendo, tendo modificado até o dia do indio para dia dos povos indigenas.



primeiro tuxaua da comunidade Sao Jorge, participando das primeiras reunides dos tuxauas na
antiga Missao Catoélica Sao Jos¢ em Surumu, na década de 1970.

Em outubro de 2013 comecei minha docéncia morando na capital Boa Vista,
lecionando para alunos do 4° ano. Aconteceu uma reviravolta em minha vida, trazendo uma
nova experiéncia com alunos ndo indigenas e professores ndo indigenas. Conflitos
interpessoais e discriminacao foi um pouco do que eu passei quando inicie a pratica docente
na cidade. Mas ¢ importante destacar que durante minha docéncia, minhas aulas na cidade, eu
sempre me apresentei como professor indigena do povo Macuxi. Para os alunos, meu aspecto
fisico e usando ténis, celular, Oculos, possuir carro, ndo refletia o que eles estavam
acostumados a ver nos livros didaticos como referéncia de indigena. Para eles, ser “indio”, era
andar nu, morar na floresta, comer peixe, ter um arco e flecha, ou seja, o velho modelo
estereotipado de ver o indigena.

O modelo educacional no municipio de Boa Vista ¢ um sistema estruturado, centrado
principalmente nas disciplinas de portugués, matematica e ciéncias, ficando os demais
conteudos em segundo plano. A tematica indigena sempre se discutia nas aulas de historia e
era 0 momento que eu aproveitava para instigar os alunos se existia algum indigena, ali. Em
10 anos posso dizer que foram raros os momentos que algum aluno se identificou como
indigena. Mesmo que alguns tivessem a aparéncia, mas informavam que conheciam alguém
que morava na maloca, ou que a tia morava na maloca, ou tinha primas que moravam na
maloca, coisas desse tipo. Mas também tive momentos felizes, quando em 2018, eu me
apresentava como professor Macuxi, veio uma aluna até mim e disse nos meus ouvidos
“professor, eu sou Macuxi também”, aquilo me encheu de orgulho e alegria.

A invisibilidade dos povos indigenas nos livros didéaticos influencia a visdo dos
alunos. Como professor, sempre procurava destacar que em Roraima temos mais de 10 povos
indigenas distintos. E que ndo morar na floresta, ndo usar cocar, ndo andar pintado, ndo torna
as pessoas menos indigenas. Comigo aprenderam que os povos indigenas t€ém culturas, que
cada povo tem sua identidade, lingua, conhecem nomes de animais na lingua Macuxi e na
lingua Wapichana, aprenderam a cantar ¢ dangar o Parixara, o que era a damurida, a bebida
tradicional caxiri, e deste modo, ressignificaram o modo de ver os povos indigenas em
Roraima.

Contudo, minhas experiéncias na regido Surumu me motivaram a permanecer atuando
na educacao escolar indigena e fui trabalhar na comunidade indigena Malacacheta, na Escola
Estadual Indigena Sizenando Diniz, ministrando aulas para alunos do 5°ano. Na Malacacheta

vivi um momento marcante na minha vida como professor indigena, pois com 15 anos de



idade (1995 e 1996) morei e estudei nesta escola, antes denominada Centro de Formacgao
Wapichana e atualmente chama-se Escola Estadual Indigena Sizenando Diniz. Essa vivéncia
na comunidade Malacacheta marcou minha vida, sendo a partir dai que fortaleci a minha
identidade indigena, como pertencente a0 povo Macuxi. E nesta localidade que vi pela
primeira vez a danga do parixara, o ensino da lingua indigena Wapichana na escola, a
produgdo do artesanato, reunides de tuxauas, assembleias de professores e atividades com
alunos no cuidado da roga escolar, pois em minhas recordagdes de infancia, de quando vivi na
minha comunidade, ndo lembro das atividades tal como eram apresentadas em Malacacheta,
talvez pelo fato de sair muito cedo de Sao Jorge.

Apesar das mudangas ocorridas na vida social da comunidade e na escola,
principalmente na questdo da identidade, posso dizer que o aprendizado em Malacacheta com
o povo Wapichana, serviu-me para a vida toda. Os cantos e as dangas do parixara, as palavras
em Wapichana (falo mais a lingua Wapichana do que a lingua Macuxi), as pronuncias, as
amizades, ainda estdo presentes nos dias atuais.

Como ainda nao era professor efetivo do estado de Roraima, de ano em ano tinha que
passar por um processo seletivo para professor indigena e, em 2016, fui trabalhar na
comunidade indigena Canauanim, na Escola Estadual Indigena Tuxaua Luiz Cadete.
Primeiramente atuando como professor auxiliar, professor da sala de recurso multifuncional,
coordenador pedagogico e, atualmente, trabalho com alunos do 4° ano. A comunidade
Canauanim ¢ composta por indigenas Wapichana e Macuxi, sendo os Wapichana a maioria.
Nessa comunidade encontrei amigos que fiz quando estive na regido Serra da Lua, na década
de 1990. Também reencontrei meu primeiro professor de lingua Wapichana, de quando
estudei na comunidade Malacacheta, Wilson Ribeiro. A Escola Estadual Indigena Tuxaua
Luiz Cadete ¢ de porte maior que a escola de Malacacheta, com aproximadamente 460 alunos,
onde também, ¢ visivel o distanciamento e desinteresse de alguns jovens quando se trata sobre
o tema da identidade cultural indigena.

As experiéncias nestas escolas e comunidades me mostraram que nao ¢ facil trabalhar
a educagdo escolar indigena. Podemos dizer que existem varios fatores internos e externos
que contribuem para isso, tal como a auséncia de um livro didatico de historia especifico para
as escolas indigenas. O mesmo material ¢ enviado para as escolas da capital e do interior.
Como trabalhar especificamente o ensino de historia, com populagdes indigenas no estado de
Roraima sem materiais didaticos especificos e diferenciados? O livro funciona como apoio
pedagdgico, mas traz um contexto ¢ modelo que ndo ajuda o ensino de historia nas escolas

indigenas.



Esse ¢ um ponto nesta pesquisa que me levou a escolha do tema para modificar a
figura do livro didatico, que traz consigo uma visdo e conteudos ultrapassados sobre os povos
indigenas do Brasil e que, na maioria das vezes, torna-se o unico instrumento para que o
conhecimento sobre Historia, ou qualquer outra disciplina, seja apresentado e, em principio,
assimilado pelos alunos nas salas de aula, tornando o professor dependente dele para sua
pratica educativa.

A tematica indigena merece ser aprofundada. As experiéncias ao longo da vida e
profissionalmente, durante anos em sala de aula, em escolas indigenas e ndo indigenas, nos
leva a evidenciar tal afirmacdo. Sdo diversos fatores que contribuem para “deixarmos de lado”
a tematica.

Sem material didatico e de leitura, existe também a dificuldade em ensinar nas escolas
indigenas, tornando-se uma tarefa dificil e ao mesmo tempo desafiadora, principalmente no
que diz respeito a producao cientifica e académica.

Tal caréncia de livros didaticos contextualizados para as escolas indigenas no estado
de Roraima, também se identifica nas escolas municipais de Boa Vista, sendo um material que
pouco se trata sobre as questdes relacionadas aos povos indigenas.

Os povos indigenas do Brasil possuem sua propria histéria e atualmente podemos
verificar varias obras publicadas de autores indigenas como Daniel Mundukuru, Eliane
Potiguara, Marcia Kambeba, Ailton Krenak, dentre outros, mas ¢ importante salientar que ndo
muito distante era dificil encontrarmos obras que dialogassem com a nossa historia.

Antigamente a universidade era um sonho distante de nossas realidades indigenas, mas
hoje fazemos historia inclusive na pos-graduagdo. Isso significa dizer que queremos escrever
nossas proprias historias a partir de nossas visoes de mundo, de novos olhares para fortalecer
as culturas indigenas, as identidades e ressaltar nossa ancestralidade.

Ha quem considere que hoje ndo existem mais indigenas, achando que ja sdo todos
integrados a sociedade nacional. Temas relacionados a identidade indigena, sobre o que ¢ ser
indigena hoje, precisam ser discutidos no ensino de historia, tanto nas escolas indigenas,
como nas outras. Simplesmente ndo aceitar, negar sua identidade indigena, pensar se nao sou
indigena, o que eu sou agora?

Profissionalmente escrevo esse trabalho, apds debates, relatos e pesquisas sobre o
modo de ver o indigena nos livros didaticos. A imagem distorcida do ser primitivo, sem alma,
ou do ser romantico, como ¢ descrito algumas vezes e etc. Fora isso, ainda existe o

preconceito, a discriminagdo e o uso de termos pejorativos ligados a imagem dos povos



indigenas. Mas isso vocé ndo v€ nos livros e muitas vezes essas questdes nao sao discutidas
nas escolas.

Desse contexto, partiu a inspiragdo em escrever minha historia. E diante das reflexdes
amadurecidas sobre a tematica indigena como, por exemplo, a luta pela Terra, saude e
principalmente sobre a educagdo escolar indigena e, sobretudo, apds o ingresso no mestrado
profissional em Ensino de Historia, Prothistéria, pontuei questdes cruciais que me levaram a
escolha do tema: Como fortalecer a identidade indigena através da escrita da memoria da
minha ancestralidade? Como trabalhar a questdo da identidade indigena nas escolas? Como

trabalhar o Ensino de Historia nas escolas indigenas?



10

1 INTRODUCAO

O tema proposto neste trabalho traz consigo algumas inquietagdes sobre a afirmacdo e
a negacdo da identidade indigena, que partiu das experiéncias vividas enquanto professor na
Terra Indigena Raposa Serra do Sol, na comunidade Sdo Jorge e posteriormente nas
comunidades Malacacheta e Canauanim (territorios Macuxi e Wapichana), ambas localizadas
na Regido Indigena Serra da Lua, no municipio de Cantid. Apesar de estarem em regides
opostas, a primeira na regido norte e as demais no centro-leste de Roraima, verificou-se que o
tema sobre identidade indigena ¢ complexo em se trabalhar. Ou seja, pude perceber que em
diferentes localidades muitos de nossos jovens ora afirmam ora negam a sua identidade.

Conseguimos atingir o objetivo geral da pesquisa, pois elaboramos um livro como
material didatico destinado ao Ensino de Histéria com upantoni- minha histéria, quando
escrevo as minhas memorias como exercicio de conexdo com a ancestralidade Macuxi. E
anna pantoni- nossa histéria Macuxi, para contribuir no fortalecimento da identidade desse
povo na comunidade Sao Jorge, na Escola Estadual Indigena Santo Antonio de Padua e nas
demais escolas com discentes Macuxi.

Como objetivos especificos refletimos sobre sentimento de pertencimento étnico e a
negacao da identidade Macuxi. Registrei as historias de alguns lugares do territorio, dos sitios
arqueologicos, de como surgiu a comunidade Sdo Jorge, da memoria de seus fundadores e
analisei em que medida seus significados tém um papel importante para o fortalecimento do
sentimento de pertencimento étnico Macuxi.

Nesta perspectiva, considero importante termos realizado discussdes com os alunos e
moradores em torno dos temas relacionados ao contexto historico da comunidade Sao Jorge,
fomos conversando até chegar nos pontos mais distantes de nossa ancestralidade.

A comunidade Sao Jorge tem uma pequena escola, criada nos anos 70 (entre
1974-1979) e que atualmente atende a 16 alunos do 1° ao 5° ano, no turno matutino e
11 alunos no turno vespertino, do 6° ao 9° ano. Apos a conclusao do 9° ano, os alunos

passam a estudar na comunidade do Barro, na Escola Estadual Indigena Tuxaua

Silvestre Messias, e assim concluirem o Ensino Médio.

Figura 1 Localiza¢ao da comunidade Sao Jorge



11

60°54'W  60°51'W  60°48'W  60°45'W  60°42'W  60°39'W  60°36'W  60°33'W  60°30'W  60°27'W
O [ —

COMUNIDADES INDIGENAS
NO VALE DO SURUMU NO
INiCIO DO SECULO XX

4°18'N

4°12'N 4°15'N

409N

=
©
g
| N
&
o
<
g 0 5 10 km
||
~|| & Comunidade S&o Jorge I Rios e igarapés
S . -
) N ) Terra Indigena Raposa Serra do Sol Base cartografica: IBGE/DSEI Leste

S ® Comunidades que ndo existem mais EI 9 P Datum Sirggas 2000 ;

° . Limite de terra indigena Sistema de coordenadas geograficas

Comunidades X Elboragdio e produgdo: Sérgio Barbosa

= D Estado de Roaima dos Santos
b I X Serras Ano 2025
= O I

1 e ————
60°54'W  60°51'W  60°48'W  60°45'W  60°42'W  60°39'W  60°36'W ~ 60°33'W  60°30'W  60°27'W

Fonte: Santos; Bethonico; Machado, 2025.

Figura Vista aérea do Centro da comunidade Sao Jorge

Fonte: imagem disponibilizada por um pastor que compartilhou durante um festejo na comunidade, 2021.



12

Sdo Jorge ¢ composta majoritariamente por indigenas do povo Macuxi, com uma
populagio estimada em 124 pessoas. E uma comunidade pequena, se comparada com outras
existentes na regido Surumu. Sua fundagdo data do inicio do século XX°, por
aproximadamente 15 pessoas, tendo como lideranga indigena e fundador, o senhor Geraldo
Barbosa.

No decorrer deste trabalho, havia um foco central na pessoa do vovo mais antigo da
comunidade, o nosso contador de historia Severino Barbosa, filho de Geraldo. Ele seria meu
norte na pesquisa in loco com suas memorias ancestrais. Apds sua morte, pensei se faria
sentido dar continuidade no projeto, pois suas histdrias tantas vezes narradas ndo foram
escritas. Entdo decidi seguir em frente e fui dialogando com seus filhos, sobrinhos, netos e
com a ajuda de fontes bibliograficas, conseguimos o melhor resultado possivel.

Apesar da distancia entre a capital Boa Vista e a comunidade Sao Jorge, uns 208 km,
foi possivel a realizagdo da pesquisa com a comunidade. Pelo fato de pertencer a esta
comunidade e conhecer todas as familias que nela vivem e pela cordialidade e receptividade
que sempre tiveram com pessoas que foram em busca de conhecer a comunidade ou realizar
algum trabalho académico.

Nos meses de inverno, de maio a agosto, fica dificil o acesso, por isso consegui
apresentar o trabalho e pedir autorizagdo da comunidade somente na primeira reunido
comunitaria de 2024, no més de fevereiro e fiz as primeiras conversas com avos € avos, com
os professores e alunos, no més de abril.

Vale ressaltar que em uma comunidade indigena existe um lider comunitario que aqui
em Roraima o(a) chamamos de tuxaua. Em Sao Jorge, no inicio da pesquisa, a lideranca era
uma mulher. Era ela que, junto aos moradores da comunidade, organizava os trabalhos, as
festividades e as reunides comunitarias desenvolvidas durante o ano. Foi em uma dessas
reunides que eu pedi licenga e apoio para realizar o meu trabalho. Coube a comunidade
aceitar ou nao, ainda bem que autorizaram. Atualmente foi eleito outro tuxaua.

Trabalhar Ensino de Histdria, especificamente a temadtica indigena passa pela
elaboragdo de materiais proprios para o ensino e aprendizagem dos alunos, a adaptacao no uso
do livro didatico na sala de aula e pelo curriculo. As escolas necessitam muito desse material
especifico, com o proposito de contar, escrever, para manter viva sua propria memoria. Pois o

livro didatico que vem sendo distribuido nas escolas apresenta uma visao antagonica, com

3 A partir dessa informagdo, o professor pode perguntar para turma quem tem familiares que conhecem versdes
da historia da origem da comunidade Sado Jorge. Essa podera ser uma das questdes a compor no futuro o livro
didatico que desejo criar.



13

versdes sobre os indigenas no Brasil que ndo contemplam a nossa perspectiva e o contexto da
nossa sociedade. E curriculo também necessita de construg¢do, elaboracao de conteudo
especificos para o ensino nas escolas indigenas.

Considero importante abordar o tema identidade indigena, pois nossa sociedade
roraimense, a academia e o Brasil precisam conhecer, dialogar e respeitar os povos indigenas
que habitam neste estado. Nao podemos pensar em construir uma histéria local sem levar em
consideragdao os povos aqui existentes. A nossa memoria € ancestral. Por isso, trago a ideia de
producdo de um livro didatico com historias Macuxi, para suporte nas escolas indigenas,
sendo um mecanismo para o fortalecimento da cultura indigena local. O livro didatico,
possibilitara que outros parentes e professores possam utiliza-lo, sendo organizado para
ensinar historia na comunidade Sao Jorge e em escolas Macuxi de Roraima.

Deste modo, considero importante trabalhar a Historia Local e a minha historia de
vida, na perspectiva de refletir como se deu o processo de fortalecimento da nossa identidade
indigena, levando em consideracdo os varios momentos da trajetéria entre comunidade (es)
indigenas e cidade.

Ao propor o projeto de pesquisa, decidi escrever sobre a minha propria trajetdria a
partir do que permaneceu na memoria e foi ouvido por mim das narrativas dos mais velhos,
consultarei ainda documentos, publicagdes sobre os Macuxi, indo o mais distante possivel na
retomada da minha ancestralidade.

A metodologia da pesquisa seguiu na direcdo do que Lakatos e Marconi (2017),
definem como um procedimento formal, com método de pensamento reflexivo, que requer
tratamento cientifico e se constitui no caminho para conhecer a realidade ou para descobrir
verdades parciais.

Para esses autores, método € o conjunto das atividades sistematicas e racionais que,
com maior seguranga € economia, permite alcancar o objetivo de produzir conhecimentos
validos e verdadeiros, tragando o caminho a ser seguido, detectando erros e auxiliando as
decisoes do cientista (Lakatos; Marconi, 20017).

De natureza qualitativa, a pesquisa foi desenvolvida através da revisao bibliografica,
analise de dados e relatos de experiéncia. Para dar suporte a pesquisa foram utilizados
materiais como dissertagdes, obras literarias, entrevistas, teses e revistas. Essas fontes sdo
essenciais, pois sustentam o conhecimento prévio sobre o assunto € a constru¢do do nosso

argumento.



14

Através de fontes bibliograficas, andlise de dados e, principalmente, relatos de
experiéncias, abordamos a memoria, identidade e ancestralidade do povo Macuxi da
Comunidade de Sao Jorge, na Terra Indigena Raposa do Sol, municipio de Pacaraima.

O coragdo da dissertagdo sdo as narrativas contadas por nos indigenas, sobre “nos
mesmos” e obras que podem nortear o ensino de historia Macuxi. Especificamente, buscou-se
compreender como se deu o fortalecimento da minha identidade Macuxi durante minhas
vivéncias no contexto comunidade/cidade/comunidade através da experiéncia como professor
na rede estadual de ensino mediante a retomada da memoria ancestral.

Por se tratar de uma pesquisa em comunidade indigena, e na referida escola indigena
apresentar aproximadamente 30 alunos no ano letivo de 2023, alunos do 1° ao 9° ano do
ensino fundamental, o projeto foi desenvolvido para o livro didatico elaborado como produto
desta pesquisa a ser trabalhado principalmente com eles.

No primeiro momento, em reunido comunitaria, apresentei e solicitei o apoio da
comunidade para a realizagcdo da pesquisa na localidade. No segundo momento, perguntei se
conheciam a origem do nome da comunidade, quem foram seus fundadores, a que povo
indigena pertenciam os fundadores da comunidade.

No trabalho utilizamos a metodologia da histdria oral, para nos propiciar os relatos de
experiéncia, relatos de vida dos moradores mais antigos da comunidade, evidenciando os mais
de 120 anos de existéncia do povo Macuxi nesta localidade e regido.

Neste sentido, registramos as memorias, vivéncias, fatos e lembrancas das pessoas
dessa comunidade, revivendo suas histdrias ancestrais com a comunidade e permitindo a
produgdo de uma histéria de vida do povo Macuxi desta localidade.

A presente dissertagdo sera escrita em trés capitulos. O primeiro, Povos Indigenas no
Brasil e os Macuxi em Roraima: Processos de negagdo de identidade indigena e de
pertencimento étnico, faz uma discussdo tedrica acerca do conceito de identidade cultural,
juntando narrativas de personagens indigenas. Foi possivel verificar os motivos que fizeram
com que estes afirmassem ou negassem a sua identidade indigena. E posteriormente, faremos
uma reconexao com a retomada do pertencimento étnico de outros indigenas, mediante seus
deslocamentos e vivéncias, entre comunidades indigenas e a cidade.

O segundo capitulo, Memoria e Ancestralidade Macuxi, faremos uma breve discussdo
dos conceitos de memoria e ancestralidade, trazendo como aporte teoérico dos conceitos de
Carmem Gil e Ailton Krenak, dentre outros como Gersem Baniwa e Daniel Munduruku. No

capitulo, abordamos a origem e territorialidade Macuxi a partir de Santilli (2001), Pereira



15

(1980) e Vieira (2007,2014), considerando o processo historico de ocupagdo, resisténcia e
localizag@o da Terra Indigena Raposa Serra do Sol, onde esté situada a comunidade Sao Jorge.

O terceiro capitulo, Concepgao, Elaboracdo e sugestdes de aplicagdo do produto,
detalhei e justifiquei minhas opgdes tedricas e metodologicas com a historia oral (Alberti,
2003), com as reflexdes sobre a histdria indigena no livro didatico Bittencourt (1994, 2023),
para a elaboracdo do produto desta pesquisa, o que pode servir, com a ajuda do material
didatico a ser produzido, como ferramenta para fortalecer a identidade Macuxi em espaco

escolar e comunitario.



16

2 POVOS INDIGENAS NO BRASIL E OS MACUXI EM RORAIMA: PROCESSOS
DE NEGACAO DE IDENTIDADE INDiGENA E DE PERTENCIMENTO ETNICO

Segundo Censo do IBGE (2023), o Brasil tem 1,7 milhdes de indigenas, espalhados
por todas as regides do territorio brasileiro, diversificados em suas historias, culturas, modos
de ser, fazer, ensinar e aprender, em mais de 300 etnias, falantes de mais de 270 linguas. Em
Roraima hé aproximadamente 100 mil indigenas distribuidos em 470 comunidades indigenas
e o restante vivendo nas cidades, principalmente em Boa Vista. A popula¢ao roraimense ¢é
formada por 636.303 mil habitantes no estado.

E sabido que o Brasil é formado pela unido de trés povos: indigenas, negros e
europeus. “A sociedade brasileira ndo ¢ apenas uma sociedade ocidental, ela € o resultado do
acumulo de diversos povos, conhecimentos e tradi¢des” (Munduruku, 2017, p.96). Contudo, é
importante compreendermos o que a sociedade brasileira, ainda pensa sobre nos, povos
indigenas do Brasil, em pleno século XXI. Ou como sempre indago, o que os livros didaticos
falam a nosso respeito, apos 524 anos de invasdo do nosso territdrio indigena chamado Brasil.

Sem duvida, a formagao da sociedade brasileira deu-se entre as populagdes indigenas,
negras e europeias. Porém, com o passar dos anos, para nos indigenas, foram criados certos
esteredtipos, como se fossemos um unico povo indigena e nos deram os mais diversos nomes,
tais como selvagens, preguicosos, empecilhos para o progresso, ou até mesmo
consideravam-nos seres romanticos e sem malicia. Fazemos parte da sociedade, mas
queremos ser respeitados e obviamente que ndo somos como ha 500 anos atras, temos nossas
relagdes interculturais e nem por isso deixamos de ser quem somos.

Falar que o Brasil possui uma ampla diversidade de povos indigenas e perceber que,
em pleno século XXI, a maioria da populagdo desconhece esse fato, ¢ afirmar que o povo
brasileiro desconhece os povos indigenas que vivem no Brasil. A maioria da populacao
brasileira ainda v€ os indigenas como ha 500 anos atras, sem cultura, sem religido, pessoas
inferiores, preguicosos ou como um atraso para o desenvolvimento do Brasil. Esse processo
historico trouxe a discriminacdo e o preconceito, que ainda persiste nos dias atuais. Diante
disso, entendo que a sociedade brasileira precisa compreender que ndo hd mais lugar para

estereotipos sobre nos.

As pessoas esquecem que nossos povos sao seus contemporaneos. Muita gente ainda
pensa num “indio” do passado, preso ao século XVI e praticante de rituais macabros.
Essa imagem que foi sendo reproduzida e chegou até nossos dias acaba nos
afastando dos brasileiros. A escola foi a grande responsavel por construir uma visao
romantica em que o indigena é o personagem angelical, sem maldade, sem malicia.
(Munduruku, 2017, p.102).


https://g1.globo.com/rr/roraima/noticia/2023/06/28/populacao-de-roraima-cresce-412percent-e-chega-a-6366-mil-habitantes-aponta-censo-do-ibge.ghtml

17

Diante do contato, Luciano (2006) ressalta que “as culturas dos povos indigenas
sofreram profundas modificagdes, uma vez que dentro das etnias se operaram importantes
processos de mudanga sociocultural, enfraquecendo de sobremaneira as matrizes
cosmologicas e miticas em torno das quais girava toda a dinamica da vida tradicional”. Este
autor, colaborando com uma definicdo bem mais clara e objetiva sobre a identidade indigena,
reforca que “ndo existe uma identidade indigena genérica de fato”, ou seja, cada povo
indigena tem sua identidade.

Contudo, foi a partir do surgimento do movimento indigena na década de 1970 que “os
povos indigenas chegaram a conclusdo de que era importante manter, aceitar ¢ promover a
denominacgao genérica de indio ou indigena, como uma identidade que une, articula, visibiliza
e fortalece todos os povos originarios do territdrio brasileiro” [...] (Luciano, 2006, p.30).

Neste sentido, € correto afirmar que cada povo indigena tem sua cultura especifica, sua
identidade ¢ tunica, como bem destaca Munduruku (2017, p. 29-30), “ser Munduruku ¢
pertencer a um povo, € esse povo tem historia, tem tradicdo, tem ritual, tem crenga, tem uma
relagdo com a natureza toda propria, tem uma educacdo, tem uma economia. Que o difere
inclusive dos outros “indios”. Um Munduruku ¢ diferente de um Guarani, de um Kaigang, de
um Wapichana”. Entdo podemos dizer que a identidade de um povo indigena esta relacionada
a sua ancestralidade, da forma de ver e participar no mundo, ou seja, envolver-se com outras
culturas sem deixar de “Ser” o que vocé é. A cultura ¢ os conhecimentos tradicionais
indigenas sdo fundamentais para a identidade brasileira. (Munduruku, 2017, p. 29-30).

Dorrico (2018, p.230), afirma que “na literatura indigena brasileira, os escritores e
escritoras empenham-se em esclarecer que a cultura indigena ¢ formada por diferentes grupos
que possuem tradigdes e praticas diversas entre si. Reiteram que ndao sdao um mondlito
homogéneo e fenotipico que justifica o rétulo de indios do Brasil”. A autora ressalta a
diversidade de identidades culturais que fazem parte do que algumas chamam de cultura
indigena como se essa fosse igual para todos os povos indigenas.

Na minha experiéncia, vivenciei aprendizados que me permitiram construir minha
identidade cultural acumulando cantos tradicionais nas linguas indigenas Wapichana e
Macuxi, o que evidencia a possibilidade da mencionada construgdo cultural.

Nesse sentido, para uma melhor compreensao sobre identidade cultural, dialogamos

com Hall (2013, p.43), que a define da seguinte forma:

A Cultura ¢ uma produgdo. Tem sua matéria prima, seus recursos, seu “trabalho
produtivo”. Depende de um conhecimento de tradigdo enquanto “o mesmo em
mutag@o” e de um conjunto efetivo de genealogias. Mas o que esse “desvio através



18

de seus passados” faz é nos capacitar, através da cultura, a nos produzir a nos
mesmos de novo, como novos tipos de sujeitos. Portanto, ndo é uma questdo do que
as tradicdes fazem de nds, mas daquilo que noés fazemos das nossas tradigdes.
Paradoxalmente, nossas identidades culturais, em qualquer forma acabada, estio a
nossa frente.Estamos sempre em processo de formagao cultural. A cultura ndo é uma
questdo de ontologia, de ser, mas de se tornar.

Logo, a cultura ndo ¢ estatica, estd em constante transformacao. De acordo com Hall,
podemos afirmar que a cultura ¢ um conjunto de significados e nesse processo de mudangas,
concepgdes e novas visdes podem emergir novos sujeitos.Este conceito de cultura, na
atualidade, abre indagacdes ou conflitos de ideais sobre a cultura, principalmente relacionados
aos povos e sua forma de ver e situar-se no mundo globalizado. No primeiro capitulo,
pretendemos aprofundar essas discussoes priorizando as obras de intelectuais indigenas.

Desde a chegada dos colonizadores europeus no Brasil, os diferentes povos indigenas
que habitavam esse territorio sofreram profundas modificagdes, sendo elas, cultural, social ou
econdmica, o que de certa forma mudou completamente suas formas de viver e compreender
o mundo. Como bem define Ailton Krenak nos tempos modernos (2022, p. 42), se o
colonialismo nos causou um dano irreparavel foi o de afirmar que somos todos iguais.

Luciano (2006), afirma que os povos indigenas brasileiros de hoje sdo sobreviventes e
resistentes da historia de colonizacdo europeia, estdo em franca recuperagdao do orgulho e da
auto-estima identitaria e, como desafio, buscam consolidar um espago digno na histdria e na
vida multicultural no pais.

A sociedade brasileira sempre viu os indigenas como povos sem historia, sem cultura e
que estavam destinados a extingdo. Pensavam que, para sua sobrevivéncia, precisam tornar-se
“civilizados” e desta forma, integrar-se a sociedade. Entretanto, os povos indigenas resistiram
por mais de 500 anos diante de um modelo integracionista adotado por diversos governos.

Se, no passado, usdvamos a oralidade através dos nossos contadores de historias,
nossos vovos, para transmitir nossos conhecimentos ancestrais, hoje podemos utilizar a escrita
e outros meios tecnologicos para manter viva a historia de nosso povo. Se, no passado,
negamos nossa identidade, acredito que hoje existem varias formas para mantermos viva
nossa memoria. E, diante de tanta tecnologia, ainda acredito no poder do livro como
ferramenta para ajudar nesse trabalho de ressignificacdo da identidade. Ou seja, teremos a
histéria indigena escrita por autores indigenas.

Ressalto que atualmente vemos vdérias obras publicadas de autores indigenas, que
dialogam com a nossa historia, porém sem aprofundar a histéria Macuxi. E ¢ importante
salientar, que poucas delas chegam as escolas indigenas, tornando o trabalho desses autores

invisiveis aos nossos alunos.



19

Neste sentido, significa dizer que escrevemos nossa propria historia para fortalecer as
culturas indigenas, as identidades e a ancestralidade dos povos indigenas neste mosaico
cultural que nos cerca, por isso, considero importante trabalhar esses trés conceitos: memoria,
identidade e ancestralidade.

Nos, indigenas, seguimos fortes, exigindo respeito, lutando por nossos direitos e
conquistando novos espacos perante a sociedade. Isso se deu principalmente a partir da
Constituicdo de 1988. E importante destacar que a partir da década de 1970, com o
surgimento do movimento indigena organizado, hd& um novo olhar na questdo indigena no
Brasil, principalmente para os povos que buscavam sua identidade, a luta coletiva e sua
autonomia perante a sociedade brasileira.

Daniel Munduruku (2017) corrobora quando enfatiza que povos indigenas inteiros t€ém
sofrido as consequéncias de viverem em contato permanente com uma sociedade que lhes
mantém escravos de um conceito que os torna menores, infantis e marginalizados. A isso se
inclui a negacdo da identidade cultural.

Neste sentido, Luciano (2006), destaca que o indigena de hoje se orgulha de ser
nativo, de ser originario, de ser portador de civilizagdo propria e de pertencer a uma
ancestralidade particular. E vai além, quando afirma que a cidadania indigena e a valorizagao
das culturas indigenas possibilitaram uma nova consciéncia étnica no Brasil, ou seja, ser
indigena passou de uma generalidade social para uma expressao sociocultural importante,
transformou-se em sindnimo de orgulho identitario.

A populacdo indigena no estado de Roraima é composta por varios povos indigenas
distintos, dentre eles podemos citar os Macuxi, Taurepang, Ingariko, que habitam na triplice
fronteira entre Brasil, Guiana e Venezuela, no chamado Circum-Roraima. Vivem em Roraima
ainda os Wai Wai, Wapichana, Yanomami, Waimiri Atroari, Patamona, Ye’kwana e Sapara,
dentre outros.

Ao longo dos anos, vem acontecendo um grande crescimento populacional no estado.
Sao povos que apresentam culturas, saberes € conhecimentos especificos, sempre em busca do
bem comum com relagdo ao territorio, satde, educacdo e projetos destinados aos seus povos
para manutencao de sua cultura.

Em termos proporcionais, Roraima ¢ o estado do pais com a maior populacio
indigena. Segundo o Censo 2023, mais de 100 mil pessoas se declararam indigenas no estado
que possui mais de 600 mil habitantes, representando mais de 15,29% da populacao

roraimense.



20

Diante deste mosaico cultural, a maioria dos povos indigenas buscam reconhecimento
e respeito perante a sociedade. Lutam pelo seu espago e direitos. Tal afirmagdo se faz
necessaria para que possamos compreender que o indigena, hoje, vem conquistando seu
espaco na sociedade, através da arte, da educacdo, da luta pela terra e da literatura, trazendo a

tona os conceitos de memoria, ancestralidade e identidade.



21

3 MEMORIA E ANCESTRALIDADE MACUXI

No passado, usavamos a oralidade através dos nossos contadores de historias, nossos
vov0s, para transmitir nossos conhecimentos ancestrais. Hoje podemos utilizar a escrita e
outros meios tecnologicos para manter viva a histéria de nosso povo. Se, no passado,
negamos nossa identidade, acredito que hoje existem varias formas para mantermos viva
nossa memoria.

O meu legado cultural foi deixado pelos meus ancestrais através da oralidade e
registrado na memoria dos seus filhos e netos. Isso foi muito importante para que em certo
momento de minha vida eu pudesse conhecer ¢ compreender como se deu a origem da minha
familia Macuxi e o meu sentimento de pertencimento étnico.

Concordo com Munduruku (2017, p.79), quando reitera que a escrita ¢ uma conquista
recente para a maioria dos 230 povos indigenas que habitam nosso pais desde tempos
imemoriais. Pois nossas historias eram escritas por outros profissionais como, por exemplo,
antropologos, historiadores e etc. E hoje, nds indigenas, fazemos memoria escrita. Contamos
nossa vida, nossa experiéncia, nossas historias relatadas pelos velhos. Colocamos nela sonhos
e crencas que cultivamos como verdade que nos € oferecida pelos nossos ancestrais.

Para este autor, a memoria é, pois, a0 mesmo tempo passado e presente que se
encontram para atualizar os repertdrios e encontrar novos sentidos que se perpetuardo em
novos rituais que abrigarao elementos novos num circular movimento repetido a exaustao ao
longo de sua historia.

Para compreendermos um pouco mais sobre o conceito de memoria, ¢ pertinente
destacar Gil (2019), onde ressalta que o conceito de memoria tem seus fundamentos na
universidade ocidental moderna, e hoje ¢ importante reconhecer outras formas de pensamento
que ampliem a perspectiva apontada para sua compreensdo. Ou seja, a memoria tem a ver
com o lugar que ocupamos no presente e, portanto, ¢ uma producao narrativa e discursiva do
presente.

Como enfatiza Gil (2019.p 156), “a memoria transforma o vivido em experiéncia
compartilhada — ndo para eternizar o passado, mas para entendé-lo como uma construgdo que
reforca a pertenca ao grupo”.

Seguindo os pensamentos da historiadora Carmem Gil (2019, p.159) quando ela
afirma que: no Brasil, o trabalho de memoria coloca em evidéncia a historia dos povos
indigenas e dos afro-brasileiros, e queremos crer que muitos outros grupos - como

curandeiros, contadores de historias, cantadores, tocadores, liderangas politicas, movimentos



22

feministas ¢ LGBT - conquistaram o reconhecimento publico. Isso demonstra o seu papel
enquanto professora historiadora, em dar voz aos grupos “invisiveis" ou “perseguidos”. A
respeito do conceito de memoria utilizado por Gil (2019), ressalta que “a memoria ¢ um
trabalho do presente [...]. O passado que se rememora e se esquece ¢ ativado em um presente
e em funcdo de expectativas futuras inscritas em uma representagao de tempo e de espago”.

Sendo assim, rememorar o contexto histoérico do meu povo Macuxi, € conectar-se com
nossa ancestralidade, mesmo diante das invasoes, persegui¢des e violéncias ocorridas durante
séculos, sempre resistimos e estivemos ocupando este territorio, isto €, “estamos em todos os
lugares, pois em tudo estdo os nossos ancestrais, os rios-montanhas, e compartilho com voces
a riqueza contida que ¢é viver esses presentes”. (Krenak, 2022, p.12)

Falar de memoéria, para nos povos indigenas, ¢ tragar uma linha do tempo circular
entre passado, presente e futuro. Para nds, do povo Macuxi, o rememorar acontece através da
oralidade, “pantonkon” de Makunaimi, Anike e Insikiran, dos ensinamentos sobre o cuidado e
respeito com a mae natureza, através do valor que damos as nossas tradigdes e aos saberes
espirituais dos nossos ancestrais. Enfim, o que ouvimos dos nossos avds, assim como
acontece com os demais povos indigenas existentes no Brasil, chega pela oralidade, que
sempre esteve presente na vida dos povos. E esta oralidade, ao mesmo tempo, se conecta com
a memoria ancestral.

Nesse contexto Daniel Munduruku (2018, p. 82) aborda o registro, a oralidade e a

literatura, afirmando que:

Entretanto, essa harmoénica tranquilidade foi alcangada pelo brago forte dos
invasores: cacadores de riquezas ¢ de almas. Passaram por cima da memoria e
escreveram no corpo dos vencidos uma histéria de dor e sofrimento. Muitos dos
atingidos pela gana destruidora tiveram que ocultar-se sob outras identidades para
serem confundidos com os desvalidos da sorte e assim sobreviver. Esses se tornaram
sem-terras, sem-teto, sem-histoéria, sem humanidade. Tiveram que aceitar a dura
realidade dos sem memoria, gente das cidades que precisa guardar nos livros seu

medo do esquecimento.

Pensar na relagdo presente, passado e futuro como forma de evocar a memdria, ¢é
construir uma ligagdo entre o passado ancestral, o novo olhar no presente e planejar o futuro
de como nds queremos viver, sem esquecer dos nossos saberes milenares, como bem salienta
Daniel Mundukuru (2012, p. 18): “A memoria ¢ um vinculo com o passado sem abrir mdo do
presente do que se vive no presente. E ela quem nos coloca em conexio profunda com o que
nossos povos chamam de tradi¢ao”.

E importante destacar que para registrar nossas tradi¢des, nossas historias, nossas

memorias vivas, hoje utilizamos a escrita alfabética, ou seja, aprendemos o dominio dessa



23

escrita para fazermos conexdes com a ancestralidade e recontar a nossa propria historia. E
desta forma, revivemos o nosso passado. Ressalto que a escrita ocidental, chegou faz pouco
tempo na cultura Macuxi. Mas hoje se faz necessario adquirir esse conhecimento através das
escolas e universidades, para registrar nossas historias de lutas, historico de vida, das invasdes

de territérios e do modo de vida atual, como aponta Munduruku (2018. p. 81):

A escrita ¢ uma conquista recente para a maioria dos 305 povos indigenas que
habitam nosso pais desde tempos imemoriais. Detentores de um conhecimento
ancestral apreendido pelos sons das palavras dos avds, estes povos sempre
priorizaram a fala, a palavra, a oralidade como instrumento de transmissdo da
tradi¢do, obrigando as novas geragdes a exercitarem a memoria, guardid das
historias vividas e criadas.

Para a poeta indigena Marcia Wayna Kambeba (2018, p. 39), “os povos conheceram a
escrita e ela tornou-se uma ferramenta importante na luta pela manutencdo da cultura
indigena, facilitando o registro dos conhecimentos que até entdo eram transmitidos pela
oralidade”. Diante do exposto, ¢ através da escrita que estou podendo escrever a historia do
meu povo Macuxi.

Neste sentido, trago o conceito de ancestralidade, para que possamos compreender que
as historias dos nossos antepassados sdao ancestrais, ou seja, nossas histérias eram contadas
através da oralidade entre varias geracdes e um fato muito importante ¢ que hoje podemos
registra-las através da escrita.

A escrita para os povos indigenas tornou-se sindnimo de resisténcia como bem define
Kambeba (2018, p.39). Passaram-se 0s anos, os povos conheceram a escrita e ela tornou-se
uma ferramenta importante na luta pela manutengao da cultura indigena, facilitando o registro
dos conhecimentos que até entdo eram transmitidos pela oralidade. Com a escrita nasce a
“literatura indigena”, uma escrita que envolve sentimento, memoria, identidade, historia e
resisténcia.

Na literatura indigena, a escrita assim como o canto, tem peso ancestral. Diferencia-se
de outras literaturas por carregar um povo, historia de vida, identidade, espiritualidade. Essa
palavra esta impregnada de simbologias e referéncias coletadas durante anos de convivéncia
com os mais velhos, tidos como sabios e guardides de saberes e repassados aos seus pela
oralidade. Nao quero dizer aqui que a pratica da oralidade tenha se cristalizado no tempo.
Essa pratica ainda € usada, pois ¢ parte integrante da cultura em movimento, Kambeba (2018).

Trabalhando o conceito de ancestralidade e sua importancia para o sentimento de
pertencimento étnico Hakiy (2018, p.37), corrobora quando nos traz a forma que as nossas

histérias eram concebidas. Para ele, o contador de historias sempre ocupou um papel



24

primordial dentro do povo, era centro das atencdes, ele era o portador do conhecimento, e
cabia a ele a missdo de transmitir as novas geracoes o legado cultural dos seus ancestrais. Foi
desta forma que parte do conhecimento dos nossos antepassados chegou até nos,
mostrando-nos um caleidoscopio impar, fortalecendo em nos o sentido de ser indigena.

Ao ler a obra de Marcia Mura “Tecendo Memorias do povo Mura e outros parentes”,
me deparo com suas narrativas colhidas dos personagens nas regides de Porto velho e
Amazonas, na busca pela retomada de sua identidade Mura. A escrita da historiadora indigena
me fez relembrar do meu historico de vida em varias vivéncias, desde a minha saida da
comunidade, passando por garimpos na Venezuela, a minha vida na cidade de Boa Vista,
morando com o povo Wapichana na regido da Serra da Lua e por fim retornando para a minha
comunidade de origem Sao Jorge. Ler a tessitura de memorias de Marcia Mura fortaleceu a
minha identidade Macuxi. Esses locais que listei acima, que tive o prazer de conhecer e
morar, retratam a minha vida. De uma maneira geral, preconceito, discriminagao,
humilhag¢des, violéncia, uma vida de muita luta, sacrificio e persisténcia, tudo ficou registrado
na memoria, tudo foi um aprendizado.

Ao produzir o seu trabalho, Marcia Mura (2022, p.23), se identificou com palavras da
escritora indigena Graca Gratina, quando a escritora apresentou o conceito de “escrevivéncia”,
sendo uma escrita feita a partir de suas vivéncias. Ou seja, ela percebeu que também estava
fazendo uma escrevivéncia. E traz como exemplo o poema da autora extraido do seu livro
Flor da Mata para se referir a memoria:

“Em volta da fogueira
Memoria, historia

O mundo se recria” (Gratna, 2014, p. 14).

Marcia Mura (2022, p.23), conclui que “essa fogueira vive em nds. As vezes, pode
parecer que ela estd apagada, mas ¢ s6 assoprar que ela acende de novo. Foi dessa fogueira
assoprada por mim e por minhas parentas e parentes que reavivamos nossas memorias
indigenas”. Entdo diria eu que, escrevendo sobre minha vida € o meu povo Macuxi, o que
faco é também escrevivéncia.

Escrever aqui sobre o passado, o presente e o futuro, nos conecta com os
conhecimentos ancestrais € contemporaneos do povo Macuxi na Terra Indigena Raposa Serra
do Sol. Nos conectamos com a identidade indigena Macuxi que ha tempos sofreu um desgaste
cultural muito forte, devido aos primeiros contatos com missionarios, fazendeiros,

garimpeiros e com a sociedade envolvente.



25

Os povos indigenas transmitiam seus conhecimentos, seus costumes, suas crengas
através da oralidade. Os mais novos ouviam as suas historias e transmitiam aos seus filhos e
assim a memoria dos povos se mantinha viva. Hoje podemos registrar essas memorias atraveés
da escrita. Muitas de nossas historias foram levadas para longe por pesquisadores e nunca
tivemos um retorno dessas obras. Talvez porque no passado ndo tinhamos escritores indigenas
capazes de escrever nossas historias e isso nos tornava invisiveis aos olhos da sociedade. Hoje
podemos escrever nossa propria histéria e deixar registrada nas universidades, para a
sociedade, em nossas comunidades e em livros didaticos nas escolas.

Quando falamos da memoria dos nossos ancides, estamos falando em preservar a
nossa cultura, a nossa identidade, a nossa espiritualidade, estamos falando da ancestralidade
de um povo indigena, para permanecer viva a historia desses povos. Hoje podemos utilizar a
escrita para preservar e contar a histéria do meu povo Macuxi. Cito por exemplo, meu avd
Geraldo Barbosa, que foi um grande pajé Macuxi. Fazia varios trabalhos, rituais para as
pessoas que o procuravam, até os proprios fazendeiros o procuravam para que ele com seus
rituais xamanicos pudesse proteger os seus rebanhos contra doengas, pragas, numa €poca em
que o Unico meio de transporte era o cavalo ou vdarios dias de caminhada até chegar as
localidades. Era ele que trazia as informacdes de fora para sua comunidade, para a sua
familia. Dizia que um dia os “brancos” iam chegar a nossa regido, que vinha a escola para
aprendermos a falar o portugués, que instalariam a luz elétrica para bebermos adgua gelada e
etc. Teve 6 filhos, sendo 2 mulheres e 4 homens € somente um aprendeu os rituais xamanicos
com o pai e também se tornou pajé.

Essas historias contadas por meu avd aos seus filhos, e de seus filhos aos seus netos
infelizmente ndo foram escritas, permanecem na memoria dos nossos pais € hoje pretendo
escrever a historia do meu povo. Escrever o que nos fomos € 0 que nds queremos ser, pensar
que o indigena hoje esta inserido na sociedade e que para isso ndo precisa abdicar de sua
cultura. Podemos ser qualquer individuo dentro de outra sociedade sem deixar de ser o que
somos, sem esquecer a nossa cultura. O que descrevo aqui foram historias contadas pelos
ancidos da comunidade, narradas durante minha adolescéncia € na minha experiéncia
enquanto professor na comunidade, desta forma posso afirmar que a cultura ancestral de um

povo sobrevive aos tempos.



26

4 UPANTONI: FORTALECIMENTO DA IDENTIDADE MACUXI

Essa dissertacdo ¢ em grande parte a escrita das minhas/nossas memorias, tendo sido
um exercicio para facilitar a minha conexdo com a ancestralidade Macuxi. Considero que
cada local deste territério tem um papel importante para o fortalecimento da cultura, da
memoria, da historia e da ancestralidade Macuxi.

Dentre os povos indigenas em Roraima, a populacdo do povo Macuxi ¢ estimada em
mais de 33 mil pessoas (Censo do Ibge,2010), sendo uma das maiores populagdes indigenas,

ocupando, principalmente, em area de savana, também conhecida como lavrado, e de serras
no extremo norte do estado, na Terra Indigena Raposa Serra do Sol.

A partir das pesquisas sobre o territério ocupado ha mais de 4.000 anos pelos povos
indigenas, compreendo a longa ancestralidade da minha identidade Macuxi. Nosso passado
foi marcado por invasdes do territdrio, massacres, perseguicoes e pela pressdo sobre nossa
cultura. Mas mesmo assim o povo Macuxi manteve a ocupagdo do seu territorio, conforme

atesta Santilli (1994, p. 68):

Fato notavel e que, decorrido mais de meio século da passagem do etndlogo
Koch-Griinberg pelo rio Branco, o territorio tradicional Macuxi mantinha os limites
acima descritos, como se constata no mapa elaborado pelo linguista Ernesto
Migliazza (1970) na década de 1960: cerca de cem aldeias Macuxi disseminavam-se
entdo por um territorio que se estendia pelos vales dos rios Uraricoera, Parimé, a
oeste, pelo vale do rio Branco, e mais ao norte, na area dos rios Surumu e Cotingo.
Ao contrastar os dados registrados por Koch-Griinberg em 1911 com aqueles
fornecidos por Migliazza para os anos 60, evidencia-se que a abrangéncia da area
habitada pelos Macuxi permaneceu praticamente inalterada, apesar de os Indios se
verem compelidos a dividir a ocupagdo deste territorio com os fazendeiros e
garimpeiros que, como vimos, ai estabelecer-se iam em grande ntimero durante o
periodo em questao.

Se perguntados acerca de sua autodesignacao, os Macuxi responderdo que sao Pemon
e habitam a 4rea do Monte Roraima juntamente com seus vizinhos Kapon, na darea
denominada de Circum-Roraima. (Santilli, 2001).

Entre esses povos de filiagdo Carib, muito proximo culturalmente e socialmente
Santilli (2001), Kapon significa, povo do alto, povo do céu, aquele que habita as terras
montanhosas situadas ao norte e a leste da area Circum-Roraima. O termo Pemon é€, do
mesmo modo, auto designativo e reciprocamente atribuido pelos Kapon aos vizinhos que
vivem nos campos € savanas, nos altiplanos e planicies que se estendem das vertentes
meridionais e ocidentais do Monte Roraima.

O nome Macuxi, ndo possui um significado especifico. De acordo com Santilli, os

Pemon, dizem desconhecer qualquer significacdo substantiva para o termo. Simplesmente se



27

dizem Macuxi quando querem se distinguir dentre os outros povos Pemon e Kapon, ou diante
de seus vizinhos ao sul, os Wapichan, de filiacao linguistica Aruak.

Dado o exposto, parto para a concepcao de fortalecimento da identidade Macuxi,
revitalizada diante do contato com as sociedades indigenas e ndo indigenas. Isto ¢, das minhas
vivéncias entre comunidades indigenas, dos povos Macuxi, Wapichana e na cidade.

Nesse processo de retomada da identidade indigena, eu poderia ter varios motivos para
me distanciar, para negar ou que fizessem eu esquecer a minha cultura e a minha identidade
Macuxi. Pois as minhas experiéncias e as minhas vivéncias me levaram algumas vezes a
pensar nessa nega¢do, mas que no final tive o prazer de retomar, de ressignificar a minha
historia e a do meu povo Macuxi na comunidade indigena Sao Jorge. Conforme Silva (2021,
p. 61), esse ¢ o resultado do colonialismo que estereotipou a imagem do indigena e ainda o
faz através dos livros didaticos, televisdo e filmes.

Viver entre comunidades indigenas, vilas, outro pais e cidade, durante minhas
experiéncias, partindo da infancia até atingir a vida adulta, formaram minha personalidade,
mas sem esquecer a esséncia do povo indigena. Por mais distante geograficamente eu ficasse
da minha comunidade, afetivamente ela estava incorporada no meu ser, pois ali estava a
minha familia, a continuidade do meu povo ancestral. Descrever todo esse caminho ¢
doloroso, mas neste momento da vida, tudo isso esta sendo relevante e valioso uma vez que,
serviu para fortalecer a minha identidade Macuxi, “ocultada” muitas vezes, principalmente,
durante a minha infancia.

Ressalto que voltar ao passado nos remete a preconceitos, discriminagdo e
humilha¢des. Mas, por outro lado, nos evidencia o que estava, “adormecido” ou “ocultado”,
durante muito tempo, o sentimento de pertencimento étnico.

Contudo, ¢ necessario expor alguns fatos que aconteceram e que merecem aten¢ao
quanto ao ato de talvez, “negar” ou quando da ressignifica¢do da identidade indigena. Escrevo
“talvez negar”, pois ndo me recordo, dizendo, afirmando, que eu ndo pertencia a um povo
indigena, apesar de ter tido varios motivos para isso.

Nao ha muitos relatos dos meus bisavos, mas existia uma vaga lembranca na memoria
do meu tio Severino. Ele dizia que seu avo era Macuxi e sua avo era Taurepang oriunda da
Venezuela. Nesse processo de unido, nossa familia se identificou como Macuxi. Nao tive o
prazer de conhecer meu avdo Geraldo Barbosa, um dos fundadores da comunidade indigena
Sao Jorge, Meren Mere’pa, na lingua Macuxi. Mas conforme narrado pelos seus netos e
filhos, Macuxi de Sdo Jorge e de outras localidades, ele foi um excelente pajé. Conhecedor

dos saberes xamanicos, Geraldo Barbosa teve sua passagem ceifada deste mundo ainda



28

jovem. Todavia pude conhecer e acompanhar alguns trabalhos xamanicos de seu filho, o pajé,
Fidelis Barbosa, que herdou do pai o dom das oracdes, o dom da cura. Quando precisava de
oragdes para fortalecer o corpo, a alma, pedir protecdo e espantar o “mau olhado” eu o
procurava em sua comunidade Pium, na Terra indigena Pium, na regido do Tabaio, municipio
de Alto Alegre. Ouvi seus cantos invocando os passaros sagrados, durante suas sessoes
conheci os pajés que ele incorporava, com os quais trabalhava em suas rezas para alcangar a
cura. Fidelis Barbosa, faleceu em julho de 2013.

Seu irmdo, Severino, com suas oragdes também herdadas do seu pai, tratava os
moradores, criangas e adultos da comunidade e de outras localidades. Sempre ao amanhecer e
aos finais de tarde, realizava seus rituais. Em certos momentos em sua residéncia, ja com seus
100 anos de idade, ele cantava em Macuxi, agradecendo por sua saude. “[...] Eu t6 cantando
aqui, para os enfermeiros, trouxeram saude, pra eu ficar bom, pra eu enxergar. Tem mais
outro. Agora eu sou, eu sou pajé, pajé, eu canto. [...] Eu t0 dizendo que os enfermeiros

trouxeram remédio, pra eu ficar bom”.

Figura Severino Barbosa na comemorag¢ao de seus 100 anos



29

Fonte: fotografia do autor, 2021.

Sobre os rituais xamanicos, passados mais de 100 anos, meus pensamentos vao ao
encontro dos relatos de Koch-Griinberg (2006), que durante sua estadia na maloca
Koimélemong, descreveu o ritual praticado pelo indigena Manduca, de nome indigena
Mayulile, do povo Mayongong.

[...] ouve-se, primeiro, sua voz natural numa espécie de recitativo longo com
acompanhamento ritmico do chocalho. Entdo ele faz ressoar um cantico insinuante.
Apos breve pausa, ouve-se uma voz feminina em falsete, & maneira com que
disfarcamos nossa voz nos bailes de mascaras, estremeado de assobio agudo, grito
de alegria, sopro abafado [...] ou “hd-sch — ha-sch”. E assim vai, sempre
alternadamente, sob constante chocalhar. [...] Normalmente, os conjuros duram das
oito as dez horas da noite. Durante toda a cura, a mulher de Manduca fica sentada ao
lado dele e cuida para que seu charuto nio se apague; de tempos em tempos, ele
assopra a fumaga do charuto nas partes doloridas, completando, assim, a narcose do
doente. O chocalho magico, uma cabaca pequena e oca, espetada num bastio, com
pedrinhas ou sementes duras dentro, para chocalhar, desempenha um importante
papel nessas curas. (Koch-Griinberg, 2006, p. 68,69).



30

Em uma conversa informal com um senhor do povo Macuxi, de 70 anos, morador da
comunidade indigena Canauanim, o mesmo lembra que ouviu falar do meu avo Geraldo, se
referindo a ele como pajé. Este senhor acredita nas pantonkon dos povos indigenas de
Roraima, na figura do pajé que cura, na imagem do Kanaimé, que persegue e faz o mal.
Segundo Griinberg, “o vingador da morte, que persegue o inimigo anos a fio até mata-lo
traicoeiramente, esse faz Kanaimé” (2006. p. 70). Me chamou bastante atencdo na sua fala,
quando o mesmo procurou um pajé para tratar de sua saude e este nas suas sessoes, utilizava
em seus trabalhos (incorporava) os antigos pajés, Geraldo Barbosa e seu filho, Fidelis
Barbosa. Trago esse registro devido a sua importancia, sdo relatos de fatos do passado, mas
que continuam vivos na memoria de outras pessoas.

Ao fazer essa busca para rememorar, percebi que posso escrever a historia do meu
povo no seu territdrio ancestral, que vai além do espago atual da comunidade, baseado na
memoria oral dos nossos ancestrais. Como sempre enfatizava Severino Barbosa, sobre sua ida
ao Monte Roraima, acompanhando o Marechal Rondon na delimitagdo da fronteira entre
Brasil, Venezuela e Guiana, carregando cimento e marcos feitos de cimento. Ou quando ainda

jovem usava apenas o “rabo” e sua sandalia de capemba de buriti.

[...] T6 dizendo que estou trabalhando pela minha terra Raposa Serra do Sol. Porque,
raposa da mata né, Raposa Serra do Sol. Saiu-se a divisa, nés passemo, mas era
gente, era gente, passemo pelo Suapi. S6 indio, s6 indio, sé indio, sé indio, indio
sem, indio sem camisa. Naquele tempo ndo tinha pano. Nao tinha pano para vestir.
Agora ndo, agora tem tudo. (Severino Barbosa)

Sobre seu modo de se vestir, Koch-Griinberg, em suas andangas em dire¢ao ao Monte

Roraima, pelo vale do rio Branco, no sop¢ da serra do Banco, descreveu a vestimenta, o uso



31

de objetos e as pinturas corporais de um grupo de indigenas Macuxi e Taurenpang da seguinte

forma:

Bem cedo na manha seguinte chega o chefe Manuel, cujo nome indigena ¢ Pita, um
tipo magnifico, de porte alto, esbelto e imponente, semelhante a um indio
norte-americano, rapido e certeiro ao falar e responder. Traz consigo uma longa fila
de gente nua, na maioria indios Taulipang das serras do Norte. A unica vestimenta
dos homens ¢ uma faixa comprida, de um palmo de largura, de chita azul, mas
raramente vermelha, presa, na frente e atras, no cinto de corddes pendendo s6 um
pouquinho na parte de tras; na frente, porém, ¢ cumprida, de modo que a
extremidade ¢ atada ao redor do pescogo por jovens vaidosos ou ¢é jogada
pitorescamente por sobre o ombro. Nos lobulos furados das orelhas eles usam
canulas do comprimento de um dedo, dos quais pendem plaquinhas de prata em
forma de meia-lua presas em curto corddo de migangas. A maioria tem, atravessando
o labio inferior furado, fina cénula de taquara ou uma agulha europeia com a ponta
voltada para fora. Também o septo nasal, em alguns deles, ¢ furado e enfeitado com
um pedacinho de taquara, quase todos, para comemorar a visita, tém o rosto pintado
de vermelho e pretos, as mulheres também, com a tatuagem costumeira da tribo,
pontos, riscos ¢ motivos em forma de anzol na regido da boca. (Koch-Grunberg,
2006, p.52)

Os relatos de Koch-Griinberg, confirmam as historias contadas por meu tio Severino,
durante sua infincia/adolescéncia. Quando completou seus 90 anos, Severino, pediu aos seus
filhos e netos, que tirassem uma foto dele de como se vestia (vivia) no inicio do século XX, e
assim reproduziu o seu modo de ser daquele tempo. Tudo isso nos remete a nossa cultura e
ancestralidade Macuxi e precisamos registra-la para que ndo caia no esquecimento dos mais

jovens e das familias de Sao Jorge.

A cada dia perdemos um ancido e com ele muito do que sabia de ensinamentos sobre
0 povo se acaba. Morre parte de uma literatura memorial e verbalizada. Sem registro
ha um sério risco de ndo se ter o que repassar para as futuras geracdes e a cultura se
cristalizara no tempo. Por isso, escrever é necessario, motivar as criangas e jovens a
serem futuros escritores de uma literatura que esta longe de ter um fim. (Kambeba,
2018, p.43)

Nesse contexto, compartilho o pensamento da nigeriana Chimamanda Ngozi Adichie,
quando afirma que nao existe uma historia tnica, ou seja, ha perigo em uma histéria tinica. Ja
mencionei sobre a fundacdo da comunidade no inicio do século XX, contudo ¢ importante
salientar que o local de moradia dos meus ancestrais ¢ anterior a Sdo Jorge, num local
conhecido como Paneldo e a serra do Banco, dois locais proximos, na margem direita do rio
Surumu, hoje, Terra Indigena Sao Marcos. H4 mais de cem anos, as referidas serras ja eram
mencionadas pelos Macuxi, relacionando-a as historias de Makunaimi. De 14 fomos expulsos

de nosso territério, de nossas casas, por um fazendeiro de nacionalidade portuguesa, que se

dizia o dono da terra. Segundo Jodo de Souza,

[...] Entdo o que aconteceu, 14 tinha um branco, nds era, a gente vivia dentro duma
area dele, dizia que o terreno era dele. Mas era nosso, ninguém num entendia, papai,
nds ndo entedia, ai o branco disse que aquela area era dele. Entdo nos vivia 14 dentro,
comunidade 14 (na serra do Banco). Ai ele quis se amigar com uma parenta, uma
sobrinha minha. Nome dela era Mocinha, pra expulsar a gente de 1a. Ela ndo quis se



32

amigar com ele. Ai o que que ele fez, ai falou pro papai, pro titio, 1a ndo existia
Tuxaua ndo. Ai falou pra ele 14, que ia tirar eles de 14, tudinho, ia mandar eles
embora, por ai, pra eles procurar um lugar pra ir embora, que 14 era area dele. Ai
como o papai, eles tudo se conheciam pra ca, aqui no Sdo Jorge, estava o finado tio
Geraldo, ai o finado tio Geraldo, chamou ele pra ca. Cunhado, pode vim tudim pra
ca. O que dé pode vim, t4 bom. Ai como saimos de 14, expulsado por ele, por esse
branco, Campos, finado Campos. Ele expulsou nds de 14, a comunidade todinha. Ai
ele arranjou um carro de boi pra transportar nossa carga, do papai. Eu sei que nos
viemos pra cd, todinho. (Narrativa de Jodo de Souza, comunidade Sio Jorge,
setembro de 2024)

A fala de Jodo nos mostra o quanto nossa historia ainda permanece viva na memoria
dos nossos ancidos. Porém, segundo os moradores mais antigos, o motivo da expulsao deu-se
em virtude da negacao dos meus avos, Geraldo e Lucinda, em ndo aceitarem entregar sua
sobrinha para que morasse com o fazendeiro. Para a maioria dos jovens da nossa comunidade,
esse fato ¢ inexistente. Para aqueles que conhecem pouco sobre a origem da comunidade,
fazer a retomada da nossa historia e escrevé-la se torna importante.

Sobre a ocupagado do territorio Macuxi em meados do século XX, no qual insere-se o
contexto historico da comunidade Sdo Jorge, destaco que os nomes que aparecem na citagao
abaixo ndo correspondem ao fazendeiro que expulsou a nossa familia da serra do Banco, mas
procuro evidenciar que tais invasdes do territorio sdo fatos que permanecem vivos na nossa

historia Macuxi.

Nos anos quarenta a ocupacdo das fazendas estendeu-se para o norte, na area dos
indios Makuxi e Taurepang. As primeiras fazendas a invadir o norte do territorio, na
verdade, foram fundadas nos anos vinte. A fazenda Hamburgo, por exemplo, que
pertencia ao Sr. Homero Cruz, foi instalada em 1925 e ¢ do mesmo ano a instalagdo
da fazenda Rendeng¢do do Sr. Elias Madeira, nos rios Surumu e Miang. A
inexisténcia de estradas refreou a continuagdo da ocupacgdo. (Centro de Informagao
Diocese de Roraima, 1989, p. 35)

Conforme descrito anteriormente, sou o irmao mais novo de um total de 7 irmaos (4
mulheres e 3 homens) e sai da comunidade ainda crianga, creio que tinha uns 6 anos para 7
anos, devido a separacdo dos meus pais. O ano era 1985, eu e mais 3 irmaos fomos morar na
Vila Pereira, mais conhecida como Surumu, pelo fato de identificar aquela regido (hoje
denominada de comunidade indigena do Barro/Surumu, a partir de 2005 com a homologacao
em area continua da Terra Indigena Raposa Serra do Sol).

Em Sao Jorge, as habitagdes eram constituidas em sua maioria por casas de adubo de
barro, cobertas de palha ou zinco, possuia uma escola de madeira e ndo tinha 4gua encanada.
Tinhamos que ir ao rio Surumu pega-la em baldes. Nao havia energia elétrica e usdvamos a
lamparina para iluminar a casa. Minhas lembrancas sdo vagas sobre nossas atividades
comunitarias, mas ja faziamos o trabalho de raspar mandioca para fazer a farinha no barracao

comunitério, no local que chamamos de Rubi, assim como as pescarias no lago do Pacu, ou



33

no rio Surumu. Havia jacarés, peixes de varias espécies, trairas, piranhas, pacu, matrinxa e
etc. Assim como veados e capivaras. Quando crianga, o espaco da comunidade com rio, lagos,

seus campos e grandes rochas eram 6timos para brincar.

Figura Igarapé do Pacu

Fonte: fotografia de Eliomarcia Barbosa de Pinho, 2017.

O que ficou na memoéria foi nossa casa feita de adobe, coberta com palhas de buriti ¢ o
chdo batido, com pés de laranja, caju e mirixi no quintal. A frente da nossa casa tinha o
campinho de futebol. A uns 15 quilometros ou mais, esta a serra do Marari e a serra do Mel,
aos fundos o rio Surumu e a imponente serra do Banco, pontos histéricos do territorio do
povo Macuxi.

Nao ¢ meu pretexto poetizar minha historia em busca da retomada da identidade. Mas
o que quero dizer ¢ que, esse territdrio, suas paisagens, sua fauna e sua flora fazem parte do
meu ser, da minha esséncia, da minha ancestralidade. Quantas vezes, nos fins de tarde, esperei
minha mae, meus irmaos, olhando fixamente da janela de casa em dire¢do a serra do Marari.
Visto que, Surumu ficava naquela dire¢do e minha mae ia trabalhar nas casas dos
“civilizados” que moravam la. Esses locais situados em territorio Macuxi, ja eram pontos de
encontros para troca de produtos artesanais entre indigenas Macuxi, Taurepang e Wapichana
desde o inicio do século XX. Para termos uma no¢ao mais detalhada sobre o territorio Macuxi

no vale do rio Branco, na década de 1990, Santilli (1994, p, 10,11) corrobora:



34

No Brasil, atualmente, o territorio Macuxi encontra-se formalmente dividido em
quinze areas indigenas, separadas entre si. Estas areas indigenas, ao arrepio da
legislagdo indigenista vigente no pais, encontram-se invadidas por fazendeiros,
pequenos posseiros ¢ ainda garimpeiros; para que se tenha uma nogdo aproximada
das propor¢des alcangadas por tal invasdo das terras Macuxi ja reconhecidas
oficialmente, pode-se apenas mencionar que na Area Indigena Raposa-Serra do Sol,
a area mais extensa, que abrange cerca de 1.700.000 ha., existem hoje cerca de
duzentas fazendas apossadas e um numero inestimavel de garimpos (levantamento
realizado pelo Grupo de Trabalho Interministerial para Identificagio da Area
Indigena Raposa-Serra do Sol, 1988).

Nesse periodo, a vila era formada por comerciantes, fazendeiros, e pessoas oriundas de
outras localidades (principalmente nordestinos), assim como indigenas, principalmente do
povo Macuxi. Havia bares com varios mantimentos, posto policial, escolas, igrejas catolicas e
evangélicas e um hospital que funcionava na Missdo Sao José. Nas décadas de 1970, 1980 e
1990, era comum os Macuxi trabalharem como vaqueiros (pedes) para os fazendeiros, € as
mulheres trabalharem como domésticas e cuidadoras de criancas nas casas de comerciantes,
fazendeiros e funciondrios publicos. Minha mae, minhas irmas e meu irmao trabalharam desta
forma. Minha mae era parteira e cuidou de muitas mulheres em Surumu, indigenas e ndo
indigenas. Também cuidou de criancas e lavou roupas para as familias “tradicionais”. Tinha
compadres, comadres indigenas e ndo indigenas. Essa forma de compadrio, me lembra as
obras que ja li que tratam da ocupagdo do territério Macuxi por fazendeiros e sua relagdo
social com os indigenas. Essa relacdio de compadrio, Santilli (1994, p. 57), baseado em
Riviere (1972), explica:

O compadrio, viria a cumprir a fungdo de aproximar socialmente individuos sem
ligagdes genealdgicas, através do estabelecimento de um parentesco ritual. Efémera
ou duradoura, tal aproximagdo mantem-se pela circunstancia das afinidades pessoais
e, sobretudo, das lealdades politicas. O batismo de um filho, era, portanto, a ocasido
mais propicia para um pai ampliar o leque de suas rela¢des sociais, ao escolher
padrinhos e, consequentemente, compadres.

Por exemplo, meu padrinho ¢ um padre, seu nome, segundo minhas irmas, ¢ Sérgio, o
padre Sérgio. Nao tenho nenhuma lembranga de socializagdo com este padrinho. Hoje
compreendo, porque o trabalho realizado por minha mae, muitas das vezes era pago com
produtos pereciveis, ou algum trocado de dinheiro. Ela era comadre de algumas pessoas
“civilizadas” na vila Surumu. E importante frisar que, em Surumu, além da missdo,
funcionava um hospital da Diocese de Roraima, que atendia indigenas e brancos, € um
internato para a formacao de jovens Macuxi e Wapichana. (CIDR — Centro de Informagao
Diocese de Roraima, 1989).

Contudo, frisou que esta instituicdo enquanto missdo catdlica me trazia medo, pois

suas edificagdes eram enormes, com muitos quartos e salas. Muitos padres, irmas, vindos da



35

Europa, com suas vestimentas brancas, me traziam essa sensagdo de receio. Lembro que
frequentamos a missa aos domingos nesse local. Meus irmaos(as) mais velhos, estudaram
nessa escola/internato na década de 1970, assim como muitos indigenas de outras localidades.
Da comunidade a escola na missdo eram 7 quildometros e na estrada de chdo, iam a cavalo,
caminhando ou raras vezes de bicicleta.

Diante disso, recordo de sermos chamados de “caboclos” ou “caboclos preguigosos”,
mas nao pelo termo correto Macuxi. Ou melhor, creio que este termo nem era utilizado em
referéncia aos povos indigenas daquela regido. Nessa vila, estuddvamos na antiga escola de 1°
grau Padre José de Anchieta, e a escola ofertava o ensino da 1* a 8 série. Estudei até a 2% série
nessa escola e ndo recordo de atividades culturais voltadas aos povos indigenas, como por
exemplo, dancgas tradicionais, comidas tipicas e etc. Tudo era voltado a sociedade nao
indigena. Todavia, os professores também eram ndo indigenas e a maioria formados na antiga
missdo S@o José. Minhas vivéncias de criang¢a, eram brincadeiras com outras criangas
indigenas e nao indigenas, filhos dos fazendeiros e moradores como se dizia a época “brancos
civilizados”. Jogar bola, banhar no rio, pescar, coisas desse tipo.

Residindo na pequena vila, sempre iamos a Sdo Jorge visitar nossos tios, tias e sendo o
filho mais novo, sempre estava ao lado de minha mae em suas viagens, muitas das vezes
realizadas de bicicleta. Na estrada de chido, no inverno ou no verao, iamos la.

Com o passar dos tempos, minha mae foi trabalhar nos garimpos da Venezuela, em
uma regido conhecida como lkabaru, no municipio de Gran Sabana, no sul da Venezuela.
Ap0s se casar novamente e desta vez com um cearense, fixou-se e permaneceu trabalhando no
garimpo chamado Cantarrana, até sua saida definitiva para morar conosco, no final da década
de 1990. Lembro-me que por varias vezes fui a esse local com minha mae, ndo me recordo em
que tempos, mas acho que era nas férias. Um outro povo, uma outra lingua, uma outra cultura,
onde vocé se deparava com varias nacionalidades: brasileira, boliviana, americana, cubana,
alemdes e indigenas Pemon. Durante minha infancia e adolescéncia, tive a experiéncia de
trabalhar e conviver nesse garimpo. Um trabalho realizado de forma manual, muito cansativo
e perigoso (assassinatos), que aos meus olhos sé servia para pagar os funcionarios, a comida e
0 pouco que restava, minha mae comprava mantimentos e nos enviava em vila Pereira. A
ultima vez que fui em Cantarrana, eu tinha 15 anos, o local j& estava muito perigoso e eu ja
morava em Boa Vista.

Na Venezuela, também passei férias com meu pai, um senhor Macuxi, na Comunidade
indigena chamada El Pauji, formada por indigenas Pemon, uma regido de garimpo e 14 estava

eu novamente observando o trabalho exaustivo do garimpo. Meu pai casou-se com uma



36

indigena Macuxi e desse relacionamento tiveram 4 filhos. Assim como minha mae, meu pai ja
com a idade avangada, aposentou-se e retornou ao Brasil para morar com sua familia na
comunidade Ponta da Serra, no municipio do Amajari. Desses meus irmaos, 2 ainda moram
em El Pauji e 2 moram na Ponta da Serra, e falam fluentemente castelhano. Nessas minhas
vivéncias nos caminhos de Venezuela, aprendi o bésico da lingua espanhola, mas nao falo a
lingua macuxi. Esse fluxo entre Brasil e Venezuela, diria eu que ¢ devido aos nossos
ancestrais ja transitarem nesse territorio anos atras.

Minha vida em Surumu, era estudar, cuidar da casa e acompanhar meu irmdo nas
pescarias que sempre fazia. Minhas irmds mais novas (entre 15 ¢ 20 anos) estudavam e
trabalhavam em casas de familia e meu irmdo a época trabalhava na CERR (Companhia
Energética de Roraima). Financeiramente eram tempos dificeis, o pouco que meu irmao e
irmads recebiam so6 dava para comprar o bésico. Ou pagar a conta que ja deviamos no
comércio, onde muitas das vezes os precos eram elevadissimos. Em tempos esporadicos,
minha mae enviava recursos para nos ajudar. Moramos uma época na casa de minha irma, em
casas cedidas. E, com muito esfor¢o, compramos uma casinha de madeira de apenas um
comodo, dividida ao meio por lencois. Com o apoio de um e de outro, fomos viver no
Surumu. Concluindo a 8" série, minhas irmas, com o apoio da familia, decidiram mudar-se
para Boa Vista, com o objetivo de continuarem os estudos. Entdo fomos morar na capital de
Roraima, nessa época eu estava com 9 para 10 anos. Minhas irmds seguiram seu objetivo,
estudaram, se formaram e foram cursar uma universidade. Descrevendo assim, parece que
tudo foi muito facil, mas ndo. Em Surumu, vendemos nossa residéncia, o local onde ficava
nossa casa, deu lugar a uma rua. Em S3o Jorge, nossa casa foi doada ao meu tio Severino e
hoje ndo existe mais sua estrutura da forma que era quando éramos criangas.

Como havia descrito, contar nossas vivéncias ¢ doloroso e angustiante. A memoria &
dolorosa. Entretanto, ndo posso deixar de mencionar que viver essa experiéncia ‘“‘entre
mundos” foi nossa base para a retomada da nossa identidade e do nosso territorio.

Na cidade, foi onde pude presenciar e sofrer a discriminagdo e o preconceito. Frases
como “saia de perto desse caboco”, “macuxi do pé rachado”, “ele ¢ preguicoso”, “o que vocé
quer com esse indio”, “esse caboco sO vai te encher de filho”, sempre eram ouvidas. Ser
indigena e viver na cidade ndo ¢ facil. Depois de 30 anos, a discriminagdo e o preconceito € a
xenofobia ainda sdo latentes.

Quando crianga, acordava as 4 da manha para vender jornal no centro da cidade,
limpar para-brisas de carro ou ir ao mercado, ndo para comprar comida, verduras e frutas, mas

para juntar legumes, frutas que jogavam e levar para casa. “Deixa ele pegar as frutas meu



37

filho, ele esta com fome”, ficou registrado na memoria. Durante minha adolescéncia na cidade
vivia como um karaiwa. Mesmo nao sendo, me sentia um verdadeiro karaiwa. E como vivia
um karaiwa no meu tempo? Usava roupas, sandalias e bonés de marcas famosas. Curtia as
“baladas” da cidade grande e trabalhava (ajudante de pedreiro, ajudante de marceneiro,
operador de caixa, cobrador de mensagens e etc), sendo um pedo da cidade, para poder
usufruir de tudo isso. Tinha meu grupo social com adolescentes ndo indigenas e quando ja
cursava o ensino médio, estudava durante a noite e trabalhava durante o dia. Ndo ha como
negar que nesse tempo o bullying era mais escancarado e eu era tratado de outra forma, creio
que com menos repressdo. Na comunidade indigena, chamamos de malinar. Realmente, eu s6
vivia a vida dos karaiwa. Mas, com a adolescéncia, os tempos mudaram, o pensamento
aflorou e o sentimento de pertencimento €tnico Macuxi emergiu, ja que, na minha esséncia
existia ali, o ser indigena.

Em seu artigo “Sonhos e reconstru¢do de uma identidade”, Matilde da Silva (2021),
professora indigena do povo Macuxi e Mestra em Letras pela Universidade Federal de

Roraima, traz a tona suas vivéncias:

Quando o indigena vem para cidade, sofre preconceito. Ao retornar da cidade para a
comunidade também sofre preconceito. Querendo ou ndo, o indigena muda seu
modo de falar, modo de vestir, de pensar e de se expressar. O indigena ja ndo tem
como ser como antes (Silva, 2021, p.61).

Apesar de Matilde afirmar que sofreu preconceito quando saiu da sua comunidade ¢
quando retornou a ela, o mesmo nao posso afirmar, pois, meus lagos afetivos com meus
familiares de Sao Jorge, sempre foram continuos. Constantemente meus tios, tias, vinham a
Boa Vista para receber seus vencimentos e as vezes ficavam hospedados em casa ou na casa
de minha tia. E esses encontros esporadicos, mantinham nossos lagos familiares. Quando
retornei para trabalhar como professor em Sao Jorge, ndo senti, ndo sofri ou nao percebi
algum preconceito. Pelo contrario, sentiam-se orgulhosos por terem alguém da comunidade
retornando para ministrar aula depois de tantos anos.

Todavia, tenho que concordar com Silva (2021), quando destaca uma mudanga de
comportamento ou expressdes na vida do indigena quando vem morar na cidade. “Querendo
ou ndo, o indigena muda seu modo de falar, modo de vestir, de pensar e de se expressar”.
Dependendo do ponto de vista, essas mudancas se fazem necessérias, mas sem deixar de
interferir no seu modo de ser. Sempre procurei dar um sentido as mudangas que ocorreram na
minha vida. Por fim, chego no momento que considero crucial, o que me desconectei da vida
dos karaiwa e passei a viver com o povo Wapichana na comunidade Malacacheta, na regiao

da Serra da Lua, na época situada no Municipio do Bonfim. Passei a vivenciar a cultura e o



38

modo de vida de um outro povo indigena para fortalecer e retomar a minha identidade.
Malacacheta fica localizada a 35 quilometros da capital Boa Vista. Apesar de estar muito
proxima a capital, noutros tempos, o acesso era mais dificil.

O ano era 1995, mais precisamente no més de agosto. Ndo esquego o més, porque foi o
tempo que cheguei na comunidade Malacacheta. Nao da para esquecer, porque caminhei das
10 horas da manha até 17 horas da tarde e cheguei ao meu destino, percorrendo uns 25
quilémetros.

Morava na escola com minha irma, que havia passado no concurso para professora e
foi trabalhar em Malacacheta na Escola Estadual Sizenando Diniz, que também possui a
nomenclatura de Centro de Formagdo Wapichana Sizenando Diniz. Eu, com 15 anos cursava a
5% série, pois havia reprovado na escola da cidade. Na minha turma, a maioria alunos e alunas
eram wapichana e alguns ndo indigenas. Havia muitos alunos que vinham de outras
comunidades para estudar na escola, pois na maioria das escolas da regido, so tinha até¢ a 4°
sériec. O interessante ¢ que a maioria desses jovens eram falantes da lingua materna
Wapichana. E em Malacacheta havia até a 8* série.

Enquanto estudante, conheci e aprendi a lingua materna Wapichana. Tive que
aprender, pois era disciplina obrigatéria e reprovativa. Na minha regido Surumu, lembrava do
termo “giria”, usado muitas vezes pelos mais velhos. Foi ai que compreendi que nds tinhamos
uma lingua indigena. Nao foi fécil aprender a falar a lingua Wapichana, mas eu consegui.
Formava textos, frases curtas e pronunciava vdarias palavras. A partir dos trabalhos
desenvolvidos na escola e comunidade, fui me socializando cada vez mais e fiz muitos
amigos, inclusive os que permanecem até¢ hoje. Culturalmente em Malacacheta, voltei a
saborear o caxiri, a comer a damurida, a trabalhar na roga, fazer trabalhos comunitarios,
plantar e colher frutos. Como sai muito cedo de Sao Jorge, isso ficou somente na memoria.
Aprendi a trangar peneira de farinha, peneira de goma, feitas de aruma. Gostava muito de
trabalhar o artesanato e todas as sextas-feiras, n6s nos reunimos para tal pratica e também
cuidavamos da roga da escola. Cada aluno era responsavel por tirar o seu aruma na mata. Em
Sao Jorge nao temos mata, ¢ uma regido de lavrado, € o que vamos encontrar € o cip0 titica.
Aos poucos fui retomando minha cultura.

Dancei e cantei pela primeira vez o parixara, na Malacacheta. Nessa década,
Malacacheta ja tinha a maior populacao indigena da regido. Dancei e cantei o parixara, em
grandes circulos no campo da comunidade, formado por grandes filas de alunos e por
moradores da comunidade, rodeado de baldes de caxiri e a maioria dos jovens com suas saias

de palha de olho de buriti, cocares e pinturas corporais. Culturalmente, tudo isso era novo



39

para mim e eu amava fazer isso, ¢ até¢ hoje amo. Hoje, ndo canto na lingua dos Wapichana,
canto na minha lingua Macuxi. Como forma de retomada da identidade Macuxi, apresento a
visao de Koch-Griinberg (2006, p. 77) em 1911, quando observou a chegada da danca do
parixara na aldeia Koimélemong, atualmente na Terra Indigena Sdo Marcos, na divisa com a

Terra Indigena Raposa Serra do Sol:

Os dangarinos chegam em numa longa fila, vindos de longe na savana. E uma
espécie de danga de mascaras. Usam singulares adornos de cabega, feitos de folha de
palmeira inaja, que cobrem parte do rosto. Longos penduricalhos do mesmo material
envolvem o corpo e cobrem as pernas. Eles tiram abafados sons uivantes de tubos
feitos da leve madeira ambativa, que tém na parte da frente todo tipo de figuras de
madeira, peixes também, pintadas de varias cores, enquanto agitam os instrumentos
para cima e para baixo. Chegam dangando, dobrando os joelhos. A cada dois passos,
batem com o pé direito no chdo, dobrando ligeiramente o tronco para frente. Assim,
movimentam-se sempre um trecho mais longo para frente, um mais curto para tras e
chegam, pouco a pouco, a praca da aldeia.

A partir de Malacacheta, pude conhecer outras comunidades indigenas da regido como
Tabalascada, Canauanim, Jacamim, Moskou, Manoa, Alto Arraia e por ultimo a comunidade
do Pium. As primeiras reunides de tuxauas e assembleias de professores indigenas que eu
participei, também foi em Malacacheta. Ou seja, morar e fazer parte dessa comunidade,
contribuiu imensamente para que eu retomasse minha participacdo politica e o meu
pertencimento étnico Macuxi. Durante o periodo que vivi na comunidade, ndo deixei de ir a
Boa Vista, isto ¢, continuei com as amizades que havia feito, mas com uma nova visdo de
mundo e aos poucos fui me afastando desse ciclo. Dialoguei com o texto de Marcia Kambeba
(2020), “O Poder da Bicicleta”, nao no sentido esperangoso da autora, o de ganhar uma
bicicleta no final. Pois, durante os meus estudos em Malacacheta, compreendi que mesmo a
minha irma sendo professora, o recurso que ela recebia era pouco. Naquele momento
passavamos por uma fase da vida ardua e dificil. Percorri muitas vezes a estrada de chdo entre
a comunidade e a cidade de Boa Vista, de bicicleta, entre idas e vindas, 75 quilometros de
percurso. Tudo foi um aprendizado, tal como para Kambeba (2020) que considera até o que
parece ruim como algo que traz crescimento se souber usar a seu favor. Posso afirmar que
minha retomada da identidade Macuxi perpassa por Malacacheta, através das vivéncias
compartilhadas com o povo Wapichana, da Serra da Lua.

Quando retornei para a cidade em 1997, ja vim com o objetivo de concluir meus
estudos e tentar uma vaga no magistério indigena. Mas naquele momento, pelo fato de ndo
estar mais morando na comunidade Malacacheta, ndo pude me inscrever e participar do curso.
Diante disso, em 1999 aos 20 anos, conclui meu ensino médio em Boa Vista. Nesse periodo

que retornei a cidade, ir a S3o Jorge se tornou mais frequente e as visitas de meu tio Severino



40

e esposa também se tornaram mais frequentes. Acredito que ele ja tinha seus 70 anos. Ele nos
deixou em 2023, aos 103 anos.

Muitos dos valores, crencas e representagdes foram sendo ressignificados a partir de
minha vivéncia com meu tio. Porque ele sempre nos lembrava que aquela comunidade havia
sido fundada por seus pais e nos tinhamos o direito de estar 14, de ocupar, para criar e
proteger. Dizia ele: “a terra esta demarcada”.

Minha mae, tinha mais um irmao, o Fidelis Barbosa, e uma irma, chamada Petronilia
Barbosa, que morava na cidade ha muitos anos, mas somente Severino, tinha essa visdo, do
poder da palavra e do pensamento de pertencimento étnico e de ser guardido do seu territorio,
pois sempre falava “papai era Macuxi, eu sou Macuxi”, “eu sou pajé”, “ele deixou aquele
local pra gente”. Falo em guardido, porque os membros da comunidade sempre o respeitaram
e sabiam do seu valor em Sdo Jorge. Em uma de nossas reunides comunitarias, estava sendo
discutida a plantacdo de uma lavoura de arroz dentro da drea da comunidade. Ou seja, um
fazendeiro queria fazer uma plantagdo de arroz dentro da comunidade e dividir os lucros.
Alguns moradores foram a favor e outros foram contra. A palavra final foi do meu tio
Severino, dizendo que sé fariam a lavoura, s6 depois que ele morresse. E assim ficou
decidido, ndo fizeram a lavoura. Isso demonstrava o poder social e politico que ele ainda
exercia, mesmo ndo sendo tuxaua, mas a pessoa mais idosa da comunidade e filho do
fundador. Suas vivéncias nortearam meu caminho no fortalecimento do meu pertencimento
étnico e suas palavras ainda permanecem na minha memoria.

Neste sentido, a historia de vida do meu tio Severino, uma lideranca indigena, um
contador de histéria, que lutava pelo seu territorio, pelo seu povo e mantinha sua identidade
Macuxi, coincide com a luta do povo Mura no Amazonas, pelo reconhecimento de sua
identidade e pela demarcagdo de sua terra, retratada na fala da professora Marcia Mura,

quando entrevistava Handech Mura.

No papel de lideranga politica, luta pelo direito de seu povo e, como transmissor da
sua historia, reafirma o sentimento de pertencimento étnico repassado a seus
descendentes. Compartilhar com ele esse momento de afirmagfo da memoria de
ocupagdo dos Mura fez afirmar-me Mura também. (Mura, 2022, p. 98).

Anos mais tarde, encontrar registros que vao ao encontro com o seu pensamento, com
suas falas, pois ja havia sobrevivido e vivia a questdo da luta pela terra em Surumu. Segue o

relato:

Tuxaua Severino, Makuxi, maloca de Sao Jorge:

Os fazendeiros cercaram as terras e nds mesmos permitimos isso. Antes o SPI
defendia as terras dos indios, depois chegaram os brancos dizendo que o SPI ndo
existia mais ¢ ocuparam as nossas terras. Meu pai ndo deixou entrar ninguém e foi
cadastrar a nossa terra. Depois chegou o IBRA e disse que deviamos pagar ¢ eu



41

paguei. Depois chegou o INCRA e foi a mesma coisa. Paguei quatro vezes nestes
quatro anos. Por fim veio a FUNAI O delegado me nomeou tuxaua ¢ disse que o
indio ndo deveria pagar nada, porque a terra € nossa. (CIDR — Centro de Informagao
Diocese de Roraima, 1989, p. 58).

Como citado anteriormente, Sdo Jorge nao tinha esse nome. Nosso territorio ancestral
alcangava o lado direito do rio Surumu, no sopé da serra do Banco e a serra do Paneldo,
habitado por meus ancestrais, Geraldo Barbosa, Domingos Herminio dos Santos e familia.
Noutras pesquisas ha relatos que nossos avdés (Geraldo e Lucinda) se mudaram do
“Paneldo”para o outro lado do rio por encontrarem argila propicia para producao de
utensilios. Do Banco, o vovd Domingos Herminio, com seus irmaos Filismino, Aluizio, Agda
e outros, foram expulsos de 14, devido a nega¢do de minha avo Lucinda Herminio, mae de
minha mae, em “dar” sua sobrinha para morar com um fazendeiro. Ainda hoje, temos nossos
tios, primos que lembram e confirmam esse momento, inclusive retratam a forma como
trouxeram seus objetos em um carro de boi. Entdo, diria eu que, algumas de nossas
lembrangas por parte dos mais velhos, ficam ocultadas, por motivos desconhecidos. Entdo
justifica-se, que o medo de serem expulsos de sua terra, fez com que pagassem por reiteradas
vezes o “imposto” da terra que hoje encontra-se, Sao Jorge. Quando eu estava em Sao Jorge,
perguntei se alguém tinha esse documento que foi pago, mas a resposta foi ndo. Todavia,
sempre relatam que deve existir uma cdpia no Incra.

Eis que o momento de fortalecer e retomar minha identidade chegou. Podia e posso
afirmar que a minha consciéncia critica baseada em experiéncias € na memoria tornaram-se o
pilar para retornar a minha comunidade. Contudo ainda ¢ preciso dizer que, durante minha
vida na cidade, quando regressei de Malacacheta, foi se entrelacando concomitante a vida
indigena e a0 movimento indigena, participando ativamente nas reunides comunitarias, nas
grandes assembleias dos tuxauas e assembleias dos professores indigenas de Roraima. Essas
experiéncias, aconteciam principalmente em comunidades da Terra Indigena Sao Marcos,
Regido Serra da Lua e na Terra Indigena Raposa Serra do Sol e também nas institui¢des
publicas, a exemplo da Universidade Federal de Roraima.

Nao ¢ absurdo falar que, ao iniciar minha participagdo no movimento indigena de
Roraima, emergir o sujeito politico, mais consciente e critico sobre a questdo indigena em
Roraima, que naquele momento crucial tratava-se da luta pela terra, saude e educagao.
Posteriormente, enquanto professor indigena, nosso posicionamento politico e social ficou
mais evidente. Para compreendermos a importincia do que chamamos de assembleias

indigenas, Repetto (2008, p.121), esclarece:



42

A dinamica de assembleias vivenciadas hoje pelas comunidades indigenas do norte
e do leste de Roraima foi remodelada da década de 1970, gracas ao apoio logistico e
aos incentivos dos missionarios catolicos. A partir dai as liderangas comegaram a se
reunir para discutir seus problemas e para fazer reivindica¢des. Dai em diante,
perfilaram-se os campos prioritarios de atuagdo politica das liderangas: demarcagéo
de territorios indigenas, satde, educagdo e melhorias nas condigdes de vida.

As primeiras assembleias aconteceram na Missdo Catdlica de Sdo José, no rio
Surumu, quando foram convocadas todas as liderancas indigenas das terras
indigenas de Roraima. [...] a estrutura bésica das reunides e das assembleias foi
forjada neste periodo inicial e com certeza segue padrdes culturais ancestrais. A
primeira assembleia Geral de Tuxauas de Roraima aconteceu em 1971.

Participei de muitas reunides e assembleias, isto ¢, dos movimentos indigenas
organizados, como destaca Repetto (2008, p. 105). Pois, nesses debates sobre a questao
indigena em Roraima, sempre existiam e existem “os pros e os contra”. Aqui destaco também,
a imensuravel participacdo de minhas irmas Irani Barbosa e Iranilde Barbosa, nesse processo
de construcdo e fortalecimento do movimento indigena em Roraima, que em 1999 juntamente
com outras mulheres indigenas contribuiram com a criagdo da OMIR-Organizagdao das
Mulheres Indigenas de Roraima. Uma das bandeiras de luta, era contra a bebida alcodlica,
porque sentimos na pele esse grave problema na familia. Na cidade também chegou a
responsabilidade de ser pai. E por fim, casei com uma jovem roraimense, filha de nordestinos,
que aqui chegaram na década de 1980 em busca de terras para trabalhar.

Ap0s essas vivéncias, em abril de 2005, retornei a Sdo Jorge para morar e trabalhar
como professor do ensino fundamental I e II, ap6s passar num processo seletivo para
professores indigenas. Um momento de felicidade, mas também de muita incerteza, tensao e
medo. Chegando na comunidade, fui morar na casa do meu tio Severino. L4, naquele mesmo
local, que um dia fora minha casa quando crianga. Dois anos depois, minha mae pede
autorizacdo de seu irmdo Severino, para que construa sua casa ao lado dele, pois com a idade
avangada carecia de cuidados da familia ¢ os lacos afetivos entre ambos eram muito fortes.

Todavia, em 2005, a Terra Indigena Raposa Serra do Sol, acabara de ser homologada
pelo presidente Luiz Inacio Lula da Silva. Indigenas e fazendeiros, pros e contra a
homologacdo da terra indigena viviam um cenario de “guerra” em Surumu. No decorrer do
processo de desintrusdo dos fazendeiros e posseiros que moravam em Surumu, atentados,
assassinatos, conflitos, perseguigdes, destruicdo de pontes e por fim a invasdo e destruicao
com o incéndio do Centro de Formagdo Indigena Raposa Serra do Sol (antiga missdo
catolica), tornavam esse ambiente um local tenso nas relagdes sociais. Enquanto estou
escrevendo, muitas memorias vém a tona. Momentos felizes, tristes e esperangosos. Nao

posso deixar passar despercebido, a destruigdo do Centro de Formacao.



43

Eram 7:30 da manha e eu ja estava na escola aguardando meu gestor, Luciano Peres,
chegar. As pessoas da comunidade ja falavam dos rumores sobre a queimada da missdo.
Lembro-me que eu estava nervoso. Nessa época, ndo havia internet na comunidade e escola.
O gestor da escola morava em Surumu. Quando ele chegou, confirmou o que as pessoas
falavam. “Sérginho, queimaram a missdo. Esta tudo queimado”. Entdo ele disse que naquele
momento, ndo havia possibilidade de ter aula ¢ me convidou para ir com ele até o Centro de
Formagdo. Essa escrevivéncia® doi e confesso que tive que parar muitas vezes devido a
emocdo que aflorava. No meio do caminho, Luciano foi me revelando a importancia que
aquela Missdo Catdlica tinha em sua vida. Ele, um senhor Macuxi, estudou, morou e casou-se
na Missdo Catdlica. Se eu estava triste, como ele estaria se sentindo? Chegamos na Missao,
onde ficava a enfermaria, ainda estava queimando. Entramos e fomos observando aquela cena
de destruicdo, de repente uma missionaria veio ao nosso encontro e nos fez a seguinte
pergunta: “Estdo satisfeitos? Olha o que vocés fizeram” e saiu. Ficamos espantados,
indignados com aquelas perguntas. Eu morava e trabalhava em Sao Jorge, o gestor trabalhava
em Sao Jorge e morava em Surumu. Pelo fato de estarmos em Sao Jorge, ela insinuou que nds
haviamos participado daquela destruicdo, mesmo nds ndo estando presentes. Ou seja, ela sabia
que a comunidade Sdo Jorge pertencia a uma organizacdo indigena que ndo apoiava a
homologacdo da terra indigena em 4rea continua. Mas, nem por isso nds faldvamos contra a
homologa¢dao em area continua. Nossos conceitos a favor da homologagdo em area continua
eram sabidos dentro e fora da comunidade Sao Jorge. Para se ter uma ideia, quando cursamos
0 ensino superior em Surumu, os debates sobre a homologacdo eram calorosos. Como disse,
havia indigenas a favor e indigenas contra a homologagdo. Apesar de ser professor de
matematica, pode-se dizer que ele era um contador de histéria em Surumu, nasceu e cresceu
naquele lugar e conhecia muitos detalhes daquela comunidade. Infelizmente, Luciano Peres, o
Panton, como o chamévamos na lingua macuxi, faleceu vitima da Covid.

Colaborando com as questdes acima, a professora doutora, Zineide Sarmento Pereira
(2023), pertencente ao povo Wapichana, nos contempla com sua obra quando analisa o debate
contemporaneo sobre a homologag¢dao em area continua da Terra Indigena Raposa Serra do

Sol.

A demarcacdo da area Raposa Serra do Sol foi uma necessidade, que foi se
desenhando ao longo de mais de setenta anos com o objetivo de delimitar de forma
precisa os limites da ocupagdo, tendo em vista uma protegdo efetiva dos direitos
consagrados na Constitui¢do Federal de 2008. A falta de demarcagéo dificultava o
reconhecimento dos direitos dos povos indigenas sobre as terras que eles
tradicionalmente ocupam. Sem a determinagdo dos limites de suas terras os povos

* Escrevivéncia no sentido de Conceigdo Evaristo € de Graga Gratina, uma escrita de si, do que se viveu.



44

indigenas correram diversas formas de perigo sendo frequentemente espoliados e
violentados dentro de seu habitat natural, como veremos no capitulo 1V, com as
narrativas. (Pereira, 2023, p. 90).

Especificamente sobre a invasdo e destruicdo do Centro de Formagao e Cultura

Raposa Serra do Sol, trago o relato daquela noite de um jovem estudante Macuxi:

O Centro indigena de Formagdo e Cultura Raposa Serra do Sol, do qual eu era aluno
foi queimado e ficou totalmente destruido pelo fogo. Perdi livros, fotografias,
documentos pessoais. Os invasores indios ¢ ndo indios contrarios a homologacdo,
todos bébados, drogados, estavam muito furiosos. Tive medo de morrer. Meus
amigos, com medo de perder a vida, se arriscaram na travessia do rio Surumu,
enquanto outros eram reféns, juntamente com trés missionarios. Quase abandonei
meus estudos. (Pereira, 2023, p. 102).

Quando digo que as relagdes sociais naquele momento eram tensas em Surumu e
causava muito medo ¢ devido as vdarias intimidagdes ou ataques que algumas pessoas
passaram e sofreram, principalmente se fosse a favor da homologacdo em éarea continua.

Neste sentido, veremos o seguinte relato.

CIR denuncia novas ameacas de morte. Os conflitos continuam na disputa pela Terra
Indigena Raposa Serra do Sol. Dois jovens indigenas Clenildo Conceicdo André e
Cassiano Filho, denunciam suposta ameaca de morte por funcionarios da fazenda
Deposito localizada na Terra Indigena Raposa Serra do Sol. Na sexta-feira passada
os jovens foram surpreendidos nas proximidades da comunidade Dez Irmao, a
mesma em que um grupo indigena foi atacado pelos invasores de suas terras no dia 5
de maio. Segundo os denunciantes, os agressores teriam for¢cado os jovens a entrar
no carro que conduziam. Enquanto viajavam com um revolver na maio, eles
perguntavam se os rapazes queriam morrer; se eram ligados ao CIR; forgava-os a
beberem cachaga mesmo ndo querendo, relatou o documento enviado pela
comunidade indigena do Barro ao administrador regional da FUNAI em Roraima,
Gongalo Teixeira dos Santos. [...] (Pereira, 2023. p. 77).

A fazenda Deposito era vizinha da comunidade Sao Jorge. E sua estrada principal de
acesso passava ao meio da comunidade. De casa, podiamos ver os movimentos de carros,
caminhdes e tratores em dire¢do a Surumu quando havia manifesta¢do. Estdvamos em Sao
Jorge, quando aconteceu esse ataque ao grupo de indigenas e depois o local chamou-se
comunidade Dez Irmaos. De uma estrutura que dava assisténcia a mais de 100 pessoas, com
quartos com ar condicionado, casa do patrdo, hangar de avides, oficina e etc.. Nao sobrou
nada, o proprietario mandou destruir tudo. Até a pista de pouso, ele mandou explodir. Dessa
fazenda s6 restou o pasto do gado que ele tinha, porque ndo deu tempo de tocar fogo.Trago
essa vivéncia, porque foi um momento de tensdo ¢ medo em minha vida. Anddvamos lado a
lado do perigo.

Atualmente ocupamos esse espaco que antes era da fazenda, na verdade s6 voltamos a
ocupar o nosso territorio ancestral. Um local de andangas, de caga e pesca, onde muitas vezes
fomos barrados de entrar. Agora se chama “Retiro Vové Lucinda”, em homenagem a minha

avo materna.



45

Figura Vov6 Lucinda com sua filha Petronilha e neta

Fonte: Arquivo da Familia Barbosa, inicio de 1980.

Atuando como professor, inserido nesse contexto de luta, fomos seguindo a linha de
pensamento em favor da homologacdo da terra indigena em area continua, mesmo com a
nossa comunidade sendo contréria a tal posicionamento, pois sua organiza¢do indigena era
contra a forma que a terra foi homologada. Deixando de lado essas questdes, em Sao Jorge,
fui me adequando a comunidade, pensando como desenvolver meu trabalho na escola e
participando do convivio social. Querendo ou ndo, sendo minha comunidade, aquilo era novo
para mim. Contudo, andar de canoa, coivarar roca, trabalhar o gado, cacar e pescar
coletivamente era e ¢ nosso modo de ser. Em reunido comunitaria, fui sorteado para ser
vaqueiro da comunidade para cuidar de 300 e poucas cabecas de gado. Nao aceitei, pois
entendi que ndo estava preparado e naquele momento eu cursava o ensino superior em
Surumu. Sou Macuxi, e apesar de a historia nos colocar como excelentes vaqueiros, eu nao
tinha toda essa experiéncia como os demais parentes.

Compartilhando dessas experiéncias, senti como era viver na comunidade. Quando eu

disse que aprendi a lingua materna Wapichana, e no seletivo indigena pelo qual participei, ndo

fiz a prova em lingua Macuxi, fiz na lingua Wapichana, porque ndo tinha o dominio desta. As



46

primeiras palavras ditas em Macuxi, foram na minha comunidade, através da escola e do meu
tio Severino. Foram anos de aprendizado, pois aquela regido ¢ territorio Macuxi, mas a perda
da lingua materna Macuxi e da cultura foi muito forte nessa regido, conforme descrito
anteriormente, devido as agdes de missionarios, fazendeiros e garimpeiros. Mas que aos
poucos esse processo de revitalizacdo foi fluindo nas comunidades e nos jovens. Sdo Jorge
sofreu muito com essas invasdes. Minha mae nao falava, entendia algumas palavras. Minha
tia também ndo falava e consequentemente nos nao falavamos. Minha mae nao sabia dizer
porque seu pai nao fala na lingua materna com elas. O tnico falante fluentemente era meu tio.
Até nos seus ultimos dias de vida, falava em Macuxi e cantava Parixara. Dizia que sentia falta
de falar Macuxi. Hoje j& pronuncio com maior fluéncia o Macuxi. Os cantos sdo mais faceis
de aprender, devido sua melodia.

Como forma de revitalizar a lingua materna na regido, principalmente entre
professores indigenas Macuxi, a organizacdo regional dos professores indigenas de Surumu,
promoveu cursos de lingua indigena Macuxi, anualmente. E deste, podiam participar alunos,
professores, tuxauas ¢ membros da comunidade. Dai surgi o yenupanen Wawa’ Sisa’pan, meu
nome em Macuxi. Como forma de revitalizar a lingua materna, todo professor tinha que ter
um nome em Macuxi.

Pude visitar vérias comunidades rememorando o tempo de crianga, mas conheci
outras, a exemplo de Mato Grosso na serra de Pacaraima e Maturuca no municipio de
Uiramutd, um local de muito significado na luta pela terra. Em muitos momentos, meu tio
chegava em casa e pedia para eu ouvir Panton, a histéria dos antigos, do vovo, da vovo, dos
tios e de Makunaimi, isto €, a histéria dos nossos ancestrais. E eu atentamente o ouvia. Ora se
expressava na lingua materna, ora em portugués. Como dito, a memoria ¢ dolorosa, quando
penso que poderia ter escrito aquilo tudo e ndo o fiz. Os nao indigenas fizeram isso, o
entrevistaram, escreveram seus relatos e enviaram a academia.

Quando tratava da historia da serra do Banco, das rogas, da vida de seus familiares, eu
ficava imaginando tal situagdo. Com o passar dos anos e o interesse nas leituras pelas ciéncias
sociais, encontro a seguinte cena descrita pelo antropdlogo Koch-Griinberg (2006. p. 50).
Apds uma marcha fatigante, chegamos a 1 hora a duas cabanas redondas Makuschi, no sopé
da serra do Banco. E a terra de nossas carregadoras, mas seus parentes estio na festa, e elas

seguem viagem conosco. E continua:

Descemos ao vale até uma aldeia Makuschi, cujas cabanas redondas estdo
pitorescamente dispersas na savana. A parte, vé-se um curral com gado. E o
domicilio do chefe Manuel, um irmdo mais jovem do chefe geral Idelfonso.
Atualmente s6 hd duas familias aqui. Manuel encontra-se na grande aldeia ao pé da
serra do Mel. Seu cunhado Hermino, um homem bonito, esbelto e alto, como a



47

maioria dos Makuschi desta regido, faz as honras da casa. (Koch-Griinberg, 2006. p.
51).

Quero acreditar que esse senhor Macuxi chamado Hermino, na verdade seria meu
bisavd, pai do meu avo Domingos Herminio dos Santos, que ja& morava também nesse local,
circunvizinha da serra do Paneldo, nosso lugar ancestral. Esse trecho acima, foi confirmado
como local de moradia pela minha tia Auristela dos Santos, filha de Domingos Herminio,
antes de seu falecimento. Assim como os demais ancidos de Sao Jorge. Isso demonstra a
nossa ligacdo ancestral nesse territorio e que a nossa identidade Macuxi, resistiu a mais de
100 anos. Mesmo que separadas pelo rio Surumu, a Terra indigena Sdo Marcos, onde esta
localizada a serra do Banco, ¢ a Terra indigena Raposa Serra do Sol, onde fica a comunidade
Sao Jorge, até hoje sdo utilizadas por nosso povo para cagar, pescar, colher frutos e tirar
madeira.

Sobre nossas historias indigenas, recorro a Fiorotti (2018, p. 43), na sua obra Panton
Pia’: Eremukonto circum-Roraima, que trata dos poemas e de cangdes das tradi¢des
indigenas, principalmente de Parixara e Tukui. Em sua entrevista com Severino Barbosa, o

mesmo descreve o significado de Panton.

Dentro dessa concep¢do em que os homens e animais eram parecidos, se
misturavam, em que a historia dos indigenas era assim constituida, também diz o
senhor Severino (em 2011 quando da entrevista com 85 anos, da comunidade Séo
Jorge, na TI Raposa Serra do Sol) apdés ser perguntado sobre as historias do
Macunaima: “tudo aquilo ali Panton. Isso que vocé ta querendo chama Panton”.
Depois ele insiste em esclarecer o que ele estava falando: “Ai 14 vem o Jabuti, na
Onga né? Ha, panton, historia, nés chamamos panton, panton”.

Devair Fiorotti foi meu professor na Universidade Estadual de Roraima-UERR,
quando esta instituicido mantinha uma sala descentralizada do Campus de Pacaraima em
Surumu. Em 2011 eu ainda morava em Sdo Jorge e talvez pelo fato de aos finais de semana eu
ir a Boa Vista visitar minha familia, posso ndo lembrar desse trabalho, como recordo de outros
professores a procura de meu tio para realizarem trabalhos académicos com ele.

Atrevo-me a dizer, que foi o legado de meu tio, através de suas palavras e conversas
que pude compreender o valor do que veio dos nossos ancestrais. Colaborando com meu
pensamento, assim descreve o escritor indigena Sateré-Mawé¢ Tiago Hakiy (2018, p. 37) sobre

o contador de histoéria:

O contador de historias sempre ocupou um papel primordial dentro do povo, era
centro das atengdes, ele era o portador do conhecimento, e cabia a ele a missdao de
transmitir as novas geracdes o legado cultural dos seus ancestrais. Foi desta forma
que parte do conhecimento dos nossos antepassados chegou até nds, mostrando-nos
um caleidoscopio impar, fortalecendo em nos o sentido de ser indigena.



48

E interessante pensar que quando nio olhamos atentamente para o nosso eu, vocé pode
ser facilmente influenciado. Como exemplo, cito a serra do Banco, que anos atras pensava que
o nome estava ligado ao lendario Papillon, um fugitivo francés que adentrou no territorio
brasileiro através da Guiana, vindo a morar em Surumu. Bom, como os antigos moradores de
Surumu relataram que o mesmo, pegava seu cavalo e ia em direcdo aquela serra. Eu
imaginava que ele ia esconder suas riquezas naquele lugar. Imaginava que por isso se
chamava serra do Banco. Meu pai me relatou que trabalhou com esse senhor. Que ele so
banhava durante a noite e que tinha muitas tatuagens pelo corpo, inclusive a famosa borboleta
no peito. O certo ¢ que, s6 vivenciando para perceber o perigo da historia unica. S6 fui
conhecer o real significado nome Serra do Banco, quando eu pesquisava assuntos para a
minha monografia em 2012, através das obras de Kock-Griinberg, “Do Roraima ao Orinoco:
observagdes de uma viagem pelo norte do Brasil e pela Venezuela durante os anos de 1911 a
1913, quando relata a panton da serra do Banco, contada pelo indigena Macuxi chamado
Pirokai (Kock-Griinberg, 2006. p.51), e na obra Moronguétd: Um Decameron Indigena,
publicada em 1980, pelo antropdlogo Nunes Pereira. Durante sua passagem pelo antigo
territorio nos anos de 1918, 1946, 1949, 1960, 1961, pesquisando e coletando as historias
indigenas com auxilio de narradores Macuxi, Wapichana e Jaricuna, encontro a panton do rio
Surumu (p. 51-62) e a panton da Serra do Banco (62-64). Logo, percebo que quanta riqueza
eu ainda ndo conhecia, quantas verdades estavam ocultas, ou como nossas historias sao
interligadas nesse territorio. Falo isso, porque meu avd por parte de pai chamado Domingos
Herminio dos Santos, fez parte desse grupo de contadores de historia, assim como outros que
fazem parte da historiografia indigena em Roraima.

Refletindo sobre esse retorno a comunidade, essa relacdo intercultural vivida,
conhecendo nossa historia, contribuiram na retomada da minha identidade Macuxi. E vou
além, evidenciar nossas historias indigenas no nosso territorio, ¢ fazer uma ligacdo direta com
nossos ancestrais. Quando digo retomada no sentido mais amplo, quero dizer que ap6s anos,
minha familia, mae, irmaos e irmas, morando na cidade ou em outras localidades, voltamos ao
nosso aconchego, agora para morar definitivamente. A profecia de meu tio se cumpriu,
voltamos. Agora, para lutar pela nossa terra, pela educagao, para cuidar da comunidade e criar
Nossos animais.

Esse processo de afirmagdo e retomada da identidade, com experiéncias em territorios
indigenas e na cidade, fortaleceu a minha conexao afetiva com a minha comunidade, com
meus ancestrais e colaborou para eu adquirir coragem e atuar na defesa dos povos indigenas

em Roraima. Diante desse contexto, Luciano (2006), corrobora:



49

O processo de reafirmag@o da identidade indigena e o sentimento de orgulho de ser
indio estdo ajudando a recuperar gradativamente a auto-estima indigena perdida ao
longo dos anos de repressdo colonizadora. Os dois sentimentos caros aos povos
indigenas estdo possibilitando a retomada de atitudes e de comportamentos mais
positivos entre eles, diante de um horizonte sociocultural mais promissor e
esperangoso. [...] A reafirma¢@o da identidade ndo ¢ apenas um detalhe na vida dos
povos indigenas, mas sim um momento profundo em suas historias milenares ¢ um
monumento de conquista e vitdria que se introduz e marca a reviravolta da historia
tracada pelos colonizadores europeus, isto €, uma revolucdo de fato na propria
histoéria do Brasil. (Luciano, 2006, p. 42-43).

Contudo, mesmo eu trabalhando com novos olhares, familia construida, a identidade
fortalecida, ha quase 10 anos trabalhando na comunidade, surgiram outros projetos de vida, a
estabilidade no concurso publico. Sendo que nesses anos trabalhando como professor seletivo,
era um sofrimento, uma angustia, pois, todo final de ano nds éramos demitidos. E em 2013
sou convocado para assumir o cargo de professor da educacdo basica na cidade de Boa Vista.
Apos conversas e agradecimentos a comunidade e familiares, sai da comunidade e fui
trabalhar na cidade. Agora nao era a memoria que doia, o que doia era a distdncia entre mim e
a comunidade, das historias ancestrais e das afetividades construidas com meus familiares de
Sao Jorge.

Minhas experiéncias de morar na cidade, me permitiram pensar que nao teria
problemas para trabalhar em uma escola nao indigena. Mas, passaram-se os tempos e aquele
“olhar” permanecia. Ou seja, a discriminagdo e o preconceito. Frases ou perguntas tipo,
“como vocé pode trabalhar aqui e eu ndo posso trabalhar na sua maloca?”. “Pra que vocés
querem tanta terra?”, “deixem os garimpeiros trabalhar” ou “a terra nao ¢ de vocés sdo todos
das Ongs”, eram feitas e ouvidas. Quem conhece o histérico da escolarizagdo para indigenas
em Roraima sabe que o sistema foi cruel e destruidor. Trabalhei 9 anos em uma tnica escola
na capital, e pude perceber que os esteredtipos a nosso respeito continuavam. E incrivel
imaginar como professores desconhecem a realidade do estado em que vivem. De ndo
conhecerem os povos indigenas que aqui habitam.

Entretanto, eu trilhava o caminho inverso. Em sala procurava trabalhar de maneira
simples, com o intuito de conhecer os meus alunos, principalmente os indigenas, que ndo
eram poucos para se auto identificarem como indigenas. Nao era facil. Havia muitos dedos
apontados, mas nao se identificavam. Mas colhi frutos. Pois, eu sempre me apresentava como
professor indigena do povo Macuxi, da comunidade do Sao Jorge, em Pacaraima. Mesmo que

2 ¢

alguns dissessem, “ndo, o senhor ndo ¢ indio", “o senhor ndo ¢ indio verdadeiro”, “indio ¢
aquele que mora na mata, pelado, com arco e flecha”. “o senhor tem carro, celular, rel6gio”,
coisas desse tipo, e eu tentava desconstruir essa visao em conversas de grupo. Nao existe essa

ideia de “indio verdadeiro”, precisamos banir esse conceito e enquanto professores, temos que
b b



50

iniciar com a base da sociedade. Nao s6 iniciando pelas criangas, mas também por professores
que pensam dessa forma.

Neste sentido, a retomada da minha identidade Macuxi foi sendo restabelecida
gradualmente a partir da ancestralidade do meu povo, do meu passado, ndo um passado
esquecido, mas um passado vivo na memoria. Desta forma, pudemos ressignificar nossas
vivéncias e nossa identidade. Ou seja, renovar nossos pensamentos sobre o que fomos e o que
queremos ser diante da sociedade,

Aos poucos fui trabalhando a cultura indigena na escola. Levando artesanatos
indigenas, exibindo trabalhos sobre os povos indigenas de Roraima, levando grupos de danca
do Parixara para se apresentar na escola e dessa forma, foram surgindo frases como:
“professor eu sou da Malacacheta”, “professor eu sou Macuxi”, “professor, minha familia ¢ da
Barata” e etc. Por ultimo, em uma palestra no Instituto Federal de Roraima, a mediadora,
minha ex-aluna do 4° ano, me disse: professor eu sou indigena, o senhor sabe né, 14 de Sao
Marcos. Lembrava dessa aluna, mas ndo como indigena, pois ela ndo se identificava em sala
como tal. Mas ¢ importante frisar que sua formacao critica a levou a esse sentimento de
pertencimento étnico.

Concluo, apds expressar minhas vivéncias entre comunidade indigenas e a cidade,
principalmente, e como havia dito, tive varios motivos para negar a minha identidade
indigena. Mas, me mantive firme, consciente, e critico ao meu modo de ser indigena. A minha
relagdo afetiva individual e coletiva com meu povo, com a minha familia, foi o alicerce para
manter a minha cultura ancestral e a identidade Macuxi. Tudo que vivemos e reafirmamos
enquanto indigena, faz parte de nossa ancestralidade. Aqui para efeito do que foi descrito
sobre mim, compartilho a frase de Ruth Silviano Brandao (2006, p.10): “A pessoa escreve sua
vida quando pensa estar escrevendo suas leituras”. Dessa forma, pude demonstrar como foi
dificil, gradual, e doloroso o processo de retomada, afirmacdo e manutencdo da minha

identidade Macuxi.

4.1 FOGO DE SURUMU: A DESTRUICAO DA MISSAO CATOLICA SAO JOSE

A historia sobre a regido do rio Branco no extremo norte do Brasil, nos mostra que
desde o século XVIII temos noticias dos indigenas que ocupavam esse territorio. Tais

registros foram feitos por pessoas a servico do governo portugués, acompanhados geralmente



51

por um missiondrio, por traficantes de escravos indios ou por viajantes que adentraram nessa
regido.

Inumeros povos indigenas habitavam essas terras, como por exemplo os Sucurys,
Yaricunas, Carapys, Uaicés, Acarapis, Tucurupis, Macuxi, Wapichanas, Quinhaus, Procotds,
Paraviana, Maiogong (Ye’kuana), Sapara e etc. Destes, a maioria ocupava as margens dos
principais rios da regido como o rio Mau (ou Ireng), Tacutu, Surumu, Parimé, Amajari,
Uraricoera ¢ Cauamé. Ao longo dos anos, muitos foram extintos por doengas, guerras
inter-étnicas ou foram absorvidos por grupos maiores. Assim como, outros foram sendo
contactados no decorrer dos séculos.

Desde os primeiros relatos de viajantes, o povo Macuxi ja era mencionado em
quantidade significativa nas regides dos rios Mat, Tacutu, ambos na fronteira com a Guiana, e
no rio Surumu, mas poderiam chegar até o vale do rio Uraricoera. Com a chegada do século
XX, os inimeros viajantes e estudiosos passaram a ter mais contato com povo Macuxi, estes,
ocupando o seu vasto territorio no rio Branco conforme anos anteriores.

Naquele periodo do século XIII e anos seguintes, a populacdo Macuxi chegava de
2.000 a 3.000 pessoas conforme relatos. E interessante destacar que nessa época ndo existia o
trabalho continuo da catequese entre os indigenas, vindo a ocorrer muitos anos depois com a
efetiva colonizacdo da regido, a demarcacdo dos limites territoriais entre Portugal e Inglaterra

e a chegada dos monges beneditinos no rio Branco, conforme (Santilli, 1994, p. 45):

Muitos sacerdotes catdlicos trabalharam no rio Branco desde o século XVIII.
Missionarios carmelitas acompanharam os militares portugueses no aldeamento dos
indios; no decorrer do século XIX, carmelitas e jesuitas, atuando no rio Negro,
estendiam suas viagens de desobriga até o rio Branco e, por ocasido da disputa de
fronteiras com a Inglaterra foram enviados missionarios para batizar os indios e
atestar os limites de dominio do Estado.

Com o inicio da colonizacdo da regido em meados do século XIII a partir da
construcdo do Forte Sdo Joaquim, da-se inicio a formacdo da Freguesia Nossa Senhora do
Carmo, que posteriormente passou a ser chamada vila de Boa Vista, o contato com os povos
Macuxi ¢ Wapichana se tornam mais frequentes, pois marca o inicio das instalagdes das
primeiras fazendas no territorio indigena assim como o uso da mao de obra indigena na lida
com o gado, na agricultura e nos trabalhos esporadicos nas fazendas. E importante salientar
que a maioria das fazendas surgiram ao longo das margens dos rios Cauamé, Uraricoera e
Amajari, sendo a margem esquerda do rio Branco, seguindo pelo rio Tacutu até o rio Mau,
fronteira com a Guiana ocupada gradativamente ao longo dos anos. Nas décadas de 1940 e
1950 os fazendeiros passaram a invadir a margem direita dos referidos rios, alcancando dessa

forma a parte das savanas e montanhas ao norte do territorio.



52

A ocupagdo colonial portuguesa do vale do rio Branco teve inicio na década de 70
do século XVIII. Foi uma ocupac¢do marcadamente estratégico-militar: nessa regido
limitrofe as possessdes espanhola e holandesa nas Guianas, os portugueses
procuraram impedir possiveis tentativas de invasdo a seus dominios no vale
amazonico, construindo, em 1775, o Forte S8o Joaquim, na confluéncia dos rios
Uraricoera e Tacutu, formadores do Branco, ¢ via de acesso as bacias dos rios
Orinoco e Essequibo. (Santilli, 1994, p. 17)

A ocupagdo do vale do rio Branco foi, principalmente, por pessoas oriundas da regiao
nordeste do pais a procura de atividades voltadas, sobretudo para a extracdo de balata e de
caucho nas matas do baixo rio Branco em fins do século XIX e inicio do século XX (Santilli,
1994, p.20). Todavia com a introducao do gado no vale do rio Branco e com a criacdo de
inimeras fazendas a pecudria da lugar aos trabalhos extrativistas, tendo como trabalhadores,
principalmente indigenas Macuxi e Wapichanas.

Contudo, ¢ importante destacar que mesmo com a colonizac¢ao da regido do rio Branco
nao havia uma ordem religiosa especifica, ou pode-se dizer a igreja catolica, que trabalhasse
de forma continua com os indigenas, fato que levou a Ordem de Sdo Bento no inicio do
século XX a ter outros olhares para dar assisténcia, principalmente da catequese, pequenos
oficios como carpinteiros, marceneiros e etc, aos Macuxi ¢ Wapichana do rio Branco. Um
relatorio elaborado pelo monge Dom Alcuino Meyer sobre a Missao Beneditina do Rio

Branco nos mostra um pouco das atividades dos padres Carmelitas durante o século XVIII.

Até o século 18 ndo ha vestigio de evangelizacdo no Rio Branco. Em 1725 chegaram
os primeiros missionarios, padres Carmelitas, vindos do Rio Negro, e estabeleceram
diversas Missoes, formando, ou talvez ja encontrando, varios aldeamentos de indios
a que deram os nomes de: Carmo, Santa Maria, S. Felipe Conceiggo. Estes povoados
com exce¢do do Carmo foram mais tarde, em 1788 completamente destruidos
quando numa insurrei¢do esses indios massacraram os soldados do governo no lugar
que ainda hoje conserva o nome de "Praia do Sangue". Santa Maria foi restaurada
depois em outro povoado: Santa Maria nova. Hoje nada mais existe desses
povoados, ¢ de toda a missdo dos Carmelitas s6 ficaram as denominagdes dos
respectivos lugares (Meyer,s/d)

Vieira (2007, p.86), destaca que:

Até o século XVIII ndo existe qualquer vestigio de evangelizagdo continua no Rio
Branco. Porém, como ja mencionamos, ja na primeira metade do século XVIII
passaram por essa regido os primeiros missionarios, vindos do Rio Negro, com os
objetivos de fazer os descimentos e as amarragdes dos indios, e de recolher as drogas
do sertdo.

Com a chegada da Missdo Beneditina do Rio Branco na incipiente vila de Boa Vista,
em 1909, os monges beneditinos passaram a trabalhar, a catequizar os Macuxi, Taurepang e
Wapichanas no vale do rio Branco, tendo inclusive, os missiondrios fundado uma Missdo as
margens do rio Surumu, proximo a fronteira com a Venezuela. A fundacao desta missao no
centro do territério Macuxi, marca o inicio dos trabalhos da catequese com os povos

indigenas que habitavam essa regido. De 1909 a 1948, periodo da permanéncia dos



53

missionarios beneditinos na regido, varios trabalhos foram relatados em didrio de viagens,
principalmente pelo padre Dom Alcuino Meyer, onde descreve sua passagem por fazendas,
malocas, vilas e garimpos, realizando batismos, casamentos € a catequizagao.

Em 1911, durante sua passagem pela missdo em Surumu, o etndlogo alemao
Koch-Griinberg, fica admirado com a localizagdo da missdo no alto rio Surumu, distante de
Boa Vista e que na época era povoado pelas principais etnias da regido: Macuxi, Wapixana,

Taurepang e os Arecuna.

Pe. Adalberto se informa zelosamente acerca da distidncia até a fronteira Venezuela,
a bacia fluvial do kukenang Caroni, para onde os missiondrios se retirardo caso
enfrentem dificuldades com os brasileiros. A missdo foi construida pelo dindmico
Pe. Bonaventura com grande habilidade estratégica, bem proxima a fronteira politica
de dois Estados e na zona fronteirica de quatro tribos principais: Makuschi,
Wapischana, Taulipang e Arekund. [...]. A sede da missdo consiste em algumas
construgdes térreas provisorias, com parede de pau-a-pique e telhados em parte de
palha de palmeira, em parte de folha canelada. Compreendem a capela, as celas dos
padres e dos irméos, a sala de aula, que também serve de refeitdrio, a cozinha, a
despensa e outros recintos pequenos. Atras da construgdo principal hd um bonito
jardinzinho com flores campestres alemas. Nas proximidades ficam, espalhadas, as
cabanas dos empregados indigenas. Numa casa conjugada, vizinha de um alpendre
para guardar ferramentas e tabuas, fica o dormitério dos, até agora, oito alunos, que
pertencem as distintas tribos, € um quarto escuro convenientemente equipado...
(Koch-Griinberg, 2006, p. 132-133)

O trabalho dos missionarios beneditinos na regido encerra-se em 1948, quando foram
substituidos por uma nova ordem religiosa, os Missionarios da Consolata, que assumem a
responsabilidade pelos trabalhos de evangelizacdo entre os indigenas e a populacdo do entdo
recém-criado Territorio Federal de Roraima.

A partir da consolidagdo das fazendas no territério Macuxi, a igreja tem um olhar
atencioso para a sociedade de Boa Vista e os fazendeiros, deixando de lado os indigenas em
suas malocas. No entanto, a histéria nos mostra que na década de 1970, a nova ordem
religiosa que chegou para trabalhar entre os indigenas, muda de pensamento na sua forma de
atuar e passa a se preocupar com a populacdo indigena local, desta forma, rompendo com a
elite local “roraimense”. Esse periodo, com a ajuda dos missiondrios da Consolata, partindo
da missdo Sao José, ¢ marcado pelo inicio da luta dos povos indigenas de Roraima em prol
das demarcacdes e homologacdes de suas terras, em especial a Terra Indigena Raposa Serra

do Sol, fato que marcaria para sempre a historia de Roraima.

No caso especifico da missdo conduzida pelos missionarios da Consolata em
Roraima, as relagdes que estes missionarios mantinham com os indios antes e apos a
segunda metade dos anos 70, sdo completamente diferentes. Enquanto a missdo
anterior aos anos 70 era pautada, de uma forma geral, pela prestagdo de servigos e
pela tentativa de transformar o indio em civilizado, o modelo de missdo posto em
pratica a partir dos anos 70 levou a reformulagao dos pressupostos que orientavam a
missdo, dando prioridade ao envolvimento dos missionarios em questdes relativas a
defesa de direitos indigenas, particularmente sobre suas terras, mas também no que
concerne a afirmacao étnica.(Aragjo, 2003, p. 9-10)



54

Para compreendermos a dindmica do texto proposto, € necessario entender como se
deu o contato entre missionarios Beneditinos e da Consolata com os indigenas na regido norte
do estado de Roraima, ou como temos defendido, o contato em “territorio Macuxi”. Sabemos
que ¢ impossivel abordar todos os fatos ocorridos em mais de 200 anos, mas podemos
enfatizar atos que ocorreram em meados do século XX e inicio do século XXI, que nos
mostram a dindmica do contato entre indigenas e o trabalho da igreja catdlica, partindo da
experiéncia com a missao catolica Sao José. A exemplo de como os missionarios catélicos
influenciaram na mudanca do nome da comunidade Meren Mere’pa e como trabalharam no
decorrer dos anos com os Macuxi de Sdo Jorge. Ou de fatos muitas das vezes negados,
relacionado entre os trabalhos realizados entre indigenas e fazendeiros, conflitos, situacdes de
compadrio e até mesmo pela usurpagao das terras indigenas. Neste sentido, a historia escrita
aqui ¢ baseada em narragdes ouvidas dos nossos ancestrais, moradores ¢ dos conhecimentos

adquiridos ao longo da vida académica.

4.1.1 A Missao Catolica Sao José

Muitos pesquisadores como historiadores, antropdlogos e etndlogos ja escreveram
sobre a cultura, crengas e a vida social dos povos indigenas de Roraima. Outros escreveram
sobre a atuagdo da igreja catdlica entre os povos indigenas, principalmente na questdo da luta
pela terra e partir do rompimento com as oligarquias locais de Roraima. Escreveremos a partir
de nossa visdo de mundo, a partir das vivéncias e experiéncias na comunidade Sao Jorge e na
Terra Indigena Raposa Serra do Sol. Escreveremos para que nossos alunos, professores
indigenas e nao indigenas possam conhecer a histdria de nossos ancestrais e a importancia do
trabalho missiondario que foi realizado na regido no inicio do século XX e anos posteriores.

Ja mencionamos sobre a chegada dos missionarios beneditinos no vale do Rio Branco
em 1909 e a fundacdo de uma missdo no alto rio Surumu, préximo da fronteira com a

Venezuela.

Poucos meses apds a chegada dos Beneditinos, declarou-se uma espécie de
perseguicdo contra os missionarios provocada por um lamentavel choque de
melindres que pos em perigo até a vida dos monges. Ndo podendo permanecer em
Boa Vista retiraram-se provisoriamente para "Capela", fazenda situada a margem
direita do Rio Branco justamente no ponto de formagdo desta pela confluéncia dos
rios Uraricoera e Tacutd. Ai encontraram boa acolhida e protecdo da parte de amigos
da ordem e dai eles empreenderam uma fundag@o nas margens do Alto Surumu no
centro duma zona habitada por indios. Foi ali que comegou a cristianizagdo metodica
dos silvicolas os quais demonstraram grande confianca e afeicdo aos padres. (Nota
sobre a Missdo Beneditina do rio Branco, elaborado por Dom Alcuino Meyer,
Arquivo do Mosteiro de Sao Bento)



55

Todavia, os trabalhos desenvolvidos pelos monges beneditinos na missdo catolica em
Surumu, durou apenas trés anos e devido a varios fatores humanos e enfermidades
(principalmente a malaria e febre amarela), tiveram que deixar a missdao em 1912 e

regressaram para missao na “Serra Grande”, logo abaixo de Boa vista.

Os beneditinos vieram a criar um internato para meninos indios em 1909, que
funcionou até cerca de 1912 na missdo religiosa do Surumu, havendo sido
transferida, junto a sede da missdo, para a Serra Grande, ao sul de Boa Vista, entre
1913 e 1915, quando foi localizada em Boa Vista, onde permaneceu até 1947, ano
em que os beneditinos se retiraram do rio Branco. Neste patronato, os missionarios
ministravam aulas de primeiras letras, carpintaria, marcenaria, lavoura e pecuaria a
criangas que recrutavam nas aldeias. (Santilli, 1994, p.58)

A senhora Ireunice Barbosa de Souza, Macuxi de 72 anos, estudou no internato para
criancas em Boa Vista. Um internato para criangas oOrfas, indigenas e nao indigenas, ja

administrado pela ordem da Consolata.

Eu estudei no internato. Aqui (missdo Sdo José), era internado para menino e para
menina. La (em Boa Vista), era s6 para menina. Era as missionarias da Consolata
que cuidavam da gente. Eramos 109 internos. Nas férias, eu vinha passar as férias
no Sdo Jorge. A gente vinha no avido da FAB. Quando eu cheguei aqui fui ensinar
os moradores a escrever seus nomes. Depois fui trabalhar no Canta Galo
(comunidade) como professora, para alfabetizar na lingua portuguesa. No Canta
Galo eu fui ensinar portugués, tirar de Macuxi para o portugués. E eu ndo aprendi a
falar em nenhum momento. (Ireunice Barbosa de Souza, setembro de 2024)

Ha que se destacar que os trabalhos dos monges beneditinos na regido do rio Branco,
com a catequese da desobriga, ficou na responsabilidade do padre Dom Alcuino, que durante
vinte anos realizou diversos casamentos, batismos, pregacdes e confissdes. Também coletou
diversas historias dos povos Macuxi, Taurepang e Wapixana. Este padre beneditino esteve em
nossa comunidade Sdo Jorge, conforme relatorio de desobriga em 1942, realizando batizados
e casamentos. No mesmo ano, visitou a comunidade do Paneldo, nosso lugar ancestral.

De acordo com Vieira (2006), todas as informagdes sobre as populagdes indigenas,
garimpeiros ¢ fazendeiros eram trazidas por Dom Alcuino, através de seu relatorio que
enviava ao Abade de Plantdo do Rio de Janeiro, dos anos de 1926 a 1948, ano de sua
permanéncia na regido do rio Branco. Para o autor, o missionario ndo tinha o interesse em
demostrar os conflitos que ja existiam entre indigenas e fazendeiros pela posse da terra. Ou

seja, da invasao do gado em suas comunidades.

Essas cronicas constituem documentos fundamentais, pois nos permitem  analisar
como eram realizados os trabalhos de catequese entre os indios do Rio Branco nesse
periodo, que vai da sua chegada em 1926, até 1948, tltimo ano que os beneditinos
permaneceram na regido. Por elas, ndo se percebe em momento algum, qualquer
mengdo aos conflitos entre indios e os missiondrios, € muito menos, entre indios e
ndo indios, como também noticias referentes a defesa de seus territorios contra a
invasdo do gado dos fazendeiros. (Vieira, 2007, p. 119)



56

De acordo com Vieira (2007, p. 120), nesse periodo, em uma de suas primeiras cartas,
Dom Alcuino nao se refere aos indios do Rio Branco como indios ou primitivos, mas como
“caboclos”, devido os mesmos ja estarem habituados aos trabalhos nas fazendas de gado. Vale
destacar que durante as décadas de 1920 a 1940, foram os anos em que as fazendas invadiram
o territorio indigena ao norte, nas regides das serras € no vale do surumu. Assim, por
exemplo, no decorrer dos anos na antiga vila Surumu, na década de 1980, 1990 era comum
no6s, Macuxi, sermos chamados de “caboco” pela populagado local, descendentes dos primeiros
fazendeiros que chegaram na regido.

Pode-se dizer que os “cabocos”, como definiam assim os fazendeiros, eram os
indigenas que trabalhavam nas fazendas como vaqueiros ou servigais e, portanto, poderiam
ser chamados de “civilizados”.

Conforme carta enviada ao arquiabade do Mosteiro Sdo Bento do Rio de Janeiro, na

década de 1940, Dom Alcuino relata:

O tuxaua José Armando tem foros de tuxaua grande. Quer ampliar a maloca do
Limao; chamar para 14 maior niimero de caboclos. Prometeu me fazer 14 uma capela
grande e boa (Carta de Alcuino Meyer ao archiabade do Mosteiro Sdo Bento do Rio
de Janeiro em 10/01/1940).

José Armando, era filho do Macuxi Ildefonso, intitulado “Capitdo Geral dos indios do
Surumu” no inicio do século XX. Quando crian¢a os missionarios haviam levado José
Armando da aldeia, para ser criado na escola da missao em Boa Vista. Foi a partir do contato
com Ildefonso que os missiondrios beneditinos passaram a conhecer a regido de Surumu. A
partir da comunidade de Ildefonso batizada pelos padres de “Aleluia”, nas confluéncias dos
rios Surumu e Cotingo que se tornaram possiveis a visita em outras comunidades. A narrativa
se torna importante para compreendermos a historia indigena do nosso territério. Muitas
dessas histérias, com seus personagens indigenas, ouviamos da memoria oral do vovo
Severino Barbosa.

Em sua pesquisa de campo no vale do rio Branco tratando do contato interétnico, entre
os indigenas e a populagdo local, Diniz (1972, p.16), nos mostra como eram chamados os

indigenas pelos “brancos” a época.

"Na area rio-branquense, o indio integrado ou em via de integragdo que, geralmente,
além da lingua tribal ou "giria" (como dizem os regionais) fala ou entende o
Portugués, seja aldeado ou destribalizado, ¢ chamado “caboco”, corruptela de
“caboclo”. Esta designagdo tem duplo sentido: um ¢ aquele que ressalta a condigéo
de “indio manso” ou “indio civilizado”; outro ¢ o que enfatiza sua categoria social,
considerada inferior. Em contrapartida o brasileiro ou regional, como estd sendo
tratado neste trabalho, ¢ identificado pelo indigena acima caracterizado como
“branco” ou “civilizado” ndo importando sua condi¢do econdémico-social e nem sua
mesticagem, tendo conotagdo social equivalente". (Diniz, 1972, p.21) .



57

Diante disso, ¢ pertinente dizer que os trabalhos da catequese da desobriga realizada
pelos monges beneditinos, primeiramente em Surumu, Serra Grande e por fim em Boa Vista,
serviu unicamente para tentar fazer dos indigenas “mao de obra” barata aos fazendeiros. Ou
seja, numa clara tentativa de incorporar os indigenas a sociedade envolvente. Santilli (1994,
p.58), afirma que, neste patronato, os missionarios ministravam aulas de primeiras letras,
carpintaria, marcenaria, lavoura e pecuaria a criangas que recrutavam nas aldeias.

Substituindo os monges beneditinos no Territorio Federal do Rio Branco (atual estado
de Roraima), chegam para trabalhar os primeiros Missionarios da Consolata, em junho de
1948. Foi a partir do inicio da década de 1950 que os missionarios da Consolata retornaram
com os trabalhos na antiga missdo construida pelos seus antecessores. Desta vez com um
projeto audacioso, a constru¢ao de uma escola/internato em Surumu.

Vale destacar que muitos moradores de Sao Jorge, incluindo adultos e criangas,
participaram desta construcdo, carregando pedras, tijolos, telhas e outros, numa época de
muita dificuldade. Nao somente trabalharam, como tiveram suas primeiras experiéncias

educacionais na missdo Sao José.

A primeira missdo que construiram foi onde ¢ a fazenda. Até hoje tem a cruz 14, a
igrejinha 14. Na época quem trabalhou muito foi Cicero Garcia, né. Cicero Garcia foi
quem fez a obra da igreja, tudo aquilo ali. Na época, trabalhava muito, arrastar
aquelas madeira tdo grande.

Aquelas pedra 14, sio tudo do rio né?

Num tem aquela serrotinha bem aqui, de 14 mesmo um pouco da beira do rio, era ai.
Ai dessa missdo, ainda cheguei a ver, ja surgiu o festejo de Sdo José. Ali na frente,
ndo tinha caimbezal, sacaizal, ndo. Ali, onde tem essas casas abeirando a estrada, na
saida que vai pra 14, ali era o prado, antigamente. Nesse tempo tinha muita fazenda,
jané.

Entdo no caso, o seu pai, os primeiros moradores do Sdo Jorge trabalharam na
construcio da missao?

Arrumando aqueles muro, calgada, os andar, os tijolos, que hoje a igreja ta de pé
ainda, fizeram 14 nesse lago, 14. (Valdenildo de Lima, janeiro de 2025)

Nas décadas de 1950 e 1960, foram os periodos que os missiondrios da Consolata,
iniciaram suas visitas e trabalhos da catequese com os Macuxi de Sao Jorge. De certa forma,
permaneceu a catequese da desobriga, conforme seus antecessores, realizando casamentos,

batismos, confissoes e etc.

5.2 NO CORACAO DA RAPOSA SERRA DO SOL: CONFLITOS E ESPERANCA



58

Ha muito tempo ja se lutava pela demarcagdo de um territorio indigena continuo para
os Macuxi, Taurepang, Jaricuna e Wapichana, que viviam ao norte e nordeste do que hoje
chamamos de estado de Roraima. Desde 1917, o governo do estado do Amazonas, ja
reservava uma area entre os rios Surumu e Cotingo para os povos indigenas que habitavam
essa regiao.

Pode-se dizer que a primeira tentativa de demarcagao da porcao serrana do territorio
Macuxi-correspondente, em parte, ao que hoje ¢ a area Raposa Serra do Sol - data
ainda de 1917. Por for¢a da Lei Estadual n.941 de 16 de outubro de 1917, o Estado
do Amazonas entdo delimitava a faixa de terras entre os rios Cotingo e Surumu para
a ocupagao e usufruto dos indios Macuxi e Jaricuna, que ali habitavam. O Servigo de
Protegdo aos indios chegou a empreender a demarcagao fisica e o registro da area em
1919, muito embora sem maiores efeitos concretos: estas terras continuaram a ser
invadidas por posseiros ao longo dos anos seguintes. (Santilli, 1994. p. 117).

A constante invasdo do territorio Macuxi por fazendeiros e garimpeiros na segunda
metade do século XIX e no inicio do século XX, fez com que os povos se unissem para
reivindicar o seu territério ancestral. Uma luta que durou por longos anos, trazendo mortes,
destrui¢des, ameacas, atentados, torturas e rupturas sociais.

No centro do territério Macuxi, surgiu a Vila Surumu, formada por pessoas nao
indigenas. E com o passar do tempo foi chegando cada vez mais gente. Chegaram os
fazendeiros, missiondrios, garimpeiros, funciondrios publicos e comerciantes. Uns trazendo a
libertagdo, outros o “progresso ¢ a civilizagdo”.

Esse pequeno povoado, formado no territorio da Maloca do Barro, se tornaria quase
cem anos depois o centro das manifestacdes dos povos indigenas e ndo indigenas na luta pela
homologacdo da terra indigena Raposa Serra do Sol.

Historicamente, a introdu¢do do gado na regido do Rio Branco, iniciou nas fazendas
imperiais Sao Marcos, Sao José¢ e Sdo Bento, com o objetivo de abastecer o estado do
Amazonas com a carne bovina. No entanto, no final do século XIX a area das fazendas Sao
Bento e Sao José, comecaram a ser invadidas por pequenos fazendeiros, oriundos
principalmente da regido nordeste do Brasil.

Nas fazendas imperiais, a criagdo bovina era de forma extensiva e nao havia um
controle do gado no vasto lavrado do Rio Branco. Dessa forma, o gado conseguia chegar a
lugares longinquos, adentrando no espago das malocas ja existentes. Tal fato também
colaborou para que os colonos que ja haviam se instalado nas terras das fazendas imperiais,
pudessem se apossar do gado e marcé-los com o seu ferro, surgindo os retiros, pequenas
propriedades, que anos mais tarde se transformaram em fazendas. Este foi o ciclo, no final do

século XIX e inicio do século XX.



59

Das trés fazendas imperiais, no final do século XIX s6 restou a fazenda de Sao
Marcos. As demais ja haviam sido invadidas por pequenos fazendeiros.

Com o avango da invasao pecuaria na regiao do lavrado, os indigenas foram obrigados
a ir para lugares mais longes. Deixando muitas das vezes seu lugar de origem, ou tendo que
conviver com o seu territorio cercado por fazendas, retiros e posteriormente, as vilas.

Em pouco mais de 200 anos, estiveram na regido amazodnica e posteriormente nos
lavrados do Rio Branco, os padres Jesuitas, os Carmelitas, os Beneditinos, os padres da
Consolata dentre outras ordens religiosas, cada uma com seus objetivos.

No vale do Rio Branco, no ano de 1909, chegaram primeiro os monges Beneditinos e
foram morar no povoado de Boa Vista. Mas suas vidas no incipiente vilarejo ndo durariam
muito tempo, sendo necessdrio se refugiarem as margens do rio Surumu, devido a
perseguicdes dos fazendeiros locais.

Nesse vale, cercado por serras exuberantes, construiram uma missdo, que serviu para

abrigar, catequizar e alfabetizar os filhos de indigenas, principalmente Macuxi e Wapichana.

Com a ajuda dos indios das aldeias nas redondezas, os missionarios construiram trés
barracdes e deram inicio ao trabalho de evangelizagdo, ou em suas palavras,
cristianizacdo metodica, que consistia basicamente na celebrago dos ritos litargicos,
canticos religiosos, leituras da biblia e aulas de catecismo” (Santilli, 2014. p. 42).

Nesse tempo, as fazendas ainda ndo haviam se instalado na regido e os parentes
podiam transitar livremente pelo territério. Durante os anos que permaneceram na missao,
tiveram um longo contato com os indigenas da regiao.

Gradativamente, na segunda década do século XX, as fazendas comegaram a chegar
na regido Surumu e também na regido das Serras. Nao demorou muito tempo para que se
concretizasse a invasdo dos lavrados e das serras por inimeras fazendas, trazendo consigo o
gado para os arredores das malocas.

Durante longos vinte anos, os monges beneditinos, especificamente o monge Dom
Alcuino Meyer, atuaram no vale do rio Branco e Tacutu, hoje correspondente a Terra Indigena
Raposa Serra do Sol, fazendo o que ficou conhecida como a catequese da desobriga. Assim,
por exemplo, nas suas viagens no ano de 1942, pelos vales dos rios Tacutu, Cotingo, Mau e
Surumu, Dom Alcuino visitou, no periodo de 14 de janeiro a 5 de maio, quarenta e cinco
aldeias e cinquenta e sete fazendas, retiros e garimpos. O saldo do servigo religioso que ele
fornece ¢ o seguinte: setenta e cinco missas celebradas, noventa praticas com pregacoes,
quarenta e cinco catequeses, vinte € cinco batismos, cento e trinta crismados, trinta e quatro

casamentos, trinta e trés confissdes e trinta e cinco comunhdes (Meyer, 1942).



60

Naquele tempo, no auge das invasdes do territoério indigena, muitos casamentos,
batizados, confissdes, batismos foram realizados pelo padre, e o local escolhido para esses
eventos eram as fazendas. Esse contato perdurou até¢ a década de 1940, periodo em que os
padres Beneditinos deram lugar a uma outra ordem religiosa, os missionarios da Consolata.

A partir dai, surge uma nova historia da “igreja” com os povos indigenas do Territorio
de Makunaimi. Uma histéria de rompimento entre igreja e estado, onde a primeira passa a ter
um novo olhar para com as populacdes indigenas. Uma historia que noés chamamos de

Resisténcia e Persisténcia, que € vivida até hoje pelos povos indigenas de Roraima.

5.2.1 Upantoni

Apd6s um longo periodo vivendo fora da comunidade Sdo Jorge, ultrapassando as
fronteiras, conhecendo outras culturas, experimentando a vida, nada facil, na capital Boa Vista
e vivenciando a cultura do povo Wapichana da regido Serra da Lua, chegou o tempo da
retomada.

Desde a nossa vinda da comunidade Sao Jorge para Boa Vista, eu e minhas irmas(20)
continuamos morando juntos. Era o cagula da familia e pude ver as dificuldades que minhas
irmas enfrentam para continuar os estudos. Mas, com o passar dos anos, com esfor¢o e
dedicacdo concluiram o ensino médio e em seguida tiveram €xito em cursar o ensino superior
ou o magistério e formaram-se professoras. A primeira, Marinildes, foi lecionar na
comunidade indigena Malacacheta, no municipio do Canta. A segunda, Irani, foi trabalhar na
comunidade indigena Manod, no municipio do Bonfim e a terceira, Iranilde, permaneceu em
Boa Vista e foi atuar com o movimento das mulheres indigenas de Roraima.

Tendo concluido o ensino médio em Boa Vista e depois de ter realizado varios
trabalhos esporadicos, nada prazerosos, a vivéncia com minhas irmas me propiciou um novo
olhar dos préximos passos que eu seguiria. Entdo resolvi me inspirar no caminho de minhas
irmas e trilhei os passos da docéncia em escola indigena.

Apesar de ser Macuxi, a experiéncia com os Wapichana da comunidade Malacacheta,
me ajudou bastante no ingresso como professor indigena. O aprendizado da lingua materna
adquirido ao longo dos anos fez com que eu conseguisse €xito no processo seletivo para
professores indigenas ofertado no ano de 2004.

Era abril de 2005 foi o més e ano que retornei para trabalhar, morar ¢ rememorar os
prazeres do meu lugar ancestral. Foi um momento muito especial para rever os familiares do

povo Macuxi da comunidade Sao Jorge e amigos da antiga vila Surumu. Foi um aprendizado



61

e uma oportunidade para refletir sobre a luta pela terra que o povo indigena enfrentava
naquela ocasido, com a homologag¢ao da Terra Indigena Raposa Serra do Sol.

Na grande maloca Boa Vista, os animos estavam acirrados contra os povos indigenas,
pois o presidente da republica Luiz In4cio Lula da Silva, acabara de assinar a homologag¢do da
Terra Indigena Raposa Serra do Sol, para o usufruto dos povos Wapichana, Patamona,
Makuxi, Taurepang e Ingarikd, com 1.747.464 hectares, abrangendo os municipios de
Pacaraima, Uiramutd e Normandia.

Com a homologagao, fica garantido aos cerca de 15 mil indigenas das etnias Macuxi,
Taurepang, Wapichana e Ingariko o seu direito, reconhecido pela portaria do ministro, a posse
de uma area continua de cerca de 1,74 milhdo de hectares. Ficam excluidas algumas areas,
como o nucleo urbano da sede do municipio de Uiramuta, a area onde esta localizado o 6°
Pelotao Especial de Fronteira, também em Uiramuta, os equipamentos e instalagdes publicos
federais e estaduais atualmente existentes, as linhas de transmissdo de energia elétrica e os
leitos das rodovias publicas federais e estaduais. (15/04/2005. Fonte: Jornal Reporter Brasil).

Nesse mesmo periodo, apos participar de uma sele¢do para atuar como professor
indigena, sai a contratagdo do professor Sérgio Barbosa dos Santos, para lecionar na Escola
Estadual Indigena Santo Antonio de Padua, localizada no municipio de Pacaraima, na
comunidade indigena Sdo Jorge. Regido em que ocorria muitas manifestacdes contrarias e a

favor da homologagao da terra indigena Raposa Serra do Sol.



62

Figura Escola Estadual Indigena Santo Antonio de Padua

Fonte: fotografia do autor, 2024.

Neste territorio indigena estava situada a Vila Surumu, palco de inimeros conflitos
entre indigenas e ndo indigenas nos anos seguintes. Ameagas, atentados, agressoes, destruicao
de pontes e estradas, era um pouco do que se via nesse periodo. Aos arredores, estavam duas
grandes fazendas produtoras de arroz, Guanabara e Depdsito, onde seus proprietarios sempre
colaboraram diretamente nas manifestacoes contrarias.

Contratado como professor do ensino fundamental II, Sisa pan preparou-se para ir a
comunidade. Com o “rancho” feito, malas arrumadas ¢ a passagem de Onibus comprada,
chegou a hora de partir. As 7:00h da manhi foi ao encontro do 6nibus que o levaria até a “vila
Surumu”. Sisa’pan, chegou a vila as 10:00hs, e ficou aguardando o seu transporte, um
pequeno trator da comunidade ir pega-lo. Antes do transporte chegar, ficou aguardando na
casa de sua tia, Linda Barbosa. E era visivel o descontentamento da populacdo local com a
homologacdo da terra indigena em area continua. Nao se falava em outra coisa:

_ Agora esses indios vdao morrer de fome. Agora vdo andar nus de novo.

_ Aqui ndo existe mais indio.

_ Os americanos é que vdo tomar de conta dessa terra.

- Isso aqui vai se acabar.



63

Era comum ouvir esses comentarios de indigenas e de nio indigenas na localidade. A
partir desse instante, percebi como seria minha vida na regiao.

A Vila Surumu, foi um povoado que se originou na década de 1930, quando do inicio
das primeiras incursdes dos garimpeiros para a regidao das serras. E durante anos teve como

populacdo a mesclagem indigena e ndo indigena.

Trata-se de um aglomerado populacional unido a aldeia Barro. Seu primeiro
morador "civilizado" foi o senhor Jodo Figueira que construiu sua morada, no ano de
1939, no local onde esta estabelecida a Missdo Sao José, da Ordem Consolata. [...] O
segundo morador foi o senhor Bertoldo, que fez sua residéncia em 1940, onde esta
situado o centro do povoado. Em 1943, os comboieiros ai ergueram uma casa de
pouso. Em 1944, o senhor Feitosa erigiu uma casa para explorar o ramo hoteleiro
aos transeuntes: garimpeiros, comboieiros, etc. (Diniz, 1972. p. 42)

Quando o transporte chegou, Sisa ‘pan colocou suas coisas na carroceria do trator e
seguiu viagem para Sao Jorge, distante 7 quilometros da vila. No caminho, ia aproveitando
para admirar a exuberante paisagem formada pelas serras do Marari, Mel e do Banco. Nas
nossas imediacdes o lavrado, com seus milhares de pés de caimbés, jenipapos e mirixis. De
imediato, vem na memoria o trajeto realizado de bicicleta por diversas vezes junto de minha
mae e nos meus pés as marcas das cicatrizes sofridas de quando Sisa ‘pan dormia na garupa.
Nosso transporte que alcancava no maximo 30km/h, nos ajudava a observar melhor a
paisagem. Por diversas vezes, esse foi o0 meu transporte para ir até a vila, quando precisava ter
noticias de minha familia em Boa Vista.

Chegando na comunidade, fui hospedar-me na casa do amooko’ Severino Barbosa,
junto a sua familia. Foi um momento de muitas lembrangas, pois a casa onde morava o vovo,
anos atras foi nossa residéncia. Agora ja modificada ao longo dos anos. Era inicio do inverno
e junto chegaram os carapanas, os piuns e¢ os maruins. Coisas de nossa regido. Contudo, fui
me adequando no novo lar, sem as mordomias da cidade.

Do amooko’, ouvi suas pantonkon ancestrais como a danga dos peixes que tinha como
personagens 0 mugum € a curimata, a ra que carregou o banco de Makunaimi, da velhinha que
foi carregada por enormes morcegos para salvar sua comunidade, da onca com o jabuti e
tantas outras. Mas, tinha panton de suas vivéncias, de como ele dizia, “de quando ele era indio
mesmo”. Ou de quando serviu o exército brasileiro para lutar na segunda guerra mundial.

Sempre de forma espontanea, ele gostava de contar suas histdrias. “Meu netinho, senta
aqui pra tu ouvir minha historia, escuta aqui”. As vezes contava suas pantokon nas reunides
comunitarias, na hora do almogo, no café¢ da manha, ou quando ia até nossa casa. Na maioria
das vezes, quando eu me acordava umas quatro horas da manha, ele, em sua casa, ja estava

contando suas historias para sua esposa, filhos e genros. Narragdes fortes, potentes, com



64

muitos risos, gestos e imitacdes. E comum os ancides Macuxi acordarem cedo e contarem
suas historias.

Em julho de 2023, antes de sua partida ao encontro com nossos ancestrais, pude filmar
e ouvir pela ultima vez suas historias. Era uma manha e fui visitd-lo em sua residéncia. Me
contou sobre a visita que fez a prima de sua mae, chamada Navida. “Navida, eu disse pra ela:
0 que € que nods estdvamos comendo ontem, macio, parece pau né? Destar que era orelha de
pau que nos estava comendo(risos), gafanhoto”. Na oportunidade também me contou do dia
em que foi a0 Monte Roraima, passando pela Agua Fria (regido das serras, se referindo de
quando foi levar os marcos de cimento para demarcar as fronteiras entre Brasil, Venezuela e
Guiana). “Na Agua Fria, com carga na costa, muito indio. Coitado todo sem calga, todo s6 de
cueca. Pegamos a carga na Vigosa”. (Narrativa de Severino Barbosa).

Quando foi em setembro de 2023, Severino Barbosa, adoeceu, ficando muito
debilitado devido a sua idade. Como ele sempre dizia, “eu ndo sou mais um velho, sou um
velhinho, mas ja fui novo”. Durante uma semana, ficou aos cuidados dos familiares,
filhos(as), sobrinhos(as), netos(as) e da comunidade. Adoentado, mas bastante lucido, pedia
que cantassem. Ele cantava seus parixara, falava em Macuxi como se fosse uma despedida.
Dizia que seus ancestrais, 0s pajés, estavam chamando ele.

Em um certo momento em que estava sendo cuidado, comegou a falar em Macuxi, e
seu neto Sebastido resolveu registrar a fala do seu avo. Foi a ultima fala do amooko’ Severino.
Entdo no dia 29 de setembro ele nos deixou e foi para outra vida com nossos ancestrais. O
registro de sua fala em Macuxi foi a seguinte:

Ai nene’pe wali,

Uyenya yapi’ki,

Utti’to’ weiyu erepanipi man.
Itiipai pra wai

Upiikatiki!

Ensari yami man tari.
Uyeramai to’ iisa

Upiikatiki amooko piasan
Amiri iisa uyeramai?

Inna moriya uuri yaki

Itiipai pra wai tiise uuti’to’
Ereepanipi man.

Uuti siriri

Uuti siriri ypayan yami
Witinpiwai upaata
Witinpiwai umuku yamf.
Witinpiwai upayan yami
E’ni’miiti paapa yakkirl moroopai pri’ya.



65

Dias depois, a fala foi traduzida para o portugués pela professora de lingua Macuxi,
Clenilde. Em celebragao da missa de um més de falecimento do vovd Severino, sua filha
Marilda Barbosa, leu a mensagem, a traducdo para o publico presente.

Ai como doi, segura minha mao, chegou a hora da minha viagem.
Nao quero ir, me ajuda.

Os anjos ja estdo aqui, vieram me buscar.

Me ajuda vovo pajé, vocé ja veio me buscar?

Entdo me leva.

Nao quero ir, mas infelizmente vou ter que ir.

Estou indo, meus netos.

Tchau minha terra, tchau meus filhos, tchau meus netos.

Fiquem com Deus e com satde!

Mas durante muitos anos, almoc¢amos, jantamos, trabalhamos e nos divertimos. Muita
damorida, mamij6. Muitas trairas, pirandiras, pacus, tucunarés, piaus, assadas, moquedas ou
fritas. Capivara, tatu, jabuti e veado guisados. Tinha a sopa de marreca que a ko’ko Iracy
gostava de fazer. Nos eventos da comunidade, ndo podia faltar o delicioso churrasco. De
inverno a verao, nos reunimos para cozinhar muita coisa boa que era a base de nossa
alimentacdo. Quando cheguei em sua casa, ele ja tinha seus 85 anos e mesmo com a idade
avancada, gostava de andar a cavalo para pegar suas lenhas e prestigiar a ferra da
comunidade.

Com o retorno de minha mae para morar na nossa comunidade, pediu licenga para
construir sua casa ao lado da casa de seu irmao Severino.

_ Mano! Vou fazer minha casa do lado da sua. O senhor ja estd velhinho, quero cuidar
do senhor.

Severino, respondeu:

_ Ta bom! Esse lugar é seu.

A casa foi construida e Maria Barbosa pode passar mais tempo convivendo com seu
irmao e inumeros sobrinhos. Era muito dificil ver a filha de Geraldo Barbosa, doente. Mas um
dia a enfermidade chegou rapidamente e infelizmente minha mae partiu para a eternidade.
Como se fosse um chamado, também se foram seus irmaos Fidelis e sua irma Petronilia,
permanecendo o irmdo mais velho, o amooko’ Severino, que ainda viveu muitos anos até sua
recente partida.

Na vida social da comunidade, o yenupanen Sisa ’'pan foi se adequando a nova fase de
sua vida. Reunides, trabalhos comunitarios, trabalhos na ro¢a comunitaria ¢ escolar, ferra da

comunidade. Assembleias regionais de professores indigenas e liderancas indigenas (tuxauas)



66

passam a ser a nova rotina em S3o Jorge, na regido Surumu e de um modo geral na Terra
Indigena Raposa Serra do Sol, especificamente nas malocas de Maturuca e Barro. A
experiéncia com reunides, assembleias e trabalhos comunitérios ja havia adquirido na regiao
Serra da Lua, na comunidade Malacacheta.

Confesso que a inspiragdo para ser professor partiu da observacdo dos trabalhos de
minhas irmds. Mas 14 no inicio dos anos 2000, ficava indignado com a forma que a educagao
escolar indigena era tratada. De como era possivel os professores sem nivel superior naquela
época, chegavam para dar aulas nas comunidades. Ou seja, na falta de professores com ensino
superior em determinadas areas, a secretaria estadual de educacdo, contratava através de
processo seletivo, professores formados apenas com o ensino médio para dar aula para os
alunos do ensino médio. Caindo no meu proprio questionamento, foi dessa forma que também
fui contratado para trabalhar como professor.

Pela primeira vez atuando como professor indigena, sem uma preparagdo adequada
para dar aula, ainda confuso de como agir com meus alunos, fui iniciando minhas atividades
na escola. Mesmo sendo em minha comunidade, todavia ndo me sentia seguro para exercer a
profissdo, pois sentia falta dessa preparagdo, de um planejamento ou acompanhamento por
parte da secretaria de educagdo. Desta forma, seguimos com o apoio dos demais professores
que ja atuavam na escola.

Nesse tempo, contavamos com aproximadamente sessenta e cinco alunos, da 1* a §°
série. A maioria dos alunos estudavam no turno vespertino, numa escola que tem somente
duas salas de aulas. A igreja, o malocdo comunitario e outras casas serviam como salas de
aula. Os alunos que concluiam a 8* série na escola de Sao Jorge, iam estudar o ensino médio
na “vila Surumu”, na escola Padre José de Anchieta. Uma escola com outra realidade, tendo
no seu quadro de docentes e discentes indigenas e ndo indigenas. Por mais que a escola
comportasse a maioria dos alunos indigenas, era notavel que alguns ndo se identificavam
como tal. Ou seja, manifestavam contra a situagdo que estavam passando naquele momento, a
homologacdo da terra indigena.

A medida que os anos foram se passando, o clima foi ficando bastante tenso na regido.
Os reflexos das manifestagdes na “vila Surumu” eram sentidas nas indagagdes de alunos em
sala de aula.

_ O que esse pessoal faz aqui?

_ Por que eles ndo vao pro lugar deles?



67

Sisa’pan ficava inquieto, refletindo como familias indigenas e alunos indigenas que
moravam na “vila Surumu” podiam ser contrarias a homologagdo da area em terra indigena, ja
que para mim, Surumu era area indigena.

Quando ainda morava em Boa Vista, acompanhava o desenrolar do caso “Raposa
Serra do Sol”, através dos jornais locais da época. Naquele momento, havia varias
organizagdes indigenas que apoiavam a homologacdo da terra em area continua,
principalmente o Conselho Indigena de Roraima (CIR), Organizagdo das Mulheres Indigenas
(OMIR), Associa¢do dos Povos Indigenas do Estado de Roraima (APIRR), Organizagdo dos
Professores Indigenas de Roraima (OPIRR) e outras organizagdes que apoiavam a terra para
ser demarcadas em ilhas, como a Sociedade de defesa dos indios unidos do norte de Roraima
(SODIURR) e Alianca de Integracdo e Desenvolvimento das Comunidades Indigenas de
Roraima (ALIDCIRR).

Minha vivéncia na cidade de Boa Vista e na regido Serra da Lua, me propiciou
conhecer os trabalhos desenvolvidos pelas organiza¢des indigenas que apoiavam a
homologag¢dao da terra indigena em &rea continua, principalmente a partir dos trabalhos
desenvolvidos por Irani Barbosa (Irani Macuxi) quando eleita como a primeira coordenadora
do movimento das mulheres indigenas de Roraima. As demais organizagdes indigenas
contrarias a homologacdo, eu conhecia somente pela midia.

No regresso para trabalhar em S3o Jorge, ja tinha plena ciéncia que a comunidade
trabalha com a organizacdo indigena ALIDCIRR. E na comunidade, os moradores, nossos
familiares, sdo sabedores que minhas irmas atuam na linha de frente apoiando a homologacao
da Terra indigena Raposa Serra do Sol. E eu chegando naquele momento, também apoiava a
luta em questao.

A partir da homologacao da terra indigena em area continua, Surumu, torna-se o
centro das grandes manifestacdes ora a favor, ora contra a homologa¢do. Conflito que
permaneceu até o ano de 2009, quando se efetiva a saida de alguns moradores da vila Surumu,
fazendeiros e dos grandes produtores de arroz da regido.

Antes mesmo de ocorrer a homologagao da Terra indigena o clima era tenso na regiao.
Atentados, casas e retiros queimados, sequestros e torturas chegaram a acontecer. Cito por
exemplo o ano de 2004, onde alguns padres e missionarios que trabalhavam no centro de
formacgao, antiga missdo Sao José, foram sequestrados e torturados por pessoas que apoiavam
os fazendeiros e rizicultores, ou seja, possivelmente a mando dos grandes latifundiarios. “Esse

grupo liderado por fazendeiros da regido que ocupavam parte da terra indigena Raposa Serra



68

do Sol, j4 haviam invadido a Missdao em 2004 e sequestrado padres e missiondrios da

Congregacdo da Ordem da Consolata e os mantido reféns por trés dias”. (CIMI, 2005)

As vezes era até irmdo contra irmio, eram primos, eram parentes, ficava muito
dificil, porque naqueles anos teve muita violéncia — teve uma invasdao na escola,
foram sequestrados 03 missionarios, os alunos foram levados de caminhdo e depois
soltos. Mas os missionarios foram levados mesmo, ficaram 48 h em cativeiro. Entao
eles reconheceram seus proprios parentes, eles viram naquela noite: olha esse ¢ meu
primo e o pessoal sofria muito com esse tipo de coisa. No ano de 2004 foi esse
sequestro, no ano 2005 foi a queima da escola, entraram na escola, pegaram um
professor do SENAI, pensaram que era um professor, bateram nele, ele ficou todo
marcado nas costas. Queimaram um carro que estava encostado, que ainda esta 1a.
Foram queimadas pontes, foram os anos que os arrozeiros resistiram muito a sair da
area, era a homologacgao da terra, eles ndo queriam muito a homologagao e o conflito
era quem era a favor e contra. Pra uns era o progresso que ia se retirar de vez e pra
outros era poder ocupar sua terra com liberdade. (Silva, 2018, p.56)

Isso demonstra a situa¢do pelo que passavam as pessoas que em meio aos conflitos,
lutavam pela area continua Raposa Serra do Sol. Criangas, jovens, adultos e idosos, as vezes
ficavam na linha de frente do movimento. Na cidade de Boa Vista, os &nimos eram acirrados
mesmo antes da homologacao. Em matéria publicada, no dia 08 de janeiro de 1999 no Jornal
Brasil Norte, assinada pela jornalista Eudiene Martins, consta: “o administrador da Funai,
Walter Blos, atesta que em Roraima ja foram demarcadas e homologadas 22 reservas
indigenas, com a Raposa/Serra do Sol totalizam 23, correspondendo a 43% do territdrio
roraimense que tem extensdao de 228 mil quilometros quadrados”. A noticia causou protestos
na Praca do Centro Civico, onde aproximadamente dez mil pessoas entre arrozeiros,
pecuaristas, marchantes e produtores de leite, protestaram contra a demarcacdo da terra
indigena Raposa Serra do Sol, em érea continua.

Chegar em meio a essa tensdo, gerou-me muitas inquietagdes sobre a atuacao dos
indigenas que apoiavam as agdes dos grandes “fazendeiros”. Com a homologa¢do da Terra
Indigena Raposa Serra do Sol, varios episoddios de perseguicao, atentados e destruigdes foram
acontecendo sem punic¢ao aos mandatarios.

Contudo, apds a homologacdo, Sisa ’pan e as demais liderangas da comunidade Sao
Jorge, principalmente tuxaua, agente de satde e professores, participaram de muitas
assembleias de tuxauas e professores que passaram a ocorrer principalmente nas comunidades
Maturuca, Barro e mais recentemente no lago do Caracarana. No decorrer desse processo de
desintrusdo, com a retirada dos “brancos” da Raposa Serra do Sol, muitas agdes criminosas
foram acontecendo.

Ao longo dos anos, essas participacdes nas reunides e assembleias indigenas
reafirmam a identidade Macuxi de Sisa ‘pan, contribuindo para o sentimento de pertencimento

étnico com o seu povo. Os cantos, as dancas, os discursos, o trabalho coletivo, o movimento,



69

tudo era observado com cautela. Enfrentamos muitos olhares desconfiados sobre nossa
pessoa. Tive que ter prudéncia quando estava no meio do movimento indigena, afinal sou da
comunidade Sao Jorge, comunidade de origem da ALIDCIRR. Em decorréncia disso,

’

algumas vezes fomos até chamados de “espido” nas grandes assembleias. “Parentes, fui
informado que tem espioes na nossa assembleia. O que eles estdo fazendo aqui? Sim eles
estdo ali!” L4 iamos no6s, explicar o que estavamos fazendo ali. Participamos das assembleias,
nao representando a organizagao indigena ALIDCIRR, mas como pessoa pertencente ao povo
indigena que morava na Raposa Serra do Sol. Conhecer e vivenciar de perto a luta, as
afli¢des, as aspiragdes e a persisténcia do povo indigena de Roraima fortaleceu os meus lagos
ancestrais com o meu povo. E no centro desse movimento que surge o yenupanem Sisa pan,
na regido Surumu. As visdes colonialistas ficam para trds e novos conceitos sao adquiridos,
construidos a partir dessa nova visdo de mundo. Ou seja, a visdo do ser e ndo o ter, do
trabalho coletivo e ndo individualista.

Todavia, os atentados ndo paravam contra aqueles que lutavam pela unifica¢do da area
Raposa Serra do Sol. Numa certa manha, acordamos em Sao Jorge, com a noticia de que o
Centro Indigena de Formacao havia sido depredado, incendiado, destruido, havendo inclusive
pessoas feridas. Sisa pan e yenupanen Panton foram ao Centro Indigena para ver de perto o
que havia acontecido. A igreja, a enfermaria, ainda tinha resquicios de fumaga. Foi uma cena
muito triste. Novamente o Centro Indigena sofreu um atentado, dessa vez o ato foi ainda mais

violento, um atentado doloroso.

Outra grande acdo violenta contra as etnias indigenas e também contra as pessoas
que lutam a favor das causas indigenas foi a destrui¢@o da antiga Missdo do Surumu,
hoje Centro Indigena de Formacao, localizado a 160 km de Boa Vista, dentro da
regido Raposa Serra do Sol. Na madrugada do dia 17 de setembro de 2005, a missdo
foi cercado por aproximadamente 150 homens encapuzados, armados com
espingardas, paus, facdes, revolveres que destruiram completamente a antiga Missao
(Jornal Vira Volta, 2005). O grupo chegou em caminhdes e caminhonete e ateou
fogo em todas as instalagdes da Missdo, casa dos padres e das irmas, Igreja, escola e
hospital. Algumas pessoas presentes no local foram agredidas fisicamente, inclusive
um paciente do hospital (CIMI, 2005).

O yenupanen Panton era do povo Macuxi, da maloca do Barro. Ele estudou, se formou
e se casou na antiga missdo S3o Jos€, que agora recebe o nome de Centro de Formacgao
Indigena Raposa Serra do Sol (CFIRSS). Ele viu aquela cena de destruicdo com muita
tristeza.

Tempos depois, ainda durante o processo de desintrusdo, ouvimos historias dos
personagens que atentaram contra o Centro Indigena de Formagdo e da forma que se

organizaram para esta noite de destruigdo.



70

Trés anos depois, outra a¢do criminosa aconteceu proximo de nossa comunidade, que
gerou muita comogao, foi contra um grupo de indigenas que estavam tentando erguer algumas
casas na area em questdao. O caso ficou conhecido como “10 irmaos”. Estes, foram
surpreendidos por “jaguncos”, funciondrios da fazenda Deposito, de propriedade do senhor
Paulo Cesar Quartiero, e foram recebidos a tiros. Sem ter como se defender, varias pessoas
adultas, idosas e jovens foram baleadas durante essa acdo. Mesmo com a presenca da policia
em Surumu, as a¢des criminosas continuavam acontecendo. Parecia que aquilo era situacao
normal, pois os atos aconteciam e os mandantes ficavam impunes.

A vida social na regido era tensa, com olhares desconfiados, conversas intimidadoras,
muitas agdes desproporcionais. Toda conversa tinha que ser cautelosa. E quando acontecia um
fato como esse, ficdvamos com medo, preocupados. Mesmo com a equipe da for¢a nacional
presente em Surumu, ndo nos sentiamos protegidos. Pois, sempre que ocorriam essas acoes de
manifestagdes contra a homologacgdo, observava da janela de casa os caminhdes, as carretas,
tratores e funciondrios da fazenda Deposito passando na estrada da comunidade e
perguntava-me, onde seria o préximo ato.

Na “Vila Surumu”, o comportamento das pessoas que sofriam esses ataques era de
tristeza, sofrimento e negligéncia por parte das autoridades federais que acompanhavam os
casos. Mas permaneciam ali, na luta pela homologacdo da sua terra. Ora rezando, ora
dangando o parixara, ou em muitas das vezes conversando com suas liderancas, esperando o
momento certo para agir.

Nessa vivéncia com as liderancas indigenas, com os “atores do movimento indigena”,
atingia muito a vida familiar. Em muitos momentos tensos, varias vozes foram ouvidas: “esse
meu tio ¢ uma serpente, ele te abraga, e te da o bote. Ele luta contra a nossa terra”; “como meu
esposo vai trabalhar, com a saida da fazenda”; “meu pai nunca foi mandado por um tuxaua”;
“meu avd morreu defendendo essa terra”; “a terra € nossa”. Sim ¢ verdade, naquele tempo, os
conflitos pela homologagdo da Raposa Serra do Sol, dividiu muitas familias.

Enquanto pensava no meu tema para escrever, optei por rememorar sobre 0s varios
momentos que passei no auge dos conflitos na Terra Indigena Raposa Serra do Sol. Senti
alegria, medo, afli¢des, decepcdes, conhecimento e a afirmac¢do de minha identidade indigena.
Desse modo, o titulo deste topico: No coragdo da Raposa Serra do Sol, é devido a vila
Surumu ter se tornado um QG dos grupos que estavam na linha de frente das manifestagdes.
De um lado a igreja catdlica e as organizagdes indigenas que representavam a maioria dos
povos indigenas daquele territorio; do outro lado os grandes fazendeiros, produtores de arroz,

organizagdes indigenas e indigenas a favor da homologacdo da terra indigena em formato de



71

ilhas. Desse modo foram demarcadas outras areas indigenas em Roraima, por exemplo:
Malacacheta, Canauanim, Tabalascada, Barata, Pium.

Aos nossos parentes, professores, alunos, indigenas e nao indigenas que ainda nao
conhecem um pouco da luta pela terra ou como ¢ formada a area da terra indigena Raposa

Serra do Sol, recorremos a Santilli para colaborar com nossas ideias.

A regido compreende duas areas ecologicamente diferenciadas: uma érea de
planicies, ao sul, recoberta por gramineas ralas ¢ arbustos esparsos, conhecida na
literatura como campos naturais, €, ao norte, urna outra regido, de relevo acidentado,
junto as vertentes meridionais da Cordilheira Pacaraima, onde predominam as
serras, geralmente recobertas por florestas, que se presta a uma forma de exploracéo
econdmica ligeiramente diferenciada daquela empreendida nas planicies, pelos
indios. (Santilli, 2003, p. 95)

E pertinente lembrar que, com a ajuda da igreja catdlica no Surumu, foram realizadas
as primeiras reunides com os tuxauas na missao Sao José¢. Em 1977 nds participamos desses
encontros representados na época pelo tuxaua Severino Barbosa e depois por seus sucessores
Jodo de Souza e Francisco Barbosa. Em outras palavras, naquele tempo, a comunidade Sao
Jorge também apoiava e participava dos trabalhos do Conselho Indigena de Roraima (CIR).

Diante disso, vale a pena relatar como foi realizada a 1* assembleia dos Tuxauas na
missdo Sao José.

A primeira assembleia convocada pela igreja foi realizada também na missdo Séo
José, no Surumu, de 7 a 9 de janeiro de 1977. Esse foi um dos maiores encontros ja
registrados e contou com a participacdo de 140 indios de diversas comunidades,
principalmente das etnias Macuxi, Wapixana e Taurepang, sendo 50 deles, tuxauas.
Ali iguais continuariam se reunindo para discutir seus problemas de forma conjunta,
especialmente os fundidrios. (Vieira, 2014. p. 174).

No entanto, quando comecaram os debates sobre a Raposa Serra do Sol e a forma que
as liderancas indigenas comegaram a atuar, as liderancas de S@o Jorge ndo se sentiram bem
com a organizac¢do dos trabalhos para garantir a 4rea demarcada naquela época. Descontentes
com a organizagdo, na década de 1990, as liderangas de Sao Jorge optaram por sair do CIR e
anos depois passaram a trabalhar com a organizacdo ALIDCIRR.

Nesse tempo nds éramos poucos tuxauas, nos éramos 94 na area toda. Do Maturuca
a Serra da Lua. Quando o padre Jorge, botou nds pra trabalhar. Nao foi nos que
fizemos esse trabalho ndo, isso eu gosto de contar. Quem incentivou pra gente fazer
todas essas brigas foram os padres. Nao foi tirado de nossas cabegas ndo. Vocés tem
que fazer assim oh!. (Jodo de Souza, comunidade Sao Jorge, setembro de 2024).

Vérios motivos fizeram com que nossas liderangas deixassem de seguir o antigo
Conselho Indigena Territorial (CINTER), hoje CIR. Isso ¢ muito importante ressaltar, para
que possamos conhecer o outro lado da historia de nossas liderangas que atuaram naquele

periodo. E pertinente dizer que algumas liderangas de nossa comunidade fizeram parte deste



72

conselho, visitando comunidades, visitando pessoas que foram agredidas pelos “brancos”,

pessoas que foram presas e ouvindo relatos de como estava a situagdo da terra.

J& pra mim sair, peguei uma briga com o padre Pedro, peguei ndo. Nos era conselho
federal (Conselho Indigena Territorial). Era eu, compadre Quinca Padilha, Amaral,
Valdi Tobias, Adalberto, Orlando. Sei que era gente, era doze. la nas areas onde
preto, branco, batia em indio. Tinha que ta no hospital, tinha que ta na policia civil,
na policia federal. Os parentes tinha combinado de derrubar a antena (torre) na
Placa, as 4 da madrugada. Eu ia levar o documento para os tuxauas lerem para ndo
derrubar a torre. Quem ficou de mim levar 14 foi o padre Pedro. Mas ndo me levou.
Ficou zangado porque eu levava um documento para ndo derrubara a torre. Peguei
minha bicicleta e fui 14 levar o documento para os tuxauas. Chegando 14 ndo
apareceu ninguém para derrubar a torre. Eu disse, a partir de hoje ndo trabalho mais
para essa organizagdo. Padre, vou sair do CIR, vou sair do Conselho.” (Narrativa de
Jodo de Souza, comunidade Sdo Jorge, setembro de 2023)

Figura Jodo de Souza apontando para o Mijadouro’

Fonte: fotografia do autor, 2024.

Somente apds a homologacdo da nossa terra indigena ¢ que pude ouvir com atencao, o
outro lado da histéria de Sdo Jorge frente a luta pela terra. Isso nos fez compreender o
historico de luta de nossas liderangas, na busca por um futuro melhor para nossa comunidade.

As tensdes ndo se passavam somente no meio social entre as comunidades, mas
refletia no meio académico no qual estdvamos inseridos. A vila Surumu, localizada a 200 km
de Boa Vista, via Br 174, estava localizada no municipio de Pacaraima. Na época tinha como
prefeito Paulo Cesar Quartiero, empresario e maior rizicultor que ocupava com duas fazendas
a area Raposa Serra do Sol e sempre estava a frente das manifestagdes contrarias a area

continua no Surumu. Contudo, foi na sua gestdo no ano de 2006 que a Universidade Estadual

* Mijadouro ¢ a parte pela qual escorre 4gua na pedra.




73

de Roraima (UERR), foi implantada na sede do municipio, e também disponibilizando uma
sala descentralizada da sede para a vila Surumu, na escola estadual Padre José de Anchieta,
favorecendo os povos indigenas que viviam ali.

Para esta sala descentralizada em Surumu, foram disponibilizadas 40 vagas no turno
noturno para o curso superior com Licenciatura em Pedagogia. Sisa ’pan fazia parte dos 40
académicos, sendo a sua maioria alunos indigenas. Tinhamos alunos da sede do municipio,
das comunidades Barro, Sao Jorge, Surumu, Contdo e etc. Alguns académicos ja eram
professores com muitos anos de experiéncia em Surumu, formados na antiga missdao Sao José.
Outros estavam entrando para cursar uma universidade pela primeira vez. Dentro do espaco
académico, varias opinides formadas a respeito da terra indigena refletiam nas vozes de
alguns académicos, tendo embates muitas das vezes calorosos. Ou seja, havia alunos que
apoiavam a demarcagao da terra em area continua ¢ alunos que apoiavam a terra em favor dos
pequenos colonos, fazendeiros e os rizicultores.

_ Aqui ndo existe mais indio. Aqui existe caboco aculturado.

_ Os fazendeiros poluem nosso rio Surumu. A terra é nossa!

A maioria dos académicos trabalhavam durante o dia em suas comunidades e a noite
iam para a Universidade. Apesar dos conflitos pessoais e interpessoais, mantivemos o respeito
sobre a fala de cada um e seguiamos com nossas aulas, porém era nitido o desconforto durante
o debate académico em sala.

Nao demorou muito tempo para que os conflitos externos ao Surumu, prejudicasse a
vida dos académicos. Com os animos bastante acirrados devido a tentativa de desintrusdo dos
rizicultores, pontes foram queimadas na regido, impossibilitando a passagem de carros e
caminhdes para a vila Surumu. Como as pontes foram queimadas, nossos professores ficaram
impossibilitados de continuar com suas aulas. Neste mesmo periodo, manifestantes contrarios
a homologacdo da terra indigena interditaram a ponte sobre o rio Surumu. Entdo, como forma
de garantir a seguranca dos professores da universidade, as aulas tiveram que ser suspensas

até que se acalmassem os animos.

No sabado (5), o grupo liderado pelo rizicultor Paulo César Quartiero fez uma
cratera na cabeceira da ponte sobre o Rio Surumu, usando uma retroescavadeira,
impossibilitando a passagem de veiculos pelo local. O outro acesso ja estava
bloqueado, depois que a ponte sobre o rio Araga foi incendiada. (G1: 06/04/08 ).

Figura Retroescavadeira fazendo a cratera na cabeceira da ponte sobre o rio Surumu



74

Maquina da
fazenda do
Prefeito de
‘Pacaraima

> :ﬁq'da

Fonte: Foto retirada da internet.

Logico que ficamos muito tristes diante de tal situacdo, mas infelizmente, nao
pudemos fazer nada. Tivemos que esperar o retorno das atividades do proéximo semestre.
Todavia, o nosso curso superior que duraria trés anos e meio e ja estdvamos proximos de
finalizar o quarto semestre, perdurou por mais 4 anos, num sistema modular, com uma aula as
sexta-feiras a noite e no sabado o dia todo. Apesar disso, continuamos firmes nos estudos até
o0 ano de 2012.

Por estar trabalhando em sua comunidade, Sisa ‘pan optou por seguir seus estudos e
concluir seu curso, mesmo diante de muitas dificuldades. H4a de se registrar que muitos de
nossos amigos académicos ficaram pelo caminho ou trilharam novos horizontes, mas aquela
experiéncia em sala com multiplas ideias, crengas e valores serviram para a formagao humana
de Sisa’pan. Compartilhar as alegrias, as tristezas, as aflicdes, as agonias de um curso
superior em meio a um conflito entre indigenas e ndo indigenas s6 nos fortaleceu enquanto
pessoa, enquanto povo indigena Macuxi.

Fomos testemunhas de muitos fatos que aconteceram na regidao, sendo o mais
importante no ano de 2009, quando sairam de forma definitiva os pequenos colonos, niao
indigenas que moravam em Surumu, os fazendeiros e os grandes rizicultores da area
homologada.

Por fim, mediante as indenizacdes recebidas, os comerciantes, funciondrios publicos (a

maioria professores), ndo indigenas que eram casados com indigenas em Surumu que



75

trabalhavam na fazenda Deposito, em sua maioria, deixaram a vila Surumu. Mas tivemos
casos em que ndo indigenas casados com indigena, ndo sairam de Surumu. Até mesmo em
nossa comunidade, tivemos uma familia que foi indenizada e foi embora da comunidade; no
entanto, uma das filhas desta familia ainda permanece até os dias atuais em Sao Jorge.

Contudo, ¢ pertinente destacar que a referida fazenda Deposito, a maior em producao
de arroz, ficava localizada ao lado da comunidade Sao Jorge. Nesta fazenda tinhamos muitos
jovens de nossa comunidade que trabalhavam como vaqueiros ou no cuidado com a plantacao
do arroz. Nela havia, hangar para avides, pista de pouso, oficina, quartos dos funciondrios,
galpdo dos maquinarios, cozinha, a casa do proprietdrio e uma grande criacdo de gado. No
roteiro de viagem de desobriga no ano de 1942 do monge Dom Alcuino, relata sua passagem
nessa fazenda, sendo essa de propriedade da firma J.G, as margens do rio Surumu.

No entanto, a saida do principal lider daquele movimento contrario a homologacao de
sua fazenda, causou surpresa a forma como deixou o local. Antes de sair, a mando do
proprietario, os funciondrios da fazenda, com o auxilio de um trator, destruiram todas as
edificacdes do local. Nao permaneceu nada em pé, tudo foi ao chdo. At¢ mesmo a pista de
pouso foi explodida. O que permaneceu de pé, foi o cercado da fazenda. O que restou foi

muito entulho e muitas pegas de ferro as margens do rio.

5.2.2 Arrozeiro destroi tudo antes de sair de reserva em RR

O fazendeiro Paulo César Quartiero, maior produtor rural instalado no interior da
Terra Indigena Raposa Serra do Sol, em Roraima, decidiu adotar a politica da terra
arrasada. Insatisfeito com a decisdo do Supremo Tribunal Federal (STF), que
determinou a sua saida daquela area até quinta-feira, ele esta disposto a ndo deixar
nada em pé. Nenhuma casa, galpdo, curral, rede de eletricidade, sistema de irrigacao,
nada que possa ser utilizado pelos indios, que, na sexta-feira, devem tomar posse das
duas fazendas que ele possui naquela area.

Ontem a tarde, na Fazenda Deposito, que fica a cerca de 170 quildometros da capital,
Boa Vista, a movimentacao era intensa. Carretas enormes ¢ fechadas deixavam a
fazenda levando o rebanho da raga canchim que Quartiero possui, com quase cinco
mil cabecas. Em outra parte, grupos de pedes retiravam telhas, portas, esquadrias,
estruturas metalicas, enfim, todo o material que pode ser aproveitado em outra obra.
Logo atras deles, vinha uma enorme retroescavadeira, derrubando paredes e

revolvendo pisos. (Fonte. G1: 27/04/09).

Refletindo sobre a destruicao da fazenda Deposito, penso que o proprietdrio imaginava
que a sua “posse” ficaria com os indigenas ligados ao Conselho indigena de Roraima. Apesar
da destruicdo, a area da fazenda ficou com a comunidade Sao Jorge. Com a posse da area, os
moradores comegaram a se organizar, a se planejar de como iriam trabalhar aquela 4rea da

fazenda, j& que nao havia sobrado nenhuma edificacao.



76

A antiga fazenda passa a ser chamada de “Retiro Vovo Lucinda”, em homenagem a
matriarca da familia Barbosa e fundadora da comunidade. Também temos o “Retiro Vovo
Geraldo”, construido as margens do igarapé do Pacu para trabalhar o gado da comunidade.
No retiro Vovo Lucinda, aos poucos foram construidas casas, barracdes e curral para dar
suporte nos trabalhos comunitarios. O gado da comunidade passa a ocupar a area desocupada,
projetos de reflorestamento sdo implantados, projeto de gado, carneiro e granja sao adquiridos
para ocupar a terra.

Em sintese, ap6s a desintrusdo da terra indigena Raposa Serra do Sol em Surumu, a
vida aos poucos foi “normalizando”. Cada um ocupando seu espago na antiga vila. E verdade
que a vila tornou-se duas comunidades, a comunidade Barro ¢ a comunidade Surumu. Cada
um com seu tuxaua e organizagdo propria. Cada um respeitando seu espago e suas vozes,
mesmo com opinides divergentes.

Enfim, ndo chegaram as Organizagdes ndo Governamentais (Ongs), ndo chegaram os
americanos, os indigenas ndo voltaram a andar nus, os indigenas ndo morreram de fome.
Todos viveram e vivem em coletividade, nas suas reunioes, nos trabalhos comunitarios, um
ajudando ao outro. Em Sao Jorge, ficou mais evidente a unido dos parentes, que um dia
podiam estar em lados opostos, mas que através dos trabalhos desenvolvidos na area de
educacdo, saude e projetos de gado os lagos de companheirismo, respeito, unido e esperanca
de dias melhores fortaleceram a vida comunitaria dos povos indigenas na regido. Ou seja,
apods o término da luta pela terra naquela época, Sdo Jorge passa a receber mais reunides de
catequistas, professores e agentes de saude, para fortalecer os lagos entre as comunidades e
organizagdes indigenas.

Com o passar dos anos, infelizmente o Sisa pan, precisou sair da comunidade e foi
morar na cidade de Boa Vista. Foi trabalhar com os Karaiwa na cidade e com os Wapichana
da Serra da Lua, nas comunidades Malacacheta e Canauanim. Porém, nunca deixou de visitar
seu povo Macuxi em S3o Jorge e na regido Surumu. Talvez no futuro, possa regressar para o
seu lugar de origem e viver com seus familiares, com o seu povo e contar as pantonkon dos
nossos ancestrais ¢ um pouco da luta pela homologacdo da Terra Indigena Raposa Serra do
Sol, as futuras geracdes.

Houve uma retomada do territorio ancestral do povo indigena. Chegou a hora da
demarcagdo e homologagdo. E isso ninguém pode negar, mesmo que no presente existam
outras ameacas como a tese do Marco Temporal, “A luta continua”. A retomada do
sentimento de pertencimento étnico Macuxi se fortaleceu e se consolidou. Muitas vivéncias,

experiéncias de luta, do dia a dia, fortaleceram a identidade de Sisa’pan. Makuusi uuri. Em



77

tempos dificeis para nos povos indigenas de Roraima e do Brasil, é necessario resistir, existir

€ persistir.

5.3 O SURGIMENTO DA COMUNIDADE MEREN MERE 'PA

Aprendemos a contar nossas historias ouvindo nossos pajés, ancidos, nossos vovos e
vovoés na sua oralidade. Desse modo, o tempo de colher, de cagar, de plantar, de pescar e os
ensinamentos dos pajés eram repassados aos mais novos através da fala. E eles tinham a

funcao de educar seus filhos. Tudo era ouvido com aten¢do e guardado na memoria.

Muitas das histérias que hoje conhecemos e ouvimos sobre o nosso povo Macuxi,
foram contadas por nossos ancestrais aos nossos avos € aos nNOssos pais € permanecem vivas
na memoria, mesmo 100 anos depois dos primeiros registros feitos por quem veio de fora e

passou pelo nosso territorio. Agora podemos escrever a nossa propria versao da historia.

Antigamente, nossos avos chamavam nosso lugar de Meren mere’pa, que significa
arco-iris na lingua Macuxi. Com a chegada dos missiondrios na comunidade, mudaram o

nome para Sao Jorge.

A mudanga do nome da comunidade se deu em consondncia com o tuxaua e seus
membros quando em recorrente visita aos indigenas um eclesiastico contou a
historia lendaria da luta que Sdo Jorge (santo da igreja catdlica) travou com um
dragdo. Sem duvida, os indigenas se identificaram com o personagem da historia,
porque em épocas passadas lutaram com bravura para expulsar outros povos daquela
regido. Naquela ocasido, havia 15 pessoas, hoje sdo 22 familias residentes em Sdo
Jorge, totalizando 160 pessoas de etnia Makuxi. (Silva, 2019. p. 32)

5.3.1 E assim, contaram nossos amooko’pokon sobre a origem da comunidade indigena

Sao Jorge

Ha muito tempo atrds, a terra ndo era dividida por cercados. Nao havia estradas. Nao

existiam carros € nem motos. Nossos ancestrais andavam livremente pelo territorio,

realizando trocas com outros povos ou seguiam em busca de novas terras para morar. Os
nossos vovos Macuxi, ja viviam nesse imenso territorio que hoje conhecemos como Roraima.
Aqui ndo havia fronteiras que delimitavam nosso espago. Conheciamos o territorio de norte a
sul e de leste a oeste, cada ponto das terras de Makunaimi. Faziamos reunides para falar sobre
nossos locais de moradia, dos animais, das serras, dos rios, das pantonkon-sobre Makunaimi,
Aniké, Insikiran, Maruwai e os temidos Kanaimé. Nossos pia'sankon (pajés) compartilhavam

muitos pantonkon sobre a criagdo do mundo.



78

Nesse territorio, habitavam varios povos indigenas como os Taurepang, os Jaricuna, os
Wapichana e em maior nimero os Macuxi. Esses povos ja realizavam trocas e casamentos
interétnicos ha muito tempo. A partir dai, foram surgindo as familias que futuramente
morariam em “Paneldo” e, tempos depois, fundariam a comunidade Meren Mere’pa.

Nesse imenso territoério, no inicio do século XX, nossos ancestrais Macuxi e
Taurepang resolveram fazer suas casas em um local chamado Paneldo, uma serra de nome
Panelado, do lado direito do rio Surumu, perto da serra do Banco. Era um local com muitas
pinturas rupestres, com desenhos de animais, pessoas e aves. Havia também muitas urnas
funerarias de barro, onde os povos que ali viviam, colocavam os restos mortais dos seus
parentes. Nossos ancestrais diziam, que as pinturas rupestres presentes em diversas pedras na
regido, foram feitas por Makunaimi e seus irmaos. Essas pinturas podem ser encontradas do
Monte Roraima a na Pedra Pintada. Ouvi do meu tio que a maioria dessas pedras foram
deixadas por Makunaimi.

Os Macuxi que viveram em Paneldo, ndo lembram em que ano chegaram ali para
morar, pois o tempo era medido de outro jeito, mas tinham a certeza que seus pais, avos
viveram nesse local e assim contaram para seus filhos. Viviam da caca, da pesca, da coleta de
frutos e plantavam suas rogas. Utilizavam objetos de barro para fazer suas refeicdes. As
vestimentas dos homens daquela época eram as tradicionais, como o rabo®, usavam cocares,
brincos. As mulheres usavam pulseiras de miganga e vestiam-se com saias de algodao,
também conhecidas como tangas. Para beber, saboreavam o prakri (caxiri) e o alua,
juntamente com o caldo apimentado conhecido como a damorida.

Figura Aponno' Yepin- Serra do Banco

 Rabo consistia em uma faixa de liber ou de pano passada entre as pernas, sendo as pontas presas na frente €
atras por um fio atado na cintura, ficando dobras para baixo. (Diniz, 1972, p. 56)



79

Fonte: fotografia do autor, 2024.

Outros amooko ‘pokon Macuxi situaram-se no sopé da serra do Banco, formando ali
sua comunidade com outros familiares. Plantaram suas rocgas, cacavam e pescavam. Proximo
da serra do Banco esta o rio Surumu. Nessa serra esta o banco de Makunaimi, deixado ali ha
bastante tempo. E até hoje ouvimos diversas Pantonkon sobre o seu banco e suas aventuras
com seus irmaos Aniké e Insikiran.

Ao passar por essa regido de lavrados e serras, onde localiza-se Sao Jorge, o etndlogo
alemao Theodor Koch-Griinberg em sua obra “Do Roraima ao Orinoco”, descreve em 1911,
varias historias contadas pelos indigenas dessa regido o que me traz na memoria fatos
narrados por meus tios, tias, pai ¢ minha mae, sobre o territdrio que ocupavam situado as
margens da serra do Paneldo, ou onde plantaram suas primeiras rocas na serra do Banco, ou

sobre as festas que participavam na serra do Mel e sobre historias de Makunaima:

Pirokai me conta uma lenda da serra do Banco: em tempos antigos havia um grande
banco em seu cume, mas Makunaima, o herdi da tribo, tirou o assento e o levou para
uma serra vizinha, mais baixa, onde ainda se pode vé-lo na forma de um rochedo
grande e plano. Os quatro pés do banco formam, como quatro altos pilares de rocha,
um quadrado no alto da serra do Banco, ou muréi-tepd, que deve a ele seu nome,
pois muréi designa, em Makuschi, o banco baixo feito de um s6 pedaco de madeira.
(Koch-Grunberg, 2006, p.51)

Este registro histérico do etndlogo alemao ¢ muito importante para pensarmos como
foi escrita a historia dos povos indigenas no inicio da coloniza¢do do estado de Roraima, ou a
histéria de invasao do territério indigena ao norte e nordeste de Roraima. Koch-Griinberg,

manteve contato e registrou varias historias, cantos, dancas, dos indigenas que habitavam essa



80

regido como os Macuxi, os Wapichana, os Taurepang e etc. No entanto, ¢ importante salientar
que atualmente utilizamos para a nossa escrita o termo panton, que significa historia na lingua
Macuxi, e ndo lenda como cita o etndlogo. Assim como ndo usamos a palavra tribo, mas sim
povo indigena, comunidade ou etnia.

Nesse tempo, ainda ndo existia a comunidade Meren Mere pa. Mas nossos ancestrais
jé& transitavam por esse local, pois sempre que realizavam suas viagens a procura de barro
(argila) para produzirem seus utensilios, paravam para descansar as margens do rio Surumu.
Pois s6 encontravam o barro propicio para produzir seus objetos, proximo a serra do Marari,
na comunidade que hoje conhecemos como Barro. “Sempre a gente vinha para c4, esse barro
era lugar de fazer panela, o barro era bom para fazer panela. Eu vi a vové Cecilia fazendo
pote, panela, prato, fazer muita coisa. lam buscar ai”’, lembra vové Maria Lima.

Em outras ocasides, participavam das festividades na Serra do Mel, conhecida pelos
Macuxi como Koimélemong. No entanto, do Paneldo para o Barro era muito distante, tinham
que caminhar bastante e atravessar o rio. Para o surgimento da comunidade Meren Mere pa, a
busca pelo barro foi fator importante, pois em Panelao, nao havia tal material.

Entdo, da maloca do Contdo, veio o Macuxi de nome Geraldo, que casou-se com
Lucinda, indigena do povo Taurepang, moradora do Paneldo. Lucinda, juntamente com seus
irmaos vieram das malocas da Venezuela, provavelmente da regido de Pauji. Eles desceram as
serras e fixaram-se no territorio dos Macuxi. Naquele tempo, os Taurepang vovo Hermino, pai
de Lucinda, Domingos, Filismino, Aluizio e familia vinham no verdo pescar nos rios, lagos e
igarapés dos lavrados do Surumu até o igarapé do Maruwai. Em uma dessas pescarias, dizia o
amooko’ Domingos Herminio, os jovens Geraldo e Lucinda se conheceram. E tempos depois,
formaram a familia Barbosa. Os parentes Taurepang sempre vinham de suas malocas do lado
Venezuelano pescar na Boca da Mata e Geraldo Barbosa era quem os convidava para pescar
nas savanas do Surumu, pois a regido era rica em peixe. As pescarias eram feitas em
coletividade, chegava muita gente, de todo canto. Vinham os Taurepang e os Macuxi do
Contdo, do Taxi e do Barro.

Em seus relatos de viagem, Koch-Griinberg (1911 a 1913), descreve muito bem essa
regido com seus igarapés e variados tipos de peixes. Em 13 de julho, ele acampa num riacho
que descreveu como de aguas rapidas, que tem numerosos peixes, tucunar¢, matrinxa e traira.
Exalta o sabor do tucunaré e sua beleza. A matrinxd gorda e saborosa também chama a sua
atencdo. Até as nossas trairas, o que ¢ muito comum em nossa regido € possuem muitas

espinhas, achou saborosas.



81

Entre o passado e o presente, seus descendentes ainda contam, lembram que o vovd
tinha um boi e o nome dele era carnaval. “A gente pegava as cargas deles aqui e ia deixar na
maloca da Boca da Mata. O rancho deles que eles pegaram, o peixe, o jacaré veado, tudo
moqueado”. Eles iam com o vovd Severino deixar 14 em uma casa bem no fundo na Boca da
Mata. De 14, eles entraram na mata e iam embora. “A gente passava ai por onde ¢ a escola de
Sorocaima”.

Nesse periodo, nossos ancestrais eram chamados por seus nomes nas linguas
indigenas. O sobrenome Barbosa, assim como aconteceu com os demais sobrenomes
atribuidos aos indigenas, s6 veio com o batismo, realizado pelos primeiros missionarios que
chegaram a regido. Na maloca do Banco, permaneceu o vové Herminio e sua esposa
Madalena, juntamente com seus filhos Domingos, Filismino, Lucinda e Aluizio. Tempos
depois, Domingos Herminio dos Santos, patriarca da familia dos Santos, se casou com Agda
Santos. Ambas as familias, Barbosa e dos Santos, foram fundamentais para a formacdo da
comunidade Meren Mere pa.

Geraldo passou a morar com Lucinda Barbosa no Paneldao. No decorrer dos anos,
tiveram cinco filhos: Leonilde Maria Barbosa, Petronilia Barbosa, Severino Barbosa, José
Barbosa e Fidelis Barbosa. Era de 14 que saiam com outros Macuxi em busca do barro.
Seguiam pela margem esquerda do rio Surumu, até o igarapé do Barro, proximo a serra do
Marari.

Como encontravam barro em abundancia para produzir seus utensilios do outro lado
do rio, Geraldo e demais familiares, resolveram mudar para a margem esquerda do rio
Surumu, em um local que ja era utilizado como ponto de descanso quando realizavam longas
viagens pelo territério. Em Meren Mere’pa, primeiro, chegou Geraldo Barbosa com sua
familia. E eles acolheram os demais Macuxi que foram, anos mais tarde, da comunidade
Banco para la.

Dizia o amooko’ Severino Barbosa, que a primeira casa de Meren Mere’pa foi
cobertura de capim, pois nessa regido de lavrado ndo havia palhas, mas sim um certo tipo de
capim que crescia em abundancia na regido.

Morando as margens do rio Surumu, o pai do amooko’ Severino, chamou o lugar de
Meren Mere’pa, que significa arco-iris na lingua Macuxi. Assim, 0s nossos ancestrais no
inicio do século XX passaram a morar em Meren Mere pa.

Falaram nossos vovds que a escolha do nome ‘“Arco-iris” para o novo lugar que
decidiram morar, se deu pelo fato de que “o Arco-iris morava em uma pedra grande proxima

ao centro da maloca”. E quando chovia, ele (Meren Mere’) se mudava para outras serras’ até



82

o rio. Para os Macuxi daquele tempo, o arco-iris, era uma ‘“cobra grande”, que se movia no
céu, um ser encantado, misterioso € que os moradores nao podiam passar por ele. Durante
muitos anos esse foi o nome indigena da comunidade.

Quando o arco-iris surgia, ko ko Lucinda dizia aos seus filhos: “ndo olhem pra 14, ndo
apontem o dedo, sendo vai enrolar. Vai puxar o brago de vocés. Nao olhem, vocés vao ficar
cegos”. A cabeca da cobra era a pedra grande que existe na maloca e passava pela panela dos
animais até desaparecer no rio, num lugar que seria o final do seu rabo. Por isso, as pessoas
tinham muito medo do meren mere.

Antigamente existia um caminho que passava pelo centro da comunidade e nossos
ancestrais o chamavam de “caminho da panela dos veados”. Ali existia uma panela de barro
que ficava de “boca para cima” onde os animais paravam para comer ¢ beber dgua. Passava
veado, capivara, catitu, jacaré, pato, cutia e até matinta.

Tinha Matinta e ele passava aqui assobiando. Hoje passa, mas ¢ muito dificil. Esse ser
estava ofendendo, matando as criancas. Aquele que ndo acreditava, ndo respeitava, ele dava
quebrante. O Matinta ¢ passageiro, ele se transforma em péssaros, morcego, ¢ um espirito
voador. Entdo o pajé retirou a panela do local. Hoje os animais ndo passam mais pelo
caminho, mas durante a noite os moradores ainda escutam os assobios do Matinta.

Naquele tempo em que ndo havia fazendas, cercas e estradas, o povo indigena s6 se
comunicava na lingua Macuxi. Na comunidade, colocavam roga, com a plantacao de
mandioca para a producdo da farinha e do beiju, jerimum, batata e banana. E para beber,
produziam o prakri e o alud de milho. Fabricavam seus proprios utensilios domésticos como
panelas, pratos e potes de barro.

Alimentavam-se basicamente da farinha, do beiju, da banana, do cara e da damorida’
de peixe ou de carne de caga. Como moravam proximos ao rio Surumu, obtinham variados
peixes, como a matrinxa, o piau, o0 pacamu, o pacu e outros. Ou pescavam no igarapé do Pacu
as trairas, o pacu, as piranhas, a matrinxa e o tucunar¢. Nossos vovos dizem que nesse local, o
igarapé¢ do Pacu, ha uma pedra encantada com o desenho de dois peixes, por isso o igarapé
tem esse nome. E um local misterioso, ndo pode mexer, pois segundo eles, se alguém mexer,
ficard doente.

Noutros tempos, havia muito pacu e aracu pintado no igarapé. Hoje ndo tem mais

pacu. Ha somente curimata, aracu cabega gorda, tucunaré e trairas. Disse o amooko’ Francisco

7 E um prato indigena feito a base de pimenta. Seu caldo pode ser de peixe ou carne moqueada misturado com
tucupi ou folhas de pimenta.



83

Barbosa: “eles (os pacus) moravam no lago do Diabo e depois iam para o igarapé do Pacu.
Mas agora o lago do Diabo seca e os peixes ndo ficam mais ai”.

No verdo, ¢ o periodo que o igarapé recebe visitas de pessoas vindas de outras
localidades. Vem de parentes das comunidades Bananal, do Sorocaima, do Taxi, do Barro, do
Contdo, do Maturuca, da Laje, dentre outros. O igarapé do Pacu, até hoje sustenta familias
indigenas que vem das malocas da Venezuela e da Serra do Sol. Mesmo com a falta do pacu, é
muito abundante em outros peixes.

Sao Jorge tem seus lugares cheios de mistérios, uma mistura entre o que todo mundo
vé e da relacdo com os espiritos da natureza, eles sdo cheios das nossas pantonkon.
Acontecimentos que quando necessario eram tratados com as oragdes dos nossos pajés. Além
do caminho da panela dos animais, existiam e ainda existem outros locais que trazem medo
aos Macuxi mais idosos da comunidade, dentre eles estdo a “pedra do Gaiato”, “pedra da

Sereia” e a “casa do Boto”, localizados em uma laje enorme na margem do rio.

Figura Pedra da Sereia e do Boto

Ly
£

Fonte: fotografia de Gilvan Costa, 2025.

Segundo nossos pajés, na laje as margens do rio convivem dois espiritos e os chefes
sdo os botos e as sereias. Na pedra da Sereia e na casa do Boto, “ninguém podia banhar
sozinho meio dia, de luto, se banhasse menstruada, dava um temporal enorme. Nao podia
passar por 14”. Na parte mais alta da laje, embaixo da pedra, existe uma porta (passagem), 1a ¢
a casa do Boto e até hoje eles vivem 4.

O rezador da comunidade, Francisco Barbosa, neto do pajé Geraldo, lembra de um

fato que aconteceu na Pedra da Sereia. “Uma vez a sereia pegou a alma do compadre Carlos,



84

para namorar com ele, quase que o cabra vai namorar (morrer), teve ruim”. Vovd Severino
trabalhou, fez sessdo, mas quem cuidou dele foi o finado pia’san Alquino, da maloca do Taxi.
Em suas sessoes, Francisco conta que ja viu a sereia, ¢ uma mulher baixinha, com cabelos
compridos, que aparecia para ele sentada no banco.

No passado, em Sao Jorge, viveram trés pajés: Vovd Geraldo, Luiz Pajé, (Macuxi
oriundo da regido da Raposa/Xumina) e vovo Cecilia. Depois de suas passagens para outra
vida, permaneceram na comunidade os rezadores Severino Barbosa e Francisco Barbosa.

Sobre os mistérios existentes em Sdo Jorge e a relagdo de Francisco com a natureza,
ele nos disse: “A gente que trabalha com oracdo, a gente trata com o espirito da natureza. Na
pedra do Gaiato, quando a gente descia para o rio, se a gente falasse, ei gaiato. Ele repetia, ele
respondia. E gaiato, eu acredito que ¢ o espirito da natureza, porque mudou, acabou, ndao tem
mais o eco da pedra”. A pedra do gaiato ¢ enorme e fica no caminho que vai para o rio.
Quando passavamos por 14, tinhamos que fazer o sinal da cruz.

Noutras épocas, quando a crianga ficava doente. Elas adoeciam muito aqui. “Eu vi a
vovo Cecilia trabalhando com a crianga. T4 doente, t4 provocando, td passando mal, batia
folha e descobriram, ¢ o Gaiato. O Gaiato pegou a alma dela, trazia, descia na sessdo. Por que
vocé fez isso com a minha filha, por que vocé estd ajudando a minha filha? Ah, porque ela
falou isso de mim, que eu sou feio, que eu sou chato, os espiritos brigavam com Gaiato. Sao
coisas reais que a gente v€ acontecer dentro dos espiritos da natureza”. Quando os pajés
trabalhavam, eles incorporaram o amooko’ Geraldo Barbosa, vao buscé-lo na serra do Banco.
E ele vem, desce sempre assobiando nas sessoes.

O rio Surumu e o Cotingo sdo os principais da regido. Do Surumu, nossos ancestrais
retiravam o alimento para sustentar suas familias. Nesse rio, colocaram nomes em varios
pontos onde pescavam. Tem a cachoeira do Papagaio, o Poc¢do, a Pancada, e demais locais.
Cada local tem sua historia de como surgiu.

Com a invasao do territorio Macuxi por fazendeiros no final do século XIX, o contato
com os homens brancos era inevitavel. Primeiro chegaram os padres Beneditinos, em 1910, e
construiram uma Missdao Catoélica as margens do rio Surumu. Depois, no ano de 1923, houve
a introducdo da primeira fazenda de gado na regido do médio Surumu, chamada Hamburgo. E
por fim, a criacdo da “vila Surumu”, em meados da década de 1930, em pleno territorio
indigena da comunidade do Barro. Barro era uma comunidade onde viviam muitos Macuxi. E

esses mantinham contato com os parentes de Meren Mere pa.



85

Os primeiros moradores da “Vila Surumu” eram de familias oriundas da regido
nordeste do pais, e os Macuxi os chamavam de “civilizados”, pois eram pessoas nao
indigenas.

Proximos a Meren Mere pa, j4 existiam as malocas Koimélemong (maloca do Mel),
Barro, Taxi, Limao e Contdo. E eles também mantinham contato com os parentes Taurepang
que moravam na Venezuela.

Os Macuxi de Meren Mere ’pa, mantiveram contato com os homens brancos, primeiro
com os missiondrios Beneditinos, que chegaram na regido, vindos fugidos da vila de Boa
Vista, devido a uma persegui¢do por parte de um coronel chamado Bento Brasil. Nesse
periodo, estes missionarios catolicos, que eram dois irmaos confessos e dois padres,
construiram uma missao as margens do rio Surumu, formada por barracoes, com paredes de
barro e cobertos de palhas. E os Macuxi que habitavam a regido, aos poucos comegaram a
frequentar e a acompanhar os padres na catequese e batismo dos indigenas. Os padres também
alfabetizavam as criangas indigenas na lingua portuguesa.

Contudo, a permanéncia dos padres na regido durou apenas trés anos, devido a
doencgas contraidas nesse periodo, principalmente a maléria e a febre amarela. Por isso eles
tiveram que retornar para Boa Vista.

Os padres beneditinos voltaram a regido em meados de 1925. Dessa vez, quem estava
a frente dos trabalhos da catequese era o padre Dom Alcuino Meyer. Os Macuxi que ja se
foram, contavam que este padre também foi responsavel pela mudanca do nome da
comunidade Meren Mere 'pa para Sdo Jorge.

Diziam nossos ancestrais Macuxi que Dom Alcuino, sempre chegava a cavalo na
comunidade. Reunia os moradores, pregava, fazia a catequese, batizava e gostava de contar
muitas historias dos Santos da Igreja Catdlica. Somente o padre falava, porque os Macuxi nao
compreendiam o que ele dizia. Geraldo Barbosa era o que mais compreendia a lingua do
padre. Certa noite, o padre contando suas histérias aos Macuxi da comunidade, apontou o
dedo para a lua e disse que 14 existia um cavalo, e que aquele cavalo seria do Santo Guerreiro,
Sao Jorge.

Ko’ko Lucinda ficou encantada com a historia que o padre contara e propds ao seu
marido, Geraldo Barbosa, a mudanga do nome da comunidade de Meren Mere’pa para Sao
Jorge. A partir desse tempo, a comunidade recebeu o nome do santo guerreiro.

“- Qual o nome daquela luz 14 no céu?”  Perguntou o padre. Geraldo respondeu: “-
Kapoi. E lua o nome dela”, _ disse o padre.

O padre entdo perguntou: “- Qual o nome do seu lugar, Geraldo?”



86

Geraldo respondeu: “- Meren Mere’pa”.  Respondeu o padre: “- ndo Geraldo. O
nome do seu lugar sera Sao Jorge”.

“- Inna, inna, inna”, _responderam os outros Macuxi.

Quando o padre chegava, os encontros, as missas, aconteciam na casa de Geraldo
Barbosa. Era o local onde todos se sentam para ouvir a catequese.

Assim o pajé foi arrebatado pela igreja catdlica e a comunidade segue até a atualidade
bastante vinculada a essa religido.

Durante muitos anos a igreja catdlica, seja através dos Monges Beneditinos e
posteriormente pelos Missiondrios da Consolata teve muita influéncia sobre os moradores de
Sao Jorge. A filha do senhor Aluizio Herminio, Maria Creuza, rememora o tempo em que nao

havia padres.

Af, naquele tempo ndo existia padre, né. Ai, era assim, todo mundo, até minha mae,
meu pai, se batizaram ja velho, porque ndo tinha padre pra batizar. Ai eu me lembro
que o padre me virou pra derramar agua na minha cabega. Os padres e madres
usavam batinas brancas. Quando eles apareciam 14, a gente dizia: 14 vem os

passarao.
Houve uma época em que missionarios da Baptist Mid-Missions, tentaram construir
também uma escola/internato em Sao Jorge, mas Geraldo Barbosa, ndo consentiu, pois ja

havia sido batizado pela igreja catolica. Assim nos narra Ireunice Barbosa de Sousa.

A escola (dos protestantes) era pra ser construida aqui no Sdo Jorge, né. Mas so que
vovd Geraldo, ele ndo quis ndo. Ele ndo queria. Porque ele ja era batizado...ai
mandou pra 1a. Ndo quis aqui. Ai atravessaram pra la e fizeram bem ai no Azul, o
Betel. Era um lugar bonito, teve escola ai.

Quando foi construida a missdao Sao José, na responsabilidade dos missionarios da
Consolata, era muito comum aos finais de semana, principalmente aos domingos, os
moradores de S3o Jorge passarem o dia na missdo para participarem das missas ou de cursos
de corte e costura que eram oferecidos as mulheres.

O tuxaua da comunidade e catequista, Francisco Barbosa dos Santos, de 72 anos,
trabalhou muitos anos com os padres da Consolata. Principalmente nos servigos de carpintaria
e na constru¢do de casas, barracdes e etc. Ele nos conta um pouco sobre sua relagdo de

amizade com os padres e de quando eles visitavam Sao Jorge, a partir da década de 1960.

Assim, de 68 até 79 eu tive fora do S@o Jorge, mas antes eles (padres) vinham. Nao
vinham toda semana, mas eles faziam uma visita. Mas porque também a gente ia
mais pra 14 pra missdo do que mesmo eles vim na comunidade. Mas eles vinham
fazer uma visita junto com as irmas, quer dizer quando eu tava aqui né, até 68 para
69 foi quando eu fui embora para Boa Vista ai eu s6 voltei em 77. De 77 para ca
sempre eles ja sempre visitavam. Quando for tempo também que comegou, eles,
fazer curso de catequista, ai eles incentivavam. Algumas vezes na semana eles
vinham, no més que quero dizer, eles marcavam e vinham, mas ndo era direto nao.
Mas sempre eles faziam essas visitas, ndo s6 aqui no S@o Jorge, como em outras



87

comunidades, eles faziam essa visita. O que eu sei até ai, eles convidavam pra fazer
batizado, depois que eu passei a conviver aqui também eles sempre frequentaram.
Nao deixaram de dar mau exemplo também de brigar, de lutar, de fazer mal aos
fazendeiros, isso ai sempre eles aconselhavam mesmo. Mas, gracas a Deus, no
demais foi tudo bem. Que eu sei até ai, eles nunca disseram, ndo, ninguém vai mais
visitar sdo Jorge, eles sempre visitaram. Os padres sempre vinham. Inclusive eu
tinha muita amizade com eles, porque eu ja trabalhava direto com eles, eu conheci
eles em 77, ai j& vim convivendo na vida deles, ai quando eu tava aqui, onde
encontrava com eles, convidava eles. Mesmo lombrado, eles me atendiam. Aqui no
Sao Jorge, a gente ndo tem nada o que dizer assim, dos padres, a ndo ser a tirada da
lingua materna, mesmo, que eles proibiam, mas outras coisas, parece que eles nunca
fizeram mal ndo (Narrativa do Tuxaua Francisco Barbosa dos Santos).

Depois de muitos anos, os moradores da comunidade conseguiram fazer uma igreja de
alvenaria. E sempre que possivel tem a presenca de um padre celebrando a missa.

Os amooko’ de Sao Jorge lembram que a comunidade foi formada com as seguintes
familias: Geraldo Barbosa ¢ Lucinda Barbosa, Noberto Lima e Cecilia Rota, Filismino
Herminio e Antonia Souza, Domingos Herminio e Luiza dos Santos, Laurentino ¢ Anita, Luiz
Marajo6 e Agda. Estes foram os primeiros Macuxi moradores de Sao Jorge.

Como nossos vovOs ndo sabiam escrever e sO falavam a lingua Macuxi, ndo
registraram o ano em que isso aconteceu, mas a mudanga do nome da comunidade possa ter
ocorrido entre os anos de 1925 e final da década de 1930, periodo em que o padre atuou na
regido. Muitas de nossas historias indigenas também foram registradas pelo monge Dom
Alcuino®.

A influéncia das historias dos santos da igreja Catolica foi tdo grande entre os Macuxi
que na localidade tinha Sao Jorge (comunidade), uma casa com o nome de Sao José, do vovd
Luiz Herminio, outra residéncia com o nome de Sdo Pedro, do vovd Filismino, e o local do
vovo Domingos, o mesmo chamou de Diabo, pois zangara devido ndo ter outro nome de santo
para colocar como nome na sua moradia. Ele morava proximo a uma serrota e mudou o nome
para Bela Vista, mas sua morada ficou conhecida mesmo como Diabo. A histéria do lugar do
vovo Domingos € contada até os dias atuais pelos moradores mais antigos de Sao Jorge.

Até meados de 1930, pode-se dizer que os Macuxi de Sao Jorge, vestiam-se no modo
tradicional, seminus, mas aos poucos foram substituindo suas vestimentas por roupas
europeias, ou como chamavam “roupa do civilizado”. Assim como foram substituindo suas
panelas de barro por panelas de aluminio, passaram a utilizar o fosforo para fazer o fogo, o
sal, o querosene e etc. Aos poucos a cultura do homem branco foi adentrando em Meren

Mere’pa.

8 A publicagdo Kaikusiyami, Warayami moroopai Maikanyami: Ongas, Antas € Raposas: Mitos o Povo Makuxi
registrados pelo Monge benedidtino Dom Alcuino Meyer, OSB entre 1926 e 1948, organizado por Pe. Ronaldo
B. MacDonell, SFM, publicado pela Diocese de Roraima em 2011.



88

Antes de usarmos o sal industrializado em nossa alimentacgdo, existia um lugar de onde
nossos ancestrais retiravam o sal diretamente da natureza. Era alimento de grande valor de
troca entre os indigenas. La na serra do Saba, entre o Jawari e a Roga, dizem nossos vovos
que existia um lugar com um olho d’agua, como uma cacimba que descia da serra. E quando
essa cacimba secava, a dgua evaporava e formava pedras de sal. Entdo os nossos vovos
utilizavam na alimentagdo, para salgar os peixes, pois era uma regido que sempre pescavam.
No inverno a agua se espalhava por outros lugares no lavrado.

Durante muito tempo, utilizou-se o sal natural e hoje este local ndo existe mais, devido
a acdo dos animais, principalmente do gado, que ja pisoteou bastante e a cacimba secou.

Jawari e Roga sdo lugares distantes de Paneldo e Sdo Jorge, isso evidencia como
nossos ancestrais transitavam por longos caminhos pelo territorio indigena, pois cem anos
atras, nossos familiares Taurepang e Macuxi j& pescavam nesta regido.

O dia da ultima cacada chegou. Trinta anos atras, nossos vovos fizeram sua ultima
cacada na regido da serra do Saba. “No Natal de 1993, n6s fomos cagar 14 no Saba. Ai nds
fomos la ver o sal, o buraco do sal. Ai o vovo Severino disse, cuidado, cuidado com o bicho.
Foi eu, compadre Edmundo e Jodo Figueira”, nos conta o amooko’ Francisco Barbosa.

O etnografo alemdo Theodor Koch-Griinberg, que esteve de passagem pela regido das
savanas rumo ao Monte Roraima, fazendo seu percurso na maioria das vezes a pé, relata sobre

as aguas salinas da regido.

Em alguns pontos isolados mais baixos, também na estiagem, restam acimulos de
agua semelhantes a lagoas, aos quais os animais acorrem de longe. Ao lado deles,
salinas naturais, ou seja, lugares de terra salobra, reconheciveis pela completa falta
de vegetacdo, atraem os animais. Os indios tiram dai o seu sal ao passar essa terra
com agua por uma peneira fina, deixando, entdo, a 4gua evaporar.

Houve uma época em que a escassez de alimento foi muito grande devido a um forte
verdo e como o lavrado ficou muito seco, Geraldo, sua esposa Lucinda e outros familiares,
migraram para a mata, em um lugar chamado de Bananal, préximo a fronteira com a
Venezuela. Passaram um periodo nesse local e depois retornaram para Meren Mere 'pa.

Com a chegada dos primeiros fazendeiros na regido, que conhecemos como Surumu,
também iniciaram os conflitos entre indigenas e fazendeiros. Especificamente com os
amooko’pokon Domingos Herminio dos Santos, Filismino Herminio dos Santos, Aluizio
Herminio dos Santos, Agda Herminio dos Santos, irmaos e irma de Lucinda Herminio, esposa
de Geraldo Barbosa. Também viviam no Banco, Luiz Pajé, marido de Agda Herminio dos
Santos que desde o inicio do século XX ja habitava o territorio com seus familiares, no sopé

da serra do Banco, em sua maloca de mesmo nome, Banco. Nessa época, nao havia fazendas



&9

nos arredores da comunidade, mas nossos ancestrais ja habitavam o local, como descreve o
etnodlogo Koch-Griinberg, (2006. p. 51) ao encontrar nosso bisavdo de nome Hermino, em
1911.

Descemos ao vale até uma aldeia Makuschi, cujas cabanas redondas estdo
pitorescamente dispersas na savana. A parte, vé-se um curral com gado. E o
domicilio do chefe Manuel, um irmdo mais jovem do chefe geral Idelfonso.
Atualmente s6 ha duas familias aqui. Manuel encontra-se na grande aldeia ao pé da
serra do Mel. Seu cunhado Hermino, um homem bonito, esbelto e alto, como a
maioria dos Makuschi desta regido, faz as honras da casa. Conta-nos historias ruins
sobre Idelfonso. Como muitos de sua raga, este se corrompeu totalmente em razéo
do longo contato com os brancos e deixa que eles o usem para todas as
malandragens possiveis.

Tempos depois, entre as décadas de 1940 e 1950, chegou a regido um fazendeiro
portugués, se dizendo dono das terras onde morava o vovd Domingos Herminio e seus
familiares. Este senhor de sobrenome Campos, senhor Campos, mandou construir uma cerca
delimitando o que dizia ser suas terras. O cercado, porém, foi construido passando no centro
da maloca e durante anos vovo Domingos viveu dessa forma, cercado em sua propria terra.

Domingos Herminio, ndo sabia o que era uma propriedade privada, ndo conhecia as
leis do homem branco que chegavam naquela época. E como nao tinha documento daquele
lugar, o fazendeiro se dizia dono, pois tinha muito gado para colocar ali e que tinha comprado
aquela terra.

Depois de tantas ameagas sofridas pelo fazendeiro, Domingos procurou Geraldo
Barbosa e pediu para morar em Sdo Jorge. Entdo na década de 1950, amooko’ Domingos,
deixa o Banco com sua familia ¢ demais moradores e fixam moradia do outro lado do rio, em
Sao Jorge. Contudo, a expulsdo teve outro motivo, como nos contaram os filhos(as) e netos de
Geraldo e Lucinda, e familiares do senhor Luiz Pajé e Agda.

Diziam que ko’ko Lucinda tinha uma sobrinha Macuxi muito bonita, de nome
Mocinha. Uma jovem de aproximadamente 15 anos, filha de Luiz pajé e vovd Agda
Herminio. Entdo o fazendeiro a queria para trabalhar de doméstica em sua casa na cidade de
Boa Vista. Mas Mocinha ndo aceitou o convite ¢ seu pai mandou ela morar com vovo
Geraldo, em Sao Jorge. Com a recusa de ndo ter Mocinha para leva-la para Boa Vista, o
fazendeiro entdo decidiu expulsar todos os moradores da maloca do Banco. Primeiro, ordenou
a seus capangas que colocassem o gado na ro¢a dos moradores e depois os expulsou. Campos,
ainda chegou a ir em Sao Jorge atrds da menina que morava com Geraldo, adentrando em sua
casa, mas o mesmo ndo a entregou ao fazendeiro. Quando retornou para sua fazenda

3

“Cearazinho”, disse a Luiz pajé, pai de Mocinha: “- pode sair daqui sendo eu mato todos

bR AN1Y

vocés. A terra € minha, a fazenda € minha”. “- T4 bom, n6s vamos embora. Nos vamos sair, o



90

senhor mora aqui com sua mulher e com sua familia. Quando nds chegamos aqui, ndo tinha
fazenda”. _ Disse vovd Filismino. “- S6 era nés mesmo e Perdiz (maloca). Agora vocé, o
senhor chega, nao sei de onde e vem querer tomar nosso lugar, manda a gente embora. Mas
ndés vamos 14 pro meu cunhado Geraldo”. Diante disso, Domingos, Filismino, Luiz pajé, e
seus familiares foram embora, mesmo com a certeza que a terra lhes pertencia.

Os moradores colocaram seus pertences como roupas, panelas, palhas e outros objetos
em uma carroga puxada por boi e foram embora para Sao Jorge. Contudo, ndo satisfeito com a
situagdo, quando o senhor Severino Ambrosio retornava para pegar as tltimas coisas do vovo
Luiz pajé, levou um tiro pelas costas, pois o fazendeiro ndo deixou pegar mais nada. Severino,
ferido, entrou no mato e teve que se esconder nas serras. E somente ao anoitecer foi
encontrado pelos moradores de Sao Jorge proximo ao igarapé do Sol. No dia seguinte, seus
familiares o levaram numa rede para a vila Surumu e depois foi transportado para Boa Vista.

No outro dia, Luiz pajé, Domingos Herminio, Severino Barbosa e vovo Filismino,
foram a delegacia de Surumu, prestar queixa contra o fazendeiro. Contudo o caso parou por
ai, pois Campos alegou que os indigenas estavam em suas terras € queriam carregar suas
coisas. Naquela época o indigena ndo tinha direito em quase nada. Esse acontecimento ainda ¢
contado por nossos familiares mais idosos de Sdo Jorge.

O amooko’ Jodo de Souza, nasceu na maloca do Banco. Com dez anos de idade na
época, lembra quando seu pai Filismino, seus tios e tias foram expulsos de 14 pelo fazendeiro
Campos. Do outro lado do rio, em Sdo Jorge, s6 morava Geraldo e sua familia. Entdo depois
todos foram morar em Sao Jorge.

Apobs passarem alguns anos em Sao Jorge, Filismino, pai de Jodo, foi convidado por
um senhor chamado “Paraibano” para tomar conta de um sitio chamado “Bandeira Branca”,
na regido do médio Sao Marcos, que hoje compreende a terra indigena Sao Marcos. Entdo seu
pai levou toda a familia para viver no sitio. Na Bandeira Branca, vovo Filismino adoeceu e
precisou ser removido para o hospital de Surumu, mas infelizmente ndo resistiu a doenga e
faleceu em 1970. Sua esposa AntOnia, ainda permaneceu morando com seus filhos no sitio,
quando em 1972 a convite do senhor Severino Barbosa, retornou para morar em Sao Jorge.
Na comunidade, Jodo de Souza casou-se com Ireunice Barbosa, filha de Severino Barbosa e
Maria Luiza. Na regido de Surumu, ele ¢ bastante conhecido como Jodao Bandeira, ou
simplesmente Bandeira, nome dado por ter vivido no sitio “Bandeira Branca”.

E importante ressaltar que em 1917, o estado do Amazonas ja havia concedido uma
area aos povos Macuxi e Taurepang, nas confluéncias dos rios Surumu e Cotingo, mas o

decreto de criagdo da area indigena nunca foi respeitado pelos fazendeiros que continuaram



91

invadindo o territério indigena. Foi dessa forma que chegaram até a maloca do Banco e
adjacéncias.

Em Sao Jorge, Domingos Herminio casou-se com a vovo Luzia e tiveram muitos
filhos, pois a sua primeira esposa havia falecido no Banco. Permaneceram em Sdo Jorge até
meados da década de 1970 e depois foram embora para lugares distintos.

Geraldo passou a guiar a comunidade formada por aproximadamente quinze pessoas.
E conforme foi chegando mais gente para morar, colaboravam nos trabalhos e na vida
comunitaria. Geraldo Barbosa, era pia san e conhecia muitas rezas. Tinha reza para curar as
doencgas nas criangas e adultos, tinha a reza para deixar o cagador ou o pescador marupiara
(esperto). Fazia muitos trabalhos espirituais ¢ com o tempo os proprios fazendeiros o
chamavam para cuidar da satide deles. Era ele que trazia as informacgdes sobre o que acontecia
em Boa Vista e de outros lugares. Quando fazia seus trabalhos aos fazendeiros, recebia como
pagamento: bolas de arame, sal, agticar, roupas e etc.

Geraldo Barbosa, era um pia san muito respeitado, muito conhecido em Boa Vista,
pois sempre era chamado pelos médicos para acompanhar os doentes. Quando os médicos
precisavam de sua ajuda, ele ia muita das vezes no avido da Forca Aérea Brasileira (FAB).

Na comunidade, Geraldo fez uma casa grande para morar com seus filhos e netos. A
casa era coberta metade de zinco e outra metade de palha, sendo fechada com adobe. Tinha
uma sala enorme, onde recebia os padres que vinham catequizar os moradores.

Vovd Geraldo, pela manha, se juntava a comunidade nos dias de domingo. Ele
afirmou: “A gente rezava”, (o que aprenderam com os padres) e depois ele benzia (oragdes do
pajé) a gente. Nesse tempo eu era crianga e éramos muitas criangas.

Do norte, em tempos de verdo, os Ingarikd desciam das serras e chegavam até Sao
Jorge. Estes vinham realizar trocas com os vizinhos Macuxi. Traziam anzois, linhas e outros
utensilios para trocar por sal, tabaco, tarrafas, peixes, cacas moqueados ou roupas. O Vovo
Geraldo sempre realizava as trocas, pois acreditava que os Ingariké eram Kanaimé e tinha
medo que fizessem algum mau com sua familia. Com o passar dos anos, os Ingarik6 deixaram
de visitar Sao Jorge.

A filha mais nova de Geraldo e Lucinda, a Macuxi Leonilde Maria Barbosa, dizia que
quando ele saia para trabalhar longe, deixava orientagdes de como agir se acaso chegasse
algum “branco” em sua casa querendo fazer mal. Geraldo falava para ela pegar a sua flecha e
lancar na barriga do branco. Era ela que sempre acompanhava seu pai nas pescarias € em
algumas viagens, pois seus irmaos e irmds ndo moravam mais com ele. “Nossa casa era de

adobe, de chao batido, mas papai sempre gostava da casa limpa”. Todavia, foi com os brancos



92

que ele conheceu a escola, a dgua gelada, a eletricidade e outras coisas. Quando ele retornava,
dizia que um dia na comunidade iria ter escola, o aprendizado do portugués e teria luz. As
informacodes da vida fora da comunidade eram repassadas por ele.

Misteriosamente, Geraldo, morreu na cidade de Boa Vista. Dizem que ele foi
envenenado e seu corpo foi enterrado num cemitério da cidade. Mas antes, repassou seus
ensinamentos espirituais para seus filhos Fidelis e Severino, que seguiram os passos do pai.
ApoOs sua morte, coube a seu filho Severino cuidar da comunidade junto a sua mae.

Com a morte de seu esposo, coube a Macuxi Lucinda, liderar seu povo. Depois que o
vovd morreu, ela tomou a frente da comunidade. Ela se segurou muito com seus irmaos, o
vovd Domingo, o vovd Filismino, e o seu filho mais velho, Severino Barbosa. Ele sempre
viveu com ela. Seu neto, Francisco Barbosa, relembra que no tempo que conviveu com ela,
sempre eram protegidos. Lucinda foi mae e pai ao mesmo tempo.

Todo mundo respeitava a vové Lucinda, pois era a matriarca da comunidade. E o seu
filho Severino era o brago direito dela, quem sempre teve mais junto dela. Era ele quem
chamava para ir pra roga e para fazer adjunta (ajuri, trabalho coletivo).

A neta de Lucinda Barbosa, Clotilde, também recorda como era a sua vida quando
crianga com sua avo: “o que eu lembro da mae Lucinda, ela era a made de todo mundo assim,
de quem morava com ela. Eu lembro que ela acordava todo mundo cedo né, botava para
tomar banho, para carregar agua do rio para encher as coisas em casa ¢ a mamae (avo)
trabalhava muito na roca. Todos os dias ela levava a gente para roga. Eu lembro que a gente ia
todo dia de manhazinha cedo para roca. Mas ela tinha a rocinha dela assim, ela ndo chamava
ndo, eu ndo lembro que ela chamava as mulheres para ir para roga ndo. Ela chamava quem
morava com ela e alguém assim né, que ela convidava, tipo uma comadre, ‘bora na roca
amanha arrancar mandioca’. Assim ela sempre foi uma mulher independente nos trabalhos”.

Apo6s a morte de Geraldo, os tuxauas das comunidades: Contdo (Antonio), do Barro
(Silvestre Messias) e do Taxi (Alquino), participaram de uma reunido em Surumu onde
escolheram Severino Barbosa, filho de Geraldo, para ser o tuxaua da comunidade Sao Jorge.
Desta forma, Severino ocupou o cargo de tuxaua por mais de vinte anos.

Severino Barbosa, viu a ocupac¢do do territério Macuxi por inimeras fazendas de gado:
Depésito, Dardra, Niter6i, Redencdo, Panorama, Flecha e outras que se formam proximas a
comunidade, assim como a ampliagdo da vila Surumu.

Durante seu mandato, Severino participou das primeiras reunides dos tuxauas na
missao Surumu, debatendo sobre a situacdo do territério Macuxi, das comunidades e do modo

de vida que os parentes levavam naquela época.



93

Quando era tuxaua de Sao Jorge, relatou sua vivéncia com a invasdo das fazendas no
territorio Macuxi. Disse o amooko’ Severino Barbosa: “os fazendeiros cercaram as terras e
ndés mesmos permitimos isso. Antes o SPI defendia as terras dos indios, depois chegaram os
brancos dizendo que o SPI ndo existia mais e ocuparam as nossas terras. Meu pai ndo deixou
entrar ninguém e foi cadastrar a nossa terra no INCRA e pagamos pela terra”.

Jodo de Souza, ainda recorda o periodo em que pagaram pela area do Sao Jorge. “Ai
nao tinha tuxaua, tinha tuxaua nao. Tuxaua s6 no Contdo. Ai nds pagava aqui na época do Sao
Jorge, nos pagava pro INCRA. Finado tio Geraldo, pagava pro INCRA. O Senhor Z¢ do Anga
foi nosso avalista. Na ultima prestacdo nos pagamos 16 cruzeiros. Essa area foi paga para o
INCRA”.

Enquanto Geraldo Barbosa viveu e pagou por sua terra, ainda ndo se falava em uma
terra continua para os povos indigenas Macuxi, Wapichana e Ingariké que habitavam aquele
territorio. Mas, vinte anos depois, surgiram as primeiras reunides para se tratar sobre o tema.

Certo dia, chegou de Brasilia um tenente da Funai chamado Aduplo. “- Quem ¢ o
tuxaua aqui? Quem ¢ o mais velho ai? Como ¢ que vocés vivem aqui?” Responderam: -
Rapaz, a gente trabalha de roca aqui”. E Aduplo seguiu perguntando: “- Vocés tém gado? Tem
gado da missdo. Como ¢ essa area aqui. Essa area ¢ da FUNAI? Essa area ¢ de vocés?” E

3

responderam: “- Nao, nds paga, a gente paga essa area aqui, a gente paga para o Incra”. O

[3

representante da Funai questionou: “- Cadé o documento? Vocés pagam para o Incra? Olha
vou dizer uma coisa para vocés. Vocés ndo tém que pagar essa area aqui ndo. Isso aqui ¢ de
vocés, foi dado pelo Marechal Rondon. O Incra ndo manda nada aqui dentro”. E meus
parentes explicaram: “- Nao, porque eles vieram aqui ¢ demarcaram essa area pra noés, até 14

3

no igarapé do Taxi, nds estamos pagando”. A Funai sugeriu: “- Levem esse documento e
déem baixa nesse processo 14 no Incra, que a area foi dada pelo marechal Rondon”. E o
Tenente Aduplo da Funai de Brasilia falou: “- E de hoje em diante, como o senhor ¢ o mais
velho, o senhor vai ser o tuxaua”. Assim, Severino foi nomeado Tuxaua.

Para concretizar a posse, a demarcagdao da area da comunidade Sao Jorge, fizeram o
levantamento da terra. Quando chegou a Sao Jorge, estavam presentes Jodo de Souza,
Severino Barbosa e Bertuliano Barbosa. O tenente perguntou: “- essa drea ndo estd pequena

3

pra vocés tuxaua? Pro senhor, pra vovo?” Bertluliano respondeu: “- estad ndo, da pra gente
viver”. E o agente disse: “- Esta bem, assina ai entdo”. A area da comunidade em comparagdo
a outras daquela época, era pequena.

Um fato marcante na vida de Severino, que o mesmo gostava de narrar, ¢ que quando

era crianca, em 1927, ele e aproximadamente 180 indigenas, a maioria Macuxi,



94

acompanharam o Marechal Candido Rondon até o Monte Roraima para delimitar a fronteira
entre Brasil, Venezuela e Guiana. Sua fun¢do era carregar cimento e ferragens durante a
viagem. Nesta, a maioria dos Macuxi andavam seminus € poucos usavam roupas.

Ele nos contava como nossos ancestrais viviam. Ele era o nosso amooko’, era o nosso
rezador, nosso contador de histdrias, o guardido da comunidade. Gostava sempre de dizer que
ocupassem a terra, plantassemos, criassemos animais, pois tinha sido seu pai que havia lutado
pela terra e a terra era nossa. Fazia questdo de dizer que quando era crianga “andava nu, sem
roupa, € usava o rabo”.

Apesar do contato com a sociedade branca, a vida em S3o Jorge seguia como anos
atras. Continuavam trabalhando na roga, plantando mandioca, milho, feijao, banana, jerimum,
cana e batata, préximo ao igap6 do rio Surumu. Cacavam veados, catitus e outros animais na
serra do Banco, ou na serra do Humaita. A produgao era de subsisténcia (consumo proprio).

As rogas dos Macuxi de Sdo Jorge, sempre foram no igapd. Um dos motivos para a
saida dos Macuxi do Paneldo foi devido ao Banco (maloca) ser melhor para fazer as rogas.
Era mais préximo do rio. Cada um tinha um pedago de roca. No inverno rigoroso o rio enchia
bastante e levava toda a produ¢do. A macaxeira, as batatas apodreceram debaixo d’4agua.

Rememora a ko ko Maria Creuza, filha de Aluizio Herminio dos Santos e Aulinda de
Lima: “eu lembro que vové Lucinda mergulhava para arrancar mandioca debaixo d’agua.
Seguravam a canoa e ela mergulhava. A casa do tio Filismino, era na ponta da serra do Banco.
As meninas iam 14 pegar massa, arrancar mandioca para fazer farinha. Papai dizia para minha
mae: “Aulinda, d4 essa mandioca pra mana Lucinda, pra fazer farinha pra ela’. Ai iam
arrancar mandioca, ralar mandioca”.

Quando o inverno era forte, a correnteza virava, carregava, levava tudo. Era triste a
vida. Por esse motivo, até hoje as rocas sao pequenas em Sao Jorge. E os moradores
continuam plantando préximo ao igapd do rio Surumu. Atualmente, nos meses de inverno, o
rio continua a encher bastante e os cuidados com as plantagdes continuam. Quando chove
bastante e as rogas ficam submersas por trés dias, os moradores ja comegam a retirar a
mandioca, mesmo que pequenas, para que nao haja desperdicio.

Chegou um tempo que nao tinhamos muita producdo em nossas rogas no igapo, entao
nossas liderancas resolveram fazer suas rogas na serra do Mel, distante 10 quilometros da
comunidade. Narrou Francisco Barbosa: “Fomos colocar a ro¢a no Mel, Maloca do Mel,
devido as enchentes. A enchente no rio aqui, que a gente trabalhava ia para o fundo, ninguém
tinha roga pra dizer assim, tem mandioca, tem milho. Porque quando a capivara ndo comia,

alagava tudo, levava tudo, era aquela tristeza, até hoje ¢ assim aqui. Ai surgiu essa roga no



95

Mel, primeira roga foi colocada 14 pelos alunos do Cantagalo, o projeto, ai como deu bom a
gente teve essa iniciativa de colocar essa roca la. Vovd Severino, Jodo Figueira, plantaram
milho, maniva, melancia e esse foi 0 motivo de colocar a roga la, o motivo foi a enchente”.

Com o passar dos anos, chegaram mais fazendas na regido, principalmente da familia
do senhor Elias Madeira. Muitos moradores de Sao Jorge foram trabalhar como vaqueiros nas
fazendas, recebendo um salario ou fazendo trabalhos esporadicos. Outros foram se aventurar
nos garimpos na Venezuela, nas serras de Pacaraima, no rio Cotingo e rio Quind. Outros
foram para Boa Vista e depois de algum tempo, retornavam para sua comunidade.

“Trabalhei em muitas fazendas como vaqueiro. Trabalhei na Serra Grande, Tipografia,
Araguari. Os fazendeiros eram Elias Madeira, Adolfo Brasil e Sindé Barbosa. Tudo era no
lago, nao tinha manga no curral naquela época. Um dia Cicero Pereira, falou com meu pai.
Era eu, Ladislau e Joaquim. Falou com Fausto e com o velho Panelada, pai de Joaquim. Pra
trazer mercadoria da ‘“Nova Fazenda” no rio Uraricoera, pra trazer mercadoria pro Surumu
(vila). Eram trés carros de boi, um pra mim, um pro Ladislau e outro pro Joaquim. Pegava a
mercadoria e vinha. Passdvamos dez, doze ou treze dias pra chegar na vila Surumu. Nao tinha
casa, bicicleta, ndo tinha nada, nem estrada, s6 caminho. Traziamos tabaco, querosene, sal,
acucar, cachaca, arroz, feijdo. Ganhamos um cruzeiro por dia. Quando encontravam um lote
de gado sem ferro, o fazendeiro ferrava pra si, e assim aumentava seu gado” _ rememora o
amooko’ Jodo de Souza, filho de Filismino Herminio dos Santos e Antonia de Souza.

Em Sao Jorge, os filhos(as) de Geraldo e Lucinda, formaram suas familias. Severino
casou-se com a indigena Maria Luiza, filha de Luiz pajé e Agda, e apds a sua morte casou-se
com a Macuxi da maloca do Limao, a jovem Iracy Crispim. Fidelis Barbosa, foi embora ainda
jovem da comunidade e formou sua familia na comunidade do Mutamba, regido de Amajari, e
posteriormente foi morar na comunidade do Pium, na regido de Alto Alegre e teve duas
esposas, dona Santa e Estela Cavalcante. José Barbosa casou-se com a Macuxi Auristela dos
Santos, filha de Domingos Herminio dos Santos e ko ko Agda dos Santos. Leonilde Maria
Barbosa casou-se com o Macuxi Diogo Herminio, filho do vové Domingos e ko ko Agda,
enquanto Petronilia Barbosa casou-se com Genésio Reis, um senhor de familia nordestina.
Mauricio dos Santos e Manoel dos Santos, filhos de Domingos Herminio ndo casaram na
comunidade. E Maria Lima dos Santos, filha do senhor Aluizio Herminio e dona Aulinda,
casou-se com Bertuliano Barbosa.

Depois da morte do vovd Severino, Maria Lima dos Santos ¢ a pessoa mais idosa da
comunidade Sdo Jorge. A avd dela, Cecilia, s6 falava Macuxi, ndo usava o portugués, mas a

neta Maria entende apenas algumas palavras na lingua Macuxi, que chama de giria.



96

Figura Maria Lima dos Santos

Fonte: fotografia do autor, 2024.

Geraldo Barbosa e Lucinda foram os fundadores da comunidade Sao Jorge. Depois
chegaram seus irmdos e sobrinhos vindos expulsos do Banco. Destas primeiras familias,
algumas foram embora para outras localidades, mas permaneceram principalmente as familias
do vové Geraldo, as familias do vovdé Domingos Herminio, Filisminio e vovo Aluizio
Herminio.

Assim como chegaram muitas fazendas no territorio indigena, a vila Surumu crescia a
cada ano. Havia comércios, destacamento policial, hospital e bares. Havia um alto consumo
de bebida alcodlica pelos indigenas e nao indigenas da regido e isso acabava afetando a vida

social nas comunidades.



97

Em Sao Jorge, Maria Barbosa, ainda jovem, teve 3 filhos: Clotilde, Atilon e Luiz
Carlos. Depois casou-se com Diogo Herminio, com quem teve mais quatro filhos: Marinildes,
Iranilde, Irani e Sérgio. Mas a bebida alcoodlica trouxe muitos problemas na sua vida,
principalmente as agressdes fisicas, vindas de seu marido. Cansada das agressdes que sofria,
resolveu separar-se de Diogo.

Apoés passar um periodo em Sao Jorge, Maria resolveu viver na Venezuela, onde
permaneceu por quase vinte anos. Diogo também seguiu para morar com seus parentes em
uma comunidade chamada Pauji, na Venezuela. Os filhos mais novos do casal: Irani, Iranilde
e Sérgio, sob a responsabilidade do seu irmdo Luiz Carlos, foram morar e estudar na vila
Surumu, na escola Padre José de Anchieta. E de 14 foram viver em Boa Vista, pois em
Surumu, nao havia na época escola com 2° grau.

Antigamente, as casas eram de paredes de barro, cobertas com palhas de buriti e
tinham o chao batido. Bebiam a dgua diretamente do rio, faziam o fogo para iluminar as casas
e, tempos depois, passaram a usar a lamparina.

Desta geragdo, foram tuxauas na comunidade: o senhor Severino Barbosa, o senhor
Jodao de Souza, o senhor Bertuliano Barbosa, Valdenildo Lima e Francisco Barbosa. Destes,
Severino e Bertuliano, ndo estdo mais vivos.

Quando os padres da Consolata chegaram a missdo Sao José na década de 1950, o
contato com os moradores de Sao Jorge ficou mais frequente. Realizaram batismos,
casamentos, colhiam as historias indigenas e aprenderam a falar o Macuxi. Também se
tornaram mais frequentes as idas ao povoado Surumu pelos Macuxi de Sdo Jorge. Na vila
Surumu chegava mais gente de outras regides ¢ a vila foi ficando cada vez maior,
principalmente devido a haver muitas fazendas aos arredores.

O contato com missiondrios, fazendeiros e garimpeiros, que adentravam no territério
Macuxi, fez aos poucos a cultura Macuxi de Sdo Jorge desaparecer. Nas décadas seguintes
formaram-se muitas fazendas como: Darora, Niteroi, Diamante Rosa, Panorama, Flecha,
Brasileira, Redencao e etc. Com isso, a cultura Macuxi foi dando espago a forma de vida
social do homem branco, porque muitos dos nossos avos e pais foram trabalhar nas fazendas
da regido. Ora, trabalhando com o gado, sendo vaqueiros, caseiros, ora fazendo cercas para o
homem branco, assim como muitas maes foram trabalhar de domésticas nas casas dos
fazendeiros. Ko’ko Maria Barbosa era parteira e ajudou no nascimento de muitas criangas em
Sao Jorge. Ela ajudou também as mulheres nao indigenas que moravam na vila Surumu.

Aos seis meses de idade, Francisco Barbosa, foi dado aos seus avos Geraldo e Lucinda

Barbosa. Quando completou sete anos de idade voltou a morar com seus pais, José Barbosa e



98

Auristela dos Santos. E quando chegou para morar em Sao Jorge, seu pai ja trabalhava como
vaqueiro na fazenda Deposito. Em seguida, foram trabalhar na fazenda Darora, do senhor
Elias Madeira. Ambas as fazendas eram localizadas na Terra indigena Raposa Serra do Sol.
Seu pai estudou na escola dos missionarios americanos, no Betel. Era uma pessoa
muito inteligente e religiosa. Quando Francisco chegou para morar com seus pais, José queria
que o filho fosse também estudar na “escola dos americanos”. Mas como ndo tinha quem o
levasse para a escola, pois tinha que atravessar o rio de canoa, sua vo Lucinda ndo deixou que
fosse sozinho e por este motivo, Francisco s6 comecou a estudar aos 11 anos na missdo Sao

José.

Figura Internato Betel

Fonte: Boa Vista de Antigamente (Facebook).

Dos filhos da primeira gera¢ao de Sao Jorge, alguns foram estudar na missdao Sao José
e outros foram estudar no Betel, uma escola de missiondrios protestantes americanos
localizada no local que ficou conhecido como Azul, na margem direita do rio Surumu. Anos

depois, os missiondrios deixaram o local. Quando criancas, as filhas do vovd Domingos,



99

como Elza e Celiuza e seus irmdos Diogo e Manuel, estudaram com os “missionarios
americanos”’. Maria Barbosa, filha de Geraldo, também estudou em Betel.

Vovo Ireunice Barbosa de Souza, lembra que a missdo dos americanos, como ficou
conhecida, ia ser construida em S@o Jorge, mas seu avod Geraldo, ndo permitiu, pois ele ja era
batizado pela igreja catolica e ndo queria outra igreja aqui. Entdo os americanos se mudaram
para o outro lado do rio.

Como os primeiros alunos de Sao Jorge ndo eram acostumados com sistema rigido de
ensino dos padres na missdo Sdo José, alguns permaneceram estudando, outros abandonaram
os estudos. Pois, aqueles alunos que ndo falavam o portugués eram proibidos de falar a lingua
Macuxi, e até mesmo cantar os seus parixaras’. Por isso, muitos desistiram de estudar na
missao.

Missdo Sdo José- Surumu

Nesse tempo, os padres chamavam a lingua Macuxi de “giria”, da mesma forma

adotada pela sociedade branca de Surumu e outros fazendeiros que ja estavam instalados na
regido de Cotingo a Maturuca, e que aquilo ndo servia para “n6s”, era uma coisa feia. Era
comum alguns padres, assim como os “civilizados” da vila, chamarem um Macuxi de caboco,
ou uma Macuxi de “caboca”.

O amoko’ Francisco Barbosa dos Santos, hoje com 72 anos, comegou a estudar na 2*
série na missdo Sao José, quando tinha onze anos. Aprendeu a ler e escrever com seu pai José,
que foi aluno na escola dos “americanos” no Betel. Sua passagem como aluno na missao foi
rapida, durou apenas dois anos devido ter um desentendimento com sua professora e ndo
estudou mais. “Noés entramos no recreio. Nos tinhamos perdido no futebol 14. Cheguei e fiquei

de cabega baixa na mesa, a professora comegou a falar e eu continuava de cabega baixa. Ela

? Danga e canto ancestral realizado pelos Macuxi.



100

pediu para eu levantar a cabeca, entdo eu disse: pode falar que eu estou escutando. Ela chegou
e me deu um tapa na cabega e bati com a boca na mesa, ja levantei zangado e empurrei ela
com for¢a também. Entdo ela me disse que ia me botar de castigo de joelho no milho. Eu sair
da sala e o padre chegou e disse para eu entrar na sala, mas eu ndo entrei”.

Ele conta que na missdo o sistema de ensino era rigido. A sabatina era toda sexta-feira.
“Voce nao podia poupar a mao do outro ndo. Vocé tinha que bater com for¢a mesmo porque se
vocé nao batia, ele (o padre) pegava e batia com forga. A gente tinha medo da sabatina, tinha
que saber a tabuada. Eu aprendi matematica porque eu tinha medo de apanhar, levar bolo. Eu
vi o padre colocando o finado Mauricio (do Canta Galo) de castigo, porque ele ndo falava
portugués s6 falava Macuxi. “Tem que largar essa lingua, essa lingua nao ¢ tua, o portugués ¢
a tua lingua”. Pegou ele pela orelha e levou para a diretoria. La tinha milho no chao, a gente
ficava de castigo, de joelho em cima do milho. A maioria dos alunos falavam na lingua
materna, tinha aluno do Taxi, o Hermogenes, o Pedro. Quando a gente ia merendar, os alunos
falantes sentavam em outra mesa separados de nds porque niao entendiamos o que eles
falavam”.

Nessa época, em meados de 1967, juntamente com Francisco Barbosa, estudavam na
missdo os alunos Evaristo, filho do senhor Fidelis Barbosa, Lazaro, filho do senhor Bento,
Eloy e Sebastiana. O caminho para a missao era realizado a pé, ndo tinha cavalo ou bicicleta.
Saiam as 6:30 da manha para estar 14 as 7:00h.

Uma aluna de Sa@o Jorge, com 11 anos, chegou para estudar na missdo Surumu,
chamava-se Clotilde Barbosa, hoje com 67 anos de idade, filha de Leonilde Maria Barbosa.
Trouxe consigo em suas memorias as vivéncias do internato, de como eram as aulas com

alunas e alunos indigenas e nao indigenas, assim como o aprendizado com as madres.

O internato era a uUnica escola da regido. Estudava indigenas e ndo indigenas. Me
lembro que tinha umas alunas 14 do Limao (maloca). Essas meninas era a “Olibia”, a
Iolanda e parece que o nome da outra era Sebastiana. Eu lembro que elas tinham os
dentes serrados, como se fosse dentes de piranhas. Era comum no Limao os jovens
terem os dentes amolados. Eu tinha tipo 11 anos mais ou menos né, de 10 anos para
11 anos, quando eu comecei a estudar 1a. A Gerocilda, filha do Saba Marajé ¢ o Hitler
Ambroésio também estudava junto com a gente. Nos iamos do S@o Jorge para a misséo
estudar. Essa era a Unica escola que tinha. Os alunos que ndo pertenciam ai no
Surumu, vinham de outras comunidades e eram internos, tanto masculino como
feminino. Eles eram internos, tinham a area de dormitério deles, o masculino e o
feminino. O masculino ficava a esquerda da igreja e as meninas a direita da igreja né,

que era 14 na casa das madres (Narrativa de Clotilde Barbosa).

No espacgo escolar do internato, os alunos indigenas nao falavam a lingua materna, nao
cantavam o parixara. Se falassem, era somente quando retornavam para suas comunidades.

“Mas nessa época ai eles ndo dangavam, ninguém dangava parichara e nem eles nao falavam a



101

lingua materna. Se eles falavam era quando ia nas férias né, para suas comunidades, mas ai no
internato eles nao falavam. Agora, poderia até falar assim entre eles né, mas assim com os
demais eles ndo falavam e esse internato que tinha nao era s6 dos indigenas nao, era para
branco também. Porque a Idelvania né, os irmaos dela, o Severiano, esse pessoal com o irmao
deles. O nosso relacionamento com esses outros alunos era mais na hora do recreio que a
gente conversava, porque na sala de aula ndo tinha como. Também quando a gente ia para
biblioteca, porque tinha uma biblioteca ai a gente, os alunos da outra turma né, para fazer
pesquisa essas coisas assim. Na biblioteca, ai era onde juntava variedades assim, mas fora isso
s6 na hora do intervalo e também quando havia datas comemorativas, porque festejavam
muitas datas comemorativas na escola e todo mundo tinha que participar. A gente apresentava
mais datas comemorativas, eram né jogral, assim tudo falado, cantado, poesias, poema, essas
coisas assim n¢, a gente j& apresentava. Fazia muito teatro usando os desfechos biblicos, que
era nas aulas de religido. Tinha uma irma que se chamava irma Leonildes, era ela que tomava
conta das meninas. E ela gostava muito de mim, ela me convidava para ir para o internato, ai
eu ia final de semana para l4, eu passava sabado, domingo, que ela ensinava a gente bordar
dia de sabado, aprender a costurar, elas ensinavam a gente a costurar, a talhar a roupa, esse
negocio de corte e costura né. Entdo eu tinha essa ligacdo de convivéncia com as meninas e as
madres”. Esse choque cultural colaborou para que os Macuxi de Sdo Jorge deixassem varias
praticas da sua cultura indigena de lado, esquecidas.

O amooko’ Jodo de Souza lembra que na maloca do Banco, na Maloquinha, dancavam
parixara, principalmente no Natal. Muitas malocas, muita gente do Curicaca, do Barro, do
Taxi, do Sao Jorge, Perdiz e do Banco. Chegavam pintados de tabatinga, com suas flautas de
taboca. Cantavam, dangavam e faziam competicdes de caxiri.

O parixara ficou em desuso, a lingua Macuxi foi sendo substituida gradualmente pela
lingua portuguesa, mas a vida comunal da caga, pesca e a agricultura de subsisténcia
continuava em S3o Jorge. A lingua Macuxi s6 era falada entre os vovOs e vovos da
comunidade. Estes, porém, ndo repassaram, ndo ensinaram seus filhos a falarem o Macuxi. A
unica ko’ko que sé falava na lingua materna com seus familiares era a vovo Cecilia, mae de
Aulinda, que era mae de Maria Creuza. Somente os mais velhos como Lucinda, Domingos,
Geraldo, respondiam na lingua Macuxi. Na vida didria, falavam em portugués. Ou seja,
somente os mais velhos falavam a lingua materna, mas nao repassavam aos seus filhos.

Quando era crianga, nas décadas de 1960, a filha mais velha de Maria Barbosa lembra
que “na comunidade os mais velhos ndo tinham o costume de se chamar, se reunir para dangar

parixara, mas eles acordam muito cedo. Eles faziam muito caxiri né, sempre fazia caxiri, alua,



102

assim ndo faltava ndo. Era de milho, de macaxeira, coisa assim de mandioca € eles acordam
cedo, chamavam tipo, gritavam né. Ai as pessoas vinham mesmo, amanhecia conversando
tomando caxiri ali. Dali ja quando saia preparado para ir para roga, eles trabalhavam muito de
adjunta, se reuniam muito no adjunta. E assim, tem uma coisa que era muito bonita naquela
época assim, que hoje eu vejo né. A diferenca era que tudo era repartido, quando ia cagar,
quando ia pescar sempre mandava um pouquinho 14 para o compadre, para comadre e nao
cobrava nao. Nao dizia, leva esse daqui traz um pedaco, de trocar por farinha ou trocar por
beiju, ndo levava. Hoje mudou muito, tudo mudou”.

Antes da escola chegar a Sdo Jorge, os filhos(as) dos pais desta localidade foram
estudar na missdo dos padres da Consolata, agora chamada missdo Sao José. Nessa missdo,
estudavam meninos e meninas, filhos(as) dos homens brancos com filhos(as) de indigenas,
principalmente Macuxi e Wapichana, filhos(as) dos fazendeiros e criancas orfas. Quem
morava perto da missdo, voltava pra casa e retornava no dia seguinte. E quem morava longe,
tinha que permanecer na escola e s6 podia ir pra casa na época das férias. Tinha alunos das
mais diversas malocas, como do Taxi, da Raposa, da Curicaca, do Barro, do Maturuca do
Limao e etc.

Em tempos distintos estudaram na missdo Sdo José os filhos dos primeiros moradores
de Sdo Jorge: Jodo de Souza, Evaristo Barbosa, Francisco Barbosa dos Santos, Lazaro, Isabel,
Gerocilda de Lima, Atilon Barbosa, Clotilde Barbosa, Terezinha Barbosa, Hitler Ambrosio,
Dilmo de Lima, Maria Nazinha dos Santos Barbosa, Luiz Carlos Barbosa e¢ Marinildes
Barbosa dos Santos.

Os alunos de Sao Jorge iam caminhando para a missdo ou a cavalo, para aqueles que
possuiam. Nao havia outra forma de transporte. Muitos dos nossos vovos € vovos estudaram
na missao dos padres da Consolata. “Quando os alunos surgiam no horizonte a cavalo, os
alunos da missdo falavam: 14 vem o pessoal do Sdo Jorge, lembrou o Macuxi da regido da
Raposa, Alci Fidelis.

Nosso amooko’ Joao de Souza, conta que os Macuxi de Sdo Jorge, criancas e jovens,
também contribuiram na constru¢do da missao Sao José. Severino Barbosa, Sebastido Marajo,
Diogo dos Santos, Jodo de Souza, trabalharam quebrando e carregando pedra do rio Surumu
para ajudar na edificacdo. Jodo conta que carregava tijolos e areia na lata. Assim como
transportavam telhas da beira do lago até a missdo. “Se a pessoa nao desse duas viagens de
areia, ficava sem merenda. Cada aluno tinha que dar dez viagens carregando um tijolo”. Nessa

época era uma crianga que tinha uns 9 anos de idade.



103

A missdo foi construida e durante muitos anos serviu como escola e internato,
atendendo e catequizando muitas criangas € jovens indigenas e nao indigenas em Roraima.

Cansados de verem seus filhos indo caminhando para a escola da missao, no sol ou na
chuva, na década de 1970 os pais pediram ajuda aos missiondrios para que fosse implantada
uma escola em Sado Jorge. Entdo os padres entraram em acordo com os moradores e
solicitaram que construissem um barracdo que passou a servir como escola. Em contrapartida,
eles encaminharam uma professora para dar aula para as criangas e para os pais da
comunidade.

A primeira escola construida era coberta de palha e fechada com tijolo e adobe. Era
uma escola grande. Como nao havia palha na comunidade, os pais tiveram que ir até a maloca
Curicaca, tirar palha. A primeira professora foi a ko’ko Ireunice Barbosa de Souza, filha de
Severino Barbosa e Maria Luiza. Quando tinha nove anos, sua mae faleceu ¢ ela foi enviada
para estudar no internato das irmas da Consolata em Boa Vista. Nas férias, seu pai ia ao seu
encontro em Boa Vista e de 14 retornavam no avido da Forca Aérea Brasileira (FAB), pois
nessa ¢época ndo havia estradas. Durante anos fez esse trajeto, e quando tinha 17 anos,
retornou para sua comunidade.

Quando regressou para Sao Jorge, foi ensinar seus pais, tios, as pessoas mais idosas a
escreverem seus nomes, assinar seus nomes, pois precisavam tirar seus documentos pessoais
como o titulo de eleitor. Como ja estava formada, foi contratada pelos missionarios da
Consolata para ministrar aula na maloca do Cantagalo. L4 foi alfabetizar as criancas Macuxi
na lingua portuguesa. “Tirar o Macuxi para falar o portugués”. Anos depois, foi lecionar na
Maloca do Limao. “ Sentia muita dificuldade, pois as criangas s6 falavam na lingua Macuxi”.

Depois da primeira escola, foi construida uma outra de tabua, que recebeu o nome de
Santo Antonio de Padua. Desta vez, chegou a professora Idelvania Rodrigues, enviada
também pelos padres da Consolata. Ela também havia estudado no internato de Surumu e, por
fim, chegou a escola construida de alvenaria com duas salas de aula, sendo até hoje utilizada
pela comunidade.

No inicio dos anos 1980, aos 78 anos morreu Vovo Lucinda, matriarca da comunidade,
da familia Barbosa. Em Sdo Jorge ainda permaneciam seus filhos: Maria e Severino Barbosa.
Petronilia e Fidelis, ndo moravam mais em S3o Jorge. Com o passar dos anos, nossos
primeiros moradores de Sao Jorge foram: Geraldo, Filismino, Domingos, Severino Ambrosio,
Aluizio, Agda e Lucinda.

E a partir da década de 1980 que entra um novo cenario na vida dos moradores de Sao

Jorge, modificando o modo de se organizar, de conhecer e lutar pelos seus direitos,



104

principalmente, direitos relacionados a terra, educagdo e satde. O acesso a educacdo fica mais
proximo aos filhos dos moradores. Com a escola implementada na comunidade, varios
professores nao indigenas passaram pela escola.

Nas décadas de 1980 até o inicio dos anos 2000, na comunidade houve uma
rotatividade muito grande de professores ndo indigenas. Trazendo uma educag¢do que ndo
condizia com a realidade da comunidade. Se no passado os pais, por algum motivo, nao
repassaram o ensino da lingua materna Macuxi aos seus filhos, os cantos tradicionais como o
parixara, o tukui, no inicio dos anos 2000, o cendrio mudou completamente. Os pais,
preocupados com a forma que o ensino na escola estava tomando, resolveram reivindicar um
professor indigena que falasse a lingua Macuxi. Pois na comunidade ndo havia mais pessoas
que falavam fluentemente o Macuxi. Somente o amooko’ Severino Barbosa, era capaz de se
expressar na lingua materna.

Entdo o sentimento de pertencimento étnico Macuxi, fez com que os pais da
comunidade fossem atras de seus direitos, para que seus filhos pudessem aprender a falar o
Macuxi com ajuda dos professores. O sentimento étnico em dizer Makuusi uri, em que se
reconhece como povo, fez aflorar os seus direitos. Tal reivindicagao se tornou realidade com a
contratacdo do professor Macuxi, Valdericio de Lima, sendo o mesmo batizado na
comunidade com o nome indigena de 7imuru. Ele foi o primeiro professor a trabalhar o
ensino da lingua materna Macuxi na escola.

Aquilo que nossos ancestrais falaram, comecou a se cumprir. Chegou a escola, a
estrada, a energia elétrica, a 4gua encanada, o posto de saude, o fogdo a gis e as casas que
eram cobertas de palhas deram lugar as cobertas por telhas. As casas que eram de adobe,
passaram a ser construidas de alvenaria. Deixamos nossa lingua materna de lado e
priorizamos a lingua portuguesa.

Nesse mesmo periodo, a comunidade comegca a trabalhar seu projeto de gado, para a
retomada da terra, assim como outras comunidades adjacentes. E o periodo que se torna mais
evidente para os moradores a questdo da luta pela terra, pois Sdo Jorge esta localizada na
Terra Indigena Raposa Serra do Sol.

Conforme nossos ancidos, o primeiro projeto de gado chegou através do governador
Getulio Cruz, em meados de 1987/1988, que comprou 37 cabecas de gado da fazenda
Deposito e doou para a comunidade. Contudo, a doagdo do rebanho bovino nao foi bem vista
pelos Missionarios da Consolata, pois diziam que com o gado doado, o fazendeiro podia

tomar nossa terra. A fala dos missionarios refletia a preocupacdo com a ocupagdo da terra



105

pelo gado do invasor, uma vez que desde a década de 1940 os fazendeiros ocuparam as terras
dos Macuxi, que iam do vale do Surumu até a regido das serras.

Com a invasdao das fazendas no territério Macuxi, o gado foi alcan¢ando lugares
longinquos e adentrando nas rocas das malocas, destruindo suas produgdes agricolas e o
fazendeiro comegou a cercar o leito dos rios, dos igarapés para dar acesso ao seu gado. Como
dizem nossos ancides, “ a terra do branco ia até onde o gado pastava”. Sempre que ocorria a
invasdo do gado nas rocas, os indigenas matavam o gado como forma de retaliacdo e
mudavam-se de lugar ou permaneciam em sua maloca, pois acreditavam que aquela terra lhes
pertencia.

A narrativa do senhor Alcides, lideranga indigena e vaqueiro por anos na comunidade
Barro, no trabalho de Gilmara Fernandes Ribeiro, intitulado “Criadores de gado: experiéncia
dos Macuxi com o gado bovino”, vem explicar como a invasdo das fazendas no territdrio

Macuxi foram cercando as comunidades.

[...] era assim né, bem aqui era uma maloca, o fazendeiro passou cerca bem aqui
assim, do outro lado outra fazenda e s6 ficou essa partezinha aqui da comunidade, ai
ndo tinha como a gente criar. Eu disse por que eu vi, eu presenciei varias
comunidades cercadas. Ai ndo tinha como a gente fazer a criagdo, ficamos isolados
mesmo nessa parte né ¢ quando a gente comegou a botar esse projeto, inclusive
comigo aqui no Baixo Cotingo, quando eu era coordenador da regido, ia levando
gado para a comunidade, 150 reses e ai eu fui impedido pelo fazendeiro. Olha vocé
ndo pode levar esse gado para as comunidades, esse gado ¢ dos padres, dos
americanos nao pode levar, sendo vocé vai tomar minha terra. Houve tiro por causa
disso, impedimento muito grande contra a gente, sofrimento grande com a gente,
fazendeiro sim. N@o queria, ndo queria e botava na cabega dos parentes, esse gado ¢
de estrangeiro, vocés ndo podem aceitar esse gado, ai ndo queria, ndo queria. A
gente tinha muita certeza que ndo era do estrangeiro, apenas era uma ajuda que a
gente tinha. A FUNAI do SPI, segundo meus avos que iam 14, eles tinham 30 mil
cabecas de gado ali no Sdo Marcos. S6 que eles nunca doaram para as comunidades,
no tempo do SPI. E ai eles falaram muito, os tuxauas, que era tuxaua antigamente,
nods temas gado, sdo trinta mil cabegas de gado, eles usaram muito esse gado e nunca
doaram esse projeto gado pra nds. Ficou com eles pra 14 mesmo. Ai s6 um
pouquinho que ja tava no final que eles foram doaram essas 36 reses eu acho para as
comunidades. E assim a gente comegou também o gado comegou a produzir,
comegou ja ocupar ele ndo quer saber, onde pde ele (o gado) ele vai andando, ndo
quer saber ndo, vai andando. Onde bota ele ¢ assim [...] (Alcides, 2018, p.38).

O senhor Alcides ¢ oriundo da regido do Baixo Cotingo, no municipio de Normandia.
Durante muitos anos, ele trabalhou como vaqueiro em sua regido e na regido do Surumu. Na
década de 2000, era vaqueiro da fazenda Sao José, pertencente aos Missionarios da Consolata,
em Surumu. Quando saiu da fazenda, pediu ao tuxaua de Sao Jorge, Francisco Barbosa, para
fazer sua casa nas terras que compreendia a comunidade. Em reunido comunitaria foi aceito
para morar, mas até hoje ele participa das reunides e trabalhos comunitdrios da comunidade

do Barro.



106

Em Sao Jorge, ndo havia gado comunitdrio, mas os moradores possuiam animais
domésticos como patos, galinhas, carneiros, cavalos, porcos e¢ outros. Em seu territério, o
gado do fazendeiro e da missdao Sao José, pastavam livremente nos arredores da comunidade,
chegando inclusive a invadir as rogas dos moradores. Do outro lado do rio Surumu, onde
também eram colocadas as rogas dos moradores de Sao Jorge, o gado da fazenda Azul e Belo
Horizonte invadia as rogas. E desta forma, geram os conflitos entre fazendeiros e moradores.
Porém, assim como aconteceu em outras comunidades com a invasdo do gado em nosso
territério, nossos ancides guardam em suas memoérias momentos de violéncia entre a

comunidade e o gado dos fazendeiros.

Em relagdo a diminui¢do da caca e da pesca, devido a invasdo do gado, os Makuxi
aumentaram as proprias criagoes de aves, suinos e, ultimamente, também de gado. A
estas é preciso acrescentar os cavalos que utilizam, normalmente, para viajar. Para se
ter uma ideia precisa sobre a criagdo de animais numa tipica maloca Makuxi
reportamos, a seguir, dados relativos a maloca de Sao Jorge, no rio Surumu. Das
dezessete familias que compdem esta maloca, cinco ndo possuem criagdes, enquanto
as outras conseguem ter um total de 89 cavalos, 82 porcos, 143 ovinos, 11 picotes, 2
patos, 97 galinhas e 20 cabegas-de-gado. Nesta maloca ndo existem criagdes que
pertencam a toda a comunidade. Sdo propriedades particulares de cada familia.
Interessante notar que s6 a familia do tuxaua possui quase todas as variedades
citadas, enquanto as outras possuem, sobretudo, cavalos, porcos e galinhas. (CIDR,
1989, p. 50)

E oportuno destacar que tais situacdes de conflitos também foram narradas pelos
Macuxi da comunidade Santa Rosa, quando tratam da chegada e da invasdo das fazendas de
gado no seu territdrio, trazendo situagdes em que os moradores da maloca do Banco, moradia

de nossos ancestrais, vivenciaram.

Dentre os varios problemas gerados por tal acontecimento vale destacar que
inicialmente os fazendeiros quando ndo utilizavam da forga e do proprio prestigio
que tinham caso exemplificado no depoimento do senhor Eduardo Magalhdes (em:
05.06.2016) que relatou que em meados de 1950 um militar chamado Campos
construiu um cercado passando no meio da area da antiga maloca do Banco, na
regido do Surumu, fato que ele levou os moradores abandonaram o local € migrarem
para a maloca Sao Jorge [...] No caso mais especifico de Orokaima, de uma forma
geral, a chegada das fazendas de gado trouxe inimeros problemas, fato que inclusive
levou estes na época a matarem gado dos fazendeiros (conforme depoimento de
vovo José Peres, ex-tuxaua da maloca Curicaca-28.05.2006). Também muitas foram
as vezes em que os moradores de Orokaima foram ameagados e até acusados
absurdamente de serem estes invasores, fato exemplificado nas palavras de Zilma
Andrade (filha do ex-tuxaua Vitalino Andrade - em: 12.11.2006): "os fazendeiros
falavam que a é4rea era da fazenda (referindo-se A fazenda Milagres que na época
pertencia a Elias Madeira)... Quem era o invasor era o papai porque so ele que era
indio". (Cunha, 2007, p.8)

Cabe salientar que a narrativa contada pelos Macuxi da maloca do Santa Rosa, quando
o senhor Campos, proprietario da fazenda “Cearazinho”, construiu um cercado passando no

meio da 4rea da antiga maloca do Banco, ¢ confirmada pelo neto do Vové Domingos



107

Herminio dos Santos, o senhor Francisco Barbosa dos Santos, hoje com 72 anos. Ele tinha 7
anos e recorda que a cerca construida passava em frente a casa do seu avo.

As relagdes tensas entre os moradores de Sao Jorge e fazendeiros, evidenciam os
conflitos pela posse da terra, como demonstrada na narrativa da ko’ko Maria Lima dos
Santos, sobre um fazendeiro chamado Sind6 Barbosa, que queria comprar a drea da

comunidade Sdo Jorge para a criagdo de gado:

Tinha uma fazenda 14 do outro lado, o nome da fazenda era Barracdo. O nome do
fazendeiro era Sind6. Quando o pessoal morava 14 no Banco (maloca), de primeiro,
eles iam fazer compra ai na casa desse fazendeiro Sindd, ele era do Ceara. Ele tinha
muitas coisas, ai o pessoal comprava dele. Ele ainda ndo tinha visto pra ca pro Sdo
Jorge, ai quando ele veio, t6 dizendo que antes ndo tinha mato, era tudo limpo, s6
lavrado. Ai ele achou bonito aqui no sdo Jorge. Ai ele perguntou do vovo Geraldo:
hem! seu Geraldo, esse campo aqui ndo tem gado? As vezes aparece gado do
fazendeiro. Ja existia Dardra, Niteroi, essas fazendas pra 14, ai de 1a vem o vaqueiro
e leva. Ai ele (fazendeiro) disse assim, Geraldo, ndo sei quantas reses ele ofereceu,
pra dar pro vovo Geraldo (querendo comprar Sdo Jorge), vocé num quer? E se o
senhor comprar pra fazenda, pra onde que eu vou? Esse meu lugar aqui ndo tinha
branco nenhum. Esse S@o Jorge, ¢ meu, todo mundo acha Sao Jorge, bonito. Eu
tenho neto, bisneto, tataraneto, sobrinhos, todos vao ficar aqui. Ai quando morre,
outro vai ficando, vai ficando. O senhor ndo quer gado? Nao. Se eu quiser gado, eu
mesmo compro. Eu mesmo compro. Eu ndo preciso trocar meu lugar pelo gado. Mas
ele ficou doido mesmo disso. Ai veio outro fazendeiro pra comprar Sdo Jorge. O
gado do Sdo Jorge é pesado, vai vender, gado pesado. Veio muita gente querendo
comprar Sdo Jorge. Meu tio (Geraldo) dizia, se ele fosse daqui, pra onde ele ia ficar,
aqui era lugar dele (Narrativa de Maria Creuza, comunidade Sao Jorge, setembro de
2023).

Com a homologacao da Terra Indigena Raposa Serra do Sol, a fazenda Niter6i, ficou
sob a responsabilidade da comunidade do Surumu, enquanto a fazenda Dardra passou para os
dominios da comunidade do Taxi, ambas na regido Surumu.

Sobre a introducao do gado em Sao Jorge, o amooko’ Jodo de Souza, que ja exerceu os
cargos de conselheiro e coordenador do gado quando atuava junto ao CINTER (Conselho
Indigena do Territério de Roraima), e foi tuxaua da comunidade por muitos anos, relembra

importantes momentos dessa época:

Nos tinhamos uma bicicleta que era para fazer as viagens, os trabalhos, eu fui com o
padre pegar a bicicleta para ir ao Canta Galo, mas o padre ndo deixou. Quando foi
4:00 da madrugada eu peguei a minha bicicleta e fui para o Canta Galo, ver como ¢
que estava a confusdo 4. Quando eu cheguei la tinha gente 14, o finado Neto. O
finado neto: ¢ ai seu Manoel derrubaram? Derrubamos p** nenhuma, nido chegou foi
ninguém lad. Rumm ¢ mesmo. Rapaz eu ia trazer um documento pra vocés, mas o
padre sac** ndo deixou. E ai de hoje para frente eu ndo vou trabalhar mais nessa
organizagdo ndo. Isso era em 1987/1988. Eu fui 14 com o padre deixar a chave da
bicicleta, falei para ele padre eu ndo vou mais trabalhar na organizacao, vou sair do
CIR, vou sair do conselho. Ndo, mas porqué? Ja chega. Ai eu sair. Depois que eu
sair, o Amaral saiu, o Quinca Padilha saiu, o pessoal comegaram a sair. Era dificil
aqui pra gente, pra nos, botavam muita dificuldade. Os padres. O padre Jorge, padre
Pedro, o padre Luiz, pra ninguém pegar nada do branco. Se pegasse, eles estdo
dando para tomar nossa area. Quando o Getilio Cruz, deu esse gado pra gente aqui,
vixe Maria foi a maior confusdo. O padre Pedro: vocé pegou gado do governo.
Foram 37 vacas e um reprodutor... Primeiro projeto foi do Gettlio Cruz, governador.



108

Quando nos pegamos o gado o padre ficou bravo: vocé pegou o gado do governo
tuxaua, vocé vai ser preso. Eu disse quem ia ser preso era o padre, ndo eu. Antes ndo
tinha projeto M+, da Funai, nada. Primeiro projeto foi do Getulio Cruz. Ai antes de
eu sair (Cinter) que eu era coordenador, ai eu fiquei para entregar o gado. A briga
tava mais feio ai na Maloquinha, Contdo e Boca da Mata. Ai eu fui entregando o
gado. Fui entregar na Maloquinha, daqui foi eu e o Elivan. Levamos 64 rezes da
missdo, gado M+. Dai eu peguei, nos, eu e o compadre Edmundo, deixar 14 no
Contdo, e depois fomos pra Boca da Mata. Ai quando nds pegamos esse gado aqui
do Getulio Cruz, o padre zangou, ele brigou comigo e a dona Ireu (esposa do senhor
Jodo). Eu disse para ele: padre eu nao vou preso, quem vai ser preso € ele o
governador, eu ndo tenho nada com policia. Fomos buscar o gado aqui mesmo no
depdsito. Ai ele, o Getulio, veio aqui né, fez uma reunido na escola. Veio ele, seu
Peixinho, finado Pedro Vaqueiro, seu Totonho, que era o administrador. Ai ele disse:
Peixinho, tem aonde comprar esse gado, ainda essa semana e da para o Tuxaua aqui.
Af ele disse: tem. Ai no Depdsito tem pra vender. Destar, que era dele do Getulio
Cruz né, a gente ndo ta sabendo da mafia que estavam fazendo com o Z¢ cabrito...o
Z¢ cabrito acabou ficando com ela (fazenda Deposito). O senhor vai 14 e pegar as 37
matrizes e um reprodutor. Noutro dia. “Bandeira”, manda fazer o ferro e amanha
entrego o gado pra vocés. Ai nés fomos 14, foi eu e o compadre Chico. Nos que
recebemos o gado 14 e trouxemos pra cd. Até hoje tem gado ai. Ai quando o padre
soube que nds tinhamos pegado, imediatamente o irmdo Francisco mandou me
chamar. Fui com o compadre Francisco. Compadre, o irm3o mandou mensagem,
chamar. Fui pra 14 (na missdo). Oh! Tuxaua velho, amanha vem aqui pegar gado do
projeto M+. E, t4 bom. Traz vaqueiro pra levar. Fizemos uma reunido. Tao dando
projeto pra noés. Vamos receber? Vamos. Fizemos um curral 14, e estd ai até hoje.
Recebemos 51 rezes, M+. Da Funai nunca pegamos. Mas teve gente que pegou, o
Canta Galo era pra ta rico de gado. Nos repassamos 5 ciclos para o Canta Galo,
acabaram com tudo. Mas ainda tem gado. (Jodo de Souza, setembro de 2024).

O projeto M+, mais conhecido como “Uma vaca para o indio”, foi criado em 1980,
apoiado pela Igreja Catdlica, com o objetivo de desenvolver economicamente as comunidades
indigenas, ocupar a terra e retomar o seu territorio, pois desde as primeiras décadas do século
XX, as fazendas foram invadindo as areas das malocas Macuxi que compreendem a regiao do
Surumu até a regido das Serras.

Segundo Cavalcante (2010, p.72), o projeto do gado consiste em proporcionar as
comunidades indigenas, no primeiro momento, sob a forma de empréstimo, a aquisi¢ao de 50
vacas e 02 reprodutores, e depois em um segundo momento, em carater definitivo, a produgao
bovina excedente do numero oficial recebido. Apds cinco anos, a comunidade beneficiada
teria que repassar o rebanho para outra comunidade indicada pelo Conselho Regional, de
acordo com os critérios de selecdo. Por sua vez, a comunidade que recebe o projeto se
compromete em sua manuten¢do através dos cuidados como gado, construcdo de currais,
vacinas e reproducao.

Com o projeto de gado inserido nas comunidades, os tuxauas puderam se organizar
melhor na luta pela terra, pois o gado passava a ocupar as terras das comunidades. Se no
passado o gado era sinonimo de “maldi¢do” nas comunidades, trazendo enormes prejuizos e
sofrimento, agora ¢ sindnimo de auto sustentabilidade e resisténcia. Junto a isso, durante esse

periodo, as liderancas fortaleceram o movimento indigena em Roraima na busca pela



109

demarcacdo, homologa¢do e da retomada de suas terras, principalmente da Terra indigena
Raposa Serra do Sol, fato consolidado na década do ano 2000. A primeira comunidade a
receber o projeto “Uma vaca para o indio”, foi a maloca do Maturuca, localizada na regiao
das Serras, hoje municipio de Uiramuta.

Da década de 1980 até o ano de 2014, a comunidade Sao Jorge recebeu 3 repasses de
gado do projeto M +, hoje totalizando mais de 500 cabegas de gado. Nossos moradores t€m
muito orgulho da criacdo bovina, sendo um projeto deixado por nossos primeiros tuxauas, um
projeto que sempre deu certo na comunidade e atualmente o rebanho fica no “Retiro
comunitario vové Lucinda”, nome dado a antiga fazenda Depdsito. Como diz o vovo Jodo,
“em Sao Jorge n6s ndo criamos gado, ¢ ele que nos cria”.

Contudo, no inicio do século XXI, a vida social pouco se altera. Os pais e filhos da
comunidade continuam trabalhando nas rogas, nas fazendas, principalmente na fazenda
Deposito. Ou realizando trabalhos esporadicos na vila Surumu. Outros fazem o caminho da
retomada, regressando para a comunidade.

Quando chegou o tempo da modernidade, com a televisdo, o aparelho celular, os
carros € motos na comunidade, foi o tempo que gradativamente vamos perdendo os nossos
guardides de Sao Jorge, filhos de Geraldo e Lucinda. Maria, Fidelis, Petronilia, Bertuliano e
por fim o nosso ultimo amooko’, Severino Barbosa.

Atualmente Sdo Jorge tem como tuxaua o senhor Francisco Barbosa dos Santos, neto
de Geraldo e Lucinda. Se no passado, nossos ancestrais pagaram para ter direito a terra, Anna
Pata, hoje temos a nossa terra demarcada e homologada. Temos nosso territorio protegido e
ocupado. Fizemos a retomada do nosso territorio ancestral.

A comunidade permanece com uma populagdo de aproximadamente 150 pessoas e
dezoito familias, descendentes dos primeiros moradores. Sempre houve essa rotatividade de
pessoas. As vezes a populagio aumenta e depois vdo para outras localidades.

Hoje hd muitos jovens que sairam para cursar uma faculdade na cidade de Boa Vista.
Muitos j& se formaram e voltaram para trabalhar na comunidade. Outros sairam em busca de
emprego. Mas, o territorio Macuxi de Sao Jorge, com seus locais misteriosos, chamados pela
universidade de sitios arqueologicos e suas pantonkon continuam protegidos por seus
guardides. Desta vez, protegido por seus netos, bisnetos e tataranetos. E assim a vida segue

até os dias atuais.

Figura Sitio arqueoldgico Pedra da Raposa- comunidade Sdo Jorge



Fonte: fotografia de alunos da Escola Estadual Indigena Santo Antonio de Padua, 2006.




111

6 CONCEPCAO, ELABORACAO E SUGESTOES DE APLICACAO DO PRODUTO

Desde minha aprovacdo no Mestrado Profissional em Ensino de
Historia-Prothistoria eu ja tinha em mente realizar algum trabalho focado para o
fortalecimento da identidade indigena em espago escolar. A proposta de inicio era
produzir uma cartilha com meus alunos do 4* ano na Escola Estadual Indigena Tuxaua
Luiz Cadete. Mas, no decorrer das discussdes na academia, pude conhecer varios
autores que escrevem, debatem e lutam pela causa indigena e resolvi dar um olhar
especial para minha comunidade Sao Jorge. Percebi que existiam fatos importantes
sobre a memoria, identidade e ancestralidade do meu povo Macuxi que poderiam ser
trabalhados e escritos na futura dissertagdo. Nao somente sobre meu povo, mas um
pouco sobre a trajetéria do presente autor na ressignificacdo de sua identidade
indigena. A partir dessa nova visdo, foco o trabalho para os alunos da escola estadual
indigena Santo Antonio de Padua, na comunidade indigena Sao Jorge, localizada na

Terra Indigena Raposa Serra do Sol, a 208 km da capital Boa Vista.



112

O produto da dissertagdo foi a elaboragdo de um livro didatico com histérias Macuxi,
produzido através de textos e ilustragdes, elaborados a partir das vivéncias na comunidade
Sao Jorge, das historias narradas por membros da comunidade, trazendo a oralidade na
composicdo do livro. As pantonkon de nossos ancestrais revelam sua visio de mundo. E
importante salientar a participagdo do autor nesta producdo, colaborando com a escrita de
fatos de sua histdria de vida, evidenciando o seu pertencimento étnico.

DEFINICAO LIVRO DIDATICO

O livro didatico ¢, em primeiro lugar, o portador dos saberes escolares, um dos componentes
explicitos da cultura escolar. De modo geral o livro didatico ¢ a transcrigdo do que era
ensinado, ou que deveria ser ensinado, em cada momento da historia da escolarizagdo.
(Dossié Contextos de recepcao e interpretacio dos manuais escolares * Hist. Educ. 20 (50)

* Sep-Dec 2016, Kazumi Munakata, Pontificia Universidade Catolica de Sao Paulo, Brasil).
)

Para Bittencourt ...Os livros didaticos, como sempre tenho apresentado, sao um
importante instrumento para
que o conhecimento sobre Historia, ou qualquer outra disciplina, seja apresentado e, em
principio, assimilado pelos alunos nas salas de aula. Tem sido, ao longo da nossa historia
educacional, o material didatico mais utilizado nas salas de aula e os professores sdo bastante
dependentes deles para as suas praticas educativas.
Os livros didaticos de Historia local poderiam ser significativos nesta introdug¢do, uma vez
que os povos indigenas sdo muitos e com histdrias antigas e de contato muito variadas por
todas as regides brasileiras, mas estes livros ndo foram e nem tém sido muito produzidos e

consumidos por uma série de razdes — dentre elas as de interesse econdmico.

O livro didatico ¢ destinado aos alunos do ensino fundamental II e aos professores da
Escola Estadual indigena Santo Antonio de Padua, mas também ficara disponivel aos
moradores desta localidade para que conhe¢gam um pouco das historias escritas sobre o seu
povo. Assim, os alunos e os moradores de Sao Jorge, poderdo perceber como ¢é possivel usar o
livro didatico no fortalecimento da identidade Macuxi. Esta produgdao ¢ uma forma de
fortalecimento da cultura indigena Macuxi, pois com a constru¢do do livro, possibilitara que
outros professores possam utilizé-lo, organizando para ensinar historia indigena em escolas

indigenas e ndo indigenas de Roraima.



113

Pensando na forma que os livros didaticos trazem seus conteudos, aqui me reporto aos
livros de historia, com temas ou imagens totalmente descontextualizadas de nos. A elaboragao
do livro didatico inclui sobretudo as pantonkon/histérias (sobre o territoério, os sitios
arqueoldgicos, origem da comunidade e etc) dos Macuxi da Terra indigena Raposa Serra do
Sol, da comunidade indigena Sao Jorge.

Ao mesmo tempo, no livro, narro minha trajetoria de vida, desde a minha saida (minha
familia) da comunidade, passando por varias localidades como garimpos na Venezuela, a vida
dificil na cidade de Boa Vista, vivéncias nas comunidades indigenas Malacacheta, Canauanim
e Tabalascada, com o povo Wapichana, na regido Serra da Lua e por fim o (re)encontro, o
retorno para minha comunidade, atuando como professor nas séries iniciais do ensino
fundamental I e ensino fundamental II na Escola Estadual Indigena Santo Antonio de Padua,
na comunidade Sao Jorge.

O presente trabalho me faz repensar sobre a invisibilidade do indigena no livro
didatico adotado nas escolas indigenas e ndo indigenas, que ainda nos traz informagdes
insuficientes, estereotipadas sobre os povos indigenas no Brasil.

Esse processo da escrita tem seu valor € sua importancia para conhecermos um pouco
das nossas historias locais contadas através dos livros. Fago essa andlise da escrita, mas
consciente que a oralidade ao longo dos anos vem dando conta da transmissdo dessas
historias. Neste sentido, o processo da escrita envolve mais a inclusdo no ensino de Historia
na minha comunidade ou em outras comunidades e até na capital Boa Vista, como também
nos outros municipios do estado de Roraima que possuem uma populagdo Macuxi urbana e
que merecem ter suas histérias consideradas nas escolas.

Desta forma, ressalto que as historias que ouvi sobre meu povo indigena, as historias
que eu conto sobre meu povo, tem um significado, um valor importante, tanto que seguem na
memoria e na oralidade. Isto significa dizer que minha contribuicdo ¢, para além disso, pois
pretendemos continuar contando oralmente, continuar ouvindo e agora também escrever.

Jan Vansiva (2010) apud Gil (2019 p.156), colabora quando defende que a
oralidade é uma atitude diante da realidade, e ndo a auséncia da habilidade de saber escrever.
Pois segundo ele, as sociedades orais sdo as que melhor preservam a capacidade de
compreensdo de seu passado, por meio da memoria coletiva. Ou seja, retomar as memorias
ancestrais contribui para compreender o presente e projetar o futuro.

Neste sentido, acredito que escrever, construir um livro sobre os principais momentos
da memoria ancestral do meu povo, contribui para o fortalecimento da identidade Macuxi em

Sao Jorge. Nao somente para compreender o passado do meu povo, mas para contribuir no



114

presente e no futuro. Apesar dos nossos ancides, fundadores de nossa comunidade ja terem
partido para outra vida, a memoria ainda esta viva na oralidade de seus descendentes.

Neste sentido, ressalto a importancia de se trabalhar o ensino de historia na escola da
comunidade, levando em considera¢do o narrado no passado pelos nossos ancestrais e as
historias do tempo presente. Desta forma, penso que a escola indigena a partir da concepgao
da escrita também tem esse papel fundamental de produgdo, de guardid da memoria e da
histéria do nosso povo Macuxi.

Por isso, foi elaborado um livro didatico com historias que ainda estdo presentes na
memoria dos moradores, enfatizando os principais acontecimentos da comunidade, a invasao
do territorio, as relagdes com outras comunidades indigenas, o espaco e sua proximidade com
a natureza e o contato com o homem branco.

Ao longo de 19 anos, minha experiéncia com a educacao escolar indigena, permite-me
dizer que trabalhar a temadtica indigena, o ensino de Historia nas escolas indigenas ¢
desafiador, devido a varios fatores como os que ja foram aqui mencionados.

Deste modo, compartilho o entendimento de Circe Bittencourt (2023, p. 2), quando
afirma que “O ensino de Histdéria nas escolas indigenas tem sido uma tarefa complexa e
sempre desafiante para todas as comunidades indigenas brasileiras, incluindo as escolas
urbanas de varios grupos”.

Para trabalhar o ensino de Historia nas escolas indigenas a autora considera importante

destacar alguns aspectos:

Assim, um primeiro aspecto a considerar sobre o ensino de Historia nas escolas
indigenas ¢ o de situar-se, cada comunidade, neste momento presente em uma teia
de relagdes entre presente-passado-futuro.

Sempre tenho considerado fundamental a reflexdo inicial sobre as relagdes de tempo
e espago de cada comunidade para o ensino escolar (construido sobre outra logica
temporal e espacial nos curriculos nacionais). Temos, neste aspecto, de considerar a
importancia do estudo escolar envolver a historia da comunidade pelas suas proprias
origens — as da ancestralidade do povo, pelas narrativas dos mais velhos, dos xamas
[...] (Bittencourt, 2023, p. 2).

Diante do exposto, pretende-se que os professores possam aplicar o produto para os
alunos e a comunidade. Como citado anteriormente, devido a escola ser de pequeno porte e
ndo ter uma estrutura adequada para a apresentacdo dos trabalhos, pode ser utilizado o
malocdo comunitario para expor as producdes. Sendo assim, o produto elaborado sera
apresentado a comunidade sob a orientagdo do professor, destacando a importancia do texto,
do produto para a comunidade escolar e geral.

Trabalhar a tematica indigena sempre foi um tema desafiador, sobretudo quando

queremos falar sobre a questdo da identidade, o ensino nas escolas indigenas ou a luta pela



115

terra, que sdo temas importantes a serem debatidos quando se vive em uma comunidade
indigena. Atualmente a negacdo da identidade ¢ visivel quando questionado a alguns jovens
em nossas escolas e comunidades. O sentimento de pertencimento étnico parece distante da
realidade que sonhamos.

Durante minha experiéncia enquanto professor na Escola Estadual Indigena Santo
Antonio de Padua e pesquisador na regido Surumu, me deparei com varios questionamentos
sobre a negacao da identidade. Alguns alunos sentiam vergonha em falar que eram indigenas,
outros me perguntavam para que servia o estudo da lingua materna na sua vida. Por outro
lado, muitos se sentiam orgulhosos em se declarar como indigena, entdo percebi que havia um
conflito de ideias nos jovens da escola e da comunidade.

Para compreendermos um pouco desta “negacao” na comunidade Sdo Jorge, temos
que voltar 60, 70 anos atras e saber que a primeira escola para os moradores desta localidade
foi na antiga Missdo Catolica Sdo Jos¢, distante 7 km da comunidade e a escola dos
americanos, conhecida como Betel, na margem direita do rio Surumu. Ambas eram
escola/internato, a primeira administrada por monges Beneditinos e, posteriormente, pelos
missionarios do Instituto da Consolata e a segunda, administrada pelos missionarios da
Baptist Mid-Missions. A Missdo Catoélica Sao José, atendia criangas indigenas e ndo
indigenas. A escola denominada Padre José de Anchieta, que funcionava dentro da missdo, foi
criada em 1950. Nos relatos de meus primos, que hoje tém 70 anos e estudaram na antiga
missdo, dizem que as aulas eram rigidas e que eram proibidos de falar e cantar na lingua
materna Macuxi. Eram castigados pelos padres com puxdes de orelha ou até mesmo
agredidos.

Para Silva (2019. p. 30), que realizou uma de suas etapas de pesquisa de doutorado na
comunidade Sao Jorge, refletindo sobre a constru¢ao dos sentidos sobre Makunaima por meio

de uma analise comparativa, conclui:

A convivéncia com os religiosos catélicos ocasionou algumas mudangas nas praticas
culturais e na identidade étnica original. Nesse periodo, os indios foram inibidos de
falarem a lingua nativa e de realizarem os rituais da pajelanca, porque ndo condiziam
com os principios religiosos dos missionarios. Com isso, os indios absorveram nio
s0 a cultura do outro, mas a lingua, os costumes, as tradi¢des e as crengas.

No ano de sua criagdo, até o ano de 1982, a escola funcionou no prédio da antiga
Missao Sao José. E em janeiro de 1983, foi transferida para um prédio proprio na antiga Vila

Pereira Surumu, hoje comunidade indigena do Barro.



116

Nessa regido, ja na década de 1940, comegaram as primeiras incursdes de garimpeiros
na Terra Indigena Raposa Serra do Sol, assim como as instalagdes das primeiras fazendas na

regido Surumu.

Historicamente, foi no comego do século XX que os garimpeiros comegaram a
invadir as areas indigenas do norte. Tratavam-se de simples individuos ou de
pequenos grupos que deslocavam-se de outras partes do pais e que aqui chegavam
com a ilusdo da riqueza facil. Surumu (a atual Vila Pereira), em area Makuxi, era o
lugar de encontro mais importante. Ali, os indios eram “contratados” como
carregadores e, posteriormente, como bragais nos locais de garimpagem. (Centro de
Informagdo Diocese de Roraima, 1990, p.11)

Com a ajuda dos missiondrios da missdo Sao José, na década de 1970, a escola chegou
a comunidade Sao Jorge, com o ensino Mobral, com o objetivo de ensinar os membros da
comunidade a escrever para assinar os seus nomes € retirar os seus documentos pessoais. De
1979 até o ano 2000 a escola foi administrada por professores indigenas e ndo indigenas. E,
nesse periodo, ndo havia nenhuma preocupag¢do com o ensino da lingua Macuxi ou com o
ensino diferenciado da educagdo escolar indigena, o ensino ofertado era somente o que
envolvia o conhecimento chamado de universal.

Desta forma, ¢ importante destacar que as experiéncias com a educacdo escolar no
territorio Macuxi, data do inicio do século XX com os monges beneditinos, na incipiente
missdo catdlica, como evidenciou Koch-Griinberg, durante sua passagem no vale do Rio

Branco. De acordo com o etndlogo a escola era assim composta:

A sede da missdo consiste em algumas construgdes térreas e provisorias, com
paredes de pau-a-pique e telhados em parte de palha de palmeira, em parte de folha
canelada. Compreendem a capela, as celas dos padres e irmaos, a sala de aula, que
também serve de refeitdrio, a cozinha, a despensa e outros recintos pequenos. [...]
Numa casa conjugada, vizinha de um alpendre para guardar ferramentas e tébuas,
fica o dormitério dos, até agora, oito alunos, que pertencem a diferentes tribos, e
uma camara escura confortavelmente mobiliada. (Koch-Grunberg, 2006, p.133)

De um modo geral, foi somente na década de 1960 que algumas comunidades
indigenas, principalmente Macuxi e Wapichanas, passaram a ter escolas, sendo inicialmente
administradas pela nova ordem religiosa da igreja catolica, os missionarios do instituto da
Consolata. Ja na década seguinte, o governo do antigo Territorio Federal de Roraima assumiu
a responsabilidade do ensino, criando varias escolas em comunidades indigenas,
principalmente naquela época, escola de 1° grau. Contudo, as escolas nas comunidades
produziram um efeito negativo na cultura indigena, pois o ensino ndo condizia com a
realidade das comunidades, o que nos leva a crer que a escola contribuiu, em dado momento,

para a negacao da cultura indigena.



117

A escola vem quebrar violentamente estes costumes, introduzindo a maneira branca
de ensinar. Assim, meninos que nunca foram acostumados a ficar horas sentados,
tém que acostumar-se a tempos e ritmos completamente estranhos a vida dos outros
indios. (Centro de Informacdo Diocese de Roraima, 1990, p.23)

Penso que o processo de colonizacdo na regido, também contribuiu significativamente
para o desaparecimento ou esquecimento da lingua Macuxi na comunidade Sao Jorge, ou seja,
esse contato interracial com missiondrios, fazendeiros e garimpeiros mudou a forma de
pensar, de agir dos nossos primeiros moradores, o que se fez sentir no pensamento de seus
filhos e netos no decorrer dos anos. Mas penso que o aprender a falar o portugués, também foi

uma forma de ndo ser enganado e proteger-se da sociedade envolvente.

Nos anos cinqiienta, a lingua makuxi comecou a sofrer uma série de ataques por
parte da sociedade envolvente. Passou a ser chamada de “giria”, termo cuja acepgdo
estava carregada de significacdo negativa. “Falar giria ndo presta” pode ser
considerada o slogan deste ataque que envolveu o governo local, através da
Secretaria de Educagdo, a igreja e orgdos de assisténcia aos indios. (Centro de
Informagdo Diocese de Roraima, 1989, p.45-46)

Aos nossos pais, que foram alunos na escola/internato, nao lhes foi ensinado a
importancia do uso da lingua materna Macuxi em espaco escolar, pelo contrario, lhes foi
negado o direito de falar a sua propria lingua, de cantar nos seus rituais. Para os missionarios
e fazendeiros a lingua Macuxi era uma giria. Entdo, “Falar giria ndo presta”, “Falar giria ¢
feio”, isso era muito comum de ser ouvido por nos indigenas na regiao Surumu. Isso nos
trazia um sentimento de inferioridade, de coisa ruim. Quando faldvamos com nossos ancides
sobre a importancia da lingua Macuxi, eles se referiam a ela como giria.

Silveira (2016, p.19), destaca que os povos indigenas do Brasil passaram por inimeras

transformagdes, mas apesar de tudo mantém suas identidades.

Os diversos povos indigenas que habitam hoje o pais passaram por transformagoes
culturais, como todos os povos do mundo. Muitas dessas transformagdes tiveram a
marca da extrema violéncia, da subjugagdo e do desrespeito vivenciados a partir da
chegada dos invasores europeus. E apesar disto, passados séculos, continuam
afirmando as suas identidades étnicas, construidas e reconstruidas nas diversas vezes
em que sentiram necessidade.

Na década de 2000, os pais dos alunos preocupados com ensino dos seus filhos e
principalmente por nao haver no seu quadro de professores o profissional de lingua Macuxi,
para ensinar os seus filhos a falar e escrever a lingua materna, comegaram a reivindicar da
secretaria de educagdo o professor de lingua materna para atuar na escola. No ano de 2005
chega o primeiro professor para trabalhar a disciplina de lingua Macuxi. Durante nossas
reunides comunitarias ou de pais e mestres, muitos sentiam-se orgulhosos em receber o
professor, o elogiavam, pois viam em casa seus filhos lendo as primeiras palavras em Macuxi,

cada um tendo um nome em Macuxi, cantando e dancando o parixara, pois segundo eles,



118

estavam perdendo a lingua materna, a cultura, ndo sabiam ler e nem falar. O tinico Macuxi
falante da comunidade era o senhor Severino Barbosa, que faleceu em setembro de 2023.

Hoje, podemos afirmar que a escola na comunidade tem um papel muito importante no
fortalecimento da cultura dos alunos. A partir dai, percebe-se que houve uma grande mudanga
no pensamento dos jovens, na comunidade quanto a questdo da identidade. Se no passado os
seus pais foram obrigados a esquecer a lingua materna por diversos fatores, hoje os jovens
procuram valorizar o seu pertencimento étnico, através das dangas, dos cantos e defendendo o
seu territorio.

Luciano (2006, p.38) destaca que “Ser indio passou de uma generalidade social para
uma expressao sociocultural importante no pais. Ser indio transformou-se em sinénimo de
orgulho identitario”. Fruto, principalmente do movimento indigena local e nacional. A partir
do movimento indigena organizado, pudemos reivindicar a educagdo escolar indigena, a satide
e as demarcacdes de nossas terras indigenas. Pode-se dizer que hoje trabalham nas escolas
somente professores indigenas, umas das grandes reivindica¢des dos tuxauas na década de
1990. Mas isso nao significa dizer que esta tudo bem, ainda temos muitos desafios, pois assim
como existem estudantes que negam a sua identidade, também ha professor que nao se
identifica como indigena, apesar de ter comprovado com algum documento sua etnia para
atuar em uma escola indigena.

O problema central desta pesquisa foi saber como trabalhar o fortalecimento da
identidade indigena através do ensino de historia Macuxi. Para isso foi elaborado um livro
como apoio pedagdgico aos professores e alunos de Sdo Jorge. Pois entendo que contar a
historia de como surgiu a comunidade, seus fundadores, como chegaram a esse local, porque a
comunidade recebeu este nome ou ainda contar a historia dos nomes dos lagos que existem
neste territorio, va fortalecer seus lagos de pertencimento €tnico com seus ancestrais e
compreender que passado, presente e futuro estdo interligados.

Neste sentido, Tiago Hakiy, trabalhando o conceito de ancestralidade, enfatiza que o
Brasil precisa se conhecer levando em consideracdo a importancia dos povos indigenas na

formagao do povo brasileiro.

O Brasil necessita se conhecer, ¢ impossivel pensar em nossa historia sem levar em
consideracao os povos aqui existentes, sem louvar a ancestralidade presente no canto
dos passaros e nas brisas do passado. Por isso, e muito mais, devemos encontrar
mecanismos para a manutenc¢ao da cultura indigena, primordial para o surgimento da
nacao brasileira. (Hakiy apud Dorrico, 2018, p. 37)



119

Desta forma, as narrativas contadas por indigenas Macuxi da comunidade indigena
Sao Jorge, das experiéncias na docéncia do autor em diferentes escolas do estado de Roraima
e em pesquisas de obras referentes ao pretenso trabalho, foram o norte desta pesquisa.

As obras de Bittencourt foram de fundamental importincia para a pesquisa, pois nos
deram uma ideia de como os povos indigenas ficaram esquecidos, invisiveis ou estereotipados
nos livros didaticos.

Como destaca Bittencourt (2013. p. 104-105), “O livro didatico era o responsavel
exclusivo das falsas representagdes sobre os povos indigenas”. Ou seja, nos livros temos uma
visdo muito limitada dos povos indigenas.

Para Bittencourt (1994, p. 107), “os povos indigenas ficaram a margem da historia do
Brasil, embora, paradoxalmente, sempre estivessem presentes na programacgao curricular de
ensino de Historia”. E a autora continua refor¢ando que um dos principais colaboradores para
isso foi o uso dos livros didaticos na escola.

Abordando o conceito de Ensino de Historia, Bittencourt (2008, p.59) traz uma
importante contribuicdo no que concerne a conteudos ¢ métodos de ensino de historia. A
autora ressalta que a Histéria, enquanto disciplina escolar, possui uma longa historia,
permeada de conflitos e controvérsias na elaboragdo de seus contetidos e métodos. De acordo
com Bittencourt (2008), o ensino de historia sempre esteve presente nas escolas elementares
ou escolas primarias brasileiras, variando, no entanto, de importancia no periodo que vai do
século XIX ao atual.

Circe Bittencourt ¢ referéncia a todos que se debrugam a pensar o campo do Ensino de
Histoéria, ao longo de sua carreira sua pauta gira em torno do ensino nas escolas indigenas no
contexto amazdnico, pois atuou muito tempo com os povos Terena, de Mato Grosso do Sul e
com os Timbira da regido junto ao Tocantins (Maranhao e Tocantins atual).

Bittencourt (1994, p.111), ja enfatizava a forma do ensino de Historia para as
populacdes indigenas. Para essa populacdo especifica, ressalta que pensar a construgdo de
conteudos de Histdria envolve trés aspectos. A necessidade de se refletir sobre a historia local
ou de grupo, sobre a historia do conjunto dos grupos indigenas e sobre a historia dos brancos
que deve abranger, por seu lado, a historia dos contatos e relacdes entre indios e brancos e da
historia ocidental crista.

Desta forma, trabalhar o ensino de historia para as populagdes indigenas torna-se
também um tema desafiador. Pois, as historias dos povos indigenas sempre foram repassadas
através da oralidade, e apenas a pouco tempo vimos obras de autores indigenas publicadas,

através de um longo periodo com o dominio da escrita.



120

O presente trabalho, com a histdria oral, colabora para dar mais visibilidade ao povo
Macuxi, através da escrita, da oralidade dos que ainda permanecem vivos. E deixar registrado,
a historia para nossas futuras geragoes.

Para Alberti (2003), a narrativa ¢ a base da historia oral, pois o entrevistado transforma
o que foi vivenciado em linguagem, selecionando e organizando os acontecimentos de acordo

com determinado sentido.

7 CONSIDERACOES FINAIS

Com a passagem dos nossos ancidos para a outra vida, se ndés nao registramos suas
histérias, fica tudo na memoria de quem partiu. Alguns pesquisadores ndo indigenas
registraram alguns fatos da nossa comunidade, das historias locais, mas somente para fins
académicos, para obten¢do de titulos e para melhorar sua condigdo financeira. E socialmente,
culturalmente o que deixaram para nossos moradores? Hoje fiz essa pesquisa através da
escrita dos que compartilham conosco pela oralidade, nas falas dos que ainda permanecem
vivos, para deixar registrado, a historia do meu povo as nossas futuras geragoes.

A pesquisa teve relevancia, pois trabalhou a memoria e a ancestralidade de um povo
indigena, envolveu personagens de povos diferentes na elaboragdo da historia, demonstrando
desta forma que somos povos com histéria significativa e especifica, € que somos capazes de
contribuir intelectualmente com a universidade e com a sociedade.

Podemos dizer que a pesquisa contribuiu expressivamente com as escolas e

comunidades indigenas de Roraima e até nacionalmente.



121

REFERENCIAS

ALBERTI, Verena. ANPUH — XXII Simpésio Nacional de Historia — Jodo Pessoa, 2003.
Narrativas na Historia Oral. (CPDOC-FGV)

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. A histéria das popula¢des indigenas na escola:
memorias e esquecimentos. In: PEREIRA, Amilcar Araujo: MONTEIRO, Ana Maria (
Orgs.). Ensino de historias afro-brasileiras. Rio de Janeiro: Pallas, 2013. p. 101-132

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. O ensino de Histéria para populacdes indigenas.
Brasilia, ano 14, n. 63, jul./set. 1994

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. Entrevista parte do projeto A Escuta de
Intelectuais Mulheres e suas contribuicées para o campo do Ensino De Historia,
realizado durante a disciplina Historia do Ensino de Historia, UFRR-2023.

BRANDAO, Ruth Silviano. A vida escrita. Rio de Janeiro: 7Letras, 2006.

CAVALCANTE, Moura. Ronalson. Projeto do gado. “Uma vaca para o indio”: Processo
historico, organizagdo e luta pelo territorio, Roraima- 1980-2009. Revista Textos Debates,
Boa Vista, n. 18, p.251-268, jan/jun 2010.

CIDR — Centro de Informacdo Diocese de Roraima. Indios de Roraima — Makuxi,
Taurepang, Ingariké, Wapixana. Cole¢do Historico-antropoldgica no 1. Boa Vista, RR,
1989. 106p.

CIDR — Centro de Informagio Diocese de Roraima. Indios e Brancos em Roraima. Colegio
Historico-antropoldgica no 2. Boa Vista, RR, 1990. 85p.

DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco, CORREIA, Heloisa Helena Siqueira;
DANNER, Fernando (Orgs.) Literatura indigena brasileira contemporinea: criagao,



122

critica e recepcio [recurso eletronico] / Julie Dorrico; Leno Francisco Danner; Heloisa
Helena Siqueira Correia; Fernando Danner (Orgs.) -- Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018.

FERREIRA, Marieta de Moraes; OLIVEIRA, Margarida Maria Dias de. Dicionario de
ensino de historia. Rio de Janeiro: FGV Editora,

FIOROTTI, Devair Anténio e Silva, Teréncio Luiz. Panton pia’: Eremukon do
circum-Roraima. Cantores Manaaka e Yauyo. 1. ed. Rio de Janeiro: Museu do Indio, 2018.

GOMES, Dhiogo Rezende. Meé Ixujarénh - Auséncia, Presenca e Busca: O Ensino de
Histéoria na Escola Indigena Tekator do Povo Panhi — Apinajé.Dissertacio Mestrado
Profissional em Ensino de Histdria. Araguaina, TO: Universidade Federal do Tocantins, 2016.

GIL, Carmem Zeli de Vargas. Memodria. INFERREIRA ,Marieta de Moraes; OLIVEIRA,
Margarida Maria Dias de. Diciondrio de ensino de histéria. Rio de Janeiro: FGV Editora,
2019. pp. 156-159.

HALL, Stuart. Da Diaspora: identidades e media¢des culturais. Belo Horizonte: UFMG,
2003.

HAKIY, Tiago. Literatura indigena — a voz da ancestralidade. In DORRICO, Julie;
DANNER, Leno Francisco, CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; DANNER, Fernando
(Orgs). Literatura Indigena Brasileira Contemporanea: Criagdo, Critica e Recepc¢do. Porto
Alegre, RS: Editora Fi, pp. 37, 2018.

KAMBEBA, Mircia Wayna. Literatura indigena: da oralidade a memoria escrita.
InDORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco, CORREIA, Heloisa Helena Siqueira;
DANNER, Fernando (Orgs). Literatura Indigena Brasileira Contemporanea: Criacdo, Critica e
Recepgdo. Porto Alegre, RS: Editora Fi, pp. 39, 2018.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. Ailton Krenak. — 1* ed. — Sdo Paulo : Companhia das
letras. 2022.

KOCH-GRUNBER,Teodor. Do Roraima ao Orinoco, v.1: observacoes de uma viagem pelo
norte do Brasil e pela Venezuela durante os anos de 1911 a 1913 / Teodor Koch-Grunber;
tradugao Cristina Alberts-Franco. — Sao Paulo: Editora UNESP 2006.

LAKATOS, EVA MARIA. Fundamentos de metodologia cientifica / Marina de Andrade
Marconi, Eva Maria Lakatos. — 8. ed. — Sdo Paulo: Atlas, 2017.

LUCIANO, Gersem dos Santos. O Indio Brasileiro: o que vocé precisa saber sobre os
povos indigenas no Brasil de hoje — Brasilia: Ministério da educagdo, Secretaria de
Educagao Continuada, Alfabetizagdo e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006.

MEYER, Dom Alcuino. Nota sobre a Missao Beneditina do rio Branco, elaborado por Meyer,
arquivo mosteiro de Sdo Bento- RJ.

MUNDURUKU, Daniel. Literatura indigena: da oralidade a memoria escrita. In
DORRICO, Julie; DANNER, Leno Francisco, CORREIA, Heloisa Helena Siqueira;



123

DANNER, Fernando (Orgs). Literatura Indigena Brasileira Contemporanea: Criagao, Critica e
Recepgao. Porto Alegre, RS: Editora Fi, pp. 81, 2018.

MUNDURUKU, Daniel. COHN, Sérgio (orgs). Rio de Janeiro: Azougue Editorial, 2017.
(Colegao Tembetd).

MUNDURUKU, Daniel. Literatura Indigena e as novas tecnologias da memoria. Revista do
laboratorio de Linguagens. LEETRA. Universidade Federal de Sao Carlos, Volume 01, N°1,
2012.

PEREIRA, Zineide Sarmento. Atores indigenas no debate da Raposa Serra do Sol /
Zineide Sarmento Pereira. — Ponta Grossa - PR: Atena, 2023.

REPETTO, Maxim. Movimentos indigenas e conflitos territoriais no estado de
Roraima/Maxim Repetto. Boa Vista: editora da UFRR, 2008.

SILVA, Matilde da. Rev. Igarapé, Porto Velho (RO), v.14, n.2, p. 60-75, 2021

SANTILLI, Paulo. Fronteiras da Republica : Historia e politica entre os Macuxi no vale
do rio Branco. 1994. Sao Paulo.

SANTILLI, Paulo. Pemongon Pata: territério Macuxi, rotas de conflito / Paulo Santilli. —
Sao Paulo: editora Unespe, 2001.

SILVEIRA, Thais Elisa da Silva da. Identidades in(visiveis): indigenas no contexto urbano
e o0 ensino de histéria na regiio metropolitana do Rio de Janeiro / Thais Elisa da Silva da
Silveira. Dissertagio (Mestrado Profissional em rede nacional PROFHISTORIA) —
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Faculdade de Formacao de Professores. 2016.

SILVA, Maria Georgina dos Santos Pinho e. Iperu U'komanto: formas e sentido no mito
Makunaima / Maria Georgina dos Santos Pinho e Silva — 2019 152 f. Tese (Doutorado em
Linguistica e Lingua Portuguesa) — Universidade Estadual Paulista "Julio de Mesquita
Filho", Faculdade de Ciéncias e Letras (Campus Araraquara)

SILVA, Sandra Rodrigues e. Um Rio, uma Ponte, uma Cisao: Comunidades Indigenas
Surumu e Barro, Roraima, Brasil. Dissertacao de mestrado. Universidade Federal de Roraima,
Programa de Pos-graduagdo em Antropologia Social. Boa Vista-RR, 2018.

ARTIGO: VIOLENCIA CONTRA OS POVOS INDIGENAS E A IGREJA CATOLICA EM RORAIMA:

ENTRE A DITADURA E A DEMOCRACIA



