
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO STRICTO SENSU EM ENSINO DE 

HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

MARCUS VINICIUS ROCHA VIEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

MEU BAIRRO, MINHA ÁFRICA: 

Pedagogia decolonial, educação antirracista e ressignificação da história em Oswaldo 

Cruz (Rio de Janeiro - RJ) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Niterói 

2024 



 

 

 

 

MARCUS VINICIUS ROCHA VIEIRA 

 

 

 

 

 

MEU BAIRRO, MINHA ÁFRICA: 

Pedagogia decolonial, educação antirracista e ressignificação da história em Oswaldo 

Cruz (Rio de Janeiro - RJ) 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em História da Universidade Federal 

Fluminense, como parte dos requisitos para obtenção 

do grau de Mestre em Ensino de História. 

Nível: Mestrado. 

Área de concentração: Saberes Históricos em 

Diferentes Espaços de Memória. 

 

 

 

 

 

Orientadora: Profª Drª Lívia Nascimento Monteiro 

 

 

 

 

 

Niterói 

2024 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica automática - SDC/BCG 

Gerada com informações fornecidas pelo autor 

Bibliotecário responsável: Debora do Nascimento - CRB7/6368 

V657m Vieira, Marcus Vinicius Rocha 
Meu Bairro, Minha África: Pedagogia Decolonial, Educação 

Antirracista e Ressignificação da História em Oswaldo Cruz 

(Rio de Janeiro/RJ) / Marcus Vinicius Rocha Vieira; Lívia 

Nascimento Monteiro, orientadora. Niterói, 2024. 

180 f.: il. 
 

Dissertação (mestrado profissional) - Universidade 

Federal  Fluminense, Instituto de História, Niterói, 2024. 

 

1. Ensino de História. 2. Educação Antirracista. 3. 

Pedagogia Decolonial. 4. História Local. 5. Produção 

intelectual. I. Monteiro, Lívia Nascimento, orientadora. II. 

Universidade Federal Fluminense. Instituto de História. III. 

Título. 

CDD - XXX 



 

 

MARCUS VINICIUS ROCHA VIEIRA  

 

 

MEU BAIRRO, MINHA ÁFRICA: 

Pedagogia decolonial, educação antirracista e ressignificação da história em Oswaldo 

Cruz (Rio de Janeiro - RJ) 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação 

em História da Universidade Federal Fluminense, como 

parte dos requisitos para obtenção do grau de Mestre em 

Ensino de História. 

Nível: Mestrado. 

Área de concentração: Saberes Históricos em Diferentes 

Espaços de Memória. 

 

Aprovada em 26 de março de 2024. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_______________________________________________________ 

Profa. Dra. Lívia Nascimento Monteiro (Orientadora) 

Universidade Federal Fluminense 

 

_____________________________________________________ 

Profa. Dra. Iamara da Silva Viana  

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

 

_______________________________________________________ 

Profa. Dra. Larissa Moreira Viana 

Universidade Federal Fluminense 

 

_____________________________________________________ 

Profa. Dra. Patrícia Teixeira de Sá (Suplente) 

Universidade Federal Fluminense  

 

Niterói 

2024 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À Luz que ilumina cidadãos que lutam por um mundo mais justo e igualitário. Iluminar 

sempre é o lema do Sol e o lema que me orienta, como dizia Maiakovski. Aos meus pais que 

sempre acreditaram na Educação como caminho para a evolução da minha vida: Dona Nelma 

e seu Ledir. Aos familiares e amigos que me acompanharam nessa jornada, em especial 

Edvandro, Luana, Tathiana, Maria Clara, Milena, André e Paloma. Obrigado pela paciência, 

pelas dicas, sugestões e compreensões. 

Meu agradecimento especial à minha orientadora Lívia Nascimento pela parceria e pela 

belíssima orientação. Com sua humildade e sabedoria, passo a acreditar mais ainda numa 

universidade parceira da sociedade.  

Estendo meus agradecimentos à professora Martha Abreu, uma das minhas referências 

da graduação. Tive o prazer de tê-la na minha banca de qualificação. Por motivos de saúde, ela 

não pôde participar da defesa. Contudo, suas colaborações foram essenciais para que eu pudesse 

lapidar a pesquisa. 

Agradeço também à professora Marina Mello da UNIFESP pelas sugestões 

apresentadas no II Congresso Nacional do ProfHistória. Suas contribuições amadureceram 

minha pesquisa e ampliaram minha visão sobre a descolonização. 

Às professoras Iamara Viana e Larissa Viana que enriqueceram minha banca. Obrigado 

pelos ensinamentos e pelas sugestões. Cada palavra foi fundamental para o resultado obtido. 

Meu agradecimento especial ao parceiro Elias José, do Agbara Dudu, e à Ana Paula 

Simões, da Gerência de Educação da 5ª Coordenadoria de Educação da Secretaria Municipal 

de Educação. Vocês foram fundamentais para que esse trabalho ganhasse uma dimensão 

extraordinária e pudesse ultrapassar os muros da escola, num diálogo com o bairro que não 

ficou apenas sugerido nas linhas do debate teórico.  

Por fim, agradeço à comunidade escolar, em especial aos professores que colaboraram 

com essa pesquisa/ prática pedagógica. À equipe gestora, Cláudia Alves e Felipe de Menezes, 

que sempre me deu autonomia e viabilizou tudo aquilo que um dia parecia impossível. Aos 

moradores de Oswaldo Cruz que dialogaram com a escola e aos estudantes que me ensinaram 

com sua vivência e me tornaram mais humano.  

Dedico este trabalho a todos que nas suas práticas diárias me serviram de referência para 

que eu pudesse mostrar minha evolução como ser humano através dessa dissertação.  

É para fazer justiça ao povo que sou educador, servidor público e hoje volto a fazer 

pesquisa!  



 

 

RESUMO 

 

A dissertação a seguir apresenta uma experiência pedagógica decolonial e antirracista 

desenvolvida na Escola Municipal José Emygdio de Oliveira, situada no bairro de Oswaldo 

Cruz, na cidade do Rio de Janeiro, como parte do mestrado profissional em Ensino de História 

da Universidade Federal Fluminense (UFF). Partimos dos estudos promovidos pelo grupo 

transdisciplinar Modernidade/Colonialidade para problematizar conceitos como história local, 

patrimônio, memória, processos identitários e experiência, promovendo diálogos dos 

estudantes com diferentes gerações e com o patrimônio local, a fim de ressignificar espaços e 

narrativas colonizadoras e, assim, fortalecer identidades a partir das memórias compartilhadas 

pela comunidade escolar. A partir dessas ações, os resultados obtidos se materializaram na 

produção de acervo e na elaboração de um Espaço de Pertencimento dentro da unidade escolar, 

promovendo um giro descolonizador que se diferenciou dos diagnósticos iniciais que 

retratavam estudantes que limitavam ou apagavam as histórias das populações afro-brasileiras. 

Trata-se de um Espaço em permanente (re)construção, produzido pelos estudantes e 

protagonizado pelas suas histórias e raízes africanas representadas na Portela, no quilombo 

urbano Agbara Dudu e na Feira das Yabás – três territórios negros do bairro. Numa perspectiva 

decolonial, apostou-se na história local para aproximar o alunado da realidade enfrentada 

diariamente, ofertando sentido ao ensino e ao aprendizado de História e, consequentemente, 

potencializando as legislações antirracistas da Educação Básica (10.639 de 2003 e 11.645 de 

2008).  

 

Palavras-chave: educação antirracista; patrimônios locais; ProfHistória.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

The following dissertation presents a decolonial and anti-racist pedagogical experience 

developed at the José Emygdio de Oliveira Municipal School, located in the Oswaldo Cruz 

neighborhood, in the city of Rio de Janeiro, as part of the professional master's degree in History 

Teaching at the Universidade Federal Fluminense (UFF) . We start from studies promoted by 

the transdisciplinary group Modernity/Coloniality to problematize concepts such as local 

history, heritage, memory, identity processes and experience, promoting student dialogues with 

different generations and with local heritage, in order to give new meaning to colonizing spaces 

and narratives and, thus, , strengthen identities based on memories shared by the school 

community. From these actions, the results obtained materialized in the production of a 

collection and the creation of a Space of Belonging within the school unit, promoting a 

decolonizing turn that differed from the initial diagnoses that portrayed students who limited or 

erased the stories of Afro-Brazilian populations. Brazilians. It is a space in permanent 

(re)construction, produced by students and led by their African stories and roots represented in 

Portela, in the urban quilombo Agbara Dudu and in Feira das Yabás – three black territories in 

the neighborhood. From a decolonial perspective, local history was invested in to bring students 

closer to the reality they face on a daily basis, offering meaning to the teaching and learning of 

History and, consequently, enhancing anti-racist legislation in Basic Education (10,639 in 2003 

and 11,645 in 2008). 

 

Keywords: anti-racist education; local heritage; ProfHistory. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

Introdução – Eu vou para Oswaldo Cruz, eu vou: o embarque rumo ao antirracismo .......... 8 

1 Onde se canta o samba o ano inteiro: os desafios curriculares e a história local como 

ferrovia de possibilidades para uma educação antirracista ........................................... 20 

1.1 A escola, os problemas tradicionais e os desafios atuais ................................................ 20 

1.2 O ensino de história e as tendências democráticas ........................................................ 24 

1.3 Por uma educação antirracista e descolonizadora ........................................................ 26 

1.4 A história local como potente ferramenta para a lei nº 10.639/03 ................................... 28 

1.5 Por uma outra história local: o diálogo entre a África e Oswaldo Cruz .......................... 34 

2 Da conversa nasce a luz: o recorte espacial e o confronto com a malha colonial ......... 40 

2.1 Caminhos iniciais para uma educação decolonial antirracista ...................................... 40 

2.2 O desembarque da decolonialidade na estação Oswaldo Cruz........................................ 43 

2.3  O confronto com as ruínas da colonialidade ............................................................... 58 

3 Terra de grandes artistas, subúrbio de grandes sambistas: giro decolonial e o 

desembarque que ressignifica ........................................................................................... 68 

3.1 O diálogo entre gerações, a batalha das memórias e a reapropriação do patrimônio ........ 68 

3.2 Ressignificar: histórias outras a partir da experiência do estudante ............................... 82 

3.3 O diálogo interdisciplinar em diferentes espaços de memória ........................................ 86 

3.4 O acesso à informação a partir do cinema: a democratização a partir do diálogo da 

decolonialidade com a história pública ............................................................................. 97 

3.5 O antirracismo e a história local no diálogo entre os segmentos escolares .................... 103 

3.6 A produção horizontal do espaço de pertencimento .................................................... 114 

Considerações finais ................................................................................................................... 138 

Referências .................................................................................................................................. 140 

Anexo ........................................................................................................................................... 146 

O espaço de pertencimento: portifólio do produto .................................................................. 147 

 



8 

 

Introdução – Eu vou para Oswaldo Cruz, eu vou: o embarque rumo ao antirracismo 

 
Eu vou para Oswaldo Cruz, 

Eu vou! 

Quilombo do Samba. 

                                                                    Pra Oswaldo Cruz (Edinho Oliveira e Odê Amin José)   

 

Grada Kilomba, intelectual negra nascida em Lisboa, apontou seu espanto com a 

glorificação da colonização iniciada nos séculos XV e XVI que ainda está presente em Portugal. 

No livro Memórias da Plantação (2019), a autora compara o imaginário português sobre o 

colonialismo com o tratamento ofertado ao Nazismo na Alemanha. Segundo ela, o país ibérico 

espantosamente ainda trata com heroísmo o processo que provocou o genocídio dos povos 

originários e o sequestro de populações africanas, enquanto a sociedade alemã demonstra maior 

maturidade sobre o processo histórico que provocou a Segunda Grande Guerra. Diante dessa 

espantosa constatação, também podemos afirmar que esse processo de banalização da 

colonização e das suas heranças heroicizadas fazem parte da rotina das áreas que foram 

colonizadas, como no Brasil e  nos países do continente africano. Sendo assim, uma ampla 

“descolonização” se torna necessária porque a colonialidade sobreviveu aos processos 

emancipatórios e abolicionistas na América e na África: ainda respiramos o ar da colonização 

em cada passo que damos diariamente.  

Hélia Santos (2005) cita uma série de autores africanos que evidenciam a violência do 

processo colonizador na África até os dias atuais, ampliando referenciais teóricos para que 

possamos entender a agressão colonial e o seu persistente imaginário que naturaliza a 

subalternização e a inferiorização. Valentin-Yves Mundibe, Eduardo Mondlane e Amilcar 

Cabral são alguns dos nomes citados pela autora.  

O filósofo congolês Valentin-Yves Mundibe afirma que a ideia que temos de África e 

da própria história africana é uma construção ocidental. Em The Idea of África, ele reconta as 

histórias europeias sobre a região, destacando as imagens e narrativas estereotipadas sobre o 

continente. O autor aponta o caráter fictício de uma bibliografia eurocêntrica e universal, muitas 

vezes tomada como científica. Baseando-se na obra de Robert Burton, The Anatomy of 

Melancholy, ele ilustra como o discurso ocidental foi inventando a África com mitos e utopias. 

O filósofo traz uma reflexão sobre a influência da arte africana sobre a Europa, porém taxada 

de primitiva no desenvolvimento da arte de modernistas europeus. Mundibe também apresenta 

a trajetória do aniquilamento de memórias e conhecimentos locais, baseado na realidade do 

Congo, mostrando que esses processos de branqueamento não ocorrem apenas na Europa, mas 

também na própria África (SANTOS, 2005). No Brasil, podemos afirmar que pouco se conhece 



9 

 

das histórias afro-brasileiros, muito menos dos africanos em solo africano. Assim, qualquer 

movimento na sociedade para tratar do assunto acaba reproduzindo visões generalizadoras 

sobre uma África supostamente atrasada.  

Eduardo Mondlane em Lutar por Moçambique (1995) aponta que as escolas para 

africanos naquele território eram difusoras do idioma e da cultura portuguesa. As disciplinas 

História e Geografia africanas foram ignoradas, tendo como matéria principal a Língua 

Portuguesa, Geografia das descobertas e conquistas portuguesas, moral cristã, trabalhos 

manuais e agricultura. O autor africano denuncia a política de conversão, cuja educação 

cumpria um papel central, sendo implementada como uma educação para as massas, centrada 

em valores judaico-cristãos como a família e a responsabilidade cívica (SANTOS, 2005). Não 

parece diferente nas outras colônias portuguesas. No Brasil, as disciplinas humanas ocupam 

papel secundário, priorizando a língua oficial que é produto do processo colonizador. Privilegia-

se as narrativas europeias sobre os episódios históricos, o que permite apenas um protagonismo 

branco, baseado em referenciais teóricos europeus e “norte-descendentes”.  A escola, de 

maneira geral, é estruturada sobre os valores coloniais cristãos, mesmo que o Estado seja 

constitucionalmente laico.  

A própria unidade escolar pode ser um agente da descolonização. Amilcar Cabral, 

“pensador guerrilheiro” com destaque em Cabo Verde e Guiné, aponta que a cultura popular 

pode ser uma arma contra a dominação colonial. Em A Cultura e o combate pela Independência 

defende um investimento em escolas e educação como meio de emancipação anti-colonial e 

afirmação nacional (SANTOS, 2005). Isso só reforça a proposta que temos sobre a presente 

dissertação: acreditar na comunidade escolar como agente descolonizador que pode servir de 

referência para “protagonismos outros” de diversas localidades do Brasil.  

Não basta “falar sobre”, é preciso um diálogo intercultural que se propõe emancipatório 

dentro da escola, que considera e inclui o “outro” nos mais variados processos de construção 

do saber histórico. Trata-se de um campo espinhoso e conflituoso, mas necessário no propósito 

de conscientização de que as diferenças não são um problema, mas sim uma virtude.  

Sou um homem branco, professor de História formado em 2008 numa universidade 

federal que era predominantemente branca, com um currículo que referenciava intelectuais 

europeus, numa organização temporal que focava a Europa como condutora da humanidade. 

Ao ingressar na Secretaria Municipal do Rio de Janeiro como professor de Ensino Fundamental 

II em 2013, encontro um alunado predominantemente negro que limita a história africana e 

afro-brasileira ao processo escravagista. Trata-se de um cenário que marca a cidade que tem a 

segunda maior população negra do Brasil, detentora de uma das maiores redes públicas do 



10 

 

mundo. Kilomba (2019) afirma que a conscientização coletiva é uma ação de responsabilização: 

todos os cidadãos assumem papel primordial, inclusive os brancos. “Nesse sentido, em vez da 

clássica pergunta moral ‘eu sou racista?’ e esperar uma resposta confortável, o sujeito branco 

deveria se perguntar: ‘como eu posso desmantelar meu próprio racismo?’ Tal pergunta já inicia 

esse processo” (Kilomba, 2019, p. 46).  

Sendo assim, o papel de um professor branco não pode ser de omissão: deve aprender 

com aqueles que têm lugar de fala1 e ofertar seu privilégio para uma escuta atenta de vozes que 

sempre foram ativas, mas subalternizadas pelo ego eurocêntrico e colonizador. Não estou 

isolado nesse desafio: boa parte dos professores foram formados em universidades brancas na 

sua composição e no seu referencial teórico e hoje precisam enfrentar o desafio de colocar em 

prática, sem folclorização e intensificação de visões estereotipadas, as legislações que reparam 

a exclusão das histórias dos povos negros e originários. O sistema de cotas nas universidades2 

e as leis que obrigam o ensino das histórias e culturas africanas, afro-brasileiras e indígenas3 

são avanços que precisam ser fomentados, tendo em vista que se chocam diariamente com uma 

sociedade sustentada por pilares cimentados pelo patriarcado colonial, perceptíveis em cada 

suspiro que damos diariamente. Nesse contexto, um professor que não tem lugar de fala pode 

ofertar seu lugar de escuta nesse processo de protagonismo dos povos historicamente 

minorizados. 

Nessa ação, deve-se dialogar cada vez mais com referenciais que propõem “outros 

saberes”. Para isso proponho não apenas apresentar um referencial teórico alternativo ao que 

costumamos utilizar rotineiramente na Academia, mas também me pautar no protagonismo de 

mulheres negras que no chão da escola da vida me ensinam diariamente. Foram elas que me 

conscientizaram sobre a importância de uma educação antirracista, junto à demanda dos alunos 

por democracia e cidadania, expressões ausentes quando não se conhece a própria história. 

 
1 O conceito se tornou conhecido depois que a filósofa Djamila Ribeiro lançou o livro “O Que É Lugar de Fala?”. 

Para ela, lugar de fala se refere à discussão de poder a partir da localização de um indivíduo dentro da estrutura 

social. É a forma como cada pessoa se posiciona e debate questões a partir do seu lugar social. O objetivo é trazer 

pluralidade aos debates, permitindo que grupos historicamente subalternizados possam pautar discussões e 

contribuir para a quebra de um discurso oficial promovido por uma sociedade padronizada como branca, patriarcal, 

cisgênero e heterossexual. O debate se constrói permitindo que todas as experiências sejam consideradas, mas o 

enfoque maior em quem é pertencente ao local social de tal opressão traz um enriquecimento ao debate. Disponível 

em: https://www.dicasdemulher.com.br/lugar-de-fala/. Acesso em: 26 jul. 2023.  
2 Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012: atendendo a reivindicações de movimentos sociais, o Estado teve de criar 

leis específicas para estabelecer ações afirmativas para ingresso de grupos historicamente minorizados no Ensino 

Superior como parte das ações necessárias para combater o racismo estrutural no Brasil. Apesar da legislação 

federal, algumas universidades já estabeleciam sistema parecido a partir de leis  regulamentadas na esfera estadual, 

como a Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Diponível em:  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm. Acesso em: 26 jul. 2023.  
3  Leis nº 10. 639 de 2003 e 11.645 de 2008, que tornaram obrigatórios os ensinos de histórias e culturas africanas, 

afro-brasileiras e indígenas nas escolas brasileiras. 



11 

 

Nesse caminhar antes do mestrado e da sistematização dessa minha pesquisa, meus referenciais 

práticos são mulheres negras que pautam o início dessa dissertação. Como professor de História 

e consciente do meu lugar nesse processo de dinamização curricular, pauto minha prática 

pedagógica na fomentação dos protagonismos locais simbolizados por estudantes, 

principalmente mulheres negras, que em diálogo com outras gerações, nos ajudam a pensar na 

história local como potente ferramenta para o fortalecimento de identidades e para a redução da 

evasão escolar.  

Apesar dos avanços legais promovidos pelas lutas dos movimentos sociais, a revoltante 

história do sequestro de milhares de pessoas em África ainda é abordada numa perspectiva de 

objetificação da população escravizada. Trata-se de seres humanos que não podiam carregar 

bens materiais, mas traziam histórias que construíram e ainda sobrevivem como ato de 

resistência. É a partir dessa perspectiva, que precisamos mudar nossas abordagens diárias, seja 

na imprensa, na sala de aula, nos museus, nas ruas e em outros espaços. 

 

A viagem era longa, e muitas vezes, demandava tempos de espera em armazéns e 

fortalezas. No caminho desde a escravização até a chegada ao Novo Mundo, os cativos 

foram criando significados a partir da sua herança imaterial e constituindo novas 

realidades culturais (...). Criaram, construíram e transformaram o continente, por sua 

própria iniciativa ou em resposta às relações de poder que com eles eram estabelecidas 

(LIMA, 2018, p. 103). 

        

Torna-se necessário uma abordagem que não silencia diante da escravização, mas que 

possa permitir que esse episódio não apresente suas vítimas como objetos ou personagens que 

figuram uma história narrada pela opressão europeia. A África começa bem antes dos navios 

escravagistas e sua história pelo mundo pode ser pautada por referenciais não clássicos, mas 

igualmente importantes, em diálogo temporal e espacial que desafia a mecânica cronológica do 

eurocentrismo ou do nortecentrismo. 

“Como resultado da desconstrução desse silêncio, terão que ser ouvidas as vozes que 

(in)surgem e que nem sempre (quase nunca) virão no formato de um discurso academicamente 

enquadrado” (LIMA, 2018, p. 105). O caminho que escolhi como professor de História de uma 

escola localizada numa região com fortes raízes africanas foi propor um diálogo com o bairro 

de Oswaldo Cruz, subúrbio carioca. Entende-se aqui uma visão ampliada de patrimônio, 

facilitando o diálogo com pessoas mais experientes e com espaços “outros”: quilombo Urbano 

Agbara Dudu, Portela, Feira das Yabás, entre outros locais que guardam memórias capazes de 

ressignificarmos o patrimônio local não musealizado e recontarmos a história dentro de uma 

perspectiva decolonial, onde os grupos historicamente subalternizados assumem o 



12 

 

protagonismo dessas histórias “outras” através de produções colaborativas, cuja relevância é o 

legado que ficará, em permanente construção, para a comunidade escolar.  

Mas antes de chegar na prática pedagógica e no debate teórico sobre história local, 

memória e patrimônio através do caminho da decolonialidade, cabe retomar o assunto já 

iniciado sobre o que chamo de quadro prático: falo de quem me serviu de inspiração para uma 

pedagogia antirracista ao longo da minha trajetória docente. São mulheres negras brasileiras 

que admiro pelas letras e mulheres negras amigas que agradeço ao universo por ter colocado 

no meu caminho. Peço licença para homenageá-las e, assim, ampliar referenciais que 

descolonizam o saber há muito tempo.  

 Sobre o encantamento das letras, acredito que muitas mulheres negras construíram 

pontes para que hoje eu somasse à construção de uma educação antirracista. Cito brevemente 

aprendizados que tive na adolescência ou na fase adulta com textos escritos antes mesmo da 

chamada corrente “decolonial”. Poderia passar a dissertação toda falando delas, mas 

brevemente mencionarei Lélia Gonzales e Beatriz Nascimento.  

Lélia Gonzales nasceu em Belo Horizonte (1935). Foi uma ativista e intelectual negra, 

denunciou o racismo e o sexismo como formas de violência que subalternizam as mulheres 

negras. Ela me revelou o quanto é necessário “descolonizar” e o quanto já “descolonizamos” 

diariamente, sem muitas vezes notarmos. Apesar do idioma ser nossa maior herança da 

colonização, o “pretoguês” nada mais é “do que marca da africanização do português falado no 

Brasil” (GONZALEZ, 1984, p. 70). O vocabulário e o ritmo das línguas africanas trazidas para 

a América são encontrados na nossa expressão diária, apesar de não identificada devido à ação 

agressiva da colonialidade. Ao propor a categoria de amefricanidade, Lélia Gonzalez evidencia 

a presença africana na construção cultural da América, destacando complexas expressões de 

resistência. Através dela atentei para o perigo do racismo disfarçado, típico das sociedades de 

origem latina, que equivale ao que é chamado de democracia racial.  

 

É engraçado quando eles gozam a gente quando a gente diz framengo. Chamam a 

gente de ignorante dizendo que a gente fala errado. E de repente ignoram que a 

presença desse R no lugar do L, nada mais é que a marca linguística de um idioma 

africano, no qual o L inexiste. Afinal, quem que é ignorante? Ao mesmo tempo, acham 

o maior barato a fala dita brasileira, que corta os erres dos infinitivos verbais, que 

condensa você em cê, o está em tá e por aí afora. Não sacam que tão falando pretoguês 

(GONZALEZ, 1984, p. 238) 

 

Beatriz Nascimento denunciou a visão que o mundo ocidental procurou transmitir da 

África como um continente isolado e bizarro, que só teve história a partir da chegada dos 

europeus. Ela também revelou a diversidade do continente que até hoje é homogeneizado pelo 



13 

 

rótulo típico do preconceito. Como toda mulher negra, a autora é a expressão das diferentes 

manifestações de caráter linguístico, religioso, artístico. Enfim, várias Áfricas em África, em 

uma mulher. Beatriz Nascimento foi historiadora, professora da UFRJ e militante do 

movimento negro. Nasceu em Aracaju (1942), foi assassinada em 1995 pelo companheiro de 

uma amiga. Morreu lutando contra o machismo, mas sua luta é imortal.  

Beatriz Nascimento, assim como Grada Kilomba, escancara a ação do cidadão branco 

na proliferação do racismo e oferta campo para a discussão do papel que ele precisa 

desempenhar. Beatriz fala do exemplo de um professor branco de Geografia que marcou 

negativamente o seu período escolar, convergindo com Lélia Gonzalez na cilada da 

miscinegação como expressão da igualdade. Não cabe ao ser humano branco apontar a resposta 

para a mudança, afinal a solução está na própria experiência de vida e no legado deixado pelas 

populações africanas e afro-brasileiras. Cabe-nos, enquanto educadores dentro de uma estrutura 

ainda altamente hierarquizada, somar nessa construção.  

 

É preciso mostrar ao negro a verdade histórica, dando-lhe oportunidade de tomar 

conhecimento da sua própria força. Ele precisa saber que pode dominar, pode 

organizar uma sociedade e fazê-la vitoriosa. Se ele vai usar essa força para dominar 

os outros ou simplesmente libertar-se, afirmar-se, é problema dele. O importante 

inicialmente, é recuperar a consciência de sua força, sentir-se potente. Ou seja, que o 

negro não é sinônimo de vencido (NASCIMENTO, 2018, p. 101). 

 

Sobre referenciais práticos que me inspiram diariamente, cito as mulheres negras Sandra 

Coleman, Júlia Dutra e Jaqueline Azambuja, minhas amigas de longa data. Sandra Coleman é 

mestra em Estudos Profissionais com concentração em Educação Cultural pela Universidade 

do Estado de Nova Iorque. Foi minha vizinha em São Gonçalo, região metropolitana do Rio de 

Janeiro, por mais de vinte anos. Hoje mora nos Estados Unidos. Sempre que ela vem ao Brasil, 

a convido para contar um pouco da sua trajetória para as minhas turmas das escolas públicas. 

Ousou ao levar uma exposição sobre mulheres negras brasileiras para dentro da Universidade 

do Estado de Nova Iorque. A sua exposição serviu de base para o seu livro Mulheres Negras 

Brasileiras: Presença e Poder. Nele, Sandra é organizadora de uma série de depoimentos de 

mulheres negras sobre suas experiências de vida. Entre os relatos de racismo cotidiano sofrido 

por essas mulheres, destaco um presente na exposição e no livro:  

 

Ouvir a palavra escravidão na escola me causava arrepios. Eu não gostava de ouvir 

falar de escravos. Eu tinha 10 anos de idade e sabia que aquelas pessoas eram parte 

de mim. Eu era a única negra na sala de aula e aquelas pessoas negras acorrentadas se 

pareciam somente comigo. Seria diferente se a professora soubesse contar a história 

como ela verdadeiramente foi. Ela não diria “escravos”, diria “escravizados”. 

Também, ao invés de senhores, ela poderia dizer “escravizadores”. Essas pequenas 



14 

 

mudanças ajudariam a aliviar o meu coração. Eu saberia que não sou descendente de 

escravos e sim de africanos que foram cruelmente escravizados. E que a parte da 

história africana escravizada é muito pequena perto da história milenar de África, 

berço da humanidade (MULHERES, 2020 apud COLEMAN, 2020, p. 28).4 

 

Mônica Lima, ao pesquisar o Cais do Valongo5 na região central da cidade do Rio de 

Janeiro, acredita que a narrativa histórica seja uma estrutura temporal proposital, uma escolha 

política, que utiliza procedimentos de seleção e pode produzir esquecimento e silêncio. Sendo 

assim, não poucas vezes critica-se a ênfase da escravidão quando falamos sobre a história dos 

africanos e seus descendentes no Brasil. A autora utiliza Paul Recouer6 para compreender o 

conceito de narrativa histórica:  

 

Nessa perspectiva, a narrativa histórica –como estrutura temporal que organiza a 

dispersão de nossas experiências –é intensamente mobilizada nas políticas de 

identidade e de diferença por meio de dispositivos variados que acionam memórias, 

produzem silêncios, lembranças e esquecimentos.  Nos processos de identificação, 

passados   são   escolhidos, registrados, arquivados, reativados, transmitidos   para 

reatualizar tradições inventadas e comunidades nacionais imaginadas. Nesse mesmo 

movimento, um outro no tempo e no espaço é produzido, seja como exemplo a ser 

seguido, seja como meta a ser atingida –ou seja até mesmo como um antagônico das 

identidades narrativas que se quer reafirmar.  Seguir seus traços, trazê-lo para o 

presente, transformá-lo   em   objeto   de   investigação   ou   do   ensino   são   ações 

recorrentes das práticas profissionais de pesquisadores e professores de História 

(GABRIEL apud LIMA, 2018, p. 101). 

 

Outro referencial prático é a Júlia Dutra, atriz e professora de Artes da Prefeitura do Rio 

de Janeiro, idealizadora da Casa Amarela em Marechal Hermes: um espaço afrocentrado, como 

ela costuma se referir. Nesse espaço, ela estende para fora dos muros da escola aquilo que ela 

costuma fazer com seus alunos em sala de aula: práticas educativas que revertem o 

protagonismo, promovendo manifestações culturais afro-brasileiras, como o samba de raiz, 

ijexá, maracatu, entre outros. Conheci a Júlia na escola que trabalho em Oswaldo Cruz. Tive o 

prazer de tê-la como colega de trabalho durante cerca de dois anos. Seu trabalho me fez repensar 

o meu posicionamento enquanto professor de História, em diálogo constante com a 

interdisciplinaridade.  

 
4 Depoimento anônimo presente em COLEMAN, Sandra (org). Mulheres negras brasileiras: presença e poder. 

Curitiba: CRV, 2020.  
5 O Cais do Valongo, localizado no Rio de Janeiro (RJ), passou a integrar Lista do Patrimônio Mundial da 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO), em 1º de março de 2017. Foi 

o principal porto de entrada de africanos escravizados no Brasil e na América. Para saber mais, ver: 

http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/1605. Acesso em: 18 abr. 2023.  
6 Para o autor, narrar é atribuir sentido a nossa experiência no tempo. Cf. RICOEUR, Paul. Tempo e Narrativa. 

Campinas: Papirus, 1997. 



15 

 

 Por fim, me refiro ao trabalho da professora Jaqueline Azambuja, professora de 

Ciências da rede municipal do Rio de Janeiro. Nessa rede de referencial prático que tive antes 

do mestrado, ela me apresentou o valor de trazer a história local para dentro de sala de aula, 

numa perspectiva de narrativas que apresentam o protagonismo daqueles que até então estão 

fora do foco da mídia e dos currículos tradicionais. Sempre estimulou com seus alunos a 

importância do potencial científico de mulheres negras locais, provando também que o diálogo 

interdisciplinar é um caminho essencial dentro de uma perspectiva decolonial.  

Com essas três mulheres aprendi que a causa antirracista precisa ser rotineiramente 

trabalhada durante o ano letivo nas escolas. E é sobre essa prática que me deparo com a pesquisa 

do mestrado, em busca de referenciais teóricos que sistematizam aquilo que essas mulheres 

fazem e aquilo que humildemente pretendo contribuir como homem branco.  

O protagonismo dos anônimos viabilizado pela Sandra, as “outras Áfricas” da Júlia e o 

sentido ao currículo promovido pela Jaqueline ao trazer a rotina do estudante para a centralidade 

das discussões são pilares para um projeto que pretende potencializar a lei nº 10.639 de 2003, 

que determinou a obrigatoriedade da história e da cultura da África, dos africanos e dos afro-

brasileiros na Educação Básica, a fim de estreitar laços de identidade do aluno com as suas 

raízes africanas.  

Essa trajetória brevemente apresentada me traz até aqui, pautado em experiências 

inspiradoras que dialogam com um quadro teórico acadêmico e torna realidade uma prática 

pedagógica ressignificadora. A presente dissertação irá expor uma prática pedagógica que 

produziu um Espaço permanente de Pertencimento na Escola Municipal José Emygdio de 

Oliveira, trazendo a comunidade escolar não apenas para o protagonismo das narrativas, mas 

para o processo de elaboração do conhecimento. Nela, objetivou-se fomentar a lei nº 10.639 de 

2003, reforçando sentimentos de pertencimento do alunado com uma história silenciada ou 

alterada pelas narrativas oficiais. 

Entre as ações específicas promovidas, destacam-se:  o diálogo com variadas gerações 

e com o patrimônio local de Oswaldo Cruz, a fim de ressignificar espaços, memórias e construir 

histórias plurais; a inclusão da História da África, dos africanos e dos afro-brasileiros como 

objeto de conhecimento ao longo de todo ano letivo no ensino fundamental II da Escola 

Municipal José Emygdio de Oliveira; a percepção da influência das diferentes manifestações 

no desenvolvimento da cultura e da identidade dos povos a fim de reconhecer e respeitar a 

diversidade étnica e cultural da sociedade brasileira; a aproximação entre o currículo e a 

realidade do alunado, fazendo com que a escola seja instrumento de combate ao racismo e de  

promoção da cidadania. 



16 

 

O capítulo 1 pretende traçar o histórico das conquistas sociais alcançadas nas últimas 

décadas, em especial as leis nº 10.639 de 2003 e 11.645 de 2008, situando-as como resultado 

das mobilizações populares fomentadas pelo contexto histórico da segunda metade do século 

XX. Reforça-se a importância desse contexto de “tendência democrática” na promoção da 

cidadania, porém expõem-se a necessidade do ensino de História permanecer em constante 

mobilização numa ferrovia complexa e espinhosa. Apesar das conquistas alcançadas nos 

últimos anos, ainda temos uma escola extremamente hierarquizada, um currículo ainda pautado 

pelos referenciais europeus e um alunado que pouco conhece a história e a cultura da África, 

dos africanos e dos afro-brasileiros. Apesar das populações negras já serem pautadas antes dos 

navios escravagistas e dos reinos africanos ocuparem capítulos inteiros nos livros didáticos, 

ainda predomina a visão de mundo que coloca a Europa e o hemisfério norte como referenciais 

para compreender o tempo e o espaço. As legislações reparadoras, quando guiadas pela 

formação eurocentrada da maioria dos docentes, podem ser distorcidas pela folclorização 

travestida pelo discurso de promoção da educação antirracista. Aposta-se na história local, 

dentro de um bairro com fortes raízes africanas e afro-brasileiras, para virar o jogo: promover 

histórias outras, protagonizadas pelos personagens locais, pessoas comuns da comunidade 

escolar, a fim de fomentar as legislações que promovem o combate ao racismo na Educação 

Básica e reforçar sentimentos de pertencimento. Assim, promovemos um breve debate sobre 

história local e apresentamos um pouco da história de Oswaldo Cruz na crença de que esse 

recorte espacial pode fomentar legislações reparadoras e permitir o protagonismo popular não 

somente em momentos isolados do calendário letivo. 

Já o capítulo 2 promove uma análise detalhada dos resultados obtidos pelos 

levantamentos iniciais na turma do 8º ano do Ensino Fundamental de 2022 da Escola Municipal 

José Emygdio de Oliveira sobre a história e a cultura da África, dos africanos e dos afro-

brasileiros, além de propor uma reflexão sobre a contribuição que a ausência de histórias locais 

outras pode provocar nesse cenário desanimador. Nesse capítulo, objetiva-se apresentar a 

história do bairro Oswaldo Cruz pelo olhar colonial da comunidade escolar em 2022, 

confrontando as diferentes narrativas que fazem a história local dialogar na fronteira com 

diferentes escalas espaciais e temporais. Os primeiros confrontos dos estudantes provocados 

pelo professor revelam a predominância de históricos referenciais segregadores no bairro, 

sendo o isolamento da escola também parte integrante dessa herança colonial. A relação de 

intercâmbio da unidade escolar com o bairro revela a força das narrativas oficiais e da 

colonialidade, mesmo após os processos emancipatórios e a abolição dos escravizados. 

Propondo-se um debate permanente com a decolonialidade e as ideias dos autores do grupo 



17 

 

Modernidade/ Colonialidade, revela-se as ruínas coloniais encontradas em cada canto do bairro: 

nos nomes das ruas, das escolas, da estação de trem e, claro, na mente daqueles que identificam 

como referência apenas o que foi imposto pelo processo colonizador. Sendo assim, a história 

local serve como ponto de partida para compreendermos a frieza da relação entre alunado e 

pertencimento e nos sinaliza o quanto essa relação precisa ser revertida a partir do choque com 

as cicatrizes da colonização. Trata-se de um convite ao desembarque na estação de trem 

Oswaldo Cruz para revelar as ruínas da colonialidade, que chamamos de malha em alusão ao 

complexo ferroviário e que serão reveladas nas primeiras intervenções dos estudantes no bairro. 

O pontapé pedagógico inicial se deu com um formulário (anexo) sobre a autodeclaração 

de cor e conhecimento do aluno sobre a história do bairro e do seu patrimônio e a história das 

pessoas negras. Essa ação teve como objetivo colher dados que evidenciassem os problemas 

sobre a História e a cultura da África, dos africanos e dos afro-brasileiros, além da série de 

consequências negativas provocadas por essas ausências. 

As primeiras dinâmicas de grupo foram estimuladas a partir de rodas de conversa com 

os seguintes questionamentos e debates: Quais são as palavras que definem o meu bairro? O 

que você entende como patrimônio e cultura no seu bairro? Assim, os alunos definiram em 

poucas palavras a sua visão sobre o local onde vivem. 

Por uma ótica diferenciada foi a etapa seguinte: os estudantes fizeram registros 

fotográficos de situações e locais que inspiram positividade em Oswaldo Cruz e a turma foi 

provocada sobre suas escolhas (até que ponto nossas escolhas são reprodutoras ou 

ressignificadoras). Todavia, a positividade registrada circulou em torno de monumentos e 

bustos que narram versões tradicionais da História. Porém, algumas fotografias registradas 

foram exceções e se tornaram o gancho que precisávamos para dinamizarmos algumas 

narrativas e começarmos nosso processo descolonizador de cada dia. 

Enfim, o capítulo 3 transita da relação de intercâmbio para uma ação de ocupação e 

ressignificação daquilo que pertence ao estudante e que está presente no seu dia-dia, mas que é 

sufocado pela hierarquia herdada do trauma colonial. Nesse capítulo, os alunos entram em 

contato com memórias narradas por diferentes gerações e com o patrimônio local não 

musealizado, a fim de instigar novos olhares sobre a região e construir narrativas outras nos 

mais variados gêneros artísticos e literários. Propõe-se o debate conceitual sobre memórias 

outras e patrimônios outros, a fim de transitar pela decolonialidade ao fomentar conceitos de 

diferença cultural e interculturalidade.  Trata-se da convergência entre o quadro teórico e a 

prática pedagógica, entre estudantes outros e as mulheres negras que sempre descolonizaram a 

minha mente e me fizeram desembarcar da colonialidade. Resulta-se, através de uma nova 



18 

 

abordagem sobre a História, o fortalecimento do sentimento de pertencimento. São identidades 

silenciadas nos levantamentos iniciais e consolidadas ao longo de uma prática pedagógica 

antirracista e decolonial, refletida a partir da elaboração de um espaço alimentado pela 

comunidade escolar, que se apresenta como protagonista de histórias, mas também como 

agentes que produzem conhecimento e se comprometem a mantê-lo em permanente construção. 

Nesse propósito, fomenta-se leis reparadoras e promove-se cidadania. Assim, revela-se o bairro 

como terra de histórias outras através de personagens do passado, do presente, da escola, do 

bairro, velhos e jovens, verdadeiros responsáveis pela liberdade alcançada diariamente.   

Os debates dos alunos com outras gerações e as intervenções no patrimônio local, a fim 

de ressignificar espaços e conhecer outras histórias, foi denominado como Diálogos 

desbravadores e descolonizadores.  Realizamos rodas de conversa na escola e nos espaços 

públicos do bairro com moradores do local e nomes de grande relevância para a construção de 

narrativas outras. Visitamos a Portela, a Praça Paulo da Portela e a sede do bloco afro Agbara 

Dudu, todos sediados no bairro.  

A etapa Narrativas outras: por uma construção colaborativa do conhecimento 

aconteceu concomitante à fase anterior. Nela, promovemos oficinas geradas a partir dos 

contatos apontados no parágrafo anterior: narrativas dos estudantes após o diálogo geracional 

e a partir da ressignificação do patrimônio (desenhos, poemas, músicas, filmes, entre outros). 

Os alunos registraram nas mais variadas formas narrativas, suas impressões dos diálogos 

propostos acima, recontando a história sob a ótica da ressignificação e alteridade. Ao acreditar 

na descolonização como causa compartilhada, dialogamos com diferentes componentes 

curriculares e com diferentes segmentos da escola. Os alunos fizeram registros fotográficos 

diferentes dos iniciais, criaram filmes, dialogaram com outros projetos interdisciplinares e, 

enfim, produziram acervo para alimentar a etapa seguinte. 

Por fim, o produto construído foi o Espaço de Pertencimento. Com ele, pretendemos 

pluralizar a história local sob o ponto de vista dos povos historicamente subalternizados. 

Histórias que contam o protagonismo popular, contadas por essas pessoas simples da 

comunidade, nas mais variadas expressões artísticas e gêneros textuais. Reservamos um espaço 

dentro da escola para a memória local, que tenha participação direta da comunidade escolar, 

nunca definido como pronto ou acabado, que possa ser alimentado por futuras gerações. A 

reunião do acervo começou ao longo das oficinas e a pretensão é que seja continuada (nunca 

acabada) depois dessa etapa. Deve-se compreender que esse processo, assim como o seu 

produto, não pode ser passageiro. O acervo precisa ser constantemente alimentado pelas 

gerações que formarão o quadro da comunidade escolar. Assim, o processo sempre precisa ser 



19 

 

reinventado para que o produto seja uma construção permanente e horizontal. Esse 

comprometimento será resultado de um pertencimento fortalecido através de ações 

multidisciplinares, interdisciplinares, nos mais variados segmentos e anos de escolaridade.   

Convido a todos a embarcarem no trem que sai da Central do Brasil, carregando todos 

os seus vícios herdados da violência colonial e descerem na estação de Oswaldo Cruz com o 

objetivo de promover um giro decolonial. Inverteremos sujeitos protagonistas como fez o 

samba, que viu o trem e o bairro como redutos de resistência ao processo colonizador que 

persistia, persiste e se disfarça sobre o mito da democracia racial. Descolonizaremos nossas 

mentes a partir do subúrbio como quilombo, onde quilombo é espaço de resistência do samba 

e de toda a história dos povos subjugados. Assumiremos todos, cada qual no seu lugar social, 

ação ativa na educação antirracista, através de uma pedagogia decolonial, ressignificando a 

História e fortalecendo a democracia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

1 Onde se canta o samba o ano inteiro: os desafios curriculares e a história local como 

ferrovia de possibilidades para uma educação antirracista  

 
  Fica depois de Madureira, 

 Antes de Bento Ribeiro, 

Onde se canta o samba o ano inteiro 

Lá o samba é verdadeiro, de raiz 

                  Faz a mocidade mais feliz. 

Fica depois de Madureira (Beth Carvalho) 

 

1.1 A escola, os problemas tradicionais e os desafios atuais 

 

As relações entre o Brasil e a África estão enraizadas na sociedade brasileira, afinal 

milhares de pessoas foram sequestradas das suas terras para serem escravizadas durante séculos 

no nosso país. Dentro do cenário de dor e desumanidade, a cultura também foi umas das 

variadas expressões de resistência. As cicatrizes ainda estão presentes em cada canto da 

sociedade, camufladas em discursos românticos de uma suposta democracia racial7. A 

subalternização permanece até hoje, mesmo após a oficialização da abolição da escravatura. 

Nas escolas, por exemplo, é refletida através da priorização das narrativas contadas pelos 

europeus, reservando aos povos negros apenas o espaço da dor promovida pela escravidão, 

como se não tivessem rostos, vozes e personalidades. Isso dificulta o fortalecimento do 

sentimento de pertencimento e, consequentemente, o combate ao racismo, apesar dos tímidos 

avanços alcançados. O samba que inicia o capítulo é um apelo para que o antirracismo não seja 

pontual dentro do ano letivo. Assim como o samba que toca o ano inteiro em Oswaldo Cruz, 

no subúrbio carioca, a educação antirracista precisa ser uma prática permanente dentro das 

unidades escolares.  

O que os estudantes da Educação Básica conhecem sobre a História da África e dos 

africanos no Brasil? O que sabem das suas próprias histórias dentro de um país 

predominantemente negro?8 O que os jovens do Rio de Janeiro sabem sobre o seu bairro e de 

 
7 O conceito de democracia racial encaixa-se dentro de um contexto pós-abolição dos escravizados no Brasil como 

forma de camuflar o racismo e isentar Estado e sociedade das suas obrigações reparadoras da escravidão e das suas 

heranças ainda permanentes, a partir da ideia de que vivemos uma suposta igualdade entre as diferentes raças 

humanas. A origem mais forte desse mito aqui no Brasil vem dos estudos do sociólogo Gilberto Freyre, onde uma 

suposta cordialidade entre escravizadores e escravizados estaria traduzida na miscigenação. Diferentes estudos 

apontam o perigo que essa ideia pode promover ao relativizar ou omitir as evidências do racismo estrutural 

brasileiro.  
8 O Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) pesquisa cor ou raça com base na autodeclaração. As 

pessoas são perguntadas de acordo com as seguintes opções: branca, preta, parda, indígena ou amarela. Segundo 

dados divulgados no dia 22/07/2022, a população brasileira registra 212,7 milhões de habitantes. A pesquisa de 

domicílio mostra que em dez anos aumentou 32% o número de brasileiros que se autodeclaram pretos e quase 11% 

dos que se declaram pardos, nomenclatura usada pelo IBGE. Pelos números atualizados, negros (como são 



21 

 

que forma esse bairro relaciona-se com a cultura africana e afro-brasileira? No que a escola, o 

currículo e as nossas práticas têm contribuído para que tenhamos respostas otimistas para essas 

questões no sentido de combater o racismo na sociedade? A história e a cultura dos africanos e 

dos seus descendentes é vivenciada diariamente pelos alunos. Não há como pensar o Brasil, em 

especial a capital fluminense, separando a história da população negra dos protagonismos 

populares locais.  

Numa primeira avaliação realizada em turmas de três escolas públicas cariocas sobre a 

história local e a história da presença negra nesses espaços9, os resultados não foram muito 

animadores. Mais de 60% dos alunos relacionaram a história dos africanos e afro-brasileiros 

apenas com a escravidão. Além disso, mais de 90% dos alunos disseram não conhecer nada 

sobre a história do seu bairro. Nesses levantamentos iniciais, muitos alunos se declararam 

espontaneamente como morenos10 ou pardos. De qualquer forma, há um predomínio dos não- 

brancos. A análise e o desenvolvimento da presente pesquisa focarão a turma do 8º ano do 

Ensino Fundamental da Escola Municipal José Emygdio de Oliveira, em Oswaldo Cruz. Nela, 

os autodeclarados não- brancos representavam 69% em 2022. Partindo desses levantamentos 

iniciais, proponho uma intervenção didática que possa ser multiplicada e adaptada de acordo 

com a realidade das diferentes escolas do país, construída dentro de uma perspectiva 

interdisciplinar, dialogando com os diferentes segmentos da educação e com os mais diversos 

atores da comunidade escolar.  

O Ensino de História ainda é pautado nas narrativas unificadoras e não no caminho da 

alteridade e da pluralidade, dentro ainda de um currículo nacional que, em tese, servirá de 

referência para avaliações externas universais. Cabe, dentro desse sistema que usa a mesma 

“régua” para medir as pessoas, questionar se estamos formando cidadãos súditos ou 

participativos. Atentar para a diversidade provoca intimidade e familiaridade, representa um 

caminho que constrói laços de pertencimento, reforça identidades, reduz a evasão escolar e 

promove cidadania. O currículo e a aula precisam fazer sentido para o estudante. 

 
considerados a soma de pretos e pardos) representam 56,1% da população. Já o percentual de pessoas brancas caiu 

para 43%. A esse respeito ver: TOTAL de pessoas que se autodeclaram pretas e pardas cresce no Brasil, diz IBGE. 

G1, Rio de Janeiro, 22 jul. 2022. Disponível em: https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2022/07/22/total-

de-pessoas-que-se-autodeclaram-pretas-e-pardas-cresce-no-brasil-diz-ibge.ghtml. Acesso em: 01 ago. 2022. 
9  Escola Estadual Madre Teresa de Calcutá, Escola Estadual Dalva de Oliveira (ambas localizadas em Realengo) 

e a Escola Municipal José Emygdio de Oliveira (Oswaldo Cruz). Trata-se das escolas públicas que trabalhei em 

2022. A pesquisa foi realizada em turmas do Ensino Fundamental II e Ensino Médio.  
10 O IBGE não usa a categoria “moreno”. As discussões acerca das definições das categorias utilizadas pelos 

institutos e as escolhas ao longo do tempo podem ser vistas em PETRUCCELLI, José Luis; SABOIA, Ana Lucia 

(org.). Características Étnico-Raciais da População: classificações e identidades. Rio de Janeiro: IBGE, 2013.  



22 

 

Apple (2005) não se opõe totalmente ao currículo nacional. Dentro de um contexto que 

costuma apresentar uma ausência estatal, trata-se de um movimento das autoridades naquilo 

que acreditam como necessário para elevar os padrões educacionais. O problema é que se trata 

de um movimento para atender determinados interesses, reproduzir e/ou adequar relações de 

poder, servindo ao neoliberalismo e ao neoconservadorismo: um Estado fraco na economia, 

mas forte nas políticas que se referem aos valores, condutas, relações de corpo, gênero e raça.  

 

O principal papel [currículo nacional) está sim em prover a estrutura que permitirá o 

funcionamento do sistema nacional de avaliação. O currículo nacional possibilita a 

criação de um procedimento que pode supostamente dar aos consumidores escolas 

com ‘selos de qualidade’ para que as ‘forças de livre mercado’ possam operar em sua 

máxima abrangência (APPLE, 2005, p. 74, grifo do autor). 

    

Nesse sentido, a culpa dos resultados negativos das avaliações externas, baseada nos 

currículos unificadores, sempre recairá sobre os alunos, seus responsáveis legais e sobre as 

escolas. “Os critérios até poderão parecer objetivos, mas os resultados não o serão, dadas as 

diferenças de recursos, classe social e segregação racial” (APPLE, 2005, p. 75). Assim, a 

meritocracia premiará os vencedores, sem levar em conta os diferentes pontos de partida. Não 

teremos coesão e nivelamento, mas sim o agravamento das diferenças e dos antagonismos 

sociais. 

Evidente que sempre foi necessário reformar o currículo e repensar o Ensino de História. 

Porém, mudar admite uma série de caminhos que podem ser escolhidos. Não se trata de uma 

dicotomia ou um campo de polarização. A Educação, em especial a Educação Básica pública, 

não pode ser um campo de mudanças a fim de adequar antigas e coloniais relações de poder, 

seja na sua estrutura física, no currículo e na relação com a comunidade escolar. A escola 

precisa ser compreendida como um espaço que compõe uma comunidade, um local de gestão 

do povo e para o povo, criando laços que promovam o mesmo comprometimento das futuras 

gerações.  

 Para Goodson (2007) é necessário passarmos de um currículo prescritivo para um 

currículo narrativo. No primeiro caso, o currículo não tem identidade e não serve à vida, 

privatizando identidades. O currículo prescritivo é sistemático e estabelece sequências, 

definindo, universalmente, o que é importante para o estudo de todas as pessoas. Nele, o 

conhecimento está restrito ao governo, à burocracia e à academia, sendo produto de um acordo 

para reproduzir relações de poder. Segundo ele, qualquer intenção positiva de mudança não 

pode levar em conta as experiências bem-sucedidas daqueles que constroem o currículo, mas 

sim a realidade de vida de todos os cidadãos. Assim, o currículo como narrativa seria aquele 



23 

 

que procura trazer respostas para situações reais, para as narrativas de vida das pessoas. Para 

isso, toda ação precisa nascer da situação de vida do aluno, caso contrário não haverá 

engajamento da comunidade escolar. A aprendizagem resulta das experiências vividas, 

promovendo empoderamento, pertencimento, identidade, crítica e autocrítica.  

 

O grande mérito dessa situação, da nossa compreensão da aprendizagem dentro do 

contexto de vida, é que captamos algum sentido na questão do engajamento com a 

aprendizagem, em sua relação com pessoas vivendo suas vidas. Quando vemos a 

aprendizagem como uma resposta para situações reais, o engajamento pode ser dado 

como certo (GOODSON, 2007, p. 249-250). 

 

A história local pode potencializar as leis que pretendem enfraquecer o eurocentrismo 

curricular e nossas escolhas e práticas como educadores podem reduzir a evasão escolar e 

promover cidadania. Dependendo da abordagem, é possível reforçar laços de identidades e 

fortalecer conquistas que resultaram das demandas sociais do final do século XX. Nesse 

ínterim, o bairro de Oswaldo Cruz, onde está localizada a Escola Municipal José Emygdio de 

Oliveira, pode trazer ferramentas necessárias para reverter o diagnóstico realizado nos 

levantamentos iniciais. Trata-se de uma região com fortes raízes africanas, mas que foi 

construído pós-abolição como unidade administrativa dentro de uma perspectiva colonialista. 

Suas escolas, assim como boa parte das escolas dos mais variados bairros brasileiros, 

permanecem inseridas dentro de um contexto elitista, apresentando a história das populações 

negras de maneira ainda muito limitada e inadequada, pontualmente, enquanto na rotina diária 

prevalece as visões de mundo que privilegiam o poder e a segregação. Torna-se necessário 

impulsionar a força negra presente dentro da escola, apresentando a África de forma palpável 

e próxima da rotina diária dos estudantes.  

A Escola Municipal José Emygdio de Oliveira, localizada no bairro de Oswaldo Cruz, 

próximo ao Campinho, Madureira e Vila Valqueire, não foge à regra: é uma homenagem ao 

procurador branco José Emygdio de Oliveira. É mais uma unidade de educação entre outras no 

bairro, entre “barões” e “marechais”. No caso do presente trabalho, que pretende servir de 

referência para ações em outras turmas e na prática pedagógica de outros professores, a turma 

escolhida foi a 1801 (que se tornou 1901 em 2023), com predominância de jovens com 13 anos 

de idade. Já nas primeiras abordagens, os alunos do oitavo ano do Ensino Fundamental ainda 

refletem a evidência da colonização dentro da escola e da sua rotina diária. Para que serve a 

escola e a serviço de quem está a escola? Evidente que uma turma não necessariamente 

representa, numa análise técnica, a realidade do país.  Porém, revela muita coisa que estaria 

presente numa pesquisa mais abrangente. 



24 

 

 

1.2 O ensino de história e as tendências democráticas 

             

Muitas conquistas das últimas décadas resultaram das reivindicações dos povos 

historicamente subjugados. Movimentos sociais ganharam destaque no final das décadas de 

1970 e 1980: o fim da Segunda Grande Guerra, a descolonização da África e da Ásia e o 

processo de redemocratização de países latino-americanos impulsionaram a luta por inclusão e 

igualdade, criando campo fértil para repensar as abordagens no campo da Educação.  

Segundo Nilma Lino Gomes (2012), esse movimento social de reparação aconteceu 

também dentro das escolas e das universidades. Para ela, a ampliação do acesso à educação, 

produto também das lutas sociais, abriu caminho para que sujeitos, até então invisibilizados, 

chegassem com seus conhecimentos e demandas políticas, permitindo um cenário de 

contestação dos currículos colonizadores e de cobranças por uma educação emancipadora.  

Os sentidos de nação/identidade e verdade (translúcida), fundamentais no século XIX, 

reforçaram sentimentos inadequados para uma relação respeitosa entre os seres humanos, como 

o etnocentrismo – entendido como a formação de um “eu” elaborador de juízos - sendo 

sustentado pela verdade translúcida. Com o fim das catástrofes experimentadas na segunda 

metade do século XX, a abordagem da identidade, até então pautada no “ser etnocêntrico”, 

ganha o sentido da diferença e da pluralidade. 

 

Neste mundo no interior do qual os homens se enfrentaram, provocaram e foram 

vítimas de uma espécie de vazio de orientações imediatas, passou-se a apostar no que 

chamamos aqui de “tendência democrática”, ou seja, uma espécie de força que 

orientava os homens no que diz respeito à tentativa de superação deste estado de 

desorientação a partir da assunção positiva da diferença e produção de novas 

possibilidades no que tange à constituição de objetividades (ABREU; RANGEL, 

2015, p. 11). 

             

O Instituto do Patrimônio Histórico Artístico Nacional (IPHAN), criado em 1937 no 

contexto nacionalista da Era Vargas, tinha o objetivo de construir uma identidade unificadora 

e nacional. Ao longo dos anos, em especial a partir da década de 1970, ampliou o conceito e a 

abordagem sobre patrimônio e sobre a Educação Patrimonial, deixando de privilegiar as 

contribuições europeias e modificando seu perfil centralizador. O Instituto atualmente busca 

valorizar contribuições materiais e imateriais dos povos historicamente excluídos, além de 

pluralizar as memórias e fortalecer as respectivas identidades. Para Martha Abreu (2007), tais 

mudanças não poderiam deixar de impactar o historiador, o professor e, claro, o cidadão. “Em 

qualquer hipótese teremos que lidar com a ideia de que um Patrimônio Histórico e Artístico de 



25 

 

uma Nação não se faz apenas com igrejas, sítios urbanos antigos e prédios históricos. O 

tamanho do reaprendizado é grande” (ABREU, 2007, p. 355).  

A Constituição de 1988 corroborou com esse processo e ampliou a noção de patrimônio 

cultural, valorizando aquilo que até então era subestimado. Além disso, a chamada 

“Constituição Cidadã” classificou o racismo como crime inafiançável e reconheceu diversos 

direitos dos povos originários, aspectos jamais presentes nas constituições brasileiras 

anteriores. No campo do patrimônio cultural, ao longo das últimas décadas, especialmente após 

a promulgação do decreto nº 3551, de 2000, que institui as políticas de patrimônio imaterial no 

país, muitos bens de natureza imaterial foram reconhecidos.  

Dentro da Educação Básica, a década de 1990 viu emergir os Parâmetros Curriculares 

Nacionais (PCNs) e sua abordagem cada vez mais inclusiva sobre as populações 

subalternizadas. A lei nº 10.639 de 2003 determinou a obrigatoriedade do ensino de história e 

da cultura africana e afro-brasileira. Mais tarde, a lei nº 11.645 de 2008 incluiu a história e a 

cultura dos povos originários como campo de ensino e aprendizagem obrigatório nas escolas 

do Brasil. As leis são frutos das articulações dos movimentos negros e indígenas do país. Mas 

a sua potencialização depende de metodologias, materiais didáticos, formação continuada 

docente e outros requisitos que não podem reproduzir uma centralidade europeia, a fim de 

impedir estereótipos e folclorização. 

 

Não mais a renovação restrita à teoria, mas aquela que cobra uma real relação teoria 

e prática. E mais: uma renovação do imaginário pedagógico e da relação entre os 

sujeitos da educação. Os currículos passam a ser um dos territórios em disputa, 

sobretudo desses novos sujeitos sociais organizados em ações coletivas e movimentos 

sociais (GOMES, 2012, p. 103). 

 

 

Júnia Sales Pereira e Luciano Magela Roza (2012) citam as percepções apontadas por 

Sacristan (1995) nas análises realizadas no currículo escolar da Espanha, alertando para os 

riscos que também corremos na seleção e na forma das abordagens que realizamos sobre 

populações historicamente estigmatizadas no Brasil. Muitas vezes intensificamos rótulos e 

adotamos perspectivas focadas na superficialidade, banalidade e exotismo, fazendo da 

visibilidade algo tão preocupante como o apagamento.  

 

A essa opção Sacristan denomina ‘currículo turístico’, para dizer da manutenção das 

abordagens convencionais no currículo oficial seguidas de introdução folclorizada, 

secundarizada e banalizada de ‘aspectos, itens, elementos isolados ou pinceladas’ de 

conteúdos culturais silenciados, movimento não seguido por uma revisão ampla e 

sistêmica de concepções que, a nosso ver, perpetuam o colonialismo e o 



26 

 

eurocentrismo, estigmatizando grupos, práticas culturais e histórias antes silenciadas, 

agora evidenciadas por meio da estereotipia (PEREIRA; ROZA, 2012, p. 94). 

 

 

No campo da Educação Básica, o currículo e a aula precisam fazer sentido para o 

estudante, responder suas demandas e partir do seu conhecimento para tornar a escola um 

espaço prazeroso e, assim, reduzir a evasão escolar e efetivamente promover aprendizagens. 

Nesse sentido, propor um estreitamento das relações com a Educação Patrimonial numa 

abordagem inovadora, a fim de ressignificar, criticar e alternar, dentro de um recorte espacial 

que inspire intimidade e familiaridade, representa um caminho que constrói laços de 

pertencimento, reforça identidades, reduz a evasão escolar e promove cidadania. Para Christian 

Laville (1999 apud ABREU; RANGEL, 2015, p. 9), o ensino de História ainda é pautado nas 

narrativas unificadoras e na orientação oitocentista, e não no caminho da alteridade e 

pluralidade, devendo assumir papel decisivo dentro do contexto de fortalecimento daquilo que 

chama de “tendências democráticas”, passando da formação do “cidadão súdito” para a do 

“cidadão participativo”.  

Ilmar de Mattos nos convida a pensar o papel que a aula de História assume dentro do 

contexto histórico de descolonização do chamado Terceiro Mundo. A sala de aula se torna um 

retrato social que permite emergir novos sujeitos capazes de promover diferentes leituras 

(MATTOS apud MELLO; VIANA, 2012). Para que essa abordagem seja produtiva e não 

reforce estereótipos, os estudantes fazem parte do processo de construção do conhecimento, 

tendo em vista que são portadores de potencialidades que estão apenas adormecidas.  

 

A aula de História, nesse sentido, torna-se lugar privilegiado para a promoção de 

diferentes leituras, forjadas em circunstâncias e situações diversas, “a possiblidade de 

se tornarem autores de novas identidades, construtores de cidadania e de ressignificar 

a memória (MATTOS, 2006, p. 5 apud MELLO; Viana, 2012, p. 134). 

 

1.3 Por uma educação antirracista e descolonizadora 

                

Na área de educação, o professor precisa assumir seu papel de facilitador, intermediário 

de ações que ouçam os alunos: na maioria das vezes descendentes de povos objetificados nas 

mais variadas narrativas.  Pequenas ações se tornam grandes dentro desse processo de educação 

antirracista, como o uso adequado do vocabulário. Kilomba (2019) propõe uma substituição de 

termos que reforçam estereótipos e contribuem para a manutenção de uma sociedade 

preconceituosa contra negros, mulheres, LBTQIA+, entre outros. Dentro do racismo cita 



27 

 

expressões como escravo (desumanização como identidade natural), propondo a substituição 

por escravizado (processo político ativo de desumanização), entre outros exemplos.  

 

Escrever é um ato de descolonização no qual quem escreve se opõe a posições 

coloniais tornando-se a/o escritora/escritor ‘validada/o’ e ‘legitimada/o’ e, ao 

reinventar a si mesma/o, nomeia uma realidade que fora nomeada erroneamente ou 

sequer fora nomeada. Oposição e reinvenção tornam-se dois processos 

complementares, pois a oposição por si só não basta (KILOMBA, 2019, p. 28). 

 

Fazendo uma associação com a aula do professor, como podemos apresentar a história 

africana e afro-brasileira desafiando o protagonismo europeu e retirando os negros da 

objetificação? A escravização não pode ser negada e precisa ser lembrada para que suas feridas 

sejam combatidas. Mas suas clássicas imagens e narrativas já são conhecidas. A história negra 

vai além desse episódio e explorar isso pode ser potente dentro de uma educação antirracista.  

 

É a partir daqui que colocamos a importância de ensinar a história da África e do negro 

na sociedade e na escola brasileira. É possível ensinar a História do Brasil sem incluir 

a história de todos os grupos étnico-raciais que aqui se encontraram em condições 

históricas diferentes e desiguais? A análise crítica da historiografia brasileira ainda 

existente mostra que essa história foi ensinada de maneira distorcida, falsificada e 

preconceituosa, comparativamente em relação à história de outros continentes, 

principalmente do continente europeu e dos brasileiros de ascendência europeia 

(MUNANGA, 2015, p. 25). 

 

 

Para Munanga (2015), a abolição dos escravizados em 1888 não representou uma 

ruptura do status quo: as práticas colonialistas permaneceram, sobretudo no campo da 

educação, muitas vezes camufladas com o discurso de unidade cultural como forma de valorizar 

as diferenças. Sendo assim, deve-se investir em políticas afirmativas, contrariando o discurso 

daqueles que acreditam que essas ações violam a universalização de direitos. Nesse sentido, a 

lei nº 10.639/03 é um caminho fundamental, acompanhada de outras práticas antirracistas.  

A lei nº 10.639/03, aprimorada posteriormente pela lei nº 11.645/08, abriu espaço nos 

livros didáticos e na sala de aula para aulas dentro de uma abordagem diferenciada: o negro é 

apresentado antes dos navios escravagistas, os reinos africanos já estão em capítulos inteiros e 

os escravizados já ocupam lugares de resistência. Tais ações, mesmo que inovadoras, ainda são 

pontuais. Temos ainda um currículo eurocêntrico nas suas referências temporais, espaciais e 

temáticas. Os espaços para a África, para os africanos e seus descendentes ainda são pautados 

numa perspectiva colonialista, que prevalece mesmo depois dos processos abolicionistas e 

emancipatórios na América do século XIX. A História precisa ouvir os seus verdadeiros 

protagonistas, estreitando vínculos entre os sujeitos do passado com os estudantes no presente. 



28 

 

Para fortalecer identidades e laços de pertencimento, a comunidade escolar precisa se enxergar, 

e isso só é possível com uma abordagem que faça sentido no dia-dia daquele jovem. Ele precisa 

enxergar a sua história como motivo de orgulho e com sinais de herança em cada canto do seu 

dia a dia.  

 

1.4 A história local como potente ferramenta para a lei nº 10.639/03 

 

A primeira unidade de referência do aluno é o local onde vive. A escola está inserida 

dentro de um bairro e, por isso, não pode ocupar um espaço de isolamento. O currículo precisa 

ser adaptado à realidade do aluno, numa perspectiva multidisciplinar e interdisciplinar. É 

importante que os professores façam adequações nos conteúdos, de modo que possam estimular 

as memórias locais, as identidades e os sentimentos de pertencimento. Trabalhar as histórias 

locais com a comunidade escolar, além de trazer sentido ao currículo e contribuir para a redução 

da evasão escolar, potencializa os efeitos da lei nº 10.639/03, tendo em vista que a “África” e a 

presença das culturas afro-brasileiras podem ser encontradas em cada canto da rotina do 

estudante.  

É preciso evitar os riscos de a história local reproduzir a vida das autoridades e das 

classes dominantes locais. A abordagem precisa criar vínculo com a memória familiar e com 

os personagens populares locais, através de diálogos geracionais e abordagens questionadoras 

sobre o patrimônio histórico (BITTENCOURT, 2004)11.  Somente assim, a opção pelo recorte 

espacial terá sentido dentro de um processo descolonizador e antirracista, ou seja: inclusivo. 

 

Grande parte dos materiais disponíveis para o ensino e pesquisa de história local 

seriam compilações de memorialistas, encartes produzidos por representantes 

políticos do local/região ou órgãos administrativos ou ainda por famílias de políticos 

tidos como personalidades do local. Em comum, essas publicações guardam o caráter 

de promoção de algumas pessoas, e seus feitos considerados importantes, em 

detrimento do conjunto da população do local e de suas experiências (ASSIS; PINTO, 

2019, p. 2). 

 

Assim como Bittencourt, Joana Neves (1997) aponta o personalismo como um dos 

vícios que a história local precisa evitar. Segundo ela, trata-se de uma espécie de versão 

 
11 Circe Maria Fernandes Bittencourt acredita que é pela memória que se chega à história local. Porém, adverte 

para as armadilhas dessa abordagem. Segundo ela, as memórias evocadas e recuperadas precisam ser confrontadas. 

Individual ou coletiva, a memória funciona por seleção e eliminação. A História, diferentemente, trabalha com a 

acumulação dessas memórias, as confrontando com as mais variadas fontes, fazendo uso de método para recompor 

os dados da memória. Cf. BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. Ensino de História: fundamentos e métodos. 

São Paulo: Cortez, 2004. 



29 

 

doméstica da história oficial, priorizando os chamados cidadãos ilustres e focando na 

explanação de uma linha cronológica das gestões administrativas, enfatizando personagens 

políticos que representam partidos ou ideologias que estão no poder. Além disso, a autora 

aponta outros problemas que devem ser evitados: o bairrismo, que coloca aquele espaço 

escolhido como superior aos outros, o que abre espaço para sentimentos discriminatório com 

os “de fora”; a fragmentação, quando a história local se isola do diálogo com outros recortes 

espaciais; a folclorização: quando criamos rótulos para nos definirmos como únicos e 

pertencentes de um determinado lugar, como se não houvesse ser igual em lugar algum.  

Pretende-se não apenas focar o protagonismo negro numa escala espacial nacional, 

como evidenciar as histórias presentes no dia-dia dos nossos estudantes, não como uma 

narrativa distante da sua realidade: é a sua própria vida, a vida daqueles que o rodeiam, em 

diálogo constante com outras histórias do nosso país, a partir do contato com as memórias e 

com os patrimônios locais. “Esse é o papel da discussão sobre cultura negra na educação: 

ressignificar e construir representações positivas sobre o negro, sua história, sua cultura, sua 

corporeidade e sua estética” (GOMES, 2003, p.81). Com isso, explica-se a opção pelo bairro 

de Oswaldo Cruz, zona Norte do Rio de Janeiro. Um bairro com fortes raízes africanas e afro-

brasileiras, mas que prevalece a memória do colonizador como produto da colonialidade. 

Torna-se necessário provocar um confronto descolonizador a partir das ruínas, trazendo esses 

sujeitos não apenas para o protagonismo das narrativas, mas como agentes detentores de saberes 

e narradores de suas próprias histórias.  

Neves (1997) acredita que a história local pode ser uma ferramenta importante na 

construção de uma identidade social e que o fortalecimento do sentimento de pertença é uma 

etapa fundamental no processo de cidadania. Segundo ela, a identidade social é uma construção 

coletiva que resulta de ações que não apenas colocam os sujeitos populares no centro das 

narrativas, mas também faz com que esses cidadãos comuns se identifiquem nas histórias e se 

sintam capazes de transformá-las através das análises que fazem do passado partindo do 

presente.  

O ensino de história tem papel fundamental na formação da consciência histórica. “Ela 

tem a função de dar identidade aos sujeitos e fornecer à realidade que eles vivem uma dimensão 

temporal, uma orientação que pode guiar a ação, intencionalmente, por meio da mediação da 

memória histórica” (SCHMIDT; GARCIA, 2005, p. 31 apud ASSIS; PINTO, 2019, p. 4). Com 

isso, o estudo do local pode fortalecer o papel da disciplina História nessa conscientização dos 

sujeitos até então marginalizados nas narrativas oficiais, tendo em vista que gera intimidade e 

pertencimento, a partir do momento que é a sua vida e a sua realidade que está no foco das 



30 

 

pesquisas. A escola ganha sentido, promove-se cidadania e, no caso de um bairro com forte raiz 

afro-brasileira, fortalece as legislações promulgadas para a promoção de histórias até então 

esquecidas na Educação Básica.   

Marcelo Abreu (2016) sinaliza que as histórias locais ainda ficam subalternas na 

academia e nas escolas, uma vez que ainda se identifica o compromisso com a imaginação 

nacional, a priorização dos eventos europeus e a subordinação ao tempo linear e progressivo 

dentro de um modelo quadripartido do tempo histórico. Segundo ele, a história local não nega 

o diálogo com a história em diferentes proporções espaciais, pelo contrário: ela precisa desse 

intercâmbio. Além disso, dentro de um processo de democratização da História, é a 

oportunidade de pluralizar falas e escritas.12 

Trabalhar com história local é estabelecer um recorte. Pode ser um bairro, uma cidade, 

uma escola ou um clube, sendo necessário compreender que o trabalho na fronteira não requer 

isolamento, mas sim um diálogo constante com diferentes espacialidades e temporalidades, 

podendo viabilizar outra escrita sobre a História do Brasil, propondo outros papéis para sujeitos 

marginalizados na fundação de uma consciência nacional. Mais do que estabelecer um recorte 

geográfico do espaço, o estudo do local dentro da História trata-se de uma reflexão sobre as 

experiências humanas naquele espaço social delimitado. Márcia Gonçalves (2007) nos oferece 

elementos para dinamizar a noção do local como um recorte estabelecido para além de um mapa 

administrativo, admitindo a inclusão da construção social do historiador, do pesquisador e do 

professor na sua conceituação.  

Ao citar Bittencourt, Assis e Pinto (2019) chamam a atenção para não criarmos uma 

contradição entre o ensino de história local e as experiências globais. Com isso, torna-se 

necessário o diálogo dos temas da vida cotidiana com os contextos históricos tradicionais. 

Nenhuma realidade local é explicativa em si mesma, mas sim por meio das relações que 

estabelece com o nacional e o global.  

Márcia Gonçalves (2004) utiliza o termo escala de observação, comum entre os 

geógrafos. Ao delimitar locais e sujeitos, o conceito insere o educador numa posição de 

fronteira que não pode ser confundido com limitação, mas como espaço de diálogo de 

 
12 Marcelo Abreu ressalta a importância do diálogo entre as gerações no estudo da História local, porém aponta os 

riscos: a mudança da linguagem, da estrutura de comunicação e dos valores entre as diferentes gerações e as visões 

de passado muito consumidas através da ação da indústria cultural, que de tão repetidas, podem abafar outras 

memórias tão importantes. A esse respeito ver: ABREU, Marcelo. História local e ensino de história: interrogação 

da memória e pesquisa como princípio educativo. In: GABRIEL, Carmem Tereza; MONTEIRO, Ana Maria; 

MARTINS, Marcus Leonardo Bomfim (org.). Narrativas do Rio de Janeiro nas aulas de História. Rio de 

Janeiro: Mauad X, 2016. p. 59-79. 



31 

 

sensibilidades diversas e com distintos espaços e tempos. Enfatizar a história local não é se opor 

à história nacional.  

 

O desafio maior da história local é de produzir outra pedagogia da História, em 

especial uma historiografia didática que incorpore o local, parte dele e nisso valorize 

um caminho de sensibilização que configure a consciência histórica na sua 

materialidade historiográfica, como possibilidade de “reconhecer a identidade pelo 

caminho da insignificância”. Crianças, jovens e adultos, sensibilizados por intermédio 

de uma reflexão sobre o local, unidade próxima e contígua, historicizando e 

problematizando o sentido de suas identidades, relacionando-se com o mundo de 

forma crítica, mudando ou não, como sujeitos, a própria vida (GONÇALVES, 2004, 

p. 182). 
          

A importância da história local e regional é dinamizar uma narrativa até então genérica 

de que a história nacional é homogênea a todos os espaços. Logo, esse lugar reflete o quanto é 

afetado pelas questões nacionais e universais, porém também apresenta particularidades que 

nos ajudam a construir caminhos outros que possam trazer sentido aos estudantes. Por isso, 

optamos por ela, dentro de uma abordagem descolonizadora, a fim de não apenas fortalecer 

narrativas que ganharam força no Brasil nas últimas décadas, como trazer o sujeito outro como 

cidadão detentor de sabedoria e transformador da realidade.   

A maior parte dos bairros e municípios se desenvolveram dentro de uma política 

colonialista que permaneceu após a independência e a abolição dos escravizados, numa 

tentativa de compreender que o progresso estava relacionado a supostos graus de civilização. 

A estação, as principais ruas do bairro, as escolas e, claro, nossas práticas dentro delas, até hoje 

colocam a população diante de um patrimônio eurocentrado, numa lógica vertical de 

apresentação daquilo que é útil e de como nossa rotina precisa ser vivenciada diariamente. Para 

as fortes raízes africanas, sobra o profano representado pela boemia dos finais de semana. Não 

menos valoroso, mas imposto como aquilo que precisa ser apreciado com moderação.  

 

A repressão pela qual passaram capoeiristas, sambistas e religiosos de tradição 

africana ainda hoje se reflete no imaginário que tanto impacta na definição destas 

identidades. É de se imaginar que as práticas reprimidas e estigmatizadas ao longo do 

século XIX e início do século XX encontraram na região suburbana da cidade um 

espaço facilitador, dada a pouca atuação do Estado. Constrói-se a ideia de que o 

subúrbio é lugar de samba, macumba e práticas ilícitas, num processo de 

retroalimentação do estigma ao que é popular e negro (CID, 2016, p. 62). 

 

Provocar o contato dos estudantes com o patrimônio não musealizado do seu bairro, 

promover diálogo entre memórias geracionais dentro da comunidade escolar e permitir espaços 

para narrativas nas mais variadas formas literárias e artísticas são primordiais para fortalecer 

não somente as identidades, como também os vínculos com a escola. Além disso, é preciso 



32 

 

entender todo esse processo como algo inacabado e em constante modificação. São ações que 

confrontam ou dinamizam o currículo, promovem um processo de decolonialidade na educação 

e, consequentemente, provocam efeitos sociais relevantes.   

O Ensino de História precisa ser pensado em diálogo com patrimônios culturais 

institucionalizados ou não, de modo a contribuir para uma educação antirracista. Amplia-se, 

nesse sentido, o conceito de patrimônio cultural não restrito aos grandes monumentos, incluindo 

também aquilo que é representativo para outros grupos da sociedade brasileira (MELLO; 

VIANA, 2022).  

Escutar às especificidades locais dentro de um currículo unificado não é nada fácil. Mas 

de que forma esse currículo pode ser adequado dentro dessas particularidades? Independente 

do cenário curricular, o educador precisa assumir um papel descentralizador. Os avanços 

promovidos a partir da segunda metade do século XX são inegáveis, mas as mudanças 

profundas não resultarão da lógica de uma construção vertical que monopoliza o saber, 

camuflado no discurso superficial de multiculturalismo ou multidiversidade. É preciso furar a 

bolha do currículo, materializado no conteudismo presente nos livros didáticos e nas avaliações 

externas.  

Para ser transformador, qualquer proposta pedagógica não pode ser construída de cima 

para baixo por aqueles que não têm lugar da fala. Os estudantes e a comunidade escolar 

precisam ocupar o protagonismo desse processo. O professor precisa assumir seu lugar de 

escuta e provocar o caminho para uma história construída não apenas sobre eles, mas por eles, 

fazendo do cidadão local, em especial o estudante, protagonista e roteirista dessas memórias 

que foram historicamente apagadas e silenciadas. Além disso, apostar que essas histórias são 

construídas permanentemente, a partir de compromissos firmados por diferentes gerações, 

completam o caráter decolonial de uma ação pedagógica. 

 

A adoção do ensino de história local como estratégia para o ensino de História se 

propõe a reconstruir a relação dos estudantes com o local por meio de movimentos de 

pertença e de identificação. Assim, se faz necessária uma perspectiva histórica que 

fale a vida das pessoas e do local em que elas vivem (ASSIS; PINTO, 2019, p. 13). 

 

O professor é fundamental ao assumir um papel provocador, parceiro, transmissor de 

conhecimento, mas também aprendiz, onde o protagonismo popular prevalece como resultado 

das suas contribuições e não como consequência das suas imposições. Não basta contar outras 

histórias, é preciso ouvir quem as vivenciou e entender que elas podem ser (re)construídas ao 

longo do tempo quando sementes de pertencimento são plantadas na relação da escola com a 



33 

 

comunidade local. O processo é sobre o povo, conduzido pelo povo e seu “produto”13, numa 

lógica inacabada e em eterna construção, precisará sempre ser cultivado pelos cidadãos comuns, 

fazendo dele um eterno processo. Torna-se interessante estabelecer um diálogo dos estudantes 

com “griots14 locais” e com o patrimônio do bairro, traçando estratégias após levantamentos 

iniciais sobre as percepções que o estudante tem do seu bairro e da história da população negra. 

A partir daí, propiciar que os alunos, nas mais variadas expressões artísticas, manifestem suas 

narrativas das experiências vivenciadas. O trabalho interdisciplinar é enriquecedor: todo 

componente curricular pode contribuir nesse movimento.  

A história de Oswaldo Cruz é narrada no Espaço de Pertencimento apresentado no final 

dessa experiência, construído pela comunidade escolar e protagonizado pelas suas histórias e 

suas raízes africanas representadas na Portela15, no Agbara Dudu16, na Feira das Yabás17 e no 

Samba do Buraco do Galo18. Numa perspectiva decolonial, promovemos diálogo entre as mais 

variadas narrativas construídas a partir da experiência de vida dos membros da comunidade 

escolar, apostando que essas experiências e a forma como essas experiências são relatadas se 

tornam armas potenciais para o professor fazer da sua aula um texto eficaz no seu propósito.  

Assim, podemos reduzir a evasão escolar e intensificar os efeitos das legislações reparadoras e 

afirmativas dentro de uma perspectiva de educação antirracista, permitindo que um número 

maior de alunos tenha acesso à cidadania.  

 

Nossos leitores são também muito diferentes entre si, porque a escola que frequentam 

é muito diferente da de seus avós e talvez da de seus pais; não podendo deixar de se 

abrir para as diferenças e os diferentes. E em todas essas diferenças reside mais uma 

das razões – a principal, talvez – por que contamos uma história por meio da aula, já 

que estas diferenças não fazem senão revelar o lugar ocupado pelo aluno na produção 

de uma aula como texto (MATTOS, 2006, p. 14). 

 
13 A palavra “produto” é apresentada entre aspas porque, dentro de uma perspectiva de educação antirracista e 

decolonial, o processo se torna tão importante quanto o produto. Além disso, trata-se de uma ação contínua que 

precisa ser cultivada por diferentes gerações.  
14 Os griots são contadores de história, cantores, poetas e musicistas da África Ocidental. São muito importantes 

para a transmissão do conhecimento entre as diferentes gerações e regiões.   
15 O Grêmio Recreativo Escola de Samba Portela foi fundado em Oswaldo Cruz, em 11 de abril de 1923. É a mais 

antiga escola de samba em atividade permanente, a maior vitoriosa do carnaval carioca e a única que participou 

de todos os desfiles de escola de samba da cidade. Disponível em: www.gresportela.org.br/Historia. Acesso em: 

03 ago. 2022.  
16 Criado em 04/04/1982, o grupo afro Agbara Dudu considera ser o bloco afro mais antigo do Rio de Janeiro, uma 

vez que mantém tradições mesmo fora da época do carnaval. Com inúmeros trabalhos culturais, sua origem foi 

inspirada no grupo baiano Ilê Ayê. Disponível em: https://grupoafroagbaradudu.com.br/. Acesso em: 02 ago. 2022. 
17 Patrimônio imaterial do Rio de Janeiro, a feira reúne um grupo de matriarcas da região que preparam receitas 

da gastronomia afro-brasileira, realizada periodicamente na Praça Paulo da Portela, em Oswaldo Cruz. Yabá quer 

dizer mãe-rainha. No Brasil, o termo é utilizado para definir todos os orixás femininos. Disponível em: 

https://mapadecultura.com.br/manchete/feira-das-yabas. Acesso em: 03 ago. 2022.   
18 O samba do Buraco do Galo, sediado em Oswaldo Cruz, se autodenomina Operários do Samba, tendo origem 

a partir do movimento Acorda Oswaldo Cruz: articulação de moradores para lutar por direitos e inclusão social. 

Disponível em: https://ww.anf.org/buraco-do-galo. Acesso em: 01 dez.2022. 



34 

 

 

1.5 Por uma outra história local: o diálogo entre a África e Oswaldo Cruz 

 

Precisamos remontar séculos anteriores para contar um pouco da história da região, 

promovendo um movimento que não necessariamente segue uma ordem cronológica de 

compreensão espacial, o que não deixa de ser uma ação que coloca a história local em diálogo 

com diferentes temporalidades e espacialidades e, no nosso caso, dinamizarmos a noção linear 

de história imposta pelo eurocentrismo europeu. Sendo assim, a imagem do sanitarista Oswaldo 

Cruz como herói permite narrar para e com a turma versões oficiais da história nacional em 

diálogo com a história local, mas também problematizar tais narrativas, construir outras e 

compreender que antes do século XX não havia um vazio no bairro que hoje recebe o nome do 

famoso médico.  

A bibliografia encontrada sobre o bairro de Oswaldo Cruz pouco fala da região antes do 

período colonial, o que não se diferencia dos conteúdos da história nacional presente nos livros 

didáticos. Para completar, a maioria dos textos encontrados fala do bairro em segundo plano, 

oferecendo protagonismo ao bairro de Madureira, que ganhou destaque ao longo do tempo pelo 

desenvolvimento comercial, enquanto Oswaldo Cruz manteve seu perfil residencial. Segundo 

Monarco (1998 apud FRAIHA; LOBO, p. 9), integrante da Velha Guarda da Portela e batizado 

de Hildemar Diniz, “Oswaldo Cruz era o lugarejozinho que até hoje não mudou quase nada”. 

O “quase” revela uma história dinâmica e que obviamente passou por várias transformações, 

mesmo que as mudanças não tenham sido tão atraentes aos olhos de muitos autores.  

Oswaldo Cruz é parte daquilo que recebia o nome de Freguesia de Nossa Senhora de 

Irajá, criada em 1647. Até a primeira metade do século XVIII, as terras que ocupavam a região 

trocaram de donos várias vezes por meio de concessões reais e desmembradas em propriedades 

menores, sem ofertar aos trabalhadores humildes qualquer chance de tê-las e, assim, atingir 

qualquer mobilidade social. A região se destacou na produção de açúcar e aguardente, 

promovendo movimentação intensa nos portos dos rios Meriti e Pavuna. Como não se tratava 

de uma freguesia próxima à baía, a região era cortada por tropas que transitavam em mulas. 

Além da cultura da cana de açúcar, merecem destaque a produção de milho, feijão e mandioca 

(FRAIHA; LOBO, 1998) 

Nos cabe fazer um esforço de dinamização dessa história. Antes de pertencer à Freguesia 

de Irajá, acredita-se que a região era ocupada pelos tupinambás. Como poucos sabem, os povos 

originários deixaram sua herança no nome recebido pela freguesia: Irajá deriva do termo tupi 



35 

 

yra-yá que significa lugar “onde brota o mel”. Com o processo de colonização, as terras ficaram 

nas mãos da população branca que, em contraste com os poucos nomes de origem indígena ou 

africana, dá nome a maioria dos logradouros e referenciais em Oswaldo Cruz. A famosa estrada 

do Portela exemplifica a presença da colonialidade: a rua que corta o bairro emprestou nome 

ao sambista Paulo Benjamim de Oliveira, o Paulo da Portela, e mais tarde batizou a Escola de 

Samba antes sediada na estrada e hoje localizada na rua Clara Nunes. Uma história que parece 

evidenciar as raízes africanas e afro-brasileiras porque estamos falando de um dos maiores 

nomes da História do Brasil e da maior campeã de um carnaval com vínculos estreitos com a 

africanidade, mas que carrega a colonialidade na origem do nome: no vale do Rio das Pedras, 

mais a oeste da Freguesia do Irajá, estava a fazenda do português Miguel Gonçalves Portela. 

Era um grande engenho de cana de açúcar que produzia aguardente, ficando conhecido no 

século XVIII como Fazenda do Portela. Parece irrelevante, mas simbolicamente representa 

muito daquilo que estamos falando. O nome Portela vem de sujeitos que foram símbolos de 

uma história que segregou e concentrou renda no nosso país. Mesmo que o batizado ao sambista 

negro e à escola que representa uma comunidade predominante negra tenha vindo de uma ação 

que prioriza personagens da elite branca europeia, a importância que tais sujeitos adquiriram 

podem ser representativos numa análise que identifica a apropriação do nome e a anulação de 

qualquer vínculo com o proprietário de terras. Muitos conhecem a escola de samba Portela e o 

Paulo da Portela, mas poucos ouviram falar no Miguel Gonçalves Portela.  

Mesmo constantemente fazendo um movimento de ressignificação dos espaços, a 

colonialidade ainda é rotina e é pouco questionada. O bairro vizinho, Madureira, recebeu o 

nome do dono de uma propriedade: Lourenço Madureira. Na região da Grande Madureira, Dona 

Clara, dona de uma chácara, deu nome à uma estação de trem construída posteriormente e 

depois desativada. Mesmo assim, a antiga proprietária foi homenageada com o nome de uma 

rua que começa na Domingos Lopes, rua que homenageia seu esposo, um político influente na 

então freguesia do Irajá. “Não muito longe dali está a pequena praça Inácio do Canto – 

lembrando o nome do primeiro proprietário daquelas terras, na confluência das ruas Tomé 

Alvarenga, Capitão Couto Mendes e Felipe Frutuoso” (FRAIHA; LOBO, 1998, p. 39-40). 

Sobre a população que predominava na região e formava a maior parte da mão de obra, mal 

conhecemos os rostos porque poucos foram eternizados com nomes de ruas e monumentos.  

A transformação sofrida pelas freguesias rurais deu origem aos subúrbios, que de certa 

forma acompanhou a expansão da linha de trem.  Foi o caso da Freguesia do Irajá que se 

fragmentou em importantes bairros da zona Norte, como Oswaldo Cruz, Madureira, Irajá, 

Marechal Hermes, Honório Gurgel, Rocha Miranda, Cascadura, Ricardo de Albuquerque, entre 



36 

 

outros. Com a expansão da linha ferroviária pela zona norte, a antiga região agrícola foi se 

tornando uma área residencial, ofertando dinamização populacional dentro de um cenário de 

crise econômica pós-abolição.  

A população que ocupava as terras da antiga freguesia era formada por ex-escravizados 

e seus descendentes, muitos provenientes das fazendas da região do Vale do Paraíba, do interior 

do Rio de Janeiro e do interior de Minas Gerais. A vida naquela época era organizada em torno 

das festas religiosas, da música e da dança de origem africana, ainda que com alguma influência 

portuguesa.  

Segundo Marco Antônio Martins Júnior (2012), muitos desses imigrantes também 

vieram da zona oeste, como Guaratiba, Santa Cruz e Itaguaí, chegando a Oswaldo Cruz pela 

rota do interior. Alguns dos integrantes da Velha Guarda da Portela são ou descendem dessas 

imigrações: Chico Santana era de Campo Grande e Monarco, que nasceu em Cavalcanti, era 

filho de mineiros. Esses imigrantes e aquelas pessoas que já habitavam a região desde a época 

da antiga freguesia do Irajá apresentavam hábitos e culturas distintas, porém a dança e a música 

eram elementos comuns entre eles. Os habitantes de Oswaldo Cruz eram do Congo e de Angola 

ou descendentes de negros dessas regiões africanas, trazendo a sua dança, canto e religião como 

forma de resistência através da arte. Foram eles, muitas vezes vindos de outras partes do Brasil, 

que trouxeram a batucada para as festas locais (JUNIOR, 2012).  

Alguns autores, como Carlos Eduardo Coutinho da Costa, nos ajudam a compreender a 

concentração da população negra escravizada ao longo do século XIX e a dinâmica da 

imigração no pós-abolição e nas primeiras décadas da República. O autor utiliza registros civis 

de nascimento e óbito na Baixada Fluminense para compreender o processo. São levantamentos 

que nos ajudam a estender determinadas compreensões para a região que hoje chamamos de 

subúrbio carioca. Deve-se ressaltar que a grande concentração de mão-de-obra escravizada no 

Rio de Janeiro localizava-se no Vale do Paraíba e no Norte Fluminense, o que não anula a 

presença de escravizados na capital federal. A abolição da escravatura não representou uma 

imediata transferência dessa mão-de-obra para as áreas urbanas da cidade do Rio de Janeiro e 

adjacências. Nas primeiras décadas do século XX, os proprietários de terras procuraram criar 

estratégias para mantê-los na região: alforria em massas para criar laços de gratidão, processos 

judiciais, renegociações e contratos entre proprietários e trabalhadores rurais, não tendo como 

norma o pagamento assalariado. Com isso, houve deslocamento de pessoas, mas não debanda 

generalizada. Segundo esses estudos, somente na década de 1920 e 1940 houve uma emigração 

em massa do Vale do Paraíba devido ao agravamento e as consequências sentidas pela crise do 



37 

 

café. As indústrias do início do século não foram atrativos suficientes para promover um 

deslocamento em massa nos primeiros anos republicanos. 

 

 

A migração foi uma parte intrínseca da experiência de vida do africano. A primeira 

migração era realizada do local de moradia, após ter perdido uma luta, ou de ser 

vendido por dívidas, ou mesmo entregue por parentes, em direção às cidades do litoral 

– do Oriente Médio ou Atlântico, posteriormente. Após chegar aos portos, eram 

embarcados para a segunda jornada em direção às Américas. Chegando aos seus locais 

de destino, por exemplo o Rio de Janeiro, após um longo período de espera e de 

“engorda”, quando comprados, tinham que caminhar até a casa do seu proprietário, 

que poderia estar localizada no centro da cidade, no Vale do Paraíba ou nas minas. 

Quando se interrompe o tráfico atlântico de cativos, muitos dos que já tinham chegado 

ao Nordeste, agora tinham que caminhar até as fazendas de café do Sudeste. Por fim, 

após a abolição, com a crise econômica de todas essas regiões, sobrava como 

estratégia de sobrevivência a migração para outras localidades em ascensão, como a 

Baixada Fluminense (COSTA, 2020 p. 15). 

 

Essa população, ao migrar para o Rio de Janeiro, ajuda a compor o subúrbio e as favelas. 

Porém, não seriam aquelas parcelas negras que iniciaram esse processo. Mesmo não compondo 

o grosso da mão de obra outrora escravizada, as populações negras da capital foram 

prejudicadas com os projetos de embranquecimento travestidos do discurso de progresso e 

civilização e se deslocaram para o subúrbio e para o morro constituindo novas rotas de 

resistência cultural. 

Não podemos negar o aumento da população da capital no pós-abolição e nem excluir 

a abolição da escravatura e o deslocamento de ex-ecravizados para a região como um dos 

motivos explicativos. Mas há de se ressaltar que essa justificativa sozinha não explica o fato, 

se tratando sim de uma rede mais complexa que precisa ser compreendida. Houve imigração 

do norte fluminense e do Vale do Paraíba, mas o grosso acontece décadas depois, explicado 

pela crise econômica rural e pela melhoria dos meios de transporte, como rodovias e trens, se 

tornando um atrativo para essa população. Logo, não se trata de uma migração aleatória. 

Em 1898, a Estrada de Ferro D. Pedro II passou a ser chamada de Central do Brasil e 

foi inaugurada a estação de trem Rio das Pedras, atual Oswaldo Cruz. Porém, a ocupação do 

bairro por pessoas mais pobres vindos do centro da cidade do Rio de Janeiro ganhou força entre 

os anos 1905 e 1920, não apenas explicado pelas reformas urbanas promovidas pelo Prefeito 

Pereira Passos, mas também reforçado pela crise do café nas regiões que antes concentravam a 

maior parte do trabalho escravizado: o Norte Fluminense e o Vale do Paraíba. Eram destinos 

vistos como atrativos, identificados pela expansão do sistema ferroviário ou pela ascensão do comércio 

ou das fábricas. A ideia de subúrbio como local ruim para residir foi construído ao longo dos anos pela 

imprensa da capital.  



38 

 

Ao contrário de Oswaldo Cruz, Madureira ganhou desenvolvimento com a chegada do 

trem no final do século XIX: permaneceu como local de residência, mas também se destacou 

pelo desenvolvimento comercial, sendo reconhecida como uma espécie de “capital do 

subúrbio”.  

 

No bairro (Oswaldo Cruz), andavam a pé ou a cavalo. Havia currais em todas as ruas, 

cheia de valões dificultando a passagem dos transeuntes. Não havia calçamento, nem 

luz, nem água encanada. Alguns armazéns e bares constituíam todo comércio do lugar. 

As pessoas moravam em chácaras, cercadas de imensos terrenos, alguns povoadas de 

pequenas casas, formando espécie de vilas ou de habitações coletivas. Os moradores, 

pessoas humildes, operários, artesãos. Proletariado (SANTOS; BARBOZA, 2004 

apud CCCP, 2004, p. 7).  

 

Apesar de ser cenário de tradicionais problemas dos bairros suburbanos e nunca ter sido 

palco de um potente desenvolvimento comercial, Oswaldo Cruz nos oferece elementos para 

que possamos contar histórias outras.  

 

Paulo Benjamin de Oliveira, um menino negro que deixara a Saúde para morar com a 

família em Oswaldo Cruz, chegou em 1920. Ele, o legendário Paulo da Portela, seria 

uma das mais importantes lideranças da região e personagem fundamental na história 

do samba carioca (FRAIHA; LOBO, 1998, p. 46). 

          

A caminho ou voltando do trabalho, era no trem que acontecia o samba, manifestação 

cultural tão perseguida19.  A viagem de trem até o bairro e as rodas de samba na região viraram 

redutos de resistência à reforma cultural que fazia parte de um conjunto de medidas que via na 

eugenia uma forma de modernização. Como parte integrante dessa política segregacionista que 

dominou boa parte da história brasileira, encontrava-se o médico sanitarista Oswaldo Cruz, que 

tinha como uma de suas ações impor a vacinação obrigatória sem qualquer esclarecimento, 

culminando numa revolta que vitimou pobres e pretos. Justamente ele, que posteriormente deu 

nome à estação, ao bairro e que hoje é homenageado em busto que simboliza a agressiva 

colonialidade. 

Oswaldo Cruz ainda mantém características residenciais: casas simples, portões baixos 

e tímido comércio local. Os conjuntos habitacionais, como o Cohab e o Nelson Pereira dos 

Santos, começaram a surgir na década de 1970 e representam um aumento expressivo da 

população do bairro. Sendo assim, cresceram os problemas que atingem bairros que não são da 

Zona Sul carioca, justamente os problemas citados pelos alunos na dinâmica que será 

 
19 O samba permite ampliarmos a discussão sobre o patrimônio, sendo eleito patrimônio cultural imaterial em 

29/11/2007 (decreto nº 3.551 de agosto de 2000). O ritmo que muitas vezes encontrou em Oswaldo Cruz espaço 

de resistência, nos leva a ultrapassar a visão materialista de patrimônio registrada nos levantamentos iniciais que 

foram realizados com os estudantes e que serão detalhados no próximo capítulo.   



39 

 

apresentada no próximo capítulo: segurança, saneamento básico, falta de manutenção dos 

asfaltos. Além disso, não há teatro, cinema, biblioteca e museu. Isso ajuda a explicar o cenário 

desanimador observado a partir das análises das respostas obtidas pelo formulário inicial e das 

reações dos alunos nas primeiras atividades propostas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 

 

 

2 Da conversa nasce a luz: o recorte espacial e o confronto com a malha colonial  

Conversa puxa conversa 

E da conversa nasce a luz 

Não acreditando 

Venha em Oswaldo Cruz 

Eu não sou do morro (Chico Santana) 

 

2.1 Caminhos iniciais para uma educação decolonial antirracista  

 

A estação de trem Central do Brasil, no centro da cidade do Rio de Janeiro, chamava-se 

Estação D. Pedro II, o que é revelador sobre a memória e o patrimônio no nosso país, afinal 

tratava-se de uma homenagem ao imperador branco que foi o mais duradouro governante da 

nossa história. A mudança para “Central do Brasil” poderia ser a esperança para contarmos 

outras histórias, mas a viagem por cada estação de trem revela o surgimento dos bairros do 

subúrbio carioca dentro de uma perspectiva colonial que ainda domina o imaginário popular. 

Por isso, o trecho do samba de Chico Santana20 é um convite para descermos na 16ª estação de 

trem do ramal Central do Brasil, no bairro de Oswaldo Cruz, e revelarmos que o samba, que 

sempre viajou na linha ferroviária com o trabalhador, ainda convive com um suposto imaginário 

de superioridade civilizatória que nomeia a estação e o bairro.  

Pretende-se nesse capítulo expor o quanto essa colonização do pensamento, que 

sobreviveu aos processos emancipatórios e abolicionistas, atravessa também o imaginário do 

nosso alunado até hoje e é revelado a partir das primeiras provocações pedagógicas acerca das 

concepções que os estudantes têm da história da África, dos africanos e dos afro-brasileiros e 

dos debates acerca do espaço em que a escola está inserida. 

 A História da África e dos africanos no Brasil ganhou espaço nas escolas e nos livros 

didáticos com a implementação da lei n° 10.639/2003, sendo ampliada com a inclusão das 

histórias e das culturas dos povos originários na lei n° 11.645/2008. Nos livros didáticos, as 

histórias das populações negras são apresentadas antes dos navios escravagistas, os reinos 

africanos ocupam capítulos inteiros e as vozes negras de certa forma são ouvidas. Porém, tais 

ações, mesmo que inovadoras, ainda são pontuais. Temos ainda um currículo eurocêntrico nas 

suas referências temporais, espaciais e temáticas. Os espaços para a África, para os africanos e 

seus descendentes ainda são limitados e pautados numa perspectiva colonialista.  

 
20 Francisco Santana nasceu em 22 de setembro de 1911, deixando seu nome na galeria dos grandes sambistas da 

Portela. Faleceu aos 76 anos, no dia 26 de março de 1988. Disponível em: portelaweb.org. Acesso em: 03 mar. 

2023. 



41 

 

Deve-se ressaltar que outros problemas devem ser apontados, como a nossa própria 

formação na graduação com pouco espaço para a temática e para a valorização dos saberes 

africanos e afro-brasileiros. Além disso, há pouca preocupação com a formação continuada dos 

professores, mantendo o profissional com uma carga horária excessiva em sala de aula. Soma-

se a isso, a nossa própria formação em família e na sociedade enquanto cidadãos.  

A estrutura curricular e escolar, em geral, assim como a formação dos professores, ainda 

são baseados em velhos referenciais (CANDAU; OLIVEIRA, 2010). A depender de como essas 

inovações são aplicadas, os avanços não são potencializados e não aprofundamos o 

enfrentamento do problema, permanecendo, mesmo que implicitamente, o rótulo e a 

inferiorização.  

 

(...) desconstruir o mito da democracia racial; adotar estratégias pedagógicas de 

valorização da diferença; reforçar a luta antirracista e questionar as relações étnico-

raciais baseadas em preconceitos e comportamentos discriminatórios (...) A superação 

do etnocentrismo eurocêntrico, a discussão do tema por toda comunidade escolar e a 

perspectiva da interculturalidade em educação (...) Trata-se de ampliar o foco dos 

currículos para o reconhecimento da diferença. Mais do que a inclusão de 

determinadas temáticas, supõe repensar enfoques, relações e procedimentos em uma 

perspectiva nova (CANDAU; OLIVEIRA, 2010, p. 32-33).   

 

O tímido avanço frente à priorização do protagonismo das culturas hegemônicas não é 

suficiente para os efeitos desejados pelas legislações reparadoras, podendo deformar as vozes 

dos grupos sociais marginalizados, mantendo ou até reforçando estereótipos.  

 

A compreensão das formas por meio das quais a cultura negra, as questões de gênero, 

a juventude, as lutas dos movimentos sociais e dos grupos populares são 

marginalizadas, tratadas de maneira desconectada com a vida social mais ampla e até 

mesmo discriminadas no cotidiano da escola e nos currículos pode ser considerado 

um avanço e uma ruptura epistemológica no campo educacional. No entanto, devemos 

ir mais além (GOMES, 2012, p. 104). 

 

 

A lei por si só não faz milagre e a inserção dessa temática nos livros não é o suficiente 

para atacar feridas históricas. Não se trata de mais uma disciplina ou mais um conteúdo. A 

questão étnico-racial no currículo só promoverá uma ruptura na educação brasileira se for 

encarada como uma “mudança estrutural, conceitual, epistemológica e política” (GOMES, 

2012, p. 106).  

 

Na escola, no currículo e na sala de aula, convivem de maneira tensa valores, 

ideologias, símbolos, interpretações, vivências e preconceitos. Nesse contexto, a 

discriminação racial se faz presente como fator de seletividade na instituição escolar 

e o silêncio é um dos rituais pedagógicos por meio do qual ela se expressa. Não se 



42 

 

pode confundir esse silêncio com o desconhecimento sobre o assunto ou sua 

inviabilidade. É preciso colocá-lo no contexto do racismo ambíguo brasileiro e do 

mito da democracia racial e sua expressão na realidade social e escolar. O silêncio diz 

de algo que se sabe, mas não se quer falar ou é impedido de falar (GOMES, 2012, p. 

104-105). 

 

As leis nº 10639/03 e 11645/08 se tornaram realidade a partir das históricas 

reivindicações dos movimentos negros e indígenas dentro e fora das escolas e das 

universidades. Mas a sua potencialização depende de metodologias que não podem reproduzir 

uma centralidade europeia. De nada adianta narrar supostos protagonismos populares sem 

incluir esses sujeitos no processo do saber. Aqueles que sempre foram excluídos das narrativas 

oficiais precisam também ocupar referenciais teóricos nas nossas práticas diárias: são 

detentores de conhecimento, pautam aquilo que tem relevância social, narram “outras histórias” 

e são protagonistas dessas narrativas. Na escola, o currículo e a aula precisam fazer sentido para 

o estudante responder suas demandas e partir do seu conhecimento para tornar a escola um 

espaço prazeroso, reduzindo a evasão escolar e efetivamente promovendo aprendizagens. Nesse 

sentido, propor um estreitamento das relações com a comunidade local e com a educação 

patrimonial numa abordagem inovadora, a fim de ressignificar, criticar e alternar, dentro de um 

recorte espacial que inspire intimidade e familiaridade, representa um caminho que constrói 

laços de pertencimento, reforça identidades, reduz a evasão escolar e promove a cidadania. 

O trabalho com a história dentro de um recorte espacial limitado pode inserir o aluno na 

comunidade que faz parte e reforçar a sua identidade. Dependendo da abordagem, é capaz de 

multiplicar vozes ao propor ações pedagógicas investigativas, criadas no cotidiano do aluno.  

 

Como elemento constitutivo da transposição didática do saber histórico para o saber 

escolar, a história local pode ser vista como estratégia pedagógica. Trata-se de uma 

forma de abordar a aprendizagem, a construção e a compreensão do conhecimento 

histórico com proposições que podem ser articuladas com os interesses do aluno, suas 

aproximações cognitivas, suas experiências culturais e com a possibilidade de 

desenvolver atividades diretamente vinculadas à vida cotidiana. Como estratégia de 

aprendizagem, a história local pode garantir melhor apropriação do conhecimento 

histórico baseado em recortes selecionados de conteúdo, os quais serão integrados no 

conjunto do conhecimento (CAINELLI; SCHMIDT, 2009, p. 139) 

 

Iamara da Silva Viana e Juçara da Silva Barbosa de Mello recorrem ao autor E. P. 

Thompson para desenvolver o conceito de cultura popular em pesquisa sobre a região da Grande 

Madureira21. A experiência do estudante é um caminho viável para a potencialização das leis 

 
21 A Grande Madureira é uma região administrativa que envolve os seguintes bairros: Madureira, Bento Ribeiro, 

Campinho, Cascadura, Honório Gurgel, Marechal Hermes, Oswaldo Cruz, Rocha Miranda, Vaz Lobo, Turiaçú. 

Disponível em: https://www.rio.rj.gov.br/web/cvl/ra. Acesso em: 27 fev. 2023.  



43 

 

educacionais aprovadas para a promoção da cultura africana e afro-brasileira, assumindo papel 

estratégico dentro de uma educação antirracista. Trata-se de um enfrentamento dentro de uma 

história escolar que “permanece hegemonicamente orientada por uma perspectiva linear, 

eurocêntrica e reprodutivista” (MELLO; VIANA, 2022, p. 128). 

 
A superação das atitudes culturais de superioridade não acontece com a instituição de 

leis, embora isso também seja importante. É na transformação das práticas e atitudes 

que ela ocorre. Operar a partir de estratégias pedagógicas fundadas na dialética entre 

pesquisa e ensino e na experiência dos estudantes nos parece ser o caminho para a 

consolidação de uma educação antirracista, sem a qual é inviabilizado o alcance da 

almejada sociedade democrática (MELLO; VIANA, 2022, p. 129). 

 

O bairro de Oswaldo Cruz é um recorte no Rio de Janeiro que pode propor um diálogo 

bem-sucedido da escola com a História das pessoas negras. Ocupa parte da antiga Freguesia de 

Irajá, região marcada pelo latifúndio e pela mão de obra escravizada no século XVII. Mesmo 

com a abolição da escravatura no final do século XIX, o bairro continuou habitado por ex-

escravizados e seus descendentes. No início do século XX recebeu parte da população negra 

atacada pelas Reformas do prefeito Pereira Passos no centro da cidade. A História do samba 

acompanhou a chegada da estação Rio das Pedras de Trens e o local é considerado um dos 

berços desse ritmo genuinamente afro-brasileiro, alvo das políticas reformistas do governo que 

desejava embranquecer a capital federal também nas suas práticas culturais. A estação de trem 

e, consequentemente o bairro, enquanto unidade administrativa, receberam o nome de Oswaldo 

Cruz após a morte do médico sanitarista que ajudou a prefeitura no projeto segregador que 

culminou na popular Revolta da Vacina. Curiosamente, no bairro que chegou a ser chamado de 

“favela na planície”.  

Sendo assim, foi estabelecido um recorte espacial sob a perspectiva da ressignificação, 

acreditando que tal ação pode estreitar laços de pertencimento e, assim, potencializar as 

importantes leis que colocam as histórias antes subalternizadas no protagonismo curricular da 

Educação Básica. Para esse diálogo da prática pedagógica com reflexões teóricas acerca da 

história local, patrimônio, memória, entre outros, optou-se pelo caminho da decolonialidade. 

Para isso, torna-se necessário revelar o quanto a colonialidade do ser e do saber está presente 

na rotina dos estudantes para que seja possível, a partir desse confronto, promover o importante 

giro decolonial.  

 

2.2 O desembarque da decolonialidade na estação Oswaldo Cruz  

 



44 

 

Para uma ação pedagógica transformadora, que não seja enganada pela superficialidade 

do discurso que diversifica os sujeitos históricos e não altera o método, buscamos referenciais 

teóricos do transdisciplinar grupo latino-americano “Modernidade/ Colonialidade”, constituído 

na década de 1990. Assim, utilizamos as ideias dos seus autores para ampliar o debate sobre 

conceitos relacionados à história das populações negras, história local, patrimônio e memória. 

Trata-se de intelectuais de diversas áreas de conhecimento que representaram uma 

transformação epistemológica importante nas ciências humanas e sociais. Em síntese, uma 

construção alternativa à modernidade eurocêntrica, tanto no seu projeto de civilização quanto 

em suas propostas epistêmicas (CANDAU; OLIVEIRA, 2010). A expressão “decolonização” 

é uma sugestão de Catherine Walsh, uma das autoras do grupo Modernidade/Colonialidade. 

Eliminar a letra “s” marca a distinção em relação à ideia de descolonização via libertação 

nacional durante a Guerra Fria. 

A opção pela exportação da proposta decolonial para a sala de aula é resultado das 

evidências obtidas pelo formulário inicial que confirmou a existência da colonialidade e suas 

variáveis no imaginário do alunado, sendo o pontapé inicial para uma ação pedagógica que 

pluraliza, alterna e ressignifica.  

A Escola Municipal José Emygdio de Oliveira está localizada na zona norte do Rio de 

Janeiro, subúrbio carioca. O nome da unidade escolar homenageia um procurador branco que 

cursou Direito na Faculdade Nacional de Direito da Universidade do Brasil, atual UFRJ. Colou 

grau em 1941 com a presença do então presidente da República Getúlio Vargas como paraninfo 

e foi assistente na cadeira de Direito Romano da PUC. Faleceu aos 59 anos enquanto trabalhava 

em sua sala na sede da procuradoria, deixando a esposa Jahyra Pacheco de Oliveira e seus 

quatro filhos. Dentro de uma escola predominantemente negra, qual o vínculo dos alunos com 

essa narrativa e com os sujeitos que a protagonizam? 

  O bairro de Oswaldo Cruz, onde a escola está situada, tem o nome do sanitarista que 

fez parte da equipe de governo do prefeito Pereira Passos no início do século XX. Ambos são 

conhecidos pelo episódio relatado pelo tradicional currículo nacional, conhecido como a 

Revolta da Vacina, citado brevemente nos livros didáticos brasileiros. Parte da população 

segregada nesse processo de europeização da capital fluminense foi morar nesse bairro. Em 

suma, pobres e pretos, marginalizados pelo governo, que deixaram seus descendentes numa 

localidade que hoje homenageia o líder da Reforma Sanitária que fazia parte de um pacote de 

embranquecimento que envergonhava o país após a abolição dos escravizados. Numa região 

que convive com escolas e ruas que, em geral, homenageiam sujeitos que protagonizaram 

narrativas oficiais civilizatórias, a herança africana e afro-brasileira resiste fortemente, porém 



45 

 

muitas vezes não perceptível pelos nossos estudantes. Isso passa pelo trabalho de aproximação, 

intimidade com o saber histórico em outros espaços e estreitamento do pertencimento.  

A escola tem na sua composição quatro turmas de Ensino Fundamental I (anos iniciais) 

e onze turmas de Ensino Fundamental II (anos finais)22. Localiza-se na Praça Cândido Portinari, 

s/n, em Oswaldo Cruz, próximo à famosa estrada Intendente Magalhães. Fundada em março de 

1977 na gestão do prefeito Marcos Tamoyo, o prédio ocupa quatro andares e tem cerca de 500 

estudantes matriculados. Na Tabela 1, apresenta-se a composição da escola, obtida a partir da 

declaração de cor informada pelos responsáveis dos alunos no ato da matrícula.23 

 

Tabela 1- Composição da escola 

PRETOS PARDOS BRANCOS ÍNDÍGENAS AMARELOS NÃO DECLARADOS 

61 257 173 1 0 8 

Fonte: Sistema de Gestão Acadêmica (2022) 

 

O formulário inicial (anexo) foi uma forma de evidenciar aquilo que era esperado e que 

representa a realidade de boa parte das escolas brasileiras. Na turma do 8º ano do Ensino 

Fundamental em 2022, 39 alunos responderam aos questionamentos acerca da história das 

populações negras, história local e patrimônio. Os avanços promovidos pelas legislações que 

obrigam o ensino de História e da Cultura africana e afro-brasileira são inegáveis, mas os 

resultados obtidos servem de alerta para a necessidade de avançar. Desses alunos, 31% se 

autodeclaram brancos, 16% pretos, 16% morenos24 e 37% pardos, como aponta o gráfico 1. 

Independente da incompatibilidade das expressões utilizadas pelos alunos com aquelas usadas 

pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), revela-se um percentual acentuado 

de população não-branca.  

 

 
22 Dados de 2022 e 2023. 
23 Dados extraídos do Sistema de Gestão Acadêmica da Secretaria Municipal de Educação (SME) da cidade do 

Rio de Janeiro em 16 abr. 2023. 
24 O IBGE não utiliza a categoria moreno, mas o questionamento espontâneo foi proposital e, por isso, revelador, 

no sentido de compreender o quanto determinadas expressões ainda são utilizadas como falta de reconhecimento 

e identidade em relação à negritude. Registra-se também a identidade não rigorosamente vinculada à categorização 

do IBGE, tendo em vista que o Instituto considera como negros a soma de pretos e pardos.  



46 

 

Gráfico 1 – Autodeclaração de cor no 8º ano do ensino fundamental 

 
Fonte: respostas obtidas no formulário (anexo) 

 

Os dados da composição de cor da turma também foram extraídos do Sistema de Gestão 

Acadêmica da Secretaria Municipal de Educação (SME) da cidade do Rio de Janeiro, como 

apresentado na tabela 2:25 

 

Tabela 1 – Composição da turma 1801 

PRETOS PARDOS BRANCOS ÍNDÍGENAS AMARELOS NÃO DECLARADOS 

4 23 14 0 0 0 

Fonte: Sistema de Gestão Acadêmica (2022) 

  

Sendo assim, fica evidenciado a predominância de alunos negros na turma, dentro de 

uma escola no bairro que tem fortes raízes africanas e afro-brasileiras, numa capital 

predominantemente negra. O que torna mais preocupante os resultados do formulário e, 

consequentemente, motiva uma imediata ação decolonial que possa fomentar a luta antirracista 

desejada pelas legislações dos últimos anos.  

 
25 As classificações do Sistema de Gestão Acadêmica (SGA) seguem às estabelecidas pelo IBGE e são declaradas 

pelos responsáveis dos estudantes no ato da matrícula. 

0

5

10

15

20

25

30

35

40

brancos pretos morenos pardos

Autodeclaração de cor (%)



47 

 

Ao serem questionados sobre a História da África, dos africanos e dos afro-brasileiros, 

66% dos estudantes da turma afirmaram lembrar apenas da escravidão; 16% citam algumas 

manifestações culturais, porém priorizam a lembrança da escravização; 18% afirmam que nada 

sabem (dados apresentados na tabela 3). Ainda somos, e principalmente os alunos, 

bombardeados diariamente pelas narrativas colonizadoras que reservam às populações negras 

um lugar de inferiorização e subalternidade. Esses jovens, a maioria com 13 anos, esbarram 

com a colonialidade no currículo, no livro didático, na estrutura da escola, nas ruas do bairro, 

em casa, na imprensa e nos padrões socialmente estabelecidos e não são convidados a 

confrontar-se com essa herança do colonialismo. 

 

Tabela 2 – Levantamento inicial sobre a história africana e afro-brasileira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: percentual obtido a partir das respostas ao formulário inicial (anexo) 
 

Amilcar Pereira aponta a predominância da escravidão no imaginário escolar quando o 

tema da negritude é debatido. Apesar dos avanços conquistados nas legislações e o quanto 

algumas mudanças são perceptíveis no chão da escola e da sala de aula, a resistência das 

populações escravizadas ainda é pouco exaltada, sendo priorizado o espaço da dor e da 

inferiorização quando professores e estudantes falam dos africanos e dos seus descendentes. 

Além disso, muitos alunos só ouviram falar da escravidão atlântica. Para a grande maioria do 

alunado, a escravização justificada pelo critério da cor de pele foi a única promovida na história. 

Esses erros de abordagem e a ausência da ampliação do debate causa danos seríssimos na 

formação da identidade das crianças e dos jovens no nosso país.  

 

Homens e mulheres negros e brancos, diferentes atores sociais, participaram das 

histórias de lutas por liberdade e por direitos civis e sociais, antes e depois da 

assinatura da Lei Áurea, que aboliu legalmente a escravidão no Brasil em 1888. A 

memória dessas lutas precisa estar nas escolas, e não somente a memória da 

O QUE VOCÊ SABE SOBRE A 

HISTÓRIA DOS NEGROS NA ÁFRICA 

E/OU NO BRASIL? 

PERCENTUAL 

ESCRAVIDÃO 66% 

NADA 18% 

DANÇAS/ SAMBA 16% 



48 

 

escravidão. Aliás, a memória da escravidão atlântica, como se fosse a única forma de 

escravidão já existente no mundo, e a associação direta entre negritude e escravidão, 

inferiorizando africanos e seus descendentes, é algo absolutamente presente nas 

escolas brasileiras ainda hoje. E, além de ser um erro ‘histórico’, isso é algo danoso 

para as construções identitárias de jovens estudantes negros e brancos (PEREIRA, 

2012, p. 125). 

 

A herança colonial está presente em cada canto da nossa vida e isso torna evidente a 

sobrevivência desse projeto colonizador após os processos emancipatórios e abolicionistas. 

Nossa formação é pautada nos padrões de colonialidade, as escolas brasileiras reproduzem esses 

pilares na sua estrutura, no currículo e nos livros didáticos e somos produtos dessa “colonização 

do ser”, pautando nossa dinâmica diária em diálogo com uma sociedade assim estruturada.  

Ballestrin (2013) aponta as raízes da colonialidade no processo de dominação europeia da 

América. As relações hierárquicas na economia e na política continuaram depois das 

independências latino-americanas. Essa colonialidade do poder é uma estrutura que abraça o 

controle da economia, da autoridade, da natureza, do gênero e da sexualidade e do 

conhecimento. Em suma, é uma colonização também do ser e do saber que permanece até 

hoje26. Os resultados apontados no questionamento realizado sobre a história da África, dos 

africanos e dos afro-brasileiros evidenciam essa problemática e não fazem da Escola Municipal 

José Emygdio de Oliveira uma exceção. Sem dúvida alguma, essa herança assola boa parte não 

somente do Brasil, mas de todos os países que sofreram com o processo colonizador.  

 

A colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do padrão mundial de 

poder capitalista. Se funda na imposição de uma classificação racial/étnica da 

população do mundo como pedra angular do dito padrão de poder e opera em cada 

um dos planos, âmbitos e dimensões materiais e subjetivas, da existência social 

cotidiana e da escala social. Origina-se e mundializa-se a partir da América 

(QUIJANO, 2000, p. 342 apud BALLESTRIN, 2013, p. 101). 

 

Para Aníbal Quijano (2007), colonialismo e colonialidade são diferentes. O primeiro é 

mais antigo, mas o segundo provou ser mais resistente, permanecendo após a colonização. O 

autor acredita que outras colonialidades, como a do ser e a do saber, resultam da colonialidade 

do poder, destruindo a existência dos povos racializados e estabelecendo o mundo eurocêntrico 

como verdade absoluta, o que impede a formação de identidades plenas. Ao criar a antítese na 

figura do “outro”, “reprime seus modos de produção de conhecimentos, os saberes, o mundo 

simbólico, as imagens do colonizado e impõe novos” (OLIVEIRA; CANDAU, 2010, p. 19).  

 
26 Luciana Ballestrin traça a trajetória dos estudos decoloniais, trazendo discussões entre autores pertencentes à 

essa linha de pensamento. A autora apresenta a trajetória dos estudos pós-coloniais, que emergiram no contexto 

de descolonização da Ásia e da África, passando pelos estudos subalternos até chegar no grupo 

Modernidade/Colonialidade e o “giro decolonial”. Os representantes dessa linha propõem um combate às matrizes 

fundamentais do saber e do poder colonial sobre os personagens historicamente subalternizados não hegemônicos.  



49 

 

Em suma, para os estudantes da turma do 8º ano do Ensino Fundamental, a única história 

é aquela que coloca o homem branco como dotador de conhecimento e sujeito protagonista da 

história, reservando aos negros e aos indígenas a ausência de rostos ou personalidades, sendo 

preocupante a banalização dessas práticas assassinas como ações naturais do heroísmo 

colonizador. Isso é assustador não apenas nos países colonizados, como também nos países 

colonizadores, como já afirmamos ao citarmos o espanto da Grada Kilomba, intelectual 

portuguesa, com a glorificação da colonização ainda existente em Portugal.  

O colonialismo é uma relação política e econômica que não necessariamente implica 

relações racistas de poder. Já a colonialidade nasce no cerne do colonialismo, mas sobrevive ao 

fim do colonialismo, não se limitando a simples imposição política e econômica, ela remete 

“estruturas subjetivas, imaginários e epstemologias” (CANDAU; OLIVEIRA, 2010, p. 19). 

Desdobra-se no saber e no ser enraizados até hoje, mesmo após os processos emancipatórios.  

 Para Mignolo (2005), a expansão ocidental do século XVI ultrapassa os objetivos 

econômicos e religiosos, pretendendo-se monopolizar o conhecimento ao impor uma 

hegemonia epistêmica e historiográfica. Segundo ele, a matriz colonial do poder “é uma 

estrutura complexa de níveis entrelaçados” (MIGNOLO, 2010, p. 12).  Assim, a colonialidade 

do saber nos faz pensar que o mundo europeu é o único referencial possível nas formas de 

pensar o tempo, a história e a cultura, subalternizando populações de outros continentes através 

da construção do “outro” na ideia de raça. Para Maldonado-Torres (2007), o padrão de poder 

da colonialidade sobrevive até hoje nas regiões colonizadas no passado. Sendo assim, podemos 

afirmar que essa condição de colonialidade se reflete ainda hoje nas práticas pedagógicas. 

Ao trazermos essa compreensão de mundo para a escola, é nítido como ainda temos o 

mundo europeu ou nortista como condutor das nossas práticas diárias e dos recursos didáticos 

que utilizamos, como o livro didático. Apesar dos avanços promovidos por legislações 

reparadoras, nossa formação foi pautada numa estrutura clássica que não priorizava “saberes 

outros” e as raízes coloniais ainda estão presentes não somente na escola, mas no dia-dia do 

cidadão, provocando feridas que não permitem um processo efetivo de combate ao preconceito 

e de promoção da inclusão social.  

 

No ensino e aprendizagem de história, os padrões de poder da colonialidade se 

expressam de várias formas, estando presentes na formação das professoras e 

professores, na consolidação de um currículo eurocêntrico e no engessamento das 

práticas cotidianas desses docentes de história, que precisam enfrentar as dificuldades 

da relação desigual conteúdo/carga horária e têm sua criatividade e espírito inventivo 

e transformador pouco estimulados. ‘Encaixotados’ em meio à desmotivação e à 

desvalorização profissional, os professores sempre se perguntam: como fazer 



50 

 

diferente, ou fazer a diferença, com tanto ‘conteúdo’ e tão pouco tempo? (MAIA, 

2021, p. 21). 

 

 Diante desse referencial teórico é fácil compreender por que os levantamentos iniciais 

realizados na turma do 8º ano mostram jovens que não conhecem sua própria história, tampouco 

se reconhecem como realmente são, identificando a história da África e dos africanos no Brasil 

apenas com a escravidão, um passado pelo qual se envergonham e querem se distanciar. A 

sociedade, e nossos alunos como integrantes dela, são atacados diariamente com a naturalização 

do embranquecimento e do eurocentrismo. A imprensa bombardeia com o padrão branco de 

ser, na política não há representatividade, na escola são guiados por uma lógica de 

verticalização das relações sociais e por uma formação pautada pela centralização do saber na 

Europa e nos Estados Unidos, e isso em todos os componentes curriculares, não somente em 

História. Na rua predomina a visão de patrimônio como aquilo que precisa apenas ser 

preservado, sem contestação, flertando diariamente com uma urbanização que enaltece a 

branquitude. Isso se torna mais grave quando falamos de adolescentes que são residentes de um 

bairro predominantemente negro, que carrega vasta herança cultural afro-brasileira, mas que ao 

serem questionados não conseguem estabelecer qualquer relação. Aproximar saberes locais e 

torná-los referenciais para reforçar vínculos com a África pode ser um caminho pedagógico, 

porém a priorização de um currículo nacional unificado e branco dificulta tais ações e refletem 

no resultado da pesquisa, fazendo com que o estudante mal conheça a história do lugar onde 

mora.  

Nilma Lino Gomes, intelectual negra brasileira, também nos ajuda a pensar ideias 

decoloniais dentro do campo educacional do nosso país. Assim como Quijano, Gomes acredita 

que a diferença e a hierarquização entre brancos e negros foram construídas como uma forma 

de classificação humana, não se sustentando do ponto de vista biológico. As diferenças não 

foram louvadas, mas sim hierarquizadas. A escola, como instituição social que transmite e 

socializa saberes, tem se revelado como local de representações negativas sobre os negros, 

mesmo na tentativa de acertar e reparar a partir das demandas exigidas pelas legislações que 

obrigam o ensino de História da África, dos afro-brasileiros e dos povos originários. Para a 

autora, as práticas pedagógicas não podem cair na armadilha da democracia racial, promovendo 

exotismo e folclorização (GOMES, 2003). Nos cabe enquanto educadores promover um 

confronto diário não apenas com os recursos didáticos que, em geral, são eurocêntricos, mas 

também com a nossa própria formação colonial. Trata-se de um movimento primordial para 

não limitar nossas práticas antirracistas em determinados momentos dentro do calendário letivo, 

como apenas no Dia da Consciência Negra ou ressaltando apenas o corpo negro no modo 



51 

 

escravo e acorrentado. O formulário inicial com a turma do 8º ano evidencia essa visão comum 

na sociedade brasileira.  

Lélia Gonzalez (1988) aponta as armadilhas do mito da “democracia racial” nas 

sociedades de origem latina. Ao desenvolver o conceito de racismo por denegação, ela acredita 

que a miscigenação latino-americana ofereceu à segregação status de igualdade que pode ser 

explicada pela formação dos países ibéricos.  

 

O racismo latino-americano é suficientemente sofisticado para manter negros e índios 

na condição de segmentos subordinados no interior das classes mais exploradas, 

graças à sua forma ideológica mais eficaz: a ideologia do branqueamento.  Veiculada 

pelos meios de comunicação de massa e pelos aparelhos ideológicos tradicionais, ela 

reproduz e perpetua a crença de que as classificações e os valores do Ocidente branco 

são únicos verdadeiros e universais (GONZALEZ, 1988, p. 73). 

 

Ao questionarmos a história de Oswaldo Cruz, subúrbio carioca, no formulário inicial, 

os resultados são ainda mais desanimadores, como informa a tabela 4: 91% dos alunos afirmam 

que não conhecem a história local ou que acreditam que a região não tenha história, contra 

apenas 9% que afirmam conhecer alguma coisa da história do bairro. Intensificando o cenário 

desolador, os poucos que afirmam conhecer citam personagens que deram nome à estação de 

trem, escolas e ruas, reafirmando uma narrativa da história colonial dentro de um recorte 

espacial reduzido.  

 

Tabela 3 – Levantamento inicial sobre a história do bairro 

VOCÊ CONHECE A HISTÓRIA DO 

SEU BAIRRO?  

PERCENTUAL 

NÃO  91% 

SIM  9% 

Fonte: percentual obtido a partir das respostas ao formulário inicial (anexo) 

  

Compreendendo que o estudo da história local pode passar pela abordagem do 

patrimônio, entende-se que as narrativas oficiais também prevalecem quando se faz um recorte 

espacial, uma vez que ainda predomina na sociedade a ideia de patrimônio como algo material 



52 

 

que precisa ser preservado. E se há um predomínio de prédios e estátuas que referenciam 

sujeitos brancos, é comum que o entendimento da história passe pela narrativa das classes 

dominantes, inclusive quando estudamos a história de um bairro.  

Ao serem indagados sobre a existência de patrimônio dentro de uma questão discursiva 

presente no formulário inicial, 50% dos alunos afirmam que seu bairro não tem patrimônio ou 

que não sabem responder ao questionamento. Outros 50% opinaram, porém destaca-se a 

predominância da ligação da palavra patrimônio com a materialidade e com uma abordagem de 

preservação, como é possível observar na nuvem de palavras (figura 1) criada a partir das 

respostas dos adolescentes27. É óbvio que há exceções, como pode ser visto timidamente no 

quadro abaixo. São sobre elas que nos debruçaremos mais a frente para propor o “giro 

decolonizador”.  

 

Figura 1 – Entendimento sobre patrimônio no bairro de Oswaldo Cruz 

 

Fonte: arte obtida a partir das respostas extraídas do formulário inicial (anexo) 

 

Esse cenário muitas vezes contribui para que o aluno não encontre história dentro do 

lugar onde mora: ao mesmo tempo que ele identifica patrimônio com algo material que deve 

ser preservado, os bairros do subúrbio, em geral, não atendem ao que tende a ser definido como 

patrimônio. Suas referências de educação patrimonial e atividades pedagógicas fora da escola 

 
27 Nuvem de palavras, também conhecida como Tag Cloud ou word cloud, é um gráfico digital que descreve 

visualmente um assunto e mostra o grau de frequência das palavras em um texto. É um recurso didático que pode 

ser adquirido gratuitamente na internet.  



53 

 

remetem a lugares turísticos e à preservação de prédios que abrigam narrativas elitistas, o que 

faz com que aquilo que aconteceu no seu bairro ou aquilo que o seu bairro carrega não mereça 

ser definido como história. Qualquer familiaridade entre a história dos livros didáticos e o 

patrimônio é visto somente em outras regiões do Rio de Janeiro e contam narrativas que 

colocam as populações negras apenas na condição de subalternidade.  

Mello e Viana destacam o quanto as escolas ainda têm dificuldades para perceber a 

contribuição valorosa que um bairro pode ofertar para o estreitamento das relações entre 

educação patrimonial e educação básica. Segundo elas, há um predomínio de uma análise 

precipitada de patrimônio ligado apenas à materialidade, à institucionalidade e à realidade das 

regiões distantes do subúrbio. Sendo assim, “pode-se pensar o quão significativo seria a 

utilização do patrimônio cultural local de modo intenso por todo o corpo docente e discente” 

(MELLO; VIANA, 2022, p. 132). 

Para completar o cenário, boa parte dos alunos só conhece algum museu porque teve a 

oportunidade de participar em outro ano de escolaridade de um passeio promovido pela 

companhia de energia Light28, tendo acesso ao local de memória diferente daquele que 

pretendemos problematizar. Porém, provocados para uma definição do que seria museu, a 

grande maioria acredita ser lugar de “coisa velha”. Ou seja, o museu materializa a colonialidade 

descrita nas linhas dos livros didáticos, restando pouco espaço para a africanidade numa 

perspectiva que não inferioriza os africanos e os seus descendentes.  

Na aula seguinte promovemos uma roda de conversa como parte ainda desses 

levantamentos iniciais reveladores da colonialidade. Nela, os estudantes colocaram no papel 

palavras que definiam o seu bairro e explicaram o porquê das suas escolhas. Na figura 2, a aluna 

Geovanna participa da dinâmica. 

 

 

 

 

 

 

 

 
28 A Light é uma companhia privada que oferece serviços de geração, distribuição, comercialização e soluções de 

energia elétrica para 31 municípios fluminenses, abrangendo cerca de 10 milhões de habitantes. Disponível em: 

https://seucreditodigital.com.br/conheca-a-light-companhia-de-energia-eletrica-do-rio-de-janeiro/. Acesso em: 16 

abr. 2023. 



54 

 

Figura 2 – Geovanna Júnior29 

 

Fonte: registro da dinâmica da roda de conversa feia pelo professor e autor da dissertação (2022) 

 
29 As pessoas que aparecem na dissertação assinaram documento de autorização de uso de imagem (no caso dos 

menores de idade foram seus responsáveis legais). Os casos não autorizados não entraram na dissertação ou estão 

com a imagem preservada.  



55 

 

 

Não que as observações tenham sido precipitadas, afinal ninguém melhor do que os 

próprios moradores da região para definirem o local onde moram. Porém, chama a atenção a 

predominância de definições negativas em relação ao bairro, como pode ser observado na 

nuvem de palavras apresentada na figura 3. 

 

Figura 3 – Palavras que definem o bairro 

 

Fonte: arte obtida a partir das respostas extraídas do formulário inicial (anexo) 

 

A colonialidade também isola o subúrbio de ações contundentes do poder público. 

Assim, o Estado prioriza a preservação das tradicionais rotas turísticas, que no caso do Rio de 

Janeiro estão localizadas na Zona Sul e, em parte, no centro da cidade. Logo, o pensamento do 

alunado reflete uma realidade. A comunidade escolar, que convive na região, é o melhor 

referencial para definir o lugar onde mora e, como resultado natural dessa atmosfera 

segregadora, não consegue encontrar histórias outras que possam qualificar o subúrbio carioca.  

Torna-se necessário romper com essa estrutura. “Como defende Mignollo (2003), não 

se trata da substituição de um novo paradigma, mas no surgimento de ‘paradigmas outros’” 

(BALLESTRIN, 2013, p. 104). Como transpor as ideias da corrente decolonial para a 

educação? A prática educacional antirracista precisa ser construída horizontalmente. Não basta 



56 

 

colocar populações historicamente oprimidas no protagonismo das narrativas. É preciso 

permitir que elas construam essas narrativas e sejam agentes diretos dessas ações, entendendo 

que tais ações são construídas permanentemente: precisam do cultivo das futuras gerações que 

irão compor o quadro da comunidade escolar. Nesse sentido, uma educação antirracista a partir 

de uma abordagem local da História, construída numa perspectiva decolonial, tem efeito 

transformador.  

Pluralizar referenciais e saberes, recontar histórias, ressignificar o território, 

descolonizar espaços, (re)apropriar-se do que é popular e dinamizar o patrimônio como aquilo 

que seja significativo para a cultura de um povo. Isso passa pelo reconhecimento da África em 

si, em cada canto do bairro, na construção das suas identidades, na promoção da cidadania e na 

plenitude da liberdade, além de representar uma abordagem dentro do campo da educação 

decolonial. Sendo assim, apostamos na história local como forma de familiarizar protagonismos 

de sujeitos inferiorizados pela agressividade colonizadora, além de promover saberes locais 

como referenciais decoloniais, promovendo um diálogo espacial e temporal que desafia a 

linearidade eurocêntrica.   

 Hélia Santos (2005) acredita que a abordagem da história numa perspectiva nacional e 

a defesa constante de um currículo unificado contribui para silenciar a pluralidade de histórias 

e suas respectivas diversidades. Nesse ínterim, ainda temos uma educação nacionalista sob 

égide do eurocentrismo que reproduz estereótipos. Qualquer iniciativa de inovação é bem-

vinda, mas ainda muito frágil dentro das bases que se mantêm durante séculos. Para a autora, o 

Iluminismo reforçou esse processo ao defender “ideias universais” sem levar em conta as 

especificidades locais. A ciência nos séculos XVIII e XIX foi utilizada como ferramenta de 

consolidação da noção de uma suposta superioridade de uns sobre outros.  

 

Este ‘epistemicídio’ é hoje denunciado por autores pós-coloniais como uma das 

violências mais duradouras perpetradas durante o período colonial, com base na 

racionalidade europeia ocidental. Esta violência não terá destruído a totalidade dessa 

diversidade epistemológica, mas tê-la-á tornado invisível (SANTOS, 2005, p. 6). 

 

  E “acarretado a liquidação ou subalternização dos grupos sociais cujas práticas 

assentavam em tais conhecimentos” (SANTOS; MENESES; NUNES, 2004, p. 20 apud 

SANTOS, 2005, p. 6). 

 Boaventura Santos é um dos expoentes decoloniais e é citado por Hélia Santos (2005) 

para trabalhar o conceito de ecologia dos saberes, reivindicando um diálogo dos múltiplos 

conhecimentos a fim de ocupar supostas brechas sempre deixadas por um e por outro, através 



57 

 

de um processo recíproco, solidário, mútuo. Já Santos e Nunes (2004 apud SANTOS, 2005) 

destacam a importância de descentrar a geopolítica do conhecimento para construir um 

multiculturalismo emancipatório e crítico, não caindo na armadilha do “multiculturalismo 

celebratório” e apolítico. Falar sobre e não falar com pode atribuir ao multiculturalismo uma 

vertente folclórica e exótica.  

Luis Fernandes de Oliveira e Vera Maria Ferrão Candau são dois intelectuais brasileiros 

que nos ajudam a pensar a decolonialidade dentro do campo da pedagogia e da educação 

antirracista no Brasil. O projeto intitulado “Multiculturalismo, Direitos Humanos e Educação: 

a tensão entre igualdade e diferença”, iniciado em 2006, utiliza os autores decolonais como 

referencial para pensar interculturalidade, relações étnico-raciais e educação na América 

Latina, em especial no Brasil (CANDAU; OLIVEIRA, 2010).  Candau e Oliveira citam Quijano 

(2010) para o debate sobre o conceito de raça. Segundo eles, não existe raça do ponto de vista 

biológico. Se trata de uma construção do século XVI para unir cor à raça e, assim, exercer papel 

fundamental na expansão capitalista através da inferiorização de grupos não-europeus, refletido 

no salário, na divisão do trabalho e na produção de conhecimento. Assim, refletido através de 

um racismo epistêmico, a epistemologia europeia não aceita outra epistemologia como espaço 

crítico e científico (GROSFOGUEL, 2007).  

A partir do conceito de “diferença colonial” de Mignollo, o presente trabalho pretende 

propor um diálogo que reconhece a coexistência de diferentes epistêmes e formas de 

conhecimento, seja na academia, seja na comunidade escolar, acreditando justamente que o 

pensamento crítico parte das experiências da colonialidade. Assim, como acredita Walsh, 

objetiva-se reconstruir, ressignificar ou transformar relações de poder. Torna-se necessário 

confrontar a colonialidade presente no nosso dia-dia e não a ocultar, seja nos nossos hábitos e 

nos nossos referenciais patrimoniais. Segundo Walsh, a interculturalidade é “um espaço de 

negociação e tradução onde as desigualdades sociais, econômicas e políticas, e as relações e os 

conflitos de poder da sociedade não são mantidos ocultos e sim reconhecidos e confrontados” 

(WALSH, 2001, p. 11).  

Nesse contexto, a próxima etapa desse processo pedagógico propôs confrontar os 

estudantes com a colonialidade que eles esbarram naturalmente todo dia. O caminho escolhido 

para o giro decolonial foi justamente construir histórias a partir de intervenções pelo bairro, 

provocados por mim, mas construídas pelos alunos da escola pública, descendentes dessas 

populações historicamente inferiorizadas, marcando uma das essências da decolonialidade: a 

construção colaborativa do conhecimento, com narrativas protagonizadas por sujeitos outros. 

Como acreditam Mello e Viana (2022), a história local traz a oportunidade de compreender a 



58 

 

experiência do aluno dentro de um processo de construção compartilhada, contribuindo para 

que muitas leis inclusivas saiam do campo das “boas intenções”. 

 

2.3  O confronto com as ruínas da colonialidade 

 

 Para provocar um confronto com as heranças do processo colonial no imaginário, ação 

que dialoga com o conceito da diferença colonial, propus que os alunos fizessem registros 

fotográficos positivos do bairro que abriga a escola, certo de que seria o pontapé inicial para 

que o cenário de uma região “sem história” fosse convertido para uma região que carrega 

histórias no plural, mesmo que esse diálogo inicial fosse com uma história tradicional. O 

confronto com as ruínas promovidas pela colonialidade é essencial para dialogarmos com o 

conceito de interculturalidade crítica de Catherine Walsh. A partir do reconhecimento da 

colonialidade, o aluno questiona, problematiza, alterna e ressignifica.  

A simbiose entre história local e história negra pode ser fundamental para o 

fortalecimento de práticas antirracistas e decoloniais. A opção pelo estudo do lugar onde vive 

gera familiaridade, promove sentido à educação e, dependendo da abordagem, fortalece o 

sentimento de pertencimento. É possível valorizar as lideranças locais populares e promover 

diálogo da sua representatividade com diferentes temporalidades e espacialidades, dando 

sentido à história das populações historicamente subjugadas que ganham cada vez mais espaço 

no currículo e nos livros didáticos.  

Os primeiros registros fotográficos são reveladores da agressividade que o processo 

colonial promove ainda depois da independência do Brasil e da abolição da escravatura, como 

pode ser observado nas figuras 4, 5 e 6. Deve-se ressaltar que mesmo os alunos não 

reconhecendo história em Oswaldo Cruz, essa atividade revelou um diálogo da história local, 

mesmo que tradicional, com a história nacional: houve um predomínio de fotografias do busto 

do médico branco Oswaldo Cruz que dá nome ao bairro e da estação de trem que também leva 

o nome do mesmo sujeito que dialoga intensamente com a história do Brasil, ocupando nos 

livros didáticos o capítulo da Primeira República, numa prova de que a política e a 

temporalidade linear ainda pautam a divisão das unidades didáticas.  

 



59 

 

Figura 4 – Busto de Oswaldo Cruz 

 

Fonte: registro do celular da estudante Emanuelle Lyra (2022) 

 



60 

 

Figura 5 – Estação de trem Oswaldo Cruz, antiga estação de trem Rio das Pedras 

 

Fonte: registro do celular do estudante Luiz Davi Sant’Anna (2022) 

 



61 

 

Figura 6 – Estação de trem Oswaldo Cruz, antiga estação de trem Rio das Pedras 

 

Fonte: registro do celular do estudante Luiz Davi Sant’Anna (2022) 

 

Oswaldo Cruz foi o médico sanitarista que promoveu a reforma sanitária que contribuiu 

para expulsar a população ex-escravizada do centro da cidade, fazendo parte de um conjunto 

de reformas promovidas pelo prefeito Pereira Passos que acreditava ser possível (e ideal) 

transformar o Rio de Janeiro em uma nova Paris no início do século XX. Mesmo com a abolição 

legalmente consolidada, havia uma política de branqueamento que passava pela proibição de 

festas populares de origem africana a fim de alcançar supostos graus de civilização.  

Nesse sentido, o bairro do subúrbio carioca não apenas homenageia um personagem 

dessa política segregacionista, como dialoga com essa história que assume perfil nacional nos 

livros didáticos. A região da grande Madureira, incluindo Oswaldo Cruz, se torna não apenas 

reduto de parte dessas populações segregadas da Belle Époque, como também palco de 

resistência dessas manifestações culturais que eram identificadas como expressão de retrocesso.  

A predominância das fotografias que registram o busto e a estação que homenageia 

Oswaldo Cruz reforça essa abordagem colonial sobre o patrimônio, onde o médico dá nome ao 

bairro e encontra-se homenageado no busto e na estação de trem, mas que em nenhum momento 

é problematizado como personagem que explica em parte a história do bairro como ocupante 

do subúrbio carioca e, por isso, herdeiro de mazelas seculares.  

As fotos da estação de trem poderiam ser reveladoras de uma intenção de materializar o 

samba que ali encontrou um lugar de resistência e celebração das raízes africanas. Porém, os 



62 

 

estudantes que fizeram os registros da estação são os mesmos que nos formulários atrelaram a 

história e a cultura afro-brasileira à escravização, que disseram que o seu bairro não tinha 

história e que ligaram patrimônio à materialidade. A aula do formulário e a aula das fotografias 

não foram distantes no tempo. Portanto, não faltam evidências para reforçar a real intenção 

daqueles que tiraram fotografias da estação: expor um espaço que homenageia o sujeito 

Oswaldo Cruz dentro de um famoso meio de transporte do bairro. E ponto!  

Iniciamos e voltamos à história do bairro sem história ou com uma história que privilegia 

a branquitude como sinônimo de progresso. Como sair dela? Finalmente, através dos registros 

fotográficos de duas alunas dentro do universo de uma turma com cerca de 40 estudantes. Era 

o gancho necessário para provocar o confronto a fim de ressignificar e o intercâmbio a fim de 

(re)apropriar.  

As fotografias registradas nos celulares das alunas Ana Vitória Roque Elias de Oliveira 

e Giovanna Júnior da Silva Pereira de Oliveira simbolizam a existência de outros olhares que 

prezam pela manutenção das tradições como ação de resistência, pertencimento e crença em 

dias melhores.  

A aluna Ana Vitória Roque Elias de Oliveira fez registros fotográficos do CCCP Paulo 

da Portela (figuras 7 e 8): Centro Comunitário de Capacitação Profissional Paulo da Portela. 

Fundado em 1998, tinha como objetivo oferecer cursos profissionalizantes e homenagear a 

cultura local através da valorização de histórias que trazem protagonismo aos sujeitos 

subalternizados pelo sistema.  



63 

 

Figura 7 – Entrada do CCCP 

 
Fonte: registro do celular da estudante Ana Vitória Roque (2022) 

 



64 

 

Figura 8 – Quadro do Paulo da Portela 

 
Fonte: registro do celular da estudante Ana Vitória Roque (2022) 

 

Curioso sobre a escolha, eu decidi questioná-la. Segundo a estudante Ana Vitória, era 

preciso mostrar um bairro diferente daquilo que ela imaginava que os colegas registrariam. “O 

CCCP apresenta uma história diferente do nosso bairro. Eu quis tirar uma foto diferente das 

outras porque eu já sabia que eles (os colegas de turma) iam tirar a foto do busto de Oswaldo 

Cruz, já eu quis mostrar além disso. No CCCP tem quadros lindos, inclusive do Paulo da 

Portela. O centro foi fundado pela associação de moradores do bairro para capacitar os membros 

da comunidade com curso de informática, pré-vestibular, curso de eletrônica, cabelereiro afro 

e muito mais”, afirma a estudante.  

Segundo Marcelo Almeida, outro professor de História da escola e morador do bairro, 

a criação do Centro de Capacitação foi a concretização de um projeto antigo, idealizado pelos 

integrantes do Movimento Acorda Oswaldo Cruz e pela Pastoral da Juventude da 4ª Região. 



65 

 

Ele afirma que o nascimento do “Acorda Oswaldo Cruz” na década de 90 foi um grito de 

autoafirmação dos moradores locais. “Tudo de ruim que acontecia em Rocha Miranda era 

atribuído a Oswaldo Cruz e tudo de bom que acontecia em Oswaldo Cruz era atribuído à 

Madureira”, afirma o professor e morador da região. As salas do CCCP foram batizadas com 

nomes de personalidades do bairro, como Manacéia, da Velha Guarda da Portela e Irmã Maria 

de Lourdes Silvestre, da Congregação de Servas da Santíssima Trindade.  

Já a aluna Giovanna Júnior da Silva Pereira de Oliveira registrou as mulheres da sua 

família como ponto positivo do seu bairro, como mostra a figura 9. Uma família liderada por 

matriarcas negras, que confrontam a configuração tradicional de família patriarcal. Que 

emocionante e que ponte para que pudéssemos convidar griots para contar histórias outras de 

Oswaldo Cruz e promover o confronto com os registros tradicionais que predominaram nas 

fotografias dos estudantes. 

 

Figura 9 – Familiares da aluna Giovanna Júnior 

 

Fonte: registros do celular da estudante Geovanna Junior (2022) 

 

Objetiva e sábia nas suas colocações, vinda de uma família que nasceu em Oswaldo 

Cruz e com a experiência de quem já viveu muitas dificuldades nos seus longos 13 anos, 

Giovanna disse que não tinha como falar do bairro sem registrar justamente as pessoas que ali 

moram há muito tempo e que de fato são as maiores representantes do local.  

Essas mulheres negras que compõem a comunidade escolar, assim como nossas alunas 

e alunos, são os sujeitos que nos permitem descolonizar histórias que reservam subalternidade 



66 

 

à população outrora escravizada. Chegou a hora de pensar nos bairros do subúrbio associando 

à memória de grandes sujeitos, entre eles: Paulo da Portela, Candeia, Monarco, tia Surica; mães, 

avós, pais e avôs das nossas alunas e alunos; Giovanna, Ana Roque e Ana Luisa, entre tantas e 

tantos outros estudantes suburbanos. 

O confronto provocador com as ruínas da colonialidade em Oswaldo Cruz, 

materializando a ideia de “diferença colonial”, constrói ponte para debatermos o conceito de 

interculturalidade crítica. Nele, Catherine Walsh nos ajuda a pensar a sua aplicabilidade no 

campo educacional latino-americano. Para ela, muitas formulações teóricas multiculturais são 

construídas para fortalecer a ideia de unificação nacional, onde discursos subalternizados pelo 

ocidente são incorporados dentro do aparato estatal e baseadas em velhos referenciais europeus, 

que aplicadas na escola só reforçam estereótipos. “A interculturalidade crítica(...) é uma 

construção de e a partir de pessoas que sofreram uma experiência histórica de submissão e 

subalternização” (WALSH, 2007 apud CANDAU; OLIVEIRA, 2010, p.28). Ou seja, torna-se 

necessário na prática pedagógica confrontar o colonial e construir de forma colaborativa.  

Porém, Catherine Walsh (2019) chama a atenção para os riscos dos discursos de 

diversidade que acabam apagando as especificidades locais e as diferenças entre os grupos 

historicamente subalternizados. Para ela, a palavra “multicultural”, muitas vezes adotada como 

política de Estado, assume um sentido universal que não age com eficácia sobre as 

transformações necessárias, podendo muitas vezes reforçar estereótipos e processos coloniais 

de racialização. Com isso, ela prefere utilizar o termo “interculturalidade”, que sugere uma ação 

horizontal dos personagens envolvidos, construído fora da academia, partindo de uma 

necessária diferença colonial rumo à construção de um mundo diferente30.  Walsh (2009 apud 

TOLENTINO, 2018) acredita que uma abordagem intercultural é capaz de enfrentar o 

colonialismo ainda presente. A luta decolonial tem como projeto promover não apenas uma 

transformação social e política, como também a transformação no modo de pensar, viver e 

sonhar.  

 

Não podemos simplesmente desarmar, desfazer ou reverter o colonial, como se fosse 

possível que seus padrões e marcas deixassem de existir. A intenção é assinalar e 

provocar um posicionamento – uma postura e atitude contínua – de transgredir, 

intervir, insurgir e incidir. O decolonial denota, então, um caminho de luta contínua 

no qual podemos identificar, visibilizar e estimular ‘lugares’ de exterioridade e 

construções alternativas (WALSH, 2009, p. 16-15 apud TOLETINO, 2018, p. 52).  

 
30 Catherine Walsh destaca a importância do termo “interculturalidade”, que nasceu do movimento indígena 

equatoriano, caracterizando mais um movimento étnico-social que uma instituição acadêmica. Trata-se de um 

movimento político contra um modelo de Estado nacional unificado. Porém, admite que não se trata de uma 

entidade homogênea, passando por adequações em cada localidade e sofrendo riscos de uso inadequado.   



67 

 

 

Os registros fotográficos que nos fornecem combustíveis para histórias outras nos fazem 

transitar sobre a interculturalidade: foram feitos por alunas negras e nos permite contar histórias 

diferentes daquelas privilegiadas pelos registros que homenageiam o sanitarista Oswaldo Cruz. 

Contar a história ou as histórias do continente africano, que podem também estar localizadas 

dentro de um recorte espacial local, ajuda não apenas na inversão dos protagonismos, como já 

sugere um status de saber aos povos marginalizados pela colonização. Assim, fortalecemos um 

ambiente de deslocamento narrativo sobre a formação europeia e brasileira. As leis nº 10.639/03 

e 11645/08, dependendo da perspectiva adotada, podem materializar os conceitos de diferença 

colonial, posicionamento crítico de fronteira e interculturalidade de Mignolo e Walsh. Assume 

uma luta não apenas decolonial de poder, mas apresenta outras epistemologias no campo do 

saber e se caracteriza como um projeto de vida ao questionar o ser historicamente imposto. 

Oswaldo Cruz é a 16ª estação de trem da Estrada de Ferro Central do Brasil, um bairro 

habitado majoritariamente por camadas populares. Ser um dos redutos do samba, ritmo 

genuinamente afro-brasileiro, nos oferta a missão de promover um giro decolonial que pretende 

abraçar uma história local outra para servir de referência para o trabalho de professores nas 

diversas localidades do país, sendo adequado às diferentes especificidades. Sendo assim, 

convidamos a todos a desembarcar na estação mais famosa do Brasil, promovendo o giro 

transgressor que exalta o Agbara Dudu, a Portela, a Feira das Yabás, a Giovanna, a Ana Roque, 

a Ana Luisa e tantos sujeitos portadores de vozes outras.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

 

3 Terra de grandes artistas, subúrbio de grandes sambistas: giro decolonial e o 

desembarque que ressignifica  

 

‘Tranquilidade é morar em Oswaldo Cruz, 

Terra de grandes artistas, 

Subúrbio de grandes sambistas” 
Que Lugar (Argemiro Patrocínio) 

 

3.1 O diálogo entre gerações, a batalha das memórias e a reapropriação do patrimônio 

 

Fomentar uma educação antirracista através de um processo decolonial é uma ação 

contínua, portanto não se encerra na dissertação e nessas experiências pedagógicas. O 

compromisso precisa ser assumido pela comunidade escolar e o resultado das ações servirão de 

exemplo para os estudantes, seus responsáveis e os educadores que passarão pela escola nas 

próximas décadas, resistindo a qualquer provável fase reacionária que possa surgir ao longo do 

tempo. Os últimos episódios experimentados pela história brasileira mostram que a democracia 

é algo que precisa ser cultivado diariamente. Não existe consolidação do sistema democrático 

sem enfrentamento à colonialidade e ao racismo. 

No capítulo 3, apontaremos os resultados desse giro decolonial promovido a partir do 

confronto com as ruínas da colonialidade, aquilo que chamamos nesse trabalho de “malha 

colonial”, em alusão à história do bairro de Oswaldo Cruz e sua relação estreita com o 

desenvolvimento e com a expansão da linha ferroviária no subúrbio da cidade do Rio de Janeiro. 

Para isso, objetiva-se dialogar com memórias apagadas pela segregação, promover intervenções 

em patrimônios que desafiam os nobres roteiros e produzir narrativas ressignificadoras a partir 

da produção de um acervo que apresenta Oswaldo Cruz como um recorte que ultrapassa os 

limites administrativos e geográficos, sendo um bairro que pode ser desenhado pela sua história 

cultural e todas as nuances sociais que dinamizam as fronteiras sociais e espaciais 

constantemente.  

 

A visibilização é uma das maneiras de evidenciar uma ruptura com o silenciamento 

social e com a marginalização cultural por meio do currículo escolar. Esse 

comparecimento tem se realizado, muitas vezes, em associação com a atuação dos 

centros culturais e grupos locais e por meio da ação e do protagonismo de professores 

(muitas vezes, vozes isoladas) (PEREIRA; ROZA, 2012, p. 93). 

 

Sandra Jatahy Pesavento (2007) nos fornece elementos para pensarmos a cidade como 

um local cada vez menos protagonizado por sujeitos privilegiados e desenhados por sua 



69 

 

aparência estritamente física. A autora nos convida a refletirmos sobre o componente da 

sociabilidade: trata-se de um ponto de vista que evidencia uma análise que comporta grupos 

sociais, suas interações, oposições, festas e comportamentos, todos em construção de algo que 

é impensável individualmente, mas que é produto de uma construção coletiva. Uma moradia de 

muitos, mas narrada por poucos e para poucos. Busca-se, assim, compreender esse espaço como 

um local que inspira narrativas mobilizadas por sensibilidades diversas, como enredos que se 

sobrepõem e são permanentemente reavaliados.  

Oswaldo Cruz não é uma cidade, porém é um recorte dessa urbe que se torna complexa 

quando tratada pelo caminho da sociabilidade. Esse bairro do subúrbio carioca impõe o desafio 

de priorizar tramas silenciadas pelas narrativas políticas e cinzentas do asfalto. Queremos, 

assim, promover o giro que é trazer os sujeitos invisibilizados para a história desse espaço. Isso 

significa reverter a lógica em enredos que colocam as relações socioculturais como norteadoras 

das ações políticas e administrativas, e não o inverso.  

 

Assim, cada cidade é um palimpsesto de histórias contadas sobre si mesma, que 

revelam algo sobre o tempo de sua construção e quais as razões e as sensibilidades 

que mobilizaram a construção daquela narrativa. Nesse curioso processo de 

superposição de tramas e enredos, as narrativas são dinâmicas e desfazem a suposta 

imobilidade dos fatos. Personagens e acontecimentos são sucessivamente reavaliados 

para ceder espaços a novas interpretações e configurações, dando voz e visibilidade a 

atores e lugares (PESAVENTO, 2007, p. 17).    

 

Promover uma educação antirracista sem o confronto com as heranças coloniais que 

ainda nos aprisionam poderia surtir efeitos positivos imediatos, mas poderia também se perder 

ao longo do tempo ou mesmo omitir uma realidade triste que ainda subjuga histórias e 

marginaliza determinados grupos. Sendo assim, é necessário promover uma educação 

antirracista a partir de diagnósticos iniciais sobre aquilo que os estudantes pensam, levantando 

o racismo ainda presente nas mentes das nossas crianças e adolescentes, e provocá-los a partir 

do confronto com aquilo que está tão naturalizado no seu cotidiano. Com isso, o estudo da 

localidade pode ser uma ferramenta interessante para ressignificar o sentido de patrimônio, 

valorizar memórias silenciadas pelo processo colonizador, gerar pertencimento e fortalecer 

identidades. Os resultados dessas ações podem mudar mentes e servirão para avaliarmos uma 

mudança de pensamento e de atitude.  

Em princípio, diagnosticamos uma África ainda negativada, um bairro desvalorizado 

pelos seus moradores e uma positividade construída pelo senso comum que identifica 

protagonismo nos sujeitos brancos. O predomínio de fotografias que exaltam a história do 

médico sanitarista Oswaldo Cruz prova todo processo colonial que sobreviveu à independência 



70 

 

e à abolição dos escravizados, mas os registros das alunas que destacaram as pessoas comuns 

da sua família e que exaltam um Centro de capacitação popular que homenageia Paulo da 

Portela mostram que o giro decolonial pode (e deve) ser feito a partir dos estudantes. Essas 

poucas fotografias vieram a partir da provocação do professor e serviram de gatilho para 

promovermos histórias diferenciadas dos africanos e dos afro-brasileiros partindo do local de 

moradia dos estudantes, o bairro de Oswaldo Cruz. Destaco que mesmo que essas fotografias 

não fossem registradas, caberia ao professor criar novas provocações para que o giro 

ressignificador partisse dos estudantes, promovendo uma pesquisa que não coloca os 

pesquisados apenas no protagonismo das narrativas, mas também no processo de construção do 

conhecimento. Trata-se de um caminho que não diminui o papel da academia ou do 

professor/pesquisador. Pelo contrário, representa um amadurecimento acadêmico que aproxima 

o discurso da prática e fomenta reparações históricas. Com isso, os resultados são mais naturais 

e, com o tempo, as narrativas divergem daquelas apontadas nos levantamentos iniciais. No 

nosso caso, a partir da produção de um acervo para um espaço de pertencimento na escola, 

ressignificando inclusive o papel da avaliação dentro do processo de ensino-aprendizagem.  

Aproveitamos a dica da aluna Giovanna Júnior, que relatou Oswaldo Cruz a partir de 

moradores do bairro, para levar na escola, em março de 2022, o presidente do Agbara Dudu31: 

o senhor Elias Alfredo liderou uma roda de conversa que contou um pouco da trajetória negra 

no bairro e um pouco da história do grupo afro em que faz parte.  

 

 
31 O grupo Afro Agbara Dudu nasceu no Rio de Janeiro, sendo considerado o primeiro bloco afro da região sudeste. 

Sua fundação aconteceu em 1982, na mesa do bar da tia Nonô, que ficava em frente à Praça Paulo da Portela, em 

Oswaldo Cruz. Agbara Dudu significa “Força Negra” em Iorubá. Assim como o Ilê Aiyê da Bahia, o grupo mantém 

tradições africanas e afro-brasileiras através do desenvolvimento de atividades que não se limitam ao período do 

carnaval, como a oferta de oficinas de percussão, cavaco, danças, artesanato, bijuteria e acessórios. Além disso o 

grupo oferece pré-vestibular social e é ativo na militância política por reparos históricos. Para saber mais, acesse: 

www.grupoafroagbaradudu.com.br.  



71 

 

Figura 10 – Roda de conversa com Elias José, liderança do quilombo urbano Agbara Dudu 

 

Fonte: registro feito do celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 

Os estudantes desconheciam o grupo e eu só o convidei para ir à escola porque soube 

da sua existência a partir de um material divulgado pela Gerência de Relações Étnico-Raciais 

(GERER) da Secretaria Municipal de Educação da cidade do Rio de Janeiro. Isso significa que 

o aprendizado é algo que acompanha para sempre a vida do professor-pesquisador. Reconhecer 

isso já é metade do caminho. Entrei em contato com o telefone disponibilizado na cartilha que 

a gerência divulgou nas escolas e fiz o convite ao Elias José, que rapidamente aceitou. Ele 

relatou que muitas vezes tentou estreitar relações com escolas da região, mas que não era bem-

sucedido. Enxerguei nesse contato não apenas uma oportunidade de construir uma relação até 

então diferente daquilo experimentada por ele, mas também servir de exemplo para que outras 

escolas possam promover projetos antirracistas a partir do diálogo com os equipamentos 

culturais do bairro. Começou ali uma parceria que provocou desdobramentos maravilhosos.  

 

Sempre sob formas diferentes, essa herança está entre nós (e em nós) e se objetiva na 

história, nos costumes, nas ondas musicais, nas crenças, nas narrativas, nas histórias 

contadas pelas mães e pais/griôts, nas lendas, nos mitos, nos saberes acumulados, na 

medicina, na arte afro-brasileira, na estética, no corpo (GOMES, 2003, p. 79). 

 

No final da conversa, ele deixou o convite para visitarmos a sede do grupo Agbara Dudu, 

localizado próximo à Praça Paulo da Portela. Seria maravilhoso, pois nos ajudaria a 

problematizar a visão que os estudantes tinham de patrimônio, promover a construção do saber 

para além do espaço aprisionado nos muros da escola e ainda driblar as dificuldades impostas 



72 

 

pela falta de verba com transporte para a realização de trabalho de campo, tendo em vista que 

o espaço está localizado no mesmo bairro da escola.  

Tulane Oliveira da Paixão, psicóloga negra e moradora de Oswaldo Cruz, apontou em 

sua dissertação de mestrado (2022) o potencial que as relações comunitárias e os seus 

respectivos espaços desenvolvem no fortalecimento das pessoas negras, colocando como 

exemplo sua própria experiência de vida. Segundo ela, conhecer e vivenciar as atividades 

promovidas pelo Agbara Dudu fazia com que seu corpo se “imbuísse de impulso de 

movimento” (PAIXÃO, 2022, p. 51). 

 

A conjunção entre presença, afetividade, repertório visual e artísticos pretos e 

ação/planejamento comum me faz experimentar que o pertencimento não estava 

destituído de luta. Eu me sentia mais negra e isso era uma vitória para quem um dia 

desejou não existir pelo mesmo motivo. Me sentir mais negra, nessa etapa, era me 

sentir cheia de vida, de força, de vontade e de poder (PAIXÃO, 2022, p. 51). 

 

A roda de conversa abriu o portão da escola para o bairro e abriu o bairro para a escola. 

Os relatos de pertencimento da Tulane, construído a partir do diálogo com seu bairro e relatados 

na sua pós-graduação, nos faz acreditar que esse estreitamento pode acontecer antes mesmo, na 

Educação Básica, com os sujeitos protagonistas locais visitando a escola e a escola visitando o 

território, construindo uma relação de pertencimento que estabelece um único corpo em 

diferentes espaços de saber.  

As rodas de conversa são extremamente importantes dentro das nossas ações 

pedagógicas. Elas quebram hierarquias, favorecem a troca entre gerações e coloca o ato da fala 

em evidência, mantendo uma tradição de oralidade fortemente presente na cultura africana e 

afro-brasileira. Nessa ação, o professor possibilita ouvir vozes silenciadas no currículo e 

promove empatia do alunado com uma história até então distorcida e envergonhada. A roda 

confronta olhares, permite escuta e fala e leva diferentes pessoas a sentir aquilo que está sendo 

dito. Sem dúvida, podemos compreender que o encontro com o Elias José promoveu todas essas 

sensibilidades. O ato da fala põe em movimento, nessas rodas, “as biografias dos envolvidos, 

as curiosidades e disposições para a escuta, a capacidade de enunciar as histórias silenciadas e 

a capacidade de lembrança. Há envolvimentos, trocas, dúvidas” (PEREIRA; ROZA, 2012, p. 

95).  

 

Nas rodas de conversa podem ser discutidos aspectos que envolvem a oralidade e a 

gestualidade, em sua dupla dimensão, como prática social constitutiva da própria 

atuação através da movimentação corpórea (danças e gestos) e da execução de sons 

(cantos, sonoridades e músicas tocadas). A gestualidade a oralidade são meios de 

transmissão dos saberes aos iniciados presentes nesses referenciais culturais afro-



73 

 

brasileiros, ponto especial para aprendizagem da cultura pelos alunos. Há, nesse 

cenário, a palavra dos mais velhos junto à palavra dos mais novos. Há movimentos de 

escuta e de palavra que convocam as ancestralidades e as razões do tempo presente 

(PEREIRA; ROZA, 2012, p. 96). 

 

As memórias trazidas pelo Elias José do Agbara Dudu e representadas nas fotografias 

das alunas Geovanna e Ana Vitória divergem do senso comum. Os formulários iniciais e a 

grande maioria dos registros fotográficos feitos pelos estudantes da turma refletem o 

apagamento e a seleção de histórias a partir de memórias que resultaram de uma escolha política 

representada pela colonialidade. De que forma a memória pode se tornar uma aliada na 

construção de uma história local decolonial?  

Circe Maria Fernandes Bittencourt (2004) acredita que é pela memória que se chega à 

história local. Porém, assim como Marcelo Abreu (2016), adverte para as armadilhas dessa 

abordagem. Segundo ela, as memórias evocadas e recuperadas precisam ser confrontadas. 

Individual ou coletiva, a memória funciona por seleção e eliminação. A História, 

diferentemente, trabalha com a acumulação dessas memórias, as confrontando com as mais 

variadas fontes, fazendo uso de método para recompor os dados da memória. Sendo assim, a 

compreensão da colonialidade passa por uma produção historiográfica colaborativa, onde o 

pesquisador reconhece saberes locais sem dispensar o rigor metodológico da prática 

historiadora. Assim, resgata-se o conceito decolonial de “diferença colonial” para que se pense 

a história a partir das ruínas. Isso é uma escolha política provocadora, que não anula os 

protagonismos descolonizadores. Assim, o trabalho com a memória passa a assumir um campo 

que permite narrativas contra hegemônicas.  

Araújo e Paim (2018) recorrem à Walter Benjamin para refletir sobre o uso da memória 

a partir das diferentes narrativas. Segundo eles, a narrativa nunca é definitiva. Quando há 

hierarquização de acontecimentos, tendemos a deixar de lado os sujeitos que foram derrotados 

e silenciados, contribuindo para atribuir verdade absoluta ao que foi narrado pelos sujeitos 

agentes da colonialidade. Assim, torna-se necessário, uma ação provocadora do professor 

pesquisador sem tirar os protagonismos que resultam das ações e dos saberes da comunidade 

escolar. A presente pesquisa acredita que “o conhecimento histórico educacional é um processo 

político de produção coletiva de significados, gestado por subjetividades, intencionalidades e 

relações de poder” (ARAÚJO; PAIM, 2018, p. 7).   

 

Como Bosi (1994, p. 443), pensamos que ‘(...) o desenraizamento é uma condição 

desagregadora da memória: sua causa é o predomínio das relações de dinheiro sobre 

os outros vínculos sociais (...) Eis um dos mais cruéis exercícios da opressão 

econômica sobre o sujeito: a espoliação das lembranças’. Esse sentir-se enraizado 



74 

 

talvez propicie a emergência de iniciativa e participação coletivas – propomos que 

ambas decorrem de uma vontade singular, que se desvela aos demais, por meio de 

atos e da linguagem colocando-os na condição de sujeitos políticos, capazes de tomar 

ideias, tradições e realizações passadas para reinventá-las em nossas práticas 

cotidianas (ARAÚJO; PAIM, 2018, p. 7). 

 

Não basta desfazer o apagamento de memórias, mas também não cair na armadilha que 

é enfatizar uma memória que se limita a escravização, onde as populações negras são retratadas 

sem rostos e atitudes. Não se trata de negar um episódio que precisa ser lembrado diariamente 

enquanto não houver a devida reparação, mas representa estabelecer um cuidado na forma da 

abordagem. Monica Lima, ao analisar a região do Cais do Valongo, no centro da cidade do Rio 

de Janeiro, faz um convite para uma necessária reflexão sobre o tom e os caminhos da memória 

nos percursos e narrativas. Segundo ela, muitas vezes critica-se, com razão, o excesso de ênfase 

que coloca os escravizados controlados e oprimidos, sem destacar devidamente suas 

personalidades na luta por liberdade e na manutenção das resistências ao longo dos séculos. 

(LIMA, 2018).  

 

Nessa perspectiva, a narrativa histórica –como estrutura temporal que organiza a 

dispersão de nossas experiências –é intensamente mobilizada nas políticas de 

identidade e de diferença por meio de dispositivos variados que acionam memórias, 

produzem silêncios, lembranças e esquecimentos.  Nos processos de identificação, 

passados são escolhidos, registrados, arquivados, reativados, transmitidos   para 

reatualizar tradições inventadas e comunidades nacionais imaginadas. Nesse mesmo 

movimento, um outro no tempo e no espaço é produzido, seja como exemplo a ser 

seguido, seja como meta a ser atingida –ou seja até mesmo como um antagônico das 

identidades narrativas que se quer reafirmar.  Seguir seus traços, trazê-lo para o 

presente, transformá-lo   em   objeto   de   investigação   ou   do   ensino   são   ações 

recorrentes das práticas profissionais de pesquisadores e professores de História. 

(GABRIEL apud LIMA, 2018, p. 101). 

 

Fábio Diego Maia (2021) mobiliza uma série de pesquisadores na sua dissertação de 

mestrado, entre eles Walter Benjamin, Koselleck, Paul Ricoeur, Pierre Nora e Janice 

Gonçalves, para promover um rico debate sobre o apagamento, a seleção e a exaltação de 

memórias. Ao promover uma pesquisa sobre o ensino de História no contexto de uma aula-

passeio no Quintal dos Pescadores, em Itaipu (Niterói-RJ), o autor apresenta uma vasta 

discussão teórica que relaciona a pedagogia decolonial e os trabalhos de campo aos espaços, 

tempos e memórias de grupos historicamente subjugados. Para ele, esse silenciamento 

cognitivo e epistêmico com origens no processo colonialista e neocolonialista ainda está 

presente como resultado da opressão econômica sobre os sujeitos, gerando a espoliação de 

lembranças (MAIA, 2021). Assim como nas abordagens sobre memória da Monica Lima e do 

Fábio Diego Maia, cabe-nos privilegiar as histórias das resistências em Oswaldo Cruz. Assim, 



75 

 

escolhemos o caminho de provocar memórias que nos ajudem a construir narrativas 

decoloniais, materializadas em um acervo que fique como legado para aquela comunidade. 

Escolhemos valorizar memórias contra hegemônicas, trazendo visibilidade aos invisibilizados 

e ouvindo os silenciados, promovendo uma pedagogia que desenvolve empatia e rebeldia.  

 

Forçar o esquecimento ou o apagamento das memórias e saberes da experiência dos 

povos nativos e/ou tradicionais faz parte da estratégia de dominação e manutenção de 

uma estrutura do conhecimento com forte tendências eurocêntricas ou nortecêntricas 

(MAIA, 2021, p. 19). 

 

Tulane Oliveira da Paixão (2022) também recorre à uma série de autoras e autores 

negras, como Beatriz Nascimento, Abdias do Nascimento e Amos Wilson, para refletir sobre o 

papel da memória, os motivos políticos da sua seleção e do seu apagamento e a abordagem 

necessária quando pretendemos evidenciar as histórias dos povos africanos e afro-brasileiros. 

Nesse sentido, a escravização não pode ser relembrada para que mulheres e homens negros 

permaneçam na dor, mas para evidenciar um processo de luta e ativa que se fez no passado, que 

permanece no presente e que reconstruirá o futuro. Trata-se de uma memória que guia a ação, 

uma espécie de memória operativa. “Resgatar essa memória significa resgatarmos a nós 

mesmos do esquecimento, do nada e da negação, e reafirmamos a nossa presença ativa na 

história pan-africana e na realidade universal dos seres humanos” (NASCIMENTO, 2019 apud 

PAIXÃO, 2022, p. 55). 

O caminho do confronto com a colonialidade pode ser interessante para dinamizar o 

campo das memórias. Segundo Walter Benjamin (1987), é preciso escovar a história a 

contrapelo. Segundo Paim e Araújo, Benjamin “recomenda que se pense a história a partir das 

ruínas, e não de forma determinista; assim o trabalho com memórias passa a ser pensado como 

um imenso campo de possibilidades (...)” (PAIM; ARAÚJO, 2018 apud MAIA, 2021, p. 35).  

 

A memória é composta por lembranças e por esquecimentos, conflitos e 

apaziguamentos em interface com as tensões entre as diferentes temporalidades que 

compõem o tempo histórico, estando sempre aberta a novos questionamentos surgidos 

no tempo presente, que demanda que tipos de memórias e sob qual perspectiva se quer 

rememorar (MAIA, 2021, p. 35).  

 

Depois da visita do Elias José na escola, promovi nas semanas seguintes duas aulas 

expositivas: uma problematizava as fotografias retiradas pelos alunos e como essas visões 

elitizadas são produtos de narrativas agressivas que selecionam memórias em detrimento da 

anulação de outras, comparando-as com as fotografias das alunas Giovanna e Ana Vitória e 

com as histórias contadas pelo Elias José. Na outra aula traçamos algumas das rotas percorridas 



76 

 

pelas populações africanas e afro-brasileiras até chegarem no bairro que hoje recebe o nome de 

Oswaldo Cruz. Muitos desses trajetos foram descritos no capítulo 1, como aqueles que vieram 

de Angola e Cabo Verde nos primeiros séculos do tráfico negreiro, depois os que migraram da 

região nordeste que sofria com a decadência do açúcar e mais tarde, no século XIX, os oriundos 

das regiões cafeeiras do Rio de Janeiro, mesmo que a grande massa dessa localidade só teria se 

deslocado para a região metropolitana do Rio de Janeiro algumas décadas depois da Lei Áurea, 

em busca de alternativas à crise enfrentada no campo, muitas vezes atraídos pela expansão da 

linha férrea. E claro, antes do último processo de deslocamento que foi descrito, destaca-se a 

segregação promovida pelo prefeito Pereira Passos na capital federal que também foi 

responsável pela chegada da população negra e pobre em Oswaldo Cruz. Rotas migratórias 

marcadas por reconstituição de laços sociais e práticas culturais como formas de resistência ao 

projeto de embranquecimento que marca a colonialidade em todas as suas vertentes. O diálogo 

com o líder de um grupo afro inspirado na cultura iorubá fortemente presente na Bahia, o 

Agbara Dudu, só marca a dinâmica que é o estudo das histórias africanas e das histórias locais, 

nos levando à diálogos espaciais e temporais que desafiam a lógica temporal e espacial do 

eurocentrismo numa localidade inicialmente habitada por africanos de origem banto.  

Além de promover diálogos entre gerações, era necessário permitir uma mudança na 

visão daquilo que é patrimônio, entendendo que o entorno da escola e todo o contexto que ela 

está inserida poderia ser fonte inspiradora para a promoção de novas narrativas protagonizadas 

por vozes silenciadas historicamente. Traçamos como meta sair da escola para visitar três 

espaços dentro de Oswaldo Cruz: a escola de samba Portela, a Praça Paulo da Portela e o 

quilombo urbano Agbara Dudu, promovendo uma dinâmica que tira o estudante da escola, mas 

que também traz o bairro para dentro dela.  

Optar pela análise das memórias outras e dos patrimônios outros é um caminho 

primordial para estudar a história local numa perspectiva decolonial. Assim como Elison Paim 

e Helena Araújo (2018), denominamos memórias outras e patrimônios outros “toda a(s) 

história(s) e memória(s), assim como patrimônio(s) material e imaterial, relacionados aos 

grupos subalternizados nas sociedades contemporâneas dominadas pelo capitalismo, 

patriarcado e colonialismo” (SANTOS, 2010 apud ARAÚJO; PAIM, p. 4). A turma escolhida 

para a ação pedagógica pretendida e o papel a ela atribuído nada mais é que um microcosmo 

dessa História da África e dos afrodescendentes dentro de uma abordagem descolonizadora, 

permitindo o diálogo entre gerações e abordagens transgressoras sobre o patrimônio dentro de 

uma escala local.  



77 

 

Patrimônio passou a ter sentido não apenas material e cultura deixou de ter apenas um 

caráter erudito. Com a Constituição de 1988 e uma série de legislações e ações já 

contextualizadas, caminhamos para uma transição de patrimônio nacional que deve ser 

preservado para um patrimônio identitário que também pode ser ressignificado. Pretende-se 

abordar patrimônio no presente trabalho como aquilo que tem sentido para uma pessoa ou um 

grupo, entendendo que a definição de sentido passa por conflitos e relações de poder. Sendo 

assim, pretende-se estimular o contato dos estudantes com o patrimônio local não musealizado, 

a fim de ressignificar espaços muitas vezes “oficializados” como patrimônio no imaginário 

popular e ressaltar como a colonialidade ainda subjuga espaços africanizados. Nesse sentido, 

patrimônio passa a ser todo bem “(...) do mais modesto ao mais notável, tudo que tem sentido 

para nós, o que herdamos, criamos, transformamos e transmitimos é o patrimônio tecido de 

nossa vida, um componente de nossa personalidade” (VARINE, 2012, p. 43 apud ARAÚJO; 

PAIM, 2018, p. 10). 

Para Myrian Sepúlveda dos Santos (2016), a memória individual ou coletiva necessita 

de pontos de apoio, o que leva bens materiais e imateriais à condição de patrimônio. Ao analisar 

a relação da região da Grande Madureira com o samba, a autora também amplia a noção de 

patrimônio cultural para o “conjunto de bens móveis e imóveis, manifestações culturais, cultos 

e tradições de uma região, reconhecidos por sua importância histórica e cultural” (SANTOS, 

2016, p. 40). Esse reconhecimento dos chamados “pontos de apoio” é seletivo, envolve jogo de 

interesses e, historicamente, age em torno da manutenção das hierarquias e desigualdades. 

Nesse sentido, apesar dos poucos avanças, há uma escassez de recursos públicos destinados à 

preservação da cultura afro-brasileira. A persistência das rodas de samba de Oswaldo Cruz faz 

da dinâmica dos festejos seu próprio ponto de apoio e uma sinalização da resistência dentro 

desse contexto que prioriza ainda a valorização de um patrimônio marcado pelas tradicionais 

memórias europeias ou eu-brasileiras. Justiça seja feita, hoje temos o poder público atuando 

para manter festejos tradicionais, como o Trem do Samba e a Feira das Yabás, mas ainda é 

pouco perto do potencial que Oswaldo Cruz pode ofertar.  

Nesse jogo onde os “pontos de apoio” da memória no subúrbio resultam mais da 

resistência do que do aparato estatal, práticas sociais ganham características novas no presente, 

sem perder o vínculo com o passado. O simbolismo do samba e da liderança popular, em 

especial a feminina, permanecem como balizas estruturantes da cultura popular nesses bairros.  

 

As redes de sociabilidade do samba envolvem famílias. Como nos diz Maria Alice 

Rezende Gonçalves, é comum nas associações religiosas ou lúdicas negras, como nos 

candomblés ou nas escolas de samba, haver uma liderança feminina responsável pela 



78 

 

manutenção dos laços que mantêm esses grupos coesos. No início do século XX, no 

período pós-abolição, a colônia baiana que se instalou no Rio de Janeiro foi exemplar 

no que diz respeito à participação feminina.  Conta-se que nos encontros em casa da 

famosa Tia Ciata, findadas as obrigações religiosas, iniciava-se a batucada, a roda de 

samba. Essas são práticas que continuam no tempo com suas diversas roupagens; elas 

se transformam, mas nem por isso perdem seus vínculos com o passado. A presença 

da mulher negra vendedora de quitutes era presença constante nas ruas da cidade 

(SANTOS, 2016, p. 37). 

 

O caminho da educação pela memória e pelo patrimônio possui uma dimensão que pode 

empoderar grupos subalternizados, trazendo soluções para os problemas de pesquisa aqui já 

levantados. Porém, a abordagem e a sua forma que garantirão um processo democrático e 

inclusivo. Interessa-nos pensar a partir da ressignificação de espaços tradicionais, 

conhecimento de locais alternativos e diálogo com memórias contra hegemônicas. Trata-se de 

uma tentativa de constituição de identidades e pertencimento de sujeitos. Isso só acontece 

quando as pessoas são colocadas no protagonismo não apenas das histórias, como na qualidade 

de saberes que constroem em colaboração com a metodologia historiográfica.  

Primeiramente, visitamos a escola de samba Portela32 no dia 13 de maio de 2022. Na 

quadra da escola estava sendo realizada uma Feira Literária que já virou tradição na agenda da 

agremiação: a Fliportela33. A Portela nasceu em Oswaldo Cruz e sua antiga quadra, a Portelinha, 

está localizada na Estrada do Portela. O evento literário é realizado todo ano na atual sede, na 

rua Clara Nunes, também em Oswaldo Cruz, como apontado no site oficial da agremiação. 

Coincidência ou não, tratava-se de uma data que já virou tradição nas narrativas oficiais da 

história brasileira: a assinatura da Lei Áurea. Prefiro não acreditar em coincidências e crer que 

aquela intervenção no patrimônio local justamente naquela data somava nessa proposta de 

promover novas visões e interpretações acerca da História. Participar de uma feira literária que 

valoriza a literatura afro-indígena e que colocava nossos alunos em contato direto com 

lideranças locais foi enriquecedor dentro dessa perspectiva que pretendia fortalecer identidades 

e reforçar pertencimento, tirando dos sujeitos brancos o protagonismo sobre conquistas 

realizadas pela população negra. 

 
32 Paulo Benjamim de Oliveira, Antônio Rufino dos Reis e Antônio da Silva Caetano são conhecidos como os 

fundadores da Portela. Segundo Martins Júnior (2012), o triunvirato fundou o bloco Baianinhas de Oswaldo Cruz 

na esquina da Estrada do Portela com a Rua Joaquim Teixeira. Com o fim do bloco, eles fundaram o Conjunto 

Oswaldo Cruz, que mais tarde deu origem à Portela, sediada numa casa alugada na Estrada do Portela, nº 42, que 

se tornou reduto do samba no bairro. Apesar disso, a Portela tinha várias sedes, inclusive o próprio trem da Central 

do Brasil foi tido como sede volante. Para saber mais: MARTINS JÚNIOR, Marco Antônio. Foi um rio que assou 

em minha vida: Portela, representação e sustentabilidade em Madureira. 2012. Dissertação (Mestrado em 

Geografia) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2012.  
33 A Feira Literária da Portela já faz parte da agenda da agremiação carioca, contando com a participação de alunos 

das escolas públicas, moradores e grandes nomes da escola de samba, o evento tem exposições, apresentações 

musicais e debates em torno da cultura afro-brasileira e local.  



79 

 

 

Figura 11 – Visita à Fliportela em 2022 (Feira Literária da Portela) 

 

Fonte: fotografia registrada no celular da estudante Isabela Brandão (2022) 

 

A gente sabe que carnaval é festa cristã que ocorre num espaço cristão, mas aquilo 

que chamamos de Carnaval Brasileiro possui, na sua especificidade, um aspecto de 

subversão, de ultrapassagem de limites permitidos pelo discurso dominante, pela 

ordem da consciência. Essa subversão na especificidade só tem a ver com o negro. 

Não é por acaso que nesse momento, a gente sai das colunas policiais e é promovida 

a capa de revista (...). De repente a gente deixa de ser marginal prá se transformar no 

símbolo da alegria, da descontração, do encanto especial do povo dessa terra chamada 

Brasil (GONZALES, 1984, p. 239). 

 



80 

 

Figura 12 – Aluna Ana Roque na FliPortela (2022) 

 
Fonte: fotografia registrada no celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 



81 

 

Figura 13 – Alunas Ana Roque e Manuela Cartaxo conhecendo as histórias de grandes nomes 

da Portela na FliPortela (2022) 

 
Fonte: fotografia registrada no celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 

As escolas de samba têm como característica uma forte vinculação com o lugar que 

estão sua sede. A Portela não leva o nome do bairro, mas sim do local onde se encontrava sua 

primeira sede, na Estrada do Portela. “As agremiações reforçam um forte sentimento de 

pertencimento quando elas se autodenominam como representantes dos bairros ou das favelas 

onde se localizam” (MARTINS JÚNIOR, 2012, p. 40). Promover o contato dos estudantes com 

esses espaços que carregam forte laços de identidade colocam a juventude numa posição de 



82 

 

construção de orgulho, tendo em vista que esse diálogo desconstrói estereótipos e é estendido 

para a família, possibilitando a construção de uma série de narrativas outras que trazem sentido 

à escola e efetividade às legislações antirracistas.  

 

3.2 Ressignificar: histórias outras a partir da experiência do estudante 

 

Após visitar a Portela e ter contato com a biografia de sujeitos que fizeram história no 

bairro e na agremiação, muitas memórias antes silenciadas foram despertadas nos estudantes. 

Solicitei aos mesmos que na aula seguinte entregassem relatos daquela experiência. O resultado 

foi animador: muitos alunos relataram histórias vivenciadas pelos seus pais no samba e na 

Portela, além de termos casos de alguns estudantes que revelaram proximidade e parentesco de 

familiares com tradicionais nomes da agremiação carioca. Vejam só: histórias não reveladas 

nos diagnósticos iniciais, não identificadas como representativas de uma história local ou 

desvinculadas de qualquer relação com a África, tendo em vista que, no senso comum, a história 

africana era aquela do sofrimento e da vergonha como cicatrizes do racismo que vivenciam 

diariamente. Ter contato com a Portela gerou não apenas novos protagonismos e narrativas, 

como também revelou vínculos entre gerações, novos espaços de produção de saber, atribuiu 

história ao bairro aproximando-o da África, além de trazer o Rio de Janeiro como uma cidade 

que não se limita aos roteiros turísticas e ao carnaval da Sapucaí. Sendo assim, destaco o 

depoimento de duas alunas que, sem dúvida, fariam parte do acervo do Espaço de 

Pertencimento que até então era apenas um projeto.  

 

A experiência de visitar a Portela foi simplesmente a melhor da minha vida. Escola 

de Samba não é somente o samba cantado no carnaval.  É a História dos nossos 

antepassados. É homenagear aqueles que se foram, concluíram sua missão e 

deixaram sua herança como inspiração. A visita me permitiu conhecer parte da minha 

história até então desconhecida: meu pai fazia parte da Portela e eu pensei que não 

tivesse qualquer vínculo com sua história. Minha primeira visita à uma escola de 

samba. Agradeço por ter me encontrado (Letícia da Conceição, 2022).  

 

Algumas expressões me chamaram atenção neste depoimento da Letícia, uma estudante 

branca e evangélica, que a princípio se mostrou tímida na visita, mas que depois se tornou uma 

das alunas mais interessadas: “nossos antepassados”, “parte da minha história”, “meu pai fazia 

parte” e “agradeço por ter me encontrado” são declarações que a colocaram na condição de 

pertencente à história e “inspiração” colocou sujeitos até então desprovidos de legado na 

condição de referência e orgulho. 



83 

 

Já Ana Vitória Roque, aluna negra e umbandista, a mesma que levou as fotografias do 

Centro de Capacitação Paulo da Portela, nos revelou uma história ímpar e significativa, 

mostrando que sua família, sua mãe e ela eram sujeitos protagonistas daquela história local que 

fazia de Oswaldo Cruz mais uma pequena África: 

 
Fui nascida e criada em Oswaldo Cruz, cresci dentro da Portela. Meu avô foi um 

grande ritmista da escola. Era conhecido como Ivanzinho da Caixa porque tocava 

caixa de guerra, um dos instrumentos da bateria. Minha mãe foi porta-bandeira da 

Unidos de Padre Miguel, União de Jacarepaguá, Rosas de Ouro, entre outras. 

Ingressei na escola mirim Filhos da Águia e depois entrei no projeto Madureira Toca-

Canta e Dança e fui segunda porta-bandeira da Estácio Mirim. Amei visitar a Portela 

e conhecer um pouco da minha História, relembrar as memórias do meu avô e saber 

que faço parte de tudo isso. Conhecer a vida de tia Surica, tia Dodô, Paulinho da 

Viola me encheu de orgulho e me deixou lisonjeada. Agradeço a minha família por 

me dar de presente essa linda escola de samba. (Ana Vitória Roque, 2022)  
 

Figura 14 – Ana Vitória Roque na FliPortela (2022) 

 
Fonte: fotografia registrada no celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 

E. P. Thompson nos ajuda a compreender que a experiência do estudante é um caminho 

viável para a potencialização das leis educacionais aprovadas para a promoção da cultura 

africana e afro-brasileira, assumindo papel estratégico dentro de uma educação antirracista. 



84 

 

Trata-se de um enfrentamento dentro de uma história escolar que “permanece 

hegemonicamente orientada por uma perspectiva linear, eurocêntrica e reprodutivista” 

(MELLO; VIANA, 2022, p. 128). A resposta de enfrentamento aos diagnósticos iniciais 

reveladores da colonialidade está na própria experiência de vida. Para o autor, essa experiência 

pode modificar todo o processo educacional nos ajudando a revelar pontos fracos das nossas 

práticas docentes e contribuindo para reformularmos permanentemente o currículo e o nosso 

posicionamento enquanto educador. A superação da histórica superioridade não se dá apenas 

com as leis, mas sim na transformação das nossas atitudes, o que significa promover um diálogo 

entre pesquisa/ ensino e experiência dos estudantes. A escola passa a ter sentido para as 

crianças, adolescentes e seus educadores, reforça-se identidades e alimenta-se a democracia.   

A visita à Portela levantou histórias outras de estudantes até então adormecidas e nunca 

imagináveis nos relatos iniciais. Entre eles, gostaria de citar a proximidade dessa mesma aluna, 

a Ana Vitória Roque, e da sua família com membros tradicionais da Portela, como Tia Surica. 

Narrativas outras que propiciam protagonismos outros, que só foram possíveis graças às 

intervenções nos patrimônios locais. O relato abaixo de uma mãe, a Ana Paula Roque, para a 

sua filha Ana Vitória Roque, só foi possível depois da escola provocar essa relação de 

pertencimento com o bairro. Um depoimento falado pela estudante em sala de aula, uma semana 

depois da visita à Portela, e transcrito para ser exposto no Espaço de Pertencimento em 

construção.  

 

Tia Surica era irmã de santo do meu avô. Daí em diante, desde que nasceu, minha 

mãe vivia na casa da Tia Surica. Meu avô levava minha mãe aos domingos na cada 

dela, quando ela fazia roda de samba. Depois que minha mãe cresceu, Tia Surica a 

levava para os shows dela. Com isso, comecei a ter contato com a Tia Surica. Segundo 

minha mãe, Tia Surica obrigava minha mãe a comer agrião e dava banho nela no 

tanque. (Ana Paula Roque, 2022). 

 

Na década de 60, E. P. Thompson já nos trazia elementos para repensarmos o processo 

educacional no mundo e, por que não, adequarmos às especificidades da realidade educacional 

brasileira. Analisando a Europa, o autor faz uma crítica à ausência na literatura de relatos sobre 

a vida dos mais pobres, denunciando a hierarquização entre as culturas. Reconhecia-se cultura 

nos mais pobres, porém dentro de uma interpretação verticalizada sobre aquilo que é mais ou 

menos importante. “Quanto teremos que recuar no tempo para encontrar um camponês virtuoso 

na literatura inglesa” (THOMPSON, 2002, p. 16). Mesmo que a Revolução Francesa tenha 

trazido a bandeira da igualdade dentro do campo político e masculino, as atitudes culturais de 

superioridade permaneceram. Novos sujeitos, antes esquecidos, passaram ao protagonismo de 



85 

 

muitas narrativas, mas dentro de um olhar daqueles que estavam de fora de suas experiências 

diárias. Parece-me que importamos esse modelo para o Brasil e a nossa estrutura educacional é 

um dos seus reflexos: o professor se coloca hierarquicamente como representante das vozes 

oficiais, sem levar em consideração aquilo que o aluno traz e aquilo que ele mesmo, enquanto 

membro das classes trabalhadoras, pode trazer. Os ritos populares, manifestados na 

imaterialidade do simbolismo, não são analisados como qualificados dentro da percepção de 

erudição ligada aos tradicionais documentos escritos da Academia. Esse é o grande problema: 

“nenhuma turma continuará no curso se ele (o educador) pensar, erradamente, que a turma 

desempenha um papel passivo” (THOMPSON, 2002, p. 13).  

 

A experiência modifica, às vezes de maneira sutil e às vezes mais radicalmente, todo 

o processo educacional; influencia métodos de ensino, a seleção e o aperfeiçoamento 

dos mestres e o currículo, podendo até mesmo revelar pontos fracos ou omissões nas 

disciplinas acadêmicas tradicionais e levar à elaboração de novas áreas de estudo 

(THOMPSON, 2002, p. 13). 

 

A leitura do Thompson atrelado às experiências de vida trazidas por estudantes, como a 

Ana Vitória Roque, nos leva a crer que a resposta para o letramento racial na escola está na 

própria vida do aluno. A escola modifica currículos, práticas pedagógicas e sistemas de 

avaliação para provocar um letramento adormecido pela rotina diária, provado nos diálogos 

iniciais com os alunos até o giro que descolonizou mentes e alterou o próprio processo 

avaliativo, explícito futuramente na produção de acervo. Trata-se de uma dialética onde a escola 

e o professor permanecem sendo figuras centrais dentro desse processo de modificação da 

estrutura e da própria vida de sujeitos historicamente excluídos, mas que para isso é preciso 

compreender o aluno como detentor de saberes, afinal é ele que lida diariamente com os 

problemas que precisam ser resolvidos. Eles e os seus sempre foram sujeitos da história, apenas 

não eram relatados. A identidade é ativada a partir dessa experiência vivida, porém esquecida, 

mas lembrada na escola a partir da ação da escola.  

Muitos integrantes da velha guarda da Portela são descendentes diretos de pessoas 

escravizadas na antiga Freguesia do Irajá, como Eunice, Tia Doca, Tia Surica, Jair do 

Cavaquinho entre outros, como informa Marco Antônio Martins Júnior na sua dissertação de 

mestrado (2012) ao falar da relação espacial e simbólica estabelecida entre a Portela e a região 

de Madureira. Ao estendermos a escola para dentro dessa relação dialógica, compreendemos 

que não se trata apenas de trabalhar a História do Brasil, como de permitir outras histórias do 

Brasil ou outros Brasis: aquelas que inclui nossos alunos, afinal o que está sendo contado é a 



86 

 

história de familiares ou pessoas que viviam onde eles vivem. Trata-se de promover cidadania 

através da valorização da experiência do alunado.  

 

3.3 O diálogo interdisciplinar em diferentes espaços de memória 

 

O Ensino de História pensado em diálogo com patrimônios culturais institucionalizados 

pode contribuir para fomentar uma educação antirracista. Amplia-se, nesse sentido, o conceito 

de patrimônio cultural não restrito aos grandes monumentos, incluindo também aquilo que é 

representativo para outros grupos da sociedade brasileira. As escolas ainda têm dificuldades 

para perceber a contribuição valorosa que um bairro pode ofertar para o estreitamento das 

relações entre educação patrimonial e educação básica. Há um predomínio de uma análise 

precipitada de patrimônio ligado apenas à materialidade, à institucionalidade e à realidade das 

regiões distantes do subúrbio. Sendo assim, “pode-se pensar o quão significativo seria a 

utilização do patrimônio cultural local de modo intenso por todo o corpo docente e discente” 

(MELLO; VIANA, 2022, p. 132). 

 

Hoje pensamos em função de um conceito de patrimônio que dialogue com a 

experiência da História local e por meio das memórias da comunidade valorize outras 

percepções de tempo e espaço não reconhecidas pela História Tradicional, que 

fundamenta na tríade nação, datas comemorativas e heróis, é indiferente aos demais 

componentes da vida como os traumas, os silenciamentos e as dívidas sociais. Em 

virtude da condição anterior, propomos um debate abrangente de patrimônio que 

considere diversos modos de vida, outras leituras de mundo e seus respectivos 

conflitos (SANTANA, 2017 apud MAIA, 2021, p. 42).  

 

Depois de visitar a Portela, contávamos os dias para visitar o quilombo34 Agbara Dudu. 

Certo dia, era uma quarta-feira, eu estava no corredor da escola e ouvi um som que vinha do 

quarto andar. Fui até o local e lá estava o Matias Ismael Zibecchi Rothman, professor de música 

do Projeto Imagens em Movimento35. Eu sabia das oficinas promovidas pela parceria, mas não 

 
34 Beatriz Nascimento traça o significado de kilombo ao longo da história, destacando as especificações que a 

palavra adquiriu em Angola e no Brasil e estabelecendo conexões entre os dois territórios. Segundo ela, falta um 

esforço da historiografia para estudar as estruturas e as dinâmicas no tempo dos quilombos brasileiros. Sendo 

assim, numa análise geral, quilombo são “aldeias do tipo que existia na África, onde os negros se refugiavam para 

‘curtir o seu banzo’” (NASCIMENTO, 1985, p. 44). Segundo ela, existe uma perspectiva equivocada de que 

quilombo é constituído somente enquanto espaço de fuga e não como uma criação intencional de uma sociedade 

livre, ancorada pelo desejo de viver seus próprios termos (NASCIMENTO, 2018).   
35 Imagens em Movimento: o projeto surgiu em 2011 e atua em escolas públicas através de uma parceria com a 

Cinemateca Francesa, oferecendo oficinas de Cinema, Música e Expressão Corporal. Desde 2019 atua na EM José 

Emygdio de Oliveira, o que já resultou na produção de vários curtas-metragens. A aluna Giovanna Júnior já foi 

levada à Paris pelo projeto para participar de um festival internacional. Para saber mais, acesse: 

www.imagensemmovimento.com.br. 



87 

 

imaginava a música e o ritmo que ele ensaiava com os alunos, onde boa parte deles era da turma 

que eu desenvolvia o projeto de ressignificação da história que culminaria no espaço de 

Pertencimento. Tivemos uma conversa muito produtiva e eu disse a ele que aquele ensaio não 

poderia morrer dentro da unidade escolar. É obvio que se ali ficasse, os estudantes seriam 

transmissores daquele aprendizado. Mas era preciso fomentar essa publicidade, ultrapassar 

imediatamente os muros da escola e fazer uma apresentação pública, tendo em vista que a ideia 

de comunidade escolar ultrapassa os limites traçados pelos muros de concreto e exigem um 

diálogo da escola com a sociedade que habita aquela localidade. Assim, combinamos de fazer 

uma apresentação em dois patrimônios bem representativos para a região e, por que não, para 

a história em uma escala espacial maior: o Agbara Dudu e a Praça Paulo da Portela, que fica 

em frente ao quilombo urbano.  

Cabe-nos ressaltar a noção ampliada que defendemos para o conceito de patrimônio. 

Como defendido por Pierre Nora, um patrimônio que “desceu do céu das catedrais e dos castelos 

para refugiar-se nos costumes olvidados e em antigas maneiras de fazer, no bom vinho, nas 

canções e nos dialetos locais; saiu dos museus nacionais para invadir os espaços verdes ou 

afirmar-se nas pedras das velhas ruas” (NORA, 2008, p. 183 apud GONÇALVES, 2012, p. 41).  

 

A proposição de um amplo debate acerca da noção de patrimônio que inclua as 

demandas dos grupos historicamente subalternizados, enxergando esses grupos e 

indivíduos como agentes produtores de cultura, história e saberes, logo, de 

patrimônios materiais e imateriais, também é tarefa de um ensino de história que se 

ancora na pedagogia decolonial e na educação intercultural crítica (MAIA, 2021, p. 

43). 

 

Iamara Viana e Juçara Mello identificam em Madureira “estruturas de repetição que não 

se esgotam na unicidade” (KOSELLECK, p. 311 apud VIANA; MELLO, 2022, p. 130). 

Segundo elas, são repetições que não abandonam a dinâmica da transformação, revelando 

especificidades culturais que agregam grupos em torno de um passado comum.  São cheiros e 

sons que estão impregnados em vestígios materiais e imateriais que muitas vezes são vividos, 

porém não são percebidos ou refletidos. Não é diferente com o bairro vizinho, Oswaldo Cruz. 

A provocação dessas vivências nessas atividades pedagógicas pelo bairro, o consequente 

diálogo em família e a produção de material como método de avaliação que irá compor o acervo 

propõem uma abordagem diferenciada sobre essas estruturas que se repetem não somente 

nesses bairros, como em todos os bairros do subúrbio carioca, cada um com suas 

particularidades e com o elo que o une à rede que chamamos de Rio de Janeiro, amarrada 



88 

 

simbolicamente e fisicamente por uma linha ferroviária. São espaços e tempos, em diferentes 

escalas, que se dialogam e deixam de ser apenas uma rotina banalizada.  

Agilizar o processo de educação antirracista, dentro de uma perspectiva decolonial, 

passa pela produção e publicização do saber além das fronteiras tradicionais marcadas pelos 

concretos da escola. Isso não é negar o papel da escola e dos profissionais que ali estão, significa 

tornar o processo de aprendizado mais eficiente a partir do momento que tudo começa a fazer 

sentido para o aluno e, por que não, para o profissional de educação, tendo em vista que a prática 

docente é única e está em processo de aprendizado permanente. Dentro desse processo, uma 

ação não apenas multidisciplinar, mas interdisciplinar, são primordiais dentro do processo de 

decolonização na educação. As leis que pretendem reparar séculos de escravização e genocídio 

não devem estar na prática pedagógica apenas dos professores de História e Artes. Elas são 

pertinentes e possíveis de adequação dentro de todo componente curricular e precisam ser 

trabalhadas de forma interligada entre as várias disciplinas, não sendo pauta apenas no mês de 

novembro. É preciso ter uma agenda antirracista o ano inteiro, onde toda a escola compreenda 

que a omissão nos faz cúmplices da agressividade imposta pela colonialidade. Sendo assim, 

dialogar com o professor de música foi maravilhoso e enriquecedor porque conversa com essa 

necessária interdisciplinaridade, mas nos revela que ainda é preciso envolver muito mais 

colegas de profissão.  

Ao chegar o dia da apresentação, em julho de 2022, os alunos foram empolgados na 

van, cantando espontaneamente alguns sambas, entre eles eternizados por Dona Ivone Lara. 

Esse transporte só foi possível graças ao apoio que pedi à Coordenadora do Imagens em 

Movimento, a senhora Clarissa Nanchery, que atuou para que conseguíssemos um transporte 

financiado pelo projeto. Os estudantes tocaram na praça Paulo da Portela aquilo que ensaiaram 

na escola com o professor Matias: Emoriô de João Donato, no ritmo Ijexá. Foi sensacional! A 

Praça Paulo da Portela homenageia um dos fundadores da Portela: Paulo Benjamim de Oliveira 

é uma grande referência na história brasileira. Mais à frente contaremos um pouco da sua vida 

e da sua representatividade no nosso trabalho. A Praça é palco de eventos de rua que destacam 

as influências africanas na região, como a famosa Feira das Yabás36. 

 

Todo segundo domingo de cada mês, em Oswaldo Cruz, 16 cozinheiras, lideranças 

negras da localidade, se reúnem na Feira das Yabás. Abençoadas pelos orixás 

 
36 Realizada mensalmente em Oswaldo Cruz, a feira é patrimônio imaterial do Rio de Janeiro, sendo uma 

homenagem aos orixás femininos. Nela, mulheres negras que são lideranças comunitárias oferecem comida 

tipicamente afro-brasileiras. O termo yabá refere-se aos orixás femininos. Na tradição ioruba quer dizer Mãe 

Rainha. Ver mais em: CONGRESSO INTERNACIONAL DE COMUNICAÇÃO E CONSUMO, 6., 2018, São 

Paulo. Anais [...] São Paulo: ESPM, 2018. Tema: Feira das Yabás: memória e patrimônio cultural do Rio de 

Janeiro através da comida de subúrbio. 



89 

 

femininos, oferecem comida e música aos seus frequentadores. Nesse contexto, o 

alimento, além de proporcionar um prazer gustativo, serve de oferenda a um orixá. A 

feira é uma das atividades culturais que marca a presença afro-brasileira em Oswaldo 

Cruz (GONÇALVES, 2016, p. 51). 

 

A apresentação dos alunos na praça que sedia a Feira das Yabás carrega uma série de 

simbolismos. É o protagonismo popular durante o chamado “dia útil”, dentro de um espaço que 

constantemente é alvo de estereótipos e distorções, onde a boemia é atacada e a marginalização 

ganha status de criminalidade. A feira, ali realizada, confere às mulheres um protagonismo: as 

comidas servidas estendem as atribuições socializadoras das tias cozinheiras para além das 

associações negras. A realização desse evento, todo segundo domingo de cada mês, representa 

a transgressão sobre as tradicionais relações estabelecidas entre o ato de cozinhar e a 

subalternidade feminina.  

Maria Alice Rezende Gonçalves (2016) traça um interessante paralelo entre as 

lideranças femininas da Grande Madureira e as mulheres negras africanas e afro-brasileiras do 

período da escravização no Brasil, provocando um rico diálogo temporal e espacial. As tias 

cozinheiras tiveram papel fundamental na fundação das associações carnavalescas, como Tia 

Vicentina, irmã de Natal, na Portela. Inspiração musical, ela sempre foi conhecida pelo preparo 

de uma deliciosa feijoada. Segundo a autora, da África veio a tradição da liderança da mulher 

negra nas feiras e mercados, adquirindo papel relevante na economia.  

 

Da África do século XVII veio a tradição do comércio nos mercados e feiras sob a 

responsabilidade da mulher iorubana. Nas feiras africanas ocorriam desde o comércio 

às trocas dos chamados bens simbólicos: valores, notícias, danças, receitas e tradições. 

Percebe-se que o papel da mulher iorubá ia além do desempenho de atividades 

econômicas. Ela era mediadora não só das trocas de bens econômicos, como também 

de bens simbólicos, permitindo à mulher papel fundamental na vida africana 

(GONÇALVES, 2016, p. 52). 

 

 



90 

 

Figura 15 – Preparativos para a apresentação na Praça Paulo da Portela 

 

Fonte: fotografia registrada no celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 

 



91 

 

Figura 16 – Apresentação musical na Praça Paulo da Portela 

 

Fonte: fotografia registrada no celular do estudante Bryan Gonçalves (2022) 

 

Após as exibições na praça, os estudantes entraram no Agbara Dudu e repetiram a 

apresentação algumas vezes. O mestre Elias José apresentou vários objetos que caracterizam a 

cultura africana no Brasil, como instrumentos musicais. Ao contar um pouco da relação entre 

vários ritmos musicais de origem africana com o bairro de Oswaldo Cruz, a liderança 

quilombola também tocou e dançou com os estudantes. “Neste mundo do som, temos que 

admitir que a música é, por definição, um agente propulsor de sensibilidade e com alto poder 

de fixação de significados” (PESAVENTO, 2007, p. 20). Nosso trabalho de campo representou 

uma experiência para vida toda, seja para os alunos, professores e para os membros do Agbara 

Dudu.  

 

 



92 

 

Figura 17 – Estudantes no quilombo urbano Agbara Dudu 

 

Fonte: fotografia registrada no celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 



93 

 

Figura 18 – Estudantes em frente ao quilombo Agbara Dudu 

 

Fonte: fotografia registrada no celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 

Vejamos dois depoimentos entregues na aula seguinte contando a experiência desse dia: 

 

Minha turma e eu fomos chamados para uma apresentação na praça Paulo da Portela 

e no caminho tio Marcus foi contando um pouco da História de Oswaldo Cruz, da 

estação de trem e da Praça Paulo da Portela. São lugares bem conhecidos, por sinal 

bem antigos, tem muito a ver com a nossa história (Geovanna Júnior, 2022). 

 

 

Passear na praça Paulo da Portela e no Agabra Dudu foi sensacional. Eu e meus 

colegas fizemos um ensaio aberto de músicas no ritmo Ijexá. Antes de chegarmos, 

fomos para a van e o nosso professor Marcus nos contou sobre a História de Oswaldo 

Cruz. Na van, nós cantamos e nos divertimos. Quando chegamos na praça fomos 

recebidos pelo professor de música Matias e começamos a tocar e cantar. Tocamos 

a música Emoriô de João Donato e mostramos ao mestre Elias José que nos recebeu 

na sede do grupo afro Agbara Dudu. Foi emocionante e muito legal saber sobre a 

história do nosso bairro e recontar a História (Ana Luisa Gouvêa, 2022). 

 

 



94 

 

 

Estudar a partir da materialidade e da sonoridade pode ser extremamente significativo 

nas aulas de História. Júnia Pereira e Luciano Roza (2012) enfatizam essas estratégias ao 

analisar a potencialidade do estudo dos objetos dos Congados e Reisados com as crianças e os 

adolescentes. Para eles, trazer tambores, cetros, coroas e vestimentas e inseri-los dentro de uma 

abordagem que estimula a criatividade e ressalta o simbolismo da gestualidade aflora orgulho, 

pertencimento e identidade. No nosso caso, o mestre Elias e o diálogo em roda com os 

estudantes trouxeram não apenas o samba, seus artefatos, gestualidades e simbolismos, como 

vários ritmos musicais de origem afro-americana que ganharam espaço em Oswaldo Cruz no 

início do século XX, como Jongo, Caxambu, Funk, Soul e Charme.  

 

Figura 19 – Apresentação de Ijexá no Agbara Dudu 

 
Fonte: fotografia registrada no celular do estudante Kayke Pereira (2022) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

Figura 20 – Apresentação de Ijexá no Agbara Dudu 

 
Fonte: fotografia registrada no celular da estudante Geovanna Junior (2022) 

 

Figura 21 – Apresentação de Ijexá no Agbara Dudu 

 
Fonte: fotografia registrada no celular do professor e autor da dissertação (2022) 

 

Experiências pedagógicas nas quais a centralidade recaia sobre a vivência dos alunos 

em práticas culturais apresentam-se como um procedimento significativo para a 

compreensão de aspectos da cultura afro-brasileira, pelo fato de que as possibilidades 

de percepção de uma cultura podem, também, se dar pela fruição estética, pela 

experiência corporal, pelo desenvolvimento de habilidades musicais, pela experiência 

da conversa e pela vivência das manifestações culturais (PEREIRA; ROZA, 2012, p. 

101).  

 

Alguns festejos na região começaram antes mesmo das rodas de samba. Segundo Marco 

Antônio Martins Júnior, os primeiros habitantes, descendentes de escravizados, trouxeram o 

jongo e o caxambu. Ao citar uma série de autores, como Silva e Santos (2019), Fernandes 



96 

 

(2001) e Araújo (2007), o autor nos evidencia o protagonismo feminino na organização das 

festividades e na manutenção dessas tradições. Além dos jongueiros, havia mães de santo que 

na década de 1920 fundaram blocos na região da Grande Madureira e participaram ativamente 

na consolidação das escolas de samba. Entre elas, destaca-se Esther Maria Rodrigues, tendo em 

vista que desempenhava em Oswaldo Cruz um papel semelhante ao da tia Ciata na Praça Onze. 

Teria sido através dela que o samba, já presente e difundido nas rodas da Praça Onze e do 

Estácio, chegou até Oswaldo Cruz. 

 

Tia Esther se tornou figura central em Oswaldo Cruz porque as festas realizadas em 

sua casa passaram a ser o centro da vida social do bairro. Sua liderança através da 

religião, fazia com que sua casa fosse frequentada por pessoas de todas as classes 

sociais, desde políticos, vizinhos, até artistas de rádio como Pixinguinha, por exemplo 

(MARTINS JÚNIOR, 2012, p. 44).  

 

Gabriel da Silva Vidal Cid (2016) ressalta a escassez de políticas patrimoniais na região 

de Oswaldo Cruz e da Grande Madureira: os financiamentos públicos são raríssimos e pontuais, 

não havendo uma necessária ação de continuidade. A maior parte da memória preservada parte 

da ação das lideranças locais, em sua maioria pertencente às tradições afro-brasileiras. Segundo 

o autor, até 2016 não havia bens tombados pela esfera estadual e pelo IPHAN, apenas referência 

à região a partir dos registros de bens imateriais, como o Jongo do Sudeste e as Matrizes do 

Samba Carioca.  As poucas e pontuais ações partem da esfera municipal, porém correspondem 

apenas 4% dos bens tombados pelo Instituto Rio Patrimônio da Humanidade. Muitas 

residências, como a do Paulo da Portela, estão abandonadas.  

 

A área que considerei 4% do total dos bens tombados por esse órgão: Igreja do Santo 

Sepulcro; Grêmio Recreativo Escola de Samba Portela; Igreja de São José da Pedra; 

Ciclo Suburbano; Conjunto Arquitetônico Cinema Madureira; Fazenda do Campinho; 

estalagem do Campinho (destombado em 2010); Sobrados 1915; Conjunto 

Arquitetônico Cinema Beija-Flor; Igreja Nossa Senhora da Conceição do Campinho; 

Conjunto Arquitetônico datado de 1914 (destombado em 2010); Cinema Alfa; e 

Assembleia de Deus de Madureira. Quanto aos bens de natureza imaterial, reconhece 

as escolas de samba que desfilam na cidade do Rio de Janeiro; e os grupos de Foliões 

Carnavalescos denominados ‘Clóvis’ ou ‘Bate-Bolas’, que não estão exclusivamente 

vinculados à região, mas possuem forte associação histórica, além do Mercadão de 

Madureira; e o Baile Charme (CID, 2016, p. 63).  

 

Com exceção das igrejas católicas, a maior parte dos bens materiais estão abandonados, 

o que diz muito sobre aquilo que consideramos valoroso, dentro da colonialidade ainda presente 

e expressada por uma mentalidade cristã, branca e heteronormativa. Dentro do campo do 



97 

 

patrimônio imaterial, podemos acrescentar também a feira das Yabás37, um evento já 

comentado nesse capítulo. Algumas placas foram fixadas pelo poder público municipal, como 

nas casas que pertenceram a Tia Esther, Candeia e Paulo da Portela. Os bairros de Madureira e 

Oswaldo Cruz foram considerados “Bairros Temáticos do Samba”, de interesse turístico, em 

2011.38  

 

3.4 O acesso à informação a partir do cinema: a democratização a partir do diálogo da 

decolonialidade com a história pública 

 

Não há dúvida sobre a necessidade de trazer as vozes silenciadas pelas narrativas 

eurocêntricas e oficiais para o protagonismo das histórias outras. Trata-se de uma 

ressignificação da História que não termina nessa ação: os povos minorizados são detentores 

de saber e toda ação, construída com eles, precisa ter um propósito de servi-los, afinal não existe 

consolidação da democracia sem promoção da inclusão e da igualdade. A decolonialidade, 

como já falamos, reconhece saberes para além dos impostos pela verticalização da 

colonialidade, dinamiza a produção do conhecimento para que haja resultados inclusivos sem 

manter métodos excludentes. Agilizar o processo de divulgação da informação, tornar a 

linguagem acessível e reconhecer que diferentes atores podem contribuir nessa ação 

transformadora, sem eliminar a importância da academia e dos profissionais historiadores, são 

caminhos que aproximam a decolonialidade da história pública.  

A história pública aponta a necessidade de a ação historiadora ultrapassar os muros da 

Universidade e conversar diretamente com seus maiores interessados: a sociedade. Para isso, 

admite os diferentes métodos de divulgação do saber e a parceria com profissionais de 

diferentes áreas, não para uma desvalorização do trabalho historiográfico, mas como uma 

dinamização necessária para combater a desonestidade intelectual que prolifera com a pós-

modernidade.  

Pensar na divulgação é de extrema importância porque se trata de uma preocupação com 

a democratização do acesso à História. Nessa caminhada, o conhecimento é colaborativo: 

quando desejamos priorizar uma história esquecida pelas narrativas oficiais (e por muito tempo 

pela academia), os verdadeiros sujeitos protagonistas da história são detentores de 

 
37 Lei nº 7929/18: determina a Feira das Yabás como patrimônio histórico e cultural do estado do Rio de Janeiro. 

Lei nº 7.815 de 23/03/2023: determina a Feira das Yabás como patrimônio cultural imaterial do município do Rio 

de Janeiro. 
38 Lei nº 5309 de 31/10/2011. 



98 

 

conhecimento a partir das suas experiências vividas e profissionais de outras áreas podem 

auxiliar, sem eliminar a importância do método historiográfico que somente o 

professor/historiador tem. Nessa compreensão que podemos popularizar a história sem correr o 

risco de produzir conteúdo fraudulento. Trata-se de produzir linguagem com apelo social: para 

o povo e com o povo sem simplificar e sem folclorizar.  

Para a Rede Brasileira de História Pública, o trabalho do historiador reconhece que o 

povo historicamente marginalizado é detentor de saber, que precisa ocupar os protagonismos 

das narrativas, participar do processo de conhecimento e trazer resultados que beneficiam 

reparos históricos, sem eliminar o rigor e o método historiográfico, mas compreender que esse 

trabalho dinâmico só valoriza o trabalho do pesquisador, e porque não do professor, se 

trazermos para o campo da educação básica.  

A veiculação para fora da academia por si só não cumpre seu papel social. Vale lembrar 

que estamos dentro de um país que boa parte da população não tem acesso aos equipamentos 

culturais e que boa parte do conteúdo de fácil acesso encontrado na internet só reproduz rótulos 

e desigualdades. Cabe-nos uma reflexão sobre como divulgar sem nos iludirmos com o lucro e 

com o sensacionalismo. A produção de filmes e de espaços de memória podem contribuir para 

ocupar uma lacuna enorme ainda presente no trabalho historiográfico.  

 

Estes atos próprios da história pública – de ampliar possibilidades de encontros 

temporais, espaciais, coletivos, midialógicos – exigem repensar as formas decoloniais 

e descolonizadas de produção e divulgação dos saberes históricos; atenção ao que, 

muitas vezes as comunidades exigem de nós, não no sentido de submissão ou redenção 

às coletividades e seus interesses, mas de diálogos constantes com os portadores/ 

narradores de histórias e memórias plurais, muitas vezes negligenciadas na 

visibilização seletiva de grupos sociais, na escrita e nos inúmeros modos de difusão 

histórica que envolvem privilégios econômicos, tecnológicos e de instrução (CORTE 

et al., 2021, p. 94).  

 

Na escola, o professor ensina e aprende com os estudantes, sua autoridade não se 

confunde com autoritarismo, e dentro de uma produção horizontal do conhecimento, seu papel 

provocador é fundamental porque se adequada a cada realidade, onde cada estudante é diferente 

do outro, e cada turma aponta uma demanda diferenciada. Isso não é diminuir sua importância. 

Muito pelo contrário, torna sua função mais virtuosa porque exige uma sensibilidade que não é 

para qualquer um.  

Nosso projeto sempre se manteve com o mesmo propósito: promover uma educação 

antirracista através de um caminho decolonial. Isso significa promover um giro a partir das 

ruínas, onde as populações desrespeitadas pelo processo colonial protagonizam todo o processo 

de pesquisa/ ação pedagógica. Produzir acervo para um espaço de pertencimento dentro da 



99 

 

unidade escolar já é por si só um projeto descolonizador. Porém, esse caminho foi enriquecido 

com a produção do curta-metragem “Meu Bairro, Minha África” para o Festival 

Multilinguagens da rede municipal de ensino. O filme não estava no projeto inicial de mestrado, 

mas foi acrescentado quando o edital do evento foi divulgado. O cinema naquele momento foi 

visto como instrumento de publicização daquela história local que queríamos divulgar, um 

caminho de desconstruir rótulos sobre a história dos africanos e dos afro-brasileiros a partir da 

apresentação de um bairro do subúrbio carioca. Não se trata da história de uma cidade, mas de 

uma localidade que ajudou a construir o cenário urbano do Rio de Janeiro. Para além de um 

recorte espacial ou geográfico, a história local é alimentada pelas relações sociais e culturais 

que estabelecem recortes que superam qualquer limitação fronteiriça, onde o urbano é um 

espaço que ultrapassa os concretos das construções cinzentas e os privilégios dos sujeitos que 

incontestados nos bustos e nas estátuas. Apesar de ser uma produção independente, nossa 

parceria com o projeto Imagens em Movimento deixou frutos para que pudéssemos nos 

empenhar na produção desse curta-metragem. 

 

O cinema recompõe, pela imagem em movimento, a expressão da vida na urbe, 

metrópole ou pequena cidade, a exibir em composição as facetas da materialidade e 

da sociabilidade. Cidades antigas, cidades modernas, cidades do futuro, cidades 

encantadas; o urbano é palco e cenário desse espetáculo de imagem em movimento, 

som luz e fala, mas é também objeto de uma reflexão que põe a urbanidade como um 

centro de reflexão. A obra do homem, expressão máxima da civilização, vai com ele 

parecer? De Blade runner a Matrix, as imagens em ação fílmica discutem, pela via do 

fantástico, o futuro do urbano e da própria história (PESAVENTO, 2007, p. 22). 

 

O documentário editado em julho de 2022 teve a participação dos estudantes não apenas 

na frente das câmeras, como também nas gravações, na maquiagem, no roteiro e nos pequenos 

detalhes. O filme, protagonizado por três alunas negras (Giovanna Júnior, Ana Vitória Roque 

e Ana Luisa Gouvea), primeiramente conta um pouco dos resultados desanimadores obtidos 

nos levantamentos iniciais sobre a África e sobre o bairro. Em seguida, apresenta imagens e 

depoimentos das reapropriações realizadas na Portela, na Praça Paulo da Portela e no quilombo 

Urbano Agbara Dudu, provocando o início de uma mudança de pensamento a partir das 

experiências pessoais na região. Trata-se de uma forma de eternizar as experiências que até 

então estavam sendo vivenciadas.39  

 
39 Link do filme Meu Bairro, Minha África: https://www.youtube.com/watch?v=CJ6WEa8Mt4Q 



100 

 

O filme passou pela etapa regional em agosto de 2022 (a escola pertence à 5ª 

Coordenadoria de Educação40) e foi premiado na etapa municipal em novembro do mesmo ano 

(etapa que reuniu produções artísticas classificadas nas onze coordenadorias de educação da 

rede municipal de ensino). Podemos dizer que o filme atingiu e continua atingindo seu 

propósito: agilizou o processo de transmissão do conhecimento através de um trabalho que vem 

sendo desenvolvido por aqueles que possuem o lugar de fala. Temos notícias de que já foi 

utilizado em alguns Conselhos de Classe na cidade do Rio de Janeiro e tem sido referência para 

o trabalho de alguns professores em outras localidades. Em dezembro de 2022, recebemos a 

ligação de uma professora de Ubá, em Minas Gerais, elogiando o trabalho e dizendo que estava 

utilizando a produção com sua turma. O resultado foi extremamente positivo, tanto que 

empolgou os alunos e no ano seguinte produzimos o filme “Meu Bairro Minha África 2”, cujos 

detalhes serão informados mais à frente.  

 

Figura 22 – Cena do filme “Meu Bairro, Minha África” 

 
Fonte: registro feito pela funcionária Helga Pinto (protagonistas do filme Meu Bairro, Minha África -2022) 

 
40 A rede municipal do Rio de Janeiro é dividida em 11 Coordenadorias de Educação. A EM José Emygdio de 

Oliveira pertence à 5ª Coordenadoria de Educação, cuja sede está localizada no bairro de Rocha Miranda, zona 

norte da cidade.  



101 

 

Figura 23 – Educacine 2022 

 
Fonte: registro do Educacine, realizado na Escola Pará, zona norte do Rio de Janeiro (2022). Fotografia 

distorcida para preservar imagens. 

 

Figura 24 – Premiação do filme “Meu Bairro, Minha África” 

 
Fonte: registro da premiação do filme “Meu Bairro, Minha África” no Sesc Barra (2022) 

 

 

 

 

 

 

 



102 

 

Figura 25 – Entrevista para o canal MultiRio 

 
Fonte: registro da entrevista no Teatro Sesc Barra ao Canal MultiRio (2022) 

 

A função social da produção historiográfica é cobrada por indivíduos e por grupos 

sociais que anseiam por democracia e por reparação da injustiça e do silenciamento histórico. 

Assim, a divulgação por si só não é uma história pública, mas uma de suas dimensões. Os 

sujeitos querem participar, debater, construir e receber histórias antes subalternizadas.  

O trabalho da disciplina História pode ser decolonizador quando pretende reparar causas 

históricas: é uma ação sobre o povo, com o povo, do povo e para o povo. E isso é mais 

subversivo quando se dialoga com outros componentes curriculares, como fizemos com o 

professor de Música, e reconhece outros espaços como produtores de ensino-aprendizagem. 

Saímos da escola e estreitamos as relações entre a educação básica e a educação patrimonial. 

Juntamos força com o cinema, não para reduzir o trabalho do professor/historiador, mas para 

utilizá-lo com instrumento de uma produção científica que precisa vencer os desafios impostos 

pela dinâmica virtual. Trata-se de movimentos necessários dentro de uma perspectiva de 

transformação que não se imagina finalizada, mas em permanente construção. Dentro dessa 

dinâmica, cabe a ampliação do diálogo interdisciplinar e, por que não, entre os vários segmentos 

da escola. A comunidade começou a se contaminar com essa proposta e em novembro de 2022 

tivemos uma feira intercultural em homenagem ao Paulo da Portela e ao bairro de Oswaldo 

Cruz, com participação de todos os componentes curriculares e todas as turmas da escola, 

inclusive as de Ensino Fundamental I. Em seguida, apresentamos um pouco desse evento e do 

diálogo particular estabelecido com turmas do Ensino Fundamental I.  

 



103 

 

3.5 O antirracismo e a história local no diálogo entre os segmentos escolares  

 

A história local passou a fazer parte da nossa agenda antirracista. A Feira intercultural 

em homenagem ao Paulo da Portela em novembro de 2022 mostrou o início de uma ação 

conjunta que envolveu diferentes professores e segmentos da unidade escolar meses antes da 

sua culminância, contando com a liderança do coordenador pedagógico Felipe de Menezes 

Silva. 

Cantor e compositor, Paulo Benjamim de Oliveira, o Paulo da Portela, tem origem 

pobre, começando a trabalhar cedo entregando marmitas em domicílio. Muda-se com a mãe e 

a irmã da Saúde para o Bairro de Oswaldo Cruz, no início da década de 1920. Lá, frequentava 

a casa de Ester Maria de Jesus, onde se realizam festas de candomblé e rodas de samba. Dona 

Ester é fundadora do bloco Quem Fala de Nós Come Mosca e em sua casa reúne gente como 

Pixinguinha, Zé e Zilda, Donga, Gilberto Alves e Ademilde Fonseca. Ele é um dos fundadores 

da escola de samba Portela.  

Marília Trindade Barbosa, biógrafa do Paulo da Portela, em depoimento para o nosso 

filme “Meu Bairro, Minha África 2, diz que o sambista sempre lutou pela integração dos ex-

escravizados na sociedade. Segundo ela, Paulo da Portela queria profissionalizar a música que 

era tocada espontaneamente no subúrbio e isso fazia dele um grande líder na integração da 

cultura negra em território nacional.  

As turmas desenvolveram trabalhos em rede, não foram temas isolados e aleatórios. Para 

exemplificar isso, abro um parêntese para falar do diálogo construído com a professora Rosana 

Rosa, do 4º ano do Ensino Fundamental. A história local está muito presente nos materiais 

pedagógicos da Prefeitura da Cidade do Rio de Janeiro no 4º ano de Escolaridade. Certa vez, 

estávamos na sala dos professores conversando sobre a feira que seria realizada e fiquei sabendo 

que seus alunos estavam aprendendo sobre Meios de Transporte, em especial o trem, e como 

ele foi decisivo no surgimento dos bairros do subúrbio do Rio de Janeiro. Chegamos à conclusão 

de que a feira poderia ser iniciada com a sua turma simulando a chegada do trem em Oswaldo 

Cruz e o desembarque de famosos sambistas na estação. Seria uma alusão perfeita ao trem e ao 

bairro como quilombos do samba: espaços de resistência desse ritmo tão perseguido no centro 

da cidade. Um diálogo perfeito com aquilo que eu estava trabalhando com a minha turma.  

A apresentação da turma do 4º ano contou um pouco da história do bairro Oswaldo Cruz, 

do Rio de Janeiro e do Paulo da Portela como uma das figuras emblemáticas que usavam o trem 

como espaço de resistência, além de contar um pouco do evento que acontece todo dia 02 de 



104 

 

dezembro, o Trem do Samba41, em homenagem ao Dia Nacional do Samba. “Nos anos de 1920 

e 1930 os sambistas, para fugir da perseguição da polícia, combinavam a volta do trabalho no 

trem das 18h04, na Central do Brasil. No trem, eles ‘passavam’ os sambas. É esta a origem do 

‘Pagode do Trem’” (LIMA, 2005, p. 42).  

Como afirma Sandra Pesavento, “em matéria de som e oralidade, há uma cidade musical 

que invade nossos sentidos. Música e letra, canção e voz acompanham a vida das cidades e 

falam delas de forma... irresistível, por certo!” (PESAVENTO, 2007, p. 20).  

 

O pessoal da Portela se reunia diariamente. Mas era no trem. A reunião era na Central. 

Aqueles que trabalhavam vinham no trem das seis e quatro, da Central para Oswaldo 

Cruz, esse trem era paradouro, vinha parando em todas as estações desde o Engenho 

de Dentro a Cascadura. A maior parte da turma desabava toda em Oswaldo Cruz. 

Outros iam para Bento Ribeiro, Madureira e adjacências. Ali passava-se o samba. Já 

começava a passar o samba na Central, enquanto esperava a hora do trem. O pessoal 

ia chegando quatro horas, quatro e meia, até seis e quatro, quando chegava o trem. E 

uma turma ia de Oswaldo Cruz. Quando chegava umas cinco horas, tomava um 

banhozinho, botava o paletó, enfiava o tamborim debaixo do braço e partia pra lá pra 

se reunir. Na estação D. Pedro II, o carro de prefixo Deodoro era a sede móvel da 

Portela, a sede volante. As pessoas iam de Oswaldo Cruz até a Central pra poder volta 

junto. Nesse tempo não tinha roleta, não tinha coisa nenhuma. O sujeito entrava no 

trem, o condutor ia cobrando, picotando as passagens. Muita gente não pagava. O 

hábito de viajar no seis e quatro durou muito tempo. Meu pai era sapateiro. Eu ajudava 

a ele. Se acabava mais cedo, não tinha importância: esperava o seis e quatro. (SILVA; 

SANTOS, 1979, p. 43 apud MARTINS JÚNIOR, 2012, p. 47). 

 

O diálogo entre as disciplinas e entre os vários segmentos precisa estar estabelecido 

dentro do Projeto Político Pedagógico de cada unidade escolar, estando explícito a necessidade 

do estabelecimento de uma agenda antirracista para todo o ano letivo, através de ações que 

valorizam a comunidade escolar e o local onde vive.  

A feira contou com outras apresentações e exposições, tendo também a participação da 

Bianca Monteiro, rainha da bateria da Portela, ex-aluna da escola e moradora de Oswaldo Cruz, 

que atendeu prontamente ao nosso convite. Também convidamos a bateria da escola mirim 

Filhos da Águia42, que recebeu uma linda homenagem da turma do 5º ano do Ensino 

Fundamental, da professora Líssia Amorim.  Utilizei a bolsa fornecida pela CAPES43 para 

 
41 O Trem do Samba ou Pagode do Samba é um evento realizado em homenagem ao Dia Nacional do Samba (02 

de dezembro): vagões saem lotados da Central do Brasil com muito samba ao longo do percurso que leva ao 

desembarque na estação Oswaldo Cruz. Rodas de Samba espalhadas pelo bairro relembram a história que fizeram 

da localidade um verdadeiro quilombo desse ritmo afro-brasileiro. 
42 O Grêmio Recreativo Cultural Escola de Samba Mirim Filhos da Águia da Portela é uma escola de samba mirim 

da cidade do Rio de Janeiro fundada em 2001. Desde 2006 participa todos os anos do desfile oficial das escolas 

de samba mirim na Marquês de Sapucaí.  
43O sistema de bolsas Capes é um dos principais mecanismos de aprimoramento do ensino superior do Brasil. 

Envolve a concessão de bolsas de estudo, auxílios e outros apoios para estudantes, com foco nos Programas de 

Pós-Graduação. 



105 

 

custear o deslocamento dos componentes. Alguns dos nossos alunos são passistas e ritmistas 

da bateria da escola e, obviamente, não poderiam faltar esse grande evento.  

 

O corpo negro pode ser tomado como símbolo de beleza, e não de inferioridade. Ele 

pode ser visto como corpo guerreiro, belo, atuante, presente na história do negro da 

diáspora, e não no corpo escravo, servil, doente e acorrentado como lamentavelmente 

nos é apresentado em muitos manuais didáticos do ensino fundamental (GOMES, 

2003, p. 81). 

 

As imagens do evento serviram de material para a produção do filme “Meu Bairro, 

Minha África 2: De Paulo à Portela”, produzido no ano seguinte e lançado no mesmo dia da 

inauguração do Espaço de Pertencimento em 2023.  

 

Figura 26 – Imagens do bairro de Oswaldo Cruz 

 
Fonte:  fotografia do mural da escola na Feira Intercultural (2022) 

 



106 

 

Figura 27 – Homenagem à Portela e à escola mirim Filhos da Águia 

 
Fonte: fotografia dos trabalhos em homenagem à Filhos da Águia (2022)  

 



107 

 

Figura 28 – Reprodução da Marquês de Sapucaí 

 
Fonte: fotografia da maquete do Sambódromo do Rio de Janeiro (2022) 

 



108 

 

Figura 29 – Bianca Monteiro (Rainha da Bateria da Portela e moradora do bairro) 

 
Fonte: registro fotográfico do professor e autor da dissertação (Bianca Monteiro na Feira Intercultural -2022) 

 



109 

 

Figura 30 – Homenagem ao Trem do Samba 

 
Fonte: fotografia distorcida pelo professor para preservar imagens (homenagem ao Trem do samba - 2022) 

 



110 

 

Figura 31 – Homenagem à personalidades do samba 

 
Fonte: maquetes e cartazes homenageando as personalidades do samba da região da grande Madureira (2022). 

Fotografia distorcida para preservar imagens. 

 



111 

 

Figura 32 – Homenagem ao Paulo da Portela 

 
Fonte: registro da homenagem feito no celular do professor e autor da dissertação (2022). Ilustração distorcida 

para preservar imagens. 



112 

 

Figura 33 – O estudante Carlos Gabriel representando Paulo da Portela 

 
Fonte: fotografia do estudante Carlos, que viveu Paulo da Portela na Feira Intercultural (2022) 

 



113 

 

Figura 34 – Apresentação de samba 

 
Fonte: alunos do 5º ano homenageiam a escola mirim Filhos da Águia (2022). Fotografia editada para 

preservação de imagens. 

 



114 

 

Figura 35 – Estudantes, componentes da Filhos da Águia e Bianca Monteiro 

 
Fonte: feira intercultural (2022). Fotografia distorcida para preservar imagens. 

 

3.6 A produção horizontal do espaço de pertencimento 

 

A elaboração do espaço de pertencimento em 2023 superou todas as expectativas: apesar 

de ter a participação predominante dos alunos do 9º ano do Ensino Fundamental (os mesmos 

da turma do 8º ano de 2022) , o processo contou com a ajuda de estudantes de outros anos de 

escolaridade e de outros profissionais da escola. Essa é a dinâmica que pretende prevalecer 

dentro de um espaço que carrega a necessidade de estar em permanente (re)construção. Nada 

mais justo que compreender a produção do acervo como a avaliação de um processo que diverge 



115 

 

totalmente do diagnóstico inicial e traz a horizontalidade como marca da construção do saber. 

Para Nilma Lino Gomes, a lei nº 10.639 não pretende impor mais conteúdos, mas oferece uma 

mudança no currículo e no campo epistemológico, propondo uma verdadeira mudança 

estrutural. Nesse sentido, não se trata de uma simples fala sobre a questão africana e afro-

brasileira. É uma fala que resulta de um diálogo intercultural que se propõe emancipatório no 

interior da escola, reconhecendo um “outro” de quem se fala e com quem se fala.  

 

Não há nenhuma ‘harmonia’ e nem ‘quietude’ e tampouco ‘passividade’ quando 

encaramos de fato, que as diferentes culturas e os sujeitos que a produzem devem ter 

o direito de dialogar e interferir na produção de novos projetos curriculares, 

educativos e da sociedade. Esse “outro” deverá ter o direito à livre expressão da sua 

fala e de suas opiniões. Tudo isso diz respeito ao reconhecimento da nossa igualdade 

enquanto seres humanos e sujeitos de direitos e da nossa diferença como sujeitos 

singulares em gênero, raça, idade, nível socioeconômico e tantos outros” (GOMES, 

2012, p. 105).  

 

A opção pela horizontalidade dentro de uma pesquisa e/ou experiência pedagógica 

promove resultados sociais positivos. A escolha pela construção horizontal do Espaço de 

Pertencimento é uma escolha que vai além de propor outros sujeitos protagonistas para as 

narrativas, mas colocar a comunidade escolar no processo de construção do conhecimento e 

elaboração do produto, entendendo que essa ação é parte indispensável para a consolidação da 

democracia.  Isso implica incluir todas as vozes envolvidas no problema.  

Para Sarah Corona Berkin (2020), a investigação dialógica descontrói estruturas 

verticalizadas, descoloniza nossas práticas diárias, transforma relações, amplia o leque de 

alternativas para solucionar velhos problemas, melhora o convívio social e favorece o regime 

democrático. Não se trata de uma boa ação, mas de uma mudança metodológica necessária que 

a Academia precisa passar: colocar sujeitos historicamente subjugados no processo do 

conhecimento, além de acreditar que nenhuma fórmula é inflexível.  Trazer esse aprendizado 

para o campo da Educação Básica é criar pontes para que estudantes, professores de outras 

disciplinas e outros segmentos da educação, responsáveis e comunidade escolar sejam 

compreendidos como vivências dotadas de conhecimento para o campo da pesquisa e potenciais 

parceiros elaboradores dessa experiência que queremos montar: um espaço do povo, sobre o 

povo, construído para o povo.  

O contexto político do início dos anos 2000 na América Latina favoreceu o debate sobre 

a horizontalidade dentro das instituições de pesquisa. Com a chegada dos movimentos sociais 

ao poder, proliferam-se pesquisas propondo diálogos interculturais e reformulações curriculares 

que enfatizavam a necessidade do debate étnico-racial dentro das universidades 



116 

 

(KALTIMEIER, 2020). Não foi diferente nas escolas com as leis nº 10.639 e 11.645: mais do 

que relatar histórias daqueles que sempre foram tratados como figurantes, pensar nessas 

legislações é refletir sobre transgressões metodológicas.  

 

La academia, los debates en torno a la suprema importancia de la colonialidad del 

poder para las sociedades y comunidades del Sur global se ampliaron y generaron la 

necesidad de reflexiones metodológicas para ponerlos en la práctica. El contexto 

político-cultural en América Latina era muy receptivo a tal empresa. Movimientos 

sociales y sus representantes llegaron al poder político cambiando diferentes e 

interseccionadas dimensiones de discriminación basadas en racismo, clasismo, 

sexismo y heteronormatividad. En fin, podemos hablar de una profunda coyuntura de 

democratización en América Latina sin precedentes, que −paradójicamente– empezó 

en pleno auge de políticas neoliberales y grandes desigualdades estructurales en los 

años noventa (KALTIMEIER, 2020, p. 93). 

 

É primordial também pensar esse fenômeno dentro da educação básica e o quanto é 

necessário estarmos permanentemente vigilantes. A recente ascensão de governos de extrema 

direita no continente evidencia uma tentativa de restauração das tradicionais relações sociais 

verticalizadas. As mudanças positivas do início do século XXI foram essenciais para 

compreendermos que instrumentos de silenciamento não são mais cabíveis dentro dos 

territórios: houve resistência. Porém, precisamos estar cientes de que ainda precisamos avançar 

e que qualquer acidente nesse caminho pode retardar ainda mais esse processo de 

transformação. Kaltimeier (2020) salienta que os avanços conquistados sofrem perigosos 

ataques através de um processo de recolonização que usa as mentiras e as notícias falsas como 

armas políticas. Nesse contexto, o Espaço de Pertencimento, ao se pretender permanente, é 

também um núcleo de resistência à possíveis instabilidades do processo político, onde o 

protagonismo das pessoas ditas comuns não pode ser confundido com amadorismo científico. 

O professor/ pesquisador junto à comunidade traz veracidade, método, credibilidade e 

resultado, tendo na difusão prática do conhecimento uma arma extremamente poderosa em 

tempos de pós-verdade.  

Beatriz Nogueira Beltrão (2020) acredita que ciência significa produzir conhecimento 

por meio do ensino/aprendizagem prático, utilizando reflexões, teorias e métodos entre as 

pessoas afetadas, através de todos os gêneros textuais, em qualquer idioma do mundo. Esse 

conhecimento pode ser apreendido através de diferentes linguagens, seja escrita, verbal, gestual, 

tátil ou visual. No entanto, o conhecimento validado pelas instituições que definem o que é 

ciência e o que não é ciência é baseado principalmente em habilidades de leitura e escrita 

tradicionais. Aqueles que não dominam a leitura e a escrita não são considerados cientistas, 

embora ensinem/pratiquem/aprendam teorias e métodos, e reflitam sobre eles. A imposição do 



117 

 

sistema de escrita como única forma credibilizada de produção do conhecimento é o resultado 

da colonialidade do poder. Os acadêmicos mais reconhecidos são geralmente homens. 

Conhecimento científico produzido em outras línguas ou a partir de órgãos que se afastam da 

imaginação do homem branco, comumente, são considerado misticismo ou, no caso do 

conhecimento produzido pelos povos indígenas, religião (BELTRÃO, 2020). Todo processo 

pedagógico iniciado com as provocações iniciais reveladoras da colonialidade, o diálogo com 

o bairro e a produção de acervo para o Espaço de Pertencimento pretende reconfigurar o cenário 

da pesquisa e da educação.  

 

Os procesos de racialización y sexualización de ciertos cuerpos les puede dificultar 

acceder a la posición de autoridad médica. Así, demuestra que, en el caso de El 

conocimiento cuerpo a cuerpo como forma de resistencia ante el racismo/sexismo 

epistémico las parteras con quienes ella platicó, la sexualización/racialización como 

mujeres indígenas no les permitió acceder a esta posición (Piazza, 2012). En este 

sentido, argumento que no basta con hacer alusión a términos como ‘colonialidad’ 

(Quijano, 2000), sino que es preciso señalar el proceso a través del cual esa 

colonialidad se reproduce de  distintas maneras en los cuerpos sexualizados y 

racializados. Esto nos obliga a reflexionar y entender el papel que juega el racismo 

epistémico en dicho processo (BELTRÃO, 2020, p. 232). 

 

Ao recorrer à uma série de autores para promover um debate sobre autoridade científica, 

Beatriz Nogueira Beltrão recupera o conceito de “corpo colonial” para externar as segregações 

sofridas pelas parteiras indígenas em Presidio de Los Reyes, no México. Trata-se de uma 

contribuição que podemos adequar dentro do nosso cenário e refletir sobre o que é considerado 

corpo provido de intelectualidade dentro do campo das ciências humanas. Ampliando o 

horizonte das nossas reflexões, cabe-nos pensar sobre o que é apresentado como História para 

milhares de crianças e jovens brasileiros que dentro das escolas públicas não se veem ou não 

veem seus antepassados como corpos providos de conhecimento e de capacidade intelectual. A 

autoridade científica é uma construção eurocêntrica e colonial associada a corpos brancos, 

masculinos e heterossexuais. O processo que culmina na produção do espaço de pertencimento 

é um processo simples, mas que busca ser subversivo. A descolonização dos corpos é um 

processo necessário também na Educação Básica e passa pela relação horizontal entre todos os 

atores da comunidade escolar.  

Vejamos algumas imagens dos estudantes produzindo acervo para nosso espaço. Essa 

ação mobilizadora contou com a provocação dos professores, mas também contou com a 

iniciativa dos próprios alunos sobre a forma que contariam a história do bairro de Oswaldo 

Cruz, provando uma manifestação sensacional de diferentes talentos artísticos e de letramento 

racial da comunidade escolar. Tudo isso só foi possível a partir da ação provocadora da escola. 



118 

 

Valorizar o conhecimento da comunidade escolar, em geral, é sinônimo de amadurecimento 

científico. O aluno é dotado de conhecimento e pode aprender a partir da sua própria 

experiência. Mas isso só é possível a partir da ação metodológica do professor.  

 

Figura 36 – Produção do mapa da África para o Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular da aluna Isabela Brandão (2023) 

 



119 

 

Figura 37 – Produção do mapa da África para o Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular da aluna Isabela Brandão (2023) 

 
 

 

 

 



120 

 

Figura 38 – Produção das maquetes que representam o patrimônio local para o Espaço de 

Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular da aluna Sarah Polonini (2023) 

 

 



121 

 

Figura 39 – Produção do mapa da África para o Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular da aluna Sarah Polonini (2023) 

 

 



122 

 

Figura 40 – Produção do mapa da África para o Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular da aluna Isabela Brandão (2023) 

 
 



123 

 

Figura 41 – Produção do Mural das Estrelas de Oswaldo Cruz para o Espaço de 

Pertencimento 

 
Fonte: registro feito no celular do professor e autor da dissertação (2023) 

 



124 

 

Figura 42 – Decoração do Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: fotografia feita pela estagiária Dayanne Moreira (2023) 

 



125 

 

Figura 43 – Decoração do Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: fotografia feita no celular da estagiária Dayanne Moreira (2023) 

 

Hebe Mattos (2003) critica o “lugar encapsulado” que a experiência histórica afro-

brasileira costuma ser abordada. Nesse sentido, estereótipos limitam o passado ao contexto da 

escravidão e são carregados de narrativas que colocam a população negra apenas nos cenários 

da mão de obra para a economia e da rebeldia guiada por uma alienação política. O Espaço de 

Pertencimento acredita na história local como forma de aproximação do alunado com os mais 

variados protagonismos regionais, permitindo a construção de narrativas que libertam a 



126 

 

experiência afro-brasileira dessa “cápsula” criminosa, escancaram a proximidade da história 

africana com a nossa rotina diária e, consequentemente, estreitam relações de identidade.  

 

Perceber as lógicas por meio das quais negros e negras expressam seus sentimentos e 

atribuem sentido ao mundo, destacar aspectos pouco explorados da cultura negra, 

resgatar a história da África e da sua cultura e as semelhanças existentes entre esse 

continente e a sociedade brasileira é também uma tarefa necessária para o campo de 

pesquisa educacional (GOMES, 2003, p. 23). 

 

As práticas e relações culturais, priorizada no nosso acervo, corrobora com a emergência 

de pesquisas que relacionam história cultural ao espaço urbano a partir da década de 1990. 

Nesse viés de análise, o urbano não é mais visto apenas como local de privilégios, sendo 

representado como objeto de reflexão a partir dos seus novos atores, suas variadas 

representações, relações e práticas sociais.  

 

É sobretudo, essa dimensão da sensibilidade que cabe recuperar para os efeitos da 

emergência de uma história cultural urbana: trata-se de buscar essa cidade que é fruto 

do pensamento, como uma cidade sensível e uma cidade pensada, urbes que são 

capazes de se apresentarem mais “reais” à percepção de seus habitantes e passantes 

do que o tal referente urbano na sua materialidade e em tecido social concreto 

(PESAVENTO, 2007, p. 14). 

 

Figura 44 – Produção das maquetes que representam o patrimônio local para o Espaço de 

Petencimento 

 
Fonte: registro do celular da aluna Manuela Cartaxo (2023) 

 



127 

 

Figura 45 – Produção das maquetes que representam o patrimônio local para o Espaço de 

Petencimento 

 
Fonte: Fonte: registro do celular da aluna Manuela Cartaxo (2023) 

 

 



128 

 

Figura 46 – Produção de grafite no Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro fotográfico no celular da estudante Ana Luisa (2023) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



129 

 

Figura 47 – A África é Aqui – Ezequiel (9º ano) 
 

 
Fonte: o estudante Ezequiel (9º ano) representou símbolos de Oswaldo Cruz no mapa da África (2023) 

 

O Espaço de Pertencimento procura priorizar a complexidade das manifestações 

culturais e seus protagonistas no bairro, enfatizando o samba, que incontestavelmente é uma 

tradição de Oswaldo Cruz. Segundo Augusto César Gonçalves e Lima (2005), as manifestações 

de cultura popular são as únicas formas de contato com a arte dentro de um espaço geográfico 

fundamentalmente de moradia. Assim, queremos reservar na escola espaços de memória que 

sistematizam uma espécie de patrimônio material dentro do subúrbio.  

 

A tradição do samba no bairro é um fato inegável, comprovado por blocos 

carnavalescos, pela Escola de Samba Portela, pelas inúmeras rodas de samba no 

bairro, como o famoso ‘Pagode da beira do rio’, o ‘Samba do Buraco do Galo’ e o 

‘Pagode da Tia Doca’, este último existente até hoje. Também a fundação do primeiro 

bloco afro do Rio, o Agbara Dudu, foi no bairro, sendo sua primeira festa realizada 

na Portelinha. E atualmente o ‘Pagode do Trem’ ou ‘Trem do Samba’, o maior evento 

de samba da cidade fora do Carnaval (LIMA, 2005, p. 44). 

 



130 

 

Annelise Caetano Fraga e Miriam de Oliveira Santos (2015) chamam atenção para a 

relevância que as festas populares apresentam na formação da identidade dos moradores do 

subúrbio. Ao pesquisarem a relação entre o bairro de Madureira e o Carnaval, as autoras 

acreditam que a festa promove uma lógica de inversão que transforma o cenário de pobreza e 

abandono em um ambiente de alegria e festividade.  Trata-se de um jogo de contrastes onde “os 

indivíduos diversos tornavam-se iguais na vivência das carências cotidianas, e, por isso, o 

acionamento de uma identidade suburbana conferia força política ao movimento de melhoria 

pelo subúrbio” (FRAGA; SANTOS, 2015, p. 20). A produção de um acervo que privilegia a 

identidade festiva do bairro de Oswaldo Cruz, produzida a partir das experiências pelo bairro, 

divergem dos relatos iniciais dos estudantes acerca do bairro onde moram. Não se trata de um 

apagamento dos problemas locais identificados nas dinâmicas iniciais: são contrastes que não 

se anulam e conferem voz política aos que ali vivem. É um grito por reparo histórico pelas 

segregações promovidas ao longo da história contra as populações negras, seja em África, seja 

no Brasil, seja no subúrbio carioca ou qualquer outra localidade desse planeta.  

A produção do espaço contou com a colaboração de moradores locais, como o artista 

Sacih, que ofertou uma oficina de grafite para os alunos do 9º ano do Ensino Fundamental. 

Antes da produção na parede, o grafiteiro contou um pouco da história dessa arte, da 

marginalização à exaltação, sua história com o bairro e a relação dele com o grafite. O artista 

não cobrou pela mão de obra e eu utilizei a bolsa de estudos para financiar o material. Vimos 

nessa oficina um diálogo decolonizador ao estreitar a relação entre diferentes gerações e 

talentos, reconhecendo outros produtores de conhecimento e outras formas de manifestação do 

saber.  

 

 



131 

 

Figura 48 – Oficina de grafite no Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular do professor e autor da dissertação 

 



132 

 

Figura 49– Oficina de grafite no Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular do professor e autor da dissertação. Ilustração editada para preservar imagens. 



133 

 

Figura 50 – Oficina de grafite no Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: registro no celular do professor e autor da dissertação 

 

Figura 51 – Grafite construído pelos alunos em parceria com o artista Sacih no Espaço de 

Pertencimento. 

 

Fonte: registro no celular do professor e autor da dissertação 



134 

 

 

O Espaço de Pertencimento também é uma forma de se fazer história pública. Não se 

trata de um museu, mas pretende-se se espelhar em exemplos de espaços que ressignificam a 

concepção de patrimônio como lugar de memória seletiva e verticalizada e aprendizado 

incontestável. Cabe aqui fazer diferente dos locais que priorizam exposições que estimulam a 

retransmissão de conteúdos que colocam o povo de forma sub-representada. Modelos que são 

replicados à exaustão sem reflexões, sem processos de debate e sem diálogo com o território 

não são permitidos naquilo que queremos deixar para a comunidade escolar. Nesse sentido, cito 

o exemplo do Museu da Maré44 e sua construção/ administração horizontal que traz a 

comunidade como razão da sua existência. Esse exemplo e tantos outros são inspiradores de 

pesquisas, vídeos, palestras, exposições, manifestações artísticas e registros na internet. O 

Espaço de Pertencimento não é um museu, mas se pretende como um local que ressignifica o 

sentido de patrimônio, os locais de memória e seus múltiplos diálogos com as populações 

historicamente excluídas não somente das narrativas, como também do processo de elaboração 

dos espaços e seus acervos. As ações desenvolvidas ultrapassam as exposições e visam 

fortalecer laços entre escola, bairro e comunidade, contribuindo para a divulgação do 

patrimônio cultural e afetivo da região. Trata-se de estreitar as relações entre educação 

patrimonial e educação básica e projetar-se além: ser um espaço de gente que cria projetos e 

ações que fazem do antirracismo uma pauta do ano inteiro, não restrito às datas comemorativas. 

Segundo Nilma Lino Gomes (2003), a escola precisa se superar como um dos espaços 

que difundem uma representação negativa sobre o negro, tendo em vista que desempenha um 

papel fundamental enquanto instituição social que transmite conhecimento e cultura. Sendo 

assim, acredito que a montagem de um espaço com um acervo que apresenta outras 

representatividades sobre as populações historicamente marginalizadas, construído pela 

comunidade escolar, contando a sua própria história, pode contribuir para que uma unidade 

escolar cumpra sua verdadeira função social.  

 

Defendo, nesse sentido, que as culturas, as histórias e as memórias de um ou mais 

grupos socialmente excluídos podem e devem ‘guardar seu passado’ com fins 

 

44 Júnia Pereira e Sonia Regina Miranda propõe uma reflexão sobre o diálogo entre um museu comunitário e os 

moradores da localidade, analisando o papel do Museu da Maré. Segundo elas, as ações educativas perpassam as 

exposições e propõem o fortalecimento dos vínculos afetivos dos moradores com a comunidade. Para saber mais, 

confira: MIRANDA, Sonia Regina; PEREIRA, Júnia Sales. Por que seguir pensando, hoje em dia, nas conexões 

entre práticas de memória, patrimônio e Ensino de História? Revista História Hoje, [S.l.], v. 3, n. 6, p. 11-18, jul.-

dez. 2014. 



135 

 

educativos, culturais e identitários, para que, no futuro, todos saibam que homens e 

mulheres lutaram para que sua memória, história, identidade, formas de viver, sentir, 

saber, ensinar e aprender fossem preservados. O passado não é preservado sem a ação 

de pessoas do presente; nesse sentido, esse passado está em constante processo de 

atualização e ressignificação, aberto a mudanças impostas pelas demandas do tempo 

presente (MAIA, 2021, p. 41). 

 

A inauguração do espaço de Pertencimento foi agendada para o dia 07 de dezembro de 

2023, como forma de homenagear o samba, cujo dia nacional é 02 de dezembro, e integrar uma 

série de atividades promovidas na temática da Consciência Negra. Momento também de estrear 

o filme “Meu Bairro Minha África 2: De Paulo à Portela”45. O evento contaria com 

apresentações musicais, danças e oficinas oferecidas em parceria com o SESC (Serviço Social 

do Comércio)46, por intermédio da analista Carol Duarte. Uma forma de trazer o corpo e a 

musicalidade, típicos da intelectualidade africana, para o cerne dessa data.  

O corpo pode ser aliado dentro dessa pedagogia antirracista, tendo em vista que 

representa fortemente a sabedoria e as práticas culturais dos povos africanos. A riqueza cultura 

negra está inscrita no corpo, nas técnicas corporais, nos estilos, nos penteados e nas vestimentas, 

as quais também são transmitidas oralmente. São aprendizados da infância e da adolescência. 

(GOMES, 2003).  

 

Nenhum outro animal transforma voluntariamente o próprio corpo. Essa é uma 

característica dos seres humanos. As transformações que os homens imprimem ao 

corpo, além de variarem de acordo com cada cultura, também acontecem conforme a 

especificidade dos segmentos sociais no interior de um mesmo grupo. Por isso, a 

forma de manipular o corpo, os sinais nele impressos e o tipo de penteado podem 

significar hierarquia, idade, símbolo de status, de poder de realeza entre sujeitos de 

um mesmo grupo cultural ou entre diferentes grupos (GOMES, 2003, p. 79). 

 

O Espaço de Pertencimento foi construído (e continua sendo construído, numa lógica 

de permanente construção) dentro de uma sala que estava abandonada: um verdadeiro depósito 

de coisas velhas e abandonadas, sem mais utilidade. Ao longo do ano de 2022 e 2023, a equipe 

de direção da escola, liderada pela diretora geral Cláudia Alves, iniciou um trabalho de limpeza 

do local através de um processo constante de baixa de bens inventariados sem prestabilidade. 

Com isso, o espaço deu lugar ao acervo. A diretora pretende colocar tênis de mesa e mesa de 

totó na sala, intensificando ainda mais esse sentimento de pertencimento à localidade através 

das antigas práticas de lazer. Pensamos dar um nome ao local ou mesmo fazer uma votação 

com a comunidade escolar, a fim de homenagear alguma personalidade local. Mas concluímos 

 
45 Link do filme: https://youtu.be/OvGu9tI2eCw 
46 Criado em 1946, o Sesc tem o objetivo de promover uma ação de colaboração do empresariado do setor de 

comércio com o cenário social. Ver mais em: www.sesc.com.br. 



136 

 

que o mais interessante seria dar tempo para a comunidade vivenciar o espaço, estreitar laços 

e, futuramente, escolher a melhor pessoa para ser homenageada. Ficou para o final de 2024. 

Enfim, faz parte desse processo: povo escolhe, decide e permanentemente constrói e reconstrói, 

se inventando e se reinventando. Bem-vindo ao Espaço de Pertencimento da Escola Municipal 

José Emygdio de Oliveira. Dia de sentir a pequena África presente em Oswaldo Cruz, dia da 

comunidade finalmente dizer Meu Bairro, Minha África.  

 

Figura 52 – Cartaz de divulgação da inauguração do Espaço de Pertencimento 

 
Fonte: arte feita no aplicativo Canva 

 



137 

 

Figura 53 - Cartaz de divulgação do curta-metragem Meu Bairro, Minha África 2 

 
Fonte: arte feita no aplicativo Canva. 

 

 

 

 

 

 

 



138 

 

Considerações finais 

 

O trabalho do educador é construído numa dialética permanente entre questionamentos 

e soluções. Devemos nos perguntar diariamente: qual o papel do professor na sociedade?  Atuar 

para mudar ou para manter o status quo? Se for para manter, qual a lógica da existência de 

escolas dentro de um país historicamente desigual, ainda estruturado na base da colonialidade 

e ainda dolorido com as marcas da escravização? A educação sozinha não transforma, porém 

sem ela não há transformação, como dizia nosso grande mestre Paulo Freire.  

Nesse sentido, ao me tornar professor da rede municipal do Rio de Janeiro, novos 

questionamentos foram somados aos que eu já fazia desde a graduação: qual é o papel de um 

professor branco dentro de uma cidade predominantemente negra? Certo de ter consciência do 

meu lugar nessa temática, cheguei à conclusão de que o silêncio não era o melhor caminho. 

Ofertar minha escuta para vozes históricas, mas silenciadas pelas relações verticalizadas do 

cotidiano, poderia ser um caminho possível para me colocar como mais uma peça nessa 

construção de uma educação antirracista.  

São questionamentos que talvez pudessem ser menos priorizados dentro de um cenário 

diferente. Mas não é o que acontece: muito dessa desigualdade permanece porque na educação 

básica temos uma estrutura ainda segregadora, onde há pouca movimentação para a construção 

de sentidos de pertencimento e identidade e, assim, a escola não ganha sentido para o alunado. 

Com isso, qualquer ação precisa ser feita a partir de diagnósticos sobre a clientela atendida, o 

que também gera questionamentos sobre o cenário que encontramos dentro de uma sala de aula. 

A partir daí, traçamos estratégias para corrigirmos esse imenso trilho da colonialidade que 

percorre nosso tempo e nosso espaço.  

Alguns questionamentos foram feitos para iniciar essa pesquisa/prática pedagógica: o 

que os estudantes da Educação Básica conhecem sobre a História da África e dos africanos no 

Brasil? O que sabem das suas próprias histórias dentro de um país predominantemente negro? 

O que os jovens do Rio de Janeiro sabem sobre o seu bairro e de que forma esse bairro relaciona-

se com a cultura africana e afro-brasileira? No que a escola, o currículo e as nossas práticas têm 

contribuído para que tenhamos respostas otimistas para essas questões no sentido de combater 

o racismo na sociedade? A história e a cultura dos africanos e dos seus descendentes é 

vivenciada diariamente pelos alunos. Não há como pensar o Brasil, em especial, a capital 

fluminense, separando a história da população negra dos protagonismos populares locais. 

Assim, concluímos que o momento vivido não abre qualquer espaço para nos ausentarmos dessa 

causa. Em seguida, fizemos um diagnóstico de uma turma de 8º ano do Ensino Fundamental 



139 

 

em 2022 e o resultado não foi diferente daquilo que imaginávamos, assim como temos a certeza 

de que não difere muito do quadro brasileiro: os estudantes não conhecem outras histórias sobre 

os africanos e os afro-brasileiros que não seja a imposta pelo colonizador, quase nada sabem 

sobre o espaço que vivem e muito menos conseguem relacionar essa localidade com uma 

narrativa de protagonismo popular dentro da história do seu país.  

A partir dos conceitos de “diferença colonial” e “interculturalidade crítica”, a prática 

pedagógica antirracista foi construída na percepção das ruínas da colonialidade presentes no 

imaginário e na rotina dos estudantes, sendo o aluno provocado a liderar um giro decolonial e 

desembarcar na estação da transgressão. Nessa experiência, aprendi que o papel do professor é 

tão essencial quanto o de toda comunidade escolar. Isso significa se colocar numa relação 

honrosa de horizontalidade, de constante liderança e permanente aprendizado.  

Acreditando na construção colaborativa do conhecimento, ofertei minha escuta para 

ouvir vozes históricas capazes de potencializar as legislações reparadoras conquistadas no 

contexto das tendências democráticas que marcaram o mundo após a a segunda metade do 

século XX. Histórias outras protagonizadas por sujeitos outros, historicamente subalternizados, 

que não se calaram com a violência do processo colonial e dialogam na fronteira com diferentes 

espacialidades e temporalidades, gerando uma dinâmica que desafia o eurocentrismo e inspira 

permanentes práticas descolonizadoras interdisciplinares. 

O Espaço de Pertencimento não se encerra com essa dissertação e as ações a partir dele 

também não. Ele precisa de um nome e essa escolha deverá ser feita pela comunidade escolar, 

partindo das experiências que serão vividas ao longo de 2024. Ele precisa resistir a qualquer 

onda reacionária, ele precisa suportar nossas possíveis ausências, afinal todos nós somos 

passageiros. Sua resistência só será possível com a fomentação de ações que possam estreitar 

os laços dos estudantes com aquele local. Isso depende da construção de uma agenda 

antirracista que pode partir dele, o tornando centro para estudos e grupos de trabalho 

construídos numa lógica que possa garantir uma representatividade. Ou seja, nossa ação não se 

encerra aqui. Precisa de articulação permanente com o Projeto Político Pedagógico, com a 

comunidade escolar, com os diferentes componentes curriculares e segmentos da escola. Dentro 

desse contexto de permanente construção e ação, as considerações não são finais, mas parciais. 

Há muitos desembarques há fazer: são muitos aquilombamentos necessários nessa ferrovia 

chamada Brasil.  

 



140 

 

 

Referências 

 

ABREU, Marcelo S. de; RANGEL Marcelo de M. . Memória, cultura histórica e ensino de 

história no mundo contemporâneo. História e Cultura, Franca, v. 4, n. 2, p. 7-24, 2015. 

 

ABREU, Martha. Cultura Imaterial e Patrimônio Histórico Nacional. In: ABREU, Martha; 

SOIHET, Rachel; GONTIJO, Rebeca (org.). Cultura política e leitura do passado: 

historiografia e ensino de história. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. p. 351-370. 

 

ABREU, Regina; CHAGAS, Mario (org.). Memória e patrimônio: ensaios contemporâneos. 

Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 

 

ABREU, Marcelo. História local e ensino de história: interrogação da memória e pesquisa 

como princípio educativo. In: GABRIEL, Carmem Tereza; MONTEIRO, Ana Maria; 

MARTINS, Marcus Leonardo Bomfim (org.). Narrativas do Rio de Janeiro nas aulas de 

história. Rio de Janeiro: Mauad X, 2016. p. 59-79.  

 

ALBIERI, Sara. História pública e consciência histórica. In: ALMEIDA, Juniele; ROVAI, 

Marta. Introdução à história pública. São Paulo: Letra e Voz, 2011. p. 19-30. 

 

APPLE, Michael W. A política do conhecimento oficial: faz sentido a ideia de um currículo  

nacional? In: MOREIRA, Antônio Flávio; TADEU, Tomaz (org.). Currículo, cultura e 

sociedade. 12. ed. São Paulo: Cortez, 2011. p. 71-106. 

 

ARAÚJO, Helena Maria Marques. Museu da Maré: entre educação, memórias e identidades. 

2012. Tese (Doutorado em Educação) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2012. 

 

ASSIS, Tauã Carvalho de; PINTO, Suely de Assis. O ensino de história local como estratégia 

pedagógica. Itnerarius Reflectionis, [s.l.], v. 15, n. 1, p. 1-18, 2019. 

 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 

Política, Brasília, n. 11, p. 89-117, maio/ago. 2013. 

 

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. Ensino de história: fundamentos e métodos. São 

Paulo: Cortez, 2004. 

 
BELTRÃO, Beatriz Nogueira. El conocimiento cuerpo a cuerpo como forma de resistencia 
ante el racismo/sexismo epistémico. In: CORNEJO, Inês; RUFER, Mario (org.) 
Horizontalidad: hacia una crítica de la metodologia. Buenos Aires: Clacso; México: CALAS, 
2020. p. 231-250. 
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 

cultura. Tradução: Sérgio Paulo Rouanet. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1987b. Disponível 

em: https://monoskop.org/images/3/32/Benjamin_Walter_Obras_escolhidas_1.pdf. Acesso 

em: 28/09/2023. 

 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular: educação é a base. Brasília, DF: MEC, 2020. 

600 p.  Disponível em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br/a-base. Acesso em: 20 jan  

2023.  



141 

 

 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

Brasília, DF: Presidência da República, [2016]. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/ Constituiçao.htm. Acesso em: 1 jan. 2023. 

 

BRASIL. Parâmetros curriculares nacionais, 3º e 4º ciclos: História. Brasília: MEC-SEF, 

1998. p. 19-49.  

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão; OLIVEIRA, Luiz Fernandes de. Pedagogia Decolonial e 

Educação Antirracista e Intercultural no Brasil. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 26, 

n. 1, p.15-40 , abr. 2010.  

 

CCCP. 1998-2003: O CCCP Paulo da Portela conta sua história. Rio de Janeiro: Arquimedes 

Edições, 2004.  

 

CHAGAS, Mario. Museus e Patrimônios. Por uma poética e um política decolonial. Revista 

do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, Brasília, n. 35, p. 121-138, 2017. 

 

CHUVA, Márcia. Por uma história da noção de patrimônio cultural no Brasil. Revista do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, Brasília, n. 34, p. 147-165, 2012. 

 

COLEMAN, Sandra R (org.). Mulheres Negras Brasileiras: presença e poder. Curitiba: 

CRV, 2020. 

 

CONGRESSO INTERNACIONAL DE COMUNICAÇÃO E CONSUMO, 6., 2018, São 

Paulo. Anais [...] São Paulo: ESPM, 2018. Tema: Feira das Yabás: memória e patrimônio 

cultural do Rio de Janeiro através da comida de subúrbio. 

 

CORTE, Andréa; BARROS, Joana; LIMA, Lívia; HADLER, Maria; ROVAI, Marta; 

KOBELINSKI, Michel. Como fazer a história local se tornar pública, e para quem? In: 

ALMEIDA, Juniele; RODRIGUES, Rogério. História pública em movimento. São Paulo: 

Letra e Voz, 2021. p. 89-102. 

 

COSTA, Carlos Eduardo Coutinho da. Faltam braços nos campos e sobram pernas na 

cidade: famílias, migrações e sociabilidades negras no pós-abolição do Rio de Janeiro (1888-

1940). Curitiba: Appris, 2020. 

 

FRAGA, Annelise Caetano; SANTOS, Miriam de Oliveira. Madureira, capital dos subúrbios 

(1940-1960): carnaval e comércio na produção de uma comunidade imaginada. Iluminuras, 

Porto Alegre, v. 16, n. 37, p. 11-31, 2015.  

 

FRAIHA, Silvia; LOBO, Tiza. Madureira e Oswaldo Cruz. Rio de Janeiro: Fraiha, 1998. 

 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, Rio de 

Janeiro, n. 23, p. 75-85, maio/ago. 2003. 

 

_____. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo sem 

Fronteiras, [s.l.], v. 12, n. 1, p. 98-109, jan./abr. 2012. 

 



142 

 

GONÇALVES, Janice. Da educação do público à participação cidadã: sobre ações educativas 

e patrimônio cultural. Revista do Museu e Arquivo Histórico La Salle, Canoas, n. 18, p. 83-

97, dez. 2014. 

 

GONÇALVES, Marcia de Almeida. História local: o reconhecimento da identidade pelo 

caminho da insignificância. In: MONTEIRO, Ana Maria; GASPARELLO, Arlette Medeiros; 

MAGALHÃES, Marcelo de Souza (org.). Ensino de História: sujeitos, saberes e práticas. 

Rio de Janeiro: Mauad X, 2004. p. 175-186. 

 

GONZALES, Lélia. Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira. Revista Ciências Sociais 

Hoje, São Paulo, [s.n.], p. 223-244, 1984.  

 

_____. A categoria político-cultural da amefricanidade. Tempo Brasileiro. Rio de Janeiro, n. 

92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988b. 

 

GIL, Carmen Zeli de Vargas; EUGENIO, Jonas Camargo. Ensino de história e temas 

sensíveis: abordagens teórico-metodológicas. Revista História Hoje, São Paulo, v. 7, n. 13, 

p. 139-159, 2018.  

 

GOODSON, Ivor F. Ensino, currículo, narrativa e o futuro social. In: As políticas de 

currículo e de escolarização. Petrópolis: Vozes, 2008. p. 148-149. Versão ligeiramente 

modificada disponível em: http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v12n35/a05v1235.pdf. Acesso em: 

27 jun. 2022. 

 

GOODSON, Ivor F.; CRICK, Ruth Deakin. Currículo como narrativa: contos dos filhos dos 

colonizados. In: GOODSON, I. F. Currículo, narrativa pessoal e futuro social. Campinas: 

Editora Unicamp, 2019. p. 91-115. 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Cartas 

patrimoniais. Brasília: Ministério da Cultura, IPHAN, 1995. 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Coletânea de 

leis sobre preservação do patrimônio. Rio de Janeiro: IPHAN, 2006. 

 

KALTMEIER, Olaf. Horizontal en lo vertical. ¿O cómo descolonizar las metodologías en 

contextos de extrema desigualdad y de la crisis planetaria? In: CORNEJO, Inês; RUFER, 

Mario (org.) Horizontalidad: hacia una crítica de la metodologia. Buenos Aires: Clacso; 

México: CALAS, 2020. p. 93-122. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019. 

 

LIMA, Augusto César Gonçalves e. A escola é o silêncio da batucada? Estudo sobre a 

relação de uma escola pública no bairro de Oswaldo Cruz com a cultura do samba. 2005. Tese 

(Doutorado em Educação) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de 

Janeiro, 2005.  

 

LIMA, Monica. História, patrimônio e memória sensível: o Cais do Valongo no Rio de 

Janeiro. Outros Tempos, São Luís, v. 15, n. 26, p. 98-111, 2018. 

 



143 

 

MARTINS JÚNIOR, Marco Antônio. Foi um rio que passou em minha vida: Portela, 

representação e sustentabilidade em Madureira. 2012. Dissertação (Mestrado em Geografia) – 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2012. 

 

MATTOS, Hebe. O ensino de história e a luta contra a discriminação racial no Brasil. In: 

ABREU, Martha; SOIHET, Rachel (org.). Ensino de história: conceitos, temáticas e 

metodologias. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2003. p. 127-136. 

 

MATTOS, Ilmar Rohloff de (org.). Histórias do ensino de história no Brasil. Rio de 

Janeiro: Access, 1998. 

 

_____. “Mas não somente assim!” Leitores, autores, aulas como texto e o ensino-

aprendizagem de História. Revista Tempo, Niterói, v. 11, n. 21, p. 5-16, 2007.  

 

MAIA, Fábio Diego Q. Magalhães. Meter-se a besta na feitura: passeando, ensinando e 

aprendendo história em lugares, memórias e patrimônios outros. 2021. Dissertação (Mestrado 

Profissional ProfHistória) – Faculdade de Formação de Professores, Universidade do Estado 

do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. 

 

MELLO, Juçara da Silva Barbosa; VIANA, Iamara da Silva. Patrimônios Negros? Reflexões 

acerca da história local e o ensino de História. Revista História Hoje, São Paulo, v. 11, n. 22, 

p.126-150, 2022.  

 

MIRANDA, Sonia Regina; PEREIRA, Júnia Sales. Por que seguir pensando, hoje em dia, nas 

conexões entre práticas de memória, patrimônio e Ensino de História? Revista História Hoje, 

São Paulo, v. 3, n. 6, p. 11-18, 2014. 

 

MUNANGA, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de hoje?. 

Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 62, p. 20-31, dez. 2015.  

 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. 3. 

ed. São Paulo: Perspectiva, 2019.  

 

NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. 

Afrodiáspora, Rio de Janeiro, ano 3, n. 6-7, p. 41-49, 1985.  

 

_____. Quilombola e intelectual: possibilidades nos dias de destruição. Diáspora Africana. 

São Paulo: Editora Filhos da África, 2018. 

 

NEVES, Joana. História local e construção da identidade social. Saeculum, João Pessoa, n. 3, 

p. 13-27, 1997. 

 

PAIM, Elison Antonio; ARAÚJO, Helena M. Marques. Memórias outras, patrimônios outros, 

e decolonialidades: Contribuições teórico-metodológicas para o estudo de história da África e 

dos afrodescendentes e de história dos Indígenas no Brasil. Arquivos Analíticos de Políticas 

Educativas, [s.l.], v. 26, n. 92, 2018.  

 

PAIXÃO, Tulane Oliveira da. A comunidade como elo restaurador dos efeitos do racismo: 

reflexões a partir da vivência de uma mulher negra no bairro de Oswaldo Cruz na cidade do 



144 

 

Rio de Janeiro. 2022. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Instituto de Psicologia, 

Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2022.  

 

PEREIRA, Amilcar. “Por uma autêntica democracia racial!”: os movimentos negros nas 

escolas e nos currículos de história. Revista História Hoje, São Paulo, v. 1, n. 1, p. 111-118, 

2012. 

 

PEREIRA, Júnia Sales; ROZA, Luciano Magela. O ensino de história entre o dever de 

memória e o direito à história. Revista História Hoje, São Paulo, v. 1, n. 1, p. 89-110, 2012. 

 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. Cidades visíveis, cidades sensíveis, cidades imaginárias. 

Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 27, n. 53, p.11-23, 2007. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. Buenos 

Aires: CLACSO, 2005.  

 

ROZA, Luciano Magela. Heterogeneidade temática e usos da memória de uma experiência 

histórica: uma visita ao Museu Digital da Memória Afro-brasileira e Africana. Revista 

História Hoje, São Paulo, v. 3, n. 6, p. 223-238, 2014. 

 

SANTOS, Hélia. A Colonialidade do Saber no Ensino da História: uma perspectiva pós-

colonial e intercultural. Cabo dos Trabalhos, Coimbra, n. 1, 2006. 

 

SANTOS, Myrian Sepúlveda dos (org.). Nos quintais do samba da grande Madureira: 

memória, história e imagens de ontem e hoje. Rio de Janeiro: Editora Olhares, 2016.  

 

SANTOS, Ynaê Lopes dos. História da África e do Brasil afrodescendente. Rio de Janeiro: 

Pallas, 2017.  

 

SCHMIDT, Maria Auxiliadora; CAINELLI, Marlene. Ensinar História. 2 ed. São Paulo: 

Scipione, 2009. 

 

SETH, Sanjay. Razão ou Raciocínio? Clio ou Shiva?. História da Historiografia: 

international journal of theory and history of historiography. Ouro Preto, v. 6, n. 11, p. 173-

189, abr. 2013.  

 

SILVA, Marília T. Barboza da; SANTOS, Lygia. Paulo da Portela: traço de união entre duas 

culturas. Rio de Janeiro: Funarte, 1980.  

 

THOMPSON, Edward Palmer. A miséria da teoria ou um planetário de erros: uma crítica 

ao pensamento de Althusser. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1981. 

 

_____. Os românticos: a Inglaterra na era revolucionária. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2002.  

 

TOLENTINO, Átila Bezerra. Educação patrimonial decolonial: perspectivas e entraves nas 

práticas de patrimonizalização federal. Sillogés, Porto Alegre, v.1, n.1, p. 41-60, jan./jul. 

2018. 

 



145 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidade e decolonialidade do poder: um pensamento e 

posicionamento “outro” a partir da diferença colonial. Revista Eletrônica da Faculdade de 

Direito da Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, v. 5, n. 1, p. 6-39, jan./jul. 2019.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 

 

 

Anexo 

 

FORMULÁRIO INICIAL 

1-Escola:  ___________________________________________________ 

2-Nome (opcional):_____________________________________________ 

3- Sexo:______________________________ 

4- Idade:_______________________________ 5-Qual a sua cor?________ 

6- Você conhece alguma coisa sobre a História do seu bairro? O que? 

_________________________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

7- Seu bairro tem patrimônio? Quais são os patrimônios culturais do seu bairro? 

____________________________________________________________________ 

 

_________________________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

8- O que você lembra sobre a História do negro em África e/ou no Brasil? 

_________________________________________________________________________

_________________________________________________________________________

__________________________________________________________ 

9- Já visitou algum espaço de memória ou museu? Havia alguma exposição sobre os 

africanos e afro-brasileiros? Se sim, qual era o tema da exposição? 

_________________________________________________________________________

_________________________________________________________________________

__________________________________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 

O espaço de pertencimento: portifólio do produto 

 

O ESPAÇO... 

 

De uma sala abandonada, surge um espaço de representatividade. Lugar onde o lixo, virou luxo! 

Espaço onde o significado de luxo é deslocado para tudo aquilo que representa a inclusão 

daqueles historicamente silenciado. O simples que simbolicamente representa a complexidade 

das tramas sociais dentro da imensidão chamada História.  

 

 
Espaço de Pertencimento 

 

 

 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


148 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

O ACERVO... 

 

Pretende-se contar com exposições permanentes e provisórias que possam permitir os 

protagonismos locais e impulsionar as leis 10.639 e 11.645. Todo material exposto conta com 

um QR Code com as explicações do assunto ali retratado.  

 

O Espaço contém: 

→produção de grafite realizada pelos alunos em parceria com o artista Sacih, criado em 

Oswaldo Cruz: 

 

 
Resultado da oficina de Grafite. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


149 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

→mural das estrelas: rostos desenhados pelos estudantes de sujeitos que nasceram e/ou fizeram 

história em Oswaldo Cruz, contribuindo para a cultura afro-brasileira na região;  

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


150 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

→Exposição com o patrimônio local através de maquetes produzidas pelos alunos, propondo 

uma reflexão sobre o que pode ser considerado patrimônio; 

 

 
 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


151 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


152 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 
 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


153 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


154 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


155 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


156 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 
Patrimônios locais 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


157 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

→Exposição de desenhos e produções textuais com o tema “Uma África chamada Oswaldo 

Cruz”; 

 

 
 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


158 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 
Produção do estudante Silas 

 
Produção da aluna Letícia 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


159 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC  
Produção do aluno Ezequiel 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


160 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


161 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

→O continente africano como uma bagagem que carrega inúmeras contribuições para o dia-

dia; 

 
 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


162 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

→Arte africana produzida com papelões que virariam lixo; 

 

 
→e muito mais.  

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


163 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

A INAUGURAÇÃO... 

 

O Espaço de Pertencimento da Escola Municipal José Emygdio de Oliveira foi inaugurado no 

dia 07 de dezembro de 2023 com um café da manhã para convidados, funcionários, estudantes 

e responsáveis. Inspirado na concepção de patrimônio decolonial, o local foi construído pela 

comunidade escolar para contar narrativas que ressignificam a história do bairro de Oswaldo 

Cruz e, consequentemente, a História do Brasil. Um local em permanente construção e 

reconstrução. Nele, sujeitos historicamente silenciados pelas versões oficiais são reconhecidos 

pelas vozes que sempre tiveram. Além disso, trata-se de um espaço de diálogo entre todos os 

segmentos da comunidade escolar, provando que a construção do saber é colaborativa.  

 

 
Recebemos nossa comunidade escolar com um aconchegante café da manhã. Curioso quando 

utilizamos o verbo “receber” quando estão ali aqueles verdadeiros donos do espaço. São eles 

que nos recebem com suas histórias antes silenciadas e ali sistematizadas. Nada mais identitário 

que um café, uma troca de palavras e a sensação de estar em casa. Foi assim que todos se 

sentiram: estudantes, responsáveis, professores, funcionários e convidados.  

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


164 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 
Preparamos uma exposição de instrumentos musicais: alguns são da escola e não eram 

utilizados, outros foram emprestados pelo grupo afro-brasileiro Agbara Dudu, abrilhantando 

nossa festa.  

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


165 

 

 

 
Na primeira fotografia, estudantes de diversos anos de escolaridade aproveitam o espaço de 

Pertencimento: expectadores e protagonistas, narrados e narradores. Na segunda, os estudantes 

do 9º ano de escolaridade tiram foto com o trabalho produzido por eles mesmos. Aquela mesma 

turma que em 2022 estava no 8º ano do Ensino Fundamental e nada sabia sobre o bairro e sobre 

a África. Uma foto extremante representativa: centraliza estudantes de escola pública como 

protagonistas, dentro de um cenário que exalta a história social do trem e de sujeitos do passado 

e do presente, como Paulo da Portela e Tia Surica. Um jogo de gerações, espaços e tempos que 

compõem histórias outras da humanidade.  



166 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 
Dia em que as reações não respeitaram a idade: convidados ou estudantes, crianças ou adultos. 

Todos viraram expectadores de um Espaço que pretende promover diálogos e não 

silenciamentos. Da esquerda para a direita: Felipe de Menezes (coordenador pedagógico da 

escola), Dinha (a representante do quilombo Agbara Dudu), Sebastião de Oliveira (sobrinho 

neto do Paulo da Portela), Jaqueline Azambuja (professora da rede municipal do Rio de 

Janeiro), Luciana Nascimento (representante da Gerência de Relações Étnico-raciais da 

Secretaria Municipal de educação do Rio de Janeiro), Elias José (presidente do Agbara Dudu) 

e Marcus Vieira (eu, professor de História).  

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/
https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


167 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

O EVENTO... 

 

Com apresentação da Diretoria Executiva do Grêmio Estudantil, os estudantes protagonizaram 

diversas intervenções artísticas: teatro (com apoio da professora Rosana); cinema, com a estreia 

do filme “Meu Bairro, Minha África 2”; e apresentações musicais (através da parceria com o 

professor Matias Zibecchi). Teve “O Meu Lugar”, de Arlindo Cruz, “Emoriô” de João Donato 

e “Alguém me Avisou” de Dona Ivone Lara. Enquanto isso, um grupo de estudantes mulheres 

desenvolviam um lindo grafite em parceria com o Sesc Madureira, sob liderança da artista 

Natalia Flores (conhecida como Natf). 

 
Diretoria 100% feminina do Grêmio Estudantil: Yasmin, Sara e Paola 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


168 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 

Oficina de grafite da artista Natf com estudantes mulheres 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


169 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 
Apresentação de teatro da turma 1402 (Professora Rosana) 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


170 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

Cartaz de estreia do filme Meu Bairro, “Minha África 2: De Paulo à Portela” 

 

 

 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


171 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 

 

Samba e Ijexá marcaram as apresentações musicais no evento de inauguração, com a liderança do professor 

Matias do Projeto Imagens em Movimento. 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


172 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

O DIÁLOGO... 

 

Realizamos uma mesa para debater o território e suas potencialidades pedagógicas. Contamos 

com os seguintes convidados: 

 
-Sebastião de Oliveira: sobrinho-neto do Paulo da Portela; 

-Luciana Nascimento: membro da Gerência de Relações Étnico-raciais da Secretaria Municipal 

de Educação do Rio de Janeiro; 

-Elias José: líder do quilombo Agbara Dudu; 

-Jaqueline Azambuja: professora da rede municipal e referência com trabalhos sobre o território 

(professora citada na introdução dessa dissertação como uma das minhas referências); 

-Juliana Paiva: ex-aluna da escola, graduanda da Uerj e bolsista do projeto Lugares, Memórias 

e Identidade (Cap-UERJ).47 

 
47 O projeto Bairros: lugar, memória e identidade (LUMEI/CAp-UERJ) tem permitido avançar sobre a relação 

bairro-escola, tendo em vista que muitas escolas são referências nas histórias de vidas da comunidade escolar, 

tal como repensar o que é o urbano hoje e como o espaço e a memória contribuem para constituição de diferentes 

espacialidades. Dessa forma, a proposta tem sido a elaboração de materiais didáticos, trabalhos de campo, mapas 

georreferenciados e afetivos. Organizado por alunos e professores, o projeto tem sido um instrumento para 

ampliar as possibilidades de aprendizagem dos estudantes da rede pública, colaborando para o sentido de 

pertencimento e apropriação do lugar onde estudam e circulam, valorizando o espaço de vivência do morador e 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


173 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

Contamos também com as falas enriquecedoras da representante da Gerência de Educação da 

5ª CRE: Ana Paula Simões; da agente educadora da escola e militante Helga Firmino Pinto; 

Carol Duarte, representante do Sesc; e do nosso coordenador pedagógico Felipe de Menezes. 

 

 
Mesa potente dos nossos convidados. Só emoção! 

 
trabalhador local em geral, com o intuito de emergir diferentes práticas educacionais, que vão além do espaço 

escolar, contribuindo para uma cidade mais igualitária. 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


174 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 
A palavra do nosso coordenador pedagógico na ocasião, o professor Felipe de Menezes 

 

 

 
Parceira Ana Paula Simões representando a Gerência de Educação da 5ª Coordenadoria de 

Educação. 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/
https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


175 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 
O emocionante depoimento da agente educadora Helga Firmino Pinto. 

 

 
Faltou cadeira: o evento teve grande adesão da nossa comunidade.  

 

 

 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


176 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 
Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

O CORPO... 

 

Para finalizar, os estudantes tiveram contato com instrumentos que simbolizam a cultura 

africana e afro-brasileira, além de participarem das oficinas promovidas pelo Sesc de pinturas 

e danças africanas e afro-brasileiras, como o funk e o Jongo. 

 

 
A música popular mexe com nosso corpo, provoca reações de alegria. 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/
https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


177 

 

 
Oficina de pinturas africanas. Mas a fila poucos mostram. Quem vê close, não vê corre.... 

 



178 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

 
Teve funk, 

 
 e muito Jongo... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/


179 

 

Esta Foto de Autor Desconhecido está licenciado em CC BY-NC 

A PERMANÊNCIA... 

 

O Espaço permanecerá vivo, se depender da nossa vontade. Portanto, finalizamos (ou melhor, 

pausamos nosso portifólio momentaneamente) com um espaço reservado para futuras 

fotografias históricas e representativas. Registros não mais da colonialidade, mas da 

permanente transgressão.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ATÉ BREVE... 

Aponte a câmera do seu 

https://www.pngall.com/africa-png/download/53776
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/

