
 

 

                   

                                                                         
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DE MATO GROSSO DO SUL 

UNIDADE UNIVERSITÁRIA CAMPO GRANDE 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO DE MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE 

HISTÓRIA – PROFHISTÓRIA 

 

 

THIAGO DE SOUZA BOBEDA 

 

 

 

 

 

 

 

GÊNERO E ENSINO DE HISTÓRIA: UM DIÁLOGO POSSÍVEL? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPO GRANDE 

2024 

 



 

 

 

 

 

 

                    

 

                                
UNIVERSIDADE ESTADUAL DE MATO GROSSO DO SUL 

MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE HISTÓRIA  

PROFHISTÓRIA 

 

 

    

 

 

THIAGO DE SOUZA BOBEDA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GÊNERO E ENSINO DE HISTÓRIA: UM DIÁLOGO POSSÍVEL? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPO GRANDE 

2024 

 

 

T
. 
S

. 

B
O

B
E

D
A

 

G
Ê

N
E

R
O

 E
 E

N
S

IN
O

 D
E

 H
IS

T
Ó

R
IA

: 
U

M
 D

IÁ
L

O
G

O
 P

O
S

S
ÍV

E
L

?
 

 

 

2024 



 

 

THIAGO DE SOUZA BOBEDA 

 

 

 

 

 

 

 

GÊNERO E ENSINO DE HISTÓRIA: UM DIÁLOGO POSSÍVEL? 

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa de 

Mestrado Profissional em Ensino de História - 

PROFHISTÓRIA, da Universidade Estadual de Mato 

Grosso do Sul, Unidade Universitária de Campo Grande, 

como requisito para obtenção do título de Mestre em Ensino 

de História. 

Área de concentração: Ensino de História  

 

Orientador(a): Prof. Dr. Deni Ireneu Alfaro Rubbo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPO GRANDE 

2024 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

B637g    Bobeda, Thiago de Souza  

 

Gênero e ensino de história: um diálogo possível? / Thiago de Souza Bobeda. – Campo Grande, MS:    

UEMS, 2024. 

              94 p. 

 

Dissertação (Mestrado Profissional) – Ensino de História – Universidade                      

Estadual de Mato Grosso do Sul, 2025. 

              Orientador: Prof. Dr. Deni Irineu Alfaro Rubbo.  

              1. História – Estudo e ensino. 2. Estudos de gênero e sexualidade. 3. Feminismo.4. Masculinidades. 

              I. Rubbo, Deni Irineu Alfaro. II. Título 

 

                                                                                                                     CDD 23 ed. 305.4 

 



 

 

 

 

GÊNERO E ENSINO DE HISTÓRIA: UM DIÁLOGO POSSÍVEL? 

 

 

 

 

THIAGO DE SOUZA BOBEDA 

 

 

ÁREA DE CONCENTRAÇÃO: Ensino de História 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

Prof. Dr. Deni Ireneu Alfaro Rubbo (Presidente) 

Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul/UEMS 

 

Prof. Dra. Sirley Lizott Tedeschi  

Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul/UEMS 

 

Prof. Dra. Cláudia Regina Nichnig 

Universidade Federal de Santa Catarina/UFSC 

 

Campo Grande/MS, 02 de setembro de 2024. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DE MATO GROSSO DO SUL – UEMS 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE HISTÓRIA - 

PROFHISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha mãe, Fátima, que, com seu amor de mãe incondicional e sua 

dedicação, sempre me apoiou e me incentivou a buscar conhecimento e aprendizado. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A realização deste trabalho é fruto de desafios e aprendizagens que houveram ao longo 

do processo, e não teria sido possível sem o apoio e carinho de pessoas muito especiais. 

A Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul e ao Programa de Mestrado 

Profissional em Ensino de História da instituição que me permitiram realizar o projeto de me 

tornar mestre. 

Aos professores e às professoras do programa que, ao longo deste período, contribuíram 

com minha formação acadêmica e profissional. Cada aula e cada orientação contribuiu 

significativamente para meu desenvolvimento profissional e pessoal, além de ampliar minha 

visão referente ao ensino de história.  

À professora e coordenadora do programa, Dra. Marinete Aparecida Zacharias 

Rodrigues que com sua dedicação e competência invejável sempre nos orientou da melhor 

maneira possível. Além disso, sua paciência e compreensão conosco, mesmo em momentos 

difíceis foram fundamentais para nossa jornada. 

À Fundação de Apoio ao Desenvolvimento do Ensino, Ciência e Tecnologia de Mato 

Grosso do Sul que me possibilitou realizar este mestrado com uma bolsa. O apoio financeiro 

da instituição foi fundamental para minha jornada. 

À minha mãe, minha primeira professora, minha maior inspiração e meu porto seguro. 

Obrigada por cada palavra de encorajamento e por sempre acreditar em mim, mesmo quando 

eu mesma duvidava. Este trabalho é, em grande parte, um reflexo do amor e dos valores que 

você me ensinou. 

Ao Márcio, meu companheiro, que esteve ao meu lado em cada etapa deste percurso. 

Obrigada pela paciência e compreensão durante os momentos mais difíceis. Seu apoio constante 

foi fundamental para que eu pudesse seguir em frente, e sou grato por ter você ao meu lado. 

Aos meus amigos da turma, com quem compartilhei tantas horas de estudo, discussões, 

risadas e desafios. Agradeço pela amizade, pelo apoio mútuo e por todas as memórias que 

levarei para sempre. Cada momento compartilhado em nos nossos encontros após as aulas 

foram únicos, edificantes e maravilhosos. Em especial, agradeço ao Wagner e à Mariele que 

sempre estiveram comigo. 

À minha família, que sempre me incentivou a buscar meus sonhos e me apoiou 

incondicionalmente. Obrigada por entenderem minhas ausências, por comemorarem cada 

conquista comigo e por estarem sempre ao meu lado. Foram vocês que mais me apoiaram e 

festejaram esse momento importante da minha jornada. 



 

 

A todos vocês, meu sincero agradecimento. Este trabalho é resultado de uma caminhada 

que não fiz sozinho, e sou eternamente grato. 

Por fim, dedico este trabalho a todos e todas que, de alguma forma, me inspiraram a 

seguir em frente e que acreditam no poder transformador da educação. Sem vocês, esta 

conquista não teria sido possível. 

Muito obrigado(a)! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

BOBEDA, Thiago de Souza. Gênero e Ensino de História: um diálogo possível? 2024. 94 f. 

Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de História - PROFHISTÓRIA) - Universidade 

Estadual de Mato Grosso do Sul, Campo Grande/MS, 2024. 

 

RESUMO  

Este trabalho apresenta uma reflexão teórica sobre os estudos de gênero e sexualidade e sua 

relação com o ensino de História. A pesquisa considera a escola como um espaço de produção 

de conhecimento e, nesse contexto, defende a relevância de incorporar o debate sobre gênero e 

sexualidade no ambiente escolar. A análise evidencia que, além de um diálogo possível, os 

estudos de gênero em articulação com o ensino de História trazem questões urgentes, 

necessárias e imprescindíveis, especialmente no contexto do tempo presente. Discute-se, ainda, 

que a escola deve ser um espaço plural e inclusivo, livre de misoginias, homofobias e violências. 

Ao longo da dissertação, apresenta-se uma discussão sobre a produção social das identidades e 

diferenças, bem como o papel que a escola e o ensino de História desempenham — ou deveriam 

desempenhar — frente às diversidades. O estudo também aborda elementos históricos sobre a 

história das mulheres e as discussões acerca de gênero. Um aspecto central da pesquisa é a 

ênfase no combate às masculinidades tóxicas no ensino de História, fundamentado no conceito 

de “masculinidades hegemônicas”. Para a realização do trabalho, foram selecionados 

importantes estudos científicos, além de autores e autoras de referência nas áreas de gênero, 

sexualidade e ensino de História, entre outras abordagens relevantes. Por fim, é apresentada 

uma proposta de produto didático: um modelo de Unidade Curricular voltado à inclusão no 

catálogo de Itinerários Formativos do Ensino Médio da rede estadual de ensino do Mato Grosso 

do Sul. 

Palavras-chave: Ensino de História; Gênero; Feminismo; Masculinidades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

BOBEDA, Thiago de Souza. Gênero e Ensino de História: um diálogo possível? 2024.  94 f. 

Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de História - PROFHISTÓRIA) - Universidade 

Estadual de Mato Grosso do Sul, Campo Grande/MS, 2024. 

 

ABSTRACT 

This paper presents a theoretical reflection on gender and sexuality studies and their relationship 

with the teaching of History. The research considers the school as a space for the production of 

knowledge and, in this context, defends the relevance of incorporating the debate on gender and 

sexuality into the school environment. The analysis shows that, in addition to a possible 

dialogue, gender studies in conjunction with the teaching of History raise urgent, necessary and 

essential questions, especially in the context of the present time. It also discusses that the school 

should be a plural and inclusive space, free from misogyny, homophobia and violence. 

Throughout the dissertation, a discussion is presented on the social production of identities and 

differences, as well as the role that the school and the teaching of History play — or should 

play — in the face of diversity. The study also addresses historical elements about women's 

history and discussions about gender. A central aspect of the research is the emphasis on 

combating toxic masculinities in the teaching of History, based on the concept of “hegemonic 

masculinities”. To carry out this work, important scientific studies were selected, as well as 

authors of reference in the areas of gender, sexuality and history teaching, among other relevant 

approaches. Finally, a proposal for a didactic product is presented: a model of Curricular Unit 

aimed at inclusion in the catalog of Formative Itineraries of High School of the state education 

network of Mato Grosso do Sul. 

 

Keywords: Teaching History; Gender; Feminism; Masculinities. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 10 

CAPÍTULO I – ENSINO DE HISTÓRIA, CURRÍCULO, IDENTIDADES E 

DIFERENÇAS ........................................................................................................................ 13 

1.1.QUESTÕES DE IDENTIDADE E DIFERENÇA ......................................................... 13 

1.2.PARA PENSAR UM OUTRO ENSINO DE HISTÓRIA .............................................. 17 

1.3.O CURRÍCULO DE HISTÓRIA EM FAVOR DE UM ENSINO DEMOCRÁTICO .. 21 

CAPÍTULO II – GÊNERO, HISTORIOGRAFIA E ENSINO DE HISTÓRIA .............. 25 

2.1.A PERSPECTIVA DE GÊNERO NA HISTÓRIA ........................................................ 25 

2.2.O GÊNERO E O ENSINO DE HISTÓRIA ................................................................... 34 

2.3.CURRÍCULO, LEGISLAÇÕES E A PERSPECTIVA DE GÊNERO .......................... 45 

CAPÍTULO III – O COMBATE ÀS MASCULINIDADES HEGEMÔNICAS NO 

ENSINO DE HISTÓRIA ....................................................................................................... 51 

3.1.POR QUE É IMPORTANTE COMPREENDER AS MASCULINIDADES? .............. 51 

3.2.NÃO SE NASCE HOMEM, TORNA-SE HOMEM ...................................................... 58 

3.3.COMO O ENSINO DE HISTÓRIA PODE LIDAR COM AS MASCULINDADES? . 65 

CAPÍTULO IV – O PRODUTO DIDÁTICO: UMA PROPOSTA DE UNIDADE 

CURRICULAR PARA O ENSINO MÉDIO ....................................................................... 71 

V - CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................... 80 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 83 

APÊNDICE ............................................................................................................................. 88 

 

 



10 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 Esta dissertação tem como objetivo discutir de que modo os estudos de gênero e 

sexualidade podem ser aplicados ao ensino de História de forma profícua. Defendemos que o 

tema é de suma importância para o debate educacional e, particularmente, para o ensino e 

aprendizagem da História. Assim, realizamos uma série de leituras de trabalhos que abordam a 

temática tanto no contexto histórico quanto no ensino de História e, a partir delas, elaboramos 

uma reflexão sobre as possibilidades, os conflitos e as relações entre gênero, currículo e ensino 

de História. 

 Neste trabalho, conforme Circe Fernandes Bittencourt (2018), tomamos o ensino de 

História como uma ““nova” disciplina constituída sob paradigmas metodológicos que buscam 

incorporar a multiplicidade de sujeitos que constroem a nação brasileira e a história mundial” 

(Bittencourt, 2018, p. 127). Dessa forma, buscamos articular a disciplina escolar de História 

aos estudos de gênero, por se tratar de um tema rico tanto para a prática docente quanto para 

os/as estudantes, já que possibilita reflexões acerca das diferenças, identidades e diversidades 

de gênero. 

 O gênero, como categoria analítica, é um dos principais conceitos discutidos neste 

trabalho, com base nos estudos de diversas/os intelectuais, como Joan W. Scott. Este conceito 

nos permite compreender as relações de poder entre os sexos, constituídas a partir das narrativas 

históricas e que se fazem presentes na História enquanto disciplina científica. Como veremos, 

o gênero possibilita a compreensão da exclusão das mulheres e de sujeitos dissidentes da 

história, além de fomentar uma reflexão crítica sobre as bases patriarcais e excludentes da 

sociedade. 

 Discutimos também que, sendo todos nós frutos de construções sociais, a tarefa 

fundamental do ensino de História é abordar esses processos, visando à construção de uma 

sociedade mais justa, igualitária e não sexista. Para isso, utilizamos o seguinte trecho da 

professora Ana Maria Colling como guia: 

 

[O] ensino de História deve acontecer no mesmo processo que ele receita para a 

história das mulheres – é preciso 'descolonizar' a história, é preciso libertar a história 

dos emaranhados do poder, desconstruir o processo de naturalização do qual ela foi 

sempre vítima. Desconstruir um objeto histórico é simplesmente mostrar a sua 

historicidade, mostrar como ele foi construído (Colling, 2015, p. 311-312). 

 



11 

 

 

 Dada a complexidade do campo do ensino de História, que abrange diversas questões, 

nosso foco recai sobre a inclusão dos estudos de gênero na historiografia e sua relação com a 

prática docente. Discussões mais amplas sobre metodologias, avaliação e práticas pedagógicas 

poderão ser aprofundadas a partir das referências utilizadas neste trabalho. 

 Além disso, buscamos discutir como o currículo, articulado às questões de identidade, 

diferença e gênero, pode favorecer um ambiente pedagógico mais democrático e inclusivo, 

promovendo a formação de sujeitos críticos e reflexivos. Consideramos a escola um espaço de 

transmissão de cultura e valores, capazes de educar crianças e jovens. Ao se apropriarem desses 

valores, os jovens ampliam sua autonomia e seu pertencimento ao grupo social (Bock; Furtado; 

Teixeira, 2001, p. 261). 

 Outra abordagem explorada refere-se às masculinidades e à discussão crítica sobre a 

naturalização de padrões de comportamento masculinos que legitimam a violência, a 

dominação e a virilidade. Mostramos que a desigualdade entre homens e mulheres sempre 

existiu, mas foi assumida como algo natural, sob a ideia de uma suposta superioridade 

masculina. Nesse sentido, refletimos sobre como os significados subjetivos e coletivos de 

homens e mulheres, enquanto categorias de identidade, foram construídos (Scott, 1994, p. 19). 

 Ao tratar das masculinidades, buscamos reconhecer as diversas experiências sociais, 

culturais e históricas de “ser homem”. Entretanto, nosso foco está na compreensão das 

masculinidades como “uma organização de práticas sociais e instituições formadoras que 

contribuem para a construção e sedimentação de certos registros compartilhados sobre gêneros” 

(Aragão, 2013, p. 344). 

 O trabalho pretende, portanto, contribuir para o ensino de História ao promover debates 

teóricos relacionados às questões de gênero. Também reforçamos o papel da escola como um 

local de produção do conhecimento, capaz de tratar dessas questões com o objetivo de formar 

cidadãos e cidadãs críticos/as, conscientes e respeitosos/as em relação às diversas identidades 

sexuais e de gênero na sociedade. A pesquisa evidencia que os estudos de gênero, quando 

articulados ao ensino de História, trazem questões urgentes, necessárias e imprescindíveis para 

o presente. 

 Dessa forma, o trabalho está estruturado em quatro capítulo. Já no primeiro, abordamos 

a relação entre identidade e diferença, analisando como essas categorias são construídas social, 

cultural e simbolicamente. Discutimos o papel da escola e do currículo escolar na reprodução 

de normas sociais que sustentam e perpetuam desigualdades sociais. 



12 

 

 

 Exploramos, no segundo capítulo, a perspectiva de gênero no campo historiográfico e 

no ensino de História. Analisamos textos que abordam as experiências de mulheres e outros 

sujeitos subalternizados, questionando as bases androcêntricas que nortearam esses campos. 

 Já no capítulo 3, ampliamos a discussão para as masculinidades, analisando os processos 

sociais que constroem identidades masculinas. Utilizamos o conceito de “masculinidade 

hegemônica” (Connell, 1995; Connell; Messerschmidt, 2005), que demonstra como os homens 

também assumem papéis de gênero que resultam na garantia (ou não) de privilégios. 

Destacamos o papel da escola e do ensino de História na desconstrução dessas noções, 

promovendo o respeito à diversidade. 

 No capítulo 4, apresentamos uma proposta de produto educacional voltado para a sala 

de aula. Com base em documentos oficiais, sobretudo do estado de Mato Grosso do Sul, 

sugerimos uma unidade curricular para o Ensino Médio, voltada para os estudos de gênero e a 

história das mulheres, que pode ser utilizada por professores/as. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

 

CAPÍTULO I - ENSINO DE HISTÓRIA, CURRÍCULO, IDENTIDADES E 

DIFERENÇAS 

 

1.1 Questões de identidade e diferença 

 É através da diferença que construímos nossas identidades, são elas produtos 

dependentes, uma não existe sem a outra. Contamos também com as interpelações entre as 

instituições para a construção da identidade e da diferença. As diversas situações que 

vivenciamos e os agrupamentos sociais em que estabelecemos um vínculo de pertencimento, 

se tornam nosso ponto de referência.  

 

A identidade humana é um traço característico de cada ser que permite distinguir um 

indivíduo de outro, um grupo de outros grupos ou ainda uma civilização de outra. 

Refere-se, de modo específico, às características próprias de cada um, da espécie 

humana e da sociedade. Ela demarca as semelhanças e diferenças entre os seres 

humanos, destacando suas características físicas, seu modo de pensar, ser e agir, bem 

como permite ao sujeito construir e desenvolver os traços da sua própria história. (...) 

É um produto de nossa evolução cosmobioantropológica e cultural e se constrói 

gradativamente por meio das interações sociais (Martinazzo, 2010, p. 33) 

 

 Contudo, enquanto nos reconhecemos a partir do pertencimento aos outros, atribuímos 

a diferença aqueles/as que não pertencem ao mesmo grupo que o nosso, ou que não partilham 

dos mesmos interesses e valores. Torna-se difícil estabelecer um relacionamento com o “outro”, 

assim, os classificamos como “o desviante” da norma, “o transgressor” e, no extremo, como “o 

anormal”. 

 A nossa identidade é aquilo que somos, ou supomos ser, sua construção se faz a partir 

da positividade, isto é, a afirmação de uma característica como forma de nos distanciarmos do 

outro. Assim, em oposição à identidade, a diferença é definida a partir daquilo que não somos, 

é a negação de características, ideias, crenças, comportamentos que não nos compõe. Identidade 

e diferença são dependentes, pois para afirmar o que sou, preciso, negativamente, classificar o 

outro diferente de mim ou do que eu espero que ele seja.  

 Em geral, consideramos a diferença como um produto derivado da identidade. Nesta 

perspectiva, a identidade é a referência, é o ponto original relativamente ao qual se define a 

diferença. Isto reflete a tendência (confortável) de considerarmos “o que somos” como a 

definição da “norma”, do “correto”, por outro lado, automaticamente atribuímos valores, muitas 

vezes pejorativos, ao que é o nosso oposto (Silva, 1999, p. 75-76). 



14 

 

 

 Assim como o gênero, a identidade e a diferença não são inerentes à natureza, mas 

objetos de significação social, produtos simbólicos, culturais e de linguagem, conforme Tomaz 

Tadeu da Silva. No entanto, esses dois conceitos não são estáveis, mas cambiantes, sujeitos a 

indeterminações, já que tanto a diferença quanto a identidade só são possíveis dentro de uma 

cadeia de significação. Não existiriam diferenças e identidades se não houvesse, antes, um 

processo de produção simbólica e discursiva, por isso sua instabilidade e indeterminação (Silva, 

1999, p.79-80). 

 Pois bem, dizemos tudo isso para podermos compreender de que forma a escola 

contribui neste processo e como o currículo é um elemento definidor de identidades e diferenças 

com base em uma “norma social aceitável” – talvez a heteronormatividade. As relações sociais 

produzem as diferenças, conduzem-nos a classificar esses outros a partir de uma suposta 

“superioridade”, e isso leva a outros problemas: o preconceito (de gênero, de classe, de etnia, 

de raça, de sexualidade, etc.), aos estigmas sociais, à exclusão, ao apagamento, ao escárnio.  

 Quem tem o domínio de classificar as identidades e, consequentemente, as diferenças, 

dois elementos de disputas, são aqueles que detêm os privilégios de uma “identidade ideal”. A 

escola e sobretudo os currículos (incluímos, por exemplo, os livros didáticos) tem sob seu 

domínio o poder da representação, representação de um outro que devido as suas diferenças 

pode ter sua identidade contestada, enquanto a outra parte não só contribui para determinar o 

“ideal”, bem como contribui para instituição de relações de poder desiguais. 

 

Quem tem o poder de representar tem o poder de definir e determinar a identidade. É 

por isso que a representação ocupa um lugar tão central na teorização contemporânea 

sobre identidade e nos movimentos sociais ligados à identidade. Questionar a 

identidade e a diferença significa, nesse contexto, questionar os sistemas de 

representação que lhe dão suporte e sustentação. No centro da crítica da identidade e 

da diferença está uma crítica das suas formas de representação (Silva, 2014, p. 91). 

 

 Tudo isso implica a instituição de desigualdades, de ordens sociais excludentes, de 

hierarquias, imbricando-se com as redes de poder que circulam numa sociedade. O 

reconhecimento do "outro", daqueles/as que não partilham dos atributos característicos que 

possuímos, é realizado a partir do lugar social que ocupamos. Esse processo, fruto das relações 

sociais, produz contornos que demarcam as fronteiras entre os que representam a norma (em 

consonância com seus padrões culturais) e os que ficam de fora, às margens (Louro, 2016, 

p.15). 



15 

 

 

 Através desses mecanismos de produção e manutenção das diferenças, surgem as 

hierarquias sociais, que separa o “eu” (a norma) do “outro” (anormal). A diferença é afastada, 

as desigualdades surgem e a fronteira parece intransponível, com isso, somos tomados por uma 

sensação de desesperança diante da realidade muitas vezes dolorosa. Estaríamos fadados ao 

fracasso? Ao domínio do homem-branco-ocidental-heterossexual? Não há alguma saída?  

 É preciso que a escola considere que as identidades não são um atributo essencialista, 

inerente a natureza, um fato dado e acabado. Até mesmo no aspecto cultural, as identidades e 

as diferenças são móveis, instáveis, incoerentes, não permanentes, não são “tampouco 

homogêneas, definitiva, acabada, idêntica, transcendental”. Na verdade, a identidade e a 

diferença “é uma construção, um efeito, um processo de produção, uma relação, um ato 

performativo”, por isso, “é instável, contraditória, fragmentada, inconsistente, inacabada” 

(Silva, 2008, p.97).   

 A escola junto com seus mecanismos, como o currículo, tem uma função prática crucial 

na produção de subjetividades, comportamentos, ideias, crenças e diferenças. Todos/as nós que 

já passamos pela escola, sabemos que somos marcados pelo que aprendemos na escola, o que 

a/o professor/a nos falou quando crianças nos marca profundamente, positiva ou negativamente. 

Assim, a escola junto com outras instituições (a família, a mídia, a igreja, o direito, a medicina) 

investe na produção das marcas a serem gravadas nos sujeitos.  

 

Todas essas instâncias realizam uma pedagogia, fazem um investimento que, 

freqüentemente, aparece de forma articulada, reiterando identidades e práticas 

hegemônicas enquanto subordina, nega ou recusa outras identidades e práticas; outras 

vezes, contudo, essas instâncias disponibilizam representações divergentes, 

alternativas, contraditórias. A produção dos sujeitos é um processo plural e também 

permanente (Louro, 2016, p.25). 

 

 Conforme nos lembra Louro, os sujeitos não são meros receptores passivos dessas 

pedagogias, mas atuam de forma ativa neste processo, investindo na produção própria de “suas 

formas de ser ou jeitos de viver sua sexualidade e seu gênero” (Louro, 2016, p. 25). Entendo 

essa afirmação de duas formas: somos sujeitos ativos, não manipuláveis, podemos transgredir 

a norma; com isso, enquanto professores podemos contribuir para um ensino, um currículo, 

uma aula de história não-normativa, que considerem outras formas de viver, outras identidades 

e as respeitem.  

 

Há muito tempo não se ensina mais esse tipo de História, a dos heróis. Contudo, 

mesmo com o abandono desse tipo de ensino, continuamos perpetuando uma história 

masculina, europeizada, então, branca, cisgênera e heterossexual, quando se fala 

apenas de eventos históricos, sem abordar ou desenvolver a história das pessoas que 



16 

 

 

fizeram parte desses eventos, mulheres, homens, cis e trans*, heteros e homossexuais, 

ricos e pobres, não valorizamos as experiências históricas de diferentes pessoas. 

Diminuindo a possibilidade de questionar a norma, de questionar aquilo que foi 

produzido, construído ao longo da História, que faz com que sejamos determinados 

por um tipo de comportamento, condutas e subjetividades (Nunes, 2020, p. 20). 

 

 

 O trecho acima destaca a importância do questionamento: questionar para desconstruir 

a norma e os comportamentos impostos a todos/as nós, ir além de uma história masculina, dando 

voz a outras experiências, identidades e formas de viver e ser. Os currículos tradicionais há 

muito tempo já vêm consolidando uma imagem “honrada” de heróis e líderes políticos, homens 

e dominadores. Mas com a introdução de novos debates tanto aos temas curriculares, como no 

ensino de história, questões identitárias, étnicas, culturais, sujeitos comuns passaram a compor 

um campo de saberes “legitimados como parte de uma história digna de ser pesquisada, 

estudada e ensinada enquanto elemento central de análises” (Scheneider, 2019, p.65). 

 É importante destacar esse ponto, pois, visto que a identidade e a diferença se relacionam 

mutuamente, essas relações podem ser materializadas em desigualdades se em nossas aulas 

ainda negligenciamos a diversidade de experiências que compõe a nossa sociedade em prol de 

uma história marcadamente excludente e masculina. Esse processo de tratamento das 

diferenças, mesmo que seja difícil assumir nossa culpa, acarreta não só vantagens e 

desvantagens para os grupos, mas a exclusão daqueles que são marcados como o outro, o 

anormal, o inimigo. 

 

O social e o simbólico referem-se a dois processos diferentes, mas cada um deles é 

necessário para a construção e a manutenção das identidades. A marcação simbólica 

é o meio pelo qual damos sentido a práticas e a relações sociais, definindo por 

exemplo, quem é excluído e quem é incluído. É por meio da diferenciação social que 

essas classificações da diferença são ‘vividas’ nas relações sociais (Woodward, 2014, 

p.14). 

 

 

 É neste sentido que o ensino de história deve ser focalizado, pois sendo um lugar 

“fronteiriço, contestado e de difícil apreensão”, poderá ou não contribuir para a fixação de 

identidades hegemônicas que atravessam o conhecimento histórico. O currículo de história, 

neste sentido, apresenta-se “como um sistema discursivo onde são produzidos sentidos de 

conhecimento histórico legitimado e validado” (Anhorn; Costa, 2011, p. 128).  Portanto, objeto 

de relações de poder, as escolhas que constam neste currículo “molda e modela a forma como 

os eventos sociais são organizados para a reflexão e a prática”, essas estratégias servem para 

dirigir dirigem “a forma como os estudantes pensam sobre o mundo em geral e sobre o seu eu 

nesse mundo” (Popkewitz, 1994, p. 191). 



17 

 

 

 Dentre os desafios que se colocam para nossa prática é o trabalho com o gênero numa 

perspectiva histórica, de modo que seja viável escapar do tradicionalismo e abordar temáticas 

e questões importantes para o tempo presente e que dialogam com a questão das identidades e 

da diferença. Deste modo, é preciso “uma tentativa de superar esse hiato” e “discutir estratégias 

que levem a uma superação do tratamento do gênero como ‘tema complementar’” (Méndez; 

Monteiro, 2012, p. 86). 

 Faz-se necessário de nossa parte “perceber como vem sendo equacionadas, em meio ao 

ensino dos conhecimentos históricos curricularizados, as tensões entre as diferentes demandas 

identitárias do nosso presente” (Anhorn; Costa, 2011, p. 131). Tal estratégia possibilitará 

perceber como determinadas identidades foram fixadas e naturalizadas, enquanto outras foram 

excluídas e tratadas como anormais.  

1.2 Para pensar um outro ensino de história 

 Ensinar história na contemporaneidade tem se mostrado como um desafio necessário. 

Isso se deve às diversas questões sociais, políticas e culturais ligadas às classes, às relações 

étnico-raciais, ao racismo, ao preconceito religioso, ao preconceito sexual, à misoginia, ao 

sexismo. Essas e outras problemáticas requerem de nós, professores/as de história, uma atitude 

em resposta às demandas do tempo presente. 

 A escola não é um local apenas da recepção e transmissão de saberes, ela produz uma 

cultura muito específica e original, o que podemos chamar de “cultura escolar”.  

 

Para ser breve, poder-se-ia descrever a cultura escolar como um conjunto de normas 

que definem conhecimentos a ensinar e condutas a inculcar, e um conjunto de práticas 

que permitem a transmissão desses conhecimentos e a incorporação desses 

comportamentos; normas e práticas coordenadas a finalidades que podem variar 

segundo as épocas (finalidades religiosas, sociopolíticas ou simplesmente de 

socialização). Normas e práticas não podem ser analisadas sem se levar em conta o 

corpo profissional dos agentes que são chamados a obedecer a essas ordens e, 

portanto, a utilizar dispositivos pedagógicos encarregados de facilitar sua aplicação, 

a saber, os professores primários e os demais professores (Julia, 2001, p. 10). 

 

 

 Ou seja, as práticas e o funcionamento interno da escola são o que torna seu caráter 

singular, sobretudo, no que diz respeito aos conhecimentos produzidos por ela. Para Julia, as 

normas e práticas que produzem essa “cultura escolar”, inseridas no contexto escolar, têm em 

vista finalidades específicas que, conforme o tempo, variam e são influencias por outras 

instâncias sociais. Além disso, o autor afirma que os sujeitos que compõem o universo escolar 

desempenham, neste processo, um papel ativo ao (re)inventar práticas, obedecer ou não normas, 



18 

 

 

questioná-las, resistir. A escola neste sentido é inventiva, produtiva, plural, conflituosa, ativa, 

não apenas um mero receptáculo do mundo exterior. 

 No contexto da cultura escola emerge um outro conceito, o de “disciplina escolar” que, 

para nós, evidencia o conhecimento escolar não como inferior ao conhecimento cientifico-

acadêmico, mas também capaz deste poder criativo singular. Para Chervel, uma disciplina 

escolar deve ser compreendida na sua amplitude, pois “comporta não somente as práticas 

docentes da aula, mas também as grandes finalidades que presidiram sua constituição e o 

fenômeno de aculturação de massas que ela determina”. Assim, as disciplinas são fundamentais 

ao caráter “estruturante” da educação.  

 

O estudo dessas leva a pôr em evidência o caráter eminentemente criativo do sistema 

escolar, e por tanto a classificar no estatuto dos acessórios a imagem de uma escola 

encerrada na passividade, de uma escola receptáculo dos subprodutos culturais da 

sociedade. (...) E porque o sistema escolar é detentor de um poder criativo 

insuficientemente valorizado até aqui é que ele desempenha na sociedade um papel 

que não se percebeu que era duplo: de fato ele forma não somente os indivíduos, mas 

também uma cultura que vem por sua vez penetrar, moldar, modificar a cultura da 

sociedade global (Chervel, 1990, 184). 

 

 

 O que afirmamos é que não entendemos a escola e as disciplinas escolares em uma 

escala hierárquica inferior ao conhecimento acadêmico-científico. Defendemos, portanto, o seu 

papel produtivo e inventivo e que, por isso, é um conhecimento particular e com uma função 

determinante na formação de indivíduos e na transformação de uma sociedade. “A instituição 

escolar produz um saber específico, cujos efeitos estendiam-se sobre a sociedade e a cultura, o 

qual emerge das determinantes do próprio funcionamento institucional” (Faria Filho et al., 

2004, p. 144-145). 

 Esse discurso que reduz a escola ao local da inércia não condiz, portanto, com o 

funcionamento interno da instituição e dos sujeitos que nela estão inseridos, além de 

negligenciar as diversas disputas político-sociais em torno na escola. Aliás, se o saber que ela 

produz é inferior, por que governos, líderes políticos e sociais, a religião, a família buscam tanto 

espaço na educação e na definição curricular do que e como ensinar determinados temas? Sobre 

isso, Circe Bittencourt afirma o seguinte:  

[...] um corpo dinâmico de conhecimentos elaborados por especialistas que não 

compartilham de maneira pacífica os conteúdos, métodos e pressupostos. É composta 

por segmentos diferentes e divergentes, atuando em sua elaboração alianças e 

conflitos. As disciplinas escolares têm sido constantemente redefinidas de acordo com 

compromissos que se estabelecem em um contexto educacional historicamente 

determinado. (Bittencourt, 2008, p.98). 



19 

 

 

 É indiscutível que as instituições escolares e suas disciplinas interagem constantemente, 

reagindo e respondendo às demandas do contexto ao qual estão inseridas. Salientamos, porém, 

que não queremos excluir nem negar a importância do conhecimento acadêmico-cientifico; 

ambas as formas, para nós, dependem uma da outra. No âmbito escolar, afirmamos, os embates 

internos e externos resultam numa criação de saber própria à escola e que não são exclusivos à 

Universidade, mas, “fundamentalmente aos diferentes grupos e movimentos sociais e às 

demandas sociais e políticas que colocam àquela instituição” (Santos, 2019, p. 17).  

 Tendo isso em mente, questionamo-nos: que ensino de história queremos? Quais 

interesses permitiremos ao ensinar história? Se somos produtores de conhecimento, quais 

saberes produzimos sobre as questões de gênero? Como nossa prática pode ou não contribuir 

para uma sociedade mais justa e livre de desigualdades de todos os gêneros? 

 A função social da escola, alinhada ao que a sociedade espera, é que ela forme cidadãos 

e cidadãs preparados para lidar com os dilemas políticos, éticos, culturais e sociais do mundo. 

Neste ponto, o ensino de história, digamos, teria duas funções básicas: dar conta do 

conhecimento histórico produzido ao longo do tempo, mas também articular esse conhecimento 

às necessidades e demandas do tempo presente.   

 Tanto a História acadêmica como o ensino de história guiam-se pelo presente, nossos 

interesses, demandas e indagações de hoje nos fazem buscar no passado algumas respostas. 

Desta forma, o/a professor/a de História conduzirá junto com os seus/suas alunos/alunas a 

compreensão deste passado, tornando-o relevante para o processo de ensino-aprendizagem. 

Porém, este/a profissional precisa lidar com o fato de que o currículo ao qual ele/a deve se 

nortear é o resultado de uma “tradição seletiva”, “é, antes, algo a ser defendido onde, com o 

tempo, as mistificações tendem a se construir e reconstruir” (Goodson, 1999, p. 27).  

 Contudo, não nos esquecemos que, diante desse campo de disputas, atravessado por 

conflitos e interesses sobre qual saber deverá ser ensinado e o modo de fazê-lo, não podemos 

deixar de lado temas tão caros para o nosso presente e futuro. Uma dessas demandas urgentes 

do presente é a questão das desigualdades que nos assombram todos os dias. 

As urgências do presente, atuando sobre a cultura escolar e sobre a história ensinada, 

acentuam os contornos daquela que talvez seja a marca mais persistente da história 

brasileira: a produção contínua de situações de desigualdade. Tais situações envolvem 

desde a conhecida e já muito estudada desigualdade econômica, a opor pobres e ricos, 

mas também se desdobram na produção de desigualdades a partir de outros 

marcadores sociais da diferença e da atuação em regime de conexão entre os 

marcadores (Seffner, 2021, p. 3). 



20 

 

 

 As situações de desigualdade nos levam ao questionamento se haverá esperanças de um 

futuro melhor. O nosso medo aumenta quando com as desigualdades vem as situações de 

violência, tão naturalizadas por diversos grupos sociais e políticos que argumentam em favor 

de discursos racistas, misóginos, homofóbicas, classistas. Assim, é nosso compromisso ético 

atuar em favor da mudança e da desconstrução desses discursos, aliás, a escola é um palco 

enorme de diferenças o que pode produzir efeitos de aprendizagem significativos. 

A riqueza de uma sala de aula de escola pública está na diversidade, que pode ser 

fonte de grande aprendizado pessoal e social, embora muitas vezes acompanhada de 

fortes embates. Em ambientes de diversidade, também há possibilidades de um 

enorme aprendizado acerca dos modos de negociar a condução da vida cotidiana entre 

pessoas cujas opiniões divergem, sentido forte da noção de modus vivendi, capacidade 

de construir acordos e conciliar pontos de vista distantes. Em ambientes de 

diversidade, pode-se enfrentar o tema desigualdade, que normalmente se encontra 

presente de modo concreto em cada sala de aula (Seffner, 2021, p. 15). 

 

 A sala de aula é o local exemplar de relações sociais, das identidades múltiplas e da 

diversidade. No entanto, também é palco de conflitos, seja entre as diferenças que a compõe ou 

por meio das normativas que regulam a prática docente e o currículo escolar. Lembremos que 

devido ao potencial produtivo da escola e a atual dos/as professores/as neste processo, é 

possível trabalhar em prol do respeito às diferenças e da desconstrução de discursos 

problemáticos. Mas, se utilizado de forma errada, esse potencial pode acirrar e naturalizar ainda 

mais as desigualdades. 

 Assim, neste contexto “multicultural” em que a escola “pretende aberta aos saberes 

cotidiano" exige dos professores a inclusão, em contextos específicos, dos sujeitos e saberes 

excluídos. Logo, trata-se de um empenho que “rejeita a escola excludente e defende uma escola 

para todos” como um espaço de “acolhimento, inclusão, respeito, de “resgate” (palavra bastante 

utilizada) de identidades e culturas múltiplas” (Silva; Guimarães, 2012, p. 45). No entanto, 

salientamos o cuidado necessário que devemos ter com essa visão “multi”, como se apenas o 

trabalho pela “tolerância à diferença” fosse necessário.  

Em geral, o chamado “multiculturalismo” apoia-se em um vago e benevolente apela 

à tolerância e ao respeito para com a diversidade e a diferença. [...] Parece difícil que 

uma perspectiva que se limita a proclamar a existência da diversidade possa servir de 

base para uma pedagogia que coloque no seu centro a crítica política da identidade e 

da diferença. Na perspectiva da diversidade, a diferença e a identidade tendem a ser 

naturalizadas, cristalizadas, essencializadas. [...] Em geral, a posição socialmente 

aceita e pedagogicamente recomendada é de respeito e tolerância para com a 

diversidade e a diferença. Mas será que as questões da identidade e da diferença se 

esgotam nessa posição liberal? (Silva, 2014, p. 73). 

 



21 

 

 

 Dessa forma, as perspectivas multiculturalistas aplicadas à educação visam garantir a 

inclusão de saberes e experiências de grupos historicamente subordinados como saberes 

legítimos e necessários ao processo educacional. “[...] Contribuiu para tornar aceitável a ideia 

de que não se pode estabelecer uma hierarquia entre as culturas humanas, de que todas as 

culturas são epistemológica e antropologicamente equivalentes” (Silva, 1999, p.86). Porém, 

apesar da importância do reconhecimento dos saberes e grupos dominados, é preciso ir além da 

tolerância e do respeito para não recorrermos à naturalização de relações desiguais como se 

fosse necessário apenas respeitá-las. 

 Não se acaba com o racismo, com a misoginia, a homofobia e outras formas de opressão 

social apenas pela mudança de linguagem ou por respeitar as diferenças uma vez que elas 

existem. É preciso estarmos atentos às relações de poder que criam essas relações desiguais, 

portanto, é necessário sim um currículo multicultural, mas que seja crítico. 

Um currículo inspirado nessa concepção não se limitaria, pois, a ensinar a tolerância 

e o respeito, por mais desejável que isso possa parecer, mas insistiria, em vez disso, 

numa análise dos processos pelos quais as diferenças são produzidas através das 

relações de assimetria e desigualdade. Num currículo multiculturalista crítico, a 

diferença, mais do que tolerada ou respeitada, é colocada permanentemente em 

questão (Silva, 1999, p. 88, 89). 

 

 Apesar dessas perspectivas, muitas limitações e fragilidades são vivenciadas na prática 

escolar e no currículo. Isso é evidente principalmente no que diz respeito às questões de gênero. 

Diversas teóricas feministas possibilitaram através de suas reivindicações políticas e teóricas, 

incluir nas discussões sobre educação, currículo e o ensino de história debates prolíficos sobre 

o gênero e seu papel na produção de desigualdades. 

1.3 O currículo de História em favor de um ensino democrático 

 O currículo remete a um curso, um caminho a ser percorrido, ele é a prescrição do que 

deve ser aprendido e ensinado segundo um modo fixado anteriormente (Goodson, 1999, p. 31). 

É uma seleção organizada e unificadora do ensinar e do aprender, mas também institui muralhas 

ao separar as disciplinas que o compõe. Assim, ao selecionar os conteúdos e ordená-los, evita-

se “a arbitrariedade na escolha de o que será ensinado em cada situação”, em contrapartida, 

“orienta, modela e limita a autonomia dos professores” (Sacristán, 2013, p.16, 17). 

 A partir disso, o currículo estabelece as normas necessárias para o funcionamento 

escolar e para o desenvolvimento dos sujeitos envolvidos, as suas determinações são impostas 

quando,  

 



22 

 

 

por exemplo, sobre quando se aprende, que conhecimentos são adquiridos, que 

atividades são possíveis, que processos são desencadeados e que valor eles têm, o 

ritmo e a sequência da progressão do ensino e da aprendizagem, o modelo de 

indivíduo normal, etc. Os denominados conteúdos estão sujeitos a essa rede de 

determinações e nela incluídos; é nela que adquirem sua real importância na prática 

(Sacristán, 2013, p. 20). 

 

 Desta maneira, o currículo é o principal elemento que estrutura tudo o que ensinamos 

na sala de aula, ele é anterior à prática, “é o testemunho público e visível das racionalidades 

escolhidas e da retórica legitimadora das práticas escolares” (Goodson, 1999, p.20).  

O currículo não define apenas o que ensinar, mas ao fazê-lo, ele define o que é considerável, 

aceitável e importante de ser ensinado. 

 No entanto, apesar de fixar parâmetros a serem seguidos, o currículo interage com os 

sujeitos, com as suas práticas individuais. Ele também se conecta com o contexto ao qual está 

inserido, com determinadas ocasiões, enfim não se trata de um elemento meramente ativo, que 

só fixa suas determinações sem quaisquer formas de indagações, questionamentos, 

reformulações.   

 

Na ação de ensinar, o conhecimento escolar é determinado pelo contexto escolar 

instituído. Contudo, entre a cultura elaborada por especialistas das diversas áreas e os 

estudantes, que entrarão em contato com esse saber, estão dispostos uma série de 

mediadores: professores (formados em alguma área específica, com diversas opções 

teóricas, políticas, pedagógicas), materiais didáticos (com uma política editorial 

definida); documentos normativos, regulatórios e avaliativos (Schneider, 2020, p. 55). 

 

 

 Esses mediadores têm também o poder de interferir, modificar e (re)formular as práticas 

de ensino e o processo de aprendizagem. A educação, antes de qualquer formulação, possui 

caráter relacional tanto com a sociedade como com os sujeitos que a integram. Se o currículo 

impõe o que deve ser seguido, isso não quer dizer, porém, que aceitamos tudo na passividade. 

É preciso e urgente “explicitar, explicar e justificar as opções que são tomadas e o que nos é 

imposto; ou seja, devemos avaliar o sentido do que se faz e para o que o fazemos” (Sacristán, 

2013, p 23). 

 Com isso em mente, neste trabalho defendemos um currículo e uma prática escolar de 

ensino sustentado pela intenção de se opor às estruturas dominantes e que privilegiam culturas 

dominantes. Se somos agentes ativos na interação curricular, acreditamos que podemos tornar 

possível um currículo antinormativo, contra os privilégios branco, masculino, heterossexual, 

cristão, ocidental e sexista.  

 Lutamos e acreditamos na inclusão curricular de outras culturas, outras expressões de 

ser e diferentes formas de viver que foram esquecidas ou silenciadas. Apesar das inúmeras 



23 

 

 

conquistas relacionadas à educação étnico-racial, ao ensino da história e da cultura dos povos 

indígenas e dos afrodescendentes, à educação para a diversidade, ao combate contra quaisquer 

formas de preconceito de gênero e sexualidade, ainda temos que nos esforçar para potencializar 

as alternativas.  

 Não se deve aceitar uma educação excludente, que não questiona os problemas sociais 

que tanto abalaram e continuam a desestabilizar nosso país. De modo particular, o ensino de 

história deve “povoar o presente de fantasmas” (Avila, 2016), isto é, trazer para o debate a 

história e a memória de grupos subalternizados como uma demanda por justiça e 

reconhecimento.  

 Nosso presente é habitado por marcas do passado, muitas delas feridas causadas, por 

exemplo, pelo racismo, pela violência contra as minorias, o ódio contra os LGBTQIA+1, a 

misógina, ao apagamento de muitas vozes. Portanto, é necessário lutar por um currículo de 

história que problematize as desigualdades e as injustiças sociais, as exclusões e a 

subalternização de experiências que ainda são uma realidade presente (Avila, 2016, p. 199). 

 A luta, portanto, é para que possamos entender o processo complexo que envolve a 

construção de um currículo e, a partir de um olhar crítico, poder fornecer alternativas que o 

torne um elemento inclusivo, focado em uma educação justa, igualitária, preocupada por tornar 

as experiências dos sujeitos subalternizados, como as mulheres e os LGBTQIAP+, visíveis. 

Isso implica no reconhecimento de qual sociedade queremos construir e quais sujeitos, formar. 

Enquanto professores/as somos atores políticos, temos uma missão.  

 

A serviço do que ou de quem está esse poder regulador, e como ele nos afeta? O que 

ou quem pode ou deve exercê-lo? Qual é o interesse dominante no que é regulado? 

Qual grau de tolerância existe na interpretação das normas reguladoras? (...) É preciso 

insistir que os significados dos objetivos educacionais não podem estar circunscritos 

aos conteúdos dos limites estabelecidos pelas tradições acumuladas nas disciplinas 

escolares. Da mesma maneira, consideramos que tanto essas quanto seus conteúdos 

são o resultado de certas tradições que podem e devem ser revisadas e modificadas 

(Sacristán, 2013, p. 23). 

 

 Não nos opomos à tradição, mas almejamos um olhar crítico para o currículo de modo 

que ele possa ir além de uma proposta de ensino centrada na narrativa dos vencedores ou dos 

dominadores. É urgente descontruir noções por muito tempo naturalizadas e vistas com um 

olhar acrítico. É preciso ir além da mera crítica, e analisar o currículo buscando brechas que 

 
1 Lésbicas, gays, bissexuais, transgêneros, queer, intersexuais, assexuais, pansexuais, não bináries e outras 

identidades. Sigla mais usada atualmente para se referir à comunidade e remete a multiplicidade das identidades 

sexuais e de gênero.  



24 

 

 

permitam a inclusão, na nossa prática, dessas questões esquecidas ou negligenciadas, como às 

de gênero. Assim, ficamos com a seguinte afirmação: 

a  produção  de  estratégias pedagógicas que possam ser consideradas insurgentes, 

com potencial para deslocar os modos de ver,  sentir  e  fazer  de  alunos  e  professores,  

é  resultado  de  certa  combinação  entre  a  noção  de resistência e a de criação, 

intermediadas pela produção da vida de todos os envolvidos nos atos educativos, 

rompendo com a linearidade do tempo que marca, de modo clássico, o programa a ser  

desenvolvido  na  disciplina  de  História  em  todos  os  anos  da  escolaridade 

(Pacievitch et al., 2019, p.1637). 

 

 Faz-se necessária uma “resistência criativa” face aos desafios do presente, que deve vir 

acompanhada pela criação, produção e da problematização desses tempos difíceis que 

enfrentamos no presente frente às questões de gênero. O ensino de história, apesar do currículo 

tradicional, pode é uma das ferramentas necessárias de questionamento das ideias de 

normalidade ao narrar novas formas de viver e experiências outras de vida. Assim, um currículo 

que questione a norma vigente, também se empenha pela desestabilização do que é imposto 

para dar espaço a narrativas que 

É indispensável questionar não apenas o que ensinamos, mas o modo como ensinamos 

e que sentidos nossos/as alunos/as dão ao que aprendem. Atrevidamente é preciso, 

também, problematizar as teorias que orientam nosso trabalho (incluindo, aqui, até 

mesmo aquelas teorias consideradas "críticas"). Temos de estar atentas/os, sobretudo, 

para nossa linguagem, procurando perceber o sexismo, o racismo e o etnocentrismo 

que ela freqüentemente carrega e institui (Louro, 1997, p. 64).   

 

 Com a ampliação de debates em torno do gênero e o ensino, as feministas possibilitaram 

enfatizar como o gênero também dividiu o currículo em matérias e disciplinas consideradas 

masculinas e outras femininas, assim como criou uma separação de carreiras e profissões 

“comuns” para mulheres e homens (Silva, 2010, p. 91-92). Essas discussões perpassaram o 

campo curricular e introduzidas no campo da história possibilitaram perceber o modo como a 

disciplina produziu estereótipos e desigualdades para os dois sexos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

 

 

CAPÍTULO II - GÊNERO, HISTORIOGRAFIA E ENSINO DE HISTÓRIA 

 

2.1 A perspectiva de gênero na História 

 A história das mulheres certamente contribuiu para identificarmos e expandirmos nossa 

compreensão sobre novos fatos do passado, possibilitou incrementar nosso conhecimento 

histórico e tornar as múltiplas experiências de vida evidentes, sobretudo, as experiências 

femininas. 

 Como disse March Bloch em sua Apologia da História: “a história é a ciência dos 

homens no tempo” (p.89), porém, felizmente, graças às novas interpretações da história, 

afirmamos que ela é também a ciência que se dedica ao estudo das mulheres no tempo. Homens 

e mulheres que são fruto de um contexto social e cultural muito além do biológico, atravessados 

por categorias como raça, classe, etnia, sexualidade e gênero, só para citar algumas. Como a 

história é um processo de rupturas e permanências, homens e mulheres são os sujeitos 

protagonistas desta ciência. 

As produções teóricas relativas à História das Mulheres estão ligadas ao movimento 

de renovação da própria história. Tal movimento – distanciando-se da história 

tradicional de cunho positivista dominante no século XIX – voltava a estar mais 

interessado no coletivo do que no individual, na evolução da sociedade do que nas 

instituições, nos costumes do que nos acontecimentos, nas coletividades excluídas do 

que nas grandes personagens (Tedeschi, 2018, p. 1). 

 

 No contexto ocidental, com o desenvolvimento da terceira geração dos Annales, durante 

os anos 1960, e a sua “revolução documental”, permitindo uma ampliação e renovação das 

fontes históricas utilizadas para as pesquisas, que se tornou possível a inclusão das mulheres na 

escrita historiográfica. Até então, “os historiadores anteriores dos Annales haviam sido 

criticados pelas feministas por deixarem a mulher fora da história, ou mais exatamente, por 

terem perdido a oportunidade de incorporá-la à história de maneira mais integral” (Burke, 1991, 

p. 80). Sobre esse ponto é importante destacar o fato de que era preciso, conforme Joana Maria 

Pedro (2005, p. 85), uma leitura nas entrelinhas das fontes, pois havia apagamento ideológico 

delas e não necessariamente uma ausência. 

 No entanto, a inclusão das mulheres enquanto atuantes do processo histórico, tendo em 

vista a história da História, é recente. Foi por volta das décadas de 1970 e 1980 que o movimento 



26 

 

 

social feminista contribuiu e serviu como um motor para os estudos preocupados em analisar a 

história das mulheres. Desde então, a produção do conhecimento historiográfico com enfoque 

feminista se expandiu e se aperfeiçoou, tornando as mulheres e suas experiências (sociais, 

políticas e culturais) protagonistas dessa nova escrita historiográfica.  

Foi a partir do movimento feminista organizado e atuante nas lutas políticas pelas 

garantias de direitos das mulheres que foram traçadas contribuições teóricas 

imprescindíveis no intuito de compreender as sociedades e os contextos históricos nos 

quais as diversas formas de opressão e violência contra as mulheres estiveram 

presentes, organizando as relações sociais e perpassando os mais diversos espaços 

(Schneider, 2019, p. 60). 

 Essa nova história questionou a invisibilidade feminina do âmbito acadêmico e, 

sobretudo, historiográfico e, consequentemente, traçou caminhos para a mudança epistêmica. 

Os trabalhos acadêmicos a respeito das mulheres e suas experiências no mundo foram, num 

primeiro momento, produzidos pelas próprias mulheres. O objetivo era trazer para o centro da 

discussão o que até então era marginal, excluído, esquecido, tratado com descaso. 

A história das mulheres é uma história recente, porque desde o século XIX, quando a 

História se transforma em uma disciplina científica, o lugar da mulher dependeu das 

representações dos homens, que foram, por muito tempo, os únicos historiadores. Na 

década de 60, as mulheres quiseram contar a sua história, olharam para trás e viram 

que não tinham nenhuma. Não existiam, eram somente uma representação do olhar 

masculino. Os homens a contavam. Por isso, falar do feminino é falar das 

representações que esconderam esse feminino ao longo da História (Colling, 2004. p. 

31). 

 Os primeiros estudos abordaram inúmeras problemáticas, como a família, a sexualidade, 

o trabalho, a educação, a vida privada, os sentimentos, dentre outros. Apontou-se também uma 

série de lacunas nas quais as mulheres eram esquecidas, quando não caladas. Em contrapartida, 

essa revolução no âmbito acadêmico, levada a efeito pelas mulheres, despertou críticas sobre 

uma suposta falta de objetividade das pesquisas. Porém, para Guacira Lopes Louro, é 

justamente esse aspecto que caracterizou e conferiu originalidade a essa mudança 

paradigmática. 

Objetividade e neutralidade, distanciamento e isenção, que haviam se constituído, 

convencionalmente, em condições indispensáveis para o fazer acadêmico, eram 

problematizados, subvertidos, transgredidos. (...) Assumia-se, com ousadia, que as 

questões eram interessadas, que elas tinham origem numa trajetória histórica 

específica que construiu o lugar social das mulheres e que o estudo de tais questões 

tinha (e tem) pretensões de mudança (Louro, 1997, p. 19). 

 



27 

 

 

 Conforme Donna Haraway (1995), sendo os homens os principais produtores de 

conhecimento neste momento, eles refutaram a inserção dos estudos produzidos pelas mulheres 

com a denúncia de que elas não atingiam o grau de neutralidade objetividade exigidos para 

discussões intelectuais. Questionamo-nos: não seria a produção intelectual masculina uma 

profusão de subjetividade?  Mesmo assim, as feministas não se calaram e empreendiam cada 

vez mais estudos sobre o universo das mulheres. Esse esforço resultou em maior visibilidade 

das mulheres no âmbito público e na própria produção intelectual que as relegava às notas de 

rodapé (Louro, 1997, p. 19). 

 É inegável, portanto, a contribuição das mulheres para a inserção de temas relevantes 

ligados ao seu universo – família, sexualidade, reprodução, opressão e violência. Ao contarem 

suas próprias histórias e as de suas antepassadas, possibilitaram “entender as origens de muitas 

crenças e valores, de muitas práticas sociais frequentemente opressivas e de inúmeras formas 

de desclassificação e estigmatização”. Além disso, permitiram uma intelectualidade que resistia 

e produzia fora da “estrutura falocêntrica especular” (Rago, 1998, p.13). 

 Essa nova forma de fazer a história colocou no centro questões sobre as relações entre 

os sexos e o modo como essas relações organizavam toda a estrutura social e a vida das 

mulheres e dos homens. Assim, a história das mulheres colocou em jogo  

(...) o poder, as representações, as imagens e o real, o social e o político, o pensamento 

simbólico, enfim a marginalização, o esquecimento de sujeitos na história do 

Ocidente. A dificuldade de sua história deve-se inicialmente ao apagamento de seus 

traços, tanto públicos quanto privados. A falta de informações contrasta com a 

abundância dos discursos e das imagens (musas e deusas). Fazer a história das 

mulheres é chocar-se contra esse bloco de representações que as cobre (Colling; 

Tedeschi, 2015, p.311). 

 Em síntese, com as exigências cada vez maiores de análises que considerassem as 

múltiplas formas de viver das mulheres, chegou-se à seguinte conclusão: a partir do modo como 

as características sexuais dos sujeitos são apresentadas e compreendidas social e culturalmente 

dentro de um determinado contexto sócio-histórico, constituir-se-ão as ideias e os significados 

do que é o masculino e o feminino. Assim, com tais preocupações, a categoria de gênero é 

inserida no debate (Louro, 1997, p. 20). 

 A partir disso, o cânone masculino universalizante que caracterizou a história até então, 

tornou-se uma das principais preocupações das feministas que buscavam, dentre outras 

demandas, compreender e questionar as ausências do feminino e da mulher. 

Em um primeiro momento a categoria analítica utilizada era a de “mulher” que “em 

nome da ‘diferença’, em relação ao ‘homem’ – aqui pensado como ser universal, masculino, 



28 

 

 

que a categoria ‘Mulher’, era reivindicada”. Mas com as críticas ao conceito universalizante, 

visto que se reivindicava “uma diferença dentro da diferença” e as mulheres negras, indígenas, 

mestiças, pobres e trabalhadores não se incluíam na primeira categoria, propuseram a categoria 

“mulheres”, a fim de destacar as distintas experiências de vida dessas sujeitas (Pedro, 2005, p. 

79-80). 

Convém destacar que, independentemente de usar a categoria “mulher” ou 

“mulheres”, a grande questão que todas queriam responder, e que buscavam nas várias 

ciências, era o porquê de as mulheres, em diferentes sociedades, serem submetidas à 

autoridade masculina, nas mais diversas formas e nos mais diferentes graus (Pedro, 

2005, p. 83). 

 

 De qualquer forma, a fundamentação dessas críticas se inseriu nas denúncias de que “a 

pesquisa científica foi empreendida por e para indivíduos do sexo masculino” e que as noções 

“neutralidade, objetividade e racionalidade da ciência, na verdade frequentemente incorporam 

a visão de mundo das pessoas que criaram essa ciência: homens – os machos – ocidentais, 

membros das classes dominantes” (Lowy, 2009, p. 40). 

Os estudos de gênero promoveram mudanças potentes para o campo acadêmico, em geral, e 

para o Ensino de História em particular. Noções sobre o que significa “ser homem” ou “ser 

mulher”, a naturalização das relações entre os sexos e os binarismos – macho x fêmea; razão x 

emoção; ativo x passivo; entre outros – foram, pouco a pouco, desconstruídas, desnaturalizadas 

e criticadas. Assim, aquilo que era visto como “fruto da natureza”, agora se tornava objeto de 

problematizações e questionamentos baseados nas teorias e estudos de gênero e na 

epistemologia feminista2. 

 

O interesse pelas categorias de classe, de raça e de gênero assinalava, em primeiro 

lugar, o envolvimento do/a pesquisador/a com uma história que incluía as narrativas 

dos/as oprimidos/as e uma análise do sentido e da natureza de sua opressão e, em 

segundo lugar, uma compreensão de que as desigualdades de poder estão organizadas 

ao longo de, no mínimo, três eixos (Scott, 1995, p.86). 

 

 O uso do conceito de “gênero” como categoria de análise histórica apareceu já na 

primeira metade do século XX, conforme Joana Maria Pedro, como uma forma de separar o 

sexo biológico (macho, fêmea, pênis, vagina) do temperamento, que é definido culturalmente 

 
2 Aqui, entendo as epistemologias feministas como um conjunto de contribuições teóricas que atuam em prol da 

desnaturalização das diferenças entre os sexos, permitindo assim, o desmonte dos estereótipos e dos padrões 

hierárquicos e autoritários que desqualificam o feminino. Além disso, acredito que a epistemologia feminista traz 

à tona a suposta imparcialidade do conhecimento cientifico, permitindo a crítica ao apagamento e silenciamento 

de outras formas de experiencias históricas que não seja a do homem branco, ocidental, classe média, dominador, 

e que possibilita um conhecimento do mundo mais democrático e menos androcêntrica. 



29 

 

 

(Pedro, 2005, p. 48). A palavra, no entanto, não surgiu desconectada de um determinado 

contexto, ela é “tributária de movimentos sociais de mulheres, feministas, gays e lésbicas. Tem 

uma trajetória que acompanha a luta por direitos civis, direitos humanos, enfim, igualdade e 

respeito” (Pedro, 2005, p. 78). 

 É interessante salientar, conforme em Clare Hemmings ao contar “estórias feministas”, 

que a teoria feminista está em constante movimento. Com base nisso, a autora afirma que 

durante a década de 70 essa teoria preocupa-se com a unidade e a semelhança, já nos anos 80, 

a preocupação voltava-se para a questão da identidade e da diversidade. Foi a partir dos anos 

90 que a identidade e a diversidade passaram a influenciar o pensamento rumo à diferença e à 

fragmentação.  

 Segundo Heminng, o essencialismo dos anos 70 ignoravam “ricas discussões sobre as 

relações entre gênero, sexualidade e raça que foram travadas naquela década”. A década de 80, 

porém, foi marcada pela atuação do feminismo negro e suas críticas à ingenuidade essencialista 

da década anterior. Neste período, com muitos debates sobre a sexualidade, “o feminismo é 

forçado a abandonar seu passado sexualmente essencialista” permitindo que “o pós-

estruturalismo seja o defensor da diferença nos anos 90” (Hemmings, 2009, p. 220, 224, 226). 

 Esse breve histórico do feminismo, apesar de sua não-linearidade, aponta para a 

preocupação na busca de chaves interpretativas que diferenciassem a identidade feminina da 

masculina, mas era preciso ir além diante da insuficiência em apontar tais diferenças. 

Sobretudo, nos anos 90 e sua “explosão da diferença”, emerge o conceito de “Gênero” que 

questiona a “validade dos modelos interpretativos existentes, modifica-se a centralidade das 

análises hegemônicas, tornando visível o androcentrismo do discurso científico e histórico 

tradicional” (Colling, 2014, p. 15). 

 O conceito emerge para dar conta das distintas identidades sexuais e dos diversos papéis 

de gênero assumidos pelos sujeitos. Indo no contrário às afirmações essencialistas, o gênero 

possibilitou desconstruir os discursos de que os papéis dos homens e das mulheres são 

atribuídos a ambos através da biologia.  Propunha-se a partir de então a compreensão da cultura 

como determinante e condicionante, apoiada nas instituições sociais, como definidora desses 

papéis. Em um contexto de ebulição de lutas identitárias e por direitos sociais, o conceito de 

gênero vai confrontar diretamente os discursos e saberes que vinculavam as diferenças sexuais 

apenas à biologia/natureza.  

 Foi em 1963 que o psicanalista Robert Stoller apresentou ao Congresso Internacional de 

Psicanálise (Estocolmo) o conceito de “identidade gênero” em que distinguia “biologia/cultura, 



30 

 

 

de tal modo que sexo estava vinculado à biologia (hormônios, genes, sistema nervoso, 

morfologia) e gênero à cultura (psicologia, sociologia)”. Com isso, afirmava Stoller que toda 

pessoa, apesar da sua biologia, era um produto da cultura: um homem ou uma mulher (Haraway, 

2004, p. 216). 

Stoller é tido como um pioneiro de um novo pensamento que a partir de então se 

aperfeiçoaria e se consolidaria com as teorias e reivindicações feministas: apesar das 

categorizações atribuídas a todos os seres humanos devido aos seus atributos físicos (pênis ou 

vagina), somos produções culturais marcadas por um contexto histórico, social e cultural. 

Portanto, “ser homem” e “ser mulher” tem mais haver com o que uma determinada sociedade 

entende por isso e, como resultado, reflete isso em suas estruturas, do que necessariamente liga-

se ao nosso corpo biológico, apesar de não excluirmos ambas noções. 

Da década de 1970 em diante, utilizando-se dessa base teórica sobre o gênero, as 

feministas tomam o conceito como uma categoria analítica. Uniu-se a noção de cultura como 

produtora das diferenças de gênero às lutas contra as desigualdades vividas pelas mulheres. 

Assim, aspectos “relativos à dominação masculina, articularam-se a noções teóricas que 

procuravam mostrar como as distinções entre feminino e masculino são da esfera do social” 

(Pisctelli, 2009, p.125). 

O conceito foi naquele momento uma ferramenta crucial no trabalho de desnaturalização 

e na compreensão da subordinação feminina, além de permitir a compreensão das relações entre 

os sujeitos dentro de um contexto social.  

 O gênero, no seu sentido político que se conhece na atualidade, emergiu com força na 

segunda metade dos anos 1980.  Foi construído coletivamente e de modo desafiador, pela 

colaboração das teóricas feministas, que percebiam a vulnerabilidade do termo mulher, ao 

trazerem em seu bojo uma força de legitimação apoiada no corpo biológico. O termo buscaria 

então dar conta de relações socialmente constituídas, que partem da contraposição e do 

questionamento dos convencionados gêneros feminino e masculino, suas variações e 

hierarquização social (Veiga; Pedro, 2019, p. 330). 

Tempo após essas proposições iniciais, a historiadora estadunidense Joan Wallach Scott 

publica o texto que se tornaria uma das principais referência para este tema. Neste trabalho-

referência, a autora aprofundou a discussão ao afirmar que “o núcleo essencial da definição 

repousa sobre a relação fundamental entre duas proposições: o gênero é um elemento 

constitutivo de relações sociais fundadas sobre as diferenças percebidas entre os sexos e o 

gênero é um primeiro modo de dar significado às relações de poder” (Scott, 1995, p.86). 



31 

 

 

Joan Scott propôs então que o gênero poderia ser um conceito de análise histórica, 

permitindo visualizar as complexas relações entre os sexos e, ainda, sendo um elemento ligado 

à cultura, mostraria como, a partir das diferenças físicas, as identidades sexuais são produzidas. 

Desta maneira, tanto a identidade masculina como a feminina e seus respectivos 

comportamentos são construídos e modelados socialmente por meio das relações entre ambos. 

Se são sociais, essas construções são atravessadas pelo tempo, pelas instituições sociais e, 

principalmente, pela cultura.  

 Para Scott, é necessário descontruir, historicizar e rejeitar o caráter fixo e natural das 

oposições binárias masculino/feminino, a mesma oposição que legitima e justifica o poder 

político. Descontruir, para a autora, seria submeter essas (o)posições dos sexos a análise 

contextual para entender como operam, “revertendo e deslocando a sua construção hierárquica, 

em lugar de aceitá-la como real, como óbvia ou como estando na natureza das coisas” (Scott, 

1995, p. 33). 

 Desta forma, o gênero é “um saber” (ideias, instituições, práticas cotidianas, rituais) que 

traduz o modo como as culturas e sociedades compreendem e atribuem significados aos/entre 

homens e mulheres. Esses saberes são sempre relativos e, ao longo da história, constituíram-se 

a partir de disputas políticas que, consequentemente, construíram as relações de poder entre 

dominantes e dominados. Esses saberes, portanto, são um modo de ordenar o mundo e, como 

tal, não antecedem a organização social, mas são inseparáveis dela (Scott, 1994, p. 11). 

Daí se segue que gênero é a organização social da diferença sexual. O que não 

significa que gênero reflita ou implemente diferenças físicas fixas e naturais entre 

homens e mulheres, mas sim que gênero é o saber   que estabelece significados para 

as diferenças   corporais. Esses significados variam de acordo com as culturas, os 

grupos sociais e no tempo, já que nada no corpo, incluídos aí os órgãos reprodutivos 

femininos, determina univocamente como a divisão social será definida (Scott, 1994, 

p.13). 

 

É importante, porém, salientar que com a utilização do conceito não se negligencia a 

biologia, mas, a partir dela, compreender o modo como as relações entre os sexos são 

construídas, representadas, significadas, rotuladas e compreendidas. As diferenças sociais 

seriam mais um dos saberes sobre o corpo, não sendo “a causa original da qual a organização 

social possa ser derivada em última instância – mas sim uma organização social variada que 

deve ser, ela própria, explicada” (Scott, 1994, p. 13). Falar de gênero, portanto, significa tratar 

não apenas das relações sociais, mas da forma como os corpos sexuados são significados na 

prática social.  



32 

 

 

[...] apesar de importantes diferenças, todos os significados modernos de gênero se 

enraízam na observação de Simone de Beauvoir de que “não se nasce mulher” e nas 

condições sociais do pós-guerra que possibilitaram a construção das mulheres como 

um coletivo histórico, sujeito-em-processo. Gênero é um conceito desenvolvido para 

contestar a naturalização da diferença sexual em múltiplas arenas de luta. (Haraway, 

2004, p. 211). 

 

O gênero é, nos mais amplos termos, a forma pela qual as capacidades reprodutivas e as 

diferenças sexuais dos corpos humanos são trazidas para a prática social e tornadas parte do 

processo histórico. No gênero, a prática social se dirige aos corpos. (Connell, 1995, p. 189). 

Contudo, é no âmbito social que as relações sociais dos sujeitos sexuados são (re)produzidas e 

as desigualdades entre os sexos – que se iniciam na percepção da biologia – são constituídas.  

Essa discussão sobre o caráter relacional dos sexos ganhou forças, sobretudo, a partir da 

década de 1960 quando o movimento feminista reivindicou o direito à história das mulheres 

como heroínas e protagonistas. Tal crítica, podemos assim dizer, seria o início também do 

questionamento de uma história positivista em detrimento de uma historiografia empenhada em 

incluir as “excluídas da história”. 

A associação, portanto, entre a história e o conceito desenvolvido de gênero permitiu 

uma variedade de contribuições prolíficas para a pesquisa historiográfica sobre as mulheres, o 

feminismo e suas relações sociais. Ampliaram-se os horizontes para uma história das mulheres 

que até os dias atuais vêm ganhando mais fôlego.  

O que as feministas criticavam era o fato de que a história era exclusivamente masculina 

e que isso, como consequência desta escrita androcêntrica, funcionaria como um meio de 

organização e divisão sexual. Enquanto aos homens, protagonistas da história, era destinada a 

vida pública (tanto no contexto do dia a dia, como a própria representação nos textos históricos), 

às mulheres seria reservado o espaço íntimo, privado e intrinsecamente ligado ao ideal feminino 

– a casa, o lar, o cuidado dos filhos.  

 A história era responsável pela “produção da diferença sexual”, pois uma narrativa 

histórica nunca é neutra e, quando apenas relata fatos em que homens estiveram envolvidos, 

constrói, no presente, o gênero. A história, nesse caso, é uma narrativa sobre o sexo masculino 

e constitui o gênero ao definir que somente, ou principalmente, os homens fazem história. Além 

disso, falar de gênero significava deixar de focalizar a “mulher” ou as “mulheres”; tratava-se 

de relações entre homens e mulheres, mas também entre mulheres e entre homens. Nessas 

relações, o gênero se constituiu (Pedro, 2011, p. 273). 

Essas proposições, como bem sabemos, já de início afirmavam que as relações entre 

homens e mulheres eram, sobretudo, consequência das relações sociais e culturais que atingiam 

a todos e todas. Além disso, por seu caráter sociocultural, estavam assentadas na história, de 



33 

 

 

acordo com o tempo, passando por mudanças, permanências e rupturas, portanto, móveis, 

dinâmicas e plurais. 

No campo da história, o conceito de gênero foi também apropriado pelas historiadoras 

das mulheres que, influenciadas pelos movimentos feministas e, num modo particular, pelos 

Annales, articularam fatores políticos, institucionais e historiográficos com o objetivo de rever 

a ausência feminina e lutar pela visibilidade das mulheres, garantindo-se lhes o “estatuto de 

sujeito e à cena da história”.  

O conceito [de gênero] passa a exigir que se pense de modo plural, acentuando que os 

projetos e as representações sobre mulheres e homens são diversos. Observa-se que 

as concepções de gênero diferem não apenas entre as sociedades ou os momentos 

históricos, mas no interior de uma dada sociedade, ao se considerar os diversos grupos 

(étnicos, religiosos, raciais, de classe) que a constituem (Louro, 1997, p. 23). 

Desta forma, evidentemente que essas discussões permitiram o surgimento de uma 

história-problema atenta as relações socioculturais entre os sujeitos e, sobretudo, deixava de 

lado a noção de universalidade da história em relação as mulheres. É a partir disso que proponho 

tal trabalho, ou seja, produzir um texto que não caia nas armadilhas da universalidade, conforme 

Roger Chartier: 

A questão é importante, se se pretender evitar que a história das mulheres não 

reproduza, pela infelicidade, algumas das simplificações da antiga história social, que 

remetia todas as clivagens e todos os contrastes a um princípio único de diferenciação: 

a posição dos grupos ou das classes na escala de condições e de riqueza. O risco de 

investir a diferença entre os sexos de uma força explicativa universal está sempre 

presente. Conforme mostram os exemplos práticos de escrita supostamente "própria" 

às mulheres, o essencial é deslocar a atenção, para apoiá-la nos usos sexualmente 

diferenciados dos modelos culturais comuns aos dois sexos (Chartier, 1995, p.35). 

 

Buscamos, portanto, apropriarmo-nos de conceitos e debates historiográficos e de áreas 

afins que combata a “historiografia do silêncio”, isto é, uma história masculina, contada sobre 

o viés masculino e que quando não apresentava as mulheres como inferiores aos homens, 

colocavam-nas como sombras dos homens, entendidos como sujeito universal. 

A História transformou-se em relato que esqueceu as mulheres, como se, por serem 

destinadas à obscuridade da reprodução, inenarrável, elas estivessem fora do tempo, fora do 

acontecimento. Elas, porém, não estão sozinhas neste silêncio profundo. Acompanham-nas 

todos aqueles que foram marginalizados pela História, como os negros, os índios, os velhos, os 

homossexuais, as crianças, etc. Escrever a história das mulheres, portanto, é libertar a história 

das amarras das metanarrativas modernas, falocêntricas (Colling, 2004, p. 31). 



34 

 

 

Quando o conceito de gênero, então, emerge nos debates das feministas ele se tornará a 

base de sustentação da crítica aos determinismos biológicos atribuídos ao sexo em detrimento 

dos aspectos socioculturais que, realmente, organizam os significados em tornos dos sexos 

masculinos e femininos. Desta maneira, a partir deste conceito as pesquisas ganharam novos 

contornos, abandonando o modelo tradicional de escrita da história ao incluir novas 

experiências, como a das mulheres.   

 

A história feminista deixa então de ser apenas uma tentativa de corrigir ou 

suplementar um registro incompleto do passado, e se torna um modo de compreender 

criticamente como a história opera enquanto lugar da produção do saber de gênero 

(Soihet; Pedro, 2007). 

 

2.2 O gênero e o ensino de História  

 Dissemos acima que ao se introduzir uma nova forma de fazer história do ponto de vista 

das mulheres, influenciadas pelo feminismo, houve inúmeras acusações sobre “a falta de 

objetividade”, “militância”, excessos de subjetividade nessa escrita. Essas críticas, por sua vez, 

vieram do universo acadêmico marcadamente masculino que fizeram os homens, no alto da sua 

dominância, sentirem-se “atacados”, talvez, pelas críticas das mulheres.  

O conhecimento do ponto de vista do não marcado é realmente fantástico, distorcido 

e, portanto, irracional. A única posição a partir da qual a objetividade não tem a 

possibilidade de ser posta em prática e honrada é a do ponto de vista do senhor, do 

Homem, do deus único, cujo Olho produz, apropria e ordena toda a diferença 

(Haraway, 1995, p. 27). 

 Apesar dessas críticas, as contribuições das feministas para a História acrescentaram e 

ampliaram o universo de análise das relações sociais entre os sexos no decorrer do tempo. O 

ensino de história também se beneficiou ao poder olhar outras experiências de sujeitos 

importantes para a aprendizagem histórica e um ensino comprometido com as diferenças.  

 Conforme Guacira Lopes Louro, o feminismo mudou o rumo da história ao denunciar a 

exclusão das mulheres e a universalidade do sujeito masculino, tido como “o herói”, “o 

protagonista”, “o ser humano”. Argumentavam as feministas no início dessas proposições que 

“a segregação social e política a que as mulheres foram historicamente conduzidas tivera como 

consequência a sua ampla invisibilidade como sujeito da Ciência” (Louro, 2014, p. 21). 

 As mulheres foram responsáveis pela mudança e, diríamos, uma revolução nas 

humanidades. Principalmente na história, ao proporem a inclusão feminina e das mulheres no 

universo do saber, seja produtoras ou como sujeitas de análise.  



35 

 

 

O feminismo não apenas tem produzido uma crítica contundente ao modo dominante 

de produção do conhecimento científico, como também propõe um modo alternativo 

de operação e articulação nesta esfera. Além disso, se consideramos que as mulheres 

trazem uma experiência histórica e cultural diferenciada da masculina, ao menos até 

o presente, uma experiência que várias já classificaram como das margens, da 

construção miúda, da gestão do detalhe, que se expressa na busca de uma nova 

linguagem, ou na produção de um contradiscurso, é inegável que uma profunda 

mutação vem-se processando também na produção do conhecimento científico 

(Rago,1998, p.3). 

 

 O feminismo, portanto, ao visibilizar as mulheres, trouxe à tona o fato de que, sobretudo 

pela Ciência, os homens são mais valorizados e estão numa escala superior em relação às 

mulheres, além de que o espaço público – masculino – tem mais relevância que o privado – 

feminino. Desta maneira, ocorre “a desconstrução das sínteses, das unidades e das identidades 

ditas naturais” para que os sujeitos fossem considerados dinamicamente como efeito das 

determinações culturais, “inserido em um campo de complexas relações sociais, sexuais e 

étnicas” (Rago, 1998, p.5-6). 

 Essa epistemologia feminista, chamada de “contradiscurso feminista” por Margarethe 

Rago, nasceu em decorrência das lutas emancipatórias das mulheres por visibilidade, pela 

ampliação de direitos e garantias e pelo fortalecimento da identidade feminina. Neste cenário 

que também emerge a categoria de gênero, porém, ela “desinveste a preocupação de 

fortalecimento da identidade mulher” inicialmente projetada pelas feministas. Mesmo assim, 

foi possível uma incorporação destas epistemologias na produção do conhecimento científico 

permitindo pensar questões novas: de que forma a vida social é constituída e organizada pelo 

sexo, a sexualidade? Como o conhecimento ou a Ciência são definidos pelas relações sexuais e 

de gênero? (Rago, 1998, p.8).  

 A história das mulheres, constituída neste momento, contou com a contribuição da 

Escola dos Annales, pois proporcionou o alargamento de novos temas ligado às práticas 

cotidianas, as mentalidades, os comportamentos e não necessariamente as relações entre os 

sexos, mas permitiu incorporar as mulheres como sujeitos históricos (Gonçalves, 2006, p.55). 

Essa incorporação possibilitou a transformação da historiografia e inclusão de sujeitos antes 

apagados das narrativas. No entanto, tanto os conhecimentos feministas, “rompendo com os 

modelos hierárquicos de funcionamento da ciência e com vários dos pressupostos da pesquisa 

científica”, como a história das mulheres, ao incorporar e tratar as mulheres como protagonistas 

e produtoras de sua história, abalou as estruturas masculinas, pois  

 

[...] provocou muitas desestabilizações e, mesmo, rupturas, a despeito das muitas 

permanências. Os conceitos se mostravam estreitos demais para pensar a diferença, 



36 

 

 

aliás, masculinos, muitas vezes misóginos, precisavam ser transformados, 

abandonados, questionados, refeitos. Como lembra Elizabeth Grosz, não se tratava 

afinal de um simples esquecimento das mulheres de um campo neutro e objetivo de 

conhecimentos: “Sua amnésia é estratégica e serve para assegurar as bases patriarcais 

do conhecimento” (Rago, 1998, p. 9). 

 

 

 Com o gênero colocando em debate o modo como o campo social constrói e reproduz 

as relações desiguais entre homens e mulheres, as justificativas dessas desigualdades foram 

buscadas “nos arranjos sociais, na história, nas condições de acesso aos recursos da sociedade, 

nas formas de representação” (Louro, 2014, p. 26). Desta forma, ao apropriar-se dessa categoria 

como uma ferramenta de análise de modo adequado, a história poderia se renovar, incluindo, 

ampliando e apresentando experiências diversas das mulheres no âmbito público e privado 

(Scott, 1990, p.73). 

 Essa nova forma de se fazer e contar a história é muito apropriada também ao Ensino 

de História e a História escolar, muito marcada como uma disciplina masculina, voltada para 

os feitos de “grandes homens”, dos “heróis e reis”, mas que esqueceu das mulheres. Ao 

adotarmos o gênero ao ensino, de modo a discutir e verificar os lugares concedidos às mulheres 

e a outros grupos subalternizados devido às suas identidades sexuais, contribui-se para uma 

aprendizagem histórica significativa e baseada no pensamento crítico acerca das relações entre 

os sexos.  

 Tal como a universidade, a escola não deve negligenciar essas questões se se ampara no 

princípio da equidade, portanto a escola deve ser “aberta à pluralidade e à diversidade, e que a 

experiência escolar seja acessível, eficaz e agradável para todos, sem exceção, 

independentemente de aparência, etnia, religião, sexo, identidade de gênero, orientação sexual 

ou quaisquer outros atributos” (BNCC, 2018, p. 11). 

 Mesmo de modo, digamos, singelo a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), na 

Competência “9”, salienta:  

 

Exercitar a empatia, o diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação, fazendo-se 

respeitar e promovendo o respeito ao outro, com acolhimento e valorização da 

diversidade de indivíduos e de grupos sociais, seus saberes, identidades, culturas e 

potencialidades, sem preconceitos de origem, etnia, gênero, orientação sexual, idade, 

habilidade/necessidade, convicção religiosa ou de qualquer outra natureza, 

reconhecendo-se como parte de uma coletividade com a qual deve se comprometer 

(BNCC, 2018, p. 19). 

 

 

 Observa-se que não há uma referência explicita a educação sexual e de gênero, até 

porque o documento afirma que a questão está inclusa nas “competências e habilidade” e que 

“essas temáticas são contempladas em habilidades de todos os componentes curriculares, 



37 

 

 

cabendo aos sistemas de ensino e escolas, de acordo com suas possibilidades e especificidades, 

tratá-la de forma contextualizada” (BNCC, 2018, p. 14). Mas, sendo a BNCC um documento 

importante para a educação, entendemos a relevância do tema e, particularmente, sabemos da 

sua urgência. 

 

Entendendo os lugares do saber, a escola em particular, como um lugar de demarcação 

das relações de poder entre os sexos, poderá se transformar também, em espaços de 

respeito à diversidade e de construção de relações igualitárias. A desigualdade entre 

os gêneros, ou melhor, a mais dramática herança da desigualdade entre os sexos que 

paira sobre todos nós, apesar das leis igualitárias, é a violência contra as mulheres e 

os homossexuais, e deve ser combatida em todos os espaços da sociedade brasileira 

(Colling, 2015, p.33) 

 

 

 De acordo com Joana Maria Pedro, analisando Scott, a História contribuiu para a 

produção das diferenças sexual ao narrar somente sobre homens e suas vidas, como se somente 

eles “fazem a história”. No entanto, as perspectivas mudaram e agora é possível e necessário 

falar das relações que constroem o gênero, isto é, “relações entre homens e mulheres, mas 

também entre mulheres e entre homens” (Pedro, 2011, p. 273). Portanto, se permitirmos que o 

ensino de história omita a presença das mulheres estaremos contribuindo para a manutenção de 

um sistema que, historicamente, oprime e afasta as mulheres como se nada fossem. 

 Dessa maneira, a escola, como um espaço de saber, e o ensino de história, como uma 

ferramenta de mudança social, desempenham funções cruciais para reformulação e 

desconstrução do imaginário dominante que hierarquiza e diferem de forma desigual homens e 

mulheres. A escola é marcada por uma estrutura masculina e o ensino de história, se 

desenvolvido de forma errada, contribui-se ainda mais com a naturalização acrítica dessa lógica.  

 Alguns/mas professores/as podem temer trabalhar com a temática ante a sua 

complexidade e por se tratar de um tema polêmico. A temática suscita ainda nos familiares dos 

estudantes controvérsia e resistência, tudo isso afeta o trabalho docente. Porém, é importante 

lembrar que os documentos norteadores da educação brasileira nos dão suporte para trabalhar 

o modo como as instituições e as relações sociais organizam, separam e atribuem significados 

a homens e mulheres. Por exemplo, os PCN indicam:  

 

Compreender a produção e o papel histórico das instituições sociais, políticas e 

econômicas, associando-as às práticas dos diferentes grupos e atores sociais, aos 

princípios que regulam a convivência em sociedade, aos direitos e deveres da 

cidadania, à justiça e à distribuição dos benefícios econômicos. (Brasil, 2000, p.14) 

 

 



38 

 

 

 O papel das instituições na definição histórica é evidente. Além disso, acentuamos a 

importância que é atribuída aos grupos e atores sociais, e é neste ponto que podemos incluir 

questão relacionadas ao gênero, a sexualidade, às mulheres, aos homossexuais, e a toda uma 

gama de sujeitos invisibilizados na história. O PCN ainda pontua a relevância da História em 

tratar de novos temas e debates, sobretudo, a partir da história social e cultural que 

 

[...] tem se imposto de maneira a rearticular a história econômica e a política, 

possibilitando o surgimento de vozes de grupos e de classes sociais antes silenciados. 

Mulheres, crianças, grupos étnicos diversos têm sido objeto de estudos que 

redimensionam a compreensão do cotidiano em suas esferas privadas e políticas, a 

ação e o papel dos indivíduos, rearticulando a subjetividade ao fato de serem produto 

de determinado tempo histórico no qual as conjunturas e as estruturas estão presentes 

(Brasil, 2000, p. 21). 

 

 

 Assim, não só devemos considerar que existam relações de gênero dentro da escola e na 

nossa prática docente cotidiana, é preciso não nos calarmos diante de situações que querem 

desqualificar todo o conhecimento científico possibilitado pelos estudos feministas e de gênero. 

Possuímos base legal para tratarmos dessas questões, como as legislações e documentos 

normativos da educação que garantem a discussão do papel das instituições e grupos sociais na 

organização social e da introdução de novos atores sociais nos currículos.  

 Enquanto professores/as de História temos uma função importante na construção de 

conhecimentos históricos na sala de aula, o ensino de história pode ser transformador. As 

demandas do presente guiam nosso trabalho de conectá-las ao passado, assim, é primordial a 

elaboração de estratégias de conectar o presente com a história afim de construir um ambiente 

mais humano. Há muitas mudanças e rupturas no nosso cotidiano, bem como permanências 

que, ressalvadas características próprias de seu tempo, evidenciam como as relações de gênero 

são um elemento definidor de desigualdades. E sobre isso que precisamos nos atentar! 

Problematizar o natural, desconstruir os estereótipos, fundamentar novas relações e 

pertencimentos faz parte do universo de ações que se apresentam na escola. E que 

inserem nas mentes e corpos das pessoas, das sexualidades, significados para suas 

trajetórias, num processo histórico de reformulação de conceitos e pré-conceitos 

(Zarbato, 2015, p. 52). 

 Estamos imersos em um ambiente onde concepções sobre gênero e sexualidade, 

aprendidas ao longo de toda a vida, constituem a não problematização das diferenças e dos 

preconceitos arraigados. Na outra esteira, todos os dias nós e nossos alunos/as nos deparamos 

com discursos sexistas, misóginos, homofóbicos, transfóbicos, ataques a movimentos sociais 

que evidenciam que nossa sociedade hierarquiza os sexos e as sexualidades. Assim, é necessário 

o contraponto, conforme Guacira Lopes Louro, “uma educação sexual sistemática, corajosa, 



39 

 

 

honesta e politicamente interessada com a crítica desses modelos de desigualdade sexual, de 

gênero, de etnia, de raça, de geração, de classe, de religião, etc.” (Louro, 2008, p. 70).  

 É inegável a importância da discussão sobre gênero no âmbito educacional, ou 

permitiremos a ampliação e profusão de discursos preconceituosos na escola e na sociedade, de 

um modo geral. Neste sentido, é fundamental a historicização do gênero, verificando como os 

significados sociais sobre homens e mulheres são construídos e, ao mesmo tempo instáveis, 

além de se fazer perceber que as diferenças são atribuídas pelo sexo, tornando-se meios de 

promoção de desigualdades (Scott, 1994, p. 24-25). 

 Concordando com a afirmação de que a escola é o local de “transmitir a cultura e, com 

ela, modelos sociais de comportamento e valores morais, a escola permite que a criança 

“humanize-se”, cultive-se, socialize-se ou, numa palavra, eduque-se” (Bock, et al., 2001, p. 

261), corrobora mais ainda com a necessidade de desconstruir estereótipos e problematizar as 

relações de gênero no espaço escolar.   

 A educação é o reflexo de uma sociedade. Na escola, todos os dias, circulam com os 

sujeitos que dela fazem parte conhecimentos, pré-conceitos, preconceitos, ideais, dúvidas, 

temas, problemas e um bocado de outras questões que fervilham na sociedade de um modo 

geral. Disso, podemos afirmar com clareza, que as questões de gênero e de sexualidade é um 

dos principais desafios que a escola precisa lidar. Muitos indivíduos não entendem a 

necessidade da abordagem do tema, impedindo o debate que é muito necessário.  

 O Brasil é um dos países que mais assassinam mulheres por serem mulheres, o 

feminicídio3 é uma triste realidade que todas e todos nos deparamos, seja na região em que 

vivemos, ou através das redes sociais, dos jornais, das notícias que circulam por diversos meios 

de comunicação. Esse problema que nos assombra é o extremo da violência causada pela 

desigualdade de gênero, não é o único, mas é, muitas vezes, o fim para as vítimas, o fim de suas 

vidas.  

 Segundo o Anuário Brasileiro de Segurança4 Pública de 2023, o Brasil registrou, em 

2022, 74.930 casos de estupros, sendo 88,7% das vítimas do sexo feminino, deste número 

 
3 Entendemos aqui feminicídio como o homicídio de mulheres em razão do gênero. A palavra, a partir da Lei n° 

13.104/2015, designa o homicídio “contra a mulher por razões da condição de sexo feminino”. O feminicídio seira 

o ápice da perseguição, do ódio contra a/s mulher/es, a forma extrema da violência de gênero que ocasiona na 

morte da vítima (Zarbatto, 2019, p. 245-248). 
4 O Anuário Brasileiro de Segurança Pública se baseia em informações fornecidas pelas secretarias de segurança 

pública estaduais e outras fontes oficiais da Segurança Pública, com o intuito de promover a transparência e a 

prestação de contas na área e garantir a melhoria da qualidade dos dados. Além disso, produz conhecimento, 

incentiva a avaliação de políticas públicas e promove o debate de novos temas ligados a segurança pública do país. 

Disponível em: <https://forumseguranca.org.br/publicacoes/anuario-brasileiro-de-seguranca-publica/> 



40 

 

 

56.820 casos foram registrados como estupro de vulnerável. Outros indicadores apontam para 

245.713 casos de agressões por violência domesticas; 613.529 casos de ameaças; e 445.456 

Medidas Protetivas de Urgência concedidas às vítimas de violência.  

 Os números de feminicídios no país também são alarmantes: 1.437 mulheres perderam 

suas vidas e, em relação a 2022, houve um aumento de 16,9% de tentativas de feminicídio. 

Dessas vítimas, 7 em cada 10 morreram dentro de casa, 53,6% foram assassinadas por seus 

parceiros íntimos, 19,4% por ex-parceiros e 10,7% por familiares.  

 Os dados trazidos aqui não são os únicos, mas nos permite visualizar o problema com 

um olhar mais crítico e urgente. Esses números demonstram que a violência é o fim para aqueles 

que não se enquadram nos padrões normativos do gênero imposto pela sociedade, como a 

população LGBTQIA+, ou para quem, historicamente, foi imposto o lugar da subalternidade e 

da dominação, como as mulheres. O gênero é um grande organizador das relações sociais, 

fortificando um sistema que leva às diferenças socialmente impostas tornarem-se motivos de 

violência. A partir dessa produção da diferença, criam-se estruturas hierárquicas onde há 

dominadores e dominados. 

 Dadas essas suposições, não seria ingenuidade admitir que a escola não só lidaria com 

as vítimas desta forma de violência, como ela pode ser uma das principais propulsoras do 

problema. De que forma?  

 A sociedade em que vivemos não só se utiliza, como produziu/produz o discurso de que 

o masculino é sinônimo de dominação, enquanto o feminino representa a subordinação, aliás, 

os dados acima só comprovam os fatos. Com isso, a dominação entre os sexos tornou-se uma 

marca de nossa cultura e a escola localiza-se no centro dessas problemáticas. Como um local 

de saber, a escola (re)produz os discursos das desigualdades de gênero, tornando-os a realidade, 

a verdade, conforme Foucault. 

Ora, essa vontade de verdade, como os outros sistemas de exclusão, apóia-se sobre 

um suporte institucional: é ao mesmo tempo reforçada e reconduzida por todo um 

compacto conjunto de práticas como a pedagogia, é claro, como o sistema de livros, 

da edição, das bibliotecas, como a sociedade de sábios de outrora, os laboratórios hoje. 

Mas ela é reconduzida, mais profundamente sem dúvida, pelo modo como o saber é 

aplicado em uma sociedade, como é valorizado, distribuído, repartido e de certo modo 

atribuído (Foucault, 1996: 17). 

 As práticas discursas, portanto, englobam um conjunto amplo e complexo de técnicas, 

instituições, comportamentos, métodos de transmissão dos conhecimentos, normas e toda uma 

gama de elementos que constituem e nomeiam a realidade. Podemos, neste sentido, localizar o 

papel da escola como um desses elementos atuantes na produção e nomeação das mulheres e 

dos homens, seus lugares sociais, suas atribuições e, sobretudo, suas identidades subjetivas. A 



41 

 

 

partir daí, poderemos caminhar para que esses mesmos discursos sejam desconstruídos, mostrar 

como a subordinação e exclusão das mulheres e o domínio dos homens são construções sociais, 

políticas e culturais (Colling, 2015, p. 36). 

 Os avanços conquistados pelas mulheres e as pessoas LGBTIQA+ por meio de suas 

lutas e reinvindicações políticas nos dão a impressão de que as coisas estão melhorando, porém, 

na realidade há muito o que ser feito. Como professor acredito no potencial da educação para 

desfazer essas amarras da desigualdade, da violência, do preconceito e da intolerância.  

 

A questão mais séria é que a história da desigualdade entre os gêneros, marcada pelos 

discursos que considerados verdadeiros mediante relações de saber e poder, 

historicamente foi aceita sem indagações pela escola, lugar por excelência da 

marcação sexual. Por outro lado, é lá na escola, que poderá ter início a construção da 

equidade de gênero e de relações sociais mais igualitárias (Colling, 2015, p. 37, 38). 

 

 Evidentemente, é urgente a discussão da temática e, embora muitos discursos sociais 

veiculados por certos grupos e/ou indivíduos deslegitimem a importância do tema, os 

Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs) propuseram a discussão há algum tempo. Os PCNS 

afirmam que desde muito cedo, as crianças e adolescentes são imersos em valores e crenças que 

formam suas identidades, inclusive a de gênero e a forma como devem lidar com seus corpos e 

sexualidade. Com isso, o documento, baseado no conceito de gênero, afirma:  

 

A construção do que é pertencer a um ou outro sexo se dá pelo tratamento diferenciado 

para meninos e meninas, inclusive nas expressões diretamente ligadas à sexualidade, 

e pelos padrões socialmente estabelecidos de feminino e masculino. Esses padrões são 

oriundos das representações sociais e culturais construídas a partir das diferenças 

biológicas dos sexos, e transmitidas através da educação, o que atualmente recebe a 

denominação de “relações de gênero”. Essas representações internalizadas são 

referências fundamentais para a constituição da identidade da criança (PCN, 1997, 

p.81). 

 

 

 O documento não só entende o papel do gênero na educação, como também na vida das 

crianças e dos adolescentes que fazem parte da escola. Logo, não restam dúvidas quanto ao 

nosso papel diante da construção das identidades dos nossos/as alunos/as e no combate às 

formas de opressão e subordinação dos grupos vulneráveis. Buscamos refletir, com base na 

teoria feminista e nos próprios documentos oficiais, sobre como o conceito de “gênero” 

contribui para perceber não somente as construções sociais dos sexos, mas na busca de 

alternativas de resistência contra as desigualdades e múltiplas formas de violências.  

 



42 

 

 

Essa diferença historicamente tem privilegiado os homens, na medida em que a 

sociedade não tem oferecido as mesmas oportunidades de inserção social e exercício 

de cidadania a homens e mulheres. Mesmo com a grande transformação dos costumes 

e valores ocorrendo nas últimas décadas, ainda persistem muitas discriminações, por 

vezes encobertas, relacionadas ao gênero (PCN, 2001, p. 321, 322). 

 

 É neste sentido que localizamos a função do ensino de história, dada a importância da 

disciplina na conformação das identidades dos sujeitos e, também, no estudo desse processo, 

afirmamos a sua potencialidade em questionar/analisar/criticar o gênero como um fenômeno 

contextualizado, (re)produzido, transformado ao longo do tempo. Assim, concordamos com 

Joan Scott quando ela afirma o seguinte: 

Examinar gênero concretamente, contextualmente e de considerá-lo um fenômeno 

histórico, produzido, reproduzido e transformado em diferentes situações ao longo do 

tempo. Esta é ao mesmo tempo uma postura familiar e nova de pensar sobre a história. 

Pois questiona a confiabilidade de termos que foram tomados como auto-evidentes, 

historicizando-os. A história não é mais a respeito do que aconteceu a homens e 

mulheres e como eles reagiram a isso, mas sim a respeito de como os significados 

subjetivos e coletivos de homens e mulheres, como categorias de identidades foram 

construídos (Scott, 1994, p. 19). 

 

 

O ensino de história neste caso é elementar, visto que é um saber necessário para a 

formação de crianças e jovens e, de acordo com a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), 

é um saber que, impulsionado pelo passado, deve dialogar, orientar-se pelas questões do tempo 

presente, atual, o qual é vivenciado, experimentado por esses sujeitos (BNCC, 2018, p. 397). 

Esse tempo, portanto, é permeado pela necessidade extrema de refletir a forma como nossa 

sociedade adotou – e produziu – o gênero como um sistema de opressão e violência.  

 Diante do cenário que vivemos, temos, enquanto educadores, a missão política e cidadã 

de ensinar aos nossos/as alunos/as sobre a diversidade de gênero e o seu respeito, refletir junto 

com esses/as jovens como a subordinação feminina e a dominação masculina se construiu ao 

longo do tempo e buscar meios de desconstruir estereótipos, preconceitos e as “masculinidades 

tóxicas” que rondam a educação e a sociedade, de um modo geral. Sendo a escola uma das 

primeiras instituições onde se inicia a formação dos sujeitos, é neste ambiente que devem ser 

tratadas questões tão urgentes, pois “o historiador [e professor/a] pode interpretar o mundo ao 

mesmo tempo que tenta transformá-lo” (Scott, 1994, p. 19). 

 Contudo, apesar do aspecto relacional, histórico e cultural do gênero, devemos ter 

cuidado para não recorrermos ao erro de acreditar/afirmar que se trata de um produto somente 

da educação. Outras instâncias sociais também contribuem na sua estruturação, o trabalho, a 



43 

 

 

religião, a família, as mídias sociais, os meios de comunicação, dentre outras instituições que 

também se apropria do gênero como uma ferramenta de organização social.  

 Entendendo nosso lugar político-social, aliás nós professores de História somos vistos 

como mais ligados às questões sociais, precisamos não só compreender o modo como de 

produzem posições hierárquicas entre os gêneros, mas, sobretudo, que quando essas posições 

se tornam fixas, não só os pares “dominante versus dominados” se relacionam, como excluem 

o debate contestatório.  

 É difícil contestar essa tal “naturalidade” das posições sexuais quando lidamos como 

uma forma de organização social que depende da exclusão, do apagamento, da subordinação 

para existir. É necessário, portanto, a desconstrução, tratar a história não como universal, 

objetiva, neutra,  

 

Ao invés disso, se se concorda que os significados são construídos através de 

exclusões, deve-se reconhecê-las e assumir a responsabilidade pelas exclusões 

existentes no trabalho de cada um. Tal abordagem reflexiva, autocrítica, torna 

aparente o estatuto particularizante de qualquer conhecimento histórico e o papel ativo 

do historiador como um produtor de saber (Scott, 1994, p. 20-21). 

 

 

 Parte desse debate deve-se, principalmente, a “cidadanização de diferentes sujeitos 

socias” (Carrara, 2015) – como as mulheres e as pessoas LGBTQIA+ - que, através das suas 

lutas ativistas-político-sociais, mobilizam-se em torno do interesse comum de uma sociedade 

justa, igualitária, progressista e inclusiva. Ao incorporar as reinvindicações desses sujeitos, em 

nível de Estado, ganhamos muito na tentativa de barrar as forças retrogradas, conservadoras, 

preconceituosas que tentam “contaminar” a educação.  Porém, a luta ainda não está terminada. 

 Um dos discursos que rondam a escola é o da suposta “ideologia de gênero” ensinada 

pelos/as professores/as adeptos aos feminismos. Segundo esse pensamento, afirma-se que cada 

um de nós podemos “ser o que preferir”. E ainda, quando se ensina essa tal “ideologia”, 

anulamos a “divisão natural” entre homens e mulheres, destruímos “a família tradicional”, 

“punimos” quem não seguir essas “imposições, enfim, uma série de barbaridades. 

 Percebe-se em discursos como esses a tentativa explícita de criar um cenário de pânico 

moral, isto é, tomar temas em ebulição social e transformá-lo em ferramentas de deslegitimação 

social e, ainda mais preocupante, ao utilizar-se desses “temores sociais”, imagens 

estigmatizantes, monstruosas, ameaçadoras de certos sujeitos são criadas e apropriadas 

para/pela sociedade. “Os pânicos morais exprimem de forma culturalmente complexa as lutas 

sobre o que a coletividade considera legítimo em termos de comportamento e estilo de vida” 

(Miskolci, 2007, p. 110-111). 



44 

 

 

 Não obstante, a ideia da “ideologia de gênero” é tão falaciosa que, ao desconsiderar todo 

o conhecimento produzido sobre o tema, evidencia que aqueles que aderem e defendem a 

exclusão da temática de gênero e sexualidade na educação sequer conhecem (ou fingem não 

conhecer) que nós somos formados por um processo de socialização.  

 

Ideologia de gênero é o que a gente vive. A gente vive num mundo e numa sociedade 

na qual: homem não chora x mulher é delicada; homem é forte x mulher é fraca; 

homem é provedor x mulher cuida do lar; homem não tem sentimento... E tudo isso é 

uma construção social. (...) Ideologia de gênero já no que estamos inseridos, pois 

estamos inseridos num modelo que a gente replica sem perceber e não questiona. (...) 

Questionar a ideologia de gênero é o caminho fundamental para que qualquer um de 

nós – homens, mulheres ou pessoas que não se enquadram em nenhuma das duas 

definições, que são inventadas, possam se descobrir (Tempero Drag, 2018)5.  

 

 Em face deste desafio, concordamos que a educação e o currículo escolar são campos 

de luta, em que se disputa a narrativa: o que e como ensinar. Deste modo, acreditamos que as 

contribuições feministas, queer e de gênero possam ser pilares poderosos para um currículo 

problematizador, questionador de dados impostos como naturais e garantidores do respeito às 

diferenças entre os sujeitos. Nossa luta deve-se apoiar em estratégias de combate aos ataques 

ao conhecimento e à ciência. 

Esses grupos argumentam que gênero não é conhecimento, mas, sim, uma ideologia 

e, nessa argumentação, atribui-se grande importância ao conhecimento. Assim, nessa 

luta discursiva para desqualificar as teorias de gênero, opõe-se conhecimento –

apresentado, nesse caso, como verdade –e ideologia –apresentada como falsa –, 

reconhecem que a ciência tem prestígio na sociedade e cunham o termo/slogan 

“ideologia de gênero” para defender que gênero não é conhecimento científico; é 

ideologia; e, por isso, precisa ser eliminado (Paraíso, 2019, p. 1417). 

 

 

 Faz-se necessário e urgente um currículo antinormativo, isto é, um currículo que se opõe 

às práticas de “produção de condutas esperadas”, pois normalizar não é somente impor limites 

a determinadas condutas inesperadas, reprimi-las ou excluí-las. A norma, e isso é refletido nos 

currículos, atua na produção de comportamentos, de condutas e de identidades esperadas, ou 

melhor, aquilo que uma sociedade atribui significado de “ideal, positivo, valorizado, normal” 

(Fonseca, 2012, p.87). 

 A norma disciplinar, então, atua no sentido de produzir corpos dóceis e úteis, por isso, 

adestra-os, separando o que lhes é inútil, apropriando-se deles. A norma separa, analisa, 

diferencia, decompõe com o objetivo de criar singularidades “necessárias e suficientes”, 

“multiplicidades organizadas”.  

 
5 https://www.youtube.com/watch?v=vK3koIjeWoc 



45 

 

 

 

"Adestra" as multidões confusas, móveis, inúteis de corpos e forças para uma 

multiplicidade de elementos individuais - pequenas células separadas, autonomias 

orgânicas, identidades e continuidades genéticas, segmentos combinatórios. A 

disciplina "fabrica" indivíduos; ela é a técnica específica de um poder que toma os 

indivíduos ao mesmo tempo como objetos e como instrumentos de seu exercício 

(Foucault, 1987, p. 143). 

 

 

 Dessa forma, a norma cria duas situações: o que é o normal, adequado e deve ser seguido 

por todas/as e o anormal, inadequado e deve ser excluído rejeitado. Porém, quem ou o que as 

produz? Ora, é indiscutível o protagonismo das instituições sociais que estabelecem certos 

padrões, tais como a medicina, o Direito, a religião, a família e, sobretudo, a escola. Esses 

padrões, uma vez estabelecidos, são o tempo todo apropriados e reapropriados pelos indivíduos, 

eles formam e reformam a vida, estimulam modos de vida e garantem “a ordem social”.   

 Essa norma, porém, circula entre o elemento disciplinar e o regulamentador, 

controlando a ordem social, os corpos, a população. “A norma é o que pode tanto se aplicar a 

um corpo que se quer disciplinar quanto a uma população que se quer regulamentar” (Foucault, 

2005, p.302). E ainda, esta norma funciona também como uma referência a produção do 

anormal, a partir da comparação entre os indivíduos (rever aqui), distribuindo-os em oposição 

segundo o modo eles correspondem aos processos normativos (p.19). 

2.3 Currículo, legislações e a perspectiva de gênero 

 Com o fim da ditadura militar no final dos anos 1970, a luta pela inclusão de organismos 

e políticas públicas para as mulheres foi possibilitada graças à atuação, cada vez mais forte, das 

mulheres e outros movimentos sociais. “Organizações coletivas e movimentos feministas 

ampliaram-se a partir da segunda metade do século XX, atuando em diversas frentes entre as 

quais se destacam o direito a creches, o combate à violência contra as mulheres, a defesa de 

direitos reprodutivos e sexuais e a agenda da ampliação da participação feminina na política” 

(Biroli, 2018, p. 176). 

 Para a professora Regina Pinto, mesmo que as feministas tenham se mantido de fora do 

poder Legislativo neste momento crucial para a redemocratização brasileira e de discussão de 

uma nova constituinte, o movimento permaneceu atuante politicamente com suas demandas. 

Por exemplo, salienta que o Conselho Nacional dos Direitos da Mulher, com uma atuação curta 

entre 1985 e 1989, articulava as demandas feministas e das mulheres no âmbito da política 

legislativa (Pinto, 2003, p. 71, 72). 



46 

 

 

 Neste momento, as mulheres eleitas deputadas apresentaram 30 emendas sobre os 

direitos das mulheres, englobando praticamente todas as reivindicações do movimento 

feminista. Uma das grandes contribuições veio do CNDM que, com o slogan “Constituinte pra 

valer tem que ter direitos da mulher!”, mobilizou as mulheres em torno do objetivo de 

“incorporar à nova Carta pontos fundamentais dos direitos da mulher, pelos quais o movimento 

feminista lutava havia algum tempo no Brasil” (Pinto, 2003, p.74). 

 Boa parte das reivindicações, muitas delas dispostas na “Carta das Mulheres” que 

defendia, entre outras questões, “demandas em relação aos direitos da mulher no que se referia 

ao trabalho, saúde, direitos de propriedade, sociedade conjugal, entre outras propostas” foram 

aprovadas e dispostas na Constituição de 1988. Além disso, questões importantes como a da 

violência contra a mulher e o aborto também foram anexadas no documento.  Em resumo, nesta 

carta, as feministas “discutiram os problemas de gênero apareciam entrelaçados aos de classe, 

raça e sexualidade, com atenção à propriedade de terra no campo, aos direitos trabalhistas e a 

exigências específicas de acesso universal à saúde e à seguridade” (Biroli, 2018, p. 183). 

 Dentre os principais direitos e garantias fundamentais dispostos na Constituição, 

podemos elencar:  

 Art. 5º Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, 

garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade 

do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade, nos termos 

seguintes: 

I - homens e mulheres são iguais em direitos e obrigações, nos termos desta 

Constituição. 

L - às presidiárias serão asseguradas condições para que possam permanecer com 

seus filhos durante o período de amamentação; 

Art. 7 

XVIII - licença à gestante, sem prejuízo do emprego e do salário, com a duração de 

cento e vinte dias; 

XXX - proibição de diferença de salários, de exercício de funções e de critério de 

admissão por motivo de sexo, idade, cor ou estado civil; 

ART. 226 

§ 5º Os direitos e deveres referentes à sociedade conjugal são exercidos igualmente 

pelo homem e pela mulher. 

§ 7º Fundado nos princípios da dignidade da pessoa humana e da paternidade 

responsável, o planejamento familiar é livre decisão do casal, competindo ao Estado 

propiciar recursos educacionais e científicos para o exercício desse direito, vedada 

qualquer forma coercitiva por parte de instituições oficiais ou privadas.    (BRASIL, 

1988). 



47 

 

 

 

 

Há inúmeros outros princípios basilares na Carta de 88, elencamos alguns para destacar 

a importância das questões de gênero e da luta das mulheres em prol de direitos para as mulheres 

que durante muito tempo viveram sob as custas de homens – pais, familiares, maridos. Esses 

artigos destacam que essa Constituição ampliou e democratizou a questão e permitiu o 

desenvolvimento de outros documentos, como os educacionais, no que tange a discussão sobre 

gênero, sexualidade e a diversidade.  

Neste sentido, em 1996, foi promulgada a Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB) 

que não só regularizou, como organizou a educação do país tendo os princípios constitucionais 

como pilares. Assim, ambos os documentos tratam da igualdade de condições para acesso e 

permanência na escola; defendem a liberdade de aprender, ensinar, pesquisar e divulgar e o 

pluralismo de ideias e de concepções pedagógicas. Entre outros princípios, a LDB assegura que 

a educação deve prezar o respeito à liberdade e apreço à tolerância (IV) e garantir a vinculação 

entre a educação escolar e as práticas sociais (XI), princípios fundamentais para as discussões 

de gênero e sexualidade.  

Não necessariamente a LDB trata de questões relacionadas à diversidade sexual e ao 

gênero, porém é possível perceber horizontes que nos dão sustentação diante desse assunto que 

faz parte do cotidiano escolar. Ao tratar da educação como um direito de todos (art. 1), 

incluímos as mulheres que foram excluídas em determinados períodos da educação que agora 

é um direito público subjetivo dos/as cidadãos/ãs (art. 5). 

Adiante, o artigo 12 trata da promoção “medidas de conscientização, de prevenção e de 

combate a todos os tipos de violência”, que podemos incluir a violência de gênero, a LGBTfobia 

e ao feminicídio. Todas essas ações têm o objetivo de promover uma cultura de paz na escola 

que, consequentemente, refletirá na sociedade. 

A LDB também obriga que os currículos escolares devem incluir o tema de direitos 

humanos e o combate à violência contra crianças e adolescentes de forma transversal (art. 26). 

Assim, interpretemos isso como um adendo para trabalharmos a educação sexual nas escolas 

de modo a combater o estupro e o assédio sexual dos/as jovens que compõem a escola. Sendo 

este um dos problemas que aterroriza a nossa sociedade, é urgente tratar desta questão uma vez 

que a temos como um princípio de dignidade da pessoa humana.  

Essa é uma interpretação que fazemos, no entanto, sabemos da dificuldade de a escola 

assumir esses temas e da preocupação/medo dos professores em trabalhar questões relacionadas 

ao gênero e a sexualidade. O próprio Estado é devedor de políticas mais profícuas, pois a 



48 

 

 

“pseudo implementação” dessas políticas se “esconde” por trás de uma “bandeira de respeito à 

diversidade”, ocultando que tal diversidade diz respeito ao gênero e a sexualidade, contribuindo 

para a exclusão das identidades diversas, como os LGBTQIA+ e a propagação da violência de 

gênero (Almeida, 2022, p. 60). 

Acreditamos que, conforme o princípio destacado no artigo 3°, é possível a proposição 

de um currículo que destaque não só a pluralidade de ideias e concepções pedagógicas, como 

destaque as múltiplas contribuições culturais de diversos sujeitos e suas experiências, como a 

história das mulheres e dos movimentos LGBTQIAPN+. Neste sentido, é necessária uma leitura 

nas entrelinhas, pois nesta época o termo “gênero” ainda estava sendo forjado e apropriado 

pelas feministas, por isso o termo não aparece, mas é preciso sabermos extrair possibilidades 

outras de uma educação para a diversidade sexual e de gênero. 

Porém, já nos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN), em 1997, as questões 

relacionadas ao gênero já aparecem como "Temas Transversais para o Ensino Fundamental”, 

ou seja, o documento afirma que essa é uma questão fundamental que interfere na vida e no 

cotidiano dos estudantes. Deste modo, devem ser trabalhados por várias áreas do saber a fim de 

“desenvolver a capacidade dos alunos de intervir na realidade e transformá-la, tendo essa 

capacidade relação direta com o acesso ao conhecimento acumulado pela humanidade” (PCN, 

1998, p. 65). 

Os PCNs tratam da sexualidade como um tema complexo perante a sociedade, mas, por 

ser fundamental na vida de todas as pessoas, a escola deve refletir e debater junto com os 

estudantes sem impor valores e julgamentos, mas “transmitir informações e problematizar 

questões relacionadas à sexualidade, incluindo posturas, crenças, tabus e valores a ela 

associados” (PCN, 1998, p.67). 

 Apesar disso, este documento não é pronto e acabado, é preciso, mais uma vez visualizar 

o além do escrito, ele fornece informações sobre gênero e sexualidade, mas exige do professor/a 

um aprofundamento teórico sobre as temáticas. Outro problema desses PCNs, conforme 

apontado por Rachel Abreu em sua pesquisa de mestrado, é o seguinte:  

 

[...] os temas de gênero e sexualidade não se constituem de fato como questões 

fundamentais dentro dos PCN e PCN+ do Ensino Médio. Afirmo que não são questões 

centrais dentro dos documentos, pois esses temas ficam de fora de alguns fascículos. 

Isso também ocorre com o compromisso com a equidade de gênero, descrito e exposto 

no documento introdutório dos PCN do Ensino Médio. Mas, ao contrário disso, o que 

encontramos é a falta desse compromisso, expressa na ausência de tratamento da 

expressão no corpo dos documentos. Dessa forma, podemos identificar às temáticas 

de gênero e sexualidade, assim como, o compromisso com a igualdade de gênero, 

como temas marcados pela sua pequena participação nos documentos. Sua 



49 

 

 

representatividade ocorre através da sua ausência nos PCN e PCN+ do Ensino Médio 

(Abreu. 2014, p. 80, 81).   

 

 Necessitamos de um trabalho empenhado em tratar dessas questões a fim de promover 

uma educação que promova a igualdade e o respeito de todas/os. Além de garantir à diversidade 

sexual sem julgamentos e a desconstrução de ideais que só consideram homens e mulheres 

como sujeitos se adequados aos padrões cisheteronormativo. 

 No que tange as Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação Básica (DCNs), 

documento normativo de 2013 que orienta o planejamento curricular das escolas e dos sistemas 

de ensino, tendo como objetivo “promover a equidade de aprendizagem, garantindo que 

conteúdos básicos sejam ensinados para todos os alunos, sem deixar de levar em consideração 

os diversos contextos nos quais eles estão inseridos”, fornece algumas singelas passagens sobre 

às questões de gênero e sexualidade.  

 Como os outros documentos, há passagens que nos faz associar às questões de gênero, 

como o artigo 6° que, no inciso I, pontua como princípio ético: “justiça, solidariedade, liberdade 

e autonomia; de respeito à dignidade da pessoa humana e de compromisso com a promoção do 

bem de todos, contribuindo para combater e eliminar quaisquer manifestações de preconceito 

de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação”. 

 No inciso II, fundamenta-se como um dos princípios Políticos a “exigência de 

diversidade de tratamento para assegurar a igualdade de direitos entre os alunos que apresentam 

diferentes necessidades; da redução da pobreza e das desigualdades sociais e regionais”. 

 No artigo 16°, as DCNs indicam que os currículos escolares e as disciplinas devem, de 

forma transversal, tratar, dentre outros temas, do gênero e da sexualidade como elementos que 

afetam a todos/as em nível global, regional, local e individual. Assim, impõe que os órgãos 

executivos dos sistemas de ensino devem produzir e distribuir materiais subsidiários para que 

os/as professores/as possam trabalhar para combater “discriminações, racismo, sexismo, 

homofobia e outros preconceitos e que conduzam à adoção de comportamentos responsáveis e 

solidários em relação aos outros e ao meio ambiente”. 

 Podemos concluir que essas questões aparecem tão pouco nesses documentos por dois 

motivos: o primeiro relaciona-se ao contexto em que foi produzido, como dissemos acima, 

algumas proposições ainda estavam em fase de amadurecimento; o segundo, também ligado ao 

contexto, conecta-se com os setores conservadores que disputam não só a arena política como 

a educacional. O gênero e a sexualidade são temas polêmicos e que, por isso, muitas vezes são 

utilizados como pânico moral por aqueles que desejam descredibilizar e desmoralizar os 

profissionais e os movimentos sociais que lutam por isso.  



50 

 

 

 Gênero e sexualidade são oscilantes nesses documentos educacionais, porém não há 

como negar o fato de que “a escola e as salas de aula são territórios altamente generificados, 

nos quais o marcador de gênero opera o tempo todo, além de serem lugares em que as questões 

de sexualidade estão presentes, construindo posições de sujeito diversas”. Logo, são necessários 

para a formação de sujeitos críticos e dispostos a transformar a realidade que os cercam.  

 Assim, dialogando com Fernando Seffner e Yara Picchetti (2016), é impossível não 

tratar de gênero na escola, pois num contexto repleto de diversidades e múltiplas experiências, 

é preciso trazer o debate para a sala de aula de forma a fornecer subsídio para uma sociedade 

que saiba respeitar suas diferenças. Enquanto professores/as, precisamos entender que essas 

questões são fundamentais para evitar que as diferenças sejam utilizadas para justificar a 

desigualdade, a injustiça e a violência. Dessa maneira, também, podemos contribuir para que 

nossas alunas/os saibam conviver com a diferença, que compreendam que existem outras 

formas de viver a vida e de usar seus corpos, expressar sua sexualidade.    

   

 [...] a vida em sociedade é cada vez mais marcada pela presença da diversidade, a 

exigir constantes acordos de convívio. E a escola é um espaço público; a educação é 

um bem público e, como tal, prepara os indivíduos, em termos de conhecimentos e 

modos de convivência, para a vida em sociedade. Gênero e sexualidade são atributos 

importantes nessas negociações, e não será por retirar esses termos dos planos de 

educação que essas questões vão desaparecer das salas de aula (Seffner; Picchetti, 

2016, p.67). 

 

 

A diversidade exige de nós a busca pelas melhores formas de convivência harmônica e 

respeitosa. Dessa maneira, a escola é, por excelência, um espaço onde conhecimentos são 

compartilhados, mas, principalmente, onde aprendemos valores que nos conduzem ao respeito 

humano. O gênero e a sexualidade são partes intrínsecas da sociedade; por isso, é impossível 

ignorá-los na sala de aula. Se desejamos uma convivência saudável e uma formação integral 

para os jovens e futuros cidadãos, é imprescindível abordar essas questões de forma educativa, 

garantindo, assim, o respeito às diferenças e à diversidade. 

 

 

 

 

 



51 

 

 

CAPÍTULO III - O COMBATE ÀS MASCULINIDADES HEGEMÔNICAS NO 

ENSINO DE HISTÓRIA 

 

3.1 Por que é importante compreender as masculinidades? 

 A partir da década de 1980, os estudos sobre a masculinidade se expandiram, permitindo 

novas interpretações acerca das noções de gênero e sua construção social. Este novo olhar para 

as categorias de gênero que se delineiam a partir do conceito de “masculinidade”, ampliou as 

discussões teóricas críticas às perspectivas essencialistas das categorias de “mulher(es)” e 

“homem(ns)”. 

 Para tal empreitada, na afirmação de Maria Izilda Matos que, desde 2000, apontava a 

importância de se historicizar as masculinidades, mas, segundo ela: 

[...] apesar da ampla produção na área de estudos de gênero e instigantes 

contribuições, pouca atenção é dada à história dos movimentos feministas e ainda são 

raros os estudos na produção historiográfica brasileira sobre as masculinidades, 

deixando a impressão de que os homens existem em algum lugar além, constituindo-

se num parâmetro extra-histórico e universalizante (Matos, 2001, p. 46). 

 

 Quase 25 anos depois, muito se tem produzido sobre a história das mulheres, dos 

movimentos sociais, inclusive o feminista, e das relações de gênero ao longo do tempo. Ampliar 

os estudos sobre as masculinidades é de extrema relevância em uma sociedade que utiliza 

diferenças biológicas como elementos constituintes de hierarquias sociais, vemos através dos 

dados relacionados à violência de gênero a urgência de se debater esse tema. 

 No entanto, minha proposta não é a de construir uma história que tem o homem como 

protagonista, mas é justamente para debater e questionar tal ideia. Temos que tomar o cuidado 

para não naturalizar a masculinidade, tornando “o homem” um sujeito universal, como se os 

seus privilégios, dentre elas o seu poder de dominação, fossem dados como um dado irrelevante 

e ahistórico. 

 O objetivo desta reflexão, com base nas investigações de inúmeros pesquisadores/as, é 

compreender as masculinidades como o resultado de um processo de construção social, cultural 

e histórica, que tem como produtos os homens dessa sociedade. Assim, concordo com Durval 

Muniz Albuquerque quando ele propõe construir uma história dos homens e do masculino 

[...] não mais como indivíduos ou partícipes de feitos coletivos, mas como gênero, não 

a história de homens como agentes do processo histórico, mas como produtos deste 

mesmo processo, a história de homens construindo-se como tal, a história da produção 



52 

 

 

de subjetividades masculinas, em suas várias formas, a história da multiplicidade de 

ser homem (Albuquerque Jr., 2013, p. 29). 

 

 Retomando o que afirmamos acima, este trabalho se propõe a uma discussão crítica das 

masculinidades como uma expressão dos homens. As masculinidades são produzidas em um 

contexto relacional com outras identidades de gênero e subjetividades sexuais. Portanto, não 

estamos produzindo um trabalho com viés “masculinista”, ligado ao movimento do 

“masculinismo”, isto é, a busca, baseada na misoginia, pela superioridade em relação às 

mulheres.  

 Masculinismo, nestes termos, seria encarado como “a teoria e prática da misoginia em 

seu maior grau violento, um verdadeiro ódio às mulheres e a crença de que mulheres são 

indivíduos inferiores aos homens, além de inimigas dos direitos masculinos” (Lima; Silva, 

2023, p. 34). 

 Assim, pretendemos discutir criticamente como, através das relações de poderes e outros 

mecanismos, os homens se constituíram enquanto sujeitos universais, dotados de privilégios e 

superioridade em relação às mulheres. A partir disso, buscaremos compreender como um 

modelo ideal masculino foi forjado e como o ensino de história pode descontruir essa imagem 

do homem que, ao se olhar no espelho, “se veem como seres humanos universais e 

generalizáveis”. Nosso intuito, é compreender que a masculinidade hegemônica permite a 

naturalização dos atributos masculinos relacionados ao poder e dominação, dotando-os de 

poder em relação àqueles e aquelas que não se enquadram no seu padrão (Oliveira, 2004, p. 

143). 

 Esse processo de desconstrução inicia-se, sobretudo, a partir da década de 1960, quando 

as feministas passam a questionar e confrontar esses privilégios comuns à “natureza 

masculina”. Lutando por uma sociedade justa e igualitária, as feministas introduziram na 

sociedade e na academia diversas discussões sobre a condição feminina e da dominação 

masculina. Ao trazer para a esfera pública assuntos do mundo privado, “chama a atenção das 

mulheres sobre o caráter político da sua opressão, vivenciada de forma isolada e individualizada 

no mundo do privado, identificadas como meramente pessoais” (Costa, 2005, p. 2). 

 Nesta mesma época, durante a chamada “segunda onda feminista”6, os estudos sobre a 

masculinidade surgem, entre as décadas de 1960 e 1980 nos Estados Unidos. Neste momento, 

 
6 O feminismo de “Segunda Onda”, marcado por reinvindicações distintas das feministas do passado, combatia às 

depreciações que sofriam as ativistas e simpatizantes e lutavam por direitos políticos, econômicos e educacionais. 

Além das lutas políticas e sociais, esta fase também se caracteriza pelas reinvindicações ligadas ao corpo, a 



53 

 

 

as ativistas questionavam “o porquê de as mulheres, em diferentes sociedades, serem 

submetidas à autoridade masculina, nas mais diversas formas e nos mais diferentes graus” e 

suas atividades serem “sempre desqualificada em relação àquilo que os homens, desta mesma 

cultura, faziam” (Pedro, 2005, p. 83). 

 Assim, questionando os privilégios da masculinidade, o feminismo contribuiu com suas 

bases teóricas para os estudos da masculinidade, sobretudo, a partir do conceito de gênero. O 

conceito ajudou a redefinir as noções relacionadas às mulheres e aos homens, desconstruindo o 

mito essencialista da natureza e analisando as relações de poderes que atuam na produção de 

identidades e subjetividades para os sujeitos. Falar de gênero, a partir de então, “significava 

deixar de focalizar a “mulher” ou as “mulheres”; tratava-se de relações entre homens e 

mulheres, mas também entre mulheres e entre homens” (Pedro, 2011, p. 273). 

 Com o conceito de gênero e atuação das teóricas feministas, a discussão em torno da 

construção social e cultural do sexo, bem como as masculinidades e as feminilidades foram se 

proliferando entre os debates acadêmicos. “Masculinidades e feminilidades”, “homens e 

mulheres” passaram a ser vistos como categorias relacionais, dependentes, múltiplas, dinâmicas 

e desnaturalizadas. “Logo, as feministas avançaram a crítica questionando a figura do sujeito 

unitário, racional, masculino que se colocava como representante de toda a humanidade” (Rago, 

1998, p. 91). 

 O feminismo, neste sentido, contribuiu para um novo modo de existência “integrado e 

humanizado”, objetivando desfazer “oposições binárias como a que hierarquiza razão e 

emoção”, atuando em prol da renovação e reatualização do “imaginário político e cultural de 

nossa época” (Rago, 2004, p. 3). 

 

Ao pôr fim à distinção entre os papéis e firmar pé sistematicamente em todos os 

domínios antes reservados aos homens, as mulheres fizeram evaporar-se a 

característica universal masculina: a superioridade do homem sobre a mulher 

(Badinter, 1993, p. 6). 

 

 

 É neste contexto que emerge os estudos sobre a masculinidade, em que os homens são 

tratados a partir da sua construção sociocultural, tendo suas características ligadas a dominação 

desnaturalizadas e a problematização do homem como o “sujeito universal”. Além disso, os 

estudos feministas ampliam o horizonte crítico para a superação da heteronormatividade e o 

desmoronamento das normas sociais que opõem homens e mulheres. As identidades sexuais 

 
sexualidade e à violência contra as mulheres. É também que a “Onda” que chega ao Brasil, apesar de aqui adquirir 

especificidades devido a Ditadura Militar instaurada no país (VER: PEDRO, 2012, p. 239-259). 



54 

 

 

agora são compreendidas como construção das inúmeras instâncias sociais, como a escola, em 

que o objetivo é produzir sujeitos que performam um “tipo ideal” de gênero de acordo com suas 

características anatômicas.  

 Ao introduzirem esses novos paradigmas epistemológicas, as feministas minaram a 

virilidade masculina, em que os homens, diante do espelho feminino, passar a ver “uma imagem 

difícil de aceitar de sua virilidade: mortífera, belicista, criminosa, mutiladora” (Bard, 2013, p. 

156). Essa abertura possibilitou, dos anos 1970 em diante, um novo campo de estudos da 

masculinidade que, conforme Mônica Schpun (2004), possibilitou a “desconstrução do 

masculino enquanto gênero, desvendando as relações hierárquicas entre homens”. 

 O movimento feminista de Segunda Onda, bem como o movimento homossexual, 

modificou as noções duais dos sexos masculinos e femininos, transformando a atuação das 

mulheres no âmbito político e, por conseguinte, o papel dos homens, que agora eram 

constantemente contestados em sua dominação e por seus privilégios. Os papéis dos homens de 

todas as sexualidades foram redefinidos, novos valores foram colocados em pauta e os velhos 

foram, pouco a pouco, desmoronando (Gatti, 2011, p. 13). 

 

A obtenção pelas mulheres de novos direitos a partir de 1960 e 1970, o reajustamento 

dos papéis sexuais na esfera pública e privada, a reprovação e depois a condenação 

das formas de violência contra o outro sexo, tudo isso não ocorre sem atiçar as 

angústias masculinas (Vigarello, 2013, p. 10). 

 

 

 Entretanto, no início dos estudos de gênero, os homens e a masculinidade não foram os 

principais objetos de análise dos trabalhos produzidos pelas intelectuais e teóricas feministas7. 

Essas questões, inicialmente, foram recusadas pelas feministas, pois elas defendiam que os 

homens, sujeitos privilegiados, eram os principais beneficiados pelo sistema que oprimia as 

mulheres que, neste momento, proclamavam um lugar – político – para debater essas questões. 

 Neste primeiro momento, também, é possível perceber que os homens eram vistos como 

“sujeitos sem gênero”, isto é, sujeitos que são essencialmente privilegiados, tendo a dominação 

e o poder como intrínseco a sua natureza. Além disso, isso se explica devido ao fato de que esse 

mesmo sistema atribui aos sujeitos dicotomias, entre o normal e o anormal, sendo os primeiros 

sujeitos “honrados”, logo, impossibilitados de criticarem o sistema que lhes permitem a dádiva 

do privilégio masculino.  

 
7 Preferi, neste momento, flexionar as palavras no gênero feminino, pois, conforme a bibliografia utilizada para 

este projeto, compreendo que foram as mulheres as pioneiras e mais preocupadas com tais discussões. Portanto, 

acredito ser necessário referir-se a elas como sendo as teóricas e intelectuais dos estudos de gênero. 



55 

 

 

 

Assim, os homens brancos de classe média quando se olham no espelho se veem como 

um ser humano universalmente generalizável. Eles não estão capacitados a enxergar 

como o gênero, a raça e a classe afetam suas experiências. Não é o que ocorre com os 

negros, pobres, mulheres, gays e todos os que de uma forma ou de outra veem-se 

como “diferentes”. O que torna os sujeitos marginais e/ou oprimidos são os 

mecanismos mais visíveis em nós, porque são os que nos causam dor em nossas vidas 

cotidianas (Oliveira, 1998). 

 

 

 Nas décadas iniciais do boom dos estudos feministas e da história das mulheres, por 

volta de 1960, muitos homens demonstravam interesse em participar das discussões. Contudo, 

as mulheres vetaram a participação masculina, pois, defendiam serem elas quem tinham a 

experiência com a dominação exercida pelos homens, portanto, poderiam e estavam aptas a 

tratar sobre o assunto (Giffin, 2005, p. 48). 

 Em um contexto marcados pelos movimentos sociais contra-hegemônicos (movimento 

de mulheres, de gays, de hippies, de jovens e universitários), em que se opunham a ordem social 

dominante e masculina, os homens foram afastados para que as feministas pudessem discutir 

sobre sua “falta de poder nas relações com os homens” (Giffin, 2005, p. 49).  

 Porém, com o tempo, percebeu-se que afastar os homens destas discussões contribuiria 

para “representar todos os homens como poderosos e todas as mulheres oprimidas”, 

reproduzindo o binarismo existente na sociedade. Essa reflexão foi possível quando as 

feministas passaram a perceber que os sujeitos estão em constante relação, bem como a 

realidade social em que estão inseridos. Assim:  

 

[...] o tema da entrada dos homens nos estudos de gênero represent[ou] uma 

oportunidade muito bem-vinda de valorizar outras perspectivas – coerente com a 

importância dada na epistemologia feminista à natureza sempre parcial e situada dos 

conhecimentos, que devem ser vistos como contextualizados historicamente (Giffin, 

2005, p. 49). 

 

 Durante os anos 70, em países centrais, como os Estados Unidos, iniciou-se um 

movimento de homens preocupados com as raízes sócio-históricas da masculinidade e o modo 

como se dava a (re)construção das relações de gênero. Imersos em um campo, ainda, 

conflituoso, os binarismos sociais dos sexos e a hegemonia da dominação masculina foram 

postos em xeque.  

No âmbito universitário e em outros espaços da classe média, formaram-se coletivos 

de homens dedicados à reflexão sobre sua própria experiência no patriarcado, que 

assumiram as críticas e reconheceram como seus os hábitos masculinos de dominação 

e desvalorização. Segundo os participantes, havia sentimentos de muita culpa; como 

no feminismo, havia discordância e conflito (Giffin, 2005, p. 49). 



56 

 

 

 

 Sobre a inserção do debate no campo do gênero, Pedro Paulo Oliveira traçou uma 

análise das principais linhas discursivas do processo que visibilizou o gênero masculino como 

objeto de análise. Um desses discursos é o que busca colocar o homem como vítima de um 

conjunto de fatores sociais e psíquicos.  

 

Solidão, sofrimento, angústia, tensão premente, fragilidade, inseguranças, problemas 

de identidade, opressão através do processo de socialização, inabilidade para 

manifestação de sentimentos etc. Constatamos que tais termos e expressões são uma 

recorrência frequente nas falas, artigos, reportagens e outros meios de divulgação em 

que esta modalidade discursiva se manifesta (Oliveira, 1998, p. 2). 

 

 

 De acordo com o autor, havia para esses homens colocados como vítimas um embate 

entre o papel masculino socialmente imposto e o seu “self íntimo”. Esse conflito gerava uma 

angústia nesses homens porque “o self íntimo, ao requerer a satisfação de demandas 

emocionais, entrava em conflito com o papel masculino opressor”, assim “este último obstruía 

a satisfação destas demandas ao buscar obedecer aos preceitos sociais que o sustentavam, ou 

seja, os preceitos machistas” (Oliveira, 1998, p. 3). Junto a esses discursos, outros conceitos 

explicativos eram buscados para justificar “a vitimização” dos sujeitos homens,  

 

recorria-se, em algumas análises, aos lugares comuns do marxismo, apontando-se a 

dinâmica social capitalista como a responsável pelo status quo e, portanto, pela 

relação de dominação dos homens em relação às mulheres, gays outros. Para Tolson, 

por exemplo, a "cultura do trabalho” era ao mesmo tempo responsável pela 

constituição pelo solapamento da masculinidade. A psicologização e a recorrência à 

vulgata marxista, juntamente com a teoria dos papéis, tornaram-se os pontos de apoio 

fundamentais para o discurso vitimário (Oliveira, 1998, p. 4). 

 

 Esse discurso psicologizante também busca explicar a “propensão masculina para a 

violência” e os “comportamentos indesejados” (dominação sobre as mulheres, sobre a natureza 

e o racismo). Esse discurso também buscou explicar a “inabilidade” masculina para expressar 

e desenvolver suas emoções, levando ao “terrível isolamento”. Outra linha de defesa desse 

discurso era o da violência masculina, para isso o autor exemplifica ao analisar estudos que 

buscavam demonstrar o porquê de os homens estupradores cometerem tais atos:  

Um estudo com estupradores sentenciados busca demonstrar que os indivíduos que 

cometem tal ato de violência têm uma vida emocional empobrecida (exceto no que 

diz respeito ao ódio), e também de profundas dúvidas acerca de suas competências e 

adequações como pessoas. Nos indivíduos com mais problemas de segurança pessoal 

e de autoimagem, a violência pode se tornar comum, assumindo formas trágicas, 

explicitando-se como expressão da fragilidade masculina. Para esses autores, a força 

é sempre uma máscara para a insegurança e a fragilidade masculinas (Oliveira, 1998, 

p. 6). 

 



57 

 

 

 

 Para Oliveira esse tipo de abordagem tinha o objetivo de inverter a situação, isto é, 

colocar os homens em uma posição de “sexo frágil” devido a “fragilidade da identidade 

masculina” que os levavam a descarregar essa pressão através da violência.  

 Porém, outros autores distanciam-se do discurso vitimário e partem para a crítica da 

masculinidade e dos papéis masculinos. Herdeira do feminismo, essas perspectivas discutiam a 

masculinidade com todas as suas problemáticas, um aspecto que os diferenciavam das 

feministas que discutiam a questão masculina apenas para esclarecer a condição feminina. Além 

disso, ao contrário do feminismo em que apenas as mulheres debatiam e desenvolviam as 

análises, agora os homens participam do debate com o objetivo de acrescentar dados novos aos 

estudos de gênero.  

 Nesse sentido, acrescentam-se as críticas ao psicologismo quando se afirmou que esse 

tipo de discurso é um desserviço para entender as estruturas de poder do ponto de vista das 

relações de gênero, pois os homens poderiam se aproveitar os benefícios da dominação 

argumentando ser fruto da “natureza ou até do comportamento feminino”. Outras críticas serão 

dirigidas à perspectiva que relegam aos estudos sobre o papel social masculino que, imposto 

socialmente, conduzia os homens a atos maléficos. A partir do processo de socialização com a 

família, a escola e outras instâncias sociais, esses homens assumiam um papel que derivava as 

relações de poder, mas não eram questionadas, pois o vilão eram os papéis sociais (Oliveira, 

1998, p. 11-13). 

 No caso em questão, oblitera-se a estrutura de poder, os comportamentos específicos 

que, independentemente dos papéis, procuram reproduzir situações onde as clivagens 

favorecem a legitimação de situações iníquas (Oliveira, 1998, p.13). 

 Tais críticas permitiram pensar que os discursos vitimários impediam a modificação da 

estrutura das relações de poder, barrando uma transformação das relações de gênero. Assim, 

buscando compreender a dinâmica de poder nas relações de gênero, um novo conceito é 

firmado: a masculinidade hegemônica. Esse conceito alternativo trabalha com a tese de que a 

masculinidade hegemônica, um tipo ideal de masculinidade para os homens, seria a estrutura 

para as relações de poder, seja entre homens e mulheres, mas também entre os próprios homens.   

 

 

 



58 

 

 

3.2 Não se nasce homem, torna-se homem 

 

 Não se nasce homem, torna-se homem. A frase é uma inversão do gênero feminino para 

o masculino, pois como bem sabemos, foi Simone de Beauvoir (O Segundo Sexo, ) quem a 

tornou célebre ao afirmar que as mulheres são definidas pelo conjunto social e não pela biologia. 

A inversão que utilizamos pretende demarcar que os homens também são produtos da sociedade 

que os atribuem valores e significados desde o momento em que nasce, ou, talvez, ainda no 

ventre de suas mães. 

 Os homens, historicamente, foram levados à condição natural de sujeitos universais, 

dignos de humanidade, enquanto as mulheres estiveram relegadas ao “espelho da virilidade”. 

A masculinidade normalizada e naturalizada atribuiu aos homens ainda um aspecto marcante 

da subjetividade masculina, isto é, o elemento de “dominante/dominador” (Bard, 2013, p.120). 

 A produção desses saberes sobre a masculinidade e, consequentemente, da feminilidade 

é o resultado de elementos que se articulam em torno da necessidade e do interesse em produzir 

uma verdade sobre o que é ser homem e o que é ser mulher. Esses elementos funcionam como 

uma rede heterogênea de “instituições, organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, 

leis, medidas administrativas, enunciados científicos, proposições filosóficas, morais, 

filantrópicas” (Foucault, 1998, p.244).  

 Esses regimes criam, controlam e produzem os significados sociais da sexualidade, 

impondo normas e comportamentos específicos para ambos os sexos, organizando as relações 

de gênero e produzindo desigualdades. Ao mesmo tempo, esses elementos, como um jogo, 

movimentam-se entre justificar e mascarar essa lógica da dominação masculina. 

 A masculinidade, nesta perspectiva, é resultado de um processo de significação social e 

um ideal culturalmente elaborado de dada ordem de comportamento socialmente aceita. É 

importante seu esclarecimento para haver uma “tomada de decisão posição identitária do agente 

frente a si próprio e aos demais, com os quais ele vive” (Oliveira, 2004, p.15).  

 As masculinidades são práticas sociais binárias, sempre estão em oposição à 

feminilidade e em busca da possibilidade de perpetuar a dominação masculina nas relações de 

gênero. “(...) Não é uma entidade fixa encarnada no corpo ou nos traços da personalidade dos 

indivíduos, as masculinidades são configurações de práticas que são realizadas na ação social” 

(Connell; Messerschmidt, 2013, p. 245, 265, 250). Portanto, não são fixas ao se diferenciarem 

de acordo com as relações de gênero em um cenário social particular (Connell, 2013, p. 250). 



59 

 

 

 Neste sentido, podemos incluir o estudo da História, pois acreditamos na sua 

potencialidade em abalar as noções de homem/ns e mulher/es. Historicizando tais noções é uma 

forma de perceber as construções que nos moldam enquanto sujeitos, bem como nos faz 

questionar os sistemas hierárquicos sociais que dispõe mulheres e homens em lugares 

específicos. A masculinidade, ao longo da história, é o resultado de elaborações culturais 

complexas que, pelo menos no Ocidente, servem como um “guia dos comportamentos ideal 

para um homem”. Oliveira argumenta que esse processo de elaboração cultural ganha corpo, 

sobretudo, a partir da transição do período medieval para a sociedade moderna.  

 

Dentre elas, eu destacaria a formação do Estado nacional moderno e a criação de 

instituições específicas, como os exércitos, resultando nos processos de 

disciplinarização e brutalização dos agentes nelas envolvidos, bem como o surgimento 

de ideais burgueses e dos valores de classe média, calcados no pragmatismo dos 

negócios, na personalidade moderada e no culto da ciência metódica-racial (Oliveira, 

2004, p. 19). 

 

 

 Esses fatores foram fundamentais na definição da modelagem do ideal moderno de 

masculinidade, mas não os únicos. Esse ideal articula-se a inúmeros outros fatores sociais em 

que se unem aos valores societários fazendo emergir a sua síntese: a masculinidade. Assim, a 

masculinidade seria uma “projeção social” que reflete as características e aos valores sociais da 

vida coletiva, mas também reflui sobre estes, ou seja, influencia as instituições que possibilitam 

sua emergência (Oliveira, 2004, p. 20). 

 É possível também vislumbrar essa discussão da construção da masculinidade a partir 

de Durval Muniz de Albuquerque Jr, que buscou compreender a masculinidade dentro da 

formação da identidade do homem ou do macho nordestino. Sintetizando uma parte 

significativa do seu trabalho sobre o tema, o historiador afirma:  

 

O nordestino é, pois, um ponto de encontro entre um certo número de acontecimentos 

históricos, é fruto de um conjunto de operações de construção de um sujeito histórico, 

de um sujeito regional, de um personagem extremamente importante para a história 

política e cultural do Brasil contemporâneo. Pensamos que estudar a sua emergência, 

suas formas de aparecer e de ser, é extremamente importante para se entender a 

história dos embates regionais no Brasil do século XX e, mais ainda, para 

desnaturalizar as figuras e os papéis de gênero, fazendo-os retornar à sua historicidade, 

à sua dispersão constitutiva, permitindo pensar outras formas possíveis de ser homem 

e ser mulher no Nordeste, para além do estereótipo do macho e sua companheira 

submissa. Desconstruir estas falas que inventaram o falo como significante nuclear de 

uma forma de ser regional, de uma identidade regional é questionar a própria 

legitimidade social, a que assistimos até nossos dias, para a estrutura hierárquica e 

autoritária de gênero, dominante na sociedade nordestina, acompanhada da própria 

legitimidade social para atos de violência contra o feminino e de desprezo, medo e 

ressentimento por tudo que ele representa. Para promover o respeito ao feminino, em 



60 

 

 

todas as variações, é preciso que na carnação da fala se faça a desencarnação do falo. 

Assim eu falo! (Albuquerque Jr, 2013, p. 252). 

 

 

 O objetivo de trazer essa abordagem de Albuquerque, visto que não é nosso foco 

compreendê-la em sua profundidade, é destacar a desconstrução do masculino. Albuquerque, 

através da genealogia, apresenta em sua obra a “invenção do homem nordestino” e afirma que 

a masculinidade é uma prática discursiva, inventada pela história, contextualizada e construída. 

O principal ponto de destaque de sua tese, aqui para nós, firma-se no argumento de que se a 

masculinidade é construção, é possível sua desconstrução, seu desmonte, sua reinvenção. Os 

efeitos deste processo discursivo influenciam toda a realidade, desta forma, a “desencarnação 

do falo" é urgente para que seja possível outras experiências e novas relações com os sujeitos 

afetados pela masculinidade, como as mulheres.  

 Se quisermos compreender as construções culturais dos gêneros, dos papéis de homens 

e de mulheres na sociedade, dos comportamentos e condutas esperados, da subordinação e 

opressão das mulheres, é preciso entender como as masculinidades são produtos desta mesma 

cultura.  

 Corpos sexuados e sujeitos generificados são o resultado de um processo de construção 

histórica e cultural, portanto, conceitos de “homem” e “masculinidade” devem ser postos em 

análise. Para isso, deve-se evitar as singularidades e aderir à pluralidade das identidades 

masculinas, sendo elas produzidas a partir dos múltiplos diálogos e conflitos entre os 

indivíduos, ou em interação com outras formas de masculinidade. Portanto, um primeiro 

aspecto a considerar é a existência de “masculinidades”, que se alteram, interagem e 

relacionam-se com outras identidades, sejam elas femininas ou masculinas (Vale, 1996, p. 162). 

 

A masculinidade, portanto, não é estática, nem atemporal, é histórica; não é uma 

manifestação da natureza ou de uma essência psicológica interior, é um construto 

social e simbólico; não é uma mera ascensão à consciência de uma diferença de 

natureza biológica, mas é uma criação cultural a partir da observação dessa diferença, 

que foi, ao longo do tempo e em várias sociedades, transformada em princípio de 

desigualdade entre homens e mulheres. (...) Sendo assim a masculinidade se aprende 

em e está sujeita e mediada por dados contextos sociais, que ao se transformarem 

também modificam os sentidos e as práticas identificadas como de masculinidade 

(Albuquerque Jr., 2019, p. 495). 

 

 

 No decorrer disso tudo, emergem as masculinidades hegemônicas, isto é, o modelo 

socialmente imposto como central e pelo qual outras formas de masculinidades se orientam ou 

são afetadas. A masculinidade hegemônica é o “modelo cultural ideal” que se exerce sobre 

todos os homens, independentes da sua posição dentro dos padrões de masculinidades 



61 

 

 

esperados, e todas as mulheres, sendo elas as principais vítimas deste sistema (Neto, 1996, p. 

163). 

 Essa forma de masculinidade, normalizada e imposta como “ideal”, cria um “duplo 

paradigma”: o primeiro remete a “pseudo natureza dos homens” em que a dominação e o 

sexismo são atributos naturais do homem; em critério ao primeiro, o segundo paradigma cria o 

mito do mundo “heterossexuado”, em que não se admite outras formas de sexualidade e 

experiencias sexuais que não seja entre homens e mulheres (Welzer-Lang, 2001, p. 460). 

 Neste sentido, acreditamos que as masculinidades hegemônicas permitem a dominação 

das mulheres e de todos aqueles que não se encaixam no padrão heteronormativa-masculino. A 

dominação masculina, coletiva ou individual, ocorre tanto no âmbito público, como na esfera 

privada, permitindo aos homens vantagens significativas sobre as mulheres. Logo, não é difícil 

de admitir que homens e mulheres percebem de maneiras diferentes as desigualdades sociais, e 

que tais divisões de sexo “tendem a preservar os poderes que se atribuem coletivamente e 

individualmente os homens à custa das mulheres” (Welzer-Lang, 2001, p. 461). 

 A sociedade é organizada pelos padrões criados por ela mesma, normas que, implícita 

ou explicitamente, modelam, definem e constituem os sujeitos a fim de adequá-los aos “padrões 

ideais”. As masculinidades, portanto, não poderia ficar de fora dessa, sendo defendido discursos 

sobre a existência de um “homem de verdade”, o “homem ideal”, o “homem exemplar”. 

Embora no passado, acreditava-se que os homens não seriam afetados pelo gênero, agora temos 

clareza de que eles são o resultado da dinâmica do gênero. 

 O gênero se constitui a partir das relações sociais, portanto, consideramos as 

masculinidades como uma prática social que se (re)faz a partir das normas sociais, mas também 

a partir dos conflitos, dos interesses, das interações dentro dessas práticas. É com essa noção 

que emerge o conceito de masculinidade hegemônica. Por conseguinte, a existência de uma 

noção hegemônica necessita que reconheçamos outras formas de masculinidade que estão em 

constante relação de alianças, de domínio, de subordinação.  

 

Los estudios realizados uma las escuelas muestran patrones de masculini claros. Uma 

algunas e ellas, la masculinidade exaltada por las masculinidad deportivas es 

hegemónica, lo que significa que la destreza deportiva es uma prueba de 

masculinidade, incluso para los niños que odian el deporte. Aquellos que rechazan el 

patrón hegemónico tienen que luchar por encontrar uma salida (o negociarla). 

(Connell, 2005, p. 67). 

 

 O conceito de masculinidade hegemônica, inserido no campo de estudos da 

masculinidade, de acordo com Connell e Messerschmidt,  



62 

 

 

Foi primeiro proposto em relatórios de um estudo de campo sobre desigualdade social 

nas escolas australianas; em uma discussão conceitual relacionada à construção das 

masculinidades e à experiência dos corpos de homens; e em um debate sobre o papel 

dos homens na política sindical australiana. O projeto nas escolas forneceu a evidência 

empírica de múltiplas hierarquias – de gênero e ao mesmo tempo de classe – 

entrelaçadas com projetos ativos de construção do gênero (2013, p. 242). 

 

 

 O conceito insere-se em um campo de críticas aos estudos que defendiam o “papel 

sexual masculino” (Oliveira, 1998), propondo modelos de masculinidades em múltiplas 

relações de poder. As principais fontes para o debate centraram-se nas teorias feministas e do 

patriarcado e nas discussões sobre o papel masculino na transformação do patriarcado.  

 

Alguns homens da nova esquerda tentaram se organizar em apoio ao feminismo, e 

essa tentativa chamou atenção para as diferenças de classe na expressão da 

masculinidade. Além disso, as mulheres de cor – tais como Maxine Baca Zinn, Angela 

Davis e BellHooks – criticaram os preconceitos raciais que ocorrem quando o poder 

é unicamente conceitualizado em termos de diferenças de sexo, preparando, desse 

modo, o terreno para o questionamento de quaisquer reivindicações universalizantes 

sobre a categoria de homem (Connel; Messerschimdt, 2013, p. 243). 

 

 Outra contribuição para a área de estudos das masculinidades e a formulação de um 

conceito específico foram os movimentos gay que, a partir da noção de poder e da diferença, 

estabeleceram críticas a “uma hierarquia das masculinidades”. Para os teóricos gays, essa 

hierarquia firmou-se diante da experiência vivida com a violência pelos homens gays e com o 

preconceito de homens heterossexuais. Assim, muitas contribuições foram realizadas acerca 

das relações entre homens gays, o patriarcado e a masculinidade convencional.  

 Em meados dos anos 1980, portanto, o conceito emerge sendo entendido como um 

“padrão de práticas (i.e., coisas feitas, não apenas uma série de expectativas de papéis ou uma 

identidade) que possibilitou que a dominação dos homens sobre as mulheres continuasse.” 

Desta maneira, o cerne do conceito concentrava-se na seguinte afirmação: 

 

A masculinidade hegemônica se distinguiu de outras masculinidades, especialmente 

das masculinidades subordinadas.  A masculinidade hegemônica não se assumiu 

normal num sentido estatístico; apenas uma minoria dos homens talvez a adote. Mas 

certamente ela é normativa. Ela incorpora a forma mais honrada de ser um homem, 

ela exige que todos os outros homens se posicionem em relação a ela e legitima 

ideologicamente a subordinação global das mulheres aos homens (Connell; 

Messerschmidt, 2013, p. 245).  

 

 Outro fator determinante para o conceito é a afirmação de que a masculinidade 

hegemônica, apesar da sua posição nas relações, ela é constantemente contestada através da 

definição social das masculinidades, visto que os homens lutam pelo seu domínio. O motivo 



63 

 

 

dessas lutas se deve ao fato de que a posição dominante propicia vantagens materiais e 

psicológicas aos homens, como consequência, ela é constantemente contestada e redefinida. Ao 

dissertar mais profundamente, Connell, já em 1995, fazia o seguinte alerta: 

 

É possível que estejamos testemunhando agora, como resultado dessa interação 

global, a criação de novas formas de masculinidade hegemônica. As condições para a 

hegemonia estão mudando, com o crescimento do feminismo mundial, a estabilização 

de novas formas de sexualidade e a criação de uma economia global.(...) A 

masculinidade que será provavelmente produzida nesse contexto é calculativa, com 

uma abertura para a violência autoritária como uma forma de ação econômica; 

sensual, herdando os prazeres da masculinidade patriarcal, com muito pouco de 

controle cultural sobre a auto-gratificação; e uma falta de vínculo notável com 

relacionamentos de parentesco ou com relacionamentos locais, embora bastante capaz 

de nacionalismos locais, nos casos em que esse nacionalismo possa trazer apoio 

político ou mercados a serem explorados (Connell, 1995, p. 193). 

 

 

 Outro fator determinante para compreender o padrão hegemônico é fato de que, sendo 

esse o modelo “honrado” para um homem, todos os outros devem se sujeitar a ele, de modo que 

aqueles que não se sujeitam sofrem com a subordinação e dominação. No entanto, é importante 

ressaltar que, em relação às mulheres, os homens se beneficiam dos benefícios de uma 

sociedade patriarcal e que pressupõe a dominação feminina, porém, outros grupos, em relação 

aos homens “dominantes” são “pouco” beneficiados. 

 

Por exemplo, os jovens de classe operária, economicamente despossuídos por causa 

do desemprego estrutural, podem não ter qualquer vantagem em relação às mulheres 

em suas comunidades. Outros grupos de homens pagam parte do preço, juntamente 

com as mulheres, pela manutenção de uma ordem de gênero não-igualitária. Os 

homens gays se tornam alvos sistemáticos do preconceito e da violência. Homens 

efeminados e débeis são constantemente humilhados. Os homens negros, nos Estados 

Unidos (como na África do Sul) sofrem, massivamente, de níveis mais altos de 

violência letal do que os homens brancos (Connell, 1995, p. 197). 

 

 

 Existem diversas formas de “ser homem” na nossa sociedade, todas elas com suas 

características e aspectos distintivos que colocam o sujeito em posição de vantagens ou 

desvantagens, tais como: a sexualidade, a raça, a etnia, a classe. Sobre isso, é importante 

destacarmos desde já que, apesar do posicionamento teórico desenvolvido, não acreditamos que 

exista uma divisão entre masculinidades hegemônicas e não hegemônicas. De modo relacional, 

os sujeitos interagem de diversas formas com outras formas de masculinidades e, em relação as 

mulheres, elas os colocam em uma posição de poder social.  

 No entanto, socialmente é notável a separação dicotômica das masculinidades, isto é, a 

“masculinidade verdadeira” (homem, heterossexual, viril, poderoso) e a “anormal” 

(homossexuais, homens trans, homens sensíveis), neste rol, também se inclui as feminilidades, 



64 

 

 

pois “basta a orientação sexual para introduzir a diferença” (Correa; Piscitelli, 1998, p. 207). É 

neste sentido que os men’s studies cunharam o conceito de “masculinidade hegemônica”, 

investigando como, nas relações entre os sexos, essa forma de masculinidade seria o padrão 

legitimo e central e as outras, inadequadas e/ou inferiores (Ceccheto, 2004, p. 61-62). 

 O que as investigações sobre as masculinidades propõem é que desde crianças, meninos 

são criados envoltos de expectativas sobre o comportamento considerado ideal para um homem, 

com isso, o imaginário social, de homens e de mulheres, é alimentado, por exemplo, pelo ideal 

heterossexual. A sexualidade, neste caso, seria apenas uma das formas de estabelecer 

hierarquias e dicotomias entre as masculinidades, sendo atribuída aos homens uma suposta 

superioridade se corresponderem a esses padrões. Em contrapartida, os outros que não se 

adequam são vítimas da sujeição, da subordinação e da dominação. 

 

Nessa lógica, duas categorias emergem: homens e bichas. Homens são idealmente 

percebidos como "ativos” e, portanto, não são homossexuais. Bichas seriam 

tipificadas como “passivos”, embora parceiros dos homens na relação. Assim, bichas 

tornam-se alvo de perseguição e são representados através de modelos de submissão, 

enquanto homens seriam os únicos que possuem o privilégio do status de macho 

(Cechetto, 2004, 54, 55).  

 

 

 A percepção dessa dicotomia ativo/homem heterossexual e passivo/homem bicha tornou 

possível o aprofundamento teórico capaz da desconstrução e investigação das masculinidades 

como categorias históricas, não-universais e construídas. A masculinidade hegemônica seria, 

em resultado, a peça fundamental para a compreensão e a crítica ao comportamento masculino 

dominador e violento, colocando sob suspeita a imagem homem portador de privilégios.  

 

Nessa linha, alguns estudos sobre o gênero apresentam uma severa crítica aos 

fundamentos do fazer político, mostrando que as noções de “universalidade”, 

“igualdade” e “sujeito de direitos”, como formas socialmente construídas, tomam o 

homem branco heterossexual como modelo, sendo este considerado uma categoria 

não marcada por gênero e raça (Cechetto, 2004, p. 55).   

 

 

 Contudo, salientamos que o nosso objetivo é discutir como as masculinidades 

hegemônicas e as relações de poder se inter-relacionam, cuja diferença em relação aos outros é 

essencial, pois só haverá um modelo hegemônico dominante em oposição ao que é 

desvalorizado e subordinado. Assim, propomo-nos refletir o modo como as masculinidades 

hegemônicas, valorizadas socialmente, não só negam outros jeitos de “ser homem”, como os 

torna desprezíveis, abjetos, elemento de escárnio, perseguição e violência, como a homofobia, 

o sexismo, o machismo, a misoginia.  



65 

 

 

 A categoria “masculinidade hegemônica” possibilita compreender as masculinidades na 

história e na cultura, além das relações com outros marcadores como a raça, a sexualidade e a 

classe, a idade. Desta forma, segundo Plinio de Almeida Maciel Júnior, essas relações entre as 

masculinidades implicam, em síntese, em “não ser como as mulheres”. “Esta “regra” conduz a 

condutas exageradamente masculinas e estabelece uma incerteza crônica sobre a identidade de 

gênero que precisa ser solucionada perante outros homens. Como a masculinidade depende da 

aprovação deles, sua emoção mais destacada é o medo, o que situa a homofobia como princípio 

organizador da virilidade” (Maciel Junior, 2006, p. 36). 

3.3 Como o ensino de história pode lidar com as masculinidades? 

 

 Toda identidade, como já afirmamos, se relaciona com a diferença, ambas estão 

interligadas. Da mesma forma, a masculinidade hegemônica só existe em relação às outras 

formas de ser masculino. Homens, ao mesmo tempo que estabelecem relações de reciprocidade, 

buscam um “outro” para relegar aquilo que ele não pode/deve ser. 

 Esses “outros”, estando as sombras da masculinidade ideal, servem para duas funções: 

ser o oposto do ideal, o anormal, o abjeto, o estranho, o que não é homem de verdade; mas 

também serve de exemplo para demonstrar qual o comportamento ideal, “reforçam a 

autoconfiança daqueles que empenha[m] para satisfazer as prescrições sociais”. Assim, ao 

mesmo tempo que é o negativo de uma identidade, é, também, prescrição do comportamento 

que não é seguido pelo sujeito “masculino normal” (Oliveira, 2004, p.70). 

 

Muitas vezes, torna-se importante eleger um inimigo para que se possa criar um grau 

de coesão grupal e a consequente “identificação coletiva [juntamente com] as normas 

comuns capazes de induzir à euforia gratificante que acompanha a consciência de 

pertencer a um grupo de valor superior, com o desprezo complementar por outros 

grupos” (Oliveira, 2004, p.70). 

 

 

 Por exemplo, entre o final dos anos de 1960 e início da década de 1970, durante a 

Ditadura Militar, apesar de uma considerável abertura às sociabilidades homossexuais durante 

os anos 60, medidas para erradicar a subversão afetaram os homossexuais. A implantação do 

AI-5, a censura aos meios de comunicação e ao entretenimento, o fechamento de bares e saunas 

gay junto ao objetivo de garantir a moral e os bons costumes, a perseguição aos homossexuais, 



66 

 

 

sobretudo homens, aumentaram. Os discursos sempre se baseavam nos argumentos de 

“ausência de masculinidade” ou da acusação de “comportamentos pouco viril”8. 

 A história da homossexualidade no Brasil confirma a necessidade de produzir um “outro 

(não tão) masculino” para afirmar ou confirmar a “masculinidade ideal”. A homossexualidade 

masculina causa uma espécie de temor social, pois ela rompe a barreira entre o masculino e o 

feminino – ativo, passivo, viril, delicado, “durão”, sensível, tudo isso pode ser apropriado pelo 

sujeito homossexual, quebrando uma certa expectativa.  

 Esse outro, ao assumir sua sexualidade e papéis que não são considerados seus, já não é 

mais considerado homem-macho, mas também não é mulher, não é a fêmea, apesar de alguns 

papéis desempenhados os assemelharem. Uma difícil fronteira é criada: entre o masculino e o 

feminino.  

 É a partir deste outro – o homossexual – que se constitui a masculinidade hegemônica, 

o padrão ideal a ser (per)seguido por eles e que é, de certa maneira, exemplarmente executado 

pelo sujeito que se considera adequado aos padrões socialmente aceitáveis para um homem de 

verdade.  

 

[...] ser homem significa não ser homossexual. Ser homem significa não ser feminino; 

não ser homossexual; não ser dócil, dependente ou submisso; não ser efeminado na 

aparência física ou nos gestos; não ter relações sexuais nem relações muito íntimas 

com outros homens; não ser impotente com as mulheres (Badinter, 1993, p. 117). 

 

 O comportamento homossexual, sendo a negação da identidade masculina e o 

comportamento inaceitável a um homem, estimula um sentimento de aversão nos homens e, 

para se autoafirmarem enquanto “homens-com-H”, direciona esse medo ao ataque, à repulsa, 

ao preconceito homofóbico9, a perseguição e às práticas que os distância deste “outro” não-tão-

homem.  

 Assim, a homofobia opera como um dos elementos necessários para a construção da 

identidade masculina ideal, atuando como a diferença fundamental para distinguir o “eu” do 

“outro”. “A lógica binária que serve de estrutura para a construção da identidade sexual 

 
8 Para se aprofundar no tema, ver as obras “Além do Carnaval: a homossexualidade masculina no Brasil do século 

XX” do historiador James T. Green (2019). 
9 Entendemos a homofobia como a aversão, a hostilidade e a rejeição contra os homossexuais e à 

homossexualidade. A homofobia é caracterizada por atitudes de repulsa, medo ou preconceitos contra 

homossexuais que podem ocorrer por meio da violência física, verbal, psicológica e simbólica. A homofobia, 

corroborando com o que discutimos no texto, é uma forma de comportamento que faz do outro o sujeito anormal, 

vil e inferior ao sujeito “normal” heterossexual. É um discurso de ódio, produzido para inferiorizar e depreciar 

pessoas que experienciam sua sexualidade de forma distinta da heteronormatividade e, como consequência, 

constrói hierarquias sexuais com base na sexualidade. (Ver: Nogueira; Colling, 2019, p.390-394; Borrillo, 2016). 



67 

 

 

funciona por antagonismos” (Borrillo, 2016, p. 88). Em uma sociedade guiada pela 

heteronormatividade e dominada pelo ideal masculino, aqueles que se afastam dessas normas 

sejam objetos do escárnio, do preconceito e de diversas formas de violência. 

 Concluímos assim que para “ser um homem”, ou melhor, para exibir com glória a 

identidade masculina é necessário ser diferente de sujeitos que vivam sua masculinidade de 

forma distinta, demonstrando mais sensibilidade, afetos, passividade, vulnerabilidade. Todos 

esses atributos, tidos socialmente como femininos, comuns às mulheres, atrapalham na 

modelagem do papel social esperado dos homens que, para tal, devem provar que são homens 

através missões cumpridas. “A virilidade não é dada de saída. Dever ser construída, digamos 

“fabricada”” (Badinter, 2016, p.04). O homem é, portanto, um produto de um empreendimento, 

digamos um tanto quanto complicado, pois ele deve merecer sua masculinidade por se opor a 

tudo o que pode torná-lo um “homem defeituoso”.  

 Essa masculinidade hegemônica, muito frágil necessita, portanto, do ódio, da aversão, 

do distanciamento do/a outro/a não-tão-viril, afeminado, do homem que se relaciona com outro 

homem para se afirmar. A construção de um outro é fundamental para que o “homem ideal” 

possa apresentar-se com todo seu poder, sua superioridade e virilidade.  

 Essa forma de masculinidade, forjada pela superioridade e oposição, faz do sujeito 

homem um indivíduo que assume a violência (física, verbal, psíquica e simbólica) como um 

instrumento de afirmação de sua identidade. Não obstante, tais formas de violência perpetuam 

o padrão masculino ideal, concretizando no meio social e cultural onde se desenvolvem a 

superioridade e os privilégios dos homens. E isso se reflete nos problemas que acometem nossa 

sociedade, como a homofobia e o sexismo.  

 

A homofobia é uma forma de controle social que se exerce entre os homens, isso desde 

os primeiros passos da educação masculina. Para ser valorizado, o homem precisa ser 

viril, mostrar-se superior, forte, competitivo...senão é tratado como os fracos e como 

as mulheres, e assimilado aos homossexuais. Homofobia e dominação das mulheres 

são as duas faces de uma mesma moeda. Homofobia e viriarcado constroem entre as 

mulheres e entre os homens as relações hierarquizadas de gênero. A homofobia é o 

produto, no grupo dos homens, do paradigma naturalista da superioridade masculina 

que deve se exprimir na virilidade (Welzer-Lang, 2001, p.118). 

 

 

 Seguindo a lógica, se a sociedade produz esse comportamento objetivando um tipo de 

masculinidade, a escola refletirá por ser um lugar privilegiado para o controle, a manutenção, a 

produção e a afirmação das masculinidades. Essas práticas vão ser apropriadas e refletidas de 

maneiras diferentes na escola, muitas vezes como uma “brincadeira”, “zoação”, “tiração de 



68 

 

 

sarro” e, em alguns casos, até mesmo pela violência física. “A convivência obrigatória conduz 

a uma forma de hierarquização das diferenças” (Weeks, 1999, p. 64). 

 Logo, se a escola pode corroborar na construção e perpetuação dessas práticas, é 

possível a reinvenção, a reconstrução social. A realidade social que adentra os portões da escola 

deve ser transformada, ressignificada de modo que noções universais e problemáticas sejam 

descontruídas. A disciplina de História é, nesse processo, fundamental, pois se o presente é o 

resultado de longos processos históricos, ela pode contribuir na formação de uma sociedade 

crítica quanto ao seu passado e disposta a ressignificar o hoje.  

 O ensino de história funciona como uma ferramenta necessária para que os jovens 

possam refletir sobre si mesmos. Além disso, visto que seu objetivo é explicar “permanências 

e as regularidades das formações sociais”, as competências da disciplina possibilitam a 

mudança e transformação social através da ação humana dos próprios indivíduos (BRASIL, 

2006, p.73).  

 Assim, a disciplina, buscando atender às demandas individuais e da sociedade 

contemporânea, pode ser utilizada como meio de desconstrução dos padrões de gênero e da 

sexualidade impostos a todos os jovens desde o nascimento. Trabalhar com foco nas identidades 

dissidentes, invisibilizadas e até mesmo apagadas da história, contribui para uma sociedade 

mais igualitária. O ensino de história é uma ferramenta política, necessária para a manutenção 

de uma sociedade que respeite suas diferenças. 

 

O trabalho com a homoafetividade na perspectiva histórica e voltada para o ensino 

tem mais esta tarefa a cumprir, atribuir identidade aos rostos anônimos que 

preencheram campos de concentração ou mesmo que frequentaram as esquinas de 

nosso passado. A identidade homossexual foi marginalizada historicamente 

principalmente pelo silêncio, sendo, portanto, um método reverso aquele de sanar tal 

falha pela identificação destes indivíduos por aquilo que eles eram: gays e lésbicas 

(Louro, 2009, p. 89). 

 

 

 Aprendemos desde cedo “maneiras corretas” de nos comportarmos, de nos vestir, o jeito 

de falar, de andar, de agir e, até mesmo, de pensar. Esses aprendizados, contudo, estão 

fortemente ligados aos padrões de gênero criados pela sociedade, na verdade, o gênero sendo 

um primeiro modo de atribuir significados e valores, nos faz interiorizarmos condutas 

esperadas.  

 A escola, nesta perspectiva, é fundamental no processo de aprendizagem dos 

comportamentos e “jeitos de ser” adequados de cada sexo. O esquecimento das experiências 

femininas ao logo do tempo e a omissão da homossexualidade perpetuaram os estereótipos de 



69 

 

 

gênero. Esses estereótipos, presentes não só no ambiente escolar, mas também em livros 

didáticos, incorpora-se nas mentes e corpos dos jovens formando ideias pré-determinadas 

acerca do gênero. 

 Os indivíduos aprendem que devem comportar-se de maneira determinada, conforme as 

prescrições culturais estabelecidas para seu sexo. Homens e mulheres recebem qualificações 

opostas, em uma configuração que tende a situar o feminino no polo da negatividade. Os 

homens são estimulados ao uso da força, enquanto as mulheres são concebidas como seres 

frágeis. A cultura patriarcal confere privilégios ao sexo masculino e prescreve uma conduta 

heteronormativa, na qual os homens são estimulados a exercitar sua sexualidade com o maior 

número de mulheres possível. Enquanto isso, exige-se das mulheres que mantenham o recato e 

sejam fiéis aos seus namorados e maridos (Rocha, 2020, p. 36). 

 Devemos, primeiro, questionar quais valores e práticas são evidenciadas nos múltiplos 

instrumentos de ensino que utilizamos no dia a dia, como o currículo, os livros didáticos, as 

imagens, os conteúdos. Assim, será possível perceber o caminho que deverá ser seguido e o 

destino que se quer chegar. 

 

Currículos, normas, procedimentos de ensino, teorias, linguagem, materiais didáticos, 

processos de avaliação são seguramente, loci das diferenças de gênero, sexualidade, 

etnia, classe –são constituídos por essas distinções e, ao mesmo tempo, seus 

produtores. Todas essas dimensões precisam, pois, ser colocadas em questão (Louro, 

1997, p. 64). 

 

 O questionamento, portanto, é fundamental para que o ensino não seja utilizado como 

instrumento de perpetuação de desigualdades, fabricando hierarquias com base nas diferentes 

identidades que compõem o espaço da sala de aula. Se queremos uma formação democrático e 

cidadã para nossos alunos/as, devemos nos empenhar em “uma educação que se comprometa 

com a superação do racismo, do sexismo, homofobia e outras formas de discriminação 

correlatas e que promova a cultura da paz e se posicione contra toda e qualquer forma de 

violência” (BRASIL, 2013, p. 516). 

 Já dissemos acima que a escola é um território disputado e atravessado por discursos 

que visam deslegitimar os estudos de gênero e os direitos adquiridos pelos movimentos sociais. 

A escola “concentrou as formas do discurso neste tema; estabeleceu pontos de implantação 

diferentes; codificou os conteúdos e qualificou os locutores” (Foucault, 2007, p. 36). Dessa 

maneira, é preciso um trabalho que visa descontruir saberes e normas que tentam enquadrar 

sujeitos em “caixinhas” como se fossem moldáveis e adestráveis, buscando “corrigir” ou 

eliminar aqueles que se encaixam nesses padrões. 



70 

 

 

 As relações que se estabelecem através do gênero não são dicotômicas, existem 

particularidades, pluralidade, formas diversas de viver e experienciar a sexualidade e o corpo. 

Acreditar e propagar a noção de que exista dois sexos “corretos” é recorrer ao erro de 

permanecermos reproduzindo e ampliando desigualdades. Neste sentido, salientamos o perigo 

de, enquanto professores/as, pensar nas masculinidades como uma entidade fixa, como se ela 

tivesse “encarnada nos corpos ou nos traços da personalidade dos indivíduos”, é necessário 

ampliar nossa visão, pois elas podem “se diferenciar de acordo com as relações de gênero em 

um cenário social particular” (Connel, 1995, p. 250).   

 Essa multiplicidade, tanto das masculinidades como dos próprios sujeitos que estão no 

espaço escolar, é percebida pela presença de diferentes formas de masculinidades que 

coexistem na escola. Mas o modelo que se sobressai é o hegemônico, isso vai contra os ideais 

democráticos na educação, pois  

 

A educação em uma sociedade verdadeiramente democrática, comprometida com a 

diminuição das desigualdades, possui a enorme tarefa não só de desestabilizar os 

paradigmas de identidades femininas subalternizadas ideologicamente pelo 

machismo, mas também os modelos de identidades masculinas tóxicas, frutos do 

mesmo machismo (Castro, 2018, p. 76). 

 

 

 Haja vista, a ordem superior masculina pode ser naturalizada, impondo-se como neutra. 

A ordem social, neste sentido, é fundamental, “uma imensa máquina simbólica que tende a 

ratificar a dominação masculina sobre a qual se alicerça” (Bordieu, 2019, p.22). A escola, dada 

sua missão em formar sujeitos, contribuirá dessa maneira com a ratificação dessa dominação 

ao permitir práticas machistas, de homofobia, de sexismo, corroborará com a divisão de 

atividades para meninos e meninas, dentre outras.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

 

 

CAPÍTULO IV- O PRODUTO DIDÁTICO: UMA PROPOSTA DE UNIDADE 

CURRICULAR PARA O ENSINO MÉDIO 

 

 O universal não é o masculino. Quando dizemos “os homens”, ao Ensinar História, não 

incluímos todas as pessoas, inclusive as mulheres, na narrativa. Corrobora-se com a ideia de 

que as mulheres estão numa posição inferior ao dos homens e, por isso, a história é, antes de 

tudo, masculina. Além disso, reforça-se a noção de poder masculino como uma essência natural 

do homem.  

 A cultura e a Ciência erigiram a imagem do “Homem” como um ser universal, (quase) 

onisciente e onipresente, como se tudo fosse seu por direito e sobre o mundo, graças a sua 

capacidade racional, ele tudo sabe, inclusive sobre as mulheres. A historiografia oficial, escrita 

por homens, para homens e sobre homens esqueceu as mulheres, relegou-as ao espaço privado, 

ao cuidado das crianças e aos afazeres domésticos para que eles pudessem escrever sua história. 

 Todos e todas nós crescemos em uma sociedade que construiu uma hierarquia com base 

nas diferenças entre homens e mulheres. Tal processo gerou e ainda gera inúmeras 

desigualdades. A história, por sua vez, é uma grande contribuinte neste processo, consolidando 

uma representação “naturalizada” das diferenças atribuídas aos homens e às mulheres pela 

cultura. A narrativa histórica, em sequência, potencializou a questão ao esquecer “elas” e dar 

relevância a “eles”, os “Grandes homens”.  

 A história, para além do que aconteceu, ela é o relato sobre tudo o que já se passou. 

Assim, quando estudamos processos, eventos e acontecimentos históricos que são 

representados por homens que se destacaram ou realizaram grandes feitos, perguntamo-nos: as 

mulheres não participaram? Onde estavam nesse momento? Por que não aparecem? 

 

As mulheres ficaram muito tempo fora desse relato, como se, destinadas à obscuridade 

de uma inenarrável reprodução, estivessem fora do tempo, ou pelo menos, fora do 

acontecimento. Confinadas no silêncio de um mar abissal. Nesse silêncio profundo, é 

claro que as mulheres não estão sozinhas. Ele envolve o continente perdido das vidas 

submersas no esquecimento na qual se anula a massa da humanidade. Mas é sobre 

elas que o silêncio pesa mais. E isso por várias razões (Perrot, 2009, p. 16). 

 

 

 Muitos sujeitos foram excluídos da história, mas quando falamos de desigualdade entre 

os sexos é impossível não questionarmos a condição feminina na historiografia e os lugares 



72 

 

 

relegados a elas na história. Sabendo que essas diferenças foram assumidas pela historiografia 

e que se fazem presente nas nossas vidas, é preciso compreender que forma ela “foi assumida 

como um reflexo da natureza diferenciada dos dois sexos e necessária para a sobrevivência e o 

progresso da espécie” (Miguel, 2014, p. 17). 

 Ao levar esse debate para o ensino de história, indagamo-nos de que modo, por meio 

das relações entre os sexos, foram atribuídos papéis específicos para homens e mulheres e como 

a sociedade atribuiu significados às diferenças entre esses sujeitos. Conforme Angela Davis, 

referenciada por Joan Scott (1990, p. 72), é necessário compreender os sentidos atribuídos a 

ambos os sexos que permitiu manter a ordem social e, a partir daí, transformar essa ordem.  

 O ensino de história, desta maneira, funciona como uma ferramenta na busca por 

compreender as justificativas das desigualdades entre homens e mulheres “nos arranjos sociais, 

na história, nas condições de acesso aos recursos da sociedade, nas formas de representação” 

(Louro, 2014, p. 26). É inegável a necessidade de uma história empenhada no questionamento 

do que é considerado oficial. Isso é crucial para compreender a invisibilidade das mulheres e 

tornar conhecido suas experiências em contextos históricos diversos, inclusive, suas relações e 

resistências diante dos homens.  

 É preciso compreender como o sexo – “matéria prima biológica” – foi moldado 

socialmente pela intervenção humana ao longo da história de forma que seu produto seja a 

opressão das mulheres no interior dos sistemas sociais (Gayle, 1993). 

 O questionamento efetuado pelo/a professor/a de História sobre as relações entre 

homens e mulheres ao longo do tempo, a invisibilidade feminina, o modo como as profissões 

foram separadas entre o que é trabalho feminino e masculino, além de trazer para o debate a 

atuação das mulheres na luta por direitos e reconhecimento político, possibilitará um novo 

ensino de história. Nas palavras de Joan Scott:  

 

A exploração dessas questões fará emergir uma história que oferecerá novas 

perspectivas sobre velhas questões (como, por exemplo, é imposto o poder político, 

qual é o impacto da guerra sobre a sociedade), redefinirá velhas questões em novos 

termos (introduzindo, por exemplo, considerações sobre a família e a sexualidade no 

estudo da economia e da guerra), tornará as mulheres visíveis como participantes 

ativas e criará uma distância analítica entre a linguagem aparentemente fixa do 

passado e nossa própria terminologia. Além disso, esta nova história abrirá 

possibilidades para a reflexão sobre atuais estratégias políticas feministas e o futuro 

(utópico), pois ela sugere que o gênero deve ser redefinido e reestruturado em 

conjunção com uma visão de igualdade política e social que inclua não somente o 

sexo, mas também a classe e a raça (Scott, 1990, p. 93). 

 



73 

 

 

 Diante disso, propomos um Produto Educacional que visa desconstruir a ideia de uma 

história masculina para construir e tornar conhecidas histórias femininas. A ideia do produto 

parte do pressuposto de que é preciso questionar o lugar das mulheres na história.  Compreender 

as relações de poder entre os sujeitos, como as posições hierárquicas pensadas para elas, por 

intermédio dos homens, pode nos fazer refletir as desigualdades e modificar a ordem social 

(Louro, 2014, p. 155). 

 Através das contribuições de estudiosas feministas, principalmente, das historiadoras 

feministas, propomos como Produto duas Unidades Curriculares para o Ensino Médio que tem 

como objetivo “tornar visível aquela [história] que foi ocultada” a fim de compreender a 

hierarquização social imposta aos sexos e que não apenas ocultou as mulheres, como as 

excluíram do processo histórico (Louro, 2014, p. 21). 

 A escola é constantemente um espaço de (re)construção de noções de gênero, 

constituindo noções essencialistas acerca das posições desiguais entre os sexos. A sala de aula 

é um lugar de relações de poder e, por conseguinte, o ensino de história funciona como um 

elemento atuante nessas construções de normas de gênero. Porém, também “pode ser um 

elemento desestabilizador dessas fronteiras ao questionar: as oposições binárias homem/mulher 

e heterossexual/homossexual; a identificação de uma cultura feminina em oposição a uma 

cultura dominante masculina” (Jardim; Méndez, 2013, p. 253). 

 Dado o caráter do ensino de história como meio de compreender os acontecimentos 

históricos e as experiências humanas no tempo, justificamos a proposta com o argumento de 

que o/a professor/a de História, ao pensar historicamente com seus/suas alunos/as, possibilitará 

a desnaturalização de noções historicamente construídas como naturais, tais como as questões 

de gênero. Mas de que forma isso será possível? 

 Ao incluirmos o gênero no ensino de história, ampliamos o horizonte para uma 

abordagem para além do masculino. Abrimos possibilidades para inclusão das experiências 

femininas na história e, com isso, desconstruir os estigmas associados aos homens e às mulheres 

ao longo do tempo. Como a história também produz o esquecimento ao lembrar de 

determinados fatos e sujeitos, o/a professor/a de História deve buscar reelaborar suas aulas e 

suas escolhas teórico-metodológicas buscando incluir as questões de gênero (Colling; Tedeschi, 

2015, p. 302). 

 O esquecimento das mulheres corrobora com a perpetuação do domínio masculino. É 

necessário analisar as mulheres, suas experiências ao longo da história, a sua invisibilidade por 

parte dos homens e os seus modos de resistência como parte integrante da história e do seu 



74 

 

 

ensino. Nesse sentido, necessitamos reformular algumas questões curriculares e buscar formas 

de estabelecer essa relação entre gênero e história, vislumbrando a multiplicidade de papéis 

sexuais na história e a participação dos sujeitos no seu desenvolvimento (Zarbatto, 2015). 

 Tomamos a disciplina escolar História como um meio de orientação para a vida prática, 

ou seja, uma ferramenta que estimula nos/as jovens um desejo de agir e atribuir sentido para 

sua experiência no tempo e no espaço. Assim, ao se aprender a história das mulheres, 

defendemos, que será possível articular passado, presente e a expectativa de um futuro justo e 

igualitário para todos/as, inclusive, as mulheres e aqueles que foram excluídos da história.  

 

Somente quando a História deixar de ser aprendida como a mera absorção de um bloco 

de conhecimentos positivos, e surgir diretamente da elaboração de respostas a 

perguntas que se façam ao acervo de conhecimentos acumulados, é que poderá ela ser 

apropriada produtivamente pelo aprendizado e se tornar fator de determinação cultural 

da vida prática humana (Rüsen, 2011, p.44). 

 

 

 Conforme afirma Losandro Tedeschi, a dominação masculina é um fato concreto e 

cotidiano e o ensino de história serve para contestá-la.  

 

É preciso examinar os currículos existentes para ver não apenas em que extensão a 

experiência e a perspectiva feminina estão excluídas, mas para criticá-los naquilo que 

expressam, de forma privilegiada, a experiência e o ponto de vista masculino. Temos 

que perguntar: a qual ponto de vista e experiência está o ensino de história concedendo 

autoridade e legitimidade? Quais as posições de poder – em termos de gênero – estão 

sendo reforçadas com as experiências proporcionados pelo ensino da história e pelos 

materiais existentes? Que materiais e recursos – largamente existentes na literatura e 

historiografia em geral e na comunidade – poderiam ser introduzidos para ajudar a 

rever tais tendências existentes? Como envolver os/as estudantes ativamente nesse 

processo de organização e criação de um conhecimento histórico que subvertam as 

relações patriarcais existentes de poder e torne a história da mulher visível? (Tedeschi, 

2006, p. 6). 

 

 

 O gênero, portanto, não é uma questão ausente na escola muito menos no ensino da 

história, ele está lá o tempo todo. O problema é que na maioria das vezes se apresenta de forma 

inconteste, quase (ou sempre) como uma forma de legitimar os “desígnios da natureza” e/ou 

para afirmar a dominação, o poder e o privilégio masculino. As mulheres, da mesma forma, não 

estão ausentes no ensino da História, elas existem e estão lá, falta-nos, porém, empenho para 

introduzirmos a experiência histórica dessas sujeitas em nossas aulas.  

 Além do questionamento das posições essencialistas e ahistóricas sobre as relações de 

gênero, é necessário desconstruir discursos. É importante mostrar como a linguagem atua na 

produção de subjetividades distintas para homens e mulheres de acordo com os desejos sociais. 

Outro fator diz respeito aos valores e características de mulheres e homens que rondam o ensino 



75 

 

 

de história, pois tais aspectos servem para atribuir ao homem seu poder de dominação, enquanto 

os valores femininos “são precisamente aqueles que servem para reforçar e justificar a posição 

subalterna das mulheres” (Tedeschi, 2006, p. 5). 

 Logo, é evidente a necessidade de estratégias que rompam com o desdém quanto as 

questões de gênero na educação e no ensino de história. Estratégias empenhadas em questionar 

as hierarquias que atribuem ao feminino a inferioridade e busquem incluir outras experiências 

para além do “androcentrismo”. As mulheres e outras vozes dissonantes estão na história, 

bastam esforços para trazê-las para o centro das nossas aulas.  

 Muitas propostas e estratégias já foram elaboradas por diversos colegas na área do 

ensino de história sobre questões de gênero, sexualidade e história das mulheres, inclusive no 

ProfHistória. De sequências didáticas a cursos de formação, ou cartilhas, ou projetos, enfim 

várias alternativas para serem aplicadas por nós professores/as em nosso campo de atuação. A 

fim de complementar essas propostas e também contribuir para sua divulgação, propomos a 

elaboração de uma Unidade Curricular. 

 Pensamos na elaboração de uma Unidade Curricular para o Ensino Médio com o 

objetivo de compreendermos a constituição social de homens e mulheres através da história, 

analisar criticamente a construção das identidades femininas e masculinas, visando desconstruir 

ideias essencialistas sobre o gênero e o sexo. O principal foco deste produto, voltado para a sala 

de aula, recai sobre a necessidade de conhecer e trabalhar com produções feministas que 

criticam a dominação masculina e tornam conhecidas as muitas histórias femininas através da 

narrativa e do conhecimento histórico. 

 As Unidades Curriculares (UC) são diferentes arranjos curriculares a serem ofertados 

por meio dos itinerários formativos, conforme a necessidade do contexto local e as 

possibilidades da escola (LDB/96 – art.36). Esses itinerários formativos são divididos por áreas 

do conhecimento, sendo a nossa área a de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas.  

 Conforme a resolução/sed n° 4.115, de dezembro de 2022: 

 

Art. 6º O Itinerário Formativo corresponde ao conjunto de situações e atividades 

educativas que adota a flexibilidade como princípio de sua organização curricular, o 

que permite a implementação de propostas pedagógicas que atendam mais 

adequadamente às especificidades locais e à multiplicidade de interesses dos 

estudantes, estimulando o exercício do protagonismo juvenil e fortalecendo o 

desenvolvimento de seus projetos de vida. 

 

 

 Adiante, a resolução do Estado do Mato Grosso do Sul (MS) assegura que os estudantes 

poderão escolher as áreas que irão se aprofundar e que esses itinerários são formas de contribuir 



76 

 

 

para a recomposição das aprendizagens e habilidades associadas à Formação Geral Básica. 

Destacamos também que os itinerários têm o objetivo de auxiliar os estudantes a desenvolverem 

habilidades de natureza mais específica, associadas aos Eixos Estruturantes 

(Empreendedorismo; Investigação Científica; Mediação e Intervenção Sociocultural; e 

Processos Criativos). 

 Desta maneira, a unidade escolar, de acordo com os seus arranjos, organizará, em 

conjunto com a comunidade escolar o desenvolvimento das UCs a serem operacionalizadas de 

acordo a Área de Conhecimento almejada pelos estudantes. Essas UCs estão disponíveis no 

site10 e são sintonizadas de acordo com os interesses e o contexto da comunidade escolar.  

 De acordo com a portaria n° 1.432, de 28 de dezembro de 2018, propomos a elaboração 

de uma UC para compor o itinerário de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas com o objetivo 

de promover a incorporação da história das mulheres no ensino e desenvolver habilidades para 

questionar, duvidar, descontruir discursos masculinizantes e tratam das questões de gênero 

como algo dado, imóvel, natural e de menor importância. 

 A UC proposta se encaixa nos seguintes “Eixos Estruturantes dos Itinerários 

Formativos”: investigação científica e mediação e intervenção sociocultural. O primeiro tem 

como foco “ampliar a capacidade dos estudantes de investigar a realidade, compreendendo, 

valorizando e aplicando o conhecimento sistematizado” e permitir que os estudantes possam 

“acessar, selecionar, processar, analisar e utilizar dados sobre os mais diferentes assuntos, seja 

para compreender e intervir na realidade, seja para lidar de forma crítica, reflexiva e produtiva 

com a quantidade cada vez maior de informações disponíveis”. O segundo visa desenvolver 

habilidades que permitam a atuação dos estudantes como agentes de mudanças e de uma 

sociedade justa, igualitária, ética, inclusiva, democrática, solidária e sustentável.  

 Não obstante, propusemos estruturar a UC de modo a contribuir para a valorização das 

contribuições das mulheres para o desenvolvimento da história e para sua atuação no tempo, 

bem como contribuir para a valorização do feminismo como um importante movimento que 

não só trouxe mais visibilidade para as mulheres, como lutou e luta por direitos das mulheres. 

Assim, defendemos que esse Produto Educacional, mesmo que seja uma proposta a ser 

desenvolvida pelo/a professor/a de acordo com as demandas da sala de aula, contribua para uma 

“cultura filógina”. 

 

Deve-se perguntar, então, a que vem a perpetuação desse estigma sobre mulheres que 

lutam e lutaram por outras mulheres, que se empenham pela melhoria da condição 

 
10 https://www.sed.ms.gov.br/catalogo-de-unidades-curriculares/.  

https://www.sed.ms.gov.br/catalogo-de-unidades-curriculares/


77 

 

 

feminina, que dão visibilidade a questões radicalmente novas, que propõem outras 

alternativas para o pensamento e que, sem dúvida alguma, ajudam a construir um 

mundo novo e muito mais saudável também para os homens? E mais, o que a 

utilização desse estigma nos informa sobre o lugar do feminino em nossa cultura e 

sobre a relação que se mantém com o diferente? A reflexão sobre essas questões nos 

ajuda a perceber como a sociedade reage ante a ideia de que as mulheres passem a se 

pensar com autonomia, como podendo figurar por conta própria na História, 

recusando-se a girar, como auxiliares ou sombras, em torno dos homens (Rago, 2001, 

p.59). 

 

 

 A proposta tem o objetivo de trabalhar em torno da necessidade de compreender como 

as relações de homens e mulheres se modificaram ao longo do tempo e no espaço. Busca-se 

perceber como a definição dos papéis sexuais moldou todo o corpo social. Deste modo, 

enfatizamos que a necessidade de articular o conceito de gênero que nos servirá para 

compreender e analisar o processo social de construção dos sujeitos ao longo da história. 

 Assim, enfocamos nessa proposta uma perspectiva feminista da história em que “a partir 

de distintas perspectivas, estudiosas denunciaram lacunas, apontaram desvios ou criticaram 

interpretações das grandes teorias; buscaram incorporar as mulheres e, mais adiante, as relações 

de gênero a essas formulações” (Louro, 2014, p. 151). Como se verá adiante, as indicações 

bibliográficas que indicamos às/aos professores/as que quiserem trabalhar com a UC visam não 

só narrar uma história feminina, mas problematizar a neutralidade e universalidade masculina 

e o lugar periférico das mulheres ao longo do tempo. 

 Não obstante, o produto, junto a outros elementos, pode ser uma excelente ferramenta 

de desconstrução das noções machistas, patriarcais e misóginas que rondam os corredores da 

escola e adentram a sala de aula. Estudar a história das mulheres é uma maneira de 

compreendermos como o convívio entre homens e mulheres, ao longo da história, nos levou a 

incorporar comportamentos e condutas de masculinidades e feminilidades socialmente 

impostas. Articulando o gênero e o ensino de história poderemos problematizar esses padrões 

normativos impostos a todos/as nós. 

 Ao utilizarmos uma abordagem feminista, indicamos uma contra-narrativa, mostrando 

que houve resistências e estratégias para desconstruir e contornar essa sociedade que colocou 

as mulheres em uma posição de subordinação. Porém, ver-se-á que tais discursos e práticas 

ainda são presentes na sociedade, mas por conhecer as contribuições feministas, é possível uma 

visão otimista em relação à sociedade e estimulará nos jovens um sentimento de protagonismo. 

 Para se tornar um determinante da vida prática é necessário, entretanto, que tal proposta 

se vincule às experiências pessoais dos/as estudantes, às suas próprias histórias, dialogando com 

a realidade em que vivem a experiência histórica. Para isso é necessário duvidar de todo o 



78 

 

 

conhecimento que se julga “verdadeiro” e “natural” sobre as questões de gênero, é aí que se 

articula  

 O ensino de história é um campo de conflitos, quando aproximamos a história da 

realidade dos estudantes é necessário articularmos em nossa prática a criticidade junto aos 

nossos/as alunos/as, criticidade, porém, que esteja voltada para a mudança social. Nossa função 

docente, portanto, deve se organizar em torno de um projeto de educação justa, igualitária e 

menos desigual, conforme nos dizem as Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação Básica: 

 

Apesar da existência de normativas que determinam o caráter legal dessa educação, 

expressas em documentos nacionais e internacionais dos quais o País é signatário, é 

imprescindível, para sua efetivação, a adoção de Diretrizes Nacionais para a Educação 

em Direitos Humanos, contribuindo para a promoção de uma educação voltada para 

a democracia e a cidadania. Uma educação que se comprometa com a superação do 

racismo, sexismo, homofobia, e outras formas de discriminação correlatas e que 

promova cultura de paz e se posicione contra toda e qualquer forma de violência 

(BRASIL, 2013, p.496). 

 

 

 Diante do que estabelece as DCNs, fica evidente a importância de utilizarmos o gênero 

como um elemento organizador da nossa prática docente a fim de descontruir essas noções 

preconceituosas, além de combatermos as diversas formas de desigualdades e preconceito 

ocasionados pelo gênero. 

 Outra justificativa para o Produto vem do fato de que, conforme indicam os estudos, são 

necessárias alternativas que problematizem a submissão, segregação e violência a qual as 

mulheres foram submetidas (Pereira, 2013). Além disso, quando as mulheres aparecerem no 

ensino de história, como pelo Livro Didático, são como “efemérides, em situações inusitadas, 

por vezes heroicas, sendo pouco visibilizadas como sujeitos de direitos e restritamente 

reconhecidas como parte substancial da compreensão histórica, do conhecimento do passado e 

da formação para a cidadania” (Mistura; Caimi, 2015, p. 229). Ou seja, contribui-se para a visão 

de que a história é masculina e as mulheres atuam como coadjuvantes, sempre às margens, 

garantindo a perpetuação dos lugares sociais constituídos para ambos os sexos.  

 Um ensino de história que não se importa com as mulheres não só as invisibiliza, como 

contribui para que a sua dominação pelos homens continue. O privilégio masculino de ter a 

história como sua é invisível para os homens, pois são incapazes de refletir como são afetados 

pelos mecanismos que atribuem desvantagens para as mulheres e outros homens que não se 

encaixam no padrão hegemônico discutido acima.  

 Concluímos, logo, que o estudo da história das mulheres é uma forma de lutarmos por 

uma sociedade mais justa e igualitária. A história foi, por séculos, escrita por homens e para 



79 

 

 

homens, enquanto as mulheres foram marginalizadas e invisibilizadas, suas experiências e 

contribuições foram ignoradas. Essa forma de conhecimento contribuiu, portanto, para uma 

história parcial, que refletiu o passado sob a visão masculina. 

 Desta forma, é necessário que estejamos empenhados por um ensino de história 

preocupado com as lutas e resistências das mulheres. Uma história das mulheres contribui para 

o reconhecimento de suas experiências ao longo do tempo, mas também é fundamental para 

conhecermos o modo como as relações sociais se desenvolvem entre os sujeitos e para a 

promoção de uma sociedade justa, igualitária e que respeite as mulheres e aqueles sujeitos que 

foram por muito tempo marginalizados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 

 

 

V- CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Vimos que o gênero é uma construção social e histórica, desvinculada do sexo biológico. 

Não nascemos homens ou mulheres, mas nos tornamos. É essencial empenharmo-nos não 

apenas em desconstruir as noções tradicionais de gênero, mas também em incluir narrativas 

históricas no ensino que abordem as experiências de sujeitos silenciados, excluídos ou 

marginalizados, como as mulheres e as pessoas LGBTQIAPN+. 

 Discutimos algumas possibilidades de um ensino de História que desloque narrativas 

centradas em homens, para homens e sobre homens, a fim de incluir histórias que contribuam 

para a construção de uma sociedade mais justa, igualitária e democrática, respeitando as 

mulheres e todos os sujeitos marginalizados por suas identidades sexuais ou de gênero. 

 É urgente que a escola, os currículos e o ensino de História estejam alinhados às 

mudanças sociais, transformando práticas pedagógicas para desconstruir preconceitos e 

combater práticas hegemônicas que sustentam desigualdades. Como abordado neste trabalho, 

as diferenças e identidades são constantemente (re)produzidas, especialmente na escola. Assim, 

além de promover tolerância e respeito, devemos, enquanto professores/as, adotar um olhar 

crítico em sala de aula que fomente a transformação social e valorize a diversidade. 

 Os currículos que norteiam nossa prática são produtos de embates sociais e políticos, 

refletindo os valores e as tensões da sociedade contemporânea. Por isso, é imprescindível 

construir currículos plurais que questionem noções essencialistas sobre os comportamentos 

sexuais e de gênero. Reconhecemos, porém, que a reformulação de um currículo é uma tarefa 

complexa. Para promover um ensino plural e equânime, precisamos ler nas entrelinhas, 

identificando formas de desconstruir hierarquias e práticas excludentes. 

 Atualmente, percebemos maior abertura nos currículos, especialmente de História, para 

a inserção de novos temas, sujeitos e perspectivas que desafiam estruturas e paradigmas 

tradicionais. Narrativas anteriormente invisibilizadas ganham espaço, ampliando os horizontes 

do ensino. Sob influência do movimento feminista, a história das mulheres e os estudos das 

vivências LGBTQIAPN+ possibilitaram a construção de análises críticas e inclusivas sobre o 

processo histórico. 

 Entretanto, a inserção de novos sujeitos também demanda a problematização de padrões 

de masculinidades hegemônicas. Ao questionar visões machistas, sexistas, homofóbicas e 

tóxicas, o conceito de masculinidade hegemônica, aplicado ao ensino de História, auxilia na 



81 

 

 

desconstrução de uma narrativa histórica construída sob bases heteronormativas, brancas e 

patriarcais. 

 As masculinidades, sendo múltiplas e dinâmicas, precisam ser dissociadas de padrões 

dominantes que subordinam outros homens e mulheres. O ensino de História deve questionar e 

desnaturalizar identidades masculinas normativas, enraizadas na suposta superioridade 

masculina, promovendo a desconstrução de padrões violentos, preconceituosos, misóginos e 

sexistas. 

 Ao compreender o conceito de masculinidade hegemônica e incorporar a abordagem de 

gênero no ensino de História, defendemos a possibilidade de um trabalho pedagógico 

comprometido com a construção de identidades masculinas que respeitem os direitos das 

mulheres e das pessoas LGBTQIAPN+. Abordar criticamente esses temas em sala de aula é 

essencial para desconstruir perspectivas androcêntricas e promover equidade e respeito pela 

pluralidade. 

 Este trabalho reafirma a importância de pensar o ensino de História sob a ótica dos 

estudos de gênero, oferecendo bases para que professores/as abordem essas questões em sala 

de aula de forma inclusiva e diversificada. Somos agentes de transformação social em uma 

sociedade que ainda persegue e violenta mulheres, pessoas LGBTQIAPN+, negros, indígenas 

e tantos outros sujeitos historicamente marginalizados. Entretanto, esses mesmos sujeitos 

reivindicam diariamente seus direitos, exigindo o respeito às suas identidades e a valorização 

de suas experiências. 

 Se queremos uma educação comprometida com a transformação social, devemos 

questionar normas, padrões naturalizados, desigualdades, exclusões e todas as formas de 

violência e preconceito que tantos indivíduos enfrentam. 

 Desde 1500, a história do Brasil tem sido contada como a de grandes heróis masculinos, 

emoldurados por suas lutas e feitos para a formação do país. Contudo, os avanços no campo 

historiográfico revelaram os apagamentos e violências necessários para construir essa narrativa 

de "notáveis". Hoje, queremos ouvir as histórias dos vencidos, das mulheres, dos indígenas, dos 

negros, dos mulatos, dos gays, das travestis e de tantos outros sujeitos ignorados pela 

historiografia tradicional.11 

 Não queremos mais ouvir "histórias de ninar gente grande". Devemos questioná-las, 

indagando onde estão as mulheres, os negros, os indígenas e as pessoas LGBTQIAPN+. Por 

 
11 Referência ao enredo e samba-enredo da escola samba Estação Primeira de Mangueira para o ano de 2019, 

“História Para Ninar Gente Grande”. 



82 

 

 

meio desse esforço, transformaremos o ensino de História em uma ferramenta de formação 

cidadã, que respeite as diferenças e valorize a diversidade. 

 É mais do que urgente situar a categoria de gênero no ensino de História, pois ela revela 

os processos sociais que moldam homens e mulheres, suas identidades e subjetividades. Mais 

do que isso, ela questiona as relações de poder desiguais entre os sujeitos. Se concordarmos que 

a História não é apenas um relato do passado, o gênero permite desconstruir perspectivas que 

ignoraram, invisibilizaram ou marginalizaram experiências e sujeitos ao longo do tempo. 

 Para que isso ocorra de forma significativa, é necessário incorporar os debates 

feministas à prática docente. As contribuições das intelectuais feministas foram cruciais para 

ampliar os horizontes da história, incluindo as narrativas de mulheres e pessoas LGBTQIAPN+. 

Esses debates possibilitaram o questionamento de uma historiografia tradicional, patriarcal e 

excludente, além da formulação de novas perspectivas que abarquem as vozes silenciadas. 

 Portanto, incluir o debate feminista no ensino de História é uma maneira de educar 

jovens cidadãos e cidadãs comprometidos com o respeito ao outro e à diversidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 

 

 

REFERÊNCIAS 

ABREU, Rachel Luiza Pulcino de. Que gênero é esse?: uma análise sobre o lugar das 

relações de gênero nos PCN e PCN+. Dissertação de Mestrado, PUC-Rio, 2014. 

 

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz. Nordestino: uma invenção do falo. Uma história 

do gênero masculino (Nordeste – 1920/1940). 2ªEdição. São Paulo: Intermeios, 2013. 

 

ARAGÃO, Rafael. O homem é desse mundo: para entender a masculinidade como um processo 

histórico. In: Estudos e política do CUS -Grupo de Pesquisa Cultura e Sexualidade. 

COLLING, Leandro; THÜRLER, Djalma. (Orgs.). Salvador: Edufba, 2013. 

 

AVILA, Arthur L. “Povoando o presente de fantasmas”: feridas históricas, passados presentes 

e as políticas do tempo de uma disciplina. Revista Expedições, [s. l.], v. 7, n. 2, 2016.  

 

GABRIEL ANHORN, C. T.; DA COSTA, W. Currículo de História, Políticas da Diferença e 

Hegemonia: diálogos possíveis. Educação & Realidade, [S. l.], v. 36, n. 1, 2011. 

 

BADINTER, E. XY: Sobre a Identidade Masculina. Rio de Janeiro. Nova Fronteira, 1993. 

 

BARD, Christine. A virilidade no espelho das mulheres. In: COURTINE, Jean-Jaques (Org.). 

História da virilidade. Tradução Noéli Correia de Mello Sobrinho, Tiago de Abreu e Lima 

Florêncio. v. 3 A virilidade em crise?: o século XX e XXI. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013, p. 116-

153.  

 

BIROLI, Flávia. Gênero e desigualdades: limites da democracia no Brasil. São Paulo: 

Boitempo, 2018. 

 

BITTENCOURT, Circe M. F. Ensino de História: fundamentos e métodos. 2. Ed. São Paulo: 

Cortez, 2008. 

 

BOCK, Ana M. Bahia; FURTADO, Odair; TEIXEIRA, Maria de Lourdes. Psicologias: uma 

introdução ao estudo de psicologia. 13.ed. São Paulo: Saraiva, 2001. 
 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. 2. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 

 

BORRILLO, Daniel. Homofobia: história e crítica de um preconceito. Belo Horizonte: 

Autêntica Editora, 2010. 

 

BURKE, Peter. A Revolução Francesa da historiografia: a Escola dos Annales. São Paulo: 

Editora Universidade Estadual Paulista, 1991. 

 

CASTRO, Susana de. O papel das escolas no combate às masculinidades tóxicas. 

APRENDER, Vitória da Conquista, ano XII, n. 20, p. 75-82, jul.-dez., 2018. 

 

CHARTIER, Roger. Diferenças entre os sexos e dominação simbólica (nota crítica). Cadernos 

Pagu, Campinas, SP, n. 4, p. 37–47, 2008. 

 

CECCHETTO, Fátima Regina. Violência e estilos de masculinidade. Rio de Janeiro: FGV 

Editora, 2004. 



84 

 

 

 

CHERVEL, A. História das disciplinas escolares: reflexões sobre um campo de 

pesquisa. Teoria e Educação Porto Alegre, nº 2, p. 177-229, 1990. 

COLLING, A. M. GÊNERO E HISTÓRIA. Um diálogo possível?. Revista Contexto &amp; 

Educação, [S. l.], v. 19, n. 71-72, p. 29–43, 2013.  

 

COLLING, A. M. Inquietações sobre educação e gênero. Trilhas da História, v. 4, n. 8, jan-

jun, 2015, p. 33-48. 

 

COLLING, A. M.; TEDESCHI, L. A. O ensino da história e os estudos de gênero na 

historiografia brasileira. Revista História & Perspectivas, [S. l.], v. 28, n. 53, 2016. 

 

CONNEL, R. W. Políticas da masculinidade. Educação & Realidade, [S. l.], v. 20, n. 2, 2017.  

 

CONNELL, Robert. W; MESSERSCHMIDT, James W. Masculinidade hegemônica: 

repensando o conceito. Estudos Feministas, Florianópolis, 21(1): 241-282, janeiroabril/2013. 

 

FARIA FILHO, L. M. de. Et al.. A cultura escolar como categoria de análise e como campo de 

investigação na história da educação brasileira. Educação e Pesquisa, v. 30, n. 1, p. 139-159, 

jan. 2004. 

 

FONSECA, Márcio Alves da. Michel Foucault e o Direito. 2 ed. São Paulo: Saraiva, 2012. 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Petrópolis, Vozes, 1987.   

 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução de Laura Fraga de Almeida Sampaio. 

3ª ed. São Paulo: Edições Loyola, 1996. 

 

FOUCAULT, Michel.  Sobre a história da sexualidade. In: Microfísica do poder. Rio de 

Janeiro: Graal, 1998, p. 243 - 276. 

 

FOUCAULT, Michel.  Microfísica do poder. 24. ed. São Paulo: Graal, 2007. 

 

GATTI, J. Notas sobre a masculinidade. In: PENTEADO, F.M.; GATTI, J. 

(orgs.).Masculinidades: teoria, crítica e artes. São Paulo: Estação das cores e letras, 2011. p.13.   

 

GIFFIN, Karen. A inserção dos homens nos estudos de gênero: contribuições de um sujeito 

histórico. Ciênc. saúde coletiva, Rio de Janeiro, v. 10, n. 1, p. 47-57, Mar. 2005. 

 

GONÇALVES, A. L. História e gênero. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

 

GOODSON, I. F. Currículo: teoria e história. Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio 

da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, Campinas, SP, n. 5, p. 7–41, 2009.. 

 

HARAWAY, Donna. Gênero para um dicionário marxista. Cadernos Pagu, Campinas, n. 22, 

p. 201-246, 2004. 

 



85 

 

 

HEMMINGS, Clare. Contando estórias feministas. Revista Estudos Feministas, v. 17, n. 1, p. 

215-241, 2009.  

 

JULIA, Dominique. A cultura escolar como objeto histórico. Revista Brasileira de História 

da Educação, Campinas, n. 1, p. 9-43, 2001. 

 

KIMMEL, Michael S. A produção simultânea de masculinidades hegemônicas e subalternas. 

Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, vol.4, n.9, p.103-117. 1998. 

 

LOURO, G. L. Gênero, sexualidade e educação: Uma perspectiva pós-estruturalista. Rio 

de Janeiro. 16 ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 

 

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: Uma perspectiva pós-

estruturalista. Petrópolis, RJ: Vozes, 1997. 

 

LOWY, Ilana. “Ciências e gênero”. In: Hirata, H. et al., Dicionário crítico do feminismo. São 

Paulo, Editora da Unesp, pp. 40-44. 

 

MARTINAZZO, C. J. Identidade Humana: Unidade e Diversidade Enquanto Desafios para 

uma Educação Planetária. Revista Contexto &amp; Educação, [S. l.], v. 25, n. 84, p. 31–50, 

2013. 

 

MATOS, Maria Izilda S. de. Por uma história das sensibilidades: em foco a masculinidade. 

História: Questões e Debates, Curitiba, n. 34, p. 45-63, 2001. 

 

MISKOLCI, Richard. Pânicos morais e controle social: reflexões sobre o casamento gay. 

Cadernos Pagu, Campinas, n. 28, p. 101-128, jan./jun. 2007. 

 

MONTEIRO, K. M. N.; MÉNDEZ, N. P. Gênero, biografia e ensino de História. Revista 

Aedos, [S. l.], v. 4, n. 11, 2012. 

 

NUNES, Priscila Spindler. Gênero e Sexualidade nas Aulas de História: composições para 

um currículo antinormativo. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de História) – 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Programa de Pós-Graduação em Ensino de História, Porto Alegre, p. 183, 2020. 

 

OLIVEIRA, Pedro Paulo. Discursos sobre a masculinidade. Estudos Feministas. V. 6, n; 1, 

1998. p. 91-112. 

 

OLIVEIRA, Pedro Paulo de. A construção social da masculinidade. Belo Horizonte: Editora 

UFMG; Rio de Janeiro: IUPERJ, 2004. 

 

PACIEVITCH, Caroline; GIL, Carmem Zeli de Vargas; SEFFNER, Fernando; PEREIRA, 

Nilton Mullet. A vida como ela foi: produzindo resistência nas aulas de História. Revista e-

Curriculum, São Paulo, v.17, n.4, p. 1604-1625 out./dez. 2019.  

 

PARAÍSO, Marlucy A. O currículo entre o que fizeram e o que queremos fazer de nós mesmos: 

efeitos das disputas entre conhecimentos e opiniões. Rev. e-Curriculum, São Paulo, v. 17, n.4, 

p. 1414-1435, out. -nov., 2019. 

 



86 

 

 

PEDRO, Joana Maria. Relações de gênero como categoria transversal na historiografia 

contemporânea. Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 12, n. 22, p. 270-283, 2011. 

 

PEDRO, J. M. Traduzindo o debate: o uso da categoria gênero na pesquisa histórica. Revista 

História. São Paulo, v.24, n.1, p.77-98, 2005. 

 

PINTO, Célia R. J. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo: Editora Perseu Abramo, 

2003. 

 

PISTICELLI, Adriana. Gênero: a história de um conceito. In: ALMEIDA, Heloisa Buarque 

de; SZWAKO, José Eduardo. Diferenças, igualdade. São Paulo, Berlendis & Vertecchia, 2009, 

pp. 116-148. 

 

POPKEWITZ, Thomas S. História do currículo, regulação social e poder. In: SILVA, Tomaz 

T. O Sujeito da Educação, estudos foucaultianos. Petrópolis: Editora Vozes, 1994. 

 

RAGO, M. Epistemologia Feminista, Gênero e História. In: Pedro, Joana; Grossi, Miriam 

(orgs.). Masculino, Feminino, Plural. Florianópolis: Ed. Mulheres, 1998.  

 

RAGO, Margareth. Descobrindo historicamente o gênero. Cadernos Pagu, Campinas, SP, n. 

11, p. 89–98, 2013. 

 

SACRISTÁN, José Gimeno. O que significa o currículo? In: Saberes e incertezas sobre o 

currículo. Lisboa: Ed. Penso. 2013. 

 

SCOTT, Joan. Gênero: uma Categoria útil de análise Histórica. Revista Educação e 

Realidade, Porto Alegre, v. 1, n. 1, p. 1995. 

 

SCOTT, Joan W. Preface a gender and politics of history. Cadernos Pagu, nº. 3, Campinas/SP 

1994. 

 

SCHNEIDER, Gabriela. Gênero e Ensino de História: a experiência das aulas para pensar a 

construção do currículo. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de História) - 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Programa de Pós-Graduação em Ensino de História, Porto Alegre, p. 204, 2019. 

 

SCHPUN, Mônica Raisa (Org.). Masculinidades. São Paulo: Boitempo, 2004.  

 

SEFFNER, F.; PICCHETTI, Y. DE P. A QUEM TUDO QUER SABER, NADA SE LHE DIZ: 

UMA EDUCAÇÃO SEM GÊNERO E SEM SEXUALIDADE É DESEJÁVEL?. Reflexão e 

Ação, v. 24, n. 1, p. 61-81, 28 abr. 2016. 

 

SEFFNER, Fernando. Se não agora, quando? A urgência do hoje e a desigualdade como tema 

no Ensino de História. Revista Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 13, n. 33, p. e0107, 

2021. 

 

SILVA, Bruna C. de S. L. Masculinismo: misoginia e redes de ódio no contexto da 

radicalização política no Brasil. 2023. 240 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - 

Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. Programa de Pós-Graduação em Ciências 

Sociais, Belo Horizonte, 2023. 



87 

 

 

 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de Identidade: uma introdução às teorias do 

currículo. Belo Horizonte: Auntêntica, 1999. 

SILVA, Marcos. GUIMARÃES, Selva. Ensinar História no Século XXI: em busca do tempo 

entendido. 4. Ed. Campinas, SP: Papirus, 2012. 

 

SILVA, Tomaz Tadeu da; HALL, Stuart; WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: A 

perspectiva dos Estudos Culturais. 14. ed. Petrópolis - Rj: Editora Vozes, 2014. 

 

SOIHET, Rachel; PEDRO, Joana Maria. A emergência da pesquisa da história das mulheres e 

das relações de gênero. Rev. Bras. Hist., v. 27, n. 54, p. 281-300, 2007. 

 

TEDESCHI, Losandro Antonio. Por uma história menor – uma análise deleuziana sobre a 

história das mulheres. Revista Estudos Feministas, v. 26, n. 1, 2018. 

 

ZARBATO, Jaqueline A. M. As estratégias do uso do Gênero no ensino de História: narrativa 

histórica e formação de professoras. Trilhas da História, v. 4, n. 8, jan-jun, 2015, p.  49-65. 

 

WELZER-LANG, Daniel. A construção do masculino: Dominação das mulheres e homofobia. 

Tradução de Miriam Pillar Grossi. Revista de Estudos Feministas, ano/vol 9, n. 002, 2001 pp. 

460-482. 

 

WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. In: 

SILVA, Tomaz T. (org.) Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2014. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

 

APÊNDICE 

 

Modelo de ementa da Unidade Curricular para o Ensino Médio 

CONTANDO HISTÓRIAS DAS MULHERES NO BRASIL ATRAVÉS DE 

PODCASTS 

 

APRESENTAÇÃO 

 Esta Unidade Curricular refere-se a um estudo introdutório sobre a história das 

mulheres e suas experiências no Brasil, desde o período colonial até os dias atuais. Até 

recentemente, as mulheres eram invisibilizadas na escrita da história e quando não, 

eram sempre representadas pelo olhar masculino e/ou como inferior aos homens. Foi a 

partir dos anos de 1960 que as mulheres reivindicaram uma história que contasse sobre 

suas vidas e, percebendo que os homens a contavam, denunciaram, ao escancarar o 

privilegio masculino, que os homens não só se apossaram da história como era visto 

como “Universais”, representante de todos e todas. 

 Felizmente, muitas mulheres se empenharam em “libertar a história” das 

narrativas masculinas e, incessantemente, investiram em uma escrita narrativa que não 

só contassem suas histórias de vida, mas demonstravam seus cotidianos e a suas 

múltiplas experiências de vida. Esse trabalho serviu também para mostrar que o mundo 

não é somente dos homens, nem são eles os únicos responsáveis por chegarmos até 

aqui. As mulheres construíram uma história importante para nosso país, mesmo que 

fossem relegados ao espaço privado do seu lar, elas resistiram, existiram e viveram. 

 Nesta UC, objetiva-se que para além do estudo e da análise da história das 

mulheres no Brasil, seja possível compreender como as diferenças biológicas entre 

homens e mulheres serviram de base para uma hierarquia social que estigmatizou as 

mulheres como frágeis, emocionais demais, destinadas exclusivamente à maternidade 

e submissas aos homens, sejam eles seus maridos, pais, irmãos. 

 Recomenda-se também a utilização de vídeos, músicas, obras artísticas e 

literárias que retratem as múltiplas experiências femininas no Brasil e suas relações 

sociais.  



89 

 

 

 Por que “mulheres” e não “mulher”? Não existe uma única identidade feminina, 

como se todas as mulheres vivenciassem as mesmas experiências de vida. As mulheres, 

de norte a sul, de leste a oeste em nosso país, experimentam às mais diversas formas 

de ser, de sentir, de conviver com outros sujeitos e vivem de formas diferentes a sua 

feminilidade. Por muito tempo, era comum um discurso histórico essencialista, como 

se a “mulher” fosse uma única identidade, mas dada a diversidade étnica, racial e 

cultural do nosso país é impossível falar no singular.  

 Essa Unidade pretende, portanto, contribuir para que se conheça uma história 

que foi por muito tempo esquecida, história de mulheres que foram silenciadas e 

representadas pelos homens, que em sua maioria, a trataram como inferiores a eles. 

Assim, a importância dessa proposta recai sobre o reconhecimento de as mulheres 

também fizeram e fazem história, elas foram e ainda são importantes para a história do 

país.  

COMPETÊNCIAS 

1 - Analisar processos políticos, econômicos, sociais, ambientais e culturais nos âmbitos local, 

regional, nacional e mundial em diferentes tempos, a partir da pluralidade de procedimentos 

epistemológicos, científicos e tecnológicos, de modo a compreender e posicionar-se 

criticamente em relação a eles, considerando diferentes pontos de vista e tomando decisões 

baseadas em argumentos e fontes de natureza científica. 4 - Analisar as relações de produção, 

capital e trabalho em diferentes territórios, contextos e culturas, discutindo o papel dessas 

relações na construção, consolidação e transformação das sociedades. 5 - Identificar e combater 

as diversas formas de injustiça, preconceito e violência, adotando princípios éticos, 

democráticos, inclusivos e solidários, e respeitando os Direitos Humanos. 6 - Participar do 

debate público de forma crítica, respeitando diferentes posições e fazendo escolhas alinhadas 

ao exercício da cidadania e ao seu projeto de vida, com liberdade, autonomia, consciência 

crítica e responsabilidade. 

OBJETIVO GERAL: Analisar o papel das mulheres na história do Brasil da colônia até os 

dias atuais de forma a conhecer diferentes trajetórias, sociais e políticas, e experiencias de vida.        

ESPECÍFICOS: 

1) Problematizar a construção da mulher como sujeitos inferiores aos homens e o sua 

invisibilização na história 



90 

 

 

2) Situar a história das mulheres como uma abordagem que visa ampliar o conhecimento 

sobre elas e sua importância no desenvolvimento da história.                                                                                             

3) Conhecer trajetórias de vida de diferentes mulheres, individual ou coletivamente.                                                          

4) Compreender a importância do feminismo na busca pelo protagonismo feminino na escrita 

e produção de uma história das mulheres.                                                                                                                            

5) Produzir coletivamente um podcast para divulgar o resultado do estudo e análise das 

diferentes histórias das/de mulheres trabalhadas ao longo da Unidade. 

Habilidades dos Itinerários Formativos Associadas às Competências Gerais da BNCC:  

(MS.EMIFCG01) Identificar, selecionar, processar e analisar dados, fatos e evidências com 

curiosidade, atenção, criticidade e ética, inclusive utilizando o apoio de tecnologias digitais. 

(MS.EMIFCG02) Posicionar-se com base em critérios científicos, éticos e estéticos, utilizando 

dados, fatos e evidências para respaldar conclusões, opiniões e argumentos, por meio de 

afirmações claras, ordenadas, coerentes e compreensíveis, sempre respeitando valores 

universais, como liberdade, democracia, justiça social, pluralidade, solidariedade e 

sustentabilidade. 

Habilidades Específicas dos Itinerários Formativos Associadas aos Eixos Estruturantes: 

(MS.EMIFCHSA01) Investigar e analisar situações-problema envolvendo temas e processos 

de natureza histórica, social, econômica, filosófica, política e/ou cultural, em âmbito local, 

regional, nacional e/ou global, considerando dados e informações disponíveis em diferentes 

mídias. 

Habilidades da BNCC: 

(MS.EM13CHS102) Identificar, analisar e discutir as circunstâncias históricas, geográficas, 

políticas, econômicas, sociais, ambientais e culturais de matrizes conceituais (etnocentrismo, 

racismo, evolução, modernidade, cooperativismo/desenvolvimento etc.), avaliando 

criticamente seu significado histórico e comparando-as a narrativas que contemplem outros 

agentes e discursos.                                                                                                                                                                                   

(MS. EM13CHS502) Analisar situações da vida cotidiana, estilos de vida, valores, condutas 

etc., desnaturalizando e problematizando formas de desigualdade, preconceito, intolerância e 

discriminação, e identificar ações que promovam os Direitos Humanos, a solidariedade e o 

respeito às diferenças e às liberdades individuais. 

 



91 

 

 

Habilidades dos Itinerários Formativos Associadas às Competências Gerais da BNCC:  

(MS.EMIFCG07) Reconhecer e analisar questões sociais, culturais e ambientais diversas, 

identificando e incorporando valores importantes para si e para o coletivo que assegurem a 

tomada de decisões conscientes, consequentes, colaborativas e responsáveis.                                

(MS.EMIFCG08) Compreender e considerar a situação, a opinião e o sentimento do outro, 

agindo com empatia, flexibilidade e resiliência para promover o diálogo, a colaboração, a 

mediação e resolução de conflitos, o combate ao preconceito e a valorização da diversidade. 

Habilidades Específicas dos Itinerários Formativos Associadas aos Eixos Estruturantes:  

(MS.EMIFCHSA07) Identificar e explicar situações em que ocorram conflitos, desequilíbrios 

e ameaças a grupos sociais, à diversidade de modos de vida, às diferentes identidades culturais 

e ao meio ambiente, em âmbito local, regional, nacional e/ou global, com base em fenômenos 

relacionados às Ciências Humanas e Sociais Aplicadas. 

OBJETOS DE CONHECIMENTO 

História das Mulheres; Tecnologia: novas relações digitais; O papel da mulher na sociedade em 

contextos históricos; Minorias: lutas por direito. 

SUGESTÃO DIDÁTICAS 

 De acordo com as competências e habilidades acima elencadas, recomenda-se que a/o 

professor/a desenvolva atividades didático-pedagógicas que contemplem os seguintes objetos 

de conhecimento: História das mulheres no Brasil; Direitos Humanos e das Mulheres; 

Movimento Feminista e a História das Mulheres; Estudos de Gênero. 

 Recomenda-se que a/o professor/a inicie a proposta pedagógica introduza a temática 

discutindo com os estudantes a importância de estudar a história das mulheres no Brasil. 

Realizar uma abordagem inicial buscando identificar quais conhecimentos históricos os 

estudantes possuem sobre as mulheres de modo a articular a temática com os interesses e 

demandas do público alvo: os estudantes. 

 Indicação de vídeo para assistir junto aos estudantes: “A invisibilização da mulher na 

história – Maria Lygia Quartim de Moraes” (Disponível em: < 

https://www.youtube.com/watch?v=aT14cSBKd7Q> 

 De modo a contribuir para uma maior participação efetiva dos estudantes nas aulas, 

propõe-se que a/o professor/a atribua aos estudantes pesquisas e leituras de textos sobre a 

https://www.youtube.com/watch?v=aT14cSBKd7Q


92 

 

 

história das mulheres em diferentes períodos do Brasil de modo que eles/elas possam atuar 

como protagonistas nas discussões das aulas. 

 Para iniciar o debate, sugerimos a leitura do texto “Breve história das mulheres e 

relações de gênero”                                                                                                                                                

(Disponível em: < https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/21/24/breve-historia-das-

mulheres-e-relacao-de-genero>). 

A partir da leitura, levantar os seguintes questionamentos: Qual a relação das mulheres com a 

política? O que é necessário para produzir e narrar história de mulheres no Brasil? Qual a 

atuação do movimento feminista frente as demandas por direitos das mulheres e por uma 

história que contasse sobre elas? A mulher sempre esteve atuante, política e socialmente, ao 

longo do tempo? 

 Recomenda-se a utilização do livro “História das Mulheres no Brasil” para que a/o 

professor/a possa preparar suas aulas e se aprofundar no tema de forma a proporcionar ricas 

discussões com base e fundamentação teórica e científica. Recomendamos os seguintes 

capítulos: “Eva Tupinambá”; “Magia e medicina na colônia”; “Mulheres nas Minas Gerais”; 

“Mulheres no Sertão Nordestino”; “Mulheres do Sul”; “Mulheres pobres e violência no Brasil 

Urbano”; “Ser mulher, mãe e pobre”; “De colona a boia-fria”; “Mulheres dos Anos Dourados”; 

“Os movimentos de trabalhadoras e a sociedade brasileira”. 

 As aulas e a forma como elas serão conduzidas deverão ser articuladas ao planejamento 

do/a professor/a, atendendo as demandas do público e do contexto escolar. O/a professor/a 

deverá ter liberdade para planejá-las da melhor maneira possível de acordo com suas 

necessidades e das seus/suas alunas. 

 Recomendamos também que, ao longo da Unidade, seja produzido pelos/as estudantes 

com o auxílio do professor um podcast em que os episódios poderão narrar os seguintes temas: 

Mulheres na colônia; Mulheres na época do Império; A Primeira República e as mulheres; 

Mulheres no Brasil Contemporâneo; Movimentos de mulheres contra a ditadura militar; 

Mulheres negras; Mulheres indígenas. 

 A forma como os episódios serão montados, ficará à critério do/a professor/a. Porém, 

recomenda-se que os episódios tenham entre 5 a 7 minutos, utilizando uma linguagem objetiva 

e clara e que os estudantes sejam os apresentadores. Poderão ser montados grupos de 03 a 04 

estudantes para que cada um deles desenvolva pesquisas e roteirizem os episódios que ficarão 

responsáveis. O/a professor/a deverá ser o/a articulador que auxiliará os estudantes ao longo do 

https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/21/24/breve-historia-das-mulheres-e-relacao-de-genero
https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/21/24/breve-historia-das-mulheres-e-relacao-de-genero


93 

 

 

processo, mas, ressalta-se a importância da participação ativa dos estudantes na produção do 

produto. 

 Antes de iniciar a produção, de preferência no início da Unidade, apresentar a proposta 

do produto aos estudantes, explicando e articulando junto a eles/as a forma como o processo se 

desenvolverá. Recomenda-se que explique o que é um podcast 

(https://www.brasildefatomg.com.br/2021/02/10/o-que-e-um-podcast-para-que-serve-

conheca-algumas-sugestoes-de-programas), apresentando alguns exemplos para que os 

estudantes ouçam em casa, como: Leituraobrigahistóira; História FM; História Pirata; PETCast 

História; Senta Que Lá Vem História. 

 

 

INDICAÇÕES BIBLIOGRAFICAS 

CONCEITO DE GÊNERO 

TRAJETÓRIAS E DESAFIOS DO CONCEITO DE GÊNERO | Jacqueline Teixeira 

https://youtu.be/SR-y7SIJi1U?si=MSXWef1VwopHp2Y7 

O CONCEITO DE GÊNERO E A ANTROPOLOGIA - 

https://youtu.be/kZOPRKVQuAw?si=gNZnm0JJUDfLl5nk 

DIVISÃO SEXUAL DO TRABALHO - https://youtu.be/EWM3X-

BMbQg?si=wODc3Gd4TU7QdmiQ 

PENSAMENTO BINÁRIO - https://youtu.be/PX4Ee8BFZXA?si=Qia2gp7UYTT76irT 

GÊNERO E NATUREZA - https://youtu.be/vK3koIjeWoc?si=pZXF-1JW90ELyrTK 

As Mulheres na História – Joana Maria Pedro - 

https://youtu.be/TJ46mhy9neA?si=zeG5KF6wN0xDZsGZ 

A invisibilização da mulher na história // Maria Lygia Quartim de Moraes - 

https://youtu.be/aT14cSBKd7Q?si=W1S7UF9w7s3-ryr4 

https://www.brasildefatomg.com.br/2021/02/10/o-que-e-um-podcast-para-que-serve-conheca-algumas-sugestoes-de-programas
https://www.brasildefatomg.com.br/2021/02/10/o-que-e-um-podcast-para-que-serve-conheca-algumas-sugestoes-de-programas
https://youtu.be/SR-y7SIJi1U?si=MSXWef1VwopHp2Y7
https://youtu.be/kZOPRKVQuAw?si=gNZnm0JJUDfLl5nk
https://youtu.be/EWM3X-BMbQg?si=wODc3Gd4TU7QdmiQ
https://youtu.be/EWM3X-BMbQg?si=wODc3Gd4TU7QdmiQ
https://youtu.be/PX4Ee8BFZXA?si=Qia2gp7UYTT76irT
https://youtu.be/vK3koIjeWoc?si=pZXF-1JW90ELyrTK
https://youtu.be/TJ46mhy9neA?si=zeG5KF6wN0xDZsGZ
https://www.youtube.com/watch?v=aT14cSBKd7Q&pp=ygUkQ09OQ0VJVE8gREUgR0VORVJPIEpPQU5BIE1BUklBIFBFRFJP
https://youtu.be/aT14cSBKd7Q?si=W1S7UF9w7s3-ryr4


94 

 

 

Aula 1: História das Mulheres - Profª Drª Joana Maria Pedro (História UFSC) - 

https://youtu.be/nBCkXFlqDZw?si=muEr8KN2nabtL3qF 

Movimento Feminista Negro no Brasil - 

https://youtu.be/TQa0La1YlFw?si=_HZ9neo_9lTZKE67 

O feminismo negro: entrevista com Djamila Ribeiro 

https://youtu.be/0k1mh7N8Caw?si=cYe9_cL8ds_KUTFX 

A mudança do lugar da mulher na sociedade - 

https://youtu.be/KMrBaj33kz4?si=OafNvEd4VGlOIr32 

Cidade das Mulheres: a importância das mulheres negras no Brasil 

https://youtu.be/KtZKX9H-PII?si=H_fKlLAZSrsftAGz 

VIOLÊNCIA DE GÊNERO https://youtu.be/MFuWyvrCfpk?si=IM1i2I9Wfv5qvBPm 

https://youtu.be/nBCkXFlqDZw?si=muEr8KN2nabtL3qF
https://youtu.be/TQa0La1YlFw?si=_HZ9neo_9lTZKE67
https://youtu.be/0k1mh7N8Caw?si=cYe9_cL8ds_KUTFX
https://youtu.be/KMrBaj33kz4?si=OafNvEd4VGlOIr32
https://youtu.be/KtZKX9H-PII?si=H_fKlLAZSrsftAGz
https://youtu.be/MFuWyvrCfpk?si=IM1i2I9Wfv5qvBPm


                               

 

 


