
Ioná Lidiane Vieira Costa

A presença das mulheres negras no 
livro didático de ciências humanas e 

sociais



UNIVERSIDADE DE PERNAMBUCO

AGOSTO / 2024

UNIVERSIDADE DE PERNAMBUCO – UPE
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE HISTÓRIA 

NÍVEL DE MESTRADO PROFISSIONAL - PROFHISTÓRIA

IONÁ LIDIANE VIEIRA COSTA

A PRESENÇA DAS MULHERES NEGRAS NO LIVRO DIDÁTICO DE 
CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS



Mata Norte -  PE 

2024



UNIVERSIDADE DE PERNAMBUCO – UPE
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE HISTÓRIA 

NÍVEL DE MESTRADO PROFISSIONAL - PROFHISTÓRIA

Ioná Lidiane Vieira Costa

A PRESENÇA DAS MULHERES NEGRAS NO LIVRO DIDÁTICO DE 
CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS

 

Dissertação  apresentada  ao  programa 
nacional de Mestrado Profissional em Ensino 
de História – ProfHistória, da Universidade de 
Pernambuco,  campus Mata  Norte,  como 
requisito  parcial  a  obtenção  do  título  de 
Mestre  em  Ensino  de  História.  Área  de 
concentração:  Ensino  de  História.  Linha  de 
Pesquisa:  Saberes  Históricos  no  Espaço 
Escolar. 

Orientadora:  Prof°.  Dra.  Janaína  Guimarães 
da Fonseca e Silva

Nazaré da Mata, PE

2024



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
Universidade de Pernambuco – Campus Mata Norte

Biblioteca Mons. Petronilo Pedrosa, Nazaré da Mata – PE, 
Brasil

C838p Costa, Ioná Lidiane Vieira
A presença das mulheres negras no livro didático de ciências 

humanas e sociais. / Ioná Lidiane Vieira Costa – Nazaré da Mata, 
2024.

162 p. : il.

Orientadora: Profa. Dra. Janaína Guimarães da Fonseca e Silva

Dissertação (Mestrado) – Universidade de Pernambuco, 
Campus Mata Norte, Mestrado Profissional em História, Nazaré da 
Mata, 2024.

1. Modernidade/Colonialidade. 2. Mulher negra. 3. 
Decolonialidade. 4.  Feminismo negro 5. Interseccionalidade I. 
Silva, Janaína Guimarães da Fonseca e (orient.). II. Título.

Bibliotecária Responsável: Luciene Aquino – CRB-4/2207



Ioná Lidiane Vieira Costa

A presença das mulheres negras no livro didático de ciências humanas e 
sociais

Dissertação  apresentada  ao  programa 
nacional de Mestrado Profissional em Ensino 
de História – ProfHistória, da Universidade de 
Pernambuco,  campus Mata  Norte,  como 
requisito  parcial  a  obtenção  do  título  de 
Mestre  em  Ensino  de  História.  Área  de 
concentração:  Ensino  de  História.  Linha  de 
Pesquisa:  Saberes  Históricos  no  Espaço 
Escolar.

Aprovado em: 26 de agosto de 2024

BANCA EXAMINADORA

_________________________________________________

Profª. Dra. Janaína Guimarães da Fonseca e Silva. (Orientadora) – 
UPE/Campus Mata Norte

__________________________________________________

Profª. Dra. Fernanda Capibaribe Leite (Examinadora Externa) – UFPE

_________________________________________________

Prof. Dr. Mário Ribeiro dos Santos (Examinador Interno) – UPE/Campus Mata 
Norte

Nazaré da Mata, PE

2024



Dedico este trabalho a todas as mulheres 
que não encontram outra opção de vida 
que  não  seja  a  de  lutar  para  ser 
reconhecidas como pessoas, contribuindo 
para uma sociedade mais justa e menos 
cruel.



AGRADECIMENTOS

Foram  vários  os  obstáculos  ao  longo  do  caminho  percorrido  que 

desafiaram e abalaram nossos planos de conclusão deste presente trabalho, 

despertando-nos  inseguranças,  incertezas  e  angústias.  Ao  mesmo  tempo, 

como professora, sabemos que o percurso de muitos que trilham as estradas 

da  educação  pública  em busca  de  equidade  social  é  marcado  por  lutas  e 

resistências. 

As escritas de autoras negras também nos lembram da importância de 

resistir para existir, que no caso destas, resistem por meio da luta epistêmica, 

contra o apagamento, a invisibilidade, o preconceito, a falta de oportunidades e 

de reconhecimento, em várias esferas da vida social, inclusive no espaço da 

vida escolar. 

Pensando, pois na luta por uma educação de qualidade que envolve 

respeito e o desejo de um Brasil menos desigual; conseguimos discorrer sobre 

algumas especificidades que marcam nossa realidade do ensino de história no 

que se refere ao uso do livro didático. 

Por isso, agradecemos primeiramente a Deus, que nos momentos de 

conflito foi e é nosso maior refúgio nos concedendo a serenidade necessária 

para  que  produzíssemos  este  trabalho.  Agradecemos  a  nossa  família  cuja 

presença é suficiente para nos motivar na conclusão do trabalho. 

Agradecemos também a turma do Profhistória pela companhia,  pelo 

aconselhamento de alguns colegas, pelos momentos de reflexão, mas também 

pelos momentos de descontração. Agradecemos também aos professores do 

Mestrado  Profissional  da  Universidade  de  Pernambuco  –  UPE,  pelo 

comprometimento com a educação, por contribuir para o desenvolvimento de 

um olhar  mais  crítico  diante  das  diferentes  formas  de  opressão  social,  em 

especial a nossa orientadora Janaina Guimarães da Fonseca e Silva.

Por fim, agradecemos profundamente a todos e a todas as pessoas 

que de alguma forma, através de gestos, palavras de apoio, brincadeiras, ou 

outras formas de incentivo, contribuíram para que terminássemos essa jornada 

marcante e complexa que foi escrever sobre educação, recursos didáticos e 

personagens  históricas  discriminadas  e  invisibilizadas  na  história  do  Brasil. 

Gratidão a todos e a todas!



RESUMO

Este trabalho dissertativo,  ancorados na perspectiva decolonial  e do 
feminismo negro interseccional como referencial teórico e em uma pesquisa 
especificamente  de  análise  documental,  propôs-se  refletir  a  presença  das 
mulheres negras nos livros didáticos de ciências humanas e sociais aplicadas 
do ensino médio, em três coleções de diferentes editoras brasileiras, com o 
intuito de verificar a influência da colonialidade e da lógica eurocêntrica como 
condicionantes da existência destas personagens histórica nos livros didáticos 
de ciências humanas e sociais aplicadas através do componente curricular de 
história,  contribuindo para a manutenção da hegemonia da branquitude em 
detrimento  do  apagamento  da  população  não  branca,  sobretudo  pessoas 
atravessadas por  diferentes construtos sociais  como raça,  classe e gênero. 
Discorremos  sobre  perspectivas  decoloniais  e  do  feminismo  negro  para 
educação e a partir destas apresentamos uma proposta de uma eletiva para 
abordar a mulher negra pelo viés interseccional, com base em referências do 
feminismo  negro  e  decolonial,  na  série  do  segundo  ano  do  ensino  médio, 
podendo a mesma ser  adaptada para as outras séries do mesmo nível  de 
ensino.

Palavras-chave:  Modernidade/colonialidade,  mulher  negra,  Decolonialidade, 
feminismo negro, interseccionalidade, eletiva.



ABSTRACT

This dissertation work, anchored in the decolonial perspective and intersectional 
black  feminism  as  a  theoretical  framework  and  in  research  specifically  on 
documentary analysis, proposed to reflect the presence of black women in high 
school  humanities  and  social  sciences  textbooks,  in  three  collections  from 
different Brazilian publishers, with the aim of verifying the influence of coloniality 
and  Eurocentric  logic  as  conditions  for  the  existence  of  these  historical 
characters in human and social science textbooks applied through the history 
curriculum component,  contributing  to  the  maintenance  of  the  hegemony  of 
whiteness  in  to  the  detriment  of  the  erasure  of  the  non-white  population, 
especially people crossed by different social constructs such as race, class and 
gender. We discuss decolonial perspectives and black feminism for education 
and from these we present a proposal for an elective to approach black women 
from  an  intersectional  perspective,  based  on  references  from  black  and 
decolonial feminism, in the second year of high school, with the possibility of 
can be adapted for other grades at the same level of education.

Keywords:  Modernity/coloniality,  black woman,  Decoloniality,  black feminism, 
intersectionality, elective.



LISTA DE SIGLAS

BNCC           Base Nacional Comum Curricular

BNCCEM     Base Nacional Comum Curricular do Ensino Médio

DCN – EM   Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino Médio

FNDE          Fundo Nacional de Desenvolvimento da Educação

LDBN          Lei de Diretrizes e Base da Educação Nacional

MEC           Ministério da Educação 

PNLD          Programa Nacional do Livro e do Material Didático



SUMÁRIO

1 INTRODUÇÃO ...............................................................................................11

2 A (DE)COLONIALIDADE E A MULHER NEGRA .........................................24

2.1 COLONIALIDADE E A CONSTRUÇÃO DO CONCEITO DE RAÇA...........24

2.2 A COLONIALIDADE DE GÊNERO E A MULHER NEGRA.........................38

2.3 O FEMINISMO DECOLONIAL E A INTERSECCIONALIDADE..................44 

3 A (IN) VISIBILIDADE DA MULHER NEGRA NOS LIVROS DIDÁTICOS DO 

BRASIL .............................................................................................................55

3.1 CONSIDERAÇÕES SOBRE O USO DO LIVRO DIDÁTICO.......................55

3.2  A  MULHER  NEGRA,  A  REFORMA  DO  ENSINO  MÉDIO  E  A  BASE 

NACIONAL COMUM CURRICULAR – BNCC...................................................59

3.3  ANÁLISE  DE  LIVROS  DIDÁTICOS  DE  CIÊNCIAS  HUMANAS  E 

SOCIAIS............................................................................................................71

3.3.1  ANÁLISE  DA  COLEÇÃO  “CONEXÃO  MUNDO”  DA  EDITORA  DO 

BRASIL..............................................................................................................74

3.3.2 ANÁLISE DA COLEÇÃO “MULTIVERSOS” DA EDITORA FTD..............83

3.3.3  ANÁLISE  DA  COLEÇÃO  “MODERNA  PLUS”  DA  EDITORA 

MODERNA.........................................................................................................87

4  PROPOSTAS  DECOLONIAL  E  DO  FEMINISMO  NEGRO  PARA  A 

EDUCAÇÃO......................................................................................................99

4.1  A  INTERCULTURALIDADE  CRÍTICA  E  A  PEDAGOGIA 

DECOLONIAL....................................................................................................99

4.2 PERSPECTIVAS DO FEMINISMO NEGRO PARA A EDUCAÇÃO..........107

4.3  PROPOSTA  DE  ELETIVA  COMO  PRODUTO  FINAL  – 

INTERSECCIONALIDADE:  IDENTIFICAR  A  DIFERENÇA  PARA 

COMPREENDER AS EXISTÊNCIAS..............................................................115

4.3 PRODUTO FINAL: ELETIVA – INTERSECCIONALIDADE: IDENTIFICAR 

A DIFERENÇA PARA COMPREENDER AS EXISTÊNCIAS.........................118

5 CONSIDERAÇÕES......................................................................................138



REFERÊNCIAS...............................................................................................144

ANEXOS..........................................................................................................151

ANEXO A.........................................................................................................151

ANEXO B.........................................................................................................152

ANEXO C.........................................................................................................153

ANEXO D.........................................................................................................154

ANEXO E.........................................................................................................155

ANEXO F.........................................................................................................156

ANEXO G.........................................................................................................157

ANEXO H.........................................................................................................158

ANEXO I..........................................................................................................159

ANEXO J..........................................................................................................160

ANEXO K.........................................................................................................161



11

1 INTRODUÇÃO

A docência percorre diversos caminhos para que a mesma se efetue e 

alcance os objetivos propostos a cada área disciplinar. No âmbito da História 

um dos desafios, obviamente específico a cada matriz curricular, consiste em 

estabelecer uma prática educativa com base em um dos sentidos históricos 

que a permeia que é a criticidade. Um dos meios pelos quais se pode promover 

a  criticidade  é  através  de  formações  continuadas,  de  suportes  teóricos  ou 

cursos de atualização. O curso do Mestrado Profissional em Ensino de História 

– Profhistória, em vigor também pela Universidade de Pernambuco - UPE, uma 

das  instituições  associadas  e  pela  qual  somos  aluna;  possibilitou  que  nos 

voltássemos  para  a  reflexão  da  referida  prática  profissional  e  por  esta, 

elegemos nossa temática.

Neste  processo,  o  fato  de ser  mulher,  marcada pelas  imposições de 

gênero, e de classe, foi decisivo para que optássemos pela temática da mulher 

para  desenvolver  o  trabalho  dissertativo,  pelo  qual  já  nutríamos afinidades. 

Contudo,  à  medida  que  as  aulas  do  mestrado  transcorriam,  despertamos 

interesse especificamente para a temática da mulher negra, tendo em vista, 

que convivemos com duas tristes e incômodas realidades: o machismo e o 

racismo.  Realidades  que  podem  ser  constatadas  por  meio  de  diversos 

exemplos do cotidiano, noticiados em diversos canais de comunicação e que 

também presenciamos no dia a dia da vida escolar. 

Como mulher  branca  e  educadora,  passamos  a  refletir  então,  sobre 

nossas ações e/ou sobre nossas omissões no combate ao machismo e ao 

racismo, ação que nos levou a vislumbrar a possibilidade de ressignificar a vida 

de  alunas  negras  e  suas  interações  sociais  através  de  uma  mudança  de 

perspectiva, sobretudo na nossa prática docente e nos saberes que orientam 

essa prática.  Compreendemos que a necessária  mudança desses sentidos, 

está  ligada  ao  combate  às  diversas  formas  de  preconceitos  que  atinge 

diferentes  grupos  sociais  por  meio  dos  construtos  simbólicos  presentes  na 

cultura  classificando e  hierarquizando esses grupos,  valorizando alguns em 

detrimento da submissão de outros.

Assim,  delimitamos  nossa  dissertação  para  a  reflexão  acerca  do 

universo  feminino  das  mulheres  e  do  racismo,  que  para  nós  são 



12

imprescindíveis, pois estas construções sociais e simbólicas forjaram lugares e 

papéis sociais1 que são impostos às mulheres, (assim como atribuem papéis 

para a população negra e outros grupos que constituem minorias) pela cultura, 

e que retroalimentam um universo de práticas machistas, misóginas, patriarcais 

e racistas. Este trabalho busca, portanto priorizar o universo da mulher negra, 

pois ao atuarmos nas salas de aula de escolas estaduais em Pernambuco há 

duas décadas como docente do ensino médio, consideramos a realidade que 

testemunhamos  de  alunas  negras  inseridas  socialmente  em  posições 

subalternas,  marcadas  por  conflitos  no  âmbito  social,  econômico  e  político. 

Deparamo-nos de forma recorrente com alunas que pelo fato de ser mulher são 

subjugadas aos  estereótipos  de  gênero  e  de  classe.  Contudo,  quando são 

alunas negras são atingidas também pelos estereótipos de raça. 

Esses  estereótipos  racistas  são  mantidos  por  diferentes  contextos 

sociais, que de modo geral, propagam e estão entrelaçados, às políticas de 

branqueamento2 e pelas quais se erguem construções sociais que valorizam 

um ser ou modo de vida e discriminam outros. O branqueamento fabrica um 

modelo de ser e de viver, dentro dos seus moldes e a partir da identidade de 

branquitude – constituída desde o processo de colonização (BENTO, 2022, 

p.28)  como  referência  da  humanidade.  Ser  branco  seria,  segundo  sua 

perspectiva, o ser politicamente correto. 

 De acordo com Bento, (2003) branqueamento no Brasil é compreendido 

como  um processo  forjado  pela  elite  branca  brasileira  que  estabelece  seu 

grupo étnico  como referência  da  espécie  humana,  justificando seu domínio 

político, econômico e social e fortalecendo a autoestima do grupo branco em 

detrimento dos outros não brancos.

Assim,  para  Bento  (2003,  p.2);  o  lado  oculto  da  moeda  do 

branqueamento traz como consequência “(...) o investimento na construção de 

um  imaginário  extremamente  negativo  sobre  o  negro,  que  solapa  sua 

1 Importante lembrar que a imposição de papéis sociais, não é exclusividade de raça e gênero, 
mas permeia todas as possíveis condições humanas, estratificando-as social e culturalmente, 
como faixa etária e o nível econômico, por exemplo.
2 Sobre branqueamento, ver: BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e branquitude no 
Brasil.  In.:  CARONE,  Iray;  BENTO,  Maria  Aparecida  Silva  (orgs.).  Psicologia  social  do 
racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 1-
30



13

identidade racial, danifica sua autoestima, culpa-o pela discriminação que sofre 

e, por fim, justifica as desigualdades raciais.”   

Pensar  sobre  o  branqueamento  é  preciso  para  enxergarmos  o  lado 

oculto dessa política que atua no sentido de preservar práticas de dominação 

de  um  grupo  social  sobre  o  outro  e  assim,  manter  privilégios  ofertados  a 

população branca,  desde o  início  do processo de colonização,  no caso do 

Brasil.  Refletir  sobre branqueamento ajuda-nos também a perceber o nosso 

reflexo social, o lugar que ocupamos e através dessa percepção, pensar na 

postura que devemos assumir para direcionar nossas práticas pedagógicas, 

cidadãs  e  humanas  enquanto  pessoas  brancas.  Assim,  a  possibilidade  de 

análise da nossa prática também se realizou na medida em que entramos em 

contato com obras do feminismo negro, e junto a estas, a abordagem sobre o 

branqueamento. 

Ler sobre o branqueamento nos fez perceber que não refletíamos como 

devíamos fazê-lo, sobre as causas de sentimentos aparentemente negativos, 

expressos  por  alunos  e  alunas  negras  que,  como  todos,  crescem  num 

ambiente  contaminado  pelas  ideias  do  branqueamento  e  por  elas  são 

frequentemente  atingidas.  Por  isso  as  leituras  que  realizamos  sobre  o 

branqueamento de escritos de autoras e autores não brancos,  contribuíram 

para que pudéssemos pensar sobre algo que, pela nossa condição racial nem 

sempre conseguimos enxergar. 

Temos  consciência  que  nem  todas  as  pessoas  negras  enxergam  a 

branquitude e/ou a compreende como uma questão social a ser questionada. 

Há obras na literatura negra que tratam dessa condição. Por exemplo, Lélia 

Gonzalez (2022), ao descrever a mobilização do movimento negro unificado e 

de  outras  entidades  para  a  realização  de  manifestações,  criação  de 

documentos  e  de  comissões  contra  a  discriminação  racial  na  década  de 

setenta,  relata  que  depois  de  fechadas  as  pautas  de  exigências  dos 

movimentos negros, estas foram levadas a políticos, candidatos negros que 

não levaram adiante nem em campanhas, nem tentaram efetivá-las. Por isso, 

em seu  texto  a  autora  abre  um espaço  para  falar  acerca  da  ideologia  do 

branqueamento,  ainda que não faça uso explícito  deste  termo.  Sobre essa 

ideologia ela afirma: 



14

“Como se  sabe,  ela  consiste  no  fato  de  os  aparelhos  ideológicos 
(família,  escola,  igreja,  meios  de  comunicação  etc.)  veicularem 
valores que, juntamente com o mito da democracia racial, apontam 
para  uma  suposta  superioridade  racial  e  cultural  branca.” 
(GONZALEZ, 2022, p.68)

A partir  de  algumas  considerações  como  as  citadas  acima  de  Lélia 

Gonzalez,  buscamos  estabelecer  um  paralelo  com  a  realidade  das  alunas 

negras3, tendo em vista, que elas são afetadas por esses valores que muitas 

vezes,  são  veiculados  pela  escola  através  da  propagação  da  ideologia  de 

branqueamento,  seja  pela  prática  docente,  seja  pela  não  contestação  de 

recursos  ou  do  currículo,  seja  ainda  pela  omissão  diante  de  atitudes 

preconceituosas, dentre outras. Na escola na qual lecionamos, por exemplo, 

não há professoras negras. Há apenas um professor negro. Logo o acesso a 

um  conhecimento  necessário  à  promoção  da  conscientização  de  si  como 

pessoa humana de direitos, é dificultado pelas práticas de silenciamento e de 

não questionamento da instituição escolar, marcada pelas heranças de uma 

tradição histórica de omissões e apagamentos, acarretando a possibilidade de 

reproduzir  e  de reforçar  as  crenças que instituem e conservam posições e 

representações  sociais  de  desigualdade,  de  racismo,  do  machismo  e  de 

diversos preconceitos, atingindo alunos e alunas que nem sempre contestam 

essas crenças. 

Contudo,  vale  aqui  ressaltar  que  como  pessoa  branca,  não 

representamos e nem falamos em nome de alunas nem de mulheres negras. 

Temos consciência de que somos etnicamente atravessadas pela branquitude 

e compreendemos as implicações que esta condição contém. Aliás, este é o 

motivo  pelo  qual  nossa  escrita  se  desenrola  na  terceira  pessoa  do  plural. 

Apesar de não usarmos exclusivamente uma literatura negra, recorremos às 

epistemologias  negras  para  que  pudéssemos  integrar  diferentes  conceitos; 

acerca de colonialismo, das ideias de raça, de gênero (aqui nos referindo mais 

a  condição  de  mulher),  das  ideias  de  machismo  e  sexismo,  de  feminismo 

dentre outros; a partir da compreensão trazida pelo feminismo negro que nos 

possibilitou pensarmos sobre realidades diversas acerca das desigualdades de 

gênero,  despertando-nos  para  o  fato  de  que  essas  desigualdades  não 

3 Temos consciência de que não só alunas, mas alunos negros também são afetados pela 
lógica do branqueamento. Contudo falamos no feminino/alunas/mulher por ser este um dos 
objetos de nosso estudo.



15

envolvem apenas esse marcador social, mas outros que se entrelaçam no seu 

seio  e  engrossam as  discrepâncias  entre  as  pessoas,  mesmo estas  sendo 

mulheres.

Nossa escrita, deste modo, se realiza pela interação entre as diferentes 

falas  do  feminismo  e  do  feminismo  negro  interseccional  a  partir  de  uma 

percepção atravessada pela nossa branquitude onde analisamos a presença 

da mulher negra no livro didático de ciências humanas e sociais, através do 

viés dos conteúdos específicos de história do Brasil.

Destacamos,  porém,  que  branquitude  não  é  branqueamento.  O 

branqueamento refere-se ao que brevemente expomos acima como política 

ideológica que busca justificar a superioridade racial branca. De acordo com os 

estudos  de  Bento  (2003)  e  Cardoso  (2011)  a  branquitude  é  compreendida 

como  identidade  racial  da  pessoa  branca,  contemplada  por  privilégios  que 

pessoas não brancas não possuem. Portanto,  branquitude refere-se a:  “(...) 

traços da identidade do branco brasileiro a partir das ideias de branqueamento 

(...)” (BENTO, 2003, p.1). Entendemos o perigo que essa identidade representa 

pelo  fato  de  que  a  contaminação  com  o  branqueamento  é  um  traço 

característico, não obrigatório em todas as pessoas, mais recorrente em quase 

todas as pessoas brancas, dadas as condições históricas das relações étnico 

raciais do Brasil. 

Essa identidade branca é descrita também em Cardoso (2011, p. 81) “A 

identidade  racial  branca  é  um  lugar  de  privilégios  simbólicos,  subjetivos  e 

materiais palpáveis que colaboram para a reprodução do preconceito racial, 

discriminação racial “injusta” e o do racismo”.

O autor relaciona a branquitude com o sentido de poder, um poder que 

ao reproduzir  o  preconceito  e  a  discriminação racial,  perpetua as heranças 

coloniais, desses privilégios que assim seguem atualizados dentro da dinâmica 

de  dominação  de  uma  raça  sobre  outra,  onde  o  branco  ocupa  o  topo  da 

hierarquia  racial.   No  entanto,  Cardoso  (2011)  ressalta  que  mesmo  que  a 

branquitude de modo geral, apresenta características comuns que a mantém 

como lugar de privilégios, ainda que este lugar seja simbólico, ela enquanto 

identidade racial é diversa, assim como todas as outras identidades raciais não 

é homogênea nem estática, variando no tempo.



16

Neste aspecto, compreendemos que sendo a branquitude heterogênea, 

ela é vivida e percebida de maneiras diferentes e pode alcançar o que Helms 

(1990 apud BENTO, 2003) chamou de estágio da autonomia, referindo-se ao 

último estágio dentre seis que é alcançado por pessoas brancas não racistas 

ao internalizar a redefinição do ser branco, para combater as opressões, frutos 

do racismo. 

Bento  (2003)  também ressalta  as  contribuições  dos  escritos  de  Piza 

(1998)  e  Helms  (1990)  para  compreender  que,  as  questões  raciais  como 

problemas, são problemas presentes nas relações entre brancos e negros e 

não apenas um problema das pessoas negras, como se argumenta no Brasil. 

Percebemos  assim,  a  carga  de  responsabilidade  dos  problemas  raciais 

atribuídos às pessoas negras,  tendo em vista que elas são alvos,  desde o 

período colonial  do processo de racialização,  ao mesmo tempo em que se 

oculta  a  branquitude  que  atravessa  as  pessoas  brancas,  isentando-as  das 

construções  ideológicas  presentes  nas  identidades  raciais,  que  causam  os 

problemas de cunho racial. 

Carine  (2023,  p.  60)  afirma  que:  “O  papel  da  branquitude  na  luta 

antirracista é o papel de quem criou o racismo, então compreendendo que as 

pessoas brancas críticas terão que construir por si sós esses caminhos (...)”. 

Entendemos  assim,  que  a  análise  das  matrizes  de  opressão  estruturais  e 

culturais,  causadora  do  racismo,  deve  ser  feita,  sobretudo  por  pessoas 

brancas, visto que essa reflexão é fundamental para que possamos enxergar o 

lugar que ocupamos e assim, iniciar um processo de conscientização de nossa 

condição e da condição de objetificação do Outro4 para combater o racismo e 

outras formas de massificação presente nessas relações. Compreendendo que 

pessoas  brancas  também  possuem  identidade  racial  e  que  os  problemas 

acerca das questões raciais ocorrem na esfera das relações de pessoas com 

diferentes identidades raciais, com base na ideologia da superioridade branca.

Sobre  a  possibilidade  de  conscientização  em  pessoas  brancas, 

ressaltamos ainda que Cardoso (2010, p. 611 – 612),  distingue branquitude 

crítica de branquitude acrítica.  A primeira, a branquitude crítica refere-se, em 

4 A expressão “Outro”  refere-se justamente às pessoas colonizadas ou que sofrem com o 
controle da colonialidade global capitalista. Seres humanos que são coisificados (RIBEIRO, 
2017).



17

termos  gerais,  a  pessoa  branca  que  desaprova  publicamente  o  racismo. 

Contudo, o autor faz uma ressalva lembrando que nem tudo que é aprovado ou 

reprovado  publicamente  é  ratificado  no  âmbito  privado.  A  segunda,  a 

branquitude  acrítica  diz  respeito  à  categoria  de  pessoas  brancas  que 

compreendem a hierarquia racial como legítima, não se admitindo como racista 

ou preconceituosa. 

Buscamos  compreender  a  dimensão  da  branquitude  em  função  da 

nossa  identidade  branca,  indagando  nossas  representações  sociais,  dando 

início  a  um  processo  constante  de  construção  de  uma  postura  não  só 

antissexista,  mas também uma prática antirracista,  haja  vista  que,  segundo 

Cardoso (2010), pertencer ao grupo opressor implica em possuir privilégios que 

se  apresentam  como  conflitos  pessoais  a  serem  enfrentados  por  brancos 

antirracistas no momento de visibilidade da identidade racial. Nesse processo, 

Cardoso  (2010,  p.  624)  afirma  que:  “A  primeira  tarefa  talvez  seja  uma 

dedicação individual cotidiana e, depois, a insistência na crítica e autocrítica 

quanto aos privilégios do próprio grupo.” 

Por isso, ao apresentarmos breves considerações sobre a branquitude, 

procuramos  aqui  situar  o  lugar  de  onde  falamos,  reconhecendo-nos  como 

educadora branca,  consciente do lugar  social  de privilégios que ocupamos, 

mas  em processo  de  desconstrução  e  reconstrução  de  valores,  conceitos, 

ideias  e  práticas,  através  de  reflexões  e  autocríticas  a  partir  de  leituras 

temáticas da branquitude, da mulher negra e da decolonização, na medida em 

que  buscamos  também  conhecer  e  abordar  práticas  antirracistas  para  a 

educação básica. 

Nosso trabalho reflete assim, o início de uma nova jornada profissional e 

pessoal,  na  tentativa  de  sairmos  do  nosso  mundo  branco  de  privilégios  e 

enxergarmos outras mulheres que não apenas mulheres brancas, mas aquelas 

que são submetidas a outros determinantes sociais opressores; as mulheres 

negras. E assim, questionarmos onde elas historicamente estão localizadas.

Este  percurso  de  questionamentos  sobre  as  mulheres  negras  está 

atrelado a nossa prática docente. Por isso as indagações sobre o livro didático 

que é um dos recursos que utilizamos constantemente em sala e que contribui 

para  a  consolidação  de  ideias  e  valores  trabalhados  durante  as  aulas  se 

fizeram necessário e originaram este trabalho dissertativo a partir  do nosso 



18

interesse em investigar o livro didático de ciências humanas e sociais do ensino 

médio  e  os  saberes  históricos  sobre  as  mulheres  negras  nele  envolvido, 

questionando  como  elas  são  abordadas  nas  narrativas  históricas  desse 

material  que  se  faz  tão  presente  no  cotidiano  da  vida  escolar.  Assim, 

interligamos  a  análise  do  livro  didático  à  temática  da  mulher  negra, 

personagem nem sempre visível e nem sempre tomada como referência de um 

grupo, inclusive nesses recursos didáticos. 

Muitas vezes, recorremos ao livro didático à procura de informações que 

auxiliem no processo de ressignificação ou de referência histórica de alunos e 

alunas e promovam possíveis debates historiográficos sobre a realidade em 

que estão inseridos. No entanto, é comum nos deparamos frequentemente com 

uma  das  possibilidades  de  função  didática  do  livro  descrita  por  Circe 

Bittencourt (2004, p. 73) ao afirmar que “(...) o papel do livro didático na vida 

escolar pode ser um instrumento de reprodução de ideologias e do saber oficial 

imposto por determinados setores do poder e pelo Estado.”

Neste sentido, compreendemos que o uso acrítico do livro didático pode 

contribuir como reforço para cenários sociais opressores, tendo em vista que 

sua estrutura e conteúdos são muitas vezes, pensados com vistas a atender os 

interesses de uma sociedade branca, rica e patriarcal, centrada na imposição 

de papéis por meio de discursos que são em muitos casos, reproduzidos por 

docentes que utilizam o livro nas aulas de história, sem questioná-los e por 

meio deles, reproduzem ideologias que influenciam na maneira de pensar de 

muitos  estudantes,  favorecendo  os  interesses  do  capitalismo  burguês  e 

comprometendo  o  ensino  de  diferentes  disciplinas,  sobretudo  aquelas 

relacionadas às ciências humanas e sociais, como é o caso da disciplina de 

história. Para Elza Nadai (2021), ao abordar questões referentes ao percurso 

do estudo e do ensino de história no Brasil:

Avançamos  pouco,  retrocedemos  depois,  temos  ainda  muita 
insegurança na organização de currículos e programas que possam 
ser  direcionados  para  captar  a  historicidade  do  momento  e 
estabelecer  diálogos  entre  o  saber  escolar  tradicional  –  a  história 
institucional – e os saberes dessa população que adentrou a escola. 
É  preciso,  entretanto,  continuarmos  trabalhando,  no  sentido  de 
ampliar  o  nosso  conhecimento  e  a  nossa  reflexão  sobre  a  sua 
identidade como grupo e agente histórico.  O que está em jogo,  o 
grande desafio, seja da historiografia, seja do ensino (...), é o fato de 
se  identificar  outros  agentes  sociais  não  privilegiados 
tradicionalmente,  como  atores  da  sua  própria  história  e,  em 
decorrência,  do  devir  histórico:  as  classes  dominadas,  os  setores 



19

trabalhadores e  os  despossuídos da sociedade brasileira.  (NADAI, 
2021, p. 34).

Buscamos,  portanto,  demonstrar  a  importância  da pesquisa sobre os 

conteúdos do livro didático, na medida em que ele é um recurso interligado 

também ao ensino de história (assim como de outras disciplinas), interferindo 

no  desenvolvimento  do  conhecimento  histórico,  ofertando  informações  que, 

quando introjetadas,  podem contribuir  para  uma formação ética,  humana e 

cidadã,  como  também  podem  servir  para  reforçar  preconceitos,  manipular 

ideias, conceitos e valores. 

Desse modo, apresentamos uma proposta voltada para o processo de 

ensino e aprendizagem de história a partir do manejo com livros didáticos e 

paradidáticos, tendo por base a análise de determinados conteúdos dos livros 

de ciências humanas e sociais, do segundo ano do ensino médio, utilizados em 

sala de aula, através da implantação de uma eletiva para que possa contribuir 

de forma crítica com a descolonização de ideias e valores sociais e culturais, 

tendo em vista que o livro didático independente de sua proposta pedagógica e 

de  suas  intenções  políticas  e  sociais  nos  concede  como  docente  a 

possibilidade  de  análise  e  de  contestação  de  padrões  estabelecidos  e 

reforçados  em  suas  narrativas,  para  que  possamos  superar  e  reformular 

conceitos diferentes das intenções de manipulações que neles possam estar 

contidos, pois compreendemos que sua utilidade depende de como eles são 

abordados junto a outros recursos, como o uso de outros livros. 

Com base nessa possibilidade de diferentes usos do livro, pensamos em 

intervenções pedagógicas no ensino básico,  para um manejo consciente do 

livro didático, na medida em que procuramos incluir nos conteúdos de história, 

narrativas ausentes nesses livros, inserindo as personagens que foram e ainda 

são silenciadas na história; de forma específica, as mulheres negras; através 

de processos que atendem a implicações eurocêntricas aliadas a um construto 

social patriarcal, racista, elitista e misógino.  A respeito da centralidade dessas 

pautas eurocêntricas nos livros de história, Nicholas Davies (2021) afirma que: 

“A Europa como centro – mais particularmente os grupos dominantes 
europeus  –  é  uma  característica  comum  a  quase  todos  os  livros 
didáticos de História do Brasil. A transição da Idade Média e da Idade 
Moderna e a expansão comercial e marítima europeia constituem os 
capítulos iniciais desses livros, o que subentende a inexistência de 
história humana no território que viria a ser chamado Brasil, antes da 
chegada dos portugueses.” (DAVIES, 2021, p. 127)



20

Neste  sentido,  pensando  em  uma  educação  mais  democrática  e 

inclusiva, elaboramos uma proposta de uma eletiva que objetiva contribuir para 

o  combate  ao  preconceito  de  gênero  e  racial,  presentes  na  sociedade 

brasileira. Compreendemos que as práticas pedagógicas de traços decoloniais 

podem desenvolver ações para a efetivação de um ensino que inclua a mulher 

negra e seu papel na história do Brasil, muitas vezes minimizado e camuflado 

pela histórica onipotência masculina e branca, segundo as configurações do 

padrão europeu dominante nas sociedades burguesas, agravado pela negação 

a diferentes grupos étnicos, de classe ou de gênero; a condição de pessoa 

humana e agente histórica, subtraindo-as, como também outros grupos sociais, 

como os indígenas por  exemplo.  Dessa forma,  concordamos com GOMES, 

(2003, p.77) que afirma: 

“A escola, enquanto instituição social responsável pela organização, 
transmissão e socialização do conhecimento e da cultura, revela-se 
como um dos espaços em que as representações negativas sobre o 
negro são difundidas. E por isso mesmo ela também é um importante 
local onde estas podem ser superadas.”

Assim, propomos uma eletiva, por acreditarmos que a escola também 

pode ser compreendida como espaço de possibilidades de desconstrução de 

valores culturalmente construídos e absorvidos através das relações sociais, 

para que se possa combater a lógica simbólica racista e preconceituosa por 

meio  do  despertar  da  conscientização  dos  estudantes  se  de  seus 

envolvimentos com o processo de politização dos debates sobre educação e 

cultura negra no Brasil, sobre raça, racismo, mito da democracia racial, sobre 

gênero e sobre classe social, dentre tantos temas. E desse modo, possa refletir 

sobre os lugares de cada pessoa a partir de suas diferenças, mediado por uma 

educação  política.  Tarefa  essa,  que  se  mostra  cada  vez  mais  difícil,  pela 

diminuição da carga horária das disciplinas das ciências humanas e sociais na 

Base Nacional Comum Curricular – BNCC a partir da reforma do ensino médio 

implantada em 2022.

Sabemos  ainda,  que  junto  à  reforma  do  ensino  médio,  houve 

impactante  transformação  na  estrutura  dos  livros  didáticos,  que  atualmente 

dividem-se por área de conhecimento e não mais por disciplinas; acarretando 

também em uma drástica redução de conteúdos, não apenas de história, como 

também das demais disciplinas. 



21

Por isso, nossa análise está centrada nessas obras didáticas que estão 

enquadradas nas propostas da reforma do novo ensino médio brasileiro, tendo 

como  objeto  de  estudo,  a  análise  das  presenças  da  mulher  negra  em 

conteúdos específicos de história do Brasil, nestes livros didáticos reformulados 

que visam acompanhar e refletir os objetivos dessa reforma. 

Iniciamos  assim,  o  processo  de  elaboração  dissertativa,  após  a 

delimitação do tema, com a realização do levantamento bibliográfico para sua 

elaboração. Prática essa, que nos acompanhou durante todo o percurso teórico 

e  metodológico  pelo  qual  o  desenvolvimento  deste  trabalho  foi  submetido, 

tendo  em  vista  que  ele  se  alicerça  na  abordagem  qualitativa  através  da 

pesquisa  documental  em  que  o  livro  didático  foi  tomado  como  fonte  para 

análise de conteúdos A pesquisa justifica-se pela importância de se discutir a 

história das mulheres negras e compreendermos como elas são apresentadas 

através do livro didático, instrumento metodológico do ambiente escolar.

Desse modo, procuramos estabelecer uma interação teórica, através da 

pesquisa bibliográfica, entre autoras e autores brancos decoloniais e as autoras 

negras  feministas  brasileiras  e  estrangeiras,  e  a  partir  dessa  interação, 

refletimos  sobre  os  processos  históricos  de  dominação,  inferiorização  e  a 

apagamento das mulheres negras na história do Brasil através de uma ótica 

decolonial.  Não  intencionamos  com  essas  referências  brancas  silenciar  as 

vozes  negras  femininas,  mas  agregar  alguns  conceitos  que  nos  ajudam a 

compreender  a  histórica  condição  da  dominação  de  gênero,  de  raça  e  de 

classe como os conceitos das diferentes formas de colonialidade. 

Os argumentos usados sobre o campo abordado, reunidos a partir da 

pesquisa  documental,  seguiram  a  sequência  estabelecida  pelos  objetivos 

específicos que estão alinhados aos capítulos correspondentes da dissertação. 

Além dos livros didáticos abordados, recorremos à utilização de outras fontes 

como: livros, revistas, físicas e eletrônicas, artigos dentre outros documentos, 

úteis  ao  embasamento  teórico  do  referido  trabalho.  Estabelecemos  assim, 

como objetivo geral do nosso trabalho, a análise das presenças e as ausências 

da mulher negra em três coleções do livro didático de ciências humanas e 

sociais  do  segundo  ano  do  ensino  médio  e,  por  meio  desse  objetivo, 

estruturamos a dissertação em três capítulos. 



22

O primeiro desses capítulos foi produzido por meio de leituras e análise 

de obras especificamente estudadas para a reflexão acerca da mulher negra 

na sociedade brasileira a partir da perspectiva decolonial, abordando conceitos 

como racismo, sexismo, colonialidade e suas diferentes formas de dominação; 

e  da análise do feminismo negro,  além da categoria  da interseccionalidade 

como  critério  de  identificação  social  de  privilégios  e/ou  de  opressões, 

alcançando  desta  forma  o  objetivo  primeiro,  dentre  os  específicos 

estabelecidos para esta produção.

 No  segundo  capítulo,  junto  às  leituras  teóricas  de  autores  que 

contribuíram para a discussão acerca do uso do livro didático em sala de aula e 

das abordagens curriculares procuramos apontar as interações entre a Base 

Nacional Comum Curricular, o currículo de Pernambuco, os livros didáticos, e 

suas influências sobre as narrativas históricas no que tange a abordagem e 

inserção da mulher negra nesta narrativa.

 Os livros didáticos de ciências humanas e sociais analisados são livros 

que correspondem aos volumes do 2° ano do ensino médio, com base em um 

recorte  temporal  e  histórico,  pelo  qual  refletimos  sobre  três  conteúdos 

relacionados ao período colonial,  proposto pelo currículo de Pernambuco do 

ensino  médio.  A saber,  os  conteúdos são:  Sociedade e  cotidiano no  Brasil 

colonial,  Tráfico transatlântico e Relações de trabalho na sociedade colonial 

brasileira. Considerando a variedade de obras, delimitamos a análise dos livros 

didáticos em três coleções de editoras distintas, onde investigamos a presença 

e a ausência da mulher negra nos três conteúdos da história do Brasil.

Justificamos  a  escolha  dos  volumes  dos  livros  do  2°  ano  do  ensino 

médio  para  a  análise,  pelo  fato  de que neles  geralmente  se encontram os 

conteúdos de história do Brasil, referente ao período colonial e império, que de 

maneira geral, são introduzidos, sobretudo, nesta série, dentro dos parâmetros 

educacionais. O critério de escolha dos livros também tem por base, a seleção 

das coleções existentes na biblioteca da escola que lecionamos, sendo uma 

delas a coleção dos livros que estão em uso, nas salas de aula da Escola de 

Referência em Ensino Médio Professora Marilene Chaves de Santana.

Desta forma, escolhemos as obras didáticas de ciências humanas, das 

editoras, Moderna, FTD e Editora do Brasil. Os livros selecionados para análise 

são respectivamente os volumes terceiro (3°) e quarto (4°), que correspondem 



23

às obras destinadas ao segundo ano do ensino médio. Da editora Moderna as 

fontes para análise são os volumes 3° - Trabalho, Ciência e Tecnologia e o 

volume  4°  -  Poder  e  Política,  da  coleção  Moderna  Plus.  Da  editora  FTD, 

analisaremos os  volumes 3°  -  Sociedade,  Natureza  e  Sustentabilidade  e  o 

volume 4° - Trabalho, Tecnologia e Desigualdade, da coleção Multiversos. E da 

Editora do Brasil, abordaremos os livros da coleção Conexão Mundo, o volume 

3° - Sociedade e Natureza e o volume 4° - Trabalho e Sociedade.

No terceiro  capítulo,  discorremos sobre  as  pedagogias  que dialogam 

com as  perspectivas  do  feminismo negro,  e  com as  propostas  decoloniais, 

relacionando-as com a elaboração do produto didático, uma eletiva intitulada: 

“Interseccionalidade: identificar a diferença para compreender as existências” 

que intenta a compreensão e identificação de estruturas de dominação dos 

paradigmas  eurocêntricos  e  das  ideologias  de  branqueamento  para  a 

compreensão do lugar social atribuído as mulheres negras e ao mesmo tempo 

o reconhecimento dos protagonismos da mulher negra nos contextos históricos 

de  forma  a  contribuir  com  o  processo  de  reparação  historicamente  das 

mulheres negras.

Aspiramos  que  nosso  trabalho  contribua  para  a  decolonização  de 

saberes sobre a condição de ser mulher e de ser mulher negra, primeiro em 

nós e como consequência deste primeiro impacto, torne-se um diferencial em 

nossa  prática  pedagógica,  assim  como,  no  exercício  docente  de  todos 

profissionais  do  ensino  básico  que  possam  e  queiram  ter  acesso  a  esta 

dissertação.



24

2 A (DE)COLONIALIDADE E A MULHER NEGRA 

2.1 Colonialidade e a construção do conceito de raça:

As  relações  sociais  entre  mulheres  e  homens,  de  modo  geral,  são 

pautadas  em  histórias  de  desigualdades,  reforçadas  na  maioria  das 

sociedades, pelos machismos e sistemas patriarcais que perpetuam práticas e 

ideologias  através  dos  entrelaçamentos  das  relações  sociais  ditadas  pelos 

conceitos hegemônicos do mundo eurocentrado,  colonial  e  moderno.  Esses 

conceitos  são  então,  responsáveis  por  instituir  diferenças  a  partir  da 

autoreferência branca e europeia que se definem como padrão normativo a ser 

seguido  e  definem  o  outro  numa  perspectiva  negativa  nos  limites  da 

humanidade, transpondo-o muitas vezes, para a esfera do inumano.

De acordo com o peruano Aníbal Quijano (2005, p.118), foi a partir da 

expansão colonial europeia, sobre a América e posteriormente sobre o resto do 

mundo,  as  populações  foram  conduzidas  a  uma  ótica  de  conhecimento 

eurocentrado.  Por  conhecimento  eurocêntrico  ou  eurocentrismo,  devemos 

compreender as produções de um conhecimento tomado e propagado como 

único verdadeiro e racional, que foi constituído na modernidade para servir aos 

interesses  do  novo  padrão  de  poder  mundial  global.  Sobre  esse  tema,  diz 

Quijano (2005, p.126):

A elaboração intelectual  do processo de modernidade produz uma 
perspectiva de conhecimento e um modo de produzir conhecimento 
que  demonstram  o  caráter  do  padrão  mundial  de  poder: 
colonial/moderno,  capitalista  e  eurocentrado.  Essa  perspectiva  e 
modo  concreto  de  produzir  conhecimento  se  reconhecem  como 
eurocentrismo.

Assim o eurocentrismo se constitui  como um saber com objetivos de 

dominar  e  garantir  hegemonias,  quando  este  naturaliza  as  experiências 

pessoais  e  as  identidades  sociais  e  geopolíticas  forjadas  por  esse  mesmo 

poder eurocentrado,  no contexto da colonialidade de poder global;  impondo 

uma classificação universal  dos povos,  ao mesmo tempo em que,  segundo 

Quijano  (2005,  p.  117)  codifica  as  “diferenças  entre  conquistadores  e 

conquistados na ideia de raça, ou seja, uma supostamente distinta estrutura 

biológica que situava uns em situação natural de inferioridade em relação aos 

outros.” 



25

De acordo com essa perspectiva, surge o conceito teórico de raça para 

legitimar e naturalizar as relações coloniais de dominação dos europeus sobre 

os não europeus. Ao instituir a ideia de raça o sistema colonial não se encerrou 

após  os  seus  dois  séculos  de  atuação,  pois  estabeleceu  estratégias  de 

dominação  de  alcance  internacional,  dentro  das  configurações  do  sistema 

moderno colonial, que faz com este sistema continue vigorando por meio da 

atualização simbólica do colonialismo dos séculos XV a XVII, num processo 

contínuo denominado de colonialidade.  O termo – colonialismo refere-se às 

práticas  políticas  e  econômicas  do  período  histórico  da  colonização,  já  a 

colonialidade vincula-se a relação entre o presente, onde vigora um padrão de 

poder mundial, e o passado de onde decorre este poder a partir da experiência 

da colonização moderna. Para Quijano (2009, p.74) o colonialismo: 

(...) refere-se estritamente a uma estrutura de dominação/exploração 
onde o controle da autoridade política, dos recursos de produção e do 
trabalho de uma população determinada domina outra de diferente 
identidade  e  cujas  sedes  centrais  estão,  além  disso,  localizadas 
noutra jurisdição territorial. Mas nem sempre, nem necessariamente, 
implica  relações  racistas  de  poder.  O  colonialismo é,  obviamente, 
mais  antigo,  enquanto  a  Colonialidade  tem  vindo  a  provar,  nos 
últimos 500 anos, ser mais profunda e duradoura que o colonialismo. 
Mas foi, sem dúvida, engendrada dentro daquele e, mais ainda, sem 
ele  não  poderia  ser  imposta  na  intersubjetividade  do  mundo  tão 
enraizado e prolongado.

É,  pois  a  colonialidade  fruto  das  práticas  coloniais  europeias  que 

continuam presentes no mundo, ainda que muitos povos e nações já tenham 

alcançado  a  independência  legal  do  domínio  colonial,  esses  povos 

permanecem submetidos às dominações políticas,  ideológicas e/ou culturais 

advindas do chamado norte global. 

Para  melhor  compreendermos  a  implantação  desta  forma  de  poder 

nascida na modernidade pelas práticas do colonialismo, ao que Quijano (2005) 

denominou de colonialidade do poder para fins de dominação e exploração; 

devemos interligá-lo a ideia que se desenvolve dentro desse processo que é a 

classificação dos povos de forma a instituir uma desigualdade entre os seres 

humanos; desigualdade essa que se alicerça sobre a ideia de raça.  De acordo 

com Almeida  (2018),  a  ideia  de  raça  é  um conceito  surgido  então  com a 

modernidade e que vai ganhando importância dentro dessa fase histórica na 

medida  em que  a  filosofia  moderna  e  o  desenvolvimento  da  ciência  foram 



26

instrumentos  utilizados  para  reforçar  o  conceito  de  “raça”.  Assim,  afirma 

Almeida (2018, p.20-21): 

Falar de como a ideia de raça ganha importância social demanda a 
compreensão  de  como  o  homem foi  construído  pela  filosofia 
moderna. (...) Do ponto de vista intelectual, o iluminismo constituiu as 
ferramentas que tornaram possível a comparação e, posteriormente, 
a  classificação,  dos  mais  diferentes  grupos  humanos  a  partir  das 
características físicas e culturais. (...) O espírito positivista do século 
XIX  transformou  as  indagações  sobre  as  diferenças  humanas  em 
indagações científicas, de tal sorte que de objeto filosófico, o homem 
passou para  objeto  científico.  A  biologia  e  a  física  serviram como 
modelos explicativos da diversidade humana: nasce a ideia de que 
características biológicas – determinismo biológico – e/ou condições 
climáticas ambientais – determinismo geográfico – seriam capazes de 
explicar  as  diferenças  morais,  psicológicas  e  intelectuais  entre  as 
raças.

Neste  sentido,  depreendemos  que  o  autor  acima  nos  descreve  a 

constância  na  construção  e  atualização  do  conceito  de  raça  ao  longo  da 

modernidade como característica marcante que tem origem no colonialismo, 

que não se sustenta sem a manutenção de relações sociais marcadas pela 

diferença  daquilo  que  os  europeus  instituíram  como  raça5 para  classificar 

socialmente os humanos entre pessoas ou povos como superiores e inferiores. 

Sabemos que essa atualização institui o que aqui tratamos como colonialidade.

Segundo  Castro  (2020,  p.149  –  150),  a  colonialidade  transcende  o 

colonialismo por não representar apenas uma época e um modo de dominação 

entre países europeus e não europeus, mas permanece até os dias de hoje, 

como uma forma de dominação cultural. Assim, na atualidade a colonialidade 

mantém as relações de poder e dominação por meio de práticas e discursos 

que  naturalizam  as  hierarquias  territoriais,  raciais,  culturais,  de  gênero  e 

epistêmicas. De acordo com Quijano, (2005, p. 342) 

A colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do 
padrão mundial de poder capitalista. Se funda na imposição de uma 
classificação  racial/étnica  da  população  do  mundo  como  pedra 
angular do dito padrão de poder e opera em cada um dos planos, 
âmbitos  e  dimensões  materiais  e  subjetivas,  da  existência  social 
cotidiana e da escala social. Origina-se e mundializa-se a partir da 
América.

Neste caso,  a prerrogativa necessária  ao processo de desconstrução 

das  referidas  ideologias  que  são  atualizadas  pela  colonialidade  atingindo 

inclusive  os  sistemas  educacionais,  compreende  a  existência  de  práticas 

5 Grifo nosso.



27

contestadoras da ordem vigente e das imposições identitárias6 engendradas 

pela colonialidade com a finalidade de subalternizar indivíduos em favor dos 

interesses econômicos e políticos do branco europeu, pois as relações sociais 

estabelecidas  a  partir  dessa  ordem  colonial  são  impregnadas  de  diversos 

preconceitos, dentre eles o racismo estrutural que foi implantado através do 

processo histórico e cultural  que subalternizou diferentes grupos étnicos em 

favor do grupo europeu.

Estes são processos de dominação que abarcam as várias esferas da 

vida humana e configura-se como uma prática de repressão que se intensifica 

com propósitos explícitos de controle social. Por isso, não se trata de reprimir 

apenas, mas de controlar corpos, ideias, práticas e ações.  

Neste sentido,  Foucault  (1988)7 nos instiga a enxergar a história não 

apenas da sexualidade, mas das organizações estruturais de uma sociedade 

pautada  nos  interesses  econômicos,  imbrincadas  de  relações  de  poder, 

denunciando que o poder determina um saber sobre o sexo e a sexualidade, 

forjado para responder aos interesses do próprio poder político, econômico e 

regulador social. 

Sueli  Carneiro  (2023)  também  empreende  uma  análise  sobre  poder 

inspirada pelo filósofo francês Michael Foucault quando recorre ao conceito de 

dispositivo para refletir sobre as relações raciais no Brasil, descrevendo que o 

dispositivo é sempre um dispositivo de poder que atua em um determinado 

campo,  articulando-se  com  uma  variedade  de  elementos  e  demarca  as 

relações de poder estabelecidas entre eles. Esses elementos configuram-se de 

várias  formas,  podendo  ser  organizações,  leis,  discursos,  medidas 

administrativas, proposições científicas ou filosóficas, enfim aquilo que é dito e 

o que não o é. A autora assim afirma sobre o dispositivo: “(...) ao instituir um 

novo campo de racionalidade em que relações de poder, práticas e saberes se 

articulam,  um dispositivo  instaura  uma divisão  que  tem efeitos  ontológicos, 

6 Quijano, ( 2005, p.121) afirma que a Europa como centro mundial do capitalismo, dominou 
dentro das estruturas coloniais, economicamente todas as regiões e populações do planeta, 
inserindo-as no chamado “sistema-mundo”, submetendo-os ao seu poder. Isso significou para 
tais regiões e povos, em uma reidentificação histórica, em uma nova identidade geocultural, 
imposta pelos europeus.
7 FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: A Vontade de Saber. Rio de Janeiro: Edições 
Graal, 1988.



28

constituindo sujeitos através da enunciação do Outro.” (CARNEIRO, 2023, p. 

28).

A  autora  segue  seu  percurso  teórico  lembrando  que  ao  abordar  a 

produção  da  loucura,  Foucault  demonstra  que  o  dispositivo  instaura  uma 

divisão  entre  a  normalidade  e  a  patologia.  No  campo  da  sexualidade  o 

dispositivo engendra a ascensão da classe burguesa como modelo ideal de ser 

para  outras  classes,  por  ela  ter  empreendido  a  construção  de  padrões  e 

verdades sobre a sexualidade e sobre o corpo. Sendo o corpo burguês como a 

idealização para outras classes. Carneiro (2023) segue então, propondo pensar 

o  processo  de  autoafirmação  de  classe  para  além  do  dispositivo  da 

sexualidade, mas sendo este acompanhado também pelo que ela chamou de 

dispositivo  de  racialidade,  pelo  qual  a  cor  da  pele  ganha  novo  status.  O 

dispositivo de racialidade, segundo a autora, articula poderes, saberes e modos 

de  subjetivação,  constituindo  meios  para  exclusão  e  subalternização  da 

população negra brasileira, na medida em que assegura, nos espaços de poder 

a hegemonia branca (CARNEIRO, 2023, p. 13).

Seguindo  o  pensamento  de  Foucault,  a  autora  afirma  que  o  Eu 

hegemônico, burguês, ao assumir atributos de ser branco, encontra-se com a 

racialidade, adquirindo a partir daí uma superioridade em contraponto ao que 

foi  produzido  como  inferior.  Além  do  superior  e  inferior  o  dispositivo  de 

racialidade  produz  o  contraponto  entre  o  negativo  e  o  positivo,  institui  a 

diferença e com ela, a classe hegemônica e outra subalterna. Dentro dessa 

perspectiva,  Carneiro  (2023,  p.  31)  afirma:  “O dispositivo  de  racialidade ao 

demarcar  a  humanidade como sinônimo de brancura,  irá  definir  as  demais 

dimensões  humanas  e  hierarquizá-las  de  acordo  com  a  proximidade  ou  o 

distanciamento desse padrão.” Para Carneiro, o branco torna-se assim, o ideal 

de  Ser.  Percebemos  assim  que  a  brancura  ou  sua  ausência,  enquanto 

dimensão  corpórea  aponta  qual  a  posição  social  de  indivíduos.  Os  corpos 

falam assim, de um poder que se produz por um determinado “saber” sobre e a 

partir do ser, que reprime ou é reprimido em função dos aspectos do corpo.

Ao pensarmos na domesticação e controle de corpos, direcionamos a 

problemática da repressão, às questões de dominação de  gênero e de  raça 

refletindo sobre as interações que essas categorias possuem com o sistema da 

colonialidade, na medida em que foram constituídas como padrão categorial a 



29

serviço da chamada missão civilizatória que aponta as funções sociais de cada 

categoria, típico da estrutura do poder político e econômico regulador. 

Um dos impactos decorrentes dessa política colonial que universalizou o 

conhecimento e forçou a lógica do pensamento hegemônico eurocêntrico cuja 

natureza binária, dicotômica e hierárquica, instituiu os padrões como gênero, 

sexualidade,  classe  e  raça;  são  os  chamados  epistemicídios8 nas  regiões 

colonizadas como África e América, em função da imposição dos valores da 

colonialidade  moderna  sobre  suas  populações.  Trata-se  da  destruição  de 

conhecimentos e da cultura não branco/europeia e não reconhecida por estes. 

(Santos,  2009).  A  filósofa  Sueli  Carneiro,  em suas  considerações  sobre  os 

dispositivos  de  racialidade,  utiliza  a  partir  de  Boaventura  Sousa  Santos  o 

conceito  de  “epistemicídio”  como  um  dos  elementos  que  contribui  para  a 

efetivação do dispositivo racial, no caso específico da população negra, mas 

não apenas. Ela afirma que: 

Assim, com a destruição ou desqualificação da cultura do dominado, 
o  epistemicídio  embasa  a  suposta  legitimidade  epistemológica  da 
cultura  do  dominador  justificando  a  hegemonização  cultural  da 
modernidade ocidental. (CARNEIRO, 2023, p.94)

O  epistemicídio  configura-se  assim,  como  um  dos  instrumentos 

estratégicos de dominação de um povo sobre outro, na medida em que, ele se 

refere à supressão dos conhecimentos dos povos subjugados. A anulação do 

conhecimento  dos  povos  subalternizados  como  indígenas  e  negros,  por 

exemplo, indica a anulação de sua racionalidade, coisificando-os e afastando-

os da condição humana para justificar o controle europeu sobre outros povos 

para a imposição do novo padrão de poder mundial. Ao falar das operações 

empreendidas pelos europeus, Quijano, (2005, p. 121) descreve que: 

(...) como parte do novo padrão de poder mundial, a Europa também 
concentrou sob sua hegemonia  o  controle  de todas as formas de 
controle da subjetividade, da cultura, e em especial do conhecimento, 
da produção do conhecimento (...) reprimiram tanto como puderam, 
ou seja, em variáveis medidas de acordo com os casos, as formas de 
produção  de  conhecimento  dos  colonizados,  seus  padrões  de 
produção  de  sentidos,  seu  universo  simbólico,  seus  padrões  de 
expressão e de objetivação da subjetividade.

 

8 Recomendamos  a  leitura  de:  GROSFOGUEL,  R.  A  estrutura  do  conhecimento  nas 
universidades  ocidentalizadas::  racismo/sexismo  epistêmico  e  os  quatro 
genocídios/epistemicídios do longo século XVI. Sociedade e Estado, v.  31,  n.  1,  p.  25–49, 
2016.  E a leitura de: SANTOS, Boaventura de Sousa, MENESES, Maria Paula (orgs.), 2009. 
Epistemologias do sul. Coimbra, Almedina.



30

  Assim, as estruturas da colonialidade se solidificam no mundo através 

das articulações entre as esferas do poder do saber e do ser, garantindo o 

controle  econômico  sobre  recursos,  sobre  o  trabalho;  o  controle  sobre  os 

conhecimentos e epistemologias, desqualificando aquelas não europeias em 

favor da verdade branca, ocidental e europeia por meio do controle sobre os 

seres,  estabelecendo  as  condições  em  que  os  povos  subjugados  são 

humanizados  ou  invalidando  essa  humanidade.  É,  pois  contra  essas 

estratégias e práticas da colonialidade que a perspectiva decolonial9 tece suas 

críticas.

A perspectiva decolonial é entendida aqui como um paradigma, fruto das 

interações do grupo Modernidade/Colonialidade que teceu críticas e rompeu 

com  os  estudos  subalternos  latino-americanos  e  indianos,  culturais  e  pós-

coloniais, no final da década de 1990 e início dos anos 2000, contribuindo para 

a inovação crítica das ciências sociais  na América Latina,  no século XXI  e 

sendo  resistência  teórica,  política,  prática  e  epistemológica  contra  a 

modernidade/colonialidade,  tornando-se um movimento conhecido como giro 

decolonial.  Portanto,  dentro  do  paradigma  decolonial,  Quijano  (2005  apud 

Costard 2017, p. 165), descreve:

O padrão de poder capitalista eurocentrado e global está estruturado 
em relações de dominação, de exploração e conflito de disputa pelo 
controle  de  quatro  âmbitos  da  existência  humana:  trabalho, 
autoridade  coletiva,  subjetividade  e  intersubjetividade,  sexo,  seus 
recursos e produtos. O poder capitalista se organizou – e se organiza 
– em torno dos eixos da colonialidade e modernidade. 

Neste sentido, a autora cita Quijano por considerar que a colonialidade 

se inscreve nas esferas do poder, do ser e do saber, mas também nas esferas 

da cosmogonia e de gênero. Desta feita, a colonialidade do poder subjuga os 

indivíduos  dentro  de  um  arcabouço  estrutural  de  dominação  das  demais 

esferas.  Segundo Veiga10 (2020, p.26), o conceito de colonialidade do poder 

foi desenvolvido por Aníbal Quijano em 1989, inserindo os conceitos de raça e 

racismo  para  a  compreensão  das  organizações  hierárquicas  do  chamado 

sistema-mundo, com foco nas localidades latino-americanas, tendo em vista 

9 Para mais, consultar: BALLESTRIN, L. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira 
de  Ciência  Política, [S.  l.],  n.  11,  p.  89–117,  2013.  Disponível  em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/2069. 
10  Consultar  a  VEIGA,  Ana  Maria.  Uma  virada  epistêmica  feminista  (negra)  conceitos  e 
debates. Tempo e Argumento, Florianópolis, v.12, n.29, 2020.



31

que o conceito de raça não era conhecido antes do processo de colonização da 

América. A esse respeito Quijano (2005, p. 118) diz que:

Na América, a ideia de raça foi uma maneira de outorgar legitimidade 
às  relações  de  dominação  imposta  pela  conquista.  A  posterior 
constituição da Europa como nova id-entidade depois da América e a 
expansão do colonialismo europeu do resto do mundo conduziram a 
elaboração da perspectiva eurocêntrica do conhecimento e com ela a 
elaboração  teórica  da  ideia  de  raça  como  naturalização  dessas 
relações coloniais de dominação entre europeus e não europeus. 

Desse  modo,  a  tese  de  Quijano  (2005)  aponta  para  as  estratégias 

europeias de dominação ao estabelecer como novo padrão de poder mundial o 

controle  sobre  a  produção  do  conhecimento  e  por  meio  deste, 

consequentemente  o  controle  das  subjetividades,  da  cultura  e  do  trabalho. 

Controle  esse,  “legalizado”  em nome de um  suposto  saber11 universalizado 

pelos europeus, junto ao projeto colonial  consolidado, em boa medida, pela 

colonialidade do poder. 

Ao usarmos a expressão  suposto saber, recordamos Gonzalez (2020) 

que  em  uma  de  suas  análises  sobre  o  feminismo  e  o  racismo  no  Brasil, 

discorre acerca da infantilização da mulher negra e da dominação de um ser 

sobre outro através da posse de suposto conhecimento suscitando conceitos 

da psicanálise de Lacan12, corroborando para a compreensão das estratégias 

de controle europeias através da produção de um suposto saber. 

Em sua obra ela não se refere diretamente à colonialidade, mas sua 

reflexão nos leva à articulação com a obra de Quijano (2005), por ela tratar de 

questões  referentes  ao  processo  de  dominação  por  meio  da  imposição  de 

supostos  saberes.  Assim  a  autora  ressalta  duas  categorias  da  psicanálise 

lacaniana,  a  de  infans e  a  de  sujeito  suposto  saber.  Por  hora  é  sobre  a 

segunda  expressão  que  nos  referimos  ao  tratar  das  práticas  colonialistas. 

Assim,  Gonzalez  (2020,  p.142)  afirma que:  “A  categoria  do  sujeito  suposto 

saber se refere a identificações imaginárias com determinadas figuras, às quais 

é atribuído um conhecimento que elas não possuem (mãe, pai, psicanalista, 

professor, etc.)”

11 Grifo nosso.
12 Jacques Lacan (1901-1981) foi um psicanalista francês que interpretou as obras de Sigmund 
Freud  à  sua  maneira,  desenvolvendo  sua  corrente  psicanalítica  própria,  a  psicanálise 
lacaniana, pela qual ele construiu bases filosóficas para a psicanálise. Para mais informações, 
ler: ROUDINESCO, Elisabeth. (1998). Dicionário de Psicanálise. Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 
1998.



32

Por meio deste conhecimento, o sujeito se aliena e se constitui como um 

ser  que  enxerga  no  outro  o  “seu  espelho”,  “sua  referência”  que  lhes  são 

impostas,  ideal  forjado  dentro  dos  moldes  da  branquitude  europeia  como 

modelo padrão da humanidade, sendo esse sujeito, subjugado por uma visão 

narcisista de ser e de mundo, das estruturas eurocêntricas. Sobre esse aspecto 

Quijano (2005, p.129) afirma: “Aplicada de maneira específica à experiência 

histórica latino-americana, a perspectiva eurocêntrica de conhecimento opera 

como um espelho  que  distorce  o  que  se  reflete.”  Neste  sentido,  o  padrão 

europeu de poder se firma, não apenas através da dominação colonial, mas 

também por meio da dominação epistêmica pela qual a colonialidade ocorre na 

esfera  do  saber  para  manter  a  supremacia  do  conhecimento  eurocentrado, 

propagado como um saber superior, único e verdadeiro, tendo em vista que o 

eurocentrismo  é  no  âmbito  da  colonialidade  uma  “(...)  perspectiva  de 

conhecimento  que  se  torna  mundialmente  hegemônica  colonizando  e 

sobrepondo-se a todas as demais, prévias ou diferentes, e os seus respectivos 

saberes concretos, tanto na Europa como no resto do mundo.” (Quijano, 2005, 

p. 126).

Por isso, nas bases do arcabouço teórico do pensamento decolonial o 

conceito de colonialidade do poder entrelaça-se com a ideia de colonialidade 

do saber. Para Grosfoguel (2016, p.25) um dos problemas importantes da era 

contemporânea, está firmado no racismo e no sexismo epistêmico, tendo em 

vista, que são os homens ocidentais que possuem o privilégio epistêmico de 

definição da verdade e da realidade, inferiorizando por sua vez, conhecimentos 

produzidos por  outros povos,  geopoliticamente distintos.  A estes povos são 

estabelecidos  conhecimentos  ocidentais  produtores  desses  racismos  e 

sexismos  e  outras  tantas  formas  de  preconceitos,  a  fim  de  que  o  mundo 

europeu alcance os objetivos da ordem política e econômica imperialista. 

É por meio da colonialidade do saber que se anula e torna invisíveis 

conhecimentos não europeus, não ocidentais, e por meio desse apagamento, 

subjugam-se e inferiorizam-se as populações globais periféricas em favor da 

suposta  superioridade de  saberes  europeus dominantes  e  coloniais,  com a 

finalidade de alcançar  e,  sobretudo,  manter  as  configurações e  práticas  do 

mundo imperialista como nos afirma Grosfoguel (2016, p.25): 



33

O privilégio epistêmico dos homens ocidentais sobre o conhecimento 
produzido por outros corpos políticos e geopolíticas do conhecimento 
tem gerado não somente injustiça cognitiva, senão que tem sido um 
dos  mecanismos  usados  para  privilegiar  projetos 
imperiais/coloniais/patriarcais no mundo.

Gonzalez  (2020)  ao  descrever  a  categoria  do  sujeito  suposto  saber, 

conceito psicanalítico lacaniano, relaciona-o às práticas de dominação por meio 

do discurso alienante. Haja vista que este discurso parte de figuras com as 

quais, imaginariamente nos identificamos e por isso adotamos os valores deste 

Outro como nosso e desse modo adotamos também um discurso que também 

não é nosso. É neste processo que se instaura a alienação, pois não se fala de 

si, fala-se em terceira pessoa, pelo discurso do Outro, semelhante às crianças 

que são faladas, nomeadas pelos adultos. A autora afirma que essa categoria 

contribui  para  a  compreensão  dos  mecanismos  psíquicos  inconscientes, 

presentes no processo de superioridade que é atribuído ao colonizador pelo 

colonizado.  É  o  colonizador  quem  diz  e  nomeia  o  colonizado.  Por  isso, 

Gonzalez  (2020,  p.142)  diz:  “Neste  sentido,  o  eurocentrismo  e  seu  efeito 

neocolonialista, (...) também são formas alienadas de uma teoria e prática que 

são percebidas como libertadoras.” 

Em um texto intitulado “A esperança branca”, Gonzalez (2020, p. 212) 

exemplifica um caso de um “preto de alma branca” para descrever como o 

“crioléu” era utilizado na TV “para reproduzir estereótipos de sua ‘inferioridade’ 

ou do mito da democracia racial”,  culminando nos resultados característicos 

dessa estrutura alienante de poder que é o branqueamento onde os padrões 

brancos são vistos como superiores e ideais não apenas por brancos, mas 

também  pelos  não  brancos,  a  partir  de  uma  ideologia  enraizada  no 

branqueamento.  Assim, Gonzalez (2020, p.212) comenta: 

A psicologia da “jabuticaba13” é das mais interessantes. De um modo 
geral é o negro (ou negra) que “subiu de vida”. Como o processo de 
ascensão social do negro brasileiro ocorre normalmente em termos 
individuais, ele passa pela lavagem cerebral do branqueamento. Ou 
seja,  cada  vez  mais  distanciado  da  comunidade  negra,  ele  vai 
internalizando  e  reproduzindo  os  valores  ideológicos  “brancos” 
(racismo),  chegando  ao  ponto  de  se  envergonhar  e  finalmente 
desprezar sua comunidade de origem.

13 Gonzalez utiliza a expressão “jabuticaba” como uma maneira análoga à expressão: “preto de 
alma branca" e ainda lembra que dentro possui um caroço que não dá para engolir. Para mais 
consultar González, Lélia. Por um Feminismo Afro Latino Americano. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020. 



34

Desse  modo,  as  considerações  de  Gonzalez  contribuem para  nossa 

reflexão acerca dos danos causados pela ideologia de branqueamento sobre a 

população  negra.  É  importante  lembrar  que  temos  consciência  de  que  o 

branqueamento  enquanto  ideologia  não  é  e  foi  danoso  apenas  para  a 

comunidade negra, mas para todas as diferentes populações não brancas e 

não ocidentais.  Contudo,  nos referimos à população negra por  ser  o grupo 

étnico do qual extraímos o enredo do nosso trabalho - a mulher negra. 

Considerando as subjetividades do ser humano, mesmo não propondo 

um estudo psicológico, não pudemos deixar de trazer também a perspectiva de 

Neusa Santos Souza, em sua obra “Tornar-se Negro” (1983) pela qual a autora 

ao tratar dos antecedentes históricos da ascensão social do negro, considera 

que o branqueamento junto ao contínuo de cor e com a ideia de democracia 

racial  no Brasil,  estabelecem os critérios de ascensão do negro ao mesmo 

tempo em que geraram uma falta de solidariedade do negro, pois este percebia 

o seu grupo através de referências negativas, das quais ele entendia que tinha 

que escapar para que de forma individual, como também descreveu Gonzalez, 

pudesse  ascender  socialmente.  “O  caráter  individualista  da  ascensão  era 

coerente  com  as  prédicas  da  democracia  racial  que  colocava  ênfase  na 

capacidade individual como responsável pela efetivação do projeto.” (SOUZA, 

1983, p. 21) A autora explica que no Brasil, a história de ascensão social do 

negro, é a história do apagamento de uma identidade em favor da assimilação 

dos padrões brancos de relações sociais e da criação de um mito sobre o ser 

negro.

Assim como Gonzalez, Souza (1983, p. 33) recorre de forma eficiente e 

didática a conceitos da psicanálise. A autora aborda conceitos como Ego Ideal 

e Ideal do ego, esclarecendo que este último:

O  Ideal  do  ego  é  do  domínio  do  simbólico.  Simbólico  quer  dizer 
articulação  e  vínculo.  Simbólico  é  o  registro  ao  qual  pertencem a 
Ordem simbólica e a lei que fundamenta essa ordem. O Ideal do ego 
é, portanto, a instância que estrutura o sujeito psíquico, vinculando-o 
a Lei e à Ordem. É o lugar do discurso. O Ideal do ego é a estrutura 
mediante a qual “se produz a conexão da normatividade libidinal com 
a cultural.”

Neusa Santos Souza explicita assim, a relação do conceito de Ideal do 

ego  com a  condição  do  negro  na  sociedade brasileira:  “O  negro  de  quem 

estamos falando, é aquele cujo Ideal de ego é branco.” (SOUZA, 1983, p. 34) 



35

Ou seja, na busca pelo Ideal do ego, a pessoa negra, ferida pela ideologia do 

branqueamento, busca um modelo a ser seguido, o modelo branco. E para 

isso, nega sua condição de ser pessoa negra. Para Carneiro (2023, p. 54) este 

ideal  do  branqueamento  segue  presente  na  sociedade  brasileira,  pois  ela 

afirma que: 

O  ideal  de  branqueamento  nunca  foi  abandonado;  é  imposto  ao 
imaginário  social  pela  cultura  dominante  através  da  exibição 
permanente de seus símbolos, que expressa seus sucessos materiais 
e  simbólicos  como  demonstração  de  superioridade  “natural”, 
cotejados sistematicamente com os símbolos da estigmatização da 
negritude – seu contraponto necessário.

Entendemos,  pois,  que  são  múltiplas  as  estratégias  utilizadas  para 

relegar pessoas não brancas as condições de subalternidade, de inferioridade. 

A  imposição  de  uma  verdade,  desde  a  colonização  até  sua  atualização  a 

serviço da colonialidade do saber, implica na morte de outros conhecimentos, 

no extermínio de pensamentos outros,  no epistemicídio,  acima descrito.  Em 

contraposição a branquitude impõe seus saberes, sua verdade, sua cultura e 

sua  estética  através  de  práticas  discursivas  que  instituem  “verdades”  que 

suprimem  as  epistemologias  do  Outro  e  afetam  negativamente  suas 

subjetividades.  Podemos  depreender  sobre  o  epistemicídio,  quando 

associamos essa prática colonial à atualidade, recorrendo a Carneiro (2023, p. 

88) que:

Para além da anulação e desqualificação do conhecimento dos povos 
subjugados,  o  epistemicídio  implica  um  processo  persistente  de 
produção da indigência cultural: pela negação ao acesso a educação, 
sobretudo a de qualidade; pela produção da inferiorização intelectual; 
pelos  diferentes  mecanismos  de  deslegitimação  do  negro  como 
portador  e  produtor  de conhecimento e  pelo  rebaixamento de sua 
capacidade  cognitiva;  pela  carência  material  e/ou  pelo 
comprometimento  da  sua  autoestima  pelos  processos  de 
discriminação correntes no processo educativo.

A autora acima citada, ao descrever sobre a constância da anulação de 

conhecimentos e saberes Outros, aponta para seus efeitos como a autoestima 

comprometida, contrapondo-se com a exaltação da branquitude, do Ideal do 

ego em Souza (1983). Neste sentido, na colonialidade global, há ainda outras 

esferas de dominação que não só a do poder e do saber.  A anulação das 

epistemologias e subjetividades é correspondente a colonialidade do ser. 

Mesmo tendo elaborado suas produções através do feminismo negro, as 

autoras acima descritas – Gonzalez e Souza, nas décadas de 1980 e 1990 do 



36

século passado, explicam como as ideologias de branqueamento, provocam a 

internalização de seus paradigmas, garantindo a manutenção da hegemonia 

branca  dentro  das  relações  sociais,  valendo-se  da  dominação  dos  seres 

através da ideia de raças para ditar e alienar esses seres no Ideal  do ego 

branco, para que renunciassem sua identidade. A renúncia de si, pelos povos 

não europeus, faz parte dos objetivos traçados pela colonialidade do ser, tendo 

em vista que, desta forma, se impõe um padrão global  de valor,  do qual  a 

branquitude europeia é referência.    

Assim,  abarcando  a  categoria  do  ser,  a  colonialidade  se  manifesta 

redimensionando “o que é a humanidade em termos raciais, desumanizando 

parte dela (das identidades geoculturais e sociais inventadas e periféricas), o 

que o grupo entende como colonialidade do ser (ontológica).” (CONSTARD, 

2017, p.166). Essa terceira via da colonialidade, a do Ser, evidencia que as 

relações raciais são pontuadas pela condição do que é considerado humano 

em  diferentes  graus,  alcançando  o  nível  da  desumanização.  Dentro  da 

dicotomia do humano/não humano, enseja-se as diferentes formas de sistema 

de trabalho e usos de violência simbólica ou física, de acordo com a raça em 

questão. E são os discursos construídos na esfera da colonialidade do saber 

que sendo indissociáveis das realizações da colonialidade do ser, são basilares 

para  essa  diferenciação  ontológica  de  quem é  humano  para  o  que  não  é 

humano e assim, serem manipulados como objeto.

Grosfoguel (2016, p.36), recorre aos argumentos de Nelson Maldonado 

Torres  para  introduzir  o  conceito  de  seres  desumanos  através  do  sistema 

colonial  do  século  XVI,  ao  considerar  que  os  povos  sem religião14,  seriam 

povos sem alma. Sem alma, seriam seres não humanos. Sendo desumanos, 

eram escravizados, como ocorreu com os africanos trazidos para a América e 

também  com  os  indígenas  originários  deste  território.  Desta  maneira,  a 

colonialidade do ser refere-se ao outro que inexiste como humano por meio da 

negação da esfera da sua humanidade através da ótica do colonizador europeu 

que não enxergou o outro como semelhante, assegurando poder e privilégios 

para si, em detrimento da inferiorização desse outro.

14 Sem  religião,  nesse  contexto,  deve  ser  compreendido  como  povos  não  cristãos.  Ver: 
GROSFOGUEL,  R.  A  estrutura  do  conhecimento  nas  universidades  ocidentalizadas: 
racismo/sexismo  epistêmico  e  os  quatro  genocídios/epistemicídios  do  longo  século 
XVI. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 25–49, 2016.



37

 Para Carneiro (2023, p. 121) ao descrever o dispositivo de racialidade, 

que se configura como um dispositivo de poder para assegurar a hegemonia da 

branquitude  e  seus  privilégios,  esse  dispositivo  realiza  interdições  múltiplas 

sobre a população negra. Enquanto humano, sujeito de direito, sujeito moral, 

político e como sujeito cognoscente, o negro é interditado, significando que ele 

é excluído na produção de discursos ao mesmo tempo em que é inserido na 

anormalidade,  situado como não ser  e  de desrazão.  As interdições,  assim, 

operam no sentido de naturalizar a inferioridade do negro no âmbito social. 

Mas, não apenas inferiorizado o negro/a, como nos lembra Kilomba (2019)

“Dentro dessa infeliz dinâmica, o  sujeito negro torna-se não apenas 
a/o  “Outra/o” –  o  diferente,  em relação ao qual  o  “eu”  da pessoa 
branca é medido, - mas também a “Outridade” – a personificação de 
aspectos repressores do “eu” do sujeito branco.” 

Para  Kilomba,  é  através  da  negritude  que  a  branquitude  vai  se 

constituindo.  Ou  seja,  a  partir  da  refutação  de  supostas  características, 

presentes no negro que a branquitude referencia-se como não sendo, ou que 

não quer ser, não aceita, ao mesmo tempo em que atribui ao sujeito negro, 

uma identidade forjada de um não ser. Forjada no sentido daquilo que Kilomba 

(2019, p. 38) chamou de “fantasias brancas sobre o que a negritude deveria 

ser.”

Compreendemos assim, que a colonialidade do ser atua no sentido de 

retirar  do  indivíduo/a  o  direito  a  autodefinição  a  autoafirmação.  Sobre  a 

população  negra,  consequentemente,  temos  representações  não 

correspondentes com a realidade, visto que elas são frutos da branquitude. 

Silva,  (2011,  p.  28)  mesmo  reconhecendo  a  importância  da  representação 

social em relação a teorias transmitidas à sociedade em relação a fenômenos 

que não podem ser compreendidos de forma individualizada, chama a atenção 

para  o  fato  de  que  “(...)  a  representação  de  uma realidade  ou  objeto  não 

corresponde à sua percepção real,  uma vez que esta tem o papel ativo de 

modelar  o que apreende do exterior  e reproduzir  essa realidade ou objeto, 

reconstruindo-o”.

Em Torres (2022), a colonialidade do ser, compreende a modernidade 

como uma conquista  permanente  e  é  através  desta  que  o  construto  raça, 

permite  o  total  avassalamento  da  humanidade  do  outro.  Maldonado Torres 

entende que a colonialidade ocorre dentro das relações sociais cotidianas na 



38

contemporaneidade, ainda que tenha se originado no colonialismo e descreve 

as articulações entre as colonialidades do poder,  do saber e do ser.  Neste 

percurso  ele  destaca  como  a  colonialidade  do  saber  atua  no  sentido  de 

assegurar meios pelos quais as epistemologias e conhecimentos de tradição 

europeia reproduzam o pensamento colonial, garantido a subjetivação dos não 

europeus pela linguagem da colonialidade do ser. 

Essa articulação contemporânea entre colonialidades, a nosso ver pode 

ser  vistas  nas  representações  que  se  faz  dos  negros  nos  livros  didáticos 

(consequentemente da mulher negra) como afirma Silva (2011, p. 29): 

Na representação social do negro, no processo de reconstituição e 
modelagem da sua percepção externa estão contidos os estereótipos, 
os preconceitos,  os julgamentos,  os juízos,  que são elementos ou 
objetos internalizados na consciência dos indivíduos, que os utilizam 
para construir o conceito da percepção inicial apreendida e que passa 
a integrar o seu universo interior.

Neste sentido, a subjetividade como construto social da colonialidade do 

ser,  aponta  para  uma  inferiorização  de  negros,  (que  pode  ser  direcionada 

também para indígenas, mulheres e outras minorias) advinda da racionalidade 

europeia.  Observamos que nestas  representações,  o  que se  constitui  é  na 

verdade  um  não  ser,  estereótipos  daquilo  que  negra/os  não  o  são.  Não 

representados, continuam marginalizados e nestas condições são regulados e 

controlados pelos diferentes recursos da colonialidade do poder.

 

2.2 A colonialidade de gênero e a mulher negra: 

A colonialidade institui diferenças fundamentais enquadrando indivíduos 

em  determinadas  categorias  a  fim  de  subordiná-los  de  acordo  com  as 

produções identitárias a eles atribuídas pela engrenagem do sistema moderno 

colonizador.  Isto  evidencia  que o  projeto  colonial  baseia-se  na  implantação 

dessas  diferenças.  Susana  de  Castro,  em  seu  artigo:  “Condescendência: 

estratégia pater-colonial de poder” (2020) aborda essas questões da diferença 

instituída pelo europeu como instrumento de dominação por meio de uma visão 

dicotômica em que o poder  colonial  submeteu todos ao mesmo modelo de 

economia de mercado e apropriou-se da força de trabalho dos indígenas e do 

negro  de acordo com as exigências  do modelo  capitalista  global.  Em suas 

reflexões a autora diz,



39

Todos os não europeus, não ocidentais, são diferentes (...) o que se 
percebe  é  que  o  tratamento  dado  às  diferenças  não  é  de 
reciprocidade  e  de  respeito  à  diversidade  e  à  multiplicidade  de 
manifestações de modos de vida, mas sim de dominação. A ideologia 
da percepção da diferença como marca de inferioridade é a forma de 
justificação da expropriação do trabalho  da  mão de obra  escrava, 
necessária ao acúmulo do capital. (Castro, 2020, p. 148 - 149).

Quando questionamos as diferenças como instrumento regulador da 

estrutura colonial,  compreendemos que estas são maiores quando; além do 

processo de racialização para a desqualificação do saber e do ser; o poder de 

um grupo sobre outro, também foi justificado pelas questões de gênero15. Por 

isso, recorremos também às questões levantadas por Maria Lugones (2020), 

filósofa  argentina  que  chama  a  atenção  para  uma  quarta  esfera  da 

colonialidade,  que  ela  denominou  de  colonialidade  de  gênero.  Em  suas 

formulações Lugones teceu críticas  a  Quijano afirmando que ele,  de forma 

implícita, refere-se à ideia de “gênero” como um dos veículos de dominação 

mais, antigo, referindo-se a uma colonialidade de sexo, anterior ao de “raça”, 

de maneira a considerá-lo,  como uma estrutura de dominação em todas as 

sociedades humanas, com base nas estruturas patriarcais eurocêntricas. 

No entanto,  Maria  Lugones (2020)  assinala  que a  compreensão de 

Quijano acerca da dominação de gênero, não corresponde às dos moldes do 

sistema  colonial  moderno,  por  ele  considerá-lo  como  uma  estrutura  de 

dominação,  firmada  desde  sempre  na  humanidade.  Ela  destaca  que  em 

algumas sociedades pré-coloniais, a organização das relações sociais não se 

constituía especificamente através da divisão de gêneros e de desigualdade, 

sendo sociedades não hierarquizadas. 

Neste sentido, ela aponta a necessidade de aprofundar a análise ao 

que  ela  nomeou  de  sistema  moderno-colonial  de  gênero16,  tendo  como 

pressuposto, a ideia de que, gênero, diferente do que Quijano aparentemente 

concebe não se limita a um sistema binário,  patriarcal  e heterossexual.  Ela 

15 Compreendemos gênero como uma categoria de análise, uma categoria dentre tantas outras 
presentes  nos  construtos  sociais  como  raça,  classe  e  sexualidade,  por  exemplo.  É  uma 
expressão que está presente em diversos estudos teóricos. Inicialmente a expressão ‘gênero’ 
era utilizada para evidenciar diferenças entre homens/mulheres. Contudo, possui um sentido 
mais amplo para se compreender as diferenças entre o masculino/feminino que transcende a 
esfera biológica e abarca as dimensões identitárias. Para mais informações, ler:  SCOTT, J. 
Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & Realidade, v. 15, n. 2, jul./dez., 
1990. 
16 Grifo nosso.



40

parte  da  compreensão  de  que  a  dominação  da  categoria  gênero  ocorre, 

sobretudo, a partir do cruzamento entre gênero e raça e que nessas categorias 

existem  diferentes  padrões.  Desse  modo,  mulheres  e  homens,  sejam  eles 

nativos da América, escravizados da África ou não brancos contemporâneos, 

não ocupam a mesma dimensão dos homens e mulheres brancas, ainda que 

essa última esteja subordinada ao homem branco.  Parafraseando Gonzalez17 

(2020, p. 141) “Exatamente por que tanto o sexismo como o racismo partem de 

diferenças biológicas para se estabelecerem como ideologias de dominação.” 

Racismo e sexismo, portanto, são indispensáveis às práticas da colonialidade, 

visto que essa prática implica em dominação e, na sequência a exploração.

Sobre  as  múltiplas  formas  de  dominação  que  são  muitas  vezes 

invisibilizadas, Lugones (2020, p. 58) afirma que “a interseccionalidade revela o 

que  não  conseguimos  ver  quando  categorias  como  gênero  e  raça  são 

concebidas separadas uma da outra.”  Desta forma,  a  partir  do conceito  de 

intercecionalidade nos moldes do feminismo negro, Lugones demonstra níveis 

de opressões, asseguradas pela colonialidade do poder que não se articula 

apenas com a colonialidade do ser que estabelece hierarquias na padronização 

da dominação dos seres; mas articula-se também com ao que Maria Lugones 

denominou  de  colonialidade  de  gênero18,  que  da  mesma  forma  se  efetiva 

através  das  dimensões  discursivas  das  ideologias  eurocêntricas,  típicas  da 

colonização  do  saber19,  naturalizando  os  conceitos  de  seres  em  humano-

inumanos, superiores-inferiores e civilizado-primitivos dos quais as mulheres 

negras  e  nativas  de  regiões  não  europeias,  indígenas,  são  atingidas 

violentamente pelas categorias que se interseccionam de raça e de gênero.

Lugones,  (2014)  afirma  que  o  sentido  de  gênero  na  perspectiva  de 

Quijano é originário da relação entre fêmeas humanas e fêmeas não humanas, 

sendo apenas as brancas consideradas mulheres. Além disso, Lugones (2014) 

aponta  ainda que na  teorização de  Quijano a  respeito  da  colonialidade do 

17 Lélia Gonzalez apesar de não ter tido contato com as obras de Lugones, é referência nos 
estudos sobre gênero e raça, no Brasil. 

18 Para Lugones (2020) a ideia moderna de gênero é assim, fruto do processo de dominação 
dos seres, característico do sistema colonial de dominação e da colonialidade.

19 A colonialidade do saber está inserida no processo de dominação colonialista na medida em 
que promove a supressão de cosmologias, não europeias (epistemicídios) e a imposição de 
conhecimentos como norma e verdade. Recomendamos a leitura de Grosfoguel (2016) e de 
Santos e Meneses (2009).



41

poder,  a  relação  entre  raça  e  gênero,  subordina  a  segunda  em relação  à 

primeira, por compreender que a raça condiciona as determinações de gênero 

nas sociedades colonizadas, sendo essa, uma realidade anterior ao processo 

da colonização. Assim ela afirma: “O sistema de gênero é não só hierárquica, 

mas racialmente  diferenciado,  e  a  diferenciação racial  nega humanidade e, 

portanto, gênero às colonizadas.” (LUGONES, 2014, p. 942). 

Para a autora,  a  noção de gênero é uma imposição colonial  que se 

replica  quando  racializado.  Imposição  que  agravou  as  relações  entre  os 

indivíduos do mundo colonizado. E dentro dos moldes do sistema capitalista, a 

colonialidade  do  poder  e  de  gênero  se  entrelaçam  para  assegurar  a 

preservação  das  estruturas  de  controle  social  e  do  poder  econômico, 

imputando múltipla opressão àqueles que são interseccionados por diferentes 

dimensões. Em suas considerações a autora afirma:

As fêmeas não brancas eram consideradas animais no sentido de 
serem ‘seres sem gênero’, marcadas sexualmente como fêmeas, mas 
sem as características da feminilidade. As fêmeas racializadas como 
seres inferiores foram transformadas de animais a diferentes versões 
de mulher – tantas quantas foram necessárias para os processos do 
capitalismo eurocêntrico global (LUGONES, 2020, p. 72-73).

A animalização das mulheres não brancas implica assim, em mais um 

recurso  no  investimento  de  dominação  colonial  moderno  que,  anexando  a 

categoria de gênero à de raça, multiplica as formas de operar o controle social, 

segundo os conceitos normativos da colonialidade. Quando essas categorias 

se  cruzam com outros  propulsores  da  desigualdade,  então  elas  acarretam 

inúmeras possibilidades de exclusão social.  Ao tratar da questão da mulher 

negra no mercado de trabalho,  encontramos em Nascimento (2019,  p.247), 

considerações sobre a referida exclusão social, quando ela descreve: 

“Numa sociedade como a brasileira, em que a dinâmica do sistema 
estabelece  espaços  na  hierarquia  de  classes,  existem  alguns 
mecanismos  para  selecionar  pessoas  que  irão  preenchê-los.  O 
critério  racial  constitui-se  em um desses  mecanismos  de  seleção, 
fazendo com que as pessoas negras sejam relegadas aos lugares 
mais baixos dessa hierarquia, resultado de patente discriminação.”

Quando acrescentamos ao exposto, os cruzamentos de matrizes sociais, 

sabemos que a mulher negra é um dos alvos mais atingidos pelas práticas 

políticas, econômicas e sociais de opressões. Na hierarquia social ela pertence 

à casta racialmente discriminada e a um dos gêneros inferiorizados desde os 

tempos coloniais, sendo, pois tomada, assim como outros escravizados, como 



42

objeto, haja vista que ao desumanizá-la,  facilita-se sua apropriação social  e 

consolida-se  o  privilégio  de  um grupo  social  sobre  o  outro.  Neste  sentido, 

Nascimento (2020, p. 248) continua:

Dessa maneira, a “herança escravocrata” sofreu uma continuidade no 
que  diz  respeito  à  mulher  negra.  Seu  papel  como  trabalhadora, 
grosso  modo,  não  mudou muito.  As  sobrevivências  patriarcais,  na 
sociedade brasileira fazem com que ela seja recrutada e assuma os 
empregos domésticos nas áreas urbanas, em menor grau na indústria 
de transformação, e que permaneça como trabalhadora nos espaços 
rurais.

Vale  ressaltar,  contudo,  que  a  autora  não  discrimina  os  tipos  de 

emprego, mas chama atenção para o fato de que estes, são trabalhos não 

reconhecidos enquanto prestação de serviço regularizado e valorizados. Nem 

consistia  em uma profissão por  escolha.  Estes descendem das práticas da 

escravidão da sociedade brasileira colonial, donde as mulheres negras eram 

forçadas a funções semelhantes,  tendo por  base a exploração eurocêntrica 

colonial. 

Corroborando ainda com a compreensão das estratégias de dominação 

de gênero, recorremos à outra autora que tece algumas considerações sobre 

os fundamentos eurocêntricos do conceito de gênero que é Oyewùmí (2020, p. 

83)  que  inicia  seu  texto  –  “Conceituando  o  gênero:  os  fundamentos 

eurocêntricos  dos  conceitos  feministas  e  o  desafio  das  epistemologias 

africanas”, abordando o surgimento da modernidade e com esse, os sistemas 

que a ele se seguiram, incluindo o tráfico transatlântico de escravizados e as 

disparidades  regionais  do  sistema-mundo.  Acrescentando  ainda  que: 

“Significativamente, gênero e categorias raciais surgiram durante essa época 

como dois eixos fundamentais a partir dos quais as pessoas foram exploradas 

e as sociedades foram estratificadas.”

Neste sentido, reforçamos junto à afirmativa da autora, a ideia de que as 

práticas da colonialidade também se faz presente na esfera do gênero aliado a 

outros  marcadores  sociais  como  raça  como  defende  Lugones  (2014)  ao 

descrever a colonialidade de gênero como um tipo de opressão racializada. 

Oyewùmí (2020, p.85-86) afirma que o gênero é uma construção sociocultural 

e  como  tal,  sua  análise  não  pode  ser  separada  desse  aspecto  nem  dos 

sistemas de hierarquia ao qual ele é submetido. A autora questiona até que 

ponto a análise de gênero pode revelar ou ocultar opressões, haja vista, que a 



43

noção de gênero é compreendida pelas lentes do universalismo eurocêntrico, 

lembrando  que  algumas  estudiosas  afro-estadunidenses  afirmam  que  nos 

Estados Unidos o feminismo branco não permite pensar o gênero através do 

construto raça e classe. Neste sentido, a autora diz que: “Essa posição levou a 

ênfases sobre as diferenças entre as mulheres e à necessidade de teorizar 

múltiplas formas de opressão, especialmente quando desigualdades de raça, 

gênero e classes são evidentes.” (Oyewùmí (2020, p.86). 

É,  portanto,  necessário compreender que o construto gênero é muito 

mais  complexo  do  que  o  conceito  inicialmente  forjado,  segundo  Oyewùmí 

(2020, p.87),  pelo feminismo branco a partir  da família nuclear que instituiu 

modelos  padrão  de  gênero  com  base  nos  conceitos  de  homem-mulher, 

configurados dentro dos moldes espaciais das casas-famílias centradas nas 

figuras da mulher-esposa subordinada, o homem-esposo patriarcal e os filhos 

que se identificam com um ou com o outro de acordo com essas “diferenças de 

gênero”  no  seio  das  famílias.  Essas  distinções  se  tornam  o  alicerce  da 

hierarquização e das opressões praticadas dentro desse núcleo e referências 

para a universalização do protótipo da mulher. 

Não  se  pode  considerar  o  gênero,  apenas  por  esses  estereótipos. 

Sabemos  que  “gênero”  como  um  construto  social  é  um  conceito  que  se 

multiplica na medida em que buscamos compreendê-lo melhor.  No entanto, 

aqui nos interessa entendermos que, dada a essa complexidade, a figura da 

mulher não é e não pode ser visto a partir de um único padrão, de um modelo 

universal,  tendo  em  vista  que  elas  são  múltiplas  e  as  condições  sociais, 

culturais e econômicas que elas estão inseridas, também são diversas. Lutar 

contra  a  colonialidade  de  gênero,  portanto  implica  na  desconstrução  dos 

padrões universais que apagam as diferenças na medida em que instituem 

distinções para anular direitos e captar liberdades a partir da universalização de 

um estereótipo escolhido como referência universal pelos moldes eurocêntricos 

e brancos.  

Retornamos aqui  a  Maria  Lugones  quando ela  apresenta  o  seguinte 

conceito de colonialidade de gênero: “Chamo a análise da opressão de gênero 

racializada capitalista de ‘colonialidade de gênero’. Chamo a possibilidade de 

superar  a  colonialidade do  gênero  de  ‘feminismo descolonial.’”  (LUGONES, 

2014,  p.  941).  Nessa  perspectiva,  Maria  Lugones  afirma  que  o  meio  para 



44

descolonizar  o  gênero  ocorre  necessariamente  por  meio  de  uma  práxis 

afirmando que descolonizar: 

            É decretar uma crítica da opressão de gênero racializada, colonial e 
capitalista  heterosexualizada  visando  uma transformação vivida  no 
social. Como tal, a descolonização do gênero localiza quem teoriza 
em  meio  a  pessoas,  em  uma  compreensão  histórica, 
subjetiva/intersubjetiva da relação oprimir ← → resistir na intersecção 
de sistemas complexos de opressão. ( LUGONES, 2014, p. 940) 

Há então na fala de Lugones um convite para decolonizar as ideias e as 

práticas, um chamado que foi atendido por muitas intelectuais feministas que 

buscam efetivar a decolonização de gênero, assim como de outras categorias. 

Sobretudo, as feministas negras, considerando a racialização do gênero que 

atinge mais as mulheres negras do que as mulheres brancas. Por isso, se faz 

necessário a atuação de feministas negras que denunciam e evidenciam os 

diferentes dispositivos sociais opressores, através da proposta interseccional, 

segundo  a  qual  as  dinâmicas  das  relações  de  poder,  estão  firmadas  em 

estruturas  de  dominação  presentes  nas  vidas  de  mulheres,  sobretudo  das 

negras categorizadas a partir de matrizes como raça, classe, nação e gênero, 

multiplicando  e  potencializando  as  formas  de  sujeição  sobre  determinado 

grupos  de  indivíduos  de  acordo  com  a  identidade  a  estes/as  atribuídas, 

segundo as características categoriais que eles/as são enquadrados/as pela 

lógica ocidental moderna. 

2.3O Feminismo decolonial e a interseccionalidade:

Para falarmos em feminismo decolonial faz-se necessário destacar que 

o conjunto das expressões colonialidade/modernidade/decolonialidade, denota 

as articulações entre as relações de poder,  de domínio e,  na esfera contra 

hegemônica,  de  resistência  às  estruturas  do  sistema  colonial  moderno 

capitalista. De forma insurgente, para designar a reprodução social de padrões 

do período colonial e consequente dominação, surge através de pensadores 

decoloniais expressões que denunciam essa padronização como colonialidade 

do  poder,  colonialidade  do  ser,  colonialidade  do  saber  e  colonialidade  de 

gênero,  abordadas  acima  e  utilizadas  para  denunciar  as  estratégias  de 



45

subalternização  de  grandes  parcelas  da  humanidade  e  retomadas  pelo 

feminismo decolonial20. 

A partir  do pensamento decolonial,  surgiram diferentes propostas em 

várias  áreas  de  estudos  e  movimentos  sociais.  Entre  estes,  o  feminismo 

também ganhou destaque ao buscar dentro destas propostas, confrontar o que 

Lugones  (2020,  p.72-73)  chamou  de  “feminismo  hegemônico  branco”  ao 

analisar a luta do movimento feminista e seu desenvolvimento no século XX, 

através do estereótipo de fragilidade feminina, associado à imagem burguesa 

da mulher branca que serviu de referencia para teorização do sentido de ser 

mulher nos padrões europeus, branca e burguesa. 

Assim,  o  feminismo  burguês  não  surgiu  como  um  movimento  de 

reivindicação  igualitária  da  categoria  gênero  ou  mulher,  mas  servia  aos 

interesses da classe ao qual pertencia. “Elas não se ocupavam da opressão de 

gênero  de  mais  ninguém.  (...)  não  entenderam  a  si  mesmas  em  termos 

interseccionais, na intersecção de raça, gênero e outras potentes marcas de 

sujeição e dominação.” (LUGONES, 2020, p. 73). Contudo, temos consciência 

que o feminismo não se desenvolveu da mesma forma, em todos os lugares. 

Estamos  aqui  nos  referindo  em  termos  gerais  ao  movimento  feminista  de 

origem  ocidental  e  branca  que  não  contempla  as  variações  propostas  por 

outros feminismos.  

Foi  em  busca  de  mudanças,  procurando  subverter  a  ordem 

hierarquizante  do  pensamento  ocidental  que as  propostas  decoloniais,  pela 

experiência e realidade da população da América Latina, abriram espaço para 

se pensar um feminismo a partir das diversidades sociais.  A feminista Ochy 

Curiel,  (2020,  p.124)  tece  algumas  considerações  acerca  do  feminismo 

decolonial e afirma,

O feminismo decolonial retomando boa parte dos postulados do giro 
decolonial  e  dos  feminismos  críticos,  nos  oferece  uma  nova 
perspectiva de análise para entendermos de forma mais complexa as 
relações  e  entrelaçamentos  de  “raça”,  sexo,  sexualidade,  classe, 
geopolítica.  Essas  propostas,  feitas  principalmente  por  feministas 
indígenas  e  de  origem  indígena,  afrodescendentes,  populares, 
feministas lésbicas, entre outras, têm questionado as formas como o 
feminismo hegemônico, branco, branco mestiço e com privilégios de 
classe  entende  a  subordinação  das  mulheres,  a  partir  de  suas 

20 Ver CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial. 
In.:  HOLLANDA,  Heloisa  Buarque  de  (org.). Pensamento  feminista  hoje: perspectivas 
decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020, p. 124-145.



46

próprias experiências situadas, reproduzindo o racismo, o classismo e 
o heterossexismo em suas teorias e práticas políticas.

Neste sentido, torna-se evidente a impossibilidade de desconsiderarmos 

os entrelaçamentos das diversas categorias, quando pensamos também nas 

questões  de  gênero,  de  mulheres  e  entendemos  que  não  podemos 

homogeneizar  toda  a  categoria  mulher,  assim  como  outras  categorias  não 

devem ser generalizadas. De acordo com Curiel (2020, p. 130), o feminismo 

decolonial  foi  um  conceito  proposto  por  Maria  Lugones,  e  possui  duas 

importantes fontes. A saber, situa-se de um lado as críticas feministas do Black 

Feminism, mulheres de cor, chicanas, mulheres pobres, o feminismo autônomo 

latino-americano, feministas indígenas e o feminismo materialista francês ao 

feminismo hegemônico, em relação ao seu conceito universal de mulheres e 

seus traços racistas, heterocêntrico e de classe; e do outro lado, as propostas 

da  teoria  decolonial  desenvolvidas  por  diferentes  pensadores  (as),  latino-

americanos (as) caribenhos (as).

Por essas fontes, continua Curiel (2020), o feminismo decolonial retoma 

importantes  conceitos  que  contribuem  para  uma  nova  compreensão  das 

relações  globais  dentro  das  dimensões  da  modernidade/colonialidade  que 

instituíram o que Quijano (2005) chamou de colonialidade do poder, firmado 

pelo conceito de raça que culminou na classificação dos povos de acordo com 

o padrão europeu. Assim, a autora descreve que:

 Maria  Lugones,  apesar  de  acolher  a  proposta  de  Quijano  sobre 
colonialidade, diz que a raça não determina sozinha a configuração 
da colonialidade do poder, ela é acompanhada pelo gênero e, com 
ele,  pela  heterossexualidade.  (...)  Lugones  aponta  que  Quijano 
admite uma noção de sexo hiperbiologizado. (...) Para essa feminista 
decolonial, o tipo de diferenciação aplicada aos povos colonizados e 
escravizados é pelo dimorfismo sexual – macho e fêmea – o que dá 
conta  da  capacidade  reprodutiva  e  da  sexualidade  animal.  Para 
Lugones  as  fêmeas  escravizadas  não  eram  mulheres.  Em  outras 
palavras,  o gênero é uma categoria moderna e colonial.  (CURIEL, 
2020, p.132).

A partir  desta  compreensão  de  gênero,  junto  a  outras  classificações 

sociais, depreendemos que o mundo foi assim, organizado pela modernidade 

colonial  em  categorias  para  a  efetivação  da  dominação  de  pessoas  em 

diferentes  graus,  negando  a  humanidade  aos  colonizados  subjugados  em 

diferentes  graus  de  exploração e  no  caso das  colonizadas  e  escravizadas, 

sujeitadas de forma desigual, pelo fato de que elas preenchiam mais pontos de 



47

intersecção  entre  os  padrões  estabelecidos  e  cotados  como  negativos 

socialmente. 

Desta  feita,  entre  os  povos indígenas da América  e  os  escravizados 

africanos,  além da humanidade,  negava-se também o gênero visto que,  na 

colonialidade de gênero racializada, evidencia-se o sexo de forma isolada entre 

os colonizados, machos e fêmeas, sendo as fêmeas inferiores aos machos e 

apenas  os  homens  e  mulheres  brancos  e  europeus  eram  considerados 

humanos, logo eram civilizados.

Contra essa estrutura de dominação de gênero, o feminino decolonial 

conta com uma diversidade de vozes que contestam, criticam e refletem sobre 

a questão da persistência da colonialidade de gênero, buscando combater as 

barreiras que encontram tanto entre as mulheres brancas que desconsideram 

as  particularidades  do  gênero  racializado,  universalizando  as  demandas  do 

movimento,  como  de  homens  não  brancos  que  alimentam a  discriminação 

sexual,  reproduzindo práticas  patriarcais  seja  dentro  de movimentos  sociais 

envolvidos com questões étnicas, seja no cotidiano das relações sociais. 

Sobre  o  exposto  acima,  Gonzalez  (2020)  descreve  que  as  mulheres 

negras foram invisibilizadas no movimento negro, discriminadas sexualmente 

pelos  homens negros que reproduziam as práticas  sexistas  do patriarcado, 

excluindo-as  da  esfera  de  decisão  do  movimento.  E  por  outro  lado,  nos 

movimentos feministas,  elas se depararam com práticas racistas e  também 

excludentes. Por isso, Gonzalez destaca a importância dos movimentos étnicos 

para o engajamento ativo de mulheres amefricanas21 e ameríndias, enquanto 

movimentos sociais para a reconstrução de identidades, resgates de histórias, 

desnaturalização das estruturas de dominação política e econômica e social. 

Sobre esse engajamento, Gonzalez (2020, p.147-148) revela:

Mas, é exatamente essa participação que nos leva à consciência da 
discriminação sexual. Nossos parceiros de movimento reproduzem as 

21 Lélia Gonzalez cunhou a expressão amefricanidade, propondo assim, uma reinterpretação do 
racismo  a  partir  do  contexto  da  dominação  colonial  europeia  e  a  consequente  diáspora 
africana, assim como o extermínio da população indígena da América, enfatizando não só o 
caráter  geográfico,  mas  também  o  processo  histórico  e  cultural  de  resistência  e  de 
reconstrução de identidades referendadas em modelos  africanos.  Ela  se  refere  a  América 
como uma América Africana, destacando a inexistência da latinidade e por isso, trocado T pelo 
D, nomeando o território de Améfrica Ladina – onde o racismo, segundo a autora, é o maior  
sintoma da neurose cultural. Para mais, GONZÁLEZ, Lélia.  Por um Feminismo Afro Latino 
Americano. Rio de Janeiro:Zahar, 2020, p.151-157.



48

práticas sexistas do patriarcado dominante e tentam nos excluir de 
decisão do movimento. É justamente por esse motivo que buscamos 
o  movimento  das  mulheres,  a  teoria  e  a  prática  feministas, 
acreditando poder encontrar ali uma solidariedade tão cara à questão 
racial: a irmandade. Contudo, o que realmente encontramos são as 
práticas de exclusão e dominação racistas (...). Portanto, não é difícil 
entender  que  nossa  alternativa,  em  termos  de  movimento  de 
mulheres foi nos organizarmos como grupo étnicos. E, na medida em 
que lutamos em duas frentes, estamos contribuindo para o avanço 
dos movimentos étnicos e do movimento de mulheres (e vice-versa, 
obviamente).

Neste sentido,  Gonzalez demonstra a profundidade dos alicerces das 

heranças  coloniais  que  perpetuam  as  hierarquias  sociais  refletidas  na 

manutenção  e  na  reprodução  das  desigualdades  sociais  entre  os  próprios 

grupos  subalternizados.  Não  havendo  por  parte  das  mulheres  brancas 

pertencentes à mesma categoria de gênero e dos homens da mesma matriz 

racial,  um entendimento de que a luta  contra  a  imposição da colonialidade 

global eurocentrada e norte americana centrada, seja uma luta também das 

mulheres contra as opressões de gênero, de classe, de raça e de sexualidade.

Deste modo, o feminismo branco não considerou as questões raciais 

contidas na opressão de gênero. Na obra de Ângela Davis (2016), “Mulher raça 

e classe”, ela expõe o fato de como as feministas sufragistas, se opunham ao 

voto masculino negro, considerando apenas a questão do gênero, na luta pelo 

direito de voto, reforçando assim, a prática racista. Uma obra permeada pela 

exposição  das  intersecções  dos  elementos  que  constituem  o  seu  título: 

“mulher, raça e classe”. Nesse aspecto, o que está em questão é a ideia sobre 

a interseccionalidade. Patrícia Hill Collins (2017, p. 273) propõe uma definição 

que seja útil e flexível, mas que não seja definitiva. Assim ela descreve: 

A interseccionalidade investiga como as relações interseccionais de 
poder influenciam as relações sociais em sociedades marcadas pela 
diversidade, bem como as experiências individuais cotidianas. Como 
ferramenta  analítica,  a  interseccionalidade  considera  que  as 
categorias  de  raça,  classe,  gênero,  sexualidade,  nacionalidade, 
capacidade,  etnia  e  faixa  etária  –  entre  outras  –  são  inter-
relacionadas e se afetam mutuamente. A interseccionalidade é uma 
forma de entender e explicar a complexidade do mundo, das pessoas 
e das experiências humanas.

Devemos assim, enxergá-la como um recurso de análise das estruturas 

que são inseparáveis: o racismo, o sexismo, o patriarcalismo, e o classicismo e 

que somado aos seus efeitos na sociedade ao subjugar pessoas em relação a 

outras através da atribuição de sentidos ao Outro, negativa-as e inferioriza-as. 



49

Por  isso,  essa atribuição de sentidos não está  relacionada às  experiências 

sociais comuns, não se trata, porém de uma questão de identificação, pois

Em vez de somar identidade, analisa-se quais condições estruturais 
atravessam  corpos,  quais  posicionalidades  reorientam  significados 
subjetivos desses corpos, por serem experiências modeladas por e 
durante  a  interação  das  estruturas,  repetidas  vezes  colonialistas, 
estabilizadas  pela  matriz  de  opressão  sob  a  forma  de  identidade 
(AKOTIRENE, 2021, p. 43-44).

No Brasil, como em outras partes do sul global, não é possível realizar 

uma única  análise  a  respeito  da  opressão de  mulheres  sem considerar  as 

matrizes  que  as  subjugam  e  que  estão  presentes  na  sociedade  desde  o 

período colonial. O desafio também consiste em perceber a complexidade dos 

diferentes  contingentes  femininos  presentes  no  país.  Sabemos  que  o 

movimento feminista, de modo geral, combate os jugos e a exploração sexista. 

Porém, por si só, esta causa não é suficiente para representar a diversidade da 

realidade das mulheres e de gêneros afins, que são assujeitados pelas ideias e 

práticas  sexistas,  mas  também pelo  atravessamento  de  outras  matrizes  de 

opressão em suas vidas. Além disso, sabemos que nem sempre os feminismos 

falam de maneira geolocalizadas histórica e culturalmente, não considerando 

consequentemente  as  questões  étnicas  que  alimentam  preconceitos  e 

estruturam o  racismo.  Reforçando  essas  considerações,  Carneiro  (2019,  p. 

258) afirma: 

Porém,  em  conformidade  com  outros  movimentos  sociais 
progressistas da sociedade brasileira, o feminismo esteve, também, 
por longo tempo, prisioneiro da visão eurocêntrica e universalizante 
das  mulheres.  A  consequência  disso  foi  a  incapacidade  de 
reconhecer  as  diferenças  e  desigualdades  presentes  no  universo 
feminino, a despeito da identidade biológica. 

Nos movimentos feministas,  a  falta  de uma pauta que contivesse os 

anseios  e  as  particularidades  dos  grupos  de  mulheres,  denuncia  a  visão 

equivocada das mulheres brancas por não considerarem as diferenças entre 

esses grupos, compreendendo-as como homogêneas e que assim, partilhavam 

as  mesmas  questões  limitantes  e  por  isso,  alimentavam  as  mesmas 

reivindicações.  Assim,  a  negação  dessas  diferenças  contribuiu  para  o 

surgimento do feminismo negro. Isso não significa que as mulheres negras não 

reconheciam o valor do movimento feminista. Elas o reconhecem. Sabem que 

foi e é fundamental para a resolução de diversas demandas que surgiram e 

surgem ao longo do tempo,  mas na medida em que ele  não foi  capaz de 



50

articular e considerar a multiplicidade dessas demandas do mundo feminista, 

invisibilizando  questões  como  raça;  o  movimento  revela  as  artimanhas  da 

supremacia branca de práticas racistas. 

Ao tratar questões referentes ao movimento feminista latino-americano, 

Gonzalez  (2020,  p.140)  reconhece  o  valor  do  feminismo,  declarando  a 

importância do feminismo como teoria e prática que concentra suas análises 

através  do  conceito  do  capitalismo patriarcal  para  evidenciar  as  opressões 

tanto  materiais  quanto  simbólicas  sofridas  pelas  mulheres,  através  das 

relações de dominação/submissão que direcionaram as lutas do movimento no 

sentido de instigar novos debates e conquistar espaços, dentre outras ações. 

No entanto, Gonzalez, chama atenção para o fato de, apesar desses aspectos 

do feminismo ser fundamental na abordagem das discriminações de sexo, “o 

mesmo não ocorreu diante de outro tipo de discriminação, tão grave quanto à 

sofrida pela mulher: a de caráter racial.” 

É contra essas anulações e apagamentos das esferas de opressões que 

colocam as mulheres negras à margem de debates do feminismo, que vozes 

feministas negras se erguem para desmistificar a suposta universalização da 

categoria mulher, propondo a reconstrução identitária da mulher. Desafio este, 

bastante complexo, pois é necessário enfrentar o conjunto das opressões e das 

discriminações diversas. Lélia Gonzalez é uma entre as várias autoras negras 

brasileiras que escreveu acerca do cruzamento de opressões entre gênero, 

raça  e  classe  nas  décadas  de  1970  e  1980,  mesmo  antes  do  termo 

“Interseccionalidade” ter sido oficialmente elaborado por Kimberlé Crenshaw22, 

jurista  norte-americana,  em  1989,  referindo-se  aos  entrelaçamentos  das 

diferenças  e  desigualdades  sociais  que  afetam  pessoas  em  suas  diversas 

esferas existenciais. 

Akotirene (2021), afirma que a Interseccionalidade tem como finalidade 

fornecer  instrumentos  teóricos  e  metodológicos  para  a  compreensão  do 

entrelaçamento  indissolúvel  das estruturas  do racismo,  do capitalismo e  do 

cisheteropatriarcado que produzem modelos identitários em que as mulheres 

negras  são  múltiplas  vezes  atingidas  pelo  cruzamento  e  sobreposição  de 

22 Ver AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: ed. Jandaíra, 2021.



51

gênero, raça e classe. Assim, Akotirene (2021, p. 59) descreve que a partir de 

Crenshaw,

O termo demarca o paradigma teórico e metodológico da tradição 
feminista  negra,  promovendo  intervenções  políticas  e  letramentos 
jurídicos  sobre  quais  condições  estruturais  o  racismo,  sexismo  e 
violências  correlatas  se sobrepõem,  discriminam e criam encargos 
singulares às mulheres negras.

O  pensamento  feminista  negro  interseccional,  contribui  para  tornar 

evidente  a  condição  social  de  cada  indivíduo,  nos  permitindo  estabelecer 

analogias  entre  estes  e  seus  extratos  sociais  correspondentes,  situando-os 

dentro de realidades distintas e muitas vezes antagônicas. Neste sentido, esse 

pensamento  negro  interseccional  leva-nos  a  perceber  também  como  e  o 

quanto  as  mulheres  negras  podem ser  oprimidas,  apagadas  e  silenciadas. 

Pois,  de  acordo  com  Akotirene  (2021,p.18)  a  interseccionalidade  é  uma 

“sensibilidade analítica que foi pensada por feministas negras a partir de suas 

experiências  e  reinvindicações  terem  sido  ignoradas  tanto  pelo  feminismo 

branco, quanto pelo movimento antirracista centrado nos homens negros.

O  pensamento  feminista  negro  interseccional  pode  assim,  ser 

configurado como um pensamento plural na medida em que ele se desenvolve 

através de uma coletividade, e por isso, através de vários olhares possibilitando 

entendimento dinâmico das desigualdades socialmente instituídas através de 

um processo hierarquizante que é sempre reproduzido e intensificado pelos 

marcadores  sociais  que  esses  processos  irão  abarcar.  O  pensamento 

interseccional  contribui,  neste sentido,  para os avanços do feminismo negro 

que denunciou, através de muitas intelectuais e ativistas negras, as diferentes 

esferas  que  intensificam  as  opressões,  antes  mesmo  do  termo 

“interseccionalidade”  ter  surgido.  Como exemplo  brasileiro,  temos diferentes 

ativistas. Já citamos Lélia Gonzales, além de outras como Beatriz Nascimento, 

Sueli  Carneiro,  dentre  outras  que  denunciaram  em  seus  escritos  o 

entrelaçamento entre gênero, raça e classe por meio de um feminismo negro 

decolonial e interseccional.

Para  Lugones (2020) o feminismo desenvolvido no decorrer do século 

XX, não esclareceu as conexões entre gênero, classe e heterossexualidade a 

partir da raça. A autora descreve que a luta e a teorização desse feminismo, se 

faz  através  da  imagem de  mulher  frágil,  fraca,  limitada  à  esfera  privada  e 



52

sexualmente  passiva.  Uma  imagem  que  é  representante  hegemônica  da 

mulher  branca  e  burguesa,  uma  vez  que  essas  características  não 

contemplaram raça. 

Carneiro  (2011b)  aborda  essa  imagem  forjada  da  mulher  ocidental 

quando fala do mito da fragilidade feminina ao discorrer sobre as experiências 

históricas  da  mulher  negra  que  não  corresponde  ao  discurso  clássico  de 

opressão sobre a mulher, fragilizando-a, para que o patriarcalismo institua seu 

controle. A não correspondência se dá também pelo fato de que as mulheres 

negras nunca foram tratadas como frágeis. Por isso, a autora afirma:

Fazemos  parte  de  um  contingente  de  mulheres  que  trabalham 
durante  séculos,  como escravas  nas  lavouras  ou  nas  ruas,  como 
vendedoras, quituteiras, prostitutas... Mulheres que não entenderam 
nada  quando  as  feministas  disseram  que  as  mulheres  deveriam 
ganhar  as  ruas e  trabalhar!  Fazemos parte  de um contingente  de 
mulheres  com  identidade  de  objeto.  Ontem,  a  serviço  de  frágeis 
sinhazinhas  e  de  senhores  de  engenho  tarados.  (...)  Hoje, 
empregadas domésticas de mulheres liberadas e dondocas, ou de 
mulatas do tipo exportação (CARNEIRO, 2011b).

A postura  adotada  pelo  feminismo  branco  através  de  um  discurso 

reducionista  e  indiferente às experiências de outro  grupo,  contribuiu  para o 

processo de silenciamento das imposições e submissões sofridas por parte das 

mulheres negras e de outras mulheres não brancas no decorrer do percurso 

histórico. É esse feminismo, segundo Lugones (2020), que apagou a história da 

relação entre mulheres brancas e não brancas e igualou o sentido de mulher a 

mulher  branca.  Essa  homogeneização  da  mulher  contribui  para  os 

apagamentos  das  mulheres  negras,  não  evidenciando  o  quanto  essas 

mulheres são política e socialmente expostas e vulneráveis.  

Além disso, como já falamos as mulheres negras também enfrentaram e 

enfrenta a violência do preconceito, tanto por parte de homens brancos, quanto 

por parte de homens negros. Além de combater os entraves da discriminação 

racial  dentro  dos  movimentos  feministas,  as  mulheres  negras  precisaram e 

precisam lutar contra a discriminação de gênero, entre os homens negros. De 

acordo com Fernandes (2016, p. 267) ao ressaltar a dificuldade de interação 

entre os movimentos feminista e no movimento negro nos Estados Unidos e no 

Brasil, através da analise de autoras como Lélia Gonzalez e Patricia Collins, ela 

afirma que:

De um lado, as mulheres negras foram pressionadas a aceitar uma 
posição secundária no movimento negro, já que a luta por igualdade 



53

racial  não  tinha  como  bandeira  o  rompimento  dos  direitos 
estabelecidos no sistema patriarcal. O que o homem negro desejava 
era  poder  exercer  plenamente  “seu  papel  de  homem”,  em outras 
palavras, equiparar-se ao homem branco no que concerne ao “direito” 
de oprimir as mulheres. De outro lado, as mulheres negras tiveram 
suas experiências ignoradas no movimento de mulheres em nome de 
uma homogeneização da vivência feminina.

As mulheres negras se deparam assim, com um feminismo que nunca 

considerou um enfoque racial. Da mesma forma que homens negros, na luta 

contra  o  racismo,  não  consideraram  o  gênero  como  tema  das  discussões 

acerca das opressões sofridas; o que justifica a nosso ver o desenvolvimento 

do  próprio  movimento,  o  feminismo  negro,  que  diferente  do  feminismo 

hegemônico  ou  do  movimento  negro,  busca  considerar  a  multiplicidade  da 

realidade e das experiências vividas pelas mulheres negras, sem desprezar os 

fatores comuns à opressão sofrida por elas, sem deixar de considerar assim, 

as estruturas de opressão colonialistas que se interseccionam.

Akotirene (2021,  p.23,41)  destaca que o feminismo negro estabelece 

diálogo  entre  as  avenidas  identitárias  ou  cruzamentos,  do  racismo,  do 

cisheteropatriarcado e do capitalismo de forma concomitante. Essa articulação 

metodológica, de acordo com a autora é uma proposta do feminismo negro. É, 

pois, esse recurso metodológico - a interseccionalidade que, além de apontar 

quem são os mais atingidos pelas matrizes de opressão, também “nos leva a 

reconhecer a possibilidade de sermos oprimidas e de corroborarmos com as 

violências.” (AKOTIENE, 2021, p.45).

Percebemos  que  os  entrecruzamentos  também  ocorrem  entre  os 

interesses do feminismo decolonial  e o feminismo negro e interseccional na 

medida em que ambos objetivam destacar as diversas formas de sujeição a 

qual  muitas  mulheres,  sobretudo  mulheres  negras,  são  submetidas.  E  em 

contrapartida,  traçar  estratégias  de  cunho  antirracista,  antissexista, 

anticlassicista, dentre outras nomenclaturas aversivas a sujeição humana.

Sendo a educação, uma das principais ferramentas para travar esses 

combates,  seguiremos  nosso  trabalho  considerando  a  análise  dos  livros 

didáticos de ciências humanas e sociais no capítulo seguinte, por eles serem 

um dos principais recursos didáticos, presentes na escola pública brasileira. Na 

sequência apresentaremos nosso produto pedagógico, inspirado nos saberes 

dos feminismos negros e decoloniais, propondo um recurso didático que possa 



54

contribuir  para  a  desconstrução  de  conceitos  hegemônicos,  europeus  e 

capitalistas.



55

3 A (IN) VISIBILIDADE DA MULHER NEGRA NOS LIVROS DIDÁTICOS DO 

BRASIL

3.1 Considerações sobre o uso do livro didático:

Dentre as diversas ferramentas pedagógicas disponíveis para auxiliar 

na interação entre os alunos e os professores e professoras do ensino básico 

no processo de ensino e aprendizagem, acreditamos que o livro didático se 

configura  como  um dos  recursos  mais  utilizados  pelo  fato  de  ser  um dos 

poucos recursos disponibilizados para a educação básica nas escolas públicas 

do Brasil, distribuídos pelo Programa Nacional do Livro e do Material Didático – 

PNLD que é um programa desenvolvido pelo Ministério da educação - MEC a 

partir  de  sua  criação  por  meio  do  Decreto  91.542,  de  19/08/1985  que 

estabeleceu as diretrizes para a compra e distribuição de livros do 1° grau, 

ensino fundamental e posteriormente também para os livros do ensino médio 

pela resolução de número 38, do FNDE – Fundo Nacional de Desenvolvimento 

da Educação em 2004, que introduziu um programa de cunho experimental 

chamado  Programa  Nacional  do  Livro  Didático  para  o  Ensino  Médio  e 

posteriormente anexado  ao  Programa  Nacional  do  Livro  Didático  pela  resolução 

CD/FNDE n° 60, em 20/11/2009. O mesmo programa também inseriu a compra 

de outros materiais didáticos pelo decreto 9.099 de 18/06/2017 para alunos e 

professores  da  toda rede pública  do  ensino  básico  desse país,  nos  quatro 

níveis  do ensino público:  a  educação infantil,  o  ensino fundamental,  ensino 

médio e educação de jovens e adultos. O PNLD hoje é a sigla para o Programa 

Nacional do Livro e do Material Didático que tem abrangência de distribuição 

do  material  ofertado  nas  escolas  públicas  no  âmbito  federal,  estadual  e 

municipal e nos distritos a estes pertencentes.

O Programa Nacional do Livro e do Material Didático – PNLD é uma 

das  ações  do  Fundo  Nacional  do  Desenvolvimento  da  Educação  –  FNDE, 

criado  em  21/11/1968,  através  da  lei  5.537,  sendo  uma  entidade  federal 

responsável  pelos  programas  e  ações  direcionadas  a  educação  básica  no 

Brasil. Sua importância consiste no fato de ser um programa que promove a 

democratização de acesso aos diferentes materiais didáticos, como os livros. 

Assim, o Programa Nacional do Livro e do Material Didático/PNLD fornece, via 



56

políticas  públicas,  para  a  maioria  dos  alunos  e  alunas  da  escola  pública, 

ferramentas  de  suporte  para  a  construção  de  uma  educação  e  de  um 

conhecimento mais formal e integral, ainda que essas ferramentas seja apenas 

o  livro  didático.  Por  isso,  é  importante  indagarmos  quais  os  conteúdos  ou 

saberes que são priorizados em livros didáticos de ciências humanas e sociais 

aplicadas ofertados para a rede pública de ensino no Brasil, enquanto conteúdo 

curricular  e quais as influências presentes em suas narrativas que ensejam 

para a (des)construção de determinados conhecimentos históricos.

Tendo em vista que o processo de desenvolvimento do conhecimento 

histórico  está  interligado  aos  procedimentos  teóricos  e  metodológicos 

escolhidos e aplicados na dinâmica das aulas de história, ressaltamos que a 

História  como  ciência  deve  contribuir  para  que  na  prática  escolar,  a  aula 

proporcione o desenvolvimento de competências ligadas à compreensão da 

realidade histórica, pelos alunos da qual eles são integrantes, possibilitando o 

desenvolvimento de uma consciência histórica. De acordo com Rüsen (2001 

apud Cerri 2011, p.30) a consciência histórica pode ser compreendida como: 

“[...] a suma das operações mentais com as quais os homens interpretam sua 

experiência da evolução temporal de seu mundo e de si mesmos, de forma tal 

que possam orientar, intencionalmente, sua vida prática no tempo.”

Segundo Mistura (2020), Jörn Rüsen considera que: “Os processos de 

interação  da  realidade  constituem-se  em  pensamento  histórico  e  gestam 

determinadas  (...)  consciências”.  (2001,  apud MISTURA,  2020,  p.81)  Como 

integrante, o sujeito aluno(a) só se reconhece como agente ativo, na medida 

em que entende o processo histórico e assim, vai construindo sua memória 

histórica  por  meio  de  narrativas.  Pois,  a  narrativa  “(...)  é  um  sistema  de 

operações  mentais  que  definem o  campo  da  consciência  histórica.”  Rüsen 

(2001, apud MISTURA, 2020, p.82). 

Entendemos que o  livro  didático  como recurso pedagógico,  carrega 

uma narrativa, um discurso que interfere neste processo de construção de uma 

consciência histórica. Sabemos que ele não é usado exclusivamente na escola, 

em sala de aula. Sua manipulação ocorre em diversos contextos. Contudo, seu 

principal e mais frequente uso se dá na escola. Por isso, sendo o livro uma 

fonte  de  narrativas  históricas,  é  importante  considerar  as  possibilidades  de 

influências  que  ele  pode  exercer  na  formação  dos  alunos.  Ainda  que  o 



57

processo de construção da consciência histórica, não possa ser ensinado: “a 

consciência histórica é uma expressão de como os indivíduos se relacionam 

com o passado e que significados produzem desta relação.” (MISTURA, 2020, 

P.83).

Sendo a consciência histórica fruto da interação dos indivíduos com o 

passado, desenvolve-se calcada em todos os recursos que esses indivíduos 

tenham acesso  no  processo  de  apreensão  deste  passado.  O  livro  didático 

como um dos recursos ofertados pelo ensino básico no Brasil,  figura como 

aquele que está mais presente na realidade escolar como instrumento auxiliar 

no processo de ensino e aprendizagem, garantido pelo programa nacional do 

livro e material didático - PNLD.

Por  isso,  sendo  os  livros  didáticos  instrumentos  de  medição, 

carregados  de  ideias  e  conceitos  que  influenciam o  processo  educacional, 

assim como o de aquisição do conhecimento,  despertam diversos debates. 

Assim, para Binttencourt, (2004, p. 72):

(...) o livro didático é um importante veículo portador de um sistema 
de valores,  de ideologia,  de cultura.  Várias pesquisas demonstram 
como textos e ilustrações de obras didáticas transmitem estereótipos 
e valores dos grupos dominantes, generalizando temas, como família, 
criança, etnia, de acordo com os preceitos da sociedade burguesa 
branca. 

A citação acima corrobora com a hipótese de que os livros didáticos 

podem configura-se,  como  veículos  de  propagação  de  conhecimentos  pré-

determinados com a finalidade de instituir ou preservar modelos padronizados, 

reforçando práticas de silenciamentos e de apagamentos de grupos subtraídos 

e generalizados pelas estruturas de poder que articulam matrizes de opressão, 

forjando  identidades  para  determinados  grupos  sociais,  contribuindo  para  a 

conservação das estruturas coloniais modernas e capitalistas; firmada numa 

longa  história  de  dominação  de  povos,  línguas  e  nações,  evidenciando  as 

estreitas relações entre o saber e o poder, para a dominação do ser. 

De forma, sutil, mas consistente a narrativa do livro didático também 

pode contribuir mesmo que indiretamente, com a lógica da colonialidade que 

aponta quem deve ser descaracterizado de humanidade pondo em cheque a 

condição  de  ser  um  humano,  hierarquizando-os  a  partir  de  diferentes 

classificações,  para  assegurar,  via  razão  ocidental,  os  privilégios  da 

branquitude, incutindo estereótipos negativos sobre determinados grupos  que 



58

muitas vezes, pela via “legal” da educação escolar internalizam erroneamente 

uma  imagem  de  si,  não  referendada  pelos  seus.  Portanto,  como  afirma 

Carneiro,  (2023,  p.  111)  ao  tecer  considerações  sobre  o  epistemicídio  na 

educação descreve que “(...) o aparelho escolar é um dentre os operadores da 

dominação  e  da  “fabricação  de  sujeitos”.  Sujeitos  com  sentimentos  de 

superioridade  e  inferioridade.  Sujeitos  soberanos  e  dominados.  Almas  de 

senhor e almas de escravos”.

É necessário, pois “politizar e ressignificar”23 os usos do livro didático, 

de seus conteúdos, temas e narrativas contidas neles através de uma nova 

ótica,  verificando  se  esses  conteúdos,  assim  como  sua  organização  na 

estrutura curricular, de acordo com as orientações da Base Nacional Comum 

Curricular  (BNCC),  servem  as  categorias  e  paradigmas  da  colonialidade, 

identificando neles, discursos que favorecem à opressão a partir de construtos 

como raça, classe e gênero e neste sentido, desenvolver propostas e ações 

pedagógicas  que  possam  confrontar  métodos  e/ou  ideias  historicamente 

cristalizadas que disseminam diferentes tipos de preconceitos e discriminações 

que contaminam as diferentes esferas da existência social. Politizar os meios 

de mediação e obtenção do conhecimento é  neste sentido,  ressignificar  as 

relações sociais, assim como a nossa compreensão sobre os atores envolvidos 

neste fenômeno social na medida em que passamos a compreendê-los, com 

base não apenas na igualdade de direitos, mas, sobretudo no reconhecimento 

e  valorização  da  humanidade  entre  os  grupos  historicamente  apagados  e 

silenciados.

Com a expressão “politizar e ressignificar” utilizadas acima, traçamos 

um  paralelo  entre  os  usos  do  livro  didático  e  o  manejo  dos  conteúdos 

curriculares, com as ações do Movimento Negro Brasileiro, descritas por Nilma 

Lino  Gomes,  (2017,  p.21/22)  quando  descreve  a  trajetória  de  luta  desse 

movimento que carrega no seu cerne a prática educativa por ressignificar e 

politizar o conceito de raça. Com efeito, de acordo com a autora, esse processo 

de politização e ressignificação da ideia de raça levaram ao questionamento da 

história brasileira e da população negra, expondo os meios de operação do 

racismo no Estado e na vida cotidiana.  Gomes (2017, p.22) assim afirma: 

23 Grifo nosso.



59

Ao politizar a raça, o Movimento Negro desvela a sua construção no 
contexto das relações de poder, rompendo com visões distorcidas, 
negativas e desnaturalizadas sobre os negros, sua história, cultura, 
práticas  e  conhecimentos;  retira  a  população  negra  do  lugar  da 
suposta  inferioridade  racial  pregada  pelo  racismo  e  interpreta 
afirmativamente a raça como construção social; coloca em xeque o 
mito da democracia racial.

Gomes  (2017)  intitula  sua  obra  inclusive  de  “O  Movimento  Negro 

educador:  saberes construídos nas lutas por emancipação” demonstrando o 

caráter  pedagógico  e  educativo  desse  movimento  ao  longo  de  suas  ações 

afirmativas que tornaram possíveis, no campo educacional, reconfigurações de 

conhecimentos enrijecidos ou construídos a partir de relações de poder e de 

interesses  de  determinadas  classes  sociais,  questionando  as  diversas 

hierarquias  de  forma  a  questionar  também  as  narrativas  e  perspectivas 

históricas impostas à nossa sociedade desde o processo e projeto colonizador.

Junto a essas considerações, reforçamos a indagação que é o centro 

do  nosso  trabalho:  Como  a  mulher  é  produzida  historicamente  nos  livros 

didáticos? E a mulher negra – como ela é construída através da linguagem dos 

recursos utilizados por alunos e professores? 

3.2 A mulher negra, a reforma do ensino médio e a Base Nacional Comum 

Curricular – BNCC

Abordamos a presença da mulher negra no livro didático de ciências 

humanas e sociais aplicadas, a partir  de conteúdos específicos do segundo 

ano do ensino médio acerca do período colonial por se tratar da fase em que 

tem início  a  história  da população negra no Brasil  ao serem sequestradas, 

escravizadas e condenadas ao exílio africano via o tráfico transatlântico - uma 

das práticas da economia mercantilista da modernidade colonial europeia. 

Descrevemos  no  capítulo  anterior  nossa  compreensão  sobre  o 

colonialismo como uma prática cruel que atingiu diferentes povos e lugares. 

Contudo  nos  referimos  de  modo  particular  as  populações  escravizadas, 

trazidas da África para a América24. Crueldades que consiste, não apenas em 

relação aos castigos físicos, mas referem-se também as diversas estratégias 

24 Não desconsideramos a escravização dos povos nativos, apenas destacamos a referência de 
nosso trabalho dissertativo ao falarmos da população africana sequestrada e escravizada na 
América como marco inicial da história das mulheres negras no Brasil.



60

de dominação e opressão de maneira a apagar ou silenciar o  Outro25 que no 

processo  exploratório,  dado  os  interesses  envolvidos,  é  objetificado. 

Reflitamos, assim a partir do feminismo negro. 

Ribeiro, (2017) trata da questão do  Outro recorrendo ao pensamento 

de Simone de Beauvoir e de Grada Kilomba. De acordo com Ribeiro, (2017) 

Simone  Beauvoir  compreende  que  a  mulher  foi  constituída  como  o  Outro 

através do olhar do homem por não a reconhecê-la como igual,  situando-a 

como  diferente.  Sendo  diferente,  a  mulher  é  destituída  de  humanidade. 

Desumanizadas,  tornam-se  objetos,  e  nesta  condição,  as  relações  que  os 

homens  mantém  com  elas  são  de  dominação  e  de  submissão.  Eles  não 

estabelecem uma reciprocidade  com as  mulheres  que  são  impositivamente 

constituídas pelo olhar dos homens.26 Para Grada Kilomba a mulher negra é 

então o Outro do Outro, porque ela é o Outro do homem e o Outro da mulher 

branca. 

A  posição ocupada pela  mulher  negra,  através  de  um processo de 

imposição histórica é neste sentido, de intensa vulnerabilidade dado ao fato de 

que “mulheres negras, por serem nem brancas e nem homens, ocupam um 

lugar muito difícil na sociedade supremacista branca por serem uma espécie de 

carência dupla, a antítese da branquitude e masculinidade.” (RIBEIRO, 2019, p 

23-24). Kilomba (2017, p. 96 - 97) descreve, citando Heidi Safia Mirza (1997), 

que as mulheres negras ocupam um lugar, um espaço vazio, tendo em vista 

que  as  discussões  sobre  racismo  generalizam  a  problemática  “raça”  e 

desconsideram  as  questões  sobre  a  opressão  de  gênero  que  se  tornam 

irrisórias frente à realidade de combate ao racismo nas políticas negras de 

caráter  masculino e heterossexual.  E por outro lado,  a realidade da mulher 

negra  também  é  negligenciada  pelos  discursos  do  feminismo  branco  e 

ocidental,  ao  não  reconhecer  que  o  construto  “gênero”,  afeta  as  mulheres 

negras  de  maneira  distinta  de  como as  mulheres  brancas  são  afetadas.  A 

25 Grifo nosso. Kilomba (2019) considera a ideia de Outro/a, na perspectiva de que esse termo 
se refere à diferença pela qual o sujeito branco é medido no sentido daquilo do que ele não é.  
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019. Ribeiro (2017), também utiliza a ideia de Outro se referindo aos humanos que 
são coisificados a partir da abordagem de Grada Kilomba que identifica a mulher negra como o 
Outro do Outro. (RIBEIRO, 2017).
26 RIBEIRO (2019), explica que Simone Beauvoir afirma que a categoria –  Outro existia nas 
sociedades  primitivas,  não  sendo  instituída  com  base  na  divisão  dos  sexos,  visto  que  é 
característica do pensamento humano a alteridade.  



61

autora afirma que neste caso, mulheres negras habitam esse vácuo, que apaga 

e contradiz a condição das mesmas. Killomba (2019, p. 98) sustenta: “Este é, 

de fato, um sério dilema teórico, em que os conceitos de “raça” e gênero se 

fundem  estreitamente  em  um  só.  Tais  narrativas  separadas  mantém  a 

invisibilidade das mulheres negras nos debates acadêmicos e políticos.” 

 Kilomba  ressalta  assim,  níveis  de  menos  reciprocidade  dada  à 

condição da mulher negra de não ser branca e não ser homem; representando 

uma  dupla  alteridade,  vistos  erroneamente  como  fenômenos  distintos, 

equiparando racismo e sexismo com opressões similares. Contrariamente, a 

autora aponta: 

Formas  de  opressão  não  operam  em  singularidade,  elas  se 
entrecruzam. (...) Neste sentido, o impacto simultâneo da opressão 
“racial” e de gênero leva a formas de racismo únicas que constituem 
experiências de mulheres negras e outras mulheres racializadas. (...) 
Portanto,  é útil  falar em racismo genderizado (Essed, 1991, p.  30) 
para se referir à opressão racial sofrida por mulheres  negras como 
estruturada por percepções racistas de papéis de gênero. (KILOMBA, 
2019, p. 99)

Portanto,  não  devemos  conceber  racismo  e  sexismo  como  formas 

similares  de  opressão,  tendo  em vista  que  eles  atuam de  maneira  diversa 

sobre os diferentes grupos sociais, tornando inviável equiparar as experiências. 

Mulheres  brancas  em  função  dos  privilégios  que  possuem  devido  à 

branquitude, não passam pelas mesmas experiências que as mulheres negras. 

Da mesma forma, os homens negros, mesmo sofrendo os horrores do racismo, 

não  são  afetados  da  mesma  forma  pelo  sexismo.  Quando  as  narrativas 

equiparam e isolam estes níveis de opressão, contribuem para tornar invisíveis 

e  silenciar  a  condição  da  mulher  negra,  colaborando  com  o  racismo 

genderizado.  “Formas  de  opressão  não  operam  em  singularidade;  elas  se 

entrecruzam.” (KILOMBA, 2019, P.98). 

Na medida em que o entrecruzamento deve ser considerado, também 

deve ser  analisado de  modo que possamos diferenciar  dentro  da  estrutura 

interseccional, seus componentes opressores. Essa distinção contribui para o 

reconhecimento das diferentes realidades e experiências de opressão pelas 

quais as mulheres negras são submetidas. Ao abordar a temática “sororidade”, 

Grada Kilomba aponta o entusiasmo presente no feminismo branco ao fazer 

uso desta expressão como sinônimo de uma ligação universal, generalizando o 

coletivo  de  mulheres  através  da  ”sororidade”  termo/recurso  que  corrobora 



62

também para a invisibilização e silenciamento das experiências próprias das 

mulheres  negras.  Ainda  que  suas  experiências  se  aproximem  em  alguns 

aspectos  às  experiências  de  mulheres  brancas  em  relação  aos  danos 

causados  pelo  sexismo,  suas  experiências  são  distintas  por  que  são 

atravessadas  por  outros  marcadores  sociais  que  não  atingem as  mulheres 

brancas. 

Quando  analisamos  os  livros  didáticos  enquanto  fontes  históricas, 

percebemos que eles  possuem diversas lacunas em relação à  história  das 

mulheres, sobretudo as mulheres negras. A invisibilidade e o silenciamento são 

evidentes nas obras analisadas. Quando são abordadas, as narrativas sobre as 

mulheres negras são em sua maioria semelhantes, referindo-se às questões 

sobre as condições de subordinação e figuram em papéis secundários, ainda 

que elas sejam parte do processo histórico. É necessário lembrarmos, como 

nos alerta Adichie (2019, p. 21 – 22), para o perigo de uma história única, pois 

a história, enquanto construção teórica e científica é validada também por uma 

ótica dominante, que prescreve diferentes saberes de acordo com o momento 

histórico e o modelo econômico que buscam firmar, desenvolver e/ou preservar 

no mundo.

A própria história, enquanto área disciplinar se desenvolveu no Brasil, 

com o intuito de atender as demandas próprias de um contexto político, social e 

também econômico.  Circe  Fernandes  Bittencourt  (2018,  p.  127),  ao  refletir 

sobre o ensino de história, inicia afirmando:

O ensino de História se destaca por mudanças marcantes em sua 
trajetória escolar que a caracterizavam, até recentemente, como um 
estudo  mnemônico  sobre  o  passado  criado  para  sedimentar  uma 
origem branca cristã, apresentada por uma sucessão cronológica de 
realizações de “grandes homens” para uma disciplina constituída sob 
paradigmas metodológicos que buscam incorporar a multiplicidade de 
sujeitos construtores da nação brasileira e da história mundial.

As  considerações  da  autora  reforçam  o  sentido  de  que  devemos 

ponderar que no percurso historiográfico, as bases nas quais se alicerçaram o 

ensino de história, encontram–se erguidas sob o solo de interesses elitistas, 

sexistas e racistas. Ao expressar que houve “mudanças marcantes” a autora 

confirma a ausência de alguns dos segmentos sociais ao descrever que essas 

transformações  da  História  no  Brasil  são  desafiadoras  na  medida  em  que 

buscam sua efetivação, “[...] como a inclusão da história da África e da cultura 



63

afro-brasileira,  da  história  dos  povos  indígenas  ou  das  mulheres” 

(BITTENCOURT, 2018, p. 127). 

O fato  de  ter  ocorrido  um procedimento  para  a  inclusão de  agentes 

históricos  em  um  dado  momento  do  percurso  historiográfico  do  ensino  de 

história,  denuncia  suas  ausências  na  história  ensinada.  E  nos  leva  a 

pensarmos sobre  o  quanto  e  de  que forma esses  agentes  foram inseridos 

neste contexto; quais os condicionantes para a efetivação do ensino de história 

e os recursos destinados a essa prática, que muitas vezes, contribuem para 

imposição de uma compreensão de passado, desconectada com a realidade 

vivida.

Neste sentido, a colonialidade global se atualiza também através de uma 

história forjada, ensinada através de diferentes narrativas, que de modo geral, 

possuem objetivos em comum, ao darem origem a representações de sujeitos 

produzidos  a  partir  dos  interesses  das  estruturas  dominantes  de  poder, 

buscando naturalizá-los nas condições históricas em que foram inseridos por 

meio de um processo de deturpação histórica de imposição e ocultamentos. 

Adichie  (2019,  p.23)  descreve  que  os  estereótipos  são  frutos  da 

influência  do  poder  político  e  econômico  de  uma  nação  sobre  outra,  que 

instituem histórias únicas, criando representações padronizadas, simplificando 

e reduzindo a cultura das nações originalmente diversificadas, disseminando 

visões preconceituosas sobre essas nações. Por isso, essa autora nigeriana 

afirma ser impossível falar de uma história única sem falar de poder, pois o 

poder refere-se à capacidade de narrar à história de uma pessoa, de tal forma 

que essa história seja única e definitiva. 

Assim, as dimensões políticas e sociais que estruturam as narrativas 

da história ensinada através dos livros de ciências humanas e sociais, muitas 

vezes são constituídas, por relatos históricos hegemonicamente masculinos e 

brancos,  não  contemplando  de  forma  equitativa  a  representatividade  dos 

diferentes personagens inseridos nos processos históricos. 

Sobre a  questão patriarcal  presente  nos livros  didáticos,  Ana Maria 

Marques e Ana Carolina do Nascimento Albuquerque, (2020, p. 128) descreve: 

Ainda com relação aos motivos de escolha das coleções para análise, 
observamos a autoria das treze coleções didáticas de História para o 
Ensino Médio aprovadas pelo PNLD de 2018, e verificamos que cinco 
apresentaram autoria totalmente masculina, sete com autoria coletiva, 
participação de autores e autoras, e apenas a coleção  História: das 



64

Cavernas ao Terceiro Milênio,  de Patrícia Ramos Braick e Myriam 
Becho Mota, da editora Moderna, com autoria 100% feminina.

Mesmo que se constate, em relação às produções históricas didáticas, 

a presença de mulheres autoras, as implicações das narrativas do livro didático 

não estão condicionadas apenas às escolhas de temas por parte de quem o 

produz. O que não omite o fato de que a maior porcentagem masculina na 

produção  do  livro  didático  denuncia  as  bases  das  estruturas  sociais 

hegemônicas, descrita no caso acima citado quando consideramos as obras 

100%  de  um  “gênero”27 ou  de  outro.  São  cinco  obras  de  autoria  100% 

masculina para uma obra 100% feminina. 

A  presença  de  estruturas  hegemônicas  é  explicitada  pela  não 

neutralidade,  presente  nos  livros  didáticos,  como  também nos  documentos 

normativos  que  servem de  alicerce  para  a  elaboração  dos  referidos  livros. 

Dentre  esses documentos,  interessa-nos abordarmos aqui  a  Base Nacional 

Comum Curricular - BNCC para o Ensino Médio. Segundo esta: 

 A Base Nacional  Comum Curricular  (BNCC) é um documento de 
caráter normativo que define o conjunto orgânico e progressivo de 
aprendizagens essenciais que todos os alunos devem desenvolver ao 
longo das etapas e modalidades da Educação Básica, de modo a que 
tenham  assegurados  seus  direitos  de  aprendizagem  e 
desenvolvimento,  em  conformidade  com  o  que  preceitua  o  Plano 
Nacional de Educação (PNE). (BRASIL, 2018, p. 7)

De acordo com o  Ministério  da  Educação –  MEC a  Base Nacional 

Comum Curricular, estabelece as diretrizes para a aprendizagem, a partir da 

reforma do ensino médio e orienta a reelaboração dos currículos escolares, 

usados  tanto  em  escolas  públicas  quanto  escolas  privadas,  procurando 

incorporar  os  conhecimentos  essenciais,  assim  como  as  competências, 

habilidades e aprendizagens a ser desenvolvidas pelos estudantes através das 

áreas do conhecimento28 implantadas pela Base Nacional Comum Curricular 

em  consonância  com  a  reforma  do  ensino  médio  expressa  na  lei  nº 

13.415/2017; modificou a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional – 

LDBN e entre uma das mudanças foi a alteração de carga horária que passou 

27 Destacamos a expressão “gênero” por compreendermos que esta, abarca um sentido um 
mais amplo que está para além das diferenças entre o masculino/feminino e seus aspectos 
biológicos,  mas  que  se  refere  às  dimensões  identitárias.  Recomendamos  ler:  SCOTT,  J. 
Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & Realidade, v. 15, n. 2, jul./dez., 
1990. 
28 Grifo nosso.



65

a  totalizar 3.000 horas aulas para os três anos do ensino médio. Sendo 1.800 

horas equivalentes a 60% da carga horária total destinada à Formação Geral 

Básica29 e 1.200 horas aulas, destinadas aos chamados Itinerários Formativos 

que envolvem as disciplinas de aprofundamento de conhecimentos vistos no 

ensino fundamental. No currículo de Pernambuco os itinerários formativos são 

chamados de  trilhas  de  aprofundamento,  que  compõem  as  unidades 

curriculares. (PERNAMBUCO, 2021, p.76)

As áreas do conhecimento presentes na formação geral básica são: 

Linguagens e suas tecnologias, Matemática e suas tecnologias, Ciências da 

Natureza e suas tecnologias e Ciências Humanas e Sociais Aplicadas. Nos 

itinerários  formativos  é  acrescida  a  estas  áreas,  a  Formação  Técnica  e 

Profissional,  totalizando  cinco  áreas  de  conhecimentos.  A  estes  itinerários 

formativos são destinados um total de 40% da carga horária total prevista para 

as três séries do ensino médio, equivalente há 1.200 horas, enquanto que as 

outras 1.800 horas são destinadas a formação geral básica, que abarcam as 

disciplinas presentes na parte comum curricular, que os estudantes do ensino 

médio  devem  cursar  e  que  majoritariamente  são  ocupadas  pelas  únicas 

disciplinas obrigatórias de matemática e português, seguido em segundo plano 

por inglês, mesmo estas tendo sofrido uma redução na carga horária, assim 

como as outras disciplinas comuns. 

Com essas mudanças, os conteúdos curriculares, teoricamente devem 

ser  vivenciados  de  forma  interdisciplinar,  próprias  a  cada  área.  Assim,  os 

conteúdos de história, geografia, filosofia e sociologia se interligam por meio da 

área  de  ciências  humanas  e  sociais  aplicadas  e  que  ao  mesmo  tempo 

dependem da adoção das mesmas pelos currículos estaduais, tendo em vista 

que não são obrigatórias. Assim como os estados seguem as normas da base 

nacional  para  a  elaboração  dos  currículos  estaduais,  as  editoras  também 

seguem  esses  preceitos  normativos  instituídos  na  Base  Nacional  Comum 

Curricular e adotados pelo programa nacional do livro e do material didático – 

29 A formação geral básica é estruturada a partir das disciplinas presentes no currículo, anterior 
a reforma do ensino médio e a Base nacional comum curricular – BNCC. São as disciplinas 
regulares que no contexto atual,  são obrigatórias apenas: português e matemática nas três 
séries do ensino médio ( LDB, Art. 35-A, § 3º) e inglês como disciplina para aprendizagem de 
outro idioma, em uma das séries. Já os itinerários formativos são compostos por disciplinas 
contemporâneas. BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 
2018, p. 469.



66

PNLD, para a elaboração dos livros por áreas de conhecimentos. Por isso, eles 

priorizam alguns assuntos em detrimento de outros, haja vista, que na prática, 

houve diminuição de tempo oferecido para a maioria das disciplinas.

As aulas de história (assim como outras ciências, sobretudo humanas e 

sociais e as ciências da natureza) no ensino médio sofreram reduções na carga 

horária de forma a contabilizarmos no máximo, quatro horas aulas semanais 

nas três séries do ensino médio, a depender das adequações e adaptações 

feitas pelos currículos estaduais de modo a não contrariar as diretrizes da Base 

Nacional Comum Curricular. No caso do Currículo de Pernambuco a disciplina 

de história conta com o saldo de uma aula semanal para as séries do primeiro 

e  do  terceiro  ano  e  duas  aulas  semanais  nos  segundos  anos  do  ensino 

médio30.  Isto  aponta  para  o  fato  de  que  se  no  percurso  historiográfico  a 

abordagem de temas sobre mulher negra é escassa, com a redução de carga 

horária das disciplinas que, supostamente trabalham esse tema, compromete 

ainda mais as possibilidades desta abordagem.

Segundo, Giovanetti e Sales (2020, p.256) “A ausência das mulheres 

na  história  se  constitui  como  uma  prática  recorrente,  que  abrange  várias 

perspectivas do relato histórico, em âmbito acadêmico, na esfera social e nos 

currículos escolares.” As autoras alegam que mesmo com o reconhecimento, a 

história  sobre as mulheres tem sido negada pelos currículos escolares que 

silenciam  visando  à  manutenção  das  estruturas  socioculturais  desiguais, 

implantadas pelas relações de poder. 

Recordamos que em alguns parágrafos acima, citamos Adichie (2019) 

por ela relacionar a história única com o poder. O poder de nomear, de dizer o 

que e quem é o Outro, de maneira que só haja um saber, uma história sobre 

este Outro que, definido por uma narrativa hegemônica, não se constitui, não 

se  autodetermina,  pois  é  determinado  pelas  circunstâncias  que  a  narrativa 

branca  e  eurocêntrica  lhes  reserva.  Esse  poder  está  assim,  presente  nas 

relações controlando indivíduos, disciplinando-os. Segundo Foucault (2007, p. 

30  apud Giovanetti e Sales, 2020, p. 257) não há relações de poder sem a 

constituição de um campo de saber, nem há saber que não suponha relações 

30 PERNAMBUCO, Secretaria de Educação e Esportes. Currículo de Pernambuco: ensino 
médio. Secretaria de Educação e Esportes, União dos Dirigentes Municipais de Educação. 
Recife: Secretaria, 2021.



67

de  poder.  E  por  essa  ótica  descreve  que  o  poder é  disperso,  microfísico, 

atingindo a vida das pessoas e se fazendo presente nas relações, vinculando-

se ao saber. Neste sentido, Giovanetti e Sales, (2020, p.257) afirmam que:

No âmbito educacional,  as relações de poder  são constitutivas do 
currículo escolar. Poder que está em jogo na construção curricular, 
realizada por meio de processos em que a seleção e organização de 
conteúdos em disciplinas buscam padronizar ações e pensamentos 
de  acordo  com  determinados  interesses.  Currículo  é,  pois,  um 
artefato construído por relações de poder-saber (...)  (GIOVANETTI, 
SALES, 2020, p.257)

Neste sentido, as autoras descrevem o cenário político que antecedeu 

e a partir do qual se originou a reforma do ensino médio e a elaboração da 

versão  final  da  Base  Nacional  Comum  Curricular.  Um  cenário  político  de 

disputas e tomada do poder federal pelas forças político-partidárias de extrema 

direita que a partir de um “saber” inconstitucional depuseram Dilma Rousseff, a 

primeira mulher a ocupar o cargo de presidenta do Brasil, para a implantação 

de  lideranças  patriarcais,  machistas  e  sexistas  que  implantaram  reformas, 

medidas e documentos que assegurando a adoção de um currículo de base 

única,  de  modo  a  proporcionar  ao  estado  a  decisão  sobre  o  que 

obrigatoriamente  “ensinar”  e  ao  mesmo  tempo  fragmentarem  outros 

conhecimentos e saberes.

Giovanetti  e  Sales (2020,  p.  268)  também fornecem dados sobre a 

versão digital, disponível no site do Ministério da Educação da Base Nacional 

Comum Curricular  –  BNCC para  o  ensino  médio,  versão  final.  As  autoras 

descrevem  que  a  palavra  gênero,  no  sentido  de  relação  de  gênero,  de 

construto social, em todo o texto só aparece uma única vez, exemplificando as 

restrições que a base curricular proporciona ao omitir temáticas, restringindo o 

uso  de  determinadas  expressões  ou  eliminando-as  do  seu  texto.  Essas 

ausências comprometem não só a história das mulheres, das mulheres negras, 

como também de outras categorias sociais. 

Contudo,  também  averiguamos  na  mesma  versão,  palavras  como 

mulher, negra/negro, preto/preta, mulher negra, africana, afro-brasileira, étnico-

raciais,  raça  e  racismo.  Percebemos  que  estas  também  são  expressões 

suprimidas no texto da Base Nacional Comum Curricular do ensino médio - 

BNCCEM. A palavra mulher aparece uma vez de forma generalista, nos textos 

iniciais explicativos sobre o itinerário de protagonismo, onde por escolha, os 



68

alunos possam desenvolver grupos de estudo sobre o tema. A palavra racismo 

aparece no texto uma vez, como sugestão de estudo – eugenia e racismo, 

referente  às  ciências  da  natureza  onde  aborda  conhecimentos  ligados  a 

competência  três  (3)  desta  área,  não aparecendo nenhuma vez  nos  textos 

referentes às ciências humanas e sociais aplicadas. A palavra africana aparece 

no total, oito vezes. No entanto ela surge três vezes no texto da introdução da 

Base Nacional Comum Curricular, sendo duas em notas de rodapé e surge 

mais cinco vezes no texto de Linguagens e suas tecnologias nas orientações 

artísticas literárias do componente de língua portuguesa. Também nesta área 

aparece duas vezes a expressão  afro-brasileira e a mesma se faz presente 

mais quatro vezes na introdução da BNCC. Sendo uma vez no corpo do texto 

da introdução e ainda na introdução, em notas de rodapé aparece mais quatro 

vezes, quando faz referência às leis 10.639/2003, 11.645/2008 e a resolução n° 

1  de  junho  de  2004  que  institui  diretrizes  curriculares  nacionais  para  a 

educação  das  relações  étnico-raciais.  O  documento  da  BNCC não  cita  as 

palavras  africana ou afro-brasileira nenhuma vez no que compete à área de 

humanidades. Nesta área a expressão  étnico-racial surge uma única vez no 

texto relativo à competência número cinco e aparece ainda mais três vezes 

também no texto da introdução, duas delas, nas notas de rodapé, nas mesmas 

condições que a expressão afro-brasileira. 

A Base Nacional Comum Curricular para o Ensino Médio – BNCCEM é 

constituída  assim,  de  textos  que  silenciam  as  temáticas  que  carregam  as 

diferenças,  minando  as  possibilidades  de  uma  educação  mais  inclusiva, 

antirracista  e  antissexista.  Das nove expressões pesquisadas na BNCCEM, 

apenas uma aparece uma única vez no texto base para as Ciências Humanas 

e  Sociais  Aplicadas  –  étnico-raciais.  As  demais  negro/negra,  preto/preta, 

mulher negra e raça não estão presentes no referido documento. Percebemos, 

portanto, que o currículo nacional não apresenta grandes avanços no que se 

refere ao cumprimento da lei 10.639/2003 que alicerça para o currículo oficial 

da rede de ensino, a obrigatoriedade da temática sobre a História e cultura 

afro-brasileira. A própria lei, nesta mesma versão digital da BNCCEM, é citada 

uma vez  entre  parênteses  no  texto  que  atribui  para  as  redes  de  ensino  a 

inclusão dessas temáticas de forma transversal. A última e segunda vez que a 



69

lei  10.639/2003 aparece é em uma nota explicativa de rodapé. Vejamos na 

tabela abaixo:

Palavras pesquisadas na BNCCEM:

Contexto 
---------------
Palavras 

         

Corpo do texto da 
introdução

Notas  de 
rodapé da
Introdução.

Área de 
Ciências 
Humanidades 
ou  Como 
Construto
Social

Outras
Áreas 

Palavras 
excluídas 
Da 
versão 
digital 
da 
BNCCEM

mulher
1  vez  –  como 
sugestão  de 
tema  em 
Protagonismo.

Mulher 
negra

      X

Preta/preto       X
Negra/negro       X

Africana
1 vez. 2 vezes.

5  vezes  no 
texto  de 
orientações 
artísticas 
literárias  de 
Linguagens.

Afro-
brasileira

1 vez. 3  vezes, 
referente  à 
Lei 
10.639/2003.

2  vezes  no 
texto  de 
orientações 
artísticas 
literárias  de 
Linguagens.

Étnico-
raciais

1 vez. 2 vezes.

Raça        X

Racismo

1  vez  como 
sugestão  de 
tema  em 
Ciências  da 
Natureza.

Lei 
10.639/2003

1  vez  e  entre 
parênteses  ao 
tratar  da 
responsabilidade 
dessas  temáticas 
as  redes  de 
ensino e de forma 
transversal.

1 vez

Fonte: da autora

Vale  lembrar  que  essa  lei  surge  como  instrumento  reforçador  da 

importância,  mas  também  da  garantia  do  estudo  desses  temas,  enquanto 

conteúdo  programático  no  âmbito  escolar,  como  é  descrito  na  própria 

legislação: 



70

Art.  26-A. Nos  estabelecimentos  de  ensino  fundamental  e  médio, 
oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e 
Cultura Afro-Brasileira.
§ 1o O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo 
incluirá o estudo da História da África e dos Africanos,  a luta dos 
negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na formação da 
sociedade nacional,  resgatando a  contribuição do  povo negro  nas 
áreas social, econômica e política pertinentes à História do Brasil.
§ 2o Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão 
ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas 
áreas  de  Educação Artística  e  de  Literatura  e  História  Brasileiras. 
(BRASIL, 2003)

A  lei  10.639/2003,  como  lei  (assim  como  outras  leis  de  reparação 

histórica) não deve ficar a critério dos sistemas de ensino e como norma deve 

ser contemplada nas escolas. Contudo, de acordo com a BNCCEM cabe aos 

sistemas,  rede de ensino e escola  a  incorporação nos currículos de temas 

contemporâneos que afetam a vida humana nas esferas local, regional e global 

de  forma  transversal  preferencialmente.  (BRASIL,  2018,  p.  19-20).  A 

abordagem da lei 10.639/2003 no documento da BNCC, não contempla uma 

reflexão  crítica  dos  temas  propostos  pela  lei.  Quando  observamos  as 

expressões  descritas  nos  parágrafos  acima,  como  aquelas  que  ainda 

aparecem  no  texto  da  BNCCEM,  elas  estão  presentes  de  maneira  a  não 

demonstrar  e  nem  despertar  nenhuma  via  para  desconstruir  visões 

eurocêntricas  no  percurso  curricular,  comprometendo  a  formação  crítica  e 

cidadã dos estudantes. 

O  que  percebemos  é  que  houve  um  apagamento  curricular  na 

educação através da reforma do ensino médio e validada pela Base Nacional 

Comum Curricular – BNCC que além de instituir a obrigatoriedade curricular 

apenas a três disciplinas, deixando facultativa a adoção de disciplinas como as 

referentes às ciências humanas e sociais aplicadas nas três séries do ensino 

médio,  não  é  convincente  no  que  tange  a  obrigatoriedade  do  estudo  da 

temática  da  história  e  cultura  afro-brasileira  em  cumprimento  da  lei 

10.639/2003. 

Se  considerarmos  que  são  as  disciplinas  da  área  de  humanas  e 

ciências sociais – história, geografia, sociologia e filosofia que trazem em seus 

conteúdos,  temas  que  abordam  as  relações  de  poder  no  âmbito  político, 

econômico,  e  social,  oportunizando  uma  compreensão  múltipla,  tanto  da 

realidade histórica, quanto da diversidade de saberes e memórias, oriundos de 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm#art26a


71

vários  povos  e  lugares;  são  estas  áreas  que  podem  promover  a 

conscientização de que a marginalização de povos, como os indígenas e os 

negros,  são  frutos  da  colonialidade  global  que  assegura  a  permanecia  da 

estrutura social de dominação, impedindo o acesso destas classes a saberes 

que são importantes para que elas se autodeterminem. Entendemos desse 

modo, as razões que levaram os setores dominantes da sociedade brasileira a 

destituir a obrigatoriedade dessas ciências enquanto disciplinas, pois com está 

estratégias subjugam e controlam as referidas classes ao mesmo tempo em 

que  tentam apagar  o  conhecimento  histórico  e  social  de  uns  em favor  da 

imposição  de  supostos  saberes  brancos  europeizados  sobre  aqueles  que 

subjugam e exploram. 

Essa exploração pode ocorrer a partir de diferentes percursos e entre 

eles,  o  educacional,  assegurando-se  mão  de  obra  barata  e  a  geração 

ininterrupta de riquezas para as classes dominantes. Se considerarmos aqui o 

quinto Itinerário  Formativo – Formação técnica e profissional,  proposto pela 

reforma do ensino médio, vislumbramos as intenções de mercado nos ditames 

da educação.  De acordo com Hernandes (2019,  p.  8)  a implantação desse 

Itinerário:

Tem como objetivo promover o rápido treinamento dos estudantes da 
classe trabalhadora em atividades ocupacionais  flexíveis,  a  fim de 
atender  o  mercado  de  trabalho  com ocupações  também flexíveis. 
Para fazer isso sem demandar recursos financeiros e, ainda, atender 
os interesses dos empresários, a lei propõe saídas que comprovam 
que atende, realmente, a lógica do capital e não os interesses dos 
estudantes de nível médio.

O  que  é  priorizado  com  o  itinerário  técnico  e  profissional  são  as 

aprendizagens relacionadas a setores de produção e não a formação integral 

do  estudante.  Este  itinerário  prioriza  a  vivência  prática  do  trabalho  em 

detrimento do ensino sistematizado.

 O objetivo é gerar oportunidade de o estudante adquirir uma profissão 

via formação técnica e desobrigar-se de ingressar em uma universidade. “Esse 

treinamento impossibilita a dimensão política da educação, contrariando a lei 

9.394, que sinaliza a formação para a cidadania” (HERNANDES, 2019, p.9) E 

neste  percurso,  a  educação  envereda  os  estudantes  para  uma  formação 

“prática e útil” de acordo com os preceitos do capitalismo, impossibilitando-o de 



72

compreender a realidade a partir das relações de força, do uso do poder e das 

contradições do mundo real.

3.3 Análise de livros didáticos de ciências humanas e sociais:

As coleções aqui analisadas são obras que estão contidas no guia de 

2021 do Programa Nacional do Livro e do Material Didático com vigência em 

sala de aula entre os anos 2022 a 2025, tendo em vista que na escola pública 

os alunos utilizam os livros não consumíveis31 que são as obras nas quais os 

alunos  não  escrevem,  não  respondem  questões  para  que  o  livro  seja 

reutilizado, passando de uma turma para a outra. “Hoje o fluxo do PNLD é de 

até  quatro  anos,  e  após  isso,  os  livros  são  repostos,  pois  muitos  já  estão 

danificados e desatualizados.” (BRASIL, 2019.).

O  critério  de  escolha  dos  livros  tem como  base  o  fato  de  que  as 

coleções de livros de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, adotadas para 

análise, estarem disponíveis entre as obras da biblioteca da escola estadual de 

referência em ensino médio - EREM Professora Marilene Chaves de Santana - 

instituição  pública  que  lecionamos  e  que  foram  enviados  pelo  Programa 

Nacional do Livro e do Material Didático – PNLD de 2021 para na ocasião ser 

feita  a  escolha  da  coleção  a  ser  adotada  pelos  professores  de  ciências 

humanas desta instituição escolar. Delimitamos assim, três coleções das quais 

extraímos dois volumes para refletirmos sobre a presença da mulher negra em 

três conteúdos do livro didático do segundo ano.

A referida análise dos livros têm por base a perspectiva decolonial pela 

qual  investigamos,  na  narrativa  dos  livros,  a  presenças  ou  ausências  de 

mulheres  negras  e  procuramos  identificar  o  lugar  social  refletidos  nesses 

documentos,  através  de  suas  narrativas.  E,  levando  em  consideração 

conteúdos específicos da história do Brasil colonial, reconhecer se há nestas 

narrativas, considerações em favor de uma prática educacional antirracista e 

antissexista através de abordagens sobre a questão racial e sexista, ou se os 

autores  e  autoras  fazem uso  de  recursos  preconceituosos  que  reforçam o 

racismo e o sexismo. 

31 BRASIL. Ministério da Educação. FNDE. SEB. Programa Nacional do Livro e do Material 
Didático – PNLD, 2019.



73

Destacamos ainda que a escolha dos conteúdos se deve ao fato de 

trabalharmos  em sala  de  aula  com o  componente  curricular  de  história  no 

segundo  ano  do  ensino  médio  e  os  mesmos  em contidos  no  currículo  de 

Pernambuco  para  a  referida  série.  Esses  conteúdos  figuram  na  seção  do 

organizador curricular de história do Currículo de Pernambuco para o ensino 

médio (PERNAMBUCO, 2021,  p.  262-263)  são denominados de objetos do 

conhecimento.  Dentre  os  assuntos  sobre  história  do  Brasil  colonial, 

selecionamos:  Sociedade  e  cotidiano  no  Brasil  colonial,  África  e  o  tráfico 

transatlântico e por fim, Relações de trabalho na sociedade colonial brasileira, 

para nossa investigação com o livro didático.

Essas  escolhas  também se  baseiam no  fato  de  que  os  conteúdos 

referentes ao período colonial  estão diretamente ligados com as origens da 

colonialidade  através  das  ações  do  colonialismo  europeu  e  seus 

desdobramentos  para  a  propagação  dos  diferentes  preconceitos  que, 

reconfigurados,  continuam  a  contaminar  o  mundo,  favorecendo  uns  em 

detrimento de outros.

De acordo com o portal do Ministério da Educação, os livros analisados 

foram elaborados a partir das propostas contidas na Base Nacional Comum 

Curricular - BNCC que estabelece as competências e as habilidades a serem 

desenvolvidas  pelos  estudantes,  bem  como  pelas  Diretrizes  Curriculares 

Nacionais para o Ensino Médio32 - DCN-EM dentro dos parâmetros do Novo33 

Ensino Médio, proposto pela aprovação da Lei 13.415, de 2017 que alterou as 

Leis de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, defendendo uma reforma 

curricular, o que deu início ao processo de elaboração de novos documentos, a 

nível  nacional,  estabelecendo  normativas  para  os  elementos  comuns  aos 

currículos  e  para  as  formas  de  ofertas  do  ensino  médio;  com  destaque 

exatamente para a Base Comum Curricular – BNCC direcionada a todos os 

níveis do ensino básico e no caso particular do ensino médio, as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para o Ensino Médio – DNC-EM, acima citadas. 

A análise dos livros segue a seguinte ordem: os volumes da editora do 

Brasil,  seguido da análise dos livros da editora FTD e por fim, os livros da 

32 BRASIL. Ministério da Educação. FNDE. SEB. Programa Nacional do Livro e do Material 
Didático – PNLD, 2018.
33 FONCEDE ET. AL. Novo Ensino Médio: guia para elaboração de normas complementares, 
2021.



74

editora moderna. Todos os volumes analisados são o três (3) e o quatro (4) por 

que estes correspondem aos dois volumes do segundo ano do ensino médio. 

De acordo com os parâmetros do novo ensino médio em consonância com a 

Base Nacional Comum Curricular, adota-se um total de seis volumes para cada 

área  do  conhecimento,  sendo divididos  dois  volumes para  cada série.   Os 

volumes  dos  livros  didáticos  aqui  analisados,  de  modo  geral,  seguem  a 

proposta  de  organização  prevista  na  Base  Nacional  Comum  Curricular  do 

ensino médio para as ciências humanas e sociais aplicadas:

 (...)  organizada  de  modo  a  tematizar  e  problematizar,  no  Ensino 
Médio, algumas categorias dessa área, fundamentais à formação dos 
estudantes:  tempo  e  espaço;  territórios  e  fronteiras;  indivíduo, 
natureza,  sociedade,  cultura  e  ética;  e  política  e  trabalho.  Essas 
categorias são fundantes para a investigação e a aprendizagem, não 
se confundindo com temas ou propostas de conteúdos. São aquelas 
cuja tradição nos diferentes campos das Ciências Humanas utiliza 
para  a  compreensão  das  ideias,  dos  fenômenos  e  dos  processos 
políticos,  sociais,  econômicos e culturais.  (BRASIL,  2018,  p.  549 - 
550).

Neste sentido, nas coleções, cada livro aborda e busca problematizar 

uma  das  categorias  previstas  para  a  área  de  ciências  humanas  e  sociais 

aplicadas, propondo trabalhar alinhados com as competências e habilidades 

específicas da área.  

Outra  característica  peculiar  dos  livros  didáticos  após  a  reforma do 

novo ensino médio e da elaboração da BNCC é no que se refere à autoria 

desses livros.  Por serem confeccionados por áreas de conhecimento e não 

mais por componentes curriculares, sua elaboração envolve um número maior 

de  autores.  No  caso  específico  dos  livros  de  ciências  humanas  e  sociais 

aplicadas  que  aqui  abordamos,  contém  autores  e  autoras  das  diferentes 

unidades curriculares que a área de conhecimento deve contemplar: Filosofia, 

Geografia, História e Sociologia. 

3.3.1 Análise da coleção “Conexão Mundo” da editora do Brasil:



75

A coleção da Editora  do Brasil,  “Conexão Mundo34”  assim como as 

demais, é composta por seis volumes e cada um deles está organizado em 

quatro unidades. Essas unidades se estruturam em temáticas com base nas 

categorias atribuídas para a organização do ensino de humanidades na BNCC 

do ensino médio.  A referida coleção foi elaborada por quatro autores: Leandro 

Gomes – bacharel, licenciado em geografia; Natália Salan Marpica – doutora 

em sociologia da educação; Priscila Manfrinati – mestra em ciências com área 

de concentração em humanidade, direita e outras legitimidades, bacharel em 

história  e Sabina Maura Silva,  doutora em educação e mestra em filosofia, 

todos  com  formação  em  universidades  da  região  sudeste,  sendo  os  três 

primeiros  formados  em  universidades  do  estado  de  São  Paulo  e  a  última 

descrita, em universidade de Minas Gerais. 

Os  livros  da  referida  coleção  estão  divididos  por  unidades  e  estas 

unidades são organizadas em seções, sendo quatro seções em cada unidade. 

As seções por sua vez se subdividem em um texto principal, bloco contendo 

textos  complementares,  um  quadro  que  apresenta  outras  perspectivas 

intituladas  de  “outro  ponto  de  vista”  e  as  atividades.  No  decorrer  do  texto 

principal,  nas  laterais  das  páginas  há  imagens  e  glossário  que  O  terceiro 

volume  se  alicerça  nas  categorias  sociedade  e  natureza35 e  traça  seus 

objetivos a partir  da competência específica de número três que estabelece 

para as áreas de ciências humanas e sociais aplicadas: 

Contextualizar,  analisar  e  avaliar  criticamente  as  relações  das 
sociedades  com  a  natureza  e  seus  impactos  econômicos  e 
socioambientais, com vistas à proposição de soluções que respeitem 
e promovam a consciência e a ética socioambiental  e  o  consumo 
responsável  em âmbito local,  regional,  nacional  e global.  (BRASIL, 
2018, p. 562)

Entretanto, ao nos debruçarmos sobre esse terceiro volume, a procura 

dos componentes curriculares pelos quais nos propomos investigar a presença 

da  mulher  negra  a  partir  deles,  a  saber:  Sociedade  e  cotidiano  no  Brasil 

colonial, África e o tráfico transatlântico e Relações de trabalho na sociedade 

colonial  brasileira;  não encontramos evidências  dessa presença.  A  primeira 

34 GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, Sabina. Conexão Mundo: 
Sociedade e Natureza,  Ciências Humanas e Sociais Aplicadas,  V.3.  1ª  edição.  São Paulo, 
2020.  GOMES,  Leandro;  SALAN,  Natália;  MANFRIATI,  Priscila;  SILVA,  Sabina.  Conexão 
Mundo: Sociedade e Natureza, Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, V.4. 1ª edição. São 
Paulo, 2020. 
35 Grifo nosso. O anexo A contempla a imagem da capa e folha de rosto deste volume.



76

unidade – “Modos de vida e relação com a natureza” – descreve as diferentes 

formas de relacionamento que diversos povos têm com a natureza e neste 

percurso, na página 25, trata das consequências ambientais do mercantilismo 

de forma descritiva. Cita rapidamente a compra de africanos escravizados, mas 

não fala da relação dos europeus com os africanos, ou das diferenças entre as 

cosmovisões de ambos no que tange a utilização da natureza e seus recursos. 

Ao tratar  sobre  o  capitalismo utilizam pensadores que em sua maioria  são 

europeus e outros norte-americanos e homens. As marcas da colonialidade 

são percebidas nas narrativas iniciais do volume do livro em questão. 

Percebemos  que  a  segunda  unidade  (2)  –  “Economia  capitalista  e 

impactos  ambientais”  que  teoricamente  se  propõe  a  analisar  os  impactos 

socioambientais das práticas coletivas e individuais da exploração de recursos 

ambientais,  não problematiza a escravização de pessoas para aquisição de 

mão  de  obra  barata  na  extração  de  determinados  recursos.  No  percurso 

textual,  se propõe entre outros temas, entre as páginas 63 a 65, a abordar 

questões sobre a desigualdade como impacto do consumismo, porém o faz de 

forma  generalista.  Não  diferencia  as  classes  vítimas  da  desigualdade,  não 

aponta privilégios ou as desigualdades entre brancos e negros e apresenta 

como  referência  o  sociólogo  alemão  Karl  Marx,  o  filosofo  húngaro  Georg 

Lukács  e  o  geógrafo  David  Harvey;  demonstrando  como  o  pensamento 

europeu é referência forte e real nos livros didáticos. 

A unidade terceira – “A indústria cultural e a sociedade de consumo” 

também não faz referência aos componentes acima descritos. Essa unidade se 

propõe a dar continuidade ao tema anterior, presente na unidade dois, sobre os 

impactos  socioambientais,  mas  também  econômico  do  consumismo,  assim 

como  avaliar  a  relação  entre  cultura  de  massa,  indústria  cultural,  novas 

tecnologias e a construção de uma sociedade mais consumista. Assim, inicia a 

abordagem  sobre  consumismo  destacando  a  padronização  de 

comportamentos, a partir de vários filósofos ocidentais como Theodor Adorno, 

Max Horkheimer, Herbert Marcuse, Jürgen Habermas, dentre outros, além de 

Michel Foucault quando é abordado o conceito deste filósofo sobre os corpos 

atrelados ao poder, submetidos a proibições e obrigações, os corpos dóceis, na 

obra Vigiar e Punir onde o filósofo faz uma análise de diferentes formas de 

controle social através de processos disciplinadores em diferentes instituições. 



77

Dentre estas instituições,  a escola.  Nesta parte da unidade,  exatamente na 

página 81, que trata sobre os corpos dóceis, é relatado que os estudantes nas 

escolas eram organizados em carteiras enfileiradas de forma a favorecer  a 

observação. O que chama atenção é o fato de que ao descrever essa vigilância 

sobre corpos, a foto36 que representa o contexto de sala de aula de uma escola 

no Rio de Janeiro, em 1923, onde a professora como a figura controladora, que 

é a vigilância direta e punitiva é a de uma mulher negra. O texto não comenta a 

foto, não faz referência sobre as classes sociais mais atingidas pela vigilância 

nos  termos  de  Foucault.  A  foto  da  mulher  negra  exercendo  a  função  de 

professora  numa  sala  de  aula,  como  exemplo  de  um  ambiente  repressor, 

reforça os estereótipos criados para criticar  e combater a população negra, 

numa sociedade em que na maioria das vezes, os negros ocupam a posição de 

oprimidos e subalternos; sobretudo se são mulheres. Na sequência da unidade, 

os  conteúdos  seguem  abordando  o  estilo  de  vida  americano  quanto  ao 

consumismo, utilizando figuras femininas em maior número do que as outras 

unidades do livro. Neste caso, a impressão é a de que a figura feminina se 

associa ao consumismo.  Essas outras imagens de mulher  são,  no entanto, 

brancas. 

A  quarta  unidade  –  “Desafios  e  perspectivas  para  um  futuro 

sustentável”,  seguindo  as  mesmas  tendências  das  unidades  anteriormente 

comentadas, se ancora nas ideias de pensadores ocidentais e homens, em sua 

maioria, europeus. Contudo no texto inicial cita a filósofa brasileira, Marilena 

Chauí,  mulher  branca,  quando  aborda  a  questão  da  ética  ambiental.  Essa 

unidade prioriza a contextualização mais geográfica do tema. 

De modo geral, apesar deste volume não apresentar diretamente os 

componentes  curriculares  que  buscamos  investigar,  percebemos  o  cunho 

eurocêntrico  da abordagem deste  livro.  Não existe  neste  volume,  nenhuma 

menção às filosofias africanas ou da cultura negra. Dentre todos os pensadores 

citados  ao  longo  do  volume,  apenas  quatro  são  americanos,  sendo  um 

estadunidense, dois são brasileiros e uma única mulher brasileira. Todos sem 

exceção,  brancos.  Por  tanto,  não  há  como  este  volume  cumprir  com  as 

diretrizes da lei  10.  639/2003, pois não contribui  para mudar a mentalidade 

36 Ver anexo G.



78

acerca da população negra, ou das contribuições de seus saberes ancestrais. 

Muito menos se questiona as estruturas do patriarcado e do sexismo no Brasil, 

a partir da perspectiva decolonial e interseccional. Haja vista a quantidade de 

pensadores homens utilizados.

Todavia, procuramos seguir nossa reflexão abordando o volume quatro 

da coleção  Conexão Mundo, da editora do Brasil que se desenvolve através 

das  categorias  Trabalho  e  Sociedade37,  e  está  organizado  na  mesma 

formatação que o volume três: divide-se em quatro unidades. Seus objetivos 

foram instituídos a partir da competência número quatro (4) contida na BNCC 

do ensino médio, para a área de ciências humanas e sociais aplicadas que 

propõe:  “Analisar  as relações de produção,  capital  e trabalho em diferentes 

territórios,  contextos  e  culturas,  discutindo  o  papel  dessas  relações  na 

construção, consolidação e transformação das sociedades.” (BRASIL, 2018, p. 

563)

 Em cada unidade os  temas são gerados  em torno  das  categorias 

Trabalho  e  Sociedade.  De  início  a  primeira  unidade  apresenta  como 

abordagem “Trabalho e condição humana” e inicia a narrativa descrevendo o 

sentido do trabalho e seu desenvolvimento no universo humano. Na sequência 

na página 22, descreve as formas de trabalho ao longo do tempo e ao fazê-lo 

diferencia trabalho remunerado e não remunerado. Como exemplo do trabalho 

não  remunerado  cita  o  trabalho  doméstico  que  é  invisibilizado  e  que 

geralmente  é  atribuído  às  mulheres.  Contudo,  não  descreve  o  trabalho 

doméstico  como  uma  profissão  discriminada,  mesmo  quando  remunerado, 

visto que ele é associado às antigas funções das domésticas escravizadas. 

Para Nascimento, (2019, p. 248) “Se a mulher negra hoje permanece ocupando 

empregos similares aos que ocupava na sociedade colonial, é tanto devido ao 

fato de ser uma mulher de raça negra como por seus antepassados terem sido 

escravos.” Este volume ao mencionar o trabalho doméstico, na sequência há 

uma imagem38 de um quadro, óleo sobre tela, intitulado: Lavadeiras, 1882, de 

Marie  Dujardin-Beaumetz39.  A  cena  do  quadro  retrata  mulheres  europeias, 

brancas envolvidas nas funções domésticas, no século XIX. A imagem utilizada 

37 O anexo B contém a imagem da capa e folha de rosto deste volume.
38 Ver anexo H.
39 Marie  Dujardin-Beau,  foi  uma pintora francesa que ganhou notoriedade com pinturas de 
cenas de gênero no século XIX. Para mais, consultar: https://en.wikipedia.org/wiki/Marie_Petiet



79

como referência ao texto, anacronicamente não corresponde necessariamente 

à realidade de mulheres que atuam neste serviço no Brasil,  como a mulher 

negra e as condições de imposição social a esse tipo de serviço que muitas 

vezes  ela  é  submetida,  por  questões  econômicas,  sociais,  mas  também 

culturais,  de  desigualdades  são  omitidas.  A  obsessão  que  a  população 

brasileira  tem sobre a mulher  negra ocupar  determinadas categorias não é 

problematizada. De acordo com a Agência Brasil, “As mulheres representam 

92% das pessoas ocupadas no trabalho doméstico no Brasil, das quais 65% 

são  negras.”  (AGÊNCIA  BRASIL,  2022).  Silencia-se  não  apenas  o 

protagonismo de mulheres negras na história, mas também as imposições às 

quais  elas  são  submetidas.  O  não  dito,  não  sendo  exposto,  logo  não  é 

questionado nenhuma das posições sociais daquelas que possuem e/ou das 

que não possuem privilégios.

Os assuntos do Currículo  de Pernambuco,  contidos no componente 

curricular que selecionamos para traçar nossa análise: Sociedade e cotidiano 

no Brasil colonial, África e o tráfico transatlântico e Relações de trabalho na 

sociedade  colonial  brasileira,  surge  fragmentado  e  insuficiente  ainda  na 

primeira unidade, quando inicia a abordagem sobre a escravidão. Na narrativa 

introdutória falam da adoção deste tipo de trabalho ao longo do tempo e em 

diferentes  lugares  e  chegam  a  afirmar  sobre  a  exploração  do  trabalho  de 

escravizados  que:  “Nas  sociedades  africanas,  por  exemplo,  pessoas 

escravizadas  podiam  chegar  a  ocupar  cargos  de  grande  reconhecimento 

social, administrando negócios e terras e conduzindo exércitos.” Gomes et al. 

(2020, p.24). Não há uma contextualização da realidade da escravização na 

África. Compreendemos que a narrativa insinua a naturalização da escravidão 

entre os africanos, podendo assim, contribuir com ideias que circulam no senso 

comum a respeito da escravização africana para justificar o que não pode ser 

justificado que é a própria escravidão. De acordo com Castro, (2020, p.149) 

“Ninguém  escraviza  ou  domina  o  outro  sem  impor  um  processo  de 

inferiorização que justifique o tratamento sub-humano dado a uma pessoa que 

do ponto de vista biológico também é um ser humano.” Assim, que tipo de 

reconhecimento social, está contido na lógica escravista? 

No percurso do tema, os autores abordam o trabalho nas sociedades 

coloniais, reforçando, ainda que de forma sucinta, o trabalho escravo na África 



80

e o trabalho no mundo atlântico,  citando a escravidão moderna empregada 

para  a  exploração  das  colônias,  onde  o  trabalho  realizado  era  feito  pelos 

africanos escravizados. Relatam brevemente as características da escravidão 

moderna, marcada pela captura, apartamento, violência, desumanização e a 

intenso  tráfico  que  provocou  uma  grande  movimentação  populacional, 

responsável  por  deslocar  12,5  milhões  de  africanos,  desses  4,8  milhões 

escravizados no Brasil. Ressaltam que esta força de trabalho era a principal 

utilizada no Brasil e que eles eram empregados em diversos tipos de serviços 

até o período imperial. Em seguida discorre sobre as práticas mercantilistas 

como base para o capitalismo.  Apresenta também na seção de “Atividades” 

questões que envolvem o desenvolvimento do trabalho ao longo do tempo, 

sem, no entanto, apresentar questões sobre o trabalho escravo na América, ou 

a  escravização  dos  africanos  pelos  europeus.  Não  diferencia  os  tipos  de 

trabalho  entre  homens  e  mulheres;  não  descreve  os  diferentes  tipos  de 

violências  sofridos  pelos  escravizados.  Não  fala  sobre  as  resistências,  os 

conflitos e as heranças da população escravizada. Não existe nenhuma fala 

sobre as mulheres negras, nem imagens delas. 

A segunda unidade do volume quatro  do livro  da coleção Conexão 

mundo, da editora do Brasil, apresenta como temática: “Mudanças tecnológicas 

e o trabalho na atualidade”, pela qual buscam fazer uma análise do trabalho 

através  do  capitalismo  como gerador  de  transformações  tecnológicas  e  de 

consequências no âmbito social e econômico em diferentes tempos e lugares; 

através  de  relatos  sobre  as  fases  de  desenvolvimento  do  capitalismo,  as 

revoluções industriais, o surgimento do proletariado e de novas tecnologias que 

por  sua  vez  geram  novas  formas  de  trabalho  (fordismo  e  taylorismo),  o 

surgimento  de  direitos  trabalhistas,  o  neoliberalismo  e  a  precarização  do 

trabalho.   Nesta  unidade,  não  há  referências  ou  conteúdos  que  façam 

referência à mulher negra. 

A unidade três do quarto volume, nomeada – “Relações de trabalho, 

emprego e desigualdade social”, ao tratar sobre alienação do trabalho inicia 

sua narrativa  a  partir  de  pensadores  como Karl  Marx  e  Hegel.  Os  autores 

prosseguem a  narrativa  abordando  o  crescimento  das  desigualdades  entre 

trabalho  e  capital,  destacando  o  trabalho  infantil  e  o  trabalho  feminino, 

descrevendo a mão de obra da mulher nas indústrias, afirmando: 



81

Por  um  lado,  os  homens  podem  perder  seu  emprego  para  as 
mulheres,  que  são  pagas  com  um  salário  menor  pelas  mesmas 
funções.  Por  outro  lado,  as  mulheres  se  libertam  do  patriarcado 
doméstico  para  adentrar,  de  maneira  desfavorável,  na  dominação 
econômica,  ganhando  pouco  e  com  dificuldades  para  se  manter 
dignamente no mercado de trabalho. (GOMES, et al. 2020, p.88).

A  generalização  da  mulher  sobre  as  condições  enfrentadas  no 

processo  de  inserção  ao  mundo  do  trabalho  formal  é  evidente.  Não  é 

considerada  a  multiplicidade  da  condição  de  ser  mulher.  A  narrativa 

equivocadamente também descreve que a mulher se libertou do patriarcado 

doméstico  ao  adentrar  no  mundo  econômico  do  trabalho.  Esta  afirmativa 

assemelha-se à crença ao mito da democracia racial. Castro (2020, p.156) ao 

discorrer  sobre  o  mito  da  democracia  racial,  pontua  que  a  narrativa  deste 

“espelha  o  modelo  de  pensamento  e  de  comportamento  próprios  do 

patriarcado”. É o que a narrativa acerca da libertação do patriarcado também 

parece espelhar. Afinal, camuflado pela narrativa da inexistência, o patriarcado 

segue  subjugando  mulheres  de  diferentes  maneiras.  Consecutivamente, 

seguindo  a  proposição  da  unidade,  o  texto  da  seção  seguinte  aborda  “A 

distribuição  do  trabalho  e  da  renda  no  Brasil  entre  os  séculos  XVI  e  XIX” 

trazendo estatísticas acerca da concentração de renda e destaca:

O Brasil continua lidando com a herança do seu passado colonial. As 
discrepâncias  de  empregabilidade  e  de  rendimentos  entre  a 
população branca e a população negra,  principalmente,  marcam a 
permanência  de  antigas  estruturas  raciais  no  Brasil  republicano. 
(GOMES, et al. 2020, p.90)

É importante que se traga informações sobre as desigualdades que 

margeiam a população negra em relação à branca. Entretanto, os autores não 

prosseguem sua narrativa explicando sobre as origens dessas desigualdades 

como fruto dos interesses do projeto colonial  moderno e suas prerrogativas 

desumanizadoras que o tornaram possível. Apenas citam uma herança junto à 

permanência das estruturas raciais, sem explicar seu processo de constituição 

durante mais de três séculos que culminou no legado social e econômico de 

desigualdades e de segregação racial. 

 Neste percurso, segue relatando que desde a economia açucareira no 

século XVI até o fim do tráfico transatlântico de escravizados em meados do 

século XIX, as riquezas no Brasil foram produzidas predominantemente pelos 

escravizados  que foram fundamentais  para  a  prosperidade do  comércio  do 



82

açúcar,  da  exploração  de  minérios  e  para  a  economia  cafeeira.  Fazem 

referência  aos  escravos  de  ganho  no  Brasil,  mas  não  descrevem  o 

protagonismo  das  mulheres  negras,  do  período.  Generalizam  a  população 

negra enquanto escravos e contribuem para o apagamento da figura da mulher 

negra, nos livros didáticos. O conteúdo prossegue abordando a escravidão em 

sua fase transição para o trabalho assalariado ao mesmo tempo em que a 

produção cafeeira ganhava força. Cita rapidamente a proibição do tráfico em 

1850,  a lei  do ventre livre de 1871,  e a lei  áurea em 1888,  junto a dados 

estatísticos  comparativos  em  relação  ao  decréscimo  da  mão  de  obra 

escravizada antes e depois da abolição. Tudo em uma narrativa superficial, 

sem fornecer informações do cotidiano da população negra e suas ações de 

resistência  e  luta  contra  a  escravização,  de  campanhas  empreendidas  por 

muitas mulheres para a compra de cartas de alforrias de parentes ou delas 

próprias. 

Dando  seguimento  à  temática  do  trabalho,  na  seção  seguinte  da 

unidade três - “Estratificação, classes sociais e divisão sexual do trabalho, o 

texto rapidamente refere-se às ideias de Octavio Ianni, sociólogo brasileiro que 

escreveu “Teorias da estratificação social” para, a partir destas, explicar castas, 

estamentos e estratificação,  recorrendo também aos sociólogos Karl  Max e 

Max  Weber.  Dentro  do  contexto  da  narrativa,  é  descrito  outras  formas  de 

desigualdades  através  da  relação  mulher  e  trabalho,  citando  a  socióloga 

francesa Danièle Kergoat que em seu trabalho de análise para compreender a 

dinâmica social  do trabalho, utiliza como base as relações de gênero como 

construção social do sexo e da classe social. Todavia, junto a essa narrativa, 

acrescenta que outra forma de analisar a participação das mulheres no mundo 

do trabalho é através da perspectiva interseccional, desenvolvida pela jurista 

afro-americana  Kimberlé  Crenshaw  no  fim  dos  anos  de  1980.  A  narrativa 

explica: 

Essa análise se baseia em articular os conceitos de gênero, classe 
social e raça como determinantes do lugar social que um indivíduo 
ocupa na sociedade.  As mulheres da classe trabalhadora que são 
negras,  por  exemplo,  teriam  condições  específicas  de 
vulnerabilidade, diferentes das condições enfrentadas pelas mulheres 
brancas da mesma classe. (GOMES, et al. 2020,p. 102). 

Neste trecho do livro, a narrativa contribuiu para o conhecimento da 

interseccionalidade como categoria de análise, expondo o exemplo da mulher 



83

negra  e  pobre.  Informação que  pode  contribuir  para  o  desenvolvimento  de 

outros  saberes  acerca  da  mulher  negra  que  aparece  timidamente  nesta 

unidade do segundo volume. Ao lado do trecho acima citado, há uma imagem40 

de Kimberlé Crenshaw como um recurso que contribui para reforçar o conceito 

e interligá-lo a uma mulher negra. Ao dar continuidade à análise entre a mulher 

e  o  trabalho,  os  autores  retomam  a  fala  generalista,  na  maior  parte  dos 

escritos.  Contudo,  quando  mostra  dados  estatísticos,  voltam  a  citar  outra 

pensadora negra, a filósofa Ângela Davis e sua obra: Mulher, raça e classe; 

onde  ela  afirma  que  recaem  sobre  as  mulheres  negras  três  formas  de 

opressão.  O texto menciona ainda a relação entre trabalho doméstico e as 

mulheres negras, minimizando o erro cometido na unidade anterior.

A quarta unidade do livro analisado, aborda “As formas de organização 

dos  trabalhadores”,  descrevendo  os  diferentes  tipos  de  organização  dos 

trabalhadores  por  meio  da  relação  de  cooperação,  dos  movimentos  e 

conquistas  dos  trabalhadores,  a  burocratização  do  trabalho,  o  papel  dos 

sindicatos, conjunturas políticas, crises e protestos; através de uma narrativa 

mais uma vez generalizadora, não fazendo menção às mulheres negras nesta 

unidade. O volume quatro, assim como o volume três, não apresenta nenhuma 

abordagem filosófica africana ou ideias de pensadoras negras brasileiras. Em 

dois volumes, a mulher negra surge descritivamente três vezes. Aqui é válido 

questionar, de que lugar os autores(as) falam? Possivelmente não ocupam o 

mesmo lugar social das mulheres negras. Entendemos que existem inúmeras 

variáveis  que  limitam  a  narrativa  nos  livros  didáticos.  Porém,  os  textos 

apresentados não contribuem para dar visibilidade à mulher negra como sujeito 

histórico.

3.3.2 Análise da coleção “Multiversos” da editora FTD:

Os livros da coleção  Multiversos,  da editora FTD são da autoria de 

Alfredo Boulos Júnior, Edilson Adão e Laercio Furquim Junior. É evidente aqui 

que não há a presença de mulheres autoras na elaboração desta coleção. 

Assim como os outros, abordamos dois volumes da coleção. Contudo, essa 

40 Verificar anexo I.



84

coleção não possui uma ordem específica, está organizada a partir das seis 

competências  presentes  na  Base  Nacional  Comum  Curricular  –  BNCC. 

Selecionamos  os  dois  volumes  que  seguem  as  mesmas  categorias  que  a 

coleção anterior analisada. Cada um deles é dividido em duas unidades com 

três  capítulos  cada  uma  das  unidades.  Os  temas  apresentados  são: 

“Sociedade, Natureza e Sustentabilidade”41, referentes à categoria sociedade e 

natureza,  no  primeiro  livro  analisado;  e  “Trabalho,  Tecnologia  e 

Desigualdade”42 referentes à categoria trabalho,  no segundo livro analisado. 

Ambos  possuem  a  mesma  organização.  Apresentam  o  texto  principal  dos 

temas  que  ao  longo  de  sua  narrativa  apresenta  infográficos,  glossário  nas 

laterais, e também nas laterais um pequeno quadro intitulado – ‘dica’, onde os 

autores sugerem vídeos, documentários e aplicativos. Após o texto principal os 

capítulos  trazem  diferentes  seções  como  leitura  de  imagens,  jovens 

protagonistas, jovens em ação, dentre outros que aparecem alternativamente 

nos capítulos. E as atividades propostas aparecem na seção ‘Retomando’ ou 

‘Atividade síntese’.

O primeiro livro investigado da editora FTD, estruturado nas categorias 

sociedade  e  natureza,  apresenta  na  primeira  unidade  o  tema:  “Sociedade, 

recursos  naturais  e  meio  ambiente”  alicerça  os  três  primeiros  capítulos: 

“Produção,  consumo  e  questões  socioambientais”,  “Recursos  Naturais”  e 

“Água”,  respectivamente.  A  segunda  unidade  “Desenvolvimento  e 

sustentabilidade”  desdobra-se em três capítulos:  “A questão socioambiental: 

relações entre sociedade e natureza”,  “A questão socioambiental  no âmbito 

global”  e  Sustentabilidade  na  cidade  e  no  campo  no  Brasil”.  No  processo 

investigativo acerca dos objetos de conhecimentos - Sociedade e cotidiano no 

Brasil colonial, África e o tráfico transatlântico e por fim, Relações de trabalho 

na  sociedade  colonial  brasileira;  não  identificamos  neste  volume,  nenhuma 

narrativa que aludisse a estes conteúdos.  Não constatamos a presença de 

mulheres negras nas narrativas dos textos neste livro. Os conteúdos presentes 

são  descritos  no  componente  curricular  de  geografia  do  segundo  ano,  no 

currículo de Pernambuco. (PERNAMBUCO, 2021, p.270-271).

41 Imagem da capa e folha de rosto deste volume, no anexo C.
42 Imagem da capa e folha de rosto deste volume, no anexo D.



85

A obra seguinte da FTD, analisada, se desenvolve a partir da categoria 

trabalho. A primeira unidade é nomeada “Mundo do Trabalho” e é composta 

sequencialmente pelos capítulos: “Os jovens e o mundo do trabalho”, “Trabalho 

no tempo e no espaço”  e “Trabalho e pensamento econômico”.  A segunda 

unidade deste segundo livro analisado é intitulada de “As diferentes faces da 

desigualdade” e comporta os capítulos “Trabalho, indicadores e desigualdades 

sociais”, “Trabalho e tecnologia no campo e na cidade no Brasil” e “Relações 

de produção, capital e trabalho em diferentes territórios”.

O primeiro capítulo inicia seu texto, fazendo alusão à filosofia grega 

antiga,  ao  tematizar  a  juventude.  Trata  de  questões  sobre  modalidade  do 

trabalho,  emprego/desemprego  e  trabalho  infantil.  Não  instigam  e  não 

mencionam  dados  comparativos  sobre  a  empregabilidade,  formação  e 

oportunidades de trabalho e silenciam assim sobre as desigualdades existentes 

na população. A abordagem reforça o eurocentrismo quando toma por base, 

pensadores europeus.

O  capítulo  segundo  aborda  a  questão  do  trabalho  através  de  uma 

perspectiva  histórica  que  consideramos  ser  muito  breve  e  insuficiente. 

Diferencia rapidamente o trabalho escravo, do trabalho análogo à escravidão, 

passando  a  descrever  o  trabalho  na  pré-história  e  na  antiguidade. 

Consecutivamente,  aborda o trabalho na idade média e em seguida na era 

moderna. Neste trecho, faz alusão a escravidão moderna, enquanto negócio 

altamente  lucrativo  aos  europeus  e  ao  desenvolvimento  do  tráfico  atlântico 

entre  África  e  Brasil,  devido  à  implantação  do  sistema  açucareiro.  Dando 

sequência, os autores citam o trabalho escravo no Brasil de forma resumida, 

alegando  que  os  escravizados  realizavam  a  maior  parte  das  tarefas  nos 

engenhos e que chegavam há trabalhar dezoito horas por dia na época da 

safra.  Também  descrevem  que  as  mulheres  tanto  podiam  trabalhar  na 

agricultura,  quanto  nos  serviços  domésticos,  acumulando  funções.  Cita  um 

trecho  de  uma  obra,  ‘Submissão  e  resistência:  a  mulher  na  luta  contra  a 

escravidão’,  de M. L. B. Mott,  sobre os riscos de mulheres trabalharem nas 

moendas de cana de açúcar, onde podiam ter a mão decepada. E que muitas 

eram deslocadas do eito  para  a  casa-grande para  amamentar  os  filhos  do 

senhor. Nesta citação, narra-se que as mulheres da elite não tinham hábito de 

amamentar e que muitas não tinham o organismo formado por se casarem 



86

muito jovens, destacando a importância de adquirirem as amas de leite. Os 

autores não consideram as idades e o corpo da mulher negra quando tinham 

filhos, justificam a imaturidade biológica do corpo branco feminino. Os autores 

preocupam-se mais  em justificar  a  adoção da ama de leite  pelas mulheres 

brancas do que com as mulheres negras, que após esse trecho, não é mais 

narrada  no  capítulo.  As  condições  de  imposição  e  ao  mesmo  tempo  de 

resistência  das amas de leite,  não são abordadas.  São ilustradas por  uma 

imagem43 de  um  postal,  Ama-Bahia,  de  Rodolpho  Lindermann,  década  de 

1880. Lembremos aqui o pensamento de Gonzalez (2020, p. 202 - 203) quando 

afirma: 

Existe uma outra mentira histórica que afirma que o negro aceitou 
passivamente  a  escravidão,  adaptou-se  a  ela  docilmente  porque, 
afinal, os senhores de escravos luso-brasileiros foram muito bons e 
cordiais. E, como prova disso, dizem que a mãe preta foi o modelo 
dessa  aceitação.  Mas  a  gente  pergunta:  ela  tinha  outra  escolha? 
Claro que não, pois era escrava e justamente por isso foi obrigada a 
cuidar dos filhos de seus senhores.
Além  disso,  muitas  vezes  seus  filhos  recém-nascidos  eram 
arrancados  delas  para  se  “dedicarem”  inteiramente  às  crianças 
brancas,  amamentando-as  com  exclusividade.  Aquelas  que  não 
aceitassem  eram  cordialmente  torturadas  ou  simplesmente 
liquidadas.

Gonzalez descreve neste pequeno trecho, mais informações sobre a 

mulher negra, do que o livro didático que silencia na medida em que não é 

frequente essa abordagem e quando ocorre é mais descritiva e menos crítica. 

 O  terceiro  capítulo  não  contempla  na  sua  narrativa,  nenhuma 

abordagem acerca do tráfico transatlântico,  do trabalho ou do cotidiano,  da 

população  negra  durante  o  período  colonial,  pois  ele  está  calcado  sob  a 

temática do desenvolvimento e revolução industrial, assim como os modos de 

produção que deles decorrem e as consequências do consumo desenfreado, 

as crises econômicas, ideológicas, políticas e os conflitos mundiais. 

A  segunda  unidade  do  livro  aborda  a  “As  diferentes  faces  da 

desigualdade” que percorrem três capítulos e no meio deles questões como 

êxodo rural e desigualdade histórica e mundial, não contempla as experiências, 

as histórias de resistência e de protagonismo do negro e da negra. 

O  texto  desse  segundo  livro  não  problematiza  as  questões  sociais 

referentes  à  história  da  população negra  e  da  mulher  negra  no  Brasil.  Ele 

43 Ver anexo J



87

apresenta  informações  descritivas,  extremamente  resumidas,  patriarcais  e 

embranquecidas. Não há em suas narrativas um senso crítico sobre a mulher 

ou sobre a mulher negra e pouco se fala sobre racismo. Quando se cala, nega-

se. Para Kilomba (2019, p.34) “No racismo, a negação é usada para manter e 

legitimar estruturas violentas de exclusão racial (...)”. Podemos depreender que 

essa compreensão também se enquadra para o sistema patriarcal e o sexismo, 

negando-os, mantêm-se as estruturas de violência e de exclusão de gênero. 

3.3.3 Análise da coleção”Moderna Plus” da editora Moderna:

Os  livros  da  coleção  “Moderna  Plus”  da  editora  Moderna,  estão 

organizados a partir da distribuição dos objetos do conhecimento por capítulos 

que em todos os seis volumes totalizam seis capítulos desenvolvidos através 

das  categorias  propostas  pela  Base  Nacional  Comum Curricular  do  ensino 

médio  na  área  de  ciências  humanas  e  sociais  aplicadas.  Dos  volumes 

analisados, o terceiro aborda a categoria trabalho e o quarto volume tematiza a 

categoria política. A coleção da editora Moderna foi elaborada por uma equipe 

de autores que totalizam vinte e três, sendo doze autores e onze autoras, com 

seus nomes descritos na capa dos livros, a partir da seguinte ordem: Patrícia 

Ramos Braick, Myriam Becho Mota, Lygia Terra, Regina Araujo, Raul Borges 

Guimarães,  Maria  Lúcia  de  Arruda  Aranha,  Afrânio  Silva,  Bruno  Loureiro, 

Cassia  Miranda,  Fátima  Ferreira,  Lier  Pires  Ferreira,  Marcela  M.  Serrano, 

Marcelo Araújo, Marcelo Costa, Martha Nogueira, Otair Fernandes de Oliveira, 

Paula Menezes, Raphael M. C. Corrêa, Rodrigo Pain, Rogério Lima, Tatiana 

Bukowitz, Thiago Esteves e Vinicius Mayo Pires.

Os capítulos  dos  livros  da  coleção apresentam o  texto  central  com 

“chamadas”  laterais,  em  algumas  páginas,  nomeadas  “Para 

assistir/ler/jogar/navegar” que são sugestões sobre filmes, livros, sites e jogos; 

além do glossário de palavras. Há também a presença de infográficos como 

recurso para o uso de diferentes linguagens com textos, mapas, ilustrações ou 

gráficos.  Nos capítulos também encontramos pequenos quadros com temas 

variados e com propostas de atividades. Por fim, os capítulos apresentam a 

seção das atividades. 



88

O  volume  terceiro,  da  coleção  Moderna  Plus,  traz  a  abordagem 

“Trabalho, ciência e tecnologia”44 e inicia seu trajeto com o capítulo – O saber e 

a ação humana no mundo; onde discorre sobre técnica, humanização, teorias 

da  modernidade,  revolução  industrial,  liberalismo,  ideologia,  trabalho  na 

contemporaneidade,  trabalho e ciência,  os métodos científicos e surgimento 

das ciências humanas. Todos os temas e subtemas levantados têm por base 

os pensadores europeus, acrescidos no final do capítulo de pensadores norte-

americanos, quando descrevem métodos e experimentos próprios das ciências 

humanas. A única vez que a palavra mulheres aparece no capítulo é no final da 

página onde aborda o liberalismo democrático e os filósofos desse contexto. 

Destacam  John  Stuart  Mill  que  defendia  a  representação  proporcional  na 

política  dos  trabalhadores,  como  expressão  das  minorias,  e  então  cita  os 

movimentos dos direitos das mulheres.  Nada além do que isso. O contexto 

abordado apresenta traços de influências bem eurocentradas. Ao falar desses 

movimentos feministas na fase da revolução industrial, do desenvolvimento do 

trabalho,  sabemos que aqui  a  mulher  mais  uma vez é  universalizada.  Não 

existe,  uma narrativa paralela a outras formas de trabalho,  que não seja o 

modelo europeu.  No infográfico apresenta um texto  sobre a perspectiva do 

trabalho  indígena  no  século  XVII,  mas  pela  ótica  de  um europeu,  o  padre 

Antônio Vieira, na perspectiva do índio preguiçoso. Na sequência, as atividades 

apresentadas  não  trazem  nenhuma  abordagem  sobre  mulher  e  trabalho, 

trabalho e a população negra, ou sobre a mulher negra no mundo do trabalho.

O capítulo segundo, intitulado de: Mundo do trabalho e desigualdade 

social;  inicia-se sob a ótica do capitalismo, discorrendo sobre o marxismo e 

outras teorias do mundo europeu que empreende críticas ao modo capitalista 

de  produção  de  suas  formas  de  organização.  Discorrem  ainda  sobre  as 

configurações  atuais  como  avanços  e  precarizações,  estratificação  e 

desigualdades sociais em função do trabalho recorrendo a filósofos europeus, 

citando  também  sociólogos  brasileiros  (Ruy  Braga  e  Giovanni  Alves)  sem 

descrever dados sobre raça e mulher até a metade do capítulo. Contudo, a 

partir  da  página  46,  o  capítulo  aborda  a  pobreza  no  Brasil  apresentando 

trechos, ao longo de seis páginas, informações que relacionam desigualdades 

44 No anexo E está contida a foto da capa e da folha de rosto do presente volume.



89

como  consequência  de  “fatores  sociais,  econômicos  e  históricos,  como  as 

diferenças de classe,  de cor/raça (etnia)  e de gênero.”  Braick,  et  al.  (2020, 

p.46),  A  página  seguinte  –  47,  o  subtítulo  é  “Desigualdades  de  gênero  no 

Brasil”,  onde os autores e autoras trazem informações importantes como a 

“naturalização” da inferiorização da mulher ao homem, destacando que essa 

concepção aumenta  as  desvantagens que a  mulher  possui,  quando ela  for 

associada a outros modos de desigualdade como classe ou raça.  Contudo, 

diferente do livro da Editora do Brasil, não faz relação desse pensamento com 

o conceito de interseccionalidade. 

Logo em seguida, apresenta dados gerais sobre as diferenças salariais 

entre homens e mulheres: “Em 2018, o valor médio da hora trabalhada era de 

R$13,00 para mulheres e de R$14, 20 para os homens.” Braick, et al. (2020, 

p.47) e informações sobre fatores que interferem na carreira profissional da 

mulher como a maternidade e outros que dificultam sua inserção no mercado 

de trabalho e favorecem a desigualdade de gênero e a disparidade salarial que 

leva  a  vulnerabilidade  e  a  violência  doméstica,  pois  as  tornam  menos 

autônomas. Apresentam também dados sobre as diferenças salariais no Brasil, 

descrevendo  que  em  média  as  mulheres  ganham  30%  a  menos  que  os 

homens, podendo chegar a uma diferença de 53% em algumas áreas, sendo 

um dos piores índices do mundo. Porém, não apresenta nenhuma informação 

acerca da situação específica das mulheres negras e não traz nenhum dado 

comparativo sobre renda/salário ou emprego entre a mulher branca e a mulher 

negra. Isso demonstra a universalização eurocentrada da compreensão sobre 

a mulher.

Outras  informações  importantes  aparecem  a  partir  do  seguinte 

subtítulo: “A desigualdade racial no Brasil” que apresenta informações sobre os 

negros  e  os  indígenas  como  grupos  que  sofrem  com  a  condição  social 

desigual.  E  que  a  condição  de  subalternidade  para  a  mão  de  obra  negra 

permanece,  reforçados  por  uma  serie  de  fatores  como  analfabetismo, 

discriminação  e  violência.  A  narrativa  traz  por  base  dados  estatísticos 

comparativos entre negros e brancos, acerca desses fatores. Contudo, tanto no 

que se refere à desigualdade de gênero e a desigualdade racial no texto, a 

mulher negra não é citada, não é objeto de estudo, pois não há referência 

sobre a condição da mulher atravessada pelas categorias de raça e classe. 



90

Apesar de o texto descrever que a desigualdade de gênero é agravada por 

outros marcadores sociais.  Mulheres e  negros são expressões presentes no 

texto  como  referência  geral  de  categorias  que  ocupam  uma  determinada 

condição socioeconômica, sem considerar as especificidades dentro de cada 

categoria e neste sentido, anulando sujeitos históricos. 

O terceiro capítulo do volume três da coleção moderna plus trata das 

“Formas e relações de trabalho ao longo do tempo” e começa abordando o 

conteúdo  a  partir  da  antiguidade  descrendo  rapidamente  a  escravidão  na 

antiguidade oriental e ocidental, além de outros tipos de relações trabalhistas 

no  mundo  europeu  medieval  e  moderno.  Ao  descrever  a  escravidão  na 

modernidade,  inicia  com  um  dos  conteúdos  que  nós  selecionamos  para 

investigar  a  presença  da  mulher  negra  na  narrativa  dos  livros  didáticos.  A 

saber, “África e o tráfico transatlântico.” Neste trecho do capítulo, a narrativa 

trata  da  questão  da  escravização  como  fonte  de  lucro  a  partir  do  tráfico 

transatlântico tanto para africanos quanto para europeus no século XVI. Tendo 

o mesmo,  provocando a diáspora africana e a  intensificação da escravidão 

negra. O texto informa que 80% dos escravizados e deportados da África para 

a América, eram destinados ao trabalho nas plantações de açúcar. E que entre 

os séculos XVI e XIX, “cerca de 12,5 milhões de africanos foram escravizados 

e enviados para trabalhar nas colônias europeias no outro lado do Oceano 

Atlântico.” Braick, et al. (2020, p. 70). A descrição dos negros é generalista e 

vem de modo geral, associada à análise da estrutura social colonial onde ele é 

inserido  pelos  condicionantes  desse sistema,  como um objeto  e  não como 

agentes históricos. Em relação à figura da mulher negra, o silenciamento sobre 

ela  é  o  que  se  faz  presente  nesta  narrativa  do  objeto  do  conhecimento 

investigado. 

Na sequência o texto associa a escravidão ao racismo, afirmando que 

as primeiras teorias raciais na Europa surgiram entre os séculos XVIII e XIX, 

descrevendo a existência de disciplinas que classificavam os seres humanos, 

neste período, consolidando a ideia de raça. Descreve o nome de obras e de 

autores  que  foram  ao  longo  de  dois  séculos,  utilizados  ainda  que 

indevidamente,  para validar  teorias  racistas como a teoria  das espécies de 

Charles Darwin. A narrativa do capítulo neste trecho não explicita o surgimento 

da ideia de raça a partir das práticas colonialistas na América, como afirma 



91

Quijano (2005, p.117), “Um dos eixos fundantes desse padrão de poder é a 

classificação social da população mundial de acordo com a ideia da raça, uma 

construção mental que expressa a experiência básica de dominação colonial 

(...)”.  A  mesma  narrativa  também  não  relaciona,  a  origem  do  racismo  as 

referências universalizantes dos europeus como instrumento hierarquizante e 

dominador da estrutura colonial e nela as relações de produção do capitalismo. 

No final do capítulo aparece o tema sobre o trabalho mecanizado e a 

exploração do trabalho de mulheres e de crianças, nos moldes da revolução 

industrial  europeia,  descrevendo  sucintamente  a  atuação  de  mulheres  em 

defesa da  igualdade de  gênero.  As  atividades  do  capítulo  não apresentam 

questões  sobre  mulheres  ou  sobre  mulheres  negras  e  nem  abordam  a 

escravização na América portuguesa. 

O capítulo quatro traz como título: “A divisão internacional do trabalho e 

a  mão  de  obra  global”;  contemplando  aspectos  econômicos  da  dinâmica 

industrial  mundial  contemporânea,  as  tecnologias  e  as  reconfigurações  do 

processo de produção e de empregabilidade,  precarização e exploração no 

trabalho.  Neste  sentido,  não apresenta  nenhuma narrativa  que considere  a 

temática mulher ou mulher negra. 

“O trabalho no Brasil:  uma abordagem histórica” é o título do quinto 

capítulo da obra em questão, e que teoricamente comporta um dos objetos do 

conhecimento  proposto  para  nossa  análise,  descrito  no  currículo  de 

Pernambuco  como “Relações  de  trabalho  na  sociedade  colonial  brasileira”. 

Assim,  aborda  inicialmente  a  chegada  dos  portugueses  na  América, 

descrevendo a exploração do pau-brasil, a adoção do sistema de capitanias 

hereditárias  e  a  instalação  dos  engenhos  de  açúcar  juntamente  com  a 

intensificação da  exploração e  escravização da  mão de  obra  indígena.  Em 

seguida descreve sobre os jesuítas na América e suas missões a introdução da 

mão  de  obra  africana  escravizada  na  economia  açucareira  e  sua  função 

lucrativa no tráfico transatlântico. 

Ao  tratar  dos  escravizados  de  origem  africana,  o  faz  sempre  na 

perspectiva  da  estrutura  colonial  mercantilista  do  processo  de  produção  e 

lucros, inclusive quando descreve que os africanos ao serem introduzidos na 

produção  açucareira,  são  alocados  em atividades  especializadas  o  que  os 

tornavam  mais  lucrativos  para  o  tráfico  transatlântico.  Descreve  que  a 



92

população mais afetada por esse tráfico foi a da Costa da Mina, atualmente na 

região entre Gana à Nigéria e em cinco linhas discorrem sobre a viagem nos 

navios negreiros.

Seguindo o percurso, o texto descreve sobre a mão de obra escrava na 

mineração em quatro páginas. Dessas, duas delas reservam cinco linhas cada 

uma  para  falar  sobre  as  mulheres.  Na  página  111,  o  texto  narra  sobre  a 

experiência dos africanos em relação às atividades mineradoras e descreve 

que em Gana, local de origem de muitos escravizados trazidos para o Brasil,

(...) as mulheres desempenhavam papéis centrais na mineração do 
ouro. Elas monopolizavam o trabalho de faiscação do ouro, desde a 
prospecção  até  o  transporte  do  metal  recolhido,  passando  pela 
peneiração  da  lama  aurífera  e  pela  lavagem  das  pepitas  soltas. 
Muitas  vezes  carregando  os  filhos  pequenos  nas  costas,  elas 
constituíam mão de obra especializada na área. (BRAICK, et al. 2020, 
p.111)

Neste trecho da obra, a narrativa trata da importância da mão de obra 

especializada como força de trabalho para o êxito  da atividade econômica, 

fazendo  referência  à  mulher  escravizada,  sem  utilizar,  uma  única  vez  a 

expressão  “mulher  negra.”  Após  duas  páginas  a  narrativa  fala  sobre  a 

urbanização das áreas mineradoras e os casamentos entre homens livres e 

mulheres escravizadas e também não faz uso da expressão “mulher negra” e 

não apresenta mais detalhes nem exemplos específicos das mesmas. 

Dando seguimento, o texto passa a abordar o trabalho das amas de 

leite;  o  de  aleitamento  infantil,  entre  as  variadas  funções  da  escravidão 

doméstica.  Descreve  que  elas  podiam  ser  escravizadas,  libertas  ou  livres, 

desde que estivessem em fase de amamentação ou ainda escravas de ganho, 

alugadas  para  essa  finalidade.  Destaca  ainda  que  por  um  lado,  essas 

escravizadas por estarem no ambiente doméstico possuíam alguns privilégios 

como a alimentação melhor, vestuário e a possibilidade de alforria, mas por 

outro  eram  mais  vigiadas  e  vítimas  de  violência,  castigos  e  humilhações. 

Informa ainda que algumas amas eram assimiladas pela família proprietária e 

que isso lhes garantia um amparo na velhice. A página traz a foto45 de João 

Ferreira  Villela,  de  1860,  da  ama  de  leite  Mônica  com  o  menino  Augusto 

Gomes Leal, em Recife. 

45 Ver o anexo K



93

Compreendemos  como  um  fator  relevante  ressaltar  as  diferentes 

funções  as  quais  eram  impostas  às  mulheres  escravizadas.  Contudo,  a 

narrativa mesmo considerando, que elas eram vítimas de violência, também 

destacam que elas possuíam privilégios na condição de amas de leite. Lélia 

Gonzalez (2020) descreve que as mulheres negras não foram poupadas pelo 

sistema escravagista pelo fato de serem mulheres. Elas eram trabalhadoras no 

eito ou nas casas-grandes como mucamas. Gonzalez (2020, p. 53) afirma: 

Enquanto mucama, cabia-lhe a tarefa de manter, em todos os níveis, 
o bom andamento da casa-grande: lavar, passar, cozinhar, fiar, tecer, 
costurar,  e  amamentar  as  crianças  nascidas  do  ventre  “livre”  das 
sinhazinhas. (...) Foi em função de sua atuação como mucama que a 
mulher  negra  deu  origem  a  mãe  preta,  ou  seja,  aquela  que 
efetivamente, ao menos em termos da primeira infância (fundamental 
na formação da estrutura psíquica seja lá de quem seja), cuidou e 
educou os filhos de seus senhores (...)

Gonzalez discorre ainda sobre o protagonismo da mulher negra/mãe 

preta na disseminação de categorias da cultura africana, através de histórias 

contadas para as crianças brancas (resistência passiva, para Gonzalez); assim 

como  elas  foram  responsáveis  pela  “africanização  do  português  falado  no 

Brasil  (o  ‘pretuguês’,  como  dizem  os  africanos  lusófonos)  e, 

consequentemente, a própria africanização da cultura brasileira.” (GONZALEZ, 

2020, p. 54) 

A narrativa do livro não estabelece um contraponto entre opressões e 

resistências  da  mulher  negra.  Não  associa  com  as  realidades  do  tempo 

passado ao presente quando fala de funções atribuídas a ela.  As questões 

sobre a mulher negra, levantadas por Lélia Gonzalez não são abordadas nos 

livros didáticos. A narrativa acima descrita se assemelha mais a um dos tipos 

de imagens de controle definidas por Patrícia Hill Collins. Bueno, (2020, p.79) 

analisa  o  conceito  formulado  por  Patrícia  Hill  Collins,  sobre  a  imagem  de 

controle, afirmando: 

As imagens de controle são a dimensão ideológica do racismo e do 
sexismo compreendidos de forma simultânea e interconectada. São 
utilizadas  pelos  grupos  dominantes  com  o  intuito  de  perpetuar 
padrões  de  violência  e  dominação  que  historicamente  são 
constituídos para que permaneçam no poder. (...) Patrícia Hill Collins 
evidencia  que  a  ideologia  dominante  durante  o  período  da 
escravocrata  fomentou  a  criação  de  imagens  de  controle, 
interconectadas  socialmente  e  relacionadas  à  feminilidade  negra, 
cada uma refletindo o interesse do grupo dominante em manter  a 
subordinação dessas mulheres.



94

Bueno  (2020,  p.87)  aponta  que  uma  das  imagens  de  controle 

analisadas por Patrícia Collins é a da figura estereotipada da mammy. Ela diz 

que a imagem da mammy que viabilizou o controle da narrativa do sistema 

escravocrata, através de um discurso paternalista pelo qual, os escravizadores 

e  escravizados  se  inter-relacionavam  com  cuidado  e  afeto.  Davis,  (2016) 

aponta  que a  mulher  negra  figurada como mammy é equivalente  a  mulher 

negra, escravizada, doméstica que entre suas responsabilidades, também se 

incumbiam das crianças. A imagem da mammy de acordo com Bueno (2020, p. 

89) “está centralizada na lógica do mito da aceitação da subordinação.” Desta 

feita, faz-se necessário identificar nas narrativas do livro didático, que imagem 

da mulher  negra é  apresentada.  Se ela  corresponde a  uma narrativa  mais 

próxima  da  realidade  ou  se  ela  representa  a  idealização  de  relações  de 

dominação-opressão da branquitude patriarcal.  Na finalização do capítulo,  o 

texto aborda questões de migração, movimento operário e direito trabalhista, 

no  Brasil.  Mas  não  vincula  a  mulher  negra  a  essas  abordagens  nem  as 

questões propostas das atividades do livro.

No seguimento do livro, o capítulo sexto também não faz menção à 

mulher negra,  nem aos objetos do conhecimento que buscamos nas obras. 

Seu conteúdo está relacionado às inovações tecnológicas e as transformações 

espaciais no Brasil  do século XX e XXI,  transpondo informações acerca da 

modernização industrial e agropecuária nas regiões do Brasil, além de abordar 

o  êxodo  rural  e  a  crescente  urbanização,  não  os  associando  à  população 

negra.

O volume quatro da coleção Moderna Plus, é tematizado com “Poder e 

política”46.  Este  segue  a  mesma  organização  do  volume  anterior,  inclusive 

contendo exatamente  seis  capítulos.  O primeiro  deles  intitulado:  “Conceitos 

fundamentais de filosofia política” transcorre sob as bases da filosofia ocidental, 

desde a antiguidade até os dias atuais. 

“Poder, política e democracia” é o título do segundo capítulo que de 

forma semelhante ao primeiro, segue tratando a ideia de “poder” interligando-o 

às formas de dominação e ao exercício da política,  dentro das concepções 

ocidentais dos teóricos europeus, descrevendo as formas de organização dos 

46 No anexo F está contido a foto da capa e da folha de rosto deste volume.



95

Estados, os sistemas de governo e a participação política. Por fim, discorre 

sobre as democracias no ocidente, diferenciando-a do socialismo. Nos textos 

dos dois capítulos, nos infográficos e nas atividades não há referências sobre a 

população negra, indígena ou outras minorias.

Os  capítulos  terceiro  –  “Estados  Modernos:  das  monarquias 

absolutistas ao Império Napoleônico” e o capítulo quarto – “Revoluções liberais 

e  teorias  políticas  do  século  XIX”,  aborda sinteticamente  um longo período 

histórico de cinco séculos, em quarenta e seis páginas, das quais existem três 

referências  a  mulher  europeia,  pois  trata-se  das  revoltas  e  revoluções  do 

mundo europeu.  A primeira,  cita  em um parágrafo a participação de Joana 

d’Arc na guerra dos cem anos, durante o processo de unificação da França. A 

segunda menção é feita em uma página, no conteúdo que discorre sobre a 

revolução  francesa  e  a  participação  pública  das  mulheres  reivindicando 

igualdade de direitos entre homens e mulheres. E a terceira alusão ocorre sob 

a  mesma  temática  da  segunda,  reivindicação  por  direitos  iguais,  em  uma 

página  do  capítulo  quatro.  Ambos  os  períodos  reivindicatórios,  não  fazem 

paralelos com as diferentes situações vividas por mulheres negras, indígenas 

no continente africano ou americano.  Trata-se do pioneirismo do feminismo 

europeu  e  branco  que  ignora  as  intersecções  entre  raça  e  classe, 

sexualidade/gênero. (Lugones, 2020).

O  quinto  capítulo,  “Territórios  e  fronteiras  dos  Estados  nacionais” 

apresenta  a  formação  de  territórios  e  das  fronteiras  ao  longo  de  tempo  e 

espaço diferentes, apontando as relações de poder e o papel geopolítico dos 

Estados nacionais. Ao mencionar a invenção da América latina, apenas cita a 

escravização dos africanos como força de trabalho na América espanhola e 

portuguesa, acrescentando que o Brasil é o país da América Latina que possui 

o maior número de afrodescendentes em números absolutos. Mas, não aborda 

as  questões da vivência  dos direitos  e  da cidadania  dos mesmos,  nem as 

opressões  as  quais  são  muitas  vezes  submetidos.  As  atividades  e  textos 

complementares de infográficos também não apresentam a temática negra, 

seja sobre mulher ou a população.

O sexto capítulo “Fronteiras estratégicas e disputas territoriais”  trata 

dos processos políticos, econômicos, sociais e culturais que, entre conflitos e 

acordos, estabeleceram as configurações geopolíticas mundiais atuais. Aborda 



96

um conteúdo geral, não trabalha de modo específico com o cenário brasileiro. 

Portanto, não possui abordagem sobre negros, mulheres ou afrodescendentes.

Veja a tabela abaixo, acerca de categorias que buscamos analisar nos 

livros. Contudo, lembramos que o objetivo principal foi analisar as narrativas.

A mulher negra no período colonial brasileiro em dois volumes de três coleções de 

livros didáticos de ciências humanas e sociais aplicadas:

Categoria
Analisada

Editoras 

Aplicação 
da lei 
10.639/03

Conteúdo 
proposto 
para 
análise 
sobre  a 
presença 
da mulher

Narrativa
sobre a 
mulher
negra

Ativida-
de
no livro 
sobre 
mulher 
negra

Temática 
Protagonismo 
e Resistência

Temática
Racismo e 
Patriarcalismo

Editora 
do
Brasil 
Volume 3

Não 
contém

Não 
contém

Não
contém

Não
contém 

Não
contém

Não
contém

Editora 
do
Brasil 
Volume 4

Contempla 
de forma 
isolada e 
insuficiente

Contém 
fragmentos
do  período 
colonial  de 
forma 
generalista

Contém 
Cita autoras 
negras  ao 
analisar  o 
mundo  do 
trabalho

Não
contém

Contempla ao 
citar  a autora 
negra 
Kimberlé 
Crenshaw  e 
Ângela  Davis 
–  mulher  e  o 
mundo  do 
trabalho

Não contém. 

Editora 
FTD
Volume 3

Não 
contém

Não 
contém

Não contém Não 
contém

Não contém Não contém

Editora 
FTD
Volume 4

Contempla 
de  forma 
escassa  e 
insuficiente 

Contém 
fragmentos
do  período 
colonial  de 
forma 
generalista

Contém 
de  forma 
generalista 
e  como 
estereótipos

Não 
contém Não contém Não contém

Editora 
moderna
Volume 3

Contempla

Contém 
mais  do 
que  os 
outros 
volumes  – 
mas 
insuficiente

Contém 
mais do que 
os  outros 
volumes - a 
partir  da 
visão  da 
narrativa 
branca

Não 
contém Não contém

Contém 
parcialmente 
ao  abordar 
desigualdade 
de racial e de 
gênero  –  não 
especifica

Editora 
moderna
Volume 4

Não 
contém

Não 
contém Não contém

Não 
contém Não contém Não contém

Fonte: da autora

Em  termos  gerais  dos  livros  aqui  analisados,  compreendemos  que 

aqueles da coleção Moderna Plus, são os que trazem com mais frequência em 

sua abordagem à temática da mulher negra, ou sobre a população negra em 

algumas páginas, embora seja predominantemente a população escravizada. É 



97

em suas narrativas que se descreve a mão de obra especializada da mulher 

escravizada, mesmo que apenas com um exemplo. A editora do Brasil foi, a 

única  que  trouxe  em  sua  obra  uma  imagem  de  uma  mulher  negra  não 

escravizada, quando discorre sobre a interseccionalidade e relaciona, mesmo 

que  rapidamente  passado/presente,  para  a  compreensão  das  categorias 

opressoras. Contudo, dos dois volumes, apenas um traz informações sobre a 

mulher negra. Os livros analisados da editora FTD são os que praticamente 

não  contemplam  o  conteúdo  investigado.  Lembramos  que  essa  coleção 

também é a única que não contempla autoria de mulheres, sendo elaborada 

por três homens.

O apagamento nos livros sobre a presença da mulher negra é evidente 

e geral nas coleções. Pouco é narrado sobre a mulher negra. As narrativas 

generalizam a temática da escravidão e dos escravizados, evitam expressões 

negros/negras, preferindo utilizar escravizados/escravizadas. Quando inserida 

a abordagem sobre desigualdade,  pobreza,  violência,  diferenças de gênero, 

generalizam e não especificam a realidade feminina negra. Ao narrarem sobre 

mulheres  escravizadas,  omite-se  majoritariamente,  seus  protagonismos, 

resistências e também violências sofridas pelas mesmas ao mesmo tempo em 

que em algumas obras, percebemos as tentativas de naturalizar a escravidão. 

Informações como trabalhos domésticos e lutas por direitos políticos não foram 

associadas à realidade da mulher negra brasileira, mas narradas com base no 

referencial da colonialidade global branca, eurocêntrica e patriarcal.  Dos seis 

volumes analisados apenas dois trazem um pouco mais de informações que 

não contribuem muito para mudanças de imagens estereotipadas das mulheres 

negras.  Silenciar  sobre  elas  ou  sobre  outros  agentes  da  história 

subalternizados, é acima de tudo, uma prática de apagamento e desrespeito 

para com os mesmos. 

Essas  narrativas  não  estabelecem  conexões  entre  o  passado  e  o 

presente,  por  isso  não  contribuem  para  a  promoção  de  uma  educação 

antirracista  e  antissexista.  Percebemos  assim,  a  urgência  de  atuar  na 

educação em busca da decolonização não só das práticas, mas também dos 

recursos didáticos, como os livros, que de um modo ou de outro, fazem história 

pelas suas narrativas.



98

Não  existe  em  nenhuma  das  coleções  analisadas  distinção  dos 

conteúdos por áreas, tendo em vista que a proposta a partir  da reforma do 

ensino  médio  é  que  os  livros  sejam  obras  interdisciplinares,  atendendo  a 

proposta de abordagem de conteúdos de forma interdisciplinar. Não criticamos 

a  formatação  proposta,  contudo  não  existem  garantias  de  qualidade  do 

enfoque especializado dispensado a determinados componentes curriculares, 

assim  como  às  temáticas  que  são  asseguradas  por  leis  ou  diretrizes 

curriculares.  Contudo, após a reforma do ensino médio tornou-se evidente nos 

livros a escassez de conteúdos que são resumidamente contextualizados. 

Sabemos que nenhum documento é inocente ou imparcial, tendo em 

vista que ele é produzido a partir de um dado lugar. Mas, a análise do livro 

didático contribui para a reciprocidade entre o âmbito escolar do ensino básico 

e o ambiente acadêmico que pensam a construção de livros, mais também de 

outros materiais didáticos para que possam proporcionar o desenvolvimento de 

um  recurso  mais  crítico,  mais  pedagógico  e  menos  mercadoria,  menos 

ideologia. É importante que, como educadores, possamos formular propostas 

pedagógicas que tomem como base estas diretrizes educadoras e que para 

essas produções, ouçamos as vozes dos grupos atingidos pelos preconceitos e 

discriminações.



99

4 PROPOSTAS  DECOLONIAL  E  DO  FEMINISMO  NEGRO  PARA  A 

EDUCAÇÃO:

4.1 A Interculturalidade crítica e a pedagogia decolonial

No  primeiro  capítulo,  abordamos  questões  acerca  do  pensamento 

decolonial,  tendo  em  vista  que  esse  trabalho  se  pauta  também  nesta 

perspectiva.  É  preciso,  pois  retomar  alguns  conceitos  que  permeiam  esta 

perspectiva para falarmos de uma pedagogia decolonial. Recordemos, portanto 

que  o  pensamento  decolonial  surgiu  através  da  criação  de  um  grupo  de 

pesquisadores/as,  intitulado  Modernidade/Colonialidade,  formado  por 

intelectuais de diferentes áreas de origem latino-americana a partir da década 

de 1990, tecendo críticas ao pensamento pós-colonial por este interligar seus 

argumentos sobre o colonialismo, ao estruturalismo francês (Ballestrin, 2013). 

Os intelectuais da decolonialidade propunham um rompimento crítico com o 

pensamento  europeu,  reivindicando  uma  teoria,  um  giro  teórico,  que 

ressaltasse  as  especificidades  dos  colonizados  e  se  constituísse  como 

resistência ao fundamento da modernidade/colonialidade. 

O  grupo  decolonial  é  conhecido  pela  radicalização  epistemológica 

contra os paradigmas ontológicos e epistemológicos de base eurocêntrica que 

lançam  propostas  de  dominação  e  subordinação  dos  sujeitos  colonizados. 

Assim o pensamento decolonial, desenvolvido por pensadores como Catherine 

Walsh,  Walter  Mignolo,  Ramón Grosfoguel,  Aníbal  Quijano,  Enrique Dussel, 

dentre  outros;  defende  a  urgência  de  elaboração  de 

pensamentos/conhecimentos outros que transpareça e que carregue a visão 

teoricamente crítica dos povos e/ou sujeitos subalternizados, contrapondo-se 

às  ideias  e  projetos  eurocêntricos  hegemônicos e  instigando o  combate  às 

histórias únicas, como nos alerta Chimamanda (2019). 

Neste  sentido,  o  pensamento  decolonial  opõe-se  às  ideias  da  raça 

formulada e  estruturada a  partir  das  sociedades coloniais  modernas,  assim 



100

como as imposições etnocêntricas por meio da validação dos conhecimentos 

europeus  como  únicos  verdadeiros.  A  perspectiva  decolonial  se  apresenta 

como  uma  ferramenta  estratégica  para  dar  visibilidade  aos  grupos 

historicamente  apagados.  De  acordo  com Candau,  Oliveira  (2010,  p.17),  o 

projeto  Modernidade/Colonialidade/Decolonialidade  “trata-se  em  síntese,  de 

uma construção alternativa à modernidade eurocêntrica, tanto no seu projeto 

de  civilização  quanto  em  suas  propostas  epistêmicas”,  denotando  que  a 

decolonialidade situa os grupos historicamente subalternizados na condição de 

produtor de conhecimento, sujeito pensante, humano e racional, invertendo os 

sentidos da colonialidade.

No primeiro capítulo descrevemos que de acordo com Quijano (2005) a 

processo de colonização das Américas pelos europeus, institui  um poder,  a 

colonialidade  do  poder  sobre  as  populações  nativas  e  as  populações 

diaspóricas  africanas  por  meio  do  conceito  de  raça,  destacando  a 

superioridade biológica de sua brancura, tendo em vista, que a colonialidade 

pauta o seu poder classificando a população mundial por meio do critério racial. 

De acordo com Candau,  Oliveira  (2010,  p.19),  a  ideia  de raça em Quijano 

(2007)  é  uma  abstração  que  não  tem  a  ver  com  os  aspectos  biológicos 

humanos, mas que a partir do século XVI, ao conceito de raça foi associado à 

cor  da  pele,  o  que  foi  fundamental  no  processo  do  desenvolvimento  do 

capitalismo  moderno  no  século  XIX,  pois  estabeleceu  as  bases  de 

inferiorização dos povos não europeus na perspectiva da produção da divisão 

racial, seja do trabalho, do salário da cultura e também dos conhecimentos. 

Aníbal  Quijano  aponta-nos  ainda  que  a  colonialidade  fundamenta  o 

sistema  mundo  de  modo  dicotômico  entre  o  moderno  civilizado  versus  o 

colonizado/primitivo,  com base em diferenças  como a  racialização e  outros 

construtos  sociais.  Quijano,  (2002  apud Lugones,  2020,  p.  54)  diz  que  a 

instituição de diferenças como raça e gênero ganha sentido através do padrão 

de poder capitalista47 eurocêntrico global que se estrutura pela via das relações 

de dominação, exploração e conflito dos diferentes atores sociais que buscam 

47 De  acordo  com  Lugones  (2020,  p.  56)  em  Quijano  o  capitalismo  no  padrão  de  poder 
capitalista eurocêntrico global se refere à articulação estrutural de todas as formas de controle 
de trabalho, historicamente conhecidas seja a exploração, a escravidão, a servidão, a produção 
mercantil,  o  assalariado,  ou  reciproco,  sob  o  controle  do  capital-salário.  Ainda  que  se 
compreenda  que  nem todas  as  relações  de  trabalho  se  encaixam no  modelo  da  relação 
capital/salário, mesmo que este constitua o padrão hegemônico. 



101

a  monopolização  de  quatro  aspectos  básicos  da  vida  que  são  o  sexo,  o 

trabalho,  a  autoridade  coletiva,  a  subjetividade/intersubjetividade,  os  seus 

recursos e produtos. Monopolizando se exerce o poder. Esse poder que se 

organiza sob as bases da colonialidade e da modernidade (Lugones, 2020, p. 

54), entronizou a hierarquização da população mundial a partir da validação 

dessas diferenças que são manipuladas através da tríade colonial: o poder, o 

saber e o ser. A colonialidade do saber é, pois

(...) entendida como a repressão de outras formas de produção de 
conhecimento  não-europeias,  que  nega  o  legado  intelectual  e 
histórico, de povos indígenas e africanos, reduzindo-os por sua vez, à 
categoria de  primitivos e irracionais, pois pertencem a “outra raça”. 
(CANDAU, OLIVEIRA, 2010, p. 20)

Desse modo, compreendemos que a colonialidade não apenas impõe 

uma saber/verdade universal, mas reprime os saberes outros, não europeus, 

promovendo  o  apagamento  das  demais  epistemologias  externas  a  si. 

Negando-se os conhecimentos de indígenas e negros, por exemplo, nega-se a 

sua existência enquanto ser humano. Das outras duas faces da colonialidade, 

uma se mostra, portanto, pela colonialidade do ser.  

A colonialidade do ser é pensada, portanto, como a negação de um 
estatuto humano para africanos e indígenas, por exemplo, na história 
da  modernidade  colonial.  Essa  negação,  segundo  Walsh  (2006), 
implanta problemas reais em torno da liberdade, do ser e da história 
do indivíduo subalternizado por uma violência epistêmica. (CANDAU, 
OLIVEIRA, 2010, p. 22). 

É importante compreender ainda, de acordo com Escobar (2003 apud 

Candau,  Oliveira  2010,  p.  23)  que  a  modernidade  está  em  toda  parte 

atualmente como globalização que se configura como a universalização e a 

radicalização  da  modernidade  europeia  no  planeta.  Por  isso  a  perspectiva 

eurocêntrica entra em crise na medida em que a perspectiva da modernidade 

não é mais um fenômeno europeu, mas um fenômeno global, com distinções 

de  localidade  e  de  temporalidade.  A  colonialidade  é  assim,  constitutiva  da 

modernidade.  Ela  atualiza  a  nível  global  as  práticas  coloniais  de  poder 

europeias. Estas atualizações, podemos identificá-las se nos atentarmos para 

ordem hierárquica da sociedade estruturada a partir da condição racial de cada 

sujeito  que  geralmente  determinam o  lugar  social  que  eles  ocupam,  assim 

como o tratamento dispensado a esses, com base nos construtos do racismo 

ou de privilégios, a depender da estética que possuem de acordo com Carine 



102

(2023, p.39 - 40), o racismo, assim como o privilégio da branquitude ocorre 

pela estética e não pela genética.

A  crítica  decolonial  ao  processo  de  hierarquização,  classificação  e 

divisão  da  população  global  em  inferior/superior,  primitivo/civilizado, 

racional/irracional,  contribui  para o surgimento de propostas epistemológicas 

localizadas geopoliticamente entre os povos subalternizados, não universais, 

produto de um saber invisibilizado. A perspectiva decolonial compreendendo 

que  heranças  coloniais  persistem  através  da  colonialidade,  busca  dar 

visibilidade  às  epistemologias  desenvolvidas  a  partir  de  enfrentamentos  a 

lógica  colonial  e  que  se  constituem desde  as  formulações  críticas  sobre  a 

colonialidade  até  o  surgimento  da  decolonialidade  enquanto  movimento 

insurgente que se diferencie das epistemologias modernas.

Esse pensar decolonial, a partir das lutas e experiências de confronto 

forjadas  pela  colonialidade  do  poder  é  definido  por  Walter  Mignolo  como 

diferença  colonial.  A  diferença  colonial  se  constitui  pela  identificação  de 

conhecimentos  outros48 diferentes  daqueles  constituídos  pela  modernidade 

europeia, mas baseado num pensamento crítico a partir das experiências, de 

conhecimentos  de  fronteiras  e  de  histórias  produzidas  no  contexto  da 

colonialidade, mas a partir da perspectiva decolonial. (Candau, Oliveira, 2010, 

p.23-24) 

Ao  apresentar  uma  proposta  de  produção  de  conhecimentos  na 

perspectiva  dos  povos  subalternizados  com  base  em  suas  vivências,  a 

decolonialidade  reconhece  a  capacidade  humana  para  produção  de 

conhecimentos,  evidenciando  suas  humanidades.  Candau,  Oliveira  (2010) 

afirma que: “Assim, nesse enfoque crítico Catherine Walsh vai refletir sobre os 

processos  educacionais  a  partir  de  conceitos  como:  pensamento-outro, 

decolonialidade e pensamento crítico de fronteira.”

É,  pois  com  Catherine  Walsh,  pedagoga  e  linguista  que  surge  na 

perspectiva decolonial a interculturalidade crítica como uma alternativa para a 

área da educação através da Pedagogia Decolonial. De acordo com Candau, 

48 Quando utilizamos a expressão ‘conhecimentos outros’ fazemos relação ao que é descrito 
como pensamento-outro como uma produção decolonial, contra hegemônica, humanizada. Um 
reconhecimento  da  historicidade  dos  povos  colonizados  e  seus  saberes.  Para  mais  ler: 
CANDU,  Vera  Maria.  OLIVEIRA,  Luiz  Fernandes  de.  Pedagogia  Decolonial  e  Educação 
Antirracista e Interculturalidade no Brasil. Educação em Revista, Belo Horizonte, v.26, n. 01, p. 
15-40, abr., 2010.



103

Oliveira (2010, p. 25), a interculturalidade pode ser compreendida “como um 

princípio  que  orienta  pensamentos,  ações  e  novos  enfoques  epistêmicos”, 

conceito que é fundamental para a reconstrução do pensamento outro ou do 

pensamento/posicionamento  de  fronteira.  Ainda  segundo  esses  autores  o 

pensamento  crítico  de  fronteira  refere-se  a  um  pensar  que  se  utiliza  do 

pensamento  dominante  como  referência  para  questioná-lo  e  a  partir  dele 

introduzir outras formas de pensar, tornando visíveis outras histórias e outras 

lógicas diferentes da lógica eurocêntrica dominante.

 A interculturalidade pode ser concebida como um projeto educacional, 

epistêmico,  mas  também político,  social,  ético  que  propõe  a  decolonização 

como alternativa outra, das diversas e perversas formas que a colonialidade 

assume;  contribuindo  para  pensarmos  as  propostas,  os  documentos  e  as 

ações  na  educação.  Desta  feita,  a  Interculturalidade  Crítica  origina-se  das 

discussões  políticas  dos  movimentos  sociais  com  características  contra 

hegemônicas. Neste sentido, Walsh (2009, p. 25) descreve:

De  forma  ainda  mais  ampla,  proponho  a  interculturalidade  crítica 
como uma ferramenta  pedagógica  que questiona continuamente  a 
racialização,  a  subalternização,  inferiorização  e  seus  padrões  de 
poder, torna visíveis diferentes formas de ser, de viver e de conhecer, 
e busca o desenvolvimento e a criação de entendimentos e condições 
que não apenas articulem e trazem as diferenças para o diálogo num 
quadro de legitimidade, dignidade, igualdade, equidade e respeitar, 
mas também - e ao mesmo tempo - incentivar a criação de “outras” 
formas - de pensar, ser, ser, aprender, ensinar, sonhar e viver que 
ultrapassa fronteiras. 

Desta  feita,  entendemos  a  Interculturalidade  Crítica  como  uma 

pedagogia alinhada às propostas de combate a diversas formas de opressão 

que são basilares para mudanças sociais, pois vislumbram um alcance além 

dos  muros  escolares  através  de  um  trabalho  que  estime  a  emancipação 

política,  epistêmica  e  ontológica  dos  povos  por  meio  das  lutas  dos  que 

historicamente foram apagados. Busca proporcionar a construção e promoção 

de  diferentes  epistemologias  em contraposição  e  desconstrução  de  valores 

excludentes como racismo e o sexismo, ou outras formas de inferiorização, 

através  de  diferentes  caminhos  que  ao  ultrapassar  as  fronteiras  da 

colonialidade,  visibiliza outros pensamentos considerando as especificidades 

sociais e culturais de cada povo pensante.

A  Interculturalidade  Crítica  como  ferramenta  pedagógica,  nos 

proporciona o uso crítico de currículos, dos livros e de conteúdos em relação 



104

ao  ensino  de  história  ou  de  outras  disciplinas  relacionadas  às  ciências 

humanas  e  sociais  aplicadas  para  que  possamos  repensar  os  aspectos 

estruturais do currículo e questionar livros e os conteúdos privilegiados pelo 

mesmo, pois considerando os livros analisados neste trabalho percebemos que 

o referencial que alicerça os livros didáticos, se mantém seguindo a perspectiva 

eurocêntrica, contribuindo para a colonialidade do conhecimento. As narrativas 

sobre mulheres negras, indígenas, quilombolas e outros, aparecem de forma 

fragmentada,  as  vezes  descontextualizadas  ou  padronizadas  culturalmente, 

sem ressaltar e omitindo as múltiplas especificidades. É necessário apropriar-

se de um saber Outro, que trate e evidencie as diferenças, as particularidades 

e as diferentes versões de uma história que não pode e não deve jamais ser 

única. 

Neste  sentido,  a  decolonialidade  em  consonância  com  a 

Interculturalidade  se  revela  um  fazer  pedagógico  orientador  de  outra 

compreensão  do  processo  civilizatório  quando  promove  a  criticidade  e  a 

releitura  da  modernidade  e  de  toda  a  organização  social,  estruturada  pela 

monopolização  de  saberes,  demonstrando  ser  possível  vislumbrar 

conhecimentos outros fronteiriços, divergentes da colonialidade e congruentes 

com  a  pedagogia  decolonial  ao  sinalizar  possibilidades  de  restituição  das 

epistemologias que apontem caminhos alternativos e radicalmente diferentes 

ao da colonialidade global. De acordo com Walsh (2009, p.25) 

A  interculturalidade  crítica  e  descolonialidade,  neste  sentido,  são 
projetos, processos e lutas que estão conceitual e pedagogicamente 
entrelaçadas, encorajando forças, iniciativa e agência ético-moral que 
nos  fazem questionar,  perturbar,  abalar,  rearmar  e  construir.  Esta 
força, iniciativa, agência e suas práticas fornecem a base para o que 
chamo continuação “pedagogia decolonial”. 

Assim, é importante compreendermos que o pensamento decolonial via 

interculturalidade  crítica  instiga  a  construção  de  um  percurso  insurgente  e 

plural através de um ativismo pedagógico de questionamento dos meios e/ou 

recursos que promovem as diversas formas de colonização para manutenção 

da estrutura hierárquica, como o questionamento dos currículos e/ou os livros 

didáticos,  podem  ser  configurados  como  ações  pedagógicas  decoloniais 

quando desconstruímos a história contada/forjada por grupos dominantes para 

revelarmos a  história  negada,  dando voz  e  visibilidade aos  inferiorizados  e 

excluídos social, cultural e economicamente. Walsh (2009, p. 28) assinala que 



105

a  pedagogia  decolonial  é  um  sonho  que  ocorre  na  insônia  da  práxis, 

ressaltando que esta pedagogia tem sua genealogia enraizada nas lutas e na 

práxis exercidas pela comunidade indígena e pela comunidade afro há vários 

anos, sendo estas, reconstruídas e revitalizadas através de postura e projeto 

político da pedagogia decolonial, tendo em vista que esta ação pedagógica:

 (...)  implica  em  um  trabalho  de  orientação  decolonial,  dirigido  a 
romper  as  correntes  que  ainda  estão  nas  mentes,  como  dizia  o 
intelectual afrocolombiano Manuel Zapata Olivella; desescravizar as 
mentes, como dizia Malcolm X; e desaprender o aprendido para voltar 
a aprender,  como argumenta o avô do movimento afroequatoriano 
Juan  García.  Um  trabalho  que  procura  desafiar  e  derrubar  as 
estruturas  sociais,  políticas  e  epistêmicas  da  colonialidade  – 
estruturas até agora permanentes – que mantêm padrões de poder 
enraizados  na  racialização,  no  conhecimento  eurocêntrico  e  na 
inferiorização  de  alguns  seres  como  menos  humanos.  (WALSH, 
2009, p. 24)

Por isso o saber decolonial é um saber para a práxis. Suas propostas 

educacionais  são  pensadas  para  a  descolonização  de  saberes. 

Consequentemente  essa  descolonização  pedagógica  deve  ocorrer  em 

diferentes contextos tendo em vista que “(...) o pedagógico e o decolonial se 

constituem enquanto  projeto  político  a  serem construídos  nas  escolas,  nas 

universidades, nos movimentos sociais, nas comunidades negras e indígenas, 

nas  ruas  etc.”  (WALSH;  OLIVEIRA;  CANDAU,  2018,  p.  5).  Contudo, 

acreditamos  que  para  se  realizar  na  esfera  da  educação,  deve  atingir  os 

currículos,  as  práticas,  os  recursos  didáticos  utilizados,  a  formação  de 

professores,  as  propostas  de  aulas,  dentre  outras  ações  que  possam 

desconstruir  saberes  excludentes,  propagados  pelo  patriarcalismo,  pelo 

racismo e por outros construtos sociais que oprimem os sujeitos. Sabemos que 

a  pedagogia  decolonial  surge fora  do ambiente  escolar,  mas no âmbito  da 

escola, ela também deve se efetivar em comunhão com a interculturalidade 

crítica  que  se  desenvolve  alinhada  a  um  fazer  pedagógico  decolonial.  De 

acordo com Candau (2020, p. 680), a interculturalidade crítica pode ainda ser 

caracterizada como aquela que:

questiona  as  diferenças  e  desigualdades  construídas  ao  longo  da 
história  entre  diferentes  grupos  socioculturais,  etnicorraciais,  de 
gênero, orientação sexual, religiosos, entre outros; parte da afirmação 
de que a interculturalidade aponta à construção de sociedades que 
assumam as diferenças como constitutivas da democracia e sejam 
capazes  de  construir  relações  novas,  verdadeiramente  igualitárias 
entre  os  diferentes  grupos  socioculturais,  o  que  supõe  empoderar 
aqueles que foram historicamente inferiorizadas.



106

 Uma pedagogia pautada no pensamento decolonial e no conceito de 

Interculturalidade crítica de Catherine Walsh, podem contribuir para ações de 

combate  às  discriminações  e  preconceitos,  podendo  ainda  incentivar  o 

desenvolvimento afirmativo de autênticas identidades, visto que a pedagogia 

decolonial  engaja-se  nas  lutas  sociais  desenvolvidas  desde  os  processos 

coloniais  de  dominação  europeia  e  hoje,  de  dominação  global.  A  luta  dos 

subalternizados deve ser tomada como um exemplo dessa pedagogia, por ela 

lutar pela emancipação plena dos sujeitos historicamente apagados. 

Neste sentido, percebemos que a educação para as relações étnico-

raciais,  originada  nos  movimentos  negros,  é  atravessada  por  práticas 

decoloniais,  haja vista que a pedagogia decolonial  se contrapõe as práticas 

políticas  hegemônicas  monocultural  e  monoracional49,  confrontando,  entre 

outras  ações  da  colonialidade,  a  racialização  do  mundo  para  superar 

desigualdades e discriminações de raça, de gênero, de religião ou de outra 

natureza para dar visibilidade às lutas dos que foram silenciados. 

Ao refletirmos sobre as origens da educação para as relações étnico-

raciais no Brasil, a partir da obra de Nilma Lino Gomes (2017) e os escritos de 

Catherine Walsh (2009) sobre a pedagogia decolonial, percebemos que elas 

surgem de forma semelhante através de movimentos sociais e, portanto junto à 

interculturalidade Crítica de Catherine Walsh, alinham-se como uma proposta 

política  e  pedagógica  voltada  para  efetivar  ações  de  combate  aos 

universalismos  hegemônicos  e  excludentes  em  favor  das  populações 

subalternizadas,  do  negro,  do  indígena,  das  mulheres  e  de  tantos  outros 

grupos que são vítimas da crueldade dos diversos preconceitos no Brasil e no 

mundo.  Por  confrontarem  as  discriminações  raciais  podemos  considerá-las 

como pedagogias/ações antirracistas. E por defenderem a liberdade e propor a 

superação das desigualdades, tornam-se ferramentas de combate ao sexismo.

A perspectiva decolonial pode, assim como a interculturalidade crítica, 

no campo educacional, serem somadas a outros saberes que orientem para 

ações antirracistas e antissexistas que podem contribuir para a restituição da 

humanização  de  grupos  discriminados;  viabilizando  a  autoafirmação  e  a 

49 WALSH, C.; OLIVEIRA, L. F. de; CANDAU, V. M. Colonialidade e pedagogia decolonial: Para 
pensar uma educação outra. Arquivos Analíticos de Políticas Educativas, [S. l.], v. 26, p. 83, 
2018. DOI: 10.14507/epaa.26.3874.



107

reconstrução  de  diferentes  identidades  de  raça,  de  gênero,  de  religião,  de 

classe, que são marcadas pelas heranças e vivências culturais. 

Ao pensarmos na construção de práticas pedagógicas estruturadas na 

compreensão crítica dos currículos, no uso consciente de materiais escolares 

para  o  ensino  médio  que  promova  o  reconhecimento  e  a  valorização  das 

mulheres, através de suas histórias, de modo particular as mulheres negras 

que são invisibilizadas  e  silenciadas  nas  narrativas  oficiais  da  história,  dos 

currículos  e  muitas  vezes  nas  práticas  docentes;  compreendemos  que  a 

perspectiva decolonizar faz parte desse processo que não pode ocorrer apenas 

com a aprovação de um currículo crítico, mas deve se concretizar de forma 

mais urgente possível nas aulas, na sala de aula, nos encontros e movimentos 

sociais. Portanto, compreendemos que decolonizar faz parte das teorizações e 

das ações do feminismo negro, quando compreendemos que este nos propõe 

deslocar  nossos  olhares  e  nossas  lentes  –  produzidas  sobre  as  bases  do 

eurocentrismo e da branquitude, para as margens, onde se encontra a periferia 

social,  cultural,  epistêmica  e  também  política.  E,  através  de  novas  lentes 

produzidas e teorizadas à luz desse feminismo, deslocar nossos olhares para a 

existência de outros corpos, não hegemônicos, não patriarcais e não sexistas, 

corpos silenciados e sufocados pelas bases da colonialidade global,.

4.2 Perspectivas do feminismo negro para a educação

A  perspectiva  decolonial  nos  apresenta  uma  reflexão  sobre  as 

experiências das populações que se encontram nas margens, nas fronteiras, 

localizadas nas periferias globais, ou seja, sobre os grupos humanos que são 

atravessados pelos condicionantes sociais como classe, sexo, gênero, raça, 

dentre  outros,  combatendo  e  denunciando  as  universalizações,  e 

deslegitimações acerca das subjetividades e dos saberes desses sujeitos.

Por isso,  a atuação e as produções das feministas negras (Bárbara 

Karine,  Djamila Ribeiro,  Carla Akotirene, Sueli  Carneiro,  Nilma Lino Gomes, 

dentre outras) são, muitas vezes, vinculadas a decolonialidade em função de 

suas experiências e práticas que as despertam para combater as opressões 

similares  àquelas  que a  decolonialidade afrontam e das quais  as  mulheres 

negras são vítimas.  Como afirma bell  hooks (2017,  p.20) sobre a interação 



108

entre as pedagogias anticolonialista, crítica e feminista, “cada uma das quais 

ilumina as outras”. Tanto o feminismo negro, quanto a decolonialidade lutam a 

partir  de  epistemologias  contra  hegemônicas,  geradas  através  de  suas 

experiências  e  que proporcionam uma atuação de resistência  à  dominação 

global  e  efetivar  uma  mudança  estrutural  a  partir  de  conhecimentos 

subalternos.

As interações são evidentes entre essas perspectivas teóricas tendo 

em  vista  que  elas  são  pensamentos  insurgentes  contra  os  similares 

autoritarismos  que  pautam  as  relações  sociais.  Por  conseguinte,  essas 

perspectivas  são  ferramentas  essenciais  no  enfrentamento  de  diversos 

conflitos sociais presentes em diferentes espaços. A escola como um destes 

espaços,  não  é  imune.  Nela,  coexistem  os  interesses,  os  conflitos,  e  as 

contradições  que  estruturam  a  sociedade  brasileira,  evidenciando  as 

discriminações de raça e de gênero, além de outras ações discriminatórias, a 

partir das interações entre seus membros. Neste sentido, percebemos que em 

todos os níveis de escolaridade, educadores e educadoras devem se apropriar 

de teorias que pautem suas práticas para uma educação com base no respeito 

e na valorização da diversidade, combatendo a exclusão de todos os sujeitos 

que historicamente são discriminados, incluindo-os no processo educativo, de 

ensinar e de aprender,  dentro do que propõe a perspectiva decolonial  e do 

feminismo  negro,  como  lembra  bell  hooks50 (2017),  uma  educação  como 

prática da liberdade. Para a autora, esta educação é a via para a eliminação da 

estrutura hierárquica e coercitiva, mas também possibilita aos sujeitos a saída 

da condição de oprimidos.   

Educar  para  a  liberdade  implica,  portanto,  uma  compreensão  da 

educação pelas vias de uma pedagogia engajada no contexto social como uma 

prática  de  combate  às  imposições  autoritárias  racistas  e  sexistas,  viável 

através da construção de outros  conhecimentos  que alicerçam tomadas de 

decisões e o bem estar. Educar por uma pedagogia engajada, segundo hoolks 

(2017, p. 28) é pensar no bem estar, pelo qual os professores devem assumir o 

50 bell hooks é o pseudônimo de Glória Jean Walkins, autora norte americana. O seu nome é 
escrito em letras minúsculas por escolha da própria autora que entende ser mais importante o 
conteúdo do que é escrito do que a pessoa que o escreve. bell hooks em sua obra: “Ensinando 
a  transgredir:  a  educação como prática  da  liberdade”  evidencia  a  influência  da  pedagogia 
crítica de Paulo Freire, para sua prática pedagogia e sua teorização sobre a educação.



109

compromisso  com  o  processo  de  autoatualização  para  promoção  de  seu 

próprio bem estar, abraçando a docência por vocação.

A  autora  hooks  (2017)  em  sua  obra:  Ensinando  a  transgredir:  a 

educação como prática da liberdade, relata como suas vivências nos espaços 

de ensino (e não só as dela) favoreceram a produção de epistemologias, a 

partir  de  diferentes  influências  como  a  teoria  crítica  de  Paulo  Freire,  mas 

também sua atuação como docente. hooks, demonstra como o ato de aprender 

e ensinar pode contribuir para o desenvolvimento de uma pedagogia crítica a 

partir  das experiências na educação. hooks discorre sobre a importância da 

teorização, mas não deixa de reconhecer as experiências na docência e os 

saberes  adquiridos  através  da  mesma.  Pelas  experiências  se  desconstrói 

conhecimentos e ressignifica-se saberes.  

Nilma  Lino  Gomes,  em  “O  movimento  negro  educador  saberes 

construídos nas lutas por emancipação” (2017, p. 21) no caso brasileiro, ela 

destaca que o movimento negro ressignifica e politiza a ideia de raça de modo 

afirmativo,  entendendo-a  como potência  de  emancipação  e  não  como uma 

regulação, expondo como ela é operada na construção das identidades étnico-

raciais.  A autora diz que ao ressignificar  o construto de raça,  o movimento 

negro, questiona a própria história do Brasil e da população negra e constrói 

“novos enunciados e instrumentos teóricos, ideológicos, políticos e analíticos 

para explicar como o racismo brasileiro opera não somente na estrutura do 

estado, mas também na vida cotidiana das suas próprias vitimas.” (GOMES, 

2017,  p.  21).  Ao  longo  da  referida  obra  a  autora  também  descreve  a 

importância da atuação das mulheres negras no processo de ressignificação 

dos saberes presentes na sociedade brasileira como herança da modernidade.

Através dos estudos de Boaventura Souza Santos, Gomes (2017, p. 36 

- 61), levanta algumas considerações acerca dos conhecimentos emergidos na 

modernidade  ocidental  diferenciando-os  com  base  em  dois  pilares:  o  da 

regulação social e o da emancipação social, destacando que no último século, 

o conhecimento regulação se antepõe ao conhecimento emancipação. Neste 

contexto, o conhecimento regulação recodifica alguns conceitos, passando ele 

a  ser  concebido  como  ordem.  E  o  futuro,  a  transformação  social  e  o 

colonialismo como um tipo dessa ordem. Para Santos (2006  apud.  Gomes, 

2017, p. 58): “O sofrimento humano passou a ser justificado em nome da luta 



110

da ordem e do colonialismo contra o caos e a solidariedade” (solidariedade 

aqui entendida como um tipo de caos).

Assim, o conhecimento regulação é aquele que representa a ciência 

moderna, teórica, racional que não concebe outras formas de conhecer fora 

dos padrões hegemônicos,  enquanto que o conhecimento emancipação é o 

conhecimento vinculado ao saber e não ao científico. É o conhecimento de 

quem experiencia o mundo através de suas vivências. Sendo este um saber 

sobre o mundo, não deve ser posto em hierarquias epistemológicas, haja vista 

que ele é apenas um conhecimento diferente que pode ser teorizado ou não. É 

um saber que associa teoria e prática que são “formas diferentes de viver e de 

sistematizar o conhecimento do mundo, pois é no mundo que a vida social se 

realiza”  (GOMES, 2017,  p.  58 -  59).  A autora destaca que alguns tipos de 

racionalidade,  na qual  se baseia  o  conhecimento emancipação,  são menos 

reguladas  e  menos  colonizadas,  como  a  racionalidade  estética.  Por  isso, 

Boaventura  Souza  Santos,  propõe  a  reavaliação  do  conhecimento 

emancipação e a sua primazia sobre o conhecimento regulação.

Ao dar segmento a sua análise sobre conhecimentos e saberes Gomes 

(2017)  destaca  três  saberes  produzidos  pela  comunidade  negra,  são  eles: 

saberes  identitários,  políticos  e  estéticos  inter-relacionados  e  destaca  a 

importância  da  atuação  do  feminismo  negro,  dentro  do  movimento  negro 

brasileiro no processo de combate ao machismo e a violência, no processo de 

reeducação. Assim afirma Gomes (2017, p. 73) “As ativistas negra indagam o 

machismo dentro do próprio Movimento Negro e desafiam os homens ativistas 

a repensarem, mudarem de postura e de atitude em suas relações políticas e 

pessoais  com as mulheres.”  Da mesma forma,  segundo Gomes (2017),  as 

temáticas  sobre  raça  e  gênero  dentro  do  feminismo se  tornou  possível  no 

movimento feminista devido à atuação das mulheres negras. 

Ainda de acordo com a referida autora, as discussões críticas sobre o 

corpo como lugar de resistência e tensões na medida em que se produzem 

saberes,  são  postas  em  evidência  por  meio  do  feminismo.  Tensões  entre 

conhecimentos regulação e conhecimento emancipação e junto a eles soma-se 

a  questão  racial.  Tensões  que  busca  eleger,  segundo  o  paradigma  da 

modernidade ocidental, a ciência como o saber hegemônico, com vistas não só 

a desconsiderar outros saberes, com base na recusa da cultura e da cognição 



111

de outros povos, mas também na “tensão racial e de gênero”. (GOMES, 2017, 

p. 99 – 100).

Assim, nossa compreensão aponta para o fato de que a concretização 

da pedagogia da ausência e das emergências depende da presença destas 

mulheres que atuam concomitantemente em todas as frentes de lutas,  pois 

elas atuam a partir dos próprios atravessamentos interseccionais. 

Gomes  (2017,  p.61)  ressalta  a  necessidade  de  construção 

epistemológica para a área da educação, de uma pedagogia das ausências e 

das  emergências51 no  intuito  de  promover  novas  racionalidades.  Essas 

pedagogias  são  propostas  por  Nilma  Lino  Gomes  a  partir  do  conceito  de 

sociologia das ausências e a sociologia das emergências de Boaventura Souza 

Santos. A sociologia das ausências refere-se a um processo investigatório para 

demonstrar que o que não existe é ativamente produzido como não existência, 

portanto,  não  creditável.  E  seu  objetivo  é  transformar  as  ausências  em 

presenças.  Enquanto  que  a  sociologia  das  emergências  consiste  na 

substituição  de  um  futuro  vazio  por  um  futuro  de  possibilidades  plurais  e 

concretas, baseada na ideia de investigar as possibilidades concretas. A autora 

afirma que através desta reflexão de Boaventura Souza Santos e tendo como 

foco do seu estudo a relação do movimento negro brasileiro com a educação, 

ela  desenvolve  seu  procedimento  teórico-epistemológico  que  chamou  de 

pedagogias  das  ausências  e  das  emergências.  São,  portanto  a  nosso  ver, 

pedagogias  que  devem  fazer  emergir  de  forma  concreta  conhecimentos 

ausentes  que  foram  e  são,  junto  com  seus  produtores,  silenciados  e 

invisibilizados. 

Compreendemos que a proposta de Gomes (2017) está em sintonia 

com  a  pedagogia  própria  dos  movimentos  sociais,  especificamente,  do 

movimento  negro  educador  que  para  Gomes  (2017)  esses  movimentos 

tencionam a pedagogia escolar e provocam questionamentos sobre políticas 

educacionais, currículo e práticas pedagógicas. Questões que para o campo da 

educação  devem  se  pautar  em  racionalidades  inovadoras  através  de  um 

saber/conhecer-emancipação.  Ela  discorre  sobre  a  construção  de  projetos 

educativos em sintonia com os movimentos sociais para: 

51 Grifo nosso.



112

(...) transformar em presenças os projetos educativos emancipatórios 
já existentes, advindos da experiência dos movimentos sociais e que 
têm sido desperdiçados pela escola e pela teoria educacional. Esses 
projetos são aqueles capazes de produzir subjetividades rebeldes e 
inconformistas  e  que  conseguem  questionar  a  produção  de 
subjetividades  conformistas  que  imperam  nos  currículos  das 
universidades e da educação básica. (GOMES, 2017, p. 63 – 64).

A proposta educacional apresentada pela autora acima, se assemelha 

ao  pensamento  de  bell  hooks  sobre  a  prática  educadora,  assim  como  o 

pensamento decolonial, na medida em que ela destaca a relevância de saberes 

emancipatórios  teóricos,  mas  também  com  base  em  experiências,  e  a 

possibilidade/necessidade de transgressão para uma educação que liberte e 

não que aprisione. Uma educação para a conscientização ligada aos processos 

reivindicatórios  dos  movimentos  sociais  que  identifique  as  explorações 

presentes nas relações sociais, pautadas num conhecimentos-regulação e/ou 

na  colonialidade  do  saber  que  junto  a  outras  práticas  de  controle  são 

responsáveis pelas desigualdades sociais  e por  infligir  diferentes formas de 

violências a partir  das relações de poder que oprimem. Uma educação que 

busque  identificar  essas  explorações  e  opressões  para  confrontá-las  e 

ressignificar os construtos sociais, deve pautar suas análises fazendo uso da 

interseccionalidade como ferramenta pedagógica, cuja atuação abrange tanto a 

teorização, quanto a atividade da práxis. (COLLINS; BILGE, 2020).

De acordo com COLLINS; BILGE, (2020, p. 238) a obra de Paulo Freire 

–  A  pedagogia  dos  oprimidos  é  fundamental  para  a  interseccionalidade  na 

medida em que, o autor não aceita uma análise das relações de poder com 

base apenas em classe, pois em Paulo Freire os oprimidos no Brasil, do século 

XX,  são  semelhantes  aos  de  hoje,  como  sem-teto,  sem-terra,  mulheres, 

pobres,  negros,  minorias  sexuais  ou  religiosas,  indígenas,  pessoas  com 

deficiência, dentre outros. Por isso Collins e Bilge (2020, p. 238) afirmam que:

O uso que Paulo Freire dá aos termos “opressão” e “oprimido” evoca 
desigualdades interseccionais de classe, raça, etnia, idade, religião e 
cidadania. Por essa escolha de palavras, ele vincula as necessidades 
das pessoas oprimidas aos apelos em favor da justiça social.

 Neste sentido, como também pontua bell hooks, a pedagogia crítica de 

Paulo  Freire,  endossa  as  perspectivas  decoloniais  negras  e  interseccionais 

para a educação, haja vista que defende o educar para a ação, para a práxis, 

para  a  mudança  e  justiça  social.  “Quando  se  trata  de  justiça  social,  a 



113

interseccionalidade  exige  mais  que  crítica  e  implica  transformar  análises 

críticas em práxis crítica” (COLLINS; BILGE, 2020, p. 293).

A  interseccionalidade  por  ser  uma  ferramenta  de  análise,  não  se 

restrige  a  um  único  campo  de  atuação.  O  feminismo  negro  a  partir  da 

teorização de Kimberlé Crenshaw52 passa a utilizar com frequência o conceito 

de interseccionalidade como um dos recursos de enfrentamento e denúncia do 

racismo, do sexismo, do conceito universalizado de mulher e de tantas outras 

esferas sociais que são invisibilizadas pelas manobras dos saberes políticos e 

sociais  hegemônicos.  A  interseccionalidade  torna  explícitos  os  marcadores 

sociais, responsáveis pelas diversas violências causadas às mulheres negras, 

além das desigualdades e das injustiças sociais a que são expostas. Com a 

interseccionalidade não se evidencia apenas as identidades, mas aponta as 

ações e efeitos discriminatórios na interação social,  “(...)  somente a análise 

interseccional  destacou  a  forma  com  que  as  mulheres  negras  sofrem  a 

discriminação  de  gênero,  dando  múltiplas  chances  de  interseccionar  esta 

experiência.” (Akotirene, 2021, p.65).

A  autora  acima,  também  recorda  que  a  ausência  da  abordagem 

interseccional  nas  abordagens  feministas  e  antirracistas,  configura-se  como 

reforço à opressão combatida pelo outro e prejudica a questão dos direitos 

humanos.  Portanto,  também  é  frequente  o  uso  e  a  proposta  de  análise 

interseccional no pensamento decolonial. A análise interseccional enriquece a 

também a compreensão do conceito  da colonialidade de gênero,  formulado 

pela  filósofa argentina Maria  Lugones,  pertencente ao grupo de intelectuais 

decoloniais. No capítulo primeiro, já discorremos sobre a análise dos conceitos 

de  colonialidade,  ressaltando  que  este  grupo  possuía  uma  perspectiva 

biológica de gênero. Em contraposição as colonialidades do poder, do ser e do 

saber,  ela  cria  o  conceito  de  colonialidade  de  gênero,  recorrendo  a 

interseccionalidade  como uma estratégia  metodológica  para  compreender  e 

evidenciar  o  entrelaçamento  indissociável  das  categorias  de  raça,  classe, 

gênero  e  sexo,  além da  colonialidade.  Assim,  Lugones  (2020)  contesta  as 

52 Foi  no  meio  acadêmico  que  Kimberlé  Crenshaw,  sistematizou  o  termo 
“interseccionalidade”  dando  legitimidade  na  sua  área  de  investigação  as  ciências 
sociais  e  humanas.  Para  saber  mais  recomendamos:  COLLINS,  Patrícia  Hill.  BILGE, 
Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo. 2020.



114

opressões  e  sugere  combater  a  colonialidade  latino-americana  através  da 

resistência feminista e interseccional.

Lugones (2020, p.58) destaca que a interseccionalidade é um aporte 

teórico  que  contribui  para  identificarmos  as  múltiplas  opressões  e  que  as 

resistências  aos  sistemas de  relações  de  poder,  ganham destaque quando 

considerada a teoria interseccional, assim como as formas de enfrentamento, 

ao que Lugones (2019, p.385) chama de coalizão que “busca o lócus fraturado 

na resistência contra a colonialidade de gênero”.

Contudo,  Collins  nos  lembra  (2020,  p.16-17)  que  o  termo 

interseccionalidade está sendo usado cada vez mais por diferentes pessoas e 

em  diferentes  contextos  políticos  e  intelectuais,  de  modo  geral,  fazendo 

referência às categorias sociais presentes nas relações de poder que afetam 

as  relações  sociais  pelos  efeitos  excludentes  que  provocam.  Entre  os 

diferentes  usos  da  Interseccionalidade,  Collins  (2020,  p.20),  destaca  a 

utilização feita pelo movimento negro feminista para identificar e apontar os 

problemas sociais,  afirmando:  “(...)  a  ascensão  do  movimento  de  mulheres 

negras  brasileiras  em  resposta  a  desafios  específicos,  como  o  racismo,  o 

sexismo e  a  pobreza,  ilustram diferentes  usos da interseccionalidade como 

ferramenta analítica.”

Pensar uma pedagogia educacional pautada na interseccionalidade, na 

pedagogia das ausências e das emergências, propostas por Gomes (2017), ou 

numa pedagogia engajada, segundo hoolks (2017), a nosso ver é articular os 

saberes  e  as  práticas  que  aprofundam questionamentos  das  estruturas  de 

poder  que  reforçam  os  sistemas  de  dominação  como  racismo,  sexismo, 

classismo, nativismo, dentre outros sistemas que mantém uma inter-relação; 

como possibilidade de reflexão crítica sobre as práticas em educação para 

vislumbrar a construção de uma pedagogia livre das amarras coloniais, livre 

dos estereótipos racistas, machistas, elitistas e tantos outros; livre de ditaduras 

disfarçadas e impostas as minorias, livre de corpos marcados e discriminados 

por  serem  diferentes.  Enfim,  como  aponta  Gomes  (2017,  p.  134)  uma 

pedagogia da diversidade de gênero, de raça, de idade, de culturas; frutos das 

pautas sociais  pensadas para promover a emancipação da educação.  Uma 

educação “vista como um ato de amor, um ato político e, por isso, um ato de 

coragem” Freire (1999, apud. Gomes, 2017, p. 136).



115

4.3  Proposta  de  Eletiva  como  produto  final  –  Interseccionalidade: 

identificar a diferença para compreender as existências. 

Com o intuito de elaborar um produto pedagógico que contribua para a 

promoção de discussões acerca da realidade social com base no feminismo 

negro decolonial de modo que proporcione, entre os alunos do ensino médio, a 

identificação das intersecções das categorias sociais de raça, classe e gênero, 

percebendo-os como determinantes para o sistema de opressão que pautam 

as interações humanas, levando os alunos, a questionar os saberes ofertados 

pelos  recursos  didáticos  que  eles  têm  acesso  e  despertá-los  para  novas 

leituras que proporcione o desejo de ressignificação de saberes tanto históricos 

quanto sociais. Assim, surge a proposta de uma eletiva pensada para trabalhar 

a temática de mulheres negras a partir do tema da interseccionalidade, também 

com o intuito de pensarmos estratégias de enfrentamento do sexismo e do 

racismo  nas  salas  de  aula  do  ensino  básico,  tendo  como  título: 

“Interseccionalidade: identificar a diferença para compreender as existências”. 

Como  as  aulas  de  história  foram  reduzidas  com  a  efetivação  da 

reforma do ensino médio em 2022, expressa na lei nº 13.415/2017 (BRASIL, 

2018), mas estabeleceram para a carga horária do ensino médio, as disciplinas 

eletivas; pensamos neste formato de aula por ele dedicar uma carga horária 

voltada  para  os  temas  escolhidos  e  organizados  pela  escola  e  pelos 

professores. Sugerimos implantá-la no segundo ano (2°), contudo as eletivas 

no currículo de Pernambuco estão presentes nas três séries do ensino médio 

(PERNAMBUCO, 2021) que por sua vez seguem a mesma orientação da Base 

Nacional  Comum  Curricular  –  BNCC  que  introduziu  no  currículo,  além  da 

formação geral básica, uma parte flexível na carga horária. 

De  acordo  com  este  mesmo  documento,  as  eletivas  podem  ser 

organizadas com base em quatro eixos estruturantes que são: 1 - Investigação 

científica: relacionado ao trabalho que abordam conceitos básicos de iniciação 

e método científico, projetos de investigação e outros; 2 - Processos criativos: 

refere-se  aos  trabalhos  com experimentos,  criação  de  protótipos  e  demais 

processos  de  criação  e  produção  de  conhecimento;  3  –  Mediação  e 

intervenção sociocultural: é o eixo em que os trabalhos estão direcionados para 



116

intervenção e mediação em situações de conflitos na comunidade; e o eixo 4 – 

Empreendedorismo:  é  o  de  trabalhos  voltados  para  o  desenvolvimento  de 

habilidades para empreender, inovar tecnologicamente ou desenvolver serviços 

voltados ao mercado. Portanto, a eletiva proposta, se estrutura no terceiro eixo 

que se refere à mediação e intervenção sociocultural.

As eletivas constituem a parte flexível do currículo. Elas constam no 

inciso IV, §7º, das novas Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino Médio 

(Brasil,  2018).  Elas são o dispositivo legal  pelo qual  nós podemos alicerçar 

teoricamente  nossas  aulas,  em  epistemologias  não  eurocêntricas,  tecendo 

práticas  de ensino feministas  e  decoloniais.  As  eletivas  são,  neste  sentido, 

espaços curriculares relevantes para abordarmos questões da realidade social 

e cultural que impactam a vida de várias pessoas. 

Consideramos importante também destacar que como pessoa branca, 

preferimos elaborar nossa proposta pedagógica acerca da temática do nosso 

trabalho  –  mulher  negra,  através  do  entendimento  de  que  somos  todos 

racializados e atravessados pelas marcas dos construtos sociais pelos quais 

somos constituídos. Como nos diz Ribeiro (2019, p.34), “(...) mulheres brancas 

são discriminadas por serem mulheres, mas privilegiadas estruturalmente por 

serem brancas.” Logo, reconhecendo o privilégio em nós e entendendo que 

não falamos do locus social53 da mulher negra, preferimos abordar o conteúdo 

pelo viés interseccional.

Cumprindo os preceitos legais da  Base Nacional  Comum Curricular, 

nossa proposta de eletiva se alicerça nas competências específicas de ciências 

humanas  e  sociais  aplicadas  cinco  (5)  e  seis  (6).  Sendo  a  cinco  (5): 

“Reconhecer  e  combater  as  diversas  formas  de  desigualdade  e  violência, 

adotando princípios éticos, democráticos, inclusivos e solidários, e respeitando 

os  direitos  humanos”;  e  a  seis  (6):  “Participar  pessoal  e  coletivamente,  do 

debate  público  de  forma  consciente  e  qualificada,  respeitando  diferentes 

posições, com vista a possibilitar escolhas alinhadas ao exercício da cidadania 

e  ao  seu  projeto  de  vida,  com  liberdade,  autonomia,  consciência  crítica  e 

responsabilidade.” (BRASIL, 2018, p.564-565).

53 Segundo, Ribeiro, (2019, p.35) o locus social se refere sobre o “ponto em que as pessoas 
partem para pensar e existir no mundo, de acordo com as experiências em comum”. 



117

As habilidades previstas para os alunos desenvolverem no decorrer 

das  vivências  da  eletiva,  foram  pensadas  de  acordo  com  as  habilidades 

específicas, previstas no currículo de Pernambuco para o ensino de história 

que  por  sua  vez,  está  pautada  nas  habilidades  da  Base  Nacional  Comum 

Curricular, previstas para as ciências humanas e sociais aplicadas. 

A eletiva além de abordar as questões do feminismo interseccional, 

também contempla o segmento da lei 10.639, que prevê a obrigatoriedade da 

temática  da  História  e  Cultura  Afro-Brasileira,  voltada  para  a  promoção  da 

educação para as relações étnico-raciais, em conjunto com os componentes 

curriculares  envolvidos  na  eletiva  de  história  e  sociologia.  Por  isso  busca 

dialogar com os objetos do conhecimento de história que abordam a história 

brasileira, no segundo ano do ensino médio que abrange o Brasil colonial e 

imperial. 

Para a vivência desta eletiva não estabelecemos uma carga horária 

rígida com um número fixo de aulas, pois isso dependerá da realidade escolar 

de cada professor/as. Contudo, no caso das eletivas estruturadas pelo currículo 

de Pernambuco, elas são distribuídas em duas aulas semanais com duração 

de  cinco  meses,  correspondendo  aproximadamente  a  quarenta  (40)  horas 

aulas.  Descrevemos  abaixo,  a  proposta  para  a  vivência  da  eletiva  como 

produto final. 



118

Ioná Lidiane Vieira Costa

Orientadora: Prof°. Dra. Janaína Guimarães da 

Fonseca e Silva

Produto Final
Eletiva: Interseccionalidade: identificar 

a diferença para compreender as 
existências

UNIVERSIDADE DE PERNAMBUCO

AGOSTO / 2024



119

Apresentação

Seguindo os critérios exigidos pelo Programa do Mestrado Profissional 

em  Ensino  de  História  –  PROFHISTÓRIA,  apresentamos  nas  páginas 

seguintes o Produto Final, enquanto recurso pedagógico para o ensino básico 

de nível  médio uma proposta de uma eletiva intitulada:  Interseccionalidade: 

identificar a diferença para compreender as existências.

Esperamos com esse produto, contribuir para uma vivência de ensino e 

aprendizagem  significativa  e  comprometida  com  a  educação  de  modo  a 

promover  a  conscientização  acerca  do  lugar  social  ocupado  por  mulheres 

negras no Brasil, tanto entre alunos negros e alunas negras, contribuindo para 

sua autodefinição e compreensão de suas experiências, quanto entre alunos 

brancos e alunas brancas, que devem compreender e enxergar sua condição 

de privilegiados socialmente em função de sua cor. Assim como, esperamos 

também  contribuir  com  a  conscientização  dos  mesmos  em  relação  ao 

reconhecimento  da  existência  do  patriarcado  e  do  sexismo  que  junto  ao 

racismo, realizam por diferentes percursos, as opressões sobre os grupos que 

são interseccionados por essas categorias. 

Lembramos  que  como  proposta,  o  professor  ou  professora  que  se 

interessar pode adaptá-la a realidade de sua comunidade escolar,  sem que 

perca, contudo, sua essência.



120

Título: 

Interseccionalidade:  identificar  a  diferença  para  compreender  as 

existências.

Tempo estimado: 

Aproximadamente cinco (5) meses.

Objetivo Geral: 

Constituir  um  espaço  de  reflexão  e  intervenção  sobre  racismo  e 

sexismo como heranças coloniais, a partir da ótica do feminismo interseccional 

e decolonial, reconhecendo que estes sistemas de opressão se entrecruzam, 

provocando universalização de conceitos das categorias sociais, discriminação 

e  injustiça  social  nos  grupos  em  que  essas  opressões  se  sobrepõem, 

revelando assim, as estruturas coloniais/colonialidade sob a égide de outros 

grupos privilégiados.

Objetivos específicos:

Possibilitar  a  compreensão  do  conceito  de  feminismo  negro, 

identificando abordagens sobre a mulher negra, nos diferentes conteúdos do 

livro didático;

Relacionar a luta do feminismo negro ao combate do sexismo e do 

racismo, analisando a presença ou ausência destas temáticas no livro didático;

Compreender o conceito de interseccionalidade como uma ferramenta 

analítica, com origem no feminismo negro, que explica e expõe os sistemas de 

opressões  através  da  inter-relação  entre  as  categorias  sociais  como  raça, 

gênero, classe, entre outros;

Discutir  o  ‘lugar  de  fala’  atribuído  às  mulheres  negras,  como  lugar 

social,  relacionando-o  ao  contexto  histórico  da  população  negra  no  Brasil 

desde o período colonial e ressaltando que toda pessoa possui seu “lugar de 

fala”,



121

Abordar  e  racializar  a  branquitude  no  Brasil,  como  condição  de 

privilégios e herança do colonialismo europeu, que se mantém presente pelas 

vias da colonialidade;

Identificar  e  estimular  práticas  antirracistas  e  antissexistas  entre  os 

alunos e alunas.

Justificativa:

Compreender as desigualdades no âmbito social, econômica e cultural, 

por meio da análise interseccionada das relações sociais que asseguram as 

estruturas  de  dominação  e  de  opressão  a  partir  da  construção  social  dos 

sujeitos que ocupam diferentes espaços na medida em que são menos ou mais 

atravessados  por  estas  construções,  é  essencial  para  decolonizar  o 

pensamento dos alunos e alunas e os conscientizem para que se apropriem e 

atuem  socialmente  com  base  nos  preceitos  de  práticas  antirracistas  e 

antissexistas.

Metodologia:

Para estimular o despertar da conscientização da condição social, sua 

e dos outros nos alunos e alunas de modo que eles possam relacionar essas 

condições com as diferentes injustiças sociais que muitos deles(as) enfrentam, 

adotamos metodologias ativas para ajudá-los a relacionar as teorias com as 

práticas e realidades vividas pelos mesmos. 

Assim, propomos o desenvolvimento de estratégias que estimulem os 

estudantes a aprender de forma autônoma e participativa onde eles possam 

envolver-se  em  momentos  de  debates,  sobre  situações-problemas  reais, 

estimulando-os  ao  autoconhecimento,  a  autoconstrução,  e/ao  conhecimento 

sobre outros membros sociais, despertando o pensamento crítico e reflexivo e 

contribuindo  para  que  os  alunos/as,  neste  processo  de  construção  do 

conhecimento, desenvolvam habilidades na busca de soluções em situações 

adversas,  levando-os  a  compreender  que  eles/as  podem  transformar  as 

realidades sociais que muitas vezes lhes são impostas.



122

Neste  sentido,  pensamos  os  objetivos  específicos  para  serem 

trabalhados e alcançados dentro de um tempo estimado entre seis () e/ou sete 

(7)  horas  aulas  cada  um,  haja  vista  que  uma  eletiva  com  duas  (2)  aulas 

semanais totaliza uma carga horária aproximadamente de 40 horas aulas. A 

proposta da eletiva está dividida e totalizará cinco blocos de aula. A mesma 

está  alicerçada  nas  disciplinas  de  ciências  humanas  e  sociais  aplicadas, 

sobretudo história e filosofia. 

Sugerimos então, o trabalho com aulas teóricas expositivo-dialógicas 

com  foco  em  roteiros  de  leituras  de  capítulos  ou  de  trechos  de  livros  de 

feministas  negras  decoloniais,  textos  de  internet,  dados  estatísticos  sobre 

diferentes condições da mulher negra brasileira, intercaladas com debates e 

reflexões.  No decorrer  de cada bloco de aulas,  os  alunos e  alunas devem 

realizar atividades diversas como cartazes, mapas mentais, relatos a partir das 

redes sociais, roteiro de questões sobre a presença da temática abordada no 

livro  ciências  humanas  e  sociais  aplicadas,  apresentação  sobre  dados 

estatísticos sobre mulher, população negra e mulher negra, além de rodas de 

conversas, dentre outras atividades oportunas com base no feminismo negro 

interseccional  e  decolonial,  no  combate  ao  racismo,  ao  sexismo  e 

consequentemente no combate a violência física e epistêmica contra a mulher.

Os alunos e alunas também devem ser incentivados a pesquisar sobre 

autoras negras e mulheres negras que são personagens históricas, símbolos 

de resistência e de luta no combate a exploração, a escravização, no combate 

ao sexismo e ao racismo no Brasil, para que os mesmos apresentem nas rodas 

de conversas o resultado de suas pesquisas. Assim como, deixarmos a cada 

bloco de aulas, sugestões de leituras.

Por fim, deve-se realizar a culminância da eletiva: “Interseccionalidade: 

identificar  a  diferença  para  compreender  as  existências”,  apresentando  as 

discussões/debates e atividades realizadas no decorrer da eletiva, em formato 

de seminário ou exposições de cartazes e desenhos inspirados na temática, 

produzido pelos alunos e alunas.

Objeto do conhecimento:

Os objetos do conhecimento específicos da eletiva em consonância 

com os  objetivos  propostos  para  a  eletiva  são:  feminismo  negro,  sexismo, 



123

machismo, racismo, Interseccionalidade, colonialismo/colonialidade, e práticas 

antirracistas  e  antissexistas.  Contudo,  são  conteúdos  que  têm  relações 

indiretas com os objetos do conhecimento do componente curricular de história 

e  de  sociologia.  Por  isso,  discorremos  a  seguir  as  habilidades  da  Base 

Nacional Comum Curricular da área de ciências humanas e sociais aplicadas e 

as habilidades específicas do componente de história do (2°) segundo ano do 

ensino médio,  previstas  no Currículo  de Pernambuco,  além dos objetos  do 

conhecimento do organizador curricular também do currículo de Pernambuco 

(2021,  p.263  –  264),  podendo  os  mesmos  sofrer  adaptações  à  realidade 

curricular de cada estado:

Habilidades da área na 
BNCC

Habilidades específicas 
do componente de 

história

Objetos do 
Conhecimento

(EM13CHS103) 
Elaborar  hipóteses, 
selecionar  evidências  e 
compor  argumentos 
relativos  a  processos 
políticos,  econômicos, 
sociais,  ambientais, 
culturais  e 
epistemológicos,  com 
base  na  sistematização 
de dados e informações 
de  diversas  naturezas 
(expressões  artísticas, 
textos  filosóficos  e 
sociológicos, 
documentos históricos e 
geográficos,  gráficos, 
mapas,  tabelas, 
tradições  orais,  entre 
outros).

(EM13CHS103HI03PE) 
Problematizar  e 
contextualizar 
construções  discursivas 
naturalizadas  tais  como 
democracia  racial  e  de 
gênero,  meritocracia, 
entre outras, por meio de 
elementos  da  pesquisa 
histórica  (construção  e 
operacionalização  de 
categorias  de  análise, 
crítica  de  fontes  e 
interpretação) de modo a 
se  posicionar, 
autonomamente,  frente 
aos  desafios 
contemporâneos.

Sociedade  e  cotidiano 
no Brasil colonial. África 
e o tráfico transatlântico.

(EM13CHS401) 
Identificar  e  analisar  as 
relações  entre  sujeitos, 
grupos,  classes  sociais 
e  sociedades  com 
culturas  distintas  diante 
das  transformações 
técnicas,  tecnológicas  e 
informacionais  e  das 
novas  formas  de 
trabalho  ao  longo  do 
tempo,  em  diferentes 

(EM13CHS401HI10PE) 
Compreender  relações 
sociais  entre  múltiplos 
sujeitos  históricos  como 
elementos  primordiais 
das  transformações 
relacionadas  aos  meios 
de  produção  e 
organização  social  do 
trabalho,  para 
apropriação  das 
mudanças  e 

Sociedade  e  cotidiano 
no  Brasil  colonial. 
Passagem  do  trabalho 
escravo  ao  trabalho 
assalariado no Brasil.



124

espaços  (urbanos  e 
rurais) e contextos.

permanências  ao  longo 
do  tempo  e  dos 
processos históricos que 
as desencadearam.

(EM13CHS401) 
Identificar  e  analisar  as 
relações  entre  sujeitos, 
grupos,  classes  sociais 
e  sociedades  com 
culturas  distintas  diante 
das  transformações 
técnicas,  tecnológicas  e 
informacionais  e  das 
novas  formas  de 
trabalho  ao  longo  do 
tempo,  em  diferentes 
espaços  (urbanos  e 
rurais) e contextos.

(EM13CHS401AHI11PE) 
Identificar  diferentes 
formas  de  trabalho, 
extração,  produção  e 
trocas  de  mercadorias 
ao  longo  da  História, 
com o foco na história do 
Brasil, sobretudo, a partir 
do  século  XIX,  para  o 
reconhecimento  de 
diferenças, 
transformações  e 
permanências  nas 
relações  natureza,  terra 
e trabalho.

Relações de trabalho na 
sociedade  colonial 
brasileira.

(EM13CHS403) 
Caracterizar  e  analisar 
os  impactos  das 
transformações 
tecnológicas  nas 
relações  sociais  e  de 
trabalho  próprias  da 
contemporaneidade, 
promovendo  ações 
voltadas  à  superação 
das  desigualdades 
sociais,  da  opressão  e 
da violação dos Direitos 
Humanos.

(EM13CHS403HI12PE) 
Analisar relações sociais 
específicas  de  cada 
forma  de  produção  e 
organização  social  do 
trabalho,  em  diversos 
tempos  históricos  e 
espaços  sociais, 
particularmente  no 
território  brasileiro, 
desde a escravização de 
ameríndios  e  africanos 
no  Brasil  até  as  novas 
relações de trabalho.

Sociedade  e  cotidiano 
no  Brasil  colonial  e 
imperial.

Além de história, a eletiva também envolve objetos do conhecimento do 

componente de sociologia no Currículo de Pernambuco, (2021, p. 280 – 282) 

para o (2°) segundo ano do ensino médio, visto que propõe o trabalho com 

temas  que  refletem  relações  de  poder,  racismo,  sexismo,  assim  como 

mudanças sociais. Por isso também descrevemos abaixo as habilidades gerais 

e  específicas,  assim  como  os  objetos  do  conhecimento  de  sociologia, 

envolvidos nesta proposta de eletiva.

Habilidades da área na BNCC
Habilidades específicas 

do componente de 
sociologia

Objetos do 
Conhecimento

(EM13CHS102)  Identificar, (EM13CHS102SOC02P .  Origem, 



125

analisar  e  discutir  as 
circunstâncias  históricas, 
geográficas,  políticas, 
econômicas,  sociais, 
ambientais  e  culturais  de 
matrizes  conceituais 
(etnocentrismo,  racismo, 
evolução,  modernidade, 
cooperativismo/desenvolvimen
to etc.), avaliando criticamente 
seu  significado  histórico  e 
comparando-as  a  narrativas 
que  contemplem  outros 
agentes e discursos.

E) Analisar, criticamente, 
os  contextos  sociais, 
políticos,  econômicos  e 
culturais,  de  matrizes 
conceituais, advindas da 
modernidade,  suas 
características e práticas 
no  Brasil  e  no  mundo 
contemporâneo, 
reconhecendo  o 
relativismo cultural como 
crítica ao etnocentrismo.

concepções, 
características  e 
influências  na 
contemporaneidad
e  do 
etnocentrismo, 
evolucionismo, 
antropocentrismo, 
racismo, 
modernidade.

(EM13CHS104)  Analisar 
objetos  e  vestígios  da  cultura 
material e imaterial de modo a 
identificar  conhecimentos, 
valores, crenças e práticas que 
caracterizam a identidade e a 
diversidade  cultural  de 
diferentes  sociedades 
inseridas  no  tempo  e  no 
espaço

(EM13CHS104SOC04P
E)  Distinguir  e  valorizar 
objetos  e  elementos  da 
cultura  material  e 
imaterial  de  diferentes 
povos  e  grupos 
étnicoraciais, 
pesquisando, 
reconhecendo  e 
respeitando  as 
diversidades 
socioculturais  e 
identitárias  e  sua 
multiplicidade  de 
conhecimentos, crenças, 
valores  e  práticas 
culturais na sociedade.

.  Identidade 
cultural  e 
interculturalidade, 
relações  étnico-
raciais.

(EM13CHS205)  Analisar  a 
produção  de  diferentes 
territorialidades  em  suas 
dimensões  culturais, 
econômicas,  ambientais, 
políticas e sociais, no Brasil e 
no  mundo  contemporâneo, 
com destaque para as culturas 
juvenis

(EM13CHS205SOC06P
E)  Compreender  e 
caracterizar  as  culturas 
juvenis,  identificando 
seus  significados, 
formas  de  cooperação 
social,  problematizando 
questões  como 
sexualidade,  drogas, 
violência,  criminalidade, 
relações  de  poder  com 
instituições,  grupos e/ou 
indivíduos.

Relações de poder 
com as instituições 
sociais  (família, 
vizinhança, escola, 
cidade,  outras)  e 
sociedade; 
patriarcalismo.

(EM13CHS302)  Analisar  e 
avaliar  criticamente  os 
impactos  econômicos  e 
socioambientais  de  cadeias 
produtivas  ligadas  à 
exploração  de  recursos 

(EM13CHS302SOC07P
E)  -  Identificar  e 
caracterizar  questões 
relativas à exclusão e à 
inclusão  precária  dos 
povos  indígenas, 

.  Desigualdade no 
Brasil  - 
colonização, 
colonialismo  e 
patriarcalismo 
como  estruturas 



126

naturais  e  às  atividades 
agropecuárias  em  diferentes 
ambientes  e  escalas  de 
análise, considerando o modo 
de vida das populações locais 
–  entre  elas  as  indígenas, 
quilombolas  e  demais 
comunidades  tradicionais  –, 
suas  práticas  agroextrativistas 
e  o  compromisso  com  a 
sustentabilidade.

afrodescendentes  e 
quilombolas nas políticas 
públicas  brasileiras,  a 
partir  de  indicadores 
econômicos,  políticos, 
sociais,  culturais  e 
educacionais.

da desigualdade. 

 Desigualdades 
étnico-racial  como 
fator  estruturante 
da  sociedade 
brasileira -
indígenas, 
afrodescendentes 
e quilombolas.

Assim,  pensamos  a  organização  das  aulas,  seguindo  a  estrutura 

descrita abaixo.

Roteiro didático:

Para a vivência das aulas propomos um programa de trabalho, dividido 

em blocos temáticos. Cada bloco é composto de oito (8) aulas de 50 minutos. 

Os objetivos  específicos  relacionam-se com cada um dos  blocos  de  aulas. 

Apenas o  bloco 4  contempla  os  objetivos  quarto  e  quinto.  Abaixo segue o 

roteiro.

Bloco 1 – O feminismo negro

Apresentamos a seguir  uma estrutura de uma eletiva com quarenta 

horas/aulas. Cada número corresponde a uma (1) aula. Por isso, a sequência 

numérica totaliza quarenta (40). Essa estrutura não é rígida, pois se trata de 

uma proposta que pode servir a todo/a profissional da educação que desejar 

implementá-la em uma sala de aula do ensino médio. 

1  –  Apresentação  e  discussão  sobre  o  programa  da  eletiva: 

“Interseccionalidades: identificar a diferença para compreender as existências”, 

seus objetivos e propostas de atividades e de avaliações da disciplina, além de 

outros funcionamentos sobre a rotina de estudo.

2 – Apresentar a autora do livro Chimamanda Ngozi Adichie – “Sejamos todos 

feministas”, descrevendo para os alunos, informações sobre sua origem, onde 

ela vive, quais os livros que escreveu, como sua história de vida está presente 

nas suas escritas, destacando que eles/as devem estar atentos para isso nos 

momentos da leitura do livro proposto. 



127

3 – Iniciar a abordagem sobre o feminismo negro a partir da leitura do livro de 

Chimamanda Ngozi Adichie – “Sejamos todos feministas” a partir de leituras 

dinâmicas e intercaladas com discussões.

4 – Este quarto momento ainda consiste na leitura do texto: “Sejamos todos 

Feministas”, visto que a leitura será feita em sala de aula com os possíveis 

debates.

5  –  Na  sequência,  sugerimos  construir  um  conceito  sobre  ‘feminismo’ 

orientando os alunos e alunas para que eles e elas escrevam em um recorte de 

papel, uma palavra que eles(as) associam ao sentido de feminismo. Com estes 

recortes  pode-se  construir  um  painel.  Em  seguida  apresentar  citações  de 

autoras sobre feminismo na perspectiva decolonial e do feminismo negro para 

que, juntos, alunos e alunas formulem o conceito de feminismo.

6 – Por meio de aula expositiva trabalhar as bases conceituais do feminismo 

negro no Brasil, destacando as principais ideias nele desenvolvidas, como as 

intersecções das diferentes opressões.

7 – Em seguida, dividir os alunos em grupos de quatro (4) ou cinco (5) alunos 

e/ou alunas, solicitando que façam uso do livro de ciências humanas e sociais 

aplicadas para que pesquisem conteúdos que tratem do feminismo negro e 

decolonial.  Posteriormente  a  breve  investigação,  solicitar  que  cada  grupo 

apresente os seus resultados e os comentem. Neste momento o professor faz 

observações, pertinente ao conteúdo abordado.

8  –  Reforçando  a  existência  dos  feminismos  negros,  propomos  apresentar 

através de aula expositiva, com uso de textos e imagens em slides, referências 

sobre  autoras  feministas  negras  brasileiras  (Lélia  Gonzalez,  Sueli  Carneiro, 

Beatriz  Nascimento,  Djamila  Ribeiro,  Bárbara Carine,  dentre  outras)  e  suas 

obras como instrumentos de resistência as diferentes opressões. Na sequência 

reservar um tempo para que os alunos façam suas considerações descrevendo 

sobre o conhecimento adquirido.

Bloco 2 – A luta do feminismo negro contra o sexismo e o racismo

Dando seguimento às aulas, a partir do segundo objetivo específico e 

pelo qual devemos tratar questões sobre o combate ao racismo e o sexismo 

pelo feminismo negro, recomendamos o esquema abaixo.



128

9  –  Para  abordar  as  questões  de  sexismo  e  racismo  sugerimos  trabalhar 

inicialmente os conceitos. Neste sentido, separamos dois vídeos didáticos e 

curtos  que  descrevem  o  conceito,  um  de  sexismo,  e  outro  de  racismo. 

Pensamos em passar para a turma o vídeo: O que é sexismo? Em seguida, 

abrir uma roda de conversa sobre sexismo pedindo que relatem situações do 

cotidiano em que eles percebam o sexismo. Posteriormente pedir para que os 

estudantes pesquisem na internet  os conceitos de patriarcado,  machismo e 

sexismo, solicitando que em grupo, construam mapas mentais demonstrando 

as diferenças entre estes conceitos e as convergências dos mesmos. O vídeo: 

O  que  é  sexismo?,  está  disponível  em:  https://www.youtube.com/watch?

v=YzjJKDanxGI 

10 – Ao término da confecção da atividade, solicitar que cada grupo descreva a 

compreensão coletiva sobre o sexismo e após esse momento, organizar um 

mural com os mapas mentais em alguma área da escola, externa a sala de 

aula e que fique em evidência de preferência. 

11 – Dando seguimento, sugerimos adotar um procedimento semelhante em 

relação  ao  anterior,  mas  agora  com  o  tema  do  racismo,  apresentando 

inicialmente o vídeo – O que é racismo estrutural? Posteriormente, pedir que os 

alunos  respondam individualmente  em uma  folha,  questões  dirigidas  sobre 

racismo  como:  O  que  você  entende  por  racismo?  Vocês  já  presenciaram 

episódios de racismo no dia a dia, na escola ou em outros lugares públicos? 

Como  surgiu  o  racismo  no  Brasil?  Vídeo  –  O  que  é  racismo  estrutural?, 

disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Ia3NrSoTSXk

12  –  Recolher  as  atividades  dos  alunos  e  alunas  para  mostrar  algumas 

respostas posteriormente em slides para a turma. Na sequência, solicitar que 

os  alunos  empreendam novamente,  uma  rápida  pesquisa  no  livro  didático, 

investigando se há conteúdos que se relacionam com as práticas do racismo e 

do sexismo no Brasil. Pedir que os alunos em dupla, apresentem os conteúdos 

que conseguiram associar ao sexismo e racismo.

13 – Através de aula expositiva, podemos relacionar os temas investigados na 

aula anterior com os conteúdos do componente curricular de história do Brasil, 

descritos acima, abordando a vinda da população negra africana a partir do 

tráfico e da escravização, o cotidiano dessa população e os modos operantes 

da sociedade branca com relação à população negra. Sugerimos trabalhar em 

https://www.youtube.com/watch?v=Ia3NrSoTSXk
https://www.youtube.com/watch?v=YzjJKDanxGI
https://www.youtube.com/watch?v=YzjJKDanxGI


129

cima dos temas presentes da história do Brasil colonial e imperial que estão 

contidos nos livros dos alunos. 

14 – Após a exposição teórica de conteúdos da história do Brasil, solicitar aos 

estudantes que destaquem, nos capítulos ou unidades temáticas, os trechos 

dos textos que abordem a mulher negra. Como os livros dificilmente abordam a 

historicidade da mulher negra, sugerimos conduzir  um debate de modo que 

direcione os estudantes à percepção dos apagamentos sobre a mulher negra 

em função de práticas sexistas, machistas, patriarcais e racistas que tem início 

com o processo colonial e que se perpetua nos dias de hoje. O livro é um 

exemplo dessas práticas.

15  –  Após  as  associações  propostas  acima,  através  de  aula  expositiva, 

relacionar  as  práticas  sexistas  e  racistas  como  foco  da  luta  do  feminismo 

negro. Levantando questões trazidas sobre a mulher negra a partir de autoras 

como Lélia Gonzalez, Sueli Carneiro e Beatriz Nascimento que retratam em 

seus escritos a realidade das mulheres negras no Brasil. 

16  –  Apresentar  dados  estatísticos  comparativos  sobre  emprego,  salário, 

classe social e violência acerca da mulher negra e de outras categorias sociais, 

destacando  as  escritas  feministas  negras  como  ato  de  resistência  e  de 

denúncia  de  uma  sociedade  marcada,  desde  o  período  colonial,  pelo 

preconceito.

Bloco 3 – Interseccionalidade: identificar a diferença para compreender as 

existências

Na  sequência  das  aulas  da  eletiva,  para  o  bloco  três  o  objetivo 

específico  enseja  a  compreensão  das  opressões  pelo  viés  dos 

entrecruzamentos das práticas abusivas e violentas pela ferramenta analítica 

da interseccionalidade. 

17 – Para este espaço didático, recomendamos inicialmente, apresentarmos a 

escritora negra responsável pelo termo ‘interseccionalidade’ como ferramenta 

de análise – Kimberlé Crenshaw, descrevendo sua atuação e proposição para 

o termo, através de aula expositiva.

18 – Após a descrição da autora, sugerimos que realizem com os alunos o 

‘questionário dos privilégios ou das injustiças sociais’. E a partir deste, conduzir 

os/as  estudantes  para  a  compreensão  de  que  a  resposta  do  ‘não’ 



130

quantitativamente maior  demonstra  as  sobreposições numa só pessoa,  dos 

diferentes  controles  sociais  a  ela  atribuída.  Neste  sentido,  apresentar 

expositivamente o conceito de interseccionalidade,  a partir  de autoria negra 

brasileira  de  Carla  Akotirene,  interligando  o  interseccionalidade  com  o 

feminismo negro. Abaixo segue o modelo do questionário.

Questionário – privilégios ou injustiça social? Sim Não

1 – Já estudou em escola particular?
2 – Quando precisa de assistência médica
Você sempre faz uma consulta particular?
3 – Seus pais ou pessoas que lhe criaram,
concluíram os estudos do ensino médio?
4 – Seus pais ou responsáveis por vocês
tem emprego fixo, com carteira assinada?
5 – Você sempre foi aceito/a por diferentes grupos de
 pessoas com o seu estilo e características físicas ?
6 – Sua ancestralidade vem dos povos europeus?
7 – Você possui todos os recursos necessários 
para estudar bem e cursar uma universidade? 
8 – Já conseguiu alguma vantagem por influência 
de amigos, parentes ou indicação pessoal? 
9 – Sempre praticou sua religião sem ser discriminado/a?
10 – Você sempre se sente orgulhoso/a de suas roupas 
E acessórios?
11 – A cor de sua pele é uma característica que lhe
proporciona privilégios e tratamento diferenciado?
12 – Você e sua família sempre teve acesso a comidas 
saudáveis, adequadas e suficientes contribuindo para uma
 boa saúde?
13 – Seu corpo e seu cabelo sempre foi admirado por
por outras pessoas? 
14 – Você já fez alguma viagem para o exterior durante
as férias? 
15 – Em sua família, os direitos são sempre iguais?
16 – O seu gênero é motivo de privilégio para você ?
17 – Na sua família, mulher faz o que ela quer?
18 – As tarefas domésticas na sua família são distribuídas 
Igualmente entre homens e mulheres?
19 – Em sua opinião a classe que mais sofre abusos e
violência, são a dos homens?
20 – Para você os maiores salários são sempre o das
mulheres?

19  –  Dar  início  a  este  encontro,  entregando  a  cartela  ‘Quem  sou  eu 

socialmente?’ das intersecções: Orientar que preencham as seis (6) lacunas 



131

com suas  características,  pontuando  que  ele/a  é.  Devemos  lembrar  que  a 

cartela deve prioritariamente ser preenchida por características sociais. Após o 

preenchimento por todos/as, explicar que aqueles/as que marcaram as lacunas 

com  nomes:  mulher,  pobre  e  negra,  são  estas  pessoas  que  sofrem  mais 

injustiças,  opressões  e  violências  física,  psíquica  e  epistêmica.  Por  isso  é 

importante  conhecer  as  pautas  do  feminismo  negro  que  é  interseccional. 

Abaixo segue a sugestão do modelo da cartela.

1 - 
Quem sou eu 
socialmente?
Preencha com 
características

4 - 

2 - 3 - 5 - 

20 – Aqui, recomendamos a leitura dinâmica do texto do discurso de Sojourner 

Truth: “E eu não sou uma mulher?”. Em seguida, pedir que alunas e alunos 

falem sobre sua compreensão do texto e associem a fala da autora com a 

interseccionalidade.

21 – Ainda no campo de discussão da interseccionalidade, após a leitura do 

trecho do texto do discurso de Sojourner Truth: “E eu não sou uma mulher?”. 

Apresentar  o  conceito  de  interseccionalidade  na  perspectiva  das  feministas 

negras estadunidenses Kimberlé Crenshaw e Patrícia Hill Collins, através da 

aula expositiva e dialogada.

22 – Para revisar e acomodar cognitivamente o tema entre os/as estudantes, 

trazer conceitos formulados entre as pensadoras negras brasileiras e passar 

um vídeo de Djamila Ribeiro: O que é feminismo interseccional? E após o vídeo 

sugerir que os/as alunos/as relatem situações do cotidiano em que percebem o 

entrecruzamento  das  opressões.  Disponível  em: 

https://www.youtube.com/watch?v=P88Ln07WyAI 

23 – Para esse momento recomendamos trabalhar com o conceito e a teoria 

interseccional  como  forma  de  resistência  às  condições  impostas  pelo 

colonialismo/colonialidade, a partir do texto – ‘Enegrecer o feminismo’ de Sueli 

Carneiro,  através  de  leituras  dinâmicas,  destacando  os  trechos  em  que  a 

autora fala da condição da mulher negra, imposta desde o período colonial, 

https://www.youtube.com/watch?v=P88Ln07WyAI


132

para que os/as alunos/as relacionem o racismo e o sexismo com o colonialismo 

e compreendam que o conceito de mulher é múltiplo. 

24 – Neste percurso, solicitar aos alunos que em grupo, por ordem de sorteio, 

confeccionem  cartazes  pesquisando  em  internet  e  seguindo  o  esquema  a 

seguir: 1° cartaz – Frutos da colonização europeia: racismo, sexismo e outras 

tantas opressões;  2° cartaz – O que são sistemas de opressões? E o que 

constitui relações de poder?; 3° cartaz – O que é racismo? O que é sexismo?; 

4° cartaz – Diferenças entre patriarcalismo, machismo e sexismo; 5° cartaz – A 

interseccionalidade mostra o que o colonialismo quer omitir  e 6° cartaz – A 

interseccionalidade desenhada (sugerir ilustração ou esquema que represente 

o termo). 

Bloco 4 – Lugar de fala como lugar social

Nesta seção o objetivo específico visa ressaltar  o lugar de fala das 

mulheres negras como um lugar  onde estão socialmente localizadas e que 

pelas  vivências  que  tiveram  neste  lugar,  apenas  elas  podem  falar  dessas 

vivências,  como um ponto de vista único que é só seu.  Contudo,  devemos 

abordar ainda a branquitude como um construto do processo de racialização da 

população mundial, mas sob a égide dos privilégios sociais que a outros não 

brancos são muitas vezes, negados.

25  –  Resgatar  a  partir  da  interseccionalidade  a  compreensão  do  construto 

mulher como não universal, salientando que são diferentes por que cada uma é 

atravessada por diferentes realidades. Por meio de aula expositiva, explicar a 

origem do  termo ‘lugar  de  fala’  e  sua  autoria  pela  escritora  negra  Djamila 

Ribeiro, no livro da coleção “Feminismos plurais” com o termo como título da 

obra. Descrevê-lo como um conceito contra hegemônico, na medida em que 

por meio dele, a autora descreve ‘lugar de fala’ como lugar de onde as pessoas 

partem e de onde elas pensam e existem no mundo, dando voz a setores 

historicamente excluídos, diferente da prática colonial de descrever o Outro e 

atribuir  uma  identidade  não  correspondente  como  meio  de  desumanizar  e 

dominar grupos humanos. Por isso, a autora trabalha também o conceito de 

Outro.  Partindo  dessa  lógica  devemos  também  trabalhar  esse  conceito, 

explanando  o  conceito.  Podemos  comparar  com  os  conteúdos  dos  livros 

didáticos  de  ciências  humanas  e  sociais  que  abordam  a  escravização  da 



133

população negra, abrindo uma roda de conversa a partir de questões como: 

Quem são os escravizados? Por que foram escravizados? O que vocês sabem 

sobre a população escravizada? Qual a fonte? Quem as escreveu? 

26 – Dando seguimento ao conteúdo, através de aulas expositivas, apresentar 

em slides, conceitos e ideias a partir do livro ‘Lugar de fala’ de Djamila Ribeiro. 

Assim como, conceitos sobre a branquitude a partir do livro “Pequeno manual 

antirracista” – Reconheça os privilégios da branquitude, da mesma autora e do 

livro de Bárbara Carine, “Como ser um educador antirracista” – Afinal, o que é 

branquitude? Revisitar o questionário – privilégios ou injustiça social?, para que 

os  alunos  possam  conscientizarem-se  acerca  de  suas  identidades  sociais. 

Requisitar  aos alunos e alunas que eles/as em grupo,  produzam um mural 

interseccional com o nome de cada um dos componentes e a descrição de 

como ele/ela se situa social no mundo, explicando que este lugar é o ponto de 

partida  de  como eles  pensam,  vivem e  se  identificam no mundo.  Caso os 

alunos  sintam  dificuldades  pode-se  apresentar  essas  ou  outras  questões 

norteadoras para elaborarem o mural:  Quem sou eu? Qual o meu lugar de 

origem? Sofro  injustiça  social?  Tenho privilégios  sociais  pela  minha cor  de 

pele? Qual a história dos meus ancestrais? De acordo com meu gênero, que 

funções as pessoas me atribuem? 

27 –  Na sequência,  estabelecer  uma roda de  conversa  pedindo que os/as 

alunos/as comentem sobre a descrição do seu lugar social, questionando por 

que  a  descrição  de  cada  um/a  só  pode  ser  feita  por  eles/as  mesmos/as, 

relacionando esta, ao lugar de fala. Requerer dos alunos uma breve pesquisa 

sobre o lugar social que historicamente foram colocados à população negra, 

desde o período colonial, solicitando que identifiquem os efeitos deste discurso 

que foi e é forjado pelo conhecimento eurocentrado e branco. 

28 – Proporcionar um momento para a realização da pesquisa e organização 

das apresentações em formato de seminário,  orientando e tirando possíveis 

dúvidas  entre  os/as  estudantes,  para  as  apresentações  na data  agendada. 

Propomos um intervalo de quinze (15) dias.

29 – Pensando em exemplificar a dominação colonial, eurocêntrica que institui 

o Outro, que toma a fala dos povos não europeus, recomendamos passar um 

filme que retrate esse contexto como: ‘Todos os mortos’ - filme brasileiro de 

2020; ‘Doze anos de escravidão’ de 2017, produção norte-americana; ‘ A cor 



134

púrpura, de 2023; dentre outros, ficando a critério dos/as professores/as que 

ministrarem a eletiva, favorecendo para que os/as estudantes compreendam 

melhor a usurpação do lugar de fala por sistemas e saberes hegemônico. 

30 – Alinhado à proposta do filme, essa aula também é reservada para esse 

espaço da sessão do filme e posteriores comentários do mesmo, a partir das 

rodas de conversas.

31  –  Para  este  momento,  recomendamos  retomar  a  atividade  proposta  de 

seminários e dar início às apresentações. As mesmas ocuparão o tempo de 

duas aulas. 

32 – Aqui, lembramos que esta aula também é reservada para a apresentação 

dos seminários.  Nestas apresentações, possivelmente será necessário fazer 

inferências acerca do que a história  única eurocentrada e branca conta da 

população  negra,  envolvendo  submissão  e  inferioridade  desses  povos  não 

brancos ou como os colonos europeus aqui no Brasil e os brancos enxergam 

as mulheres negras; procurando compará-la com as histórias de resistência, de 

conflitos e de preservação dos saberes ancestrais, ressaltando o protagonismo 

de  mulheres  negras  na  história  do  Brasil.  Inferir,  questionando  sobre  a 

verdadeira autoridade de fala sobre a população negra. Para falar da mulher 

negra, quem deve falar?

Bloco 5 - Práticas antirracistas e antissexistas

Seguimos abaixo com o esquema do último bloco de aulas, voltado 

para  estimular  atitudes  antirracistas  e  antissexistas.  Para  tanto,  orientamos 

como  principais  recursos  o  livro  de  Djamila  Ribeiro,  ‘Pequeno  manual 

antirracista’ para possíveis leituras em grupo e o livro de Bárba Carine – ‘Como 

ser um educador antirracista’, pois tratam do combate ao racismo pelos olhares 

de mulheres negras.

33 – Para a presente aula propomos retomar o conceito de lugar de fala e 

indagar os alunos sobre quem deve falar sobre racismo e sexismo. Quem deve 

falar sobre mulher, sobre ser negro, sobre ser mulher e negra? Qual o lugar de 

fala  da  branquitude?  É  lugar  de  privilégios  ou  de  responsabilidade  com  o 

compromisso na luta antirracista e antissexista? Após aula expositiva revisando 

o conceito de ‘lugar de fala’ e levantando as questões descritas, destacando 

que  todos  devem  assumir  o  lugar  de  combate  contra  diferentes  tipos  de 



135

preconceitos, requerer dos/as estudantes que eles, divididos em dois grupos, 

elaborem cartazes. Um grupo elaborará o cartaz sob o título: ‘Eu vejo sexismo 

quando...’  enumerando frases que contemplem e deem sentido ao título do 

cartaz. O grupo dois seguirá a mesma estratégia do grupo anterior elaborando 

o  cartaz  intitulado:  ‘Eu  vejo  racismo  quando...’,  também  com  frases  que 

contemplem o título proposto. 

34 – Após a elaboração dos cartazes,  incentivar  os/as alunos/as a falarem 

sobre  as  situações  descritas  e  que  são  naturalizadas  no  cotidiano  pela 

imposição de saberes científicos,  pela cultura,  pela educação,  pela religião, 

dentre vários espaços mantenedores do racismo e do sexismo. Em seguida 

realizar, através de slides, leituras de trechos do livro de Bárbara Carine (2023, 

p. 39) quando ela trata da questão do preconceito de cor a partir de exemplos 

de  mulheres  negras,  descrevendo que  ele  ocorre  pela  estética  e  não  pela 

genética.  Questionar  o  que eles/as entendem o preconceito  pela  estética e 

indagar sobre o preconceito de gênero: Quando ele é estético? E mulheres 

brancas são discriminadas pela genética ou pela cultura colonialista e patriarcal 

e  machista?  Pedir  para  os/as  alunos/as  pesquisarem  sobre  masculinidade 

tóxica e tipos de racismo, abordando os conceitos para apresentarem na aula 

seguinte.

35  –  Iniciar  esse  momento  com os/as  alunos/as  descrevendo  ou  lendo  os 

conceitos sobre de masculinidade tóxica e as ações que demonstram essas 

atitudes  nos  homens,  como  também  a  descrição  dos  diferentes  tipos  de 

racismos.  (estrutural,  individual,  institucional,  recreativo,  religioso,  dentre 

outros)  solicitando que opinem sobre o que leram,  relatem experiências ou 

cenas que já presenciaram.

36 - Após a apresentação e descrição de conceitos e ações, acima solicitados, 

iniciar uma aula expositiva a partir da ferramenta interseccional, lembrando que 

ela, denuncia aqueles/as que são inúmeras vezes oprimidos/as por diferentes 

sistemas  de  opressões;  associando  os  conceitos  e  ideias  trazidos  pelos/as 

alunos/as, a realidade de mulheres negras brasileiras, através de exemplos do 

cotidiano por meio de vídeos de redes sociais que mostram os preconceitos 

múltiplos, no trabalho, no comércio, na rua, nos relacionamentos, nas escolas, 

dentre  outros  espaços.  No  segmento,  questionar  os/as  alunos/as  sobre  as 

formas de combate ao racismo e ao sexismo, solicitando que os alunos listem 



136

motivos para se desenvolver práticas antirracistas e antissexistas.  Sugerir  o 

segmento de páginas de redes sociais  de feministas ativistas negras como 

uma_intelectual_diferentona,  sonhapreta,  @carlaakotirene, 

@decolonize.educa,  negritudemletras,  dentre  outras  páginas  que  são 

referências no assunto abordado.

37  –  Realizar  neste  espaço,  a  leitura  dos  motivos  levantados  pelos/as 

alunos/as  para  o  desenvolvimento  de  ações  antirracistas  e  antissexistas, 

apresentar o livro de Djamila Ribeiro – Pequeno manual antirracista, para mais 

uma  rodada  de  leituras  dinâmicas,  associando  e  adequando  as  práticas 

antirracistas com práticas antissexistas; 

38 – Prosseguir com as leituras do livro, propondo para turma a elaboração de 

um  vídeo  curto  pelo  qual,  eles  possam  descrever  diferentes  práticas 

antirracistas  e  antissexistas  combatendo  atitudes  preconceituosas  que  eles 

presenciam na escola para serem postados nas redes sociais da escola.

39 – O espaço desta aula da eletiva deve ser dedicado à elaboração de um 

roteiro para o vídeo e gravação do mesmo, podendo o mesmo ser apresentado 

como a culminância da disciplina.

40 – Nesta última aula, o tempo continua sendo dedicado à criação de um 

roteiro para o vídeo e sua gravação. Tendo em vista, que o mesmo servirá para 

uso posterior nas redes sociais, mesmo a eletiva tendo sido finalizada. 

Recursos didáticos:

Livros,  textos,  quadro  branco,  canetas,  projetor,  notebook,  caixa  de 

som, conexão com a internet, cartolinas, cola, tesoura, lápis coloridos, papel 

ofício e impressora. 

Avaliação:

O processo avaliativo se realiza através da contínua participação dos 

alunos  e  alunas,  nos  debates,  na  coleta  de  dados,  em  seminários,  nas 

discussões e na execução das atividades propostas, tanto individuais como em 

grupo. Desse modo, a avaliação realizar-se-á de maneira processual, formativa 

e constante ao longo do processo de ensino-aprendizagem, tendo em vista que 

essas atividades foram pensadas para proporcionar o feedback ao docente, na 

medida em que elas acontecem no decorrer da eletiva, de maneira constante 



137

para  que  façamos  as  interferências  pedagógicas  em sala  de  aula,  quando 

necessárias,  ao  mesmo  tempo  em  que  mensuramos  a  eficácia  dessas 

interações com a participação das alunas e alunos.



138

5 CONSIDERAÇÕES

Ao  final  do  presente  trabalho  dissertativo  podemos  inferir  algumas 

reflexões a partir das vivências no processo de construção do mesmo, tendo 

como base as leituras e as reflexões delas extraídas. 

Fizemos uma gama considerável de leituras de escritas decoloniais e 

feministas negras, além de leituras acerca da prática pedagógica e do uso dos 

recursos pedagógicos. Contudo, compreendemos que toda prática, antes de 

qualquer material ou recurso deve possuir um sentido. O sentido que permeia 

nossa prática está em poder provocar mudanças. Mudanças na maneira de 

pensar, de agir e de ser no mundo de forma autônoma.  

Entendemos, portanto que decolonizar com base no feminismo negro, 

na educação, mas também a educação é oportunizar mudanças, na medida em 

que  isso  implica  o  combate  às  formas  operantes  da  colonialidade  que 

subjugam as populações não europeias. Implica também o combate ao sistema 

patriarcal que alimenta o machismo e o sexismo. Também suscita o combate 

ao racismo e as práticas que dele decorre, confrontando ainda, outras ações 

para reprimir a população negra, os indígenas, as mulheres, os pobres e tantos 

outros grupos que constituem as minorias. 

Neste  sentido,  é  importante  questionarmos  os  conceitos  e  ideias 

naturalizados pelo projeto político europeu de dominação e inferiorização do 

Outro enquanto sujeito do conhecimento e enquanto ser humano, atribuindo-

lhe  uma  incapacidade  de  ser  autônomo,  impondo-lhe  assim  a  missão 

civilizadora como forma de controle por  meio da propagação coercitiva das 

formas  de  conhecimento  europeia  que  sendo  repressora  nega  o  ser,  a 

autoregulação  dos  povos  e  o  saber  para  a  manutenção  da  hegemonia  do 

mundo eurocentrado. 

Como consequência desse processo histórico, as sociedades, e aqui 

nos  referimos  especificamente  a  brasileira,  operam  segundo  os  padrões 

instituídos desde as invasões coloniais, firmados em valores da branquitude 

europeia, que dentre outros sentidos nocivos, contaminaram essas sociedades, 

assim como a nossa, com o racismo e o sexismo, além dos mitos acerca da 

sexualidade,  do  corpo,  da  cognição,  dos  saberes  e  da  organização  social 

desses  Outros.  Assim,  negativamente  mulheres,  indígenas,  negros,  dentre 



139

tantos, são constituídos pela perspectiva europeia e coexistem em sociedades 

que negam a existência do sexismo, do machismo e do racismo, negam os 

construtos negativos. De acordo com Gonzalez, (2020, p.130) o racismo nas 

sociedades latinas é disfarçado e em função desta denegação, prevalecem, 

como no caso do Brasil, as “teorias”54 de miscigenação e da democracia racial. 

Atestamos  a  afirmativa  desta  autora  no  cotidiano  escolar,  inclusive.  Nele 

presenciamos as falas que são clichês: “Não sou racista” ou “Tenho amigos 

negros”.  Contudo,  concordamos  com  Ribeiro,  (2019,  p.38)  quando  diz:  “É 

impossível não ser racista tendo sido criado numa sociedade racista. É algo 

que está em nós e contra o que devemos lutar.”

Depreendemos que assim como o racismo, o sexismo, muitas vezes é 

negado. Somado a essas negações, está o fato da naturalização de ambos, 

como aponta Carneiro (2019, p.266), que descreve a naturalização midiática 

como reforço  de  estereótipos  e  dos  estigmas direcionados aqueles  que se 

constituem  entrecruzados  por  raça  e  classe.  Percebemos  a 

negação/naturalização do racismo e do sexismo nos livros didáticos. De acordo 

com Silva, (2021, p. 22) “O livro didático reproduz, em grande parte, através 

dos estereótipos, a ideologia de inferiorização das diferenças étnico-culturais e 

raciais.” 

Em nossa análise do livro didático do ensino médio,  constatamos a 

ausência  das  mulheres  negras  nas  narrativas  sobre  a  história  do  Brasil. 

Quando elas aparecem, percebemos que ocorre em função de que as editoras 

precisam produzir escritas sobre alguns grupos que constituem minorias para o 

cumprimento  do  que  é  exigido  por  algumas  legislações  educacionais,  mas 

fazem de forma esporádica, sobretudo em relação à mulher negra, tendo em 

vista que ela é atravessada também pela raça e não apenas pelo gênero.

Nesta investigação sobre a presença das mulheres negras nos livros 

de ciências humanas e sociais,  a partir  dos conteúdos de história do Brasil 

colonial,  não  encontramos  nenhuma  referências  sobre  mulheres  como 

Dandara, Teresa de Benguela, Esperança Garcia, Maria Felipa e tantas outras 

que protagonizaram a história de resistência da população negra. Nos livros 

54 Grifo da autora. Gonzalez, Lélia. Por um feminismo afro latino americano. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2020.



140

analisados as narrativas que contém os conteúdos do Brasil colonial, ao falar 

da população escravizada no período colonial, a expressão “mulher negra” não 

é utilizada. O termo usado é “mulher africana” ou “neste tipo de trabalho55, as 

mulheres...”.  Ao mesmo tempo em que omitem,  generalizam a história  das 

mulheres negras. Os autores e autoras não consideraram suas especificidades, 

demonstrando  como  são  escassas  no  livro  didático,  as  informações  sobre 

essas mulheres que fazem parte da história do Brasil. 

Este  silenciamento  sobre  as  mulheres  negras  na  história  brasileira 

através do livro didático remete-nos as considerações, empreendida por Grada 

Kilomba, em Memórias da Plantação: episódios do racismo cotidiano, sobre as 

máscaras usadas nos escravos para evitar que eles/as se alimentassem com 

frutos, além da função de incuti-lhes o medo e o silenciamento como formas de 

tortura. Ela afirma: 

Neste sentido, a máscara representa o colonialismo como um todo. 
Ela simboliza políticas sádicas de conquista e de dominação e seus 
regimes  brutais  de  silenciamento  das/os  chamadas/os  “Outras/os”: 
Quem pode falar? O que acontece quando falamos? E sobre o que 
podemos falar? (KILOMBA, 2019, p. 33) 
    

Nas narrativas históricas do livro didático a omissão sobre a presença e 

a atuação da mulher negra, evidencia a atuação da colonialidade presentes 

também  no  âmbito  educacional.  O  silenciamento  implica  também  no 

apagamento.  Apagando-as,  destituem-nas  do  território-nação,  em  nome  de 

uma  ideologia  universalizante  que  é  responsável  por  uma  história  forjada, 

descartando  sujeitos  históricos  de  diferentes  modos,  inclusive  através  dos 

livros. Ideologia que aponta quem pode falar e o que pode falar. 

Contudo, já afirmamos acima que decolonizar proporciona mudanças. 

É, pois no cotidiano escolar que a perspectiva do feminismo negro decolonial, 

pode  contribuir  para  que  os  docentes  do  ensino  básico  direcionem  suas 

interações  pedagógicas  primando  pela  desconstrução  de  narrativas 

eurocentradas  inferindo  ‘sobre  o  que  se  pode  falar’,  favorecendo  para  que 

personagens  históricos  como  a  mulher  negra,  não  seja  invisibilizados  e 

silenciados.  Esse processo de desconstrução de narrativas de uma história 

nacional patriarcal, racista e classista implica, para a educação, na contestação 

das  mesmas  e  na  introdução  de  informações,  textos,  livros,  dentre  outros 

55 Neste caso a expressão “trabalho” faz referência à escravização dos africanos trazidos para 
o Brasil.



141

recursos,  que  falem  de  uma  história  insurgente,  que  se  contraponham  às 

posições sociais ensinadas pelo viés do controle social, de um conhecimento-

regulação  nos  dizeres  de  Nilma  Lino  Gomes  (2017).   Sobre  essas 

considerações Silva (2021, p. 24) destaca que: 

O papel do professor é determinante no processo de reapropriação e 
reinvenção do conhecimento. Através da análise crítica dos textos, da 
correção das ilustrações, da comparação do que lê com o que vê e 
da comparação do que lê com o seu cotidiano, suas experiências e 
sua cultura, ele pode desconstruir o estigma.

Assim,  pensar  sobre  nossas  práticas  a  partir  das  teorizações  da 

decolonização  e  do  feminismo negro,  nos  leva  a  percepção  de  como esta 

tarefa é complexa no sentido de como aponta Silva (2021, p.24), proporcionar 

uma ação criadora, na perspectiva de que a aprendizagem ocorre de forma 

dinâmica,  compreendendo  a  reelaboração  do  saber  aprendido  em 

contraposição as experiências do cotidiano. 

Essa reflexão levou-nos a pensar sobre nossos saberes apreendidos e 

a  necessidade  de  revisitá-los,  pois  nos  colocou  diante  da  nossa  categoria 

social da branquitude levando-nos a enxergar e reconhecer os privilégios que 

possuímos  diante  de  nossa  condição.  E  por  sua  vez  compreender  o 

compromisso  que  nós  pessoas  brancas  devemos  assumir  com  a 

conscientização e propagação de ações antirracistas e antissexista, ainda que 

na  condição  de  mulher,  não  dimensionamos  os  atravessamentos  de  uma 

mulher não branca. E por isso lembramos Carine (2023, p. 63 – 64) quando 

esta afirma: 

Você,  professor,  professora  branco/a,  não  só  pode  como  deve 
abordar as questões étnicos-raciais na sala de aula. Você tem o seu 
lugar de fala, e é um lugar precioso, considerando que está em uma 
condição de  respeito  e  admiração diante  da  estudantada.  Não dá 
para perder  a  oportunidade de falar  sobre equidade racial  por  ser 
branco/a e, por isso, por esse lugar de sujeito universal, não se sentir 
racializado e não se sentir inserido na pauta.
   

A autora chama nossa atenção para não desperdiçar a oportunidade 

de  praticar  ações  antirracistas  no  campo  em  que  atuamos,  visto  que  nos 

dizeres, da mesma autora (2023, p.60 – 61) o racismo foi criado por pessoas 

brancas  e  neste  sentido,  essas  pessoas  deve  assumir  sua  função  na  luta 

antirracista.  Assim,  consequentemente  também  pensamos  na  condição 

privilegiada de outros membros da comunidade escolar e percebemos como as 

relações sociais na escola, são impregnadas das ideias eurocêntricas, sexistas 



142

e  racistas,  salientando  a  urgência  da  desconstrução  das  diferentes 

discriminações,  considerando  aqui,  a  desconstrução  do  sexismo nas  ideias 

feministas  que  muitos  profissionais  alegam concordar,  mas  que  ignoram a 

realidade descrita por Ribeiro, (2017, p.30) afirmando:

O não reconhecimento de que partimos de lugares diferentes, posto 
que experienciamos gênero de modo diferente, leva a legitimação de 
um  discurso  excludente,  pois  não  visibiliza  outras  formas  de  ser 
mulher no mundo. (...) O fato de não demarcarem esses lugares e 
seguirem ignorando que existem pontos de partidas diferentes entre 
mulheres,  faz  com  que  essas  mulheres  brancas  sigam  ignorando 
suas tarefas em se questionarem e, consequentemente, reproduzam 
opressões contra mulheres negras (...).

Os educadores devem enxergar as “transformações de diferenças em 

desigualdades”  (RIBEIRO,  2017,  p.  30).  A  mulher  negra  enfrenta  múltiplos 

preconceitos  na  sociedade  brasileira.  São,  muitas  vezes,  oprimidas 

culturalmente, silenciadas em sua condição de negritude feminina. É urgente 

que desenvolvamos sempre estratégias para que os livros falem por elas, falem 

com elas e falem para elas. Mesmo que não haja textos citando-as nesses 

materiais,  o  silenciamento  é  motivo  de contestação e  de reflexão sobre  os 

papéis sociais a elas impostos.  

Neste percurso, reafirmamos que as implicações do discurso decolonial 

e  do  feminismo negro,  para  a  área  da  educação  básica,  é  antes  de  tudo, 

compreendermos o  nosso compromisso  com a  desconstrução de  conceitos 

hegemônicos,  a  partir  dos  recursos que utilizamos em sala  de aula,  assim 

como a  valorização  de  outras  formas  de  aquisição  do  saber  pelos  alunos, 

muitas  vezes,  diferentes  da  estrutura  do  conhecimento  científico,  moderno. 

Entendemos  assim,  que  precisamos  no  fazer  pedagógico,  valorizar  as 

experiências  dos  alunos  de  escola  pública,  que  predominantemente  são 

constituídos por vários marcadores sociais.

Carine, (2023, p. 44 – 45) relata que foi convidada para palestrar em 

uma escola de Salvador- BA, e nesta apresentou dados sobre o genocídio da 

população  negra  com  base  em  importantes  referências,  mas  que  foi 

surpreendida pelos relatos dos estudantes, percebendo ela, que eles sabiam 

mais desses genocídios do que ela.  Ela destaca que não adianta falar aos 

jovens sobre aquilo que eles já sabem. E que era preciso falar das potências. 

De  forma  comparativa  entendemos  que  não  adianta  apenas  direcionarmos 

nossa prática no sentido de falarmos para os alunos e alunas negros e/ou 



143

mulheres sobre seu reconhecimento enquanto pessoas humanas, constituído 

de direitos, produtores de saber, capazes de se definirem, pois muitos, se não 

todos, sabem disso. O verdadeiro processo de mudança consiste em contribuir 

para a conscientização de alunos e alunas sobre suas realidades e situações 

vividas  que  não  podem  ser  compreendidas  como  um  processo  natural. 

Conscientizar  aqueles  que não sofrem o preconceito  de gênero e  racial.  É 

urgente ressignificar a cultura, as relações sociais e os saberes.

Concluímos,  pois  que  não  podemos  esperar  pela  construção  de  um 

currículo crítico, é preciso ser crítico, decolonial, nas ações diárias do trabalho 

docente  com  propostas  que  abarquem  o  sentido  do  feminismo  negro,  da 

decolonizaçõ  e  de  outras  ações  que  vislumbrem  a  transformação  política, 

econômica e social com base em saberes e conhecimentos outros, de fronteira, 

ancestrais, femininos e negros para que alcancemos, mesmo que aos poucos – 

o respeito, a valorização humana e a justiça social. 

Conceber práticas educativas antirracistas e antissexistas é exercer a 

educação como atos de resistência às colonialidades, a partir dos processos de 

coalizão e possibilitar mudanças. E que essa ação, como afirma Lorde (2019, 

p. 255), leve-nos a compreensão e a adesão de que:

 Mudar  significa  crescer,  e  crescer  pode  ser  doloroso.  Mas 
aperfeiçoamos nossa identidade expondo o eu no trabalho e na luta 
ao  lado  daqueles  que  definimos  como  diferentes  de  nós,  embora 
compartilhando os mesmos objetivos.  Tanto  para mulheres negras 
quanto para brancas, velhas e jovens, lésbicas e heterossexuais, isso 
pode significar novos caminhos para a nossa sobrevivência. 

Que a partir do nosso lugar sócio-cultural e político de pessoa branca, 

educadora e mulher, possamos contribuir para a diminuição das carências de 

informações e saberes sobre o protagonismo da mulher negra, na história do 

Brasil e a desnaturalização de práticas violentas e preconceituosas, através de 

uma  educação  feminista  negra  e  decolonial.  É  evidente  que  o  que 

apresentamos aqui enquanto proposta pedagógica – a eletiva, não é suficiente 

para abarcar a problemática social que abordamos, mas considero uma das 

ferramentas dentre tantas que podemos desenvolver no ensino básico.



144

REFERÊNCIAS

ADEWUNMI,  Bim.  Kimberlé  Crenshaw  sobre  intersecionalidade:  “Eu  queria 
criar uma metáfora cotidiana que qualquer pessoa pudesse usar”. Blogueiras 
Feministas.  Tradução  de  Bia  Cardoso.  25  jul.  2014.  Disponível  em: 
<https://blogueirasfeministas.com/2014/07/25/kimberle-crenshaw-sobre-
intercecionalidade-eu-queria-criar-uma-metafora-cotidiana-que-qualquer-
pessoa-pudesse-usar/>.

ADICHIE, Chimamanda Nigozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019. 

ADICHIE,  Chimamanda  Nigozi.  Sejamos  todos  feministas.  São  Paulo: 
Companhia das Letras, 2015. 

AGÊNCIA PATRÍCIA GALVÃO. A inserção da população negra no mercado de 
trabalho, Brasil, 2022. Disponível em: 
<https://dossies.agenciapatriciagalvao.org.br/dados-e-fontes/pesquisa/brasil-a-
insercao-da-populacao-negra-no-mercado-de-trabalho-dieese-2022/
#:~:text=A%20mulher%20negra%20recebeu%2046,foi%20de%2058%2C8%25
.&text=Entre%20os%20ocupados%20em%20trabalho,
%2C%20a%2046%2C9%25>. Acesso em: 5 mai. 2023.

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. O que é racismo estrutural. Belo Horizonte: 
Letramento,2018.

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: ed. Jandaíra, 2021.

BALLESTRIN, L. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 
Ciência Política, Brasília, n. 11, p. 89–117, ago., 2013. 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e branquitude no Brasil. In.: 
CARONE, Iray; BENTO, Maria Aparecida Silva (orgs.). Psicologia social do 
racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis: 
Vozes, 2003, p. 1-30.

BITTENCOURT, Circe Fernandes. Livros didáticos entre textos e imagens. In.: 
BITTENCOURT, Circe Fernandes (org.). O saber histórico na sala de aula. 9 
ed. São Paulo: Contexto, 2004.

BITTENCOURT, Circe Fernandes. Reflexões sobre o ensino de História. 
Estudos Avançados, v. 32, n. 93, p. 127-149, 2018. Disponível em: 
<https://doi.org/10.5935/0103-4014.20180035>. Acesso em: 28 jun. 2023.

BRAICK, et al. Moderna Plus: Trabalho, ciência e tecnologia. Ciências 
Humanas e Sociais Aplicadas. v. 3. São Paulo: Moderna, 2020.

BRAICK, et al. Moderna Plus: Poder e Política. Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas. v. 4. São Paulo: Moderna, 2020.

https://doi.org/10.5935/0103-4014.20180035
https://blogueirasfeministas.com/2014/07/25/kimberle-crenshaw-sobre-intercecionalidade-eu-queria-criar-uma-metafora-cotidiana-que-qualquer-pessoa-pudesse-usar/
https://blogueirasfeministas.com/2014/07/25/kimberle-crenshaw-sobre-intercecionalidade-eu-queria-criar-uma-metafora-cotidiana-que-qualquer-pessoa-pudesse-usar/
https://blogueirasfeministas.com/2014/07/25/kimberle-crenshaw-sobre-intercecionalidade-eu-queria-criar-uma-metafora-cotidiana-que-qualquer-pessoa-pudesse-usar/


145

BRASIL, Agência Brasil. Mulheres negras são 65% das trabalhadoras 
domésticas no país. Brasília/DF, 27 abr 2022. Disponível em: 
<https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2022-04/mulheres-negras-
sao-65-das-trabalhadoras-domesticas-no-pais>. Acesso em 5 mai 2024.

BRASIL. Lei n° 10.639 ,de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, 
para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 
temática ‘História e Cultura Afro Brasileira’, e dá outras providências. Diário 
Oficial da União, Brasília,10 jan.2003.

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 
2018. 

BRASIL. Ministério da Educação. FNDE. SEB. Programa Nacional do Livro e 
do Material Didático – PNLD, 2018. Disponível em: 
<http://portal.mec.gov.br/ultimas-noticias/12-acoes-programas-e-
projetos-637152388/72211-livro-didatico-2021-comeca-a-ser-planejado-de-
acordo-com-a-bncc>. Acesso em: 01 maio 2024.

BRASIL. Ministério da Educação. FNDE. SEB. Programa Nacional do Livro e 
do Material Didático – PNLD, 2019. Disponível em: <http:// portal.mec. 
gov.br/component/tags/tag/livrosdidaticos#:~:text=%E2%80%9CO%20consum
%C3%ADvel%2C%20no%20geral%2C,j%C3%A1%20est%C3%A3o%20danific
ados%20ou%20desatualizados>. Acesso em 01 maio 2024.

BRASIL. Ministério da Educação. FNDE. SEB. Programa Nacional do Livro 
Didático - PNLD 2021. Disponível em: <https://www.gov.br/fnde/pt-br/acesso-a-
informacao/acoes-e-programas/programas/programas-do-livro/pnld/historico>. 
Acesso em: 01 maio 2024.

BRASIL. Ministério da Educação. FNDE. SEB. Programa Nacional do Livro 
Didático para o Ensino Médio – PNLEM. Disponível em: 
<http://portal.mec.gov.br/pnaes/195-secretarias-112877938/seb-educacao-
basica-2007048997/13608-programa-nacional-do-livro-didatico-para-o-ensino-
medio-pnlem>. Acesso em: 01 maio 2024.

BUENO, Winnie. Imagens de controle: um conceito do pensamento de 
Patricia Hill Collins. Porto Alegre: Zouk, 2020.

CANDAU, Vera Maria. Diferenças, educação intercultural e decolonialidade: 
temas insurgentes. Espaço do Currículo, João Pessoa, v.13, n. Especial, p. 
678-686, dez., 2020.

CANDAU, Vera Maria. OLIVEIRA, Luiz Fernandes de. Pedagogia Decolonial e 
Educação Antirracista e Interculturalidade no Brasil. Educação em Revista, 
Belo Horizonte, v.26, n. 01, p. 15-40, abr., 2010.



146

CARDOSO, Cláudia Pons. Amefricanizando o feminismo: o pensamento de 
Lélia Gonzáles, Estudos feministas, Florianopólis v. 22, n. 3, p. 965-986, dez., 
2014.

CARDOSO,  Lourenço  C.  O  branco  objeto:  o  movimento  negro  situando  a 
branquitude. Instrumento, Juiz de Fora, v. 13, n.1, p. 81-93, jan./jun., 2011.

CARDOSO, Lourenço C. Branquitude acrítica e crítica: A supremacia racial e o 
branco antirracista.  Revista Latinoamericana de ciencias sociales, niñez y 
juventud, Manizales, v. 8, n.1 p. 607-630, jan./jun., 2010.

CARINE, Bárbara.  Como ser um educador antirracista.  2° ed. São Paulo: 
Planeta do Brasil, 2023.

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: A construção do outro como 
não ser como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: A situação da mulher negra na 
América Latina a partir de uma perspectiva de gênero, 06 mar. 2003. 
Disponível em: <https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-
da-mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/>. 
Acesso em: 29 jun. 2023.

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: 
Selo Negro, 2011.

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento: contribuições do feminismo negro. 
In.: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista 
brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar, 2019, p. 257-273.

CASTRO, Susana. Condescendência: estratégia pater-colonial de poder. In.: 
HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista 
hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020, p. 147-158.

CERRI, Luis Fernando. Ensino de História e consciência histórica. Rio de 
Janeiro: FGV, 2011.

COLLINS, Patricia Hill. BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: 
Boitempo. 2020.

COSTARD, Larissa. Gênero, currículo e pedagogia decolonial: Anotações para 
pensarmos as mulheres no ensino de história. Fronteiras & Debates, Macapá, 
v. 4, n.1, p. 159-175. jan./jun., 2017.

CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo 
decolonial. In.: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista 
hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020, p. 124-145.

DAVIS, Angela. Mulher, Raça e Classe. São Paulo: Boitempo, 2016.

https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/
https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/


147

DAVIES, Nicholas. As camadas populares nos livros de História do Brasil. 
In: PINSKY, Jaime (org.). O ensino de história e a criação do fato. 14° ed. São 
Paulo: Contexto, 2021.

DIEESE. A inserção da população negra no mercado de trabalho no Brasil. 
Disponível em: <https://assets-dossies 
ipgv2.nyc3.digitaloceanspaces.com/sites/3/2022/11/populacaoNegra2022.pdf>. 
Acesso em: 31 out. 2023.

FERNANDES, Danubia de Andrade. O gênero negro: apontamentos sobre 
gênero, feminismo e negritude. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 24, n. 3, 
p. 691-713, set./dez., 2016. 

FONCEDE et. al. Novo Ensino Médio: guia para elaboração de normas 
complementares, 2021. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: A Vontade de Saber. Rio de 
Janeiro: Edições Graal, 1988.

GIOVANETTI, Carolina; SALES, Shirlei Rezende. História das Mulheres na 
BNCC do Ensino Médio: o silêncio que persiste. REHR, Belo Horizonte, v.14, 
n.27, p. 251-277, 2020. 

GOMES, Nilma Lino. Educação e Cultura Negra. Revista Brasileira de 
Educação. n. 23, p.75-85, Maio/Ago, 2003.

GOMES,  N.  L.  Educação,  raça  e  gênero:  relações  imersas  na 
alteridade. Cadernos Pagu, Campinas, n. 6/7, p. 67–82, jan., 2010. 

GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, Sabina. 
Conexão Mundo: Sociedade e Natureza, Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas, V.3. São Paulo: Editora do Brasil, 2020. 

GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, Sabina. 
Conexão Mundo: Trabalho e Sociedade, Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas, V.4. São Paulo: Editora do Brasil, 2020.

GONZÁLEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro Latino Americano. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2020.

GONZALEZ, Lélia e HASENBALG Carlos. Lugar de negro. 2 ed. Rio de 
Janeiro. Zahar, 2022.

GROSFOGUEL, R. A estrutura do conhecimento nas universidades 
ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro 
genocídios/epistemicídios do longo século XVI. Sociedade e Estado, [S. l.], v. 
31, n. 1, p. 25–49, jan. 2016.



148

HERNANDES, P. R. A Reforma do Ensino Médio e a produção de 
desigualdades na educação escolar. Educação, [S. l.], v. 44, p. e58/ 1–19, 
2019. DOI: 10.5902/1984644434731. Disponível em: 
<https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/34731>. Acesso em: 31 
maio. 2024.

JÚNIOR, Alfredo Boulos; SILVA, Edilson Adão Cândido da; JÚNIOR, Laércio 
Furquim. Multiversos: Ciências humanas: Sociedade, Natureza e 
Sustentabilidade. São Paulo, FTD, 2020.

JÚNIOR, Alfredo Boulos; SILVA, Edilson Adão Cândido da; JÚNIOR, Laércio 
Furquim. Multiversos: Ciências humanas: Trabalho, Tecnologia e 
Desigualdade. São Paulo, FTD, 2020.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

LORDE, Audre. Idade, raça, classe e gênero: mulheres redefinindo a diferença. 
In.: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista: conceitos 
fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar, 2019, p. 243 - 256.

LUGONES, María. Colonialidade e gênero. In.: HOLLANDA, Heloisa Buarque 
de (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de 
Janeiro: Bazar, 2020, p. 52-83.

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, 
Florianópolis, vol.22, n.3, p. 935-952, set./dez., 2014.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre a colonialidade do ser: 
contribuições para o desenvolvimento de um conceito. Rio de Janeiro: Via 
Verita, 2022.

PETITE, Maria. In: Wikipedia: a enciclopédia livre. Disponível em: 
<https://en.wikipedia.org/wiki/Marie_Petiet>. Acesso em 5 maio 2024.

MARQUES, Ana Maria; ALBUQUERQUE, Ana Carolina do Nascimento. 
Mulheres e a história aprendida nos livros didáticos: análise de coleções 
didáticas. Fronteiras, [S. l.], v. 22, n. 39, p. 124-144, jan./jun., 2020.

MISTURA, Letícia. As matrizes teóricas da aprendizagem histórica no Brasil: 
um estudo compreensivo. História Hoje, Passo Fundo, v.9 ,n.18, p. 77-100, 
jul./dez., 2020.

NADAI, Elza. O ensino de história e a pedagogia do cidadão. In: PINSKY, 
Jaime (org.). O ensino de história e a criação do fato. 14° ed. São Paulo: 
Contexto, 2021.

https://en.wikipedia.org/wiki/Marie_Petiet


149

NASCIMENTO. Beatriz. A mulher negra no mercado de trabalho. In.: 
HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista 
brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar, 2019, p. 246- 250.

OYÈRÓNKÉ, Oyewùmí. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos 
dos conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. In.: 
HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista 
hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020, p. 82-95.

PERNAMBUCO, Secretaria de Educação e Esportes. Currículo de 
Pernambuco: ensino médio. Secretaria de Educação e Esportes, União dos 
Dirigentes Municipais de Educação. Recife, 2021.

PERROT, Michelle. Os excluídos da história: operários, mulheres e 
prisioneiros. Tradução de Denise Bottmann. 1ª ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2017. E-book.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 
Latina. In: LANDER, Edgardo (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e 
ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Colección Sur Sur, CLACSO, 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Argentina. 2005.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: 
SANTOS, Boaventura de Sousa, MENESES, Maria Paula (orgs.), 2009. 
Epistemologias do sul. Coimbra, Almedina.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala?. Belo Horizonte: Letramento; 
Justificando, 2017.

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: companhia das 
letras, 2019.

ROUDINESCO, Elisabeth. Dicionário de Psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 
1998.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um ocidente não Ocidentaliza? A filosofia 
à venda, a douta ignorância e a aposta de Pascal. In: SANTOS, Boaventura 
de Sousa, MENESES, Maria Paula (orgs.), 2009. Epistemologias do sul. 
Coimbra, Almedina.

SILVA, Ana Célia da. A representação social do negro no livro didático: o 
que mundou? Por que mudou? Salvador: EDUFBA, 2011.

SILVA, Ana Célia  da. Desconstruindo a discriminação do negro no livro 
didático. 3° ed. Salvador: EDUFBA, 2021.



150

TRUTH, Sojourner. E não sou uma mulher? – Sojourner Truth. Tradução: 
Osmundo Pinho. 2014. Disponível em: https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-
uma-mulher-sojourner-truth/

VEIGA, Ana Maria. Uma virada epistêmica feminista (negra) conceitos e 
debates. Tempo e Argumento, Florianópolis, v.12, n.29, p.02-32, jan./abr., 
2020.

WALSH, C.; OLIVEIRA, L. F. de; CANDAU, V. M. Colonialidade e pedagogia 
decolonial: Para pensar uma educação outra. Arquivos Analíticos de 
Políticas Educativas, [S. l.], v. 26, n. 83, jul., 2018. 
<http://dx.doi.org/10.14507/epaa.26.3874>. Acesso em: 7 jul. 2024.

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-
surgir, re-existir e re-viver. In: CANDAU, Vera Maria (Org.). Educação 
intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e propostas. Rio de 
Janeiro: 7 Letras, 2009. p. 12-43.

http://dx.doi.org/10.14507/epaa.26.3874
https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-uma-mulher-sojourner-truth/
https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-uma-mulher-sojourner-truth/


151

ANEXOS

Anexo A – Capa e folha de rosto do livro analisado da coleção “Conexão 
Mundo” da Editora do Brasil. 

Livro 3 – Sociedade e Natureza

GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, Sabina. 
Conexão Mundo: Sociedade e Natureza, Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas, V.3. 1ª ed. São Paulo, 2020.



152

Anexo B - Capa e folha de rosto do livro analisado da coleção “Conexão 
Mundo” da Editora do Brasil. 

Livro 4 – Trabalho e Sociedade

  

GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, Sabina. 
Conexão Mundo: Trabalho e Sociedade, Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas, V.4. 1ª ed. São Paulo, 2020.



153

Anexo C - Capa e folha de rosto do livro analisado da coleção “Multiversos” da 
editora FTD.

Livro 3 - Sociedade, Natureza e Sustentabilidade

 

JÚNIOR, Alfredo Boulos; SILVA, Edilson Adão Cândido da; JÚNIOR, Laércio 
Furquim. Multiversos: Ciências humanas: Sociedade, Natureza e 
Sustentabilidade. São Paulo, FTD, 2020.



154

Anexo D - Capa e folha de rosto dos livros analisados da coleção “Multiversos” 
da editora FTD.

Livro 4 - Trabalho, Tecnologia e Desigualdade

 

JÚNIOR, Alfredo Boulos; SILVA, Edilson Adão Cândido da; JÚNIOR, Laércio 
Furquim. Multiversos: Ciências humanas: Trabalho, Tecnologia e 
Desigualdade. São Paulo, FTD, 2020.



155

Anexo E - Capa e folha de rosto dos livros analisados da coleção “Moderna 
Plus” da editora Moderna.

Livro 5 - Trabalho, Tecnologia e Desigualdade

 

BRAICK, et al. Moderna Plus: Trabalho, ciência e tecnologia. Ciências 
Humanas e Sociais Aplicadas. v. 3. São Paulo: Moderna, 2020.



156

Anexo F - Capa e folha de rosto dos livros analisados da coleção “Moderna 
Plus” da editora Moderna.

Livro 6 – Poder e Política 

 

BRAICK, et al. Moderna Plus: Poder e Política. Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas. v. 4. São Paulo: Moderna, 2020.



157

Anexo G – Foto de uma sala de aula do Rio de Janeiro, 1923. 

Fonte: GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, 
Sabina. Conexão Mundo: Sociedade e Natureza, Ciências Humanas e 
Sociais Aplicadas, V.3. 1ª ed. São Paulo, 2020, p.81.



158

Anexo H – Imagem de um quadro intitulado “Lavadeiras”, 1882, de Marie 
Dujardin-Beaumetz 

Fonte: GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, 
Sabina. Conexão Mundo: Trabalho e Sociedade, Ciências Humanas e 
Sociais Aplicadas, V.4. 1ª ed. São Paulo, 2020, p. 22.



159

Anexo I – Professora Kimberlé Crenshaw que desenvolveu a teoria da 
interseccionalidade. Los Angeles, Estados Unidos, 2020

Fonte: GOMES, Leandro; SALAN, Natália; MANFRIATI, Priscila; SILVA, 
Sabina. Conexão Mundo: Trabalho e Sociedade, Ciências Humanas e 
Sociais Aplicadas, V.4. 1ª ed. São Paulo, 2020, p. 102.



160

Anexo J - Postal, Ama-Bahia, de Rodolpho Lindermann, década de 1880.

Fonte: JÚNIOR, Alfredo Boulos; SILVA, Edilson Adão Cândido da; JÚNIOR, 
Laércio Furquim. Multiversos: Ciências humanas: Trabalho, Tecnologia e 
Desigualdade. São Paulo, FTD, 2020, p. 41.



161

Anexo K - foto de João Ferreira Villela, de 1860, da ama de leite Mônica com o 

menino Augusto Gomes Leal, em Recife. 

Fonte: BRAICK, et al. Moderna Plus: Trabalho, ciência e tecnologia. 
Ciências Humanas e Sociais Aplicadas. v. 3. São Paulo: Moderna, 2020, p.114.


	IONÁ LIDIANE VIEIRA COSTA
	Mata Norte - PE
	2024
	BRASIL, Agência Brasil. Mulheres negras são 65% das trabalhadoras domésticas no país. Brasília/DF, 27 abr 2022. Disponível em: <https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2022-04/mulheres-negras-sao-65-das-trabalhadoras-domesticas-no-pais>. Acesso em 5 mai 2024.

