
 

Organizadores 

Pe. Círio Alessandro Jacinto 

Isadora Maria O. Souza 



 



© 2024 – Editora MultiAtual 

 

 

www.editoramultiatual.com.br 

editoramultiatual@gmail.com 

 

 

 

Organizadores 

Prof. Dr. Pe. Cí rio Alessandro Jacinto 

Profa. Ma. Isadora Maria O. Souza 

 

 

Revisão Ortográfica 

Maria Marta Rodrigues Alves Silveira 

 

 

 

Editor Chefe: Jader Luí s da Silveira 

Editoração e Arte: Resiane Paula da Silveira 

Capa: Freepik/MultiAtual 

 

 

Conselho Editorial 

Ma. Heloisa Alves Braga, Secretaria de Estado de Educaça o de Minas Gerais, SEE-MG 

Me. Ricardo Ferreira de Sousa, Universidade Federal do Tocantins, UFT 

Me. Guilherme de Andrade Ruela, Universidade Federal de Juiz de Fora, UFJF 

Esp. Ricael Spirandeli Rocha, Instituto Federal Minas Gerais, IFMG 

Ma. Luana Ferreira dos Santos, Universidade Estadual de Santa Cruz, UESC 

Ma. Ana Paula Cota Moreira, Fundaça o Comunita ria Educacional e Cultural de Joa o Monlevade, 
FUNCEC 

Me. Camilla Mariane Menezes Souza, Universidade Federal do Parana , UFPR 

Ma. Jocilene dos Santos Pereira, Universidade Estadual de Santa Cruz, UESC 

Ma. Tatiany Michelle Gonçalves da Silva, Secretaria de Estado do Distrito Federal, SEE-DF 

Dra. Haiany Aparecida Ferreira, Universidade Federal de Lavras, UFLA 

Me. Arthur Lima de Oliveira, Fundaça o Centro de Cie ncias e Educaça o Superior a  Dista ncia do 
Estado do RJ, CECIERJ 

http://www.editoramultiatual.com.br/


Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
 

 
 
 

Os artigos, seus conteúdos, textos e contextos que participam da presente obra apresentam 
responsabilidade de seus autores. 

 
Downloads podem ser feitos com cre ditos aos autores. Sa o proibidas as modificaço es e os fins 

comerciais. 
Proibido pla gio e todas as formas de co pias. 

 
 

Editora MultiAtual 
CNPJ: 35.335.163/0001-00 

Telefone: +55 (37) 99855-6001 
www.editoramultiatual.com.br  
editoramultiatual@gmail.com  

Formiga - MG 
Cata logo Geral: https://editoras.grupomultiatual.com.br/  

 
 

 
 Jacinto, Círio Alessandro 

J12t Teologia: Diálogos e Reflexões / Círio Alessandro Jacinto; Isadora 
Maria O. Souza (organizadores). – Formiga (MG): Editora 
MultiAtual, 2024. 160 p. : il. 

 

Formato: PDF 
Requisitos de sistema: Adobe Acrobat Reader 
Modo de acesso: World Wide Web 
Inclui bibliografia 
ISBN 978-65-6009-102-3 
DOI: 10.29327/5428438 

 
1. Teologia. 2. Diálogos e reflexões. 3. Filosofia e teoria da religião. 

I. Souza, Isadora Maria O.. II. Título. 
 

CDD: 210 
 CDU: 23 

Acesse a obra originalmente publicada em: 
https://www.editoramultiatual.com.br/2024/09/teologia-
dialogos-e-reflexoes.html  

http://www.editoramultiatual.com.br/
mailto:editoramultiatual@gmail.com
https://editoras.grupomultiatual.com.br/
https://www.editoramultiatual.com.br/2024/09/teologia-dialogos-e-reflexoes.html
https://www.editoramultiatual.com.br/2024/09/teologia-dialogos-e-reflexoes.html


Teologia: diálogos e reflexões 

5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEOLOGIA: DIÁLOGOS E REFLEXÕES 



Teologia: diálogos e reflexões 

6 

 

 

 

 

 

Teologia: diálogos e reflexões 

 

 

 

Organizadores 

Prof. Dr. Pe. Círio Alessandro Jacinto 

Profa. Ma. Isadora Maria O. Souza 

 

 

 

 

 

Autores 

Arnaldo Madeira 

Carlos Eduardo Araújo Soares 

Clayton Eugênio Santos de Paula 

João Vitor da Costa Silva 

José Aislan Pereira. 

José Luís de Sá da Silva 

Kauê Simões Jonas 

Moisés Marcelino Pieruci Freire 

Rangel Rodrigues de Souza Silva 

Sauro Santiago de Brito 



Teologia: diálogos e reflexões 

7 

APRESENTAÇÃO 

 

E  com muita alegria que colocamos a  disposiça o uma coleta nea de textos 

cientí ficos, que sa o o fruto de um profí cuo trabalho de pesquisa, realizado pelos alunos do 

primeiro ano de Teologia do Centro de Estudos da Arquidiocese de Ribeira o Preto (Cearp), 

na disciplina de Metodologia do Trabalho Teolo gico. 

Aos estudantes da Universidade Cato lica da Argentina (UCA), em 2015, o Papa 

Francisco ja  alertava que na o basta a um teo logo acumular informaço es sobre a Revelaça o 

sem saber o que fazer com tais dados, mas, e  preciso que seja capaz de construir 

humanidade ao seu redor. Isto implica em transmitir a verdade crista  em dimenso es 

verdadeiramente humanas, para na o ser “teo logo de museu”, “observador da histo ria”, 

“intelectual sem talento”, “eticista sem bondade” ou “burocrata do sagrado”. Assim, ao 

extrapolar os muros da instituiça o, os estudantes de Teologia do Cearp manifestam o 

desejo de ir ao encontro dos coraço es humanos, anunciando a verdade da mensagem 

crista . 

Trata-se de uma experie ncia do pensamento teolo gico. No primeiro ano dos 

estudos de Teologia, os alunos sa o convidados a mergulhar nos dados da revelaça o crista : 

conhecem as diversas a reas do saber teolo gico, debruçam-se sobre os acontecimentos da 

Histo ria da Igreja e começam a realizar as conexo es necessa rias que formam a grande 

estrutura do pensamento teolo gico. A escrita de texto acade mico acompanha este 

processo, possibilitando que o aluno perceba a complexidade da cie ncia teolo gica e ja  

comece a manifestar seu interesse pela pesquisa em Teologia. 

Ha  de se considerar que todos os estudantes de Teologia ja  obtiveram e xito em 

outros estudos de humanidades, a maioria na a rea da Filosofia e, por isso, ja  possuem as 

ferramentas necessa rias para a produça o acade mica, ou seja, o interesse pelo 

conhecimento, o rigor da pesquisa cientí fica, a reflexa o crí tica e a capacidade de 

argumentaça o. Assim, a aproximaça o com os argumentos teolo gicos possibilita que o 

estudante se utilize de suas ferramentas de pesquisa e ja  descubra as especificidades da 

Teologia, de tal modo que a sua produça o seja efetivamente uma experie ncia teolo gica. 

Desde a publicaça o da Constituiça o Aposto lica “Veritatis Gaudium”, sobre as 

Faculdades Eclesia sticas, a Igreja compreende que o processo da aprendizagem teolo gica 



Teologia: diálogos e reflexões 

8 

e  uma construça o que se faz a partir de quatro elementos fundamentais: a centralidade do 

querigma, o dia logo sem reservas, a interdisciplinaridade e a transdiciplinaridade, e a 

formaça o de redes. As produço es aqui apresentadas evidenciam tais elementos, ale m de 

manifestar o reconhecimento de que a Teologia precisa estar sempre atenta a s 

modificaço es culturais de cada e poca. 

Por isso, o presente e-book “Teologia: diálogos e reflexões” traz, em cada 

capí tulo, temas que conseguem contribuir com a reflexa o teolo gica, com a vida de fe  de 

todos: teo logos, leigos, ministros ordenados, religiosos e consagrados.  

No primeiro capí tulo, o autor Carlos Eduardo Arau jo, trata sobre a Miserico rdia 

Divina no contexto da Teologia da Prosperidade, trazendo uma reflexa o acerca da Tradiça o 

Crista  a partir da Sagrada Escritura, bem como do Pontificado do papa Francisco, que 

sempre destaca a miserico rdia gratuita de Deus que alcança a todos. 

Miserico rdia: amor transformador e  o tema do segundo capí tulo, onde o autor Jose  

Luí s de Sa , busca explorar o conceito e a importa ncia da miserico rdia nas relaço es 

humanas e na vive ncia crista .  

Moise s Freire e  o autor do terceiro capí tulo, no qual ele evidencia a teologia do papa 

Francisco na elaboraça o da declaraça o pastoral Fiducia Supplicans, com e nfase na 

miserico rdia proposta neste Pontificado. 

Joa o Vitor da Costa Silva aborda dois assuntos contempora neos no magiste rio do 

papa Francisco: a sinodalidade e o dia logo, interligando-os como resposta para a 

sociedade, e trazendo uma esperança de um mundo novo.  

Clayton Euge nio Santos de Paula discorre sobre a pra tica da fe  que se da  numa 

perspectiva pessoal e livre, pore m, na o e  isolada, pois caminha para uma dimensa o 

comunita ria. Portanto, a reflexa o que o autor traz, convida a  vive ncia da fe , a partir de uma 

comunha o de amor com, e a exemplo, da Santí ssima Trindade. 

A Sau de Integral como locus de Salvaça o: o Sacramento da Unça o dos Enfermos 

como paradigma de Libertaça o, e  a tema tica que o autor Jose  Aislan Pereira trata, 

objetivando relacionar os conceitos de sau de e salvaça o, que possuem uma mesma raiz 

etimolo gica. Para isso, ele traz reflexo es a partir do Sacramento da Unça o dos Enfermos, 

que roga pela sau de integral, tendo em vista a salvaça o. 



Teologia: diálogos e reflexões 

9 

Rangel Rodrigues, com a  Encí clica Salvifici Doloris, de Sa o Joa o Paulo II, que trata 

sobre o sentido do sofrimento humano,lança um olhar, um alento e uma perspectiva, a 

partir de sua reflexa o teolo gica, aos pacientes submetidos ao tratamento oncolo gico. 

Lucas Simonini, a partir da Teologia da Libertaça o e sua metodologia teolo gica, 

procura entender e responder ao seguinte questionamento: do que e para que Cristo veio 

nos libertar? Para isso, o pesquisador procura explicitar o verdadeiro sentido e espí rito 

dessa teologia na pessoa de Jesus Cristo, o libertador.  

A inculturaça o dos primeiros religiosos Canossianos no Brasil no perí odo de 1966 

ate  1975, foi objeto da pesquisa de Sauro Santiago. O autor traz reflexo es teolo gicas acerca 

de inculturaça o, ao mesmo tempo que discorre sobre a histo ria dos Canossianos, a partir 

da chegada ao Brasil. 

A conclusa o dos artigos e  feita de forma pro spera, uma vez que no u ltimo, Kaue  

Simo es aborda a tema tica Mariana. O pesquisador procura compreender como o tema da 

Virgem Maria e  refletido dentro do Concí lio Vaticano II, ale m do que, busca desenvolver o 

por que Maria ser apresentada como modelo para a Igreja. 

Apo s os artigos proporcionarem dia logos e reflexo es teolo gicas, na o menos 

importante, complementa essa produça o, a resenha que o autor Arnaldo Madeira traz 

sobre a oraça o, mediante o livro de orientaço es para viver o ano da Oraça o, que prepara 

para o Jubileu da Esperança que sera  vivido em 2025. 

Portanto, com o que foi exposto manifestamos a unidade que interliga todos os 

temas e assim, fornece uma rica produça o teolo gica, estamos certos de que este e-book 

contribui com as pesquisas acade micas, bem como com as reflexo es para a caminhada de 

fe . 

Agradecemos o interesse nessas produço es teolo gicas, e desejamos a todos uma 

boa leitura! 

 

Prof. Dr. Pe. Círio Alessadro Jacinto e Profa. Ma. Isadora Maria O. Souza 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

10 

SUMÁRIO 

 

Artigos:  
  

1. A deturpação contemporânea da Misericórdia Divina no contexto da 
Teologia da Prosperidade – Carlos Eduardo Arau jo Soares....................................... 
 

11 

2. Misericórdia: amor transformador - Jose  Luí s de Sa  da Silva................................... 
 

26 

3. Abençoai e não amaldiçoeis: a teologia de Francisco na elaboração da 
‘Fiducia Supplicans’ – Moise s Marcelino Pieruci Freire................................................ 
 

37 

4. O diálogo e a sinodalidade à luz do Magistério do Papa Francisco – Joa o 
Vitor da Costa Silva.......................................................................................................................... 
 

55 

5. Fé, uma relação pessoal com Deus a ser vivida em comunidade – Clayton 
Euge nio Santos de Paula................................................................................................................ 
 

68 

6. A Saúde Integral como locus de Salvação: o Sacramento da Unção dos 
Enfermos como paradigma de Libertação – Jose  Aislan Pereira............................ 
 

75 

7. O sentido do sofrimento humano a partir da Salvifici Doloris do Papa João 
Paulo II: um olhar para pacientes submetidos a tratamento oncológico – 
Rangel Rodrigues de Souza Silva............................................................................................... 
 

 
86 

8. Uma abordagem da teologia da libertação: o modelo de Jesus Cristo o 
libertador – Lucas Lopes de Lima Simonini........................................................................ 
 

99 

9. Inculturação na missão: primeiros religiosos Canossianos no Brasil 
(1966-1975) - Sauro Santiago de Brito................................................................................. 
 

119 

10. Imaculada Conceição e Assunção de Maria como modelo da Igreja:  a 
partir da constituição dogmática Lumen Gentium e do contexto do 
Concílio Vaticano II – Kaue  Simo es Jonas............................................................................ 
 

 
143 

  
Resenha  
  

1. “Ensina-nos a rezar” – Arnaldo Madeira............................................................................. 
 

158 

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

11 

A DETURPAÇÃO CONTEMPORÂNEA DA MISERICÓRDIA DIVINA NO 

CONTEXTO DA TEOLOGIA DA PROSPERIDADE 

 

 

 

 

Carlos Eduardo Araújo Soares  

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

No contexto atual, muitas sa o as deturpaço es religiosas que se apresentam como 

verdades de fe . A Miserico rdia Divina, por sua vez, na o fica fora disso. Sendo um conceito 

central em algumas religio es crista s, haja vista que apresenta uma expressa o do amor e 

bondade de um ser divino para com a humanidade, na contemporaneidade tem sido 

distorcida e mal interpretada por alguns grupos religiosos e entre eles, a Teologia da 

Prosperidade.  

Este ramo teolo gico tem ganhado destaque nas u ltimas de cadas e, de certo modo, 

influenciado va rios religiosos em todo mundo. Outrossim, essa abordagem na o reflete 

verdadeiramente os princí pios da fe  crista , nem mesmo e  fidedigna aos Escritos Sagrados, 

uma vez que promete “ressurreiça o sem cruz”, ou seja, uma vida sem sofrimentos e 

afortunada, na qual se alcança graça e miserico rdia simplesmente por fazer doaço es a 

templos religiosos e por seguir Jesus Cristo, o mesmo que primeiro morreu na Cruz para 

depois Ressuscitar.  

Neste itinera rio, num primeiro momento passaremos pelo contexto de origem da 

Teologia da Prosperidade, identificando o motivo pelo qual tem se difundido nos tempos 

atuais, constatando em que momento passa a contradizer a gratuidade da Miserico rdia 

Divina que alcança a todos. Tambe m abordaremos a Miserico rdia Divina na Tradiça o 

Crista , utilizando de textos bí blicos bem como dos grandes escritos do Papa Francisco com 

relaça o a  Miserico rdia, chegando a  deturpaça o, por parte da Teologia da Prosperidade, 

desse amor de Deus em forma de perda o que e  dispensado a todos de forma livre e 

gratuita. 



Teologia: diálogos e reflexões 

12 

Assim sendo, este artigo busca entender a Teologia da Prosperidade, para assim 

examinar a deturpaça o contempora nea da Miserico rdia Divina nesta abordagem 

teolo gica, oferecendo insights da verdadeira esse ncia da Miserico rdia que e  retratada nos 

Evangelhos, que e  ta o apresentada pelo Sumo Pontí fice, o papa Francisco, e que brota 

genuinamente do coraça o de Deus.  

 

1. Teologia da Prosperidade: Origens e características 

 

“Garanto-vos”, respondeu Jesus, “que todo aquele que por minha causa e 
pelo evangelho tiver deixado casa, irma os, irma s, ma e, pai, filhos ou 
terras, recebera  cem vezes mais agora neste tempo (casas, irma os, irma s, 
ma es), filhos e terras, embora com perseguiço es); e na era vindoura, a 
vida eterna. (Mc 10, 29-30) 

 
Com certeza, se olharmos este discurso de Jesus de Nazare , descrito no primeiro 

Evangelho, e nos ocuparmos apenas do texto – Sola Scriptura – seremos tentados a firmar 

a fe  simplesmente na busca de benefí cios pro prios e, entre eles, os econo micos como a 

primazia da busca da vida religiosa. Contudo, essa oferta de prosperidade na o vai de 

encontro com a ideia que predomina em outros textos bí blicos que buscam uma amplitude 

bem maior que simplesmente a conquista de bens materiais (cf. Lc 12, 15; Mt 6, 24; Mt 6, 

19; Lc 12, 16-21).  

Outrossim, Jesus, em todo o seu caminhar terreno, e ate  mesmo se nos atentarmos 

a  esta mesma passagem, na o garante a multiplicaça o de bens temporais e ause ncia de 

sofrimento ao aceitarmos o seguimento a Ele, pelo contra rio, Ele adverte que, neste 

mundo, receberemos com perseguiça o (cf. Mc 10, 30d). Numa interpretaça o de Ortiz 

(2019, n,p, traduça o nossa) o mesmo episo dio, 

 
refere-se a s perseguiço es, que aparecem como reflexo da experie ncia das 
comunidades crista s do primeiro se culo, que enfrentaram oposiça o, 
rejeiça o e ate  martí rio pela sua fidelidade a  mensagem de Jesus Cristo. 
Ale m disso, as palavras de Marcos projetam a esperança crista  a ní vel 
escatolo gico, isto e , rumo ao futuro glorioso que permitiria desfrutar de 
uma vida plena (“eterna”), entendida como dimensa o de bem-estar, 
justiça e harmonia ligada a  comunha o permanente com Deus graças a  
intermediaça o de Jesus.1 

 
1 En el mismo episodio, se refiere a las persecuciones, lo cual aparece como un reflejo de la experiencia de 
las comunidades cristianas del primer siglo, que enfrentaron la oposicio n, el rechazo y hasta el martirio por 
su fidelidad al mensaje de Jesucristo. Adema s, las palabras de Marcos proyectan la esperanza cristiana a un 
nivel escatolo gico, es decir, hacia el futuro glorioso que harí a posible disfrutar de una vida plena (“eterna”), 



Teologia: diálogos e reflexões 

13 

Percebemos no contexto em que surge, que a intença o de Jesus e , num primeiro 

momento, apontar o ce u, mas para isso, ele na o deixa de alertar os seus seguidores dos 

desafios e problemas da caminhada, fazendo assim com que na o se sintam enganados 

quando surgirem, uma vez que seguir Jesus implica abraçar a cruz (Lc 9, 23), mas sem 

garantia de felicidade terrena, mas na eternidade. 

Por isso, propor um caminho de seguimento a Jesus que passe somente por 

momentos de alegria, ou ate  mesmo propor um seguimento em que se alcança felicidade 

terrena e bens materiais, e , com certeza, negar o Evangelho e o Cristianismo, haja vista 

que so  alcançaremos e sentiremos o perfume das rosas (ce u), passando pelo espinho do 

caule (provaço es).  

Assim sendo, chegamos naquilo que apresenta a Teologia da Prosperidade, na qual, 

para Alves (2016, p. 11), antes de definir o conceito dessa Teologia, necessa rio se faz voltar 

a s origens e principalmente naquilo que diz respeito a  Confissa o positiva, que se pode 

considerar como “um outro nome” da Teologia da Prosperidade. Esta, diz respeito:  

 
a teologia da fo rmula da fe  ou doutrina da prosperidade promulgada por 
va rios televangelistas contempora neos, sob a liderança e inspiraça o de 
Essek Willian Kenyon. A expressa o “confissa o positiva” pode ser 
legitimamente interpretada de va rias maneiras. O mais significativo de 
tudo e  que a expressa o “confissa o positiva” se refere literalmente a trazer 
a  existe ncia o que declaramos com nossa boca, uma vez que a fe  e  uma 
confissa o. (Alves apud Romeiro 1993, p. 6) 

 

Tal confissa o positiva tem se alastrado nos meios religiosos, trazendo a  existe ncia 

e como castigo do tempo presente a falta de fe , ou simplesmente o na o cumprimento dos 

preceitos religiosos e ate  mesmo crista os. Lemos (2017, n.p), em sua dissertaça o de 

mestrado, afirma que a Teologia da Prosperidade emergiu e ganhou força nos Estados 

Unidos nos anos 1940, sendo posteriormente propagada e trazida para o Brasil, em 

meados de 1970.   

Tal Teologia doutrina ria ensina que qualquer sofrimento do crista o indica falta de 

Deus, de amor. Deste modo, a pessoa, o crista o bem-sucedido, e  completamente sauda vel 

fí sica e mentalmente, ale m de ser possuidor de uma prosperidade material muito grande. 

Pobreza e doença sa o resultados visí veis do fracasso do crista o em pecado ou que possui 

fe  insuficiente (CAMPOS, 1997). 

 
entendida como una dimensio n de bienestar, justicia y armoní a ligada a la comunio n permanente con Dios 
gracias a la intermediacio n de Jesu s. (ORTIZ, 2019, s/n). 



Teologia: diálogos e reflexões 

14 

Neste sentido, Pierat (1993, p. 46) afirma que: 

 
o maior representante do evangelho da prosperidade, Kenneth Hagin, 
nasceu no Texas em 1917. De origem pobre, passou por grandes 
dificuldades emocionais, fí sicas e financeiras, sendo criado pelos avo s. 
Aos 15 anos de idade ficou gravemente doente e passou a relatar que 
possuí a viso es de Cristo e passagens pelo Ce u e o Inferno. As viagens para 
o Ce u o levaram a  conversa o, e diz receber a “verdadeira” revelaça o de 
Marcos 11: 23, 24 e da natureza crista . Para obter as be nça os diante de 
Deus, o fiel deve confessar em voz alta e nunca duvidar da sua crença. 
Evange lico batista, apo s a cura decidiu começar a pregar o evangelho 
associando-o a  Confissa o Positiva. 

 
Aqui, ja  se entende que o representante e defensor dessa doutrina diz ter feito uma 

experie ncia com Cristo Jesus, e por isso se associa bastante a Teologia da Prosperidade 

com a Confissa o positiva, haja vista que ele fez a experie ncia, e agora quer trazer para a 

realidade, generalizadamente, aquilo que vivera. 

O evangelho da prosperidade pode ser entendido como evangelho da sau de e da 

riqueza, ou ate  mesmo evangelho do sucesso. Por isso, para alguns crista os e  muito forte 

a concepça o de que a be nça o financeira e  a vontade de Deus para eles, e ate  mesmo que a 

fe  e suas doaço es materiais aos templos religiosos aumentara o a sua riqueza 

material. Embora seja impossí vel rastrear o evangelho da prosperidade de volta a um 

ponto de partida exato, para Sales, Silva e Teixeira (2023, s/n), ha  pelo menos tre s 

movimentos dos quais ele extrai suas ideias:  

 
o primeiro e  o cristianismo centrado na experie ncia, que nasceu na mente 
do teo logo Friedrich Schleiermacher, do se culo XIX, e se concretizou na 
forma do movimento carisma tico do se culo XX. A segunda filosofia que 
deu origem ao evangelho da prosperidade foi a escola de “pensamento 
positivo” de Norman Vincent Peale. Harvey Cox escreveu sobre o 
evangelho da prosperidade: “isso deve muito ao” pensamento positivo “do 
falecido Norman Vincent Peale”. O terceiro movimento moderno que 
influenciou o evangelho da prosperidade e  simplesmente o “sonho 
americano”, ou materialismo. 

 

Por isso, se nos atentarmos detalhadamente a  Teologia da Prosperidade, 

perceberemos que, de fato, estes tre s movimentos esta o presentes de forma visí vel, com 

sentimentalismos, prometendo estabilidade financeira, bem como a supervalorizaça o da 

mate ria em detrimento aos bens espirituais.  

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

15 

2. A Misericórdia Divina na Tradição Cristã 

 

Desde os primo rdios da humanidade, o homem sempre contou com uma força 

sobrenatural capaz de auxilia -lo e de intervir em sua vida quotidiana. Na tradiça o crista , 

isso se revela tanto no primeiro (AT) como no segundo (NT) Testamento. Contudo, o 

homem – no relato da criaça o – desobedece a ordem deste Ser Supremo e erra (cf. Gn 3). 

A partir de enta o, ele precisa contar com a Miserico rdia deste Transcendente, para na o lhe 

ser retirada a vida.  

 

2.1. A Misericórdia na vida da Igreja como referência às Sagradas Escrituras 

 

No Antigo Testamento, ve -se presente na voz dos profetas, bem como nos Salmos, 

uma alusa o a um Deus misericordioso. No livro do E xodo, quando o Senhor passa por 

Moise s, este o reconhece como Misericordioso: “Senhor, Senhor, Deus compassivo e 

clemente, lento para a ira e rico em miserico rdia” (Ex 34, 6). Isaias faz um convite ao povo 

ao arrependimento e a  mudança de vida: “Volte-se ele para o Senhor, que tera  miserico rdia 

dele” (Is 55, 7b). No livro das Lamentaço es, mesmo em meio a dor, o autor sagrado 

reconhece que as miserico rdias de Deus sa o inesgota veis (Lm 3,22).  

Nos Salmos, o autor sagrado mostra que mesmo diante de pecados, faltas, 

limitaço es e erros, “O Senhor e  compassivo e clemente lento para a ira e rico em 

miserico rdia” (Sl 103, 8), justamente porque “O Senhor na o nos trata como exigem nossas 

faltas” (Sl 78).  

Para Silberer (2016, p. 80) 

 
a pra tica da miserico rdia era presente na vida da Igreja desde o iní cio. S. 
Lucas caracteriza a vida da Igreja primitiva em Jerusale m nestes termos: 
“Todos os que abraçavam a fe  viviam unidos e possuiam tudo em comum; 
vendiam suas propriedades e seus bens e repartiam o dinheiro entre 
todos, conforme a necessidade de cada um”.   

 

No Novo Testamento, esta miserico rdia de Deus para com os pecadores se 

manifesta na Histo ria da Salvaça o e e  personificada em Jesus Cristo, que faz das suas aço es 

ensinamentos vivos de miserico rdia, e no a pice, na sua morte, essa miserico rdia e  

plenificada, uma vez que morre pela salvaça o de toda humanidade. Para o papa Joa o Paulo 

II, na Encí clica Dives in Misericordia: 

   



Teologia: diálogos e reflexões 

16 

em Cristo e por Cristo, Deus com a sua miserico rdia torna-se tambe m 
particularmente visí vel; isto e , po e-se em evide ncia o atributo da 
divindade, que ja  o Antigo Testamento, servindo-se de diversos conceitos 
e termos, tinha chamado «misericórdia». Cristo confere a toda a tradiça o 
do Antigo Testamento quanto a  miserico rdia divina sentido definitivo. 
Na o somente fala dela e a explica com o uso de comparaço es e para bolas, 
mas sobretudo Ele próprio encarna-a e personifica-a. Ele próprio é, em 
certo sentido, a misericórdia. Para quem a ve  n'Ele — e n'Ele a encontra — 
Deus torna-se particularmente «visí vel» como Pai «rico em miserico rdia». 
(DM, n.2c) 

 

Tambe m o Papa Joa o Paulo II, na Encí clica Dominum et Vivificantem, aprofundou no 

miste rio misericordioso da Trindade. Para ele, o Espí rito Santo  

 
e  o Amor do Pai e do Filho; e, como tal, e  Dom trinita rio e a eterna fonte 
de toda a da diva divina a s criaturas. Nele, precisamente, no s podemos 
conceber como que personificada e atuada de uma maneira 
transcendente a virtude da miserico rdia… Em Deus, o Espí rito que e  Amor 
faz com que a consideraça o do pecado humano se traduza em novas 
da divas do amor salví fico. Dele, na unidade com o Pai e o Filho, nasce a 
Economia da salvaça o. Se o pecado, rejeitando o amor, gerou o sofrimento 
do homem que, de algum modo, se estendeu a toda a criaça o (cf. Rm 8,20-
22), o Espí rito Santo entrara  no sofrimento humano e co smico com uma 
nova efusa o de amor, que redimira  o mundo. (DV, n. 39c). 

 
As para bolas contadas por Jesus no Novo Testamento, em sua grande maioria, na o 

sa o para desprezar as leis antigas ou para dar uma nova lei (Mt 5,17-20), mas 

simplesmente para mostrar que a lei revela o padra o de Deus, enquanto a miserico rdia 

revela a Sua graça. 

Uma das mais conhecidas e usadas quando o tema e  a miserico rdia, e  a do filho 

pro digo (Lc 15, 11-32). Nesta, um pai tinha dois filhos, e um deles (o mais novo) pede a 

sua parte da herança. O pai lhe da  e ele parte, a fim de gastar tudo numa vida 

completamente desenfreada. Contudo, num dado momento, ele percebe que perdeu tudo 

e resolve voltar para casa para trabalhar para o pai. Mas, ao contra rio do que esperava, o 

pai esta  a  sua espera e lhe retoma a dignidade humana e filial.  

Mais do que uma simples histo ria, a para bola convida-nos a pensarmos na nossa 

relaça o com Deus. Percebemos, portanto, o perda o infinito d’Ele, que na o mede a dista ncia 

do caminho errado que se percorre, mas olha a iniciativa de retorno, de conversa o. Por 

isso, para dar maior e nfase na acolhida e miserico rdia do Pai, o papa Joa o Paulo II, na 

Encí clica Dives in Misericordia, chama esta para bola de “Para bola do Pai Misericordioso”.  

 
Baseando-se neste modo de manifestar a presença de Deus, que e  Pai, 
amor e miserico rdia, Jesus faz da mesma miserico rdia um dos 



Teologia: diálogos e reflexões 

17 

principais temas da sua pregação. Como de costume, tambe m neste ponto 
ensina antes de mais «em para bolas», porque exprimem melhor a pro pria 
esse ncia das coisas. Basta recordar a para bola do pai misericordioso, ou 
a para bola do bom samaritano, ou ainda, por contraste, a do servo sem 
compaixa o. Numerosas sa o ainda as passagens do ensinamento de Cristo 
que manifestam o amor e miserico rdia sob um aspecto sempre novo. 
Basta ter diante dos olhos o bom pastor que vai a  busca da ovelha 
tresmalhada, ou a mulher que varre a casa a  procura da dracma perdida. 
O Evangelista que trata de modo particular estes temas do ensino de 
Cristo e  S. Lucas, cujo Evangelho mereceu ser chamado «o Evangelho da 
miserico rdia». (DM, n.3f). 
 

Na para bola do devedor implaca vel (Mt 18, 23-32), um rei decide acertar as contas 

com seu devedor (que lhe devia enorme fortuna). Este, por sua vez, lhe implora por um 

prazo e o rei lhe perdoa a dí vida. O destaque se da  quando este mesmo servo vai acertar 

as contas com o seu devedor (que lhe devia pequena quantia) e este lhe pede um prazo, 

mas lhe e  negado e ele e  lançado na prisa o. Quando o rei toma conhecimento disso, entrega 

o servo perdoado aos torturadores porque ele na o soube agir com miserico rdia. Esta 

para bola nos ensina que sa o nas nossas atitudes que devemos manifestar a miserico rdia 

de Deus e, se Ele nos perdoa sempre, devemos sempre perdoar. 

 

2.2. A misericórdia no Pontificado do Papa Francisco 

 

No cristianismo, como ja  percebemos, a miserico rdia e  um dos atributos mais 

sublimes e compassivos de Deus, que pode ser mencionada e ate  mesmo atribuí da como 

um elemento central de Sua natureza. Esta qualidade divina na o apenas demonstra a 

bondade e a compaixa o de Deus, mas tambe m mostra que Sua graça e  oferecida sem 

qualquer condiça o pre via. Assim, a miserico rdia de Deus e  apresentada como um dom 

inestima vel e imerecido, estendendo-se a todos os seres humanos independentemente de 

seus me ritos. Por isso, como afirmado pelo papa Francisco, a miserico rdia do Senhor e  

gratuita, reforçando a ideia de que a compaixa o divina e  acessí vel a todos, sem exceça o. 

 

Na Sagrada Escritura, como se ve , a miserico rdia e  a palavra-chave para 
indicar o agir de Deus para conosco. Ele na o Se limita a afirmar o seu amor, 
mas torna-o visí vel e palpa vel. Alia s, o amor nunca poderia ser uma 
palavra abstracta. Por sua pro pria natureza, e  vida concreta: intenço es, 
atitudes, comportamentos que se verificam na actividade de todos os dias. 
A miserico rdia de Deus e  a sua responsabilidade por no s. Ele sente-Se 
responsa vel, isto e , deseja o nosso bem e quer ver-nos felizes, cheios de 
alegria e serenos. E, em sintonia com isto, se deve orientar o amor 
misericordioso dos crista os. Tal como ama o Pai, assim tambe m amam os 
filhos. Tal como Ele e  misericordioso, assim somos chamados tambe m no s 
a ser misericordiosos uns para com os outros (Francisco, 2015, n.p). 



Teologia: diálogos e reflexões 

18 

Desde o iní cio do seu ministe rio petrino, o papa Francisco tem mostrado um olhar 

bastante preocupado com o tema da miserico rdia. No ano 2015, o papa convocou um 

Jubileu Extraordina rio da Miserico rdia, em cuja bula de proclamaça o – Misericordiae 

Vultus – escreve: 

 
precisamos sempre de contemplar o miste rio da miserico rdia. E  fonte de 
alegria, serenidade e paz. E  condiça o da nossa salvaça o. Miserico rdia: e  a 
palavra que revela o miste rio da Santí ssima Trindade. Miserico rdia: e  o 
acto u ltimo e supremo pelo qual Deus vem ao nosso encontro. 
Miserico rdia: e  a lei fundamental que mora no coraça o de cada pessoa, 
quando ve  com olhos sinceros o irma o que encontra no caminho da vida. 
Miserico rdia: e  o caminho que une Deus e o homem, porque nos abre o 
coraça o a  esperança de sermos amados para sempre, apesar da limitaça o 
do nosso pecado (MV, n.2) 

 
Com isso, o santo padre adverte da necessidade de buscarmos uma similaridade 

com Jesus Cristo, que traz visivelmente o olhar do Pai das Miserico rdias que esta  sempre 

disposto, mediante o arrependimento, a perdoar-nos dos nossos pecados e conduzir-nos 

a  verdadeira alegria do seguimento fiel a  mensagem do Evangelho. Outrossim, apesar dos 

nossos pecados, Deus nunca muda a decisa o que tomou um dia de nos amar ate  o fim, 

mesmo que as nossas atitudes, nossos pecados, mostrem a nossa falta de compromisso 

com este amor dispensado a no s.  

O que muitas vezes falta na vida de muitos crista os, e  justamente o arrependimento 

dos pecados, e neste caso, o sacramento da confissa o e  um instrumento deixado por Jesus 

para aproximar de novo o coraça o do homem ao coraça o de Deus. Numa entrevista, no ano 

de 2016, quando se perguntou ao papa sobre o sacramento da confissa o, este respondeu 

que o confessiona rio na o deve ser uma sala de tortura, mas aquele que confessa precisa 

se envergonhar do pecado, pois a vergonha nos torna humildes. (Francisco, 2016, p. 58). 

 
Sempre procurei dedicar um tempo a s confisso es, mesmo como bispo ou 
cardeal. [...] As vezes, gostaria de entrar numa igreja e sentar-me ainda no 
confessiona rio. [...] Sempre que atendi confisso es olhei primeiro para 
mim mesmo, para meus pecados, para a minha necessidade de 
miserico rdia e, assim, procurei perdoar muito. (Francisco, 2016, p. 59).  

 

Francisco ganha destaque e e  conhecido, pelo seu jeito simples e sincero, mas 

principalmente pelas visitas feitas ao longo do seu pontificado. Visitas a  hospitais, centros 

de acolhida de migrantes, priso es, e sempre levando a alegria do evangelho e a esperança 

de alcançar a miserico rdia divina.  

O Catecismo da Igreja Cato lica nos ensina que a paternidade e poder de Deus: 



Teologia: diálogos e reflexões 

19 

iluminam-se mutuamente. Com efeito, Ele mostra Sua onipote ncia 
paternal pela maneira como cuida das nossas necessidades [cf. Mt 6,32], 
pela adoça o filial que nos outorga… (2Cor 6,18), 76 e, finalmente por Sua 
miserico rdia infinita, pois mostra Seu poder no mais alto grau, perdoando 
livremente os pecados (CAT., 2013, n. 270). 

 

Por fim, o papa Francisco tem-se utilizado da miserico rdia como um tema central 

de seu pontificado, propagando uma Igreja que e  aberta, acolhedora e compassiva. Sua 

dedicaça o a este tema busca, de fato, inspirar-nos a viver seguindo mais profundamente 

os passos do Cristo, e assim, agindo com compaixa o, perdoando sempre. Como o pro prio 

Cristo, Francisco faz isso com sua pro pria vida, atrave s de gestos e palavras. 

Portanto, a miserico rdia pode ser compreendida na pra tica de tratar uma pessoa 

com mais compaixa o e bondade do que ela – aos olhos da justiça – mereceria. Na expiaça o 

de Jesus Cristo entendemos mais profundamente esse conceito, haja vista Sua epifania 

plena da Miserico rdia Divina. Sabemos que Deus, em sua oniscie ncia, esta  plenamente 

ciente dos nossos pecados, fraquezas e limites, contudo, manifesta Sua miserico rdia ao 

perdoar nossos pecados e nos proporcionar a oportunidade de voltarmos a  Sua presença. 

 No seguimento de Jesus, somos convidados a superar nossas imperfeiço es e 

receber a graça e o amor infinito de Deus, que nos permite reestabelecer nosso 

relacionamento com Ele, vivendo de acordo com seus mandamentos. Para Francisco 

(2015, n.p.) “e  a miserico rdia que muda o coraça o e a vida, ela pode regenerar uma pessoa 

e permitir que esta se insira de modo novo na sociedade”. Assim, a miserico rdia e  o 

encontro de Deus com o homem na sua mais estrita realidade, ou seja, o encontro da 

mise ria do homem com o amor acolhedor de Deus.  

 

3. A deturpação contemporânea da Misericórdia Divina sob influência da 

Teologia da Prosperidade 

 

Como ja  percebemos, a Teologia da Prosperidade oferece uma visa o distorcida da 

realidade e da Escritura. No que tange a Miserico rdia Divina na o e  diferente. Na contrama o 

daquilo que prega o cristianismo, a e nfase desta corrente e  dada no sucesso material, a 

mercantilizaça o da fe , a superficialidade espiritual, os sentimentalismos exagerados, 

causando, com certeza, desigualdade e culpa.  

Para Sales, Silva e Teixeira (2023, n.p): 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

20 

ao contra rio do tradicionalismo que prega a busca do paraí so para ale m 
do po s-morte, a crença da prosperidade defende a ide ia de que o homem 
foi liberto do pecado original por meio do sacrifí cio de Cristo, assim pode 
na o so  usufruir dos bens terrenos, como tambe m exigir de Deus como um 
direito adquirido, a sau de fí sica e a abunda ncia material.  

 

A confissão positiva garante que proclamar as bença os e graças recebidas faz com 

que se receba mais. Utilizando-se de va rias passagens bí blicas que convidam os leitores a 

acreditar nas be nça os dadas por Deus bem como no poder das coisas que pedem, 

adulterando o verdadeiro sentido da Escritura. “A morte e a vida esta o no poder da lí ngua” 

(Pr 18, 21). 

 
Para receber as be nça os materiais, pela fe , voce s devem fazer o seguinte: 
primeiro, acreditar que Deus quer que voce  prospere financeiramente; 
segundo: estar disposto a aceitar a responsabilidade de ser um dos so cios 
e administradores da Obra de Deus (Sales, Silva e Teixeira, 2023, n.p.). 

 

Ser so cio da Obra de Deus, e  simplesmente fazer com que a “fama” do milagre e da 

graça recebida pela força da palavra se espalhe, arrebanhando mais e mais pessoas, pelo 

sentimentalismo exagerado e pela venda de recompensas terrenas, favorecendo o bem-

estar do povo em troca de dinheiro.  

A misericórdia divina, neste caso, passa a ser distribuída por interesses monetários 

(mercantilização da fé), transformando o amor e misericórdia de Deus em uma transação 

comercial no qual as bênçãos e o perdão dos pecados são comprados através das doações 

financeiras, aduzindo o ensinamento bíblico de que a misericórdia de Deus é gratuita, 

imerecida, mas que não pode ser vendida. “Porque pela graça sois salvos, por meio da fé; e 

isto não vem de vós, é dom de Deus. Não vem das obras, para que ninguém se glorie. (Ef 2, 8-

9).  

Ao contra rio do que prega Jesus, a Teologia da Prosperidade foca na obtença o de 

bens materiais, de felicidade tempora ria, da na o necessidade de buscar a santidade e o 

arrependimento dos pecados, simplesmente porque podemos comprar a miserico rdia de 

Deus. Assim sendo,  

 
a Teologia da Prosperidade, onde quer que voce  a olhe, reflete as 
propostas da economia de livre mercado e procura justificar biblicamente 
o consumo caro e o prazer da vida terrena. Prazer curiosamente limitado 
ao material. […] A Teologia da Prosperidade, como teologia 
fundamentalista, articula respostas para tudo. Ele ate  responde a 



Teologia: diálogos e reflexões 

21 

perguntas que ningue m lhe fez ainda, porque, em u ltima ana lise, trata-se 
de uma visa o de mundo. (Ortiz apud Ocana , 2019, n.p., traduça o nossa)2 

 
Ou seja, na o e  necessa rio um esforço humano para buscar o arrependimento, o que 

precisa, de fato, e  possuir um capital econo mico elevado e fazer doaça o a  igreja e ao 

pro ximo que ja  se alcança a miserico rdia de Deus e o perda o do pecado. Uma das 

justificativas, segundo Ortiz (2019, n.p., traduça o nossa):  

 
quem pode dizer que na o quer ser rico, camuflando-se num discurso 
dizendo que o que quer mesmo e  ter paz, amor e sau de? Como se fosse 
possí vel algue m viver apenas de benefí cios. E  possí vel ter paz com contas 
para pagar? Na o ter dinheiro para consertar os dentes significa ter sau de 
plena? E apaixonado, o homem casado quer casa. Mas e quando na o ha  
dinheiro?3 

 
Isso colabora no pensamento contempora neo de que “Deus perdoa tudo e sempre”, 

contudo, esquecemos que para alcançar o arrependimento, como vimos na para bola do 

filho pro digo (cf. Lc 15, 11-32), e  necessa rio o caminho de volta para o pai, de conversa o e 

tentativa de mudança de vida. E  bem verdade o que afirma o papa Francisco no Angelus de 

17/03/2013 (o primeiro de seu pontificado): “Deus nunca se cansa de nos perdoar, no s e  

que nos cansamos de pedir perda o” (FRANCISCO, 2013), e continuamos sempre a viver 

uma vida desregrada, numa fe  superficial.  

Jesus ja  enfatizara a necessidade de buscar primeiramente o reino de Deus e a sua 

justiça, e com isso, todo o resto seria-nos acrescentado (Mt 6, 33). Na o obstante a isso, a 

corrente da prosperidade ensina-nos a valorizar a economia e a buscar as coisas terrenas, 

um bem-estar temporal.  

Outrossim, a miserico rdia divina que deveria ser um sinal visí vel do amor de Deus 

que foi derramado em nossas vidas, acaba sendo reduzida a um artifí cio de ganhos 

materiais para os templos religiosos, esquecendo que a verdadeira miserico rdia envolve 

em primeiro lugar o arrependimento, o perda o, compaixa o e cuidado com os outros sem 

esperar nada em troca.  

 
2 la teologí a de la prosperidad, por donde se la mire, refleja las propuestas de la economí a de libre mercado 
y procura justificar bí blicamente el consumo caro y el goce terrenal de la vida. Goce curiosamente 
circunscrito a lo material. La teologí a de la prosperidad, en tanto teologí a fundamentalista, articula 
respuestas para todo. Responde preguntas, incluso, que nadie le ha hecho todaví a, porque se trata en el 
fondo de una cosmovisio n. 
3 ¿Quie n puede decir que no quiere ser rico, camuflando en un discurso diciendo que lo que realmente 
interesa es tener paz, amor y salud? Como si fuera posible que alguien viviera apenas gozando de beneficios. 
¿Es posible tener paz con cuentas a pagar? ¿No tener dinero para arreglar los dientes es tener completa 
salud? Y en el amor, el casado casa quiere. Pero, y ¿cua ndo no hay dinero? 



Teologia: diálogos e reflexões 

22 

Como afirma o Papa Joa o Paulo II (1980, n.p.): 

 
devemos notar que Cristo, ao revelar o amor-miserico rdia de 
Deus, exigia ao mesmo tempo dos homens que se deixassem guiar na 
pro pria vida pelo amor e pela miserico rdia. Esta exige ncia faz parte da 
pro pria esse ncia da mensagem messia nica e constitui a medula do 
«ethos» evange lico. O Mestre exprime isto mesmo, quer por meio do 
mandamento por Ele definido como «o primeiro e o maior», quer sob a 
forma de be nça o, ao proclamar no Serma o da Montanha: «Bem-
aventurados os misericordiosos, porque alcançara o miserico rdia». 

 

A necessidade que fala vamos do retorno ao Pai de coraça o contrito e arrependido, 

nos possibilita experimentar esse dom gratuito de Deus que e  dado a no s, bem como o 

ensinamento de Jesus que pede-nos para que façamos a mesma coisa que Ele fez (Jo 13, 

15), ou seja, se Ele deu a vida para a nossa salvaça o, simplesmente por ter miserico rdia de 

no s, no s tambe m devemos dispor a nossa vida, nosso orgulho, deixando de lado os bens 

materiais e nos colocando a  disposiça o do apelo de Jesus a  uma aça o misericordiosa e 

transformadora tanto da nossa quanto da realidade dos irma os. Para o papa Joa o Paulo II 

(1980, n.p.): 

 
Jesus Cristo ensinou que o homem na o so  recebe e experimenta a 
miserico rdia de Deus, mas e  tambe m chamado a «ter miserico rdia» para 
com os demais. «Bem-aventurados os misericordiosos, porque alcançara o 
miserico rdia». A Igreja ve  nestas palavras um apelo a  acça o e esforça-se 
por praticar a miserico rdia. Se todas as bem-aventuranças do Serma o da 
Montanha indicam o caminho da conversa o e da mudança de vida, a que 
se refere aos misericordiosos e  particularmente eloquente a tal respeito. 
O homem alcança o amor misericordioso de Deus e a sua miserico rdia, na 
medida em que ele pro prio se transforma interiormente, segundo o 
espí rito de amor para com o pro ximo. 

 

Por fim, como pede o papa Francisco (2015, n.p.) aos confessores: “sejam um 

verdadeiro sinal da miserico rdia do Pai. Ser confessor na o se improvisa. Tornamo-nos tal 

quando começamos, no s mesmos, por nos fazer penitentes em busca do perda o”. Assim, 

passando pela experie ncia e uma vez tocados pela Miserico rdia, conseguiremos ser 

misericordiosos. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Com seu foco exclusivo no bem-estar, nos bens materiais e na prosperidade 

imediata do indiví duo, a Teologia da Prosperidade entre tantos contrapostos, deturpa a 

compreensa o crista  da miserico rdia divina. Isso se da , simplesmente pela transformaça o 



Teologia: diálogos e reflexões 

23 

da miserico rdia em objeto de mercado, favorecendo a classe que busca um sucesso 

pessoal, distanciando assim, como se po de observar no decorrer deste trabalho dos 

ensinamentos bí blicos.  

Com sua constante busca pelas riquezas do mundo, a Teologia da Prosperidade leva 

a uma equivocada compreensa o da realidade crista  bem como da miserico rdia divina, haja 

vista que propaga um “mercado da miserico rdia”, no qual se alcança o perda o dos pecados 

mediante as doaço es que o fiel faz a algum templo religioso, causando uma alienaça o 

religiosa no indiví duo que deixa de buscar uma conversa o e mudança de vida para 

alcançar o ce u, passando a seguir determinada religia o simplesmente para alcançar bens 

materiais e temporais.  

Essa compreensa o distorcida da miserico rdia de Deus causa no fiel um mau 

comportamento, levando-o a uma compreensa o superficial da fe  que o faz ignorar os 

ensinamentos de Cristo, que sempre chama ao arrependimento e distribui de forma 

gratuita o Seu perda o. E  importante ressaltar que para alcançar esta gratuidade da 

miserico rdia de Deus, que na o esta  ligada ao bem estar, nem mesmo a aquisiça o de bens 

materiais, e  necessa rio iniciar um itinera rio de conversa o, haja vista que na o se alcança 

miserico rdia sem arrependimento.  

Assim, a deturpaça o da miserico rdia neste contexto da Teologia da Prosperidade 

causa, de certa forma, um sentimento de culpa no fiel que na o consegue ascender de vida. 

E isso, com certeza, vai contra a  mensagem evange lica de Jesus que nunca prometeu um 

caminho de riquezas terrenas a queles que seguissem o seu caminho, mas, ao contra rio 

disso, alertava sempre aos seus discí pulos o desafio e os sofrimentos do seguimento.  

Portanto, se faz necessa rio para os crista os, voltar a  fonte da miserico rdia que e  

ligada ao amor-sacrifí cio – remetendo ao sacrifí cio de Cristo na cruz, que foi por pura 

miserico rdia – e no perda o verdadeiro. Jesus e  muito claro em sua mensagem quando diz 

que Deus oferece a sua miserico rdia de forma gratuita, convidando, com seu exemplo e 

testemunho, a uma vida humilde que tem como busca, primeiramente o reino de Deus e a 

sua justiça. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

ALVES, Rogaciano Rodrigues. A Teologia da prosperidade e uma "proposta" bíblica. 
Brasil Escola, 2016. Disponí vel em: 



Teologia: diálogos e reflexões 

24 

https://monografias.brasilescola.uol.com.br/religiao/a-teologia-prosperidade-uma-
proposta-biblica.htm#indice_4. Acesso em: 10/05/2024.  
 
BÍBLIA DE JERUSALÉM. Nova ediça o, revista e ampliada. 5ª impressa o. Sa o Paulo: 
Paulus, 2008. 
 
CAMPOS, Leonildo Silveira. Templo, teatro e mercado. Petro polis: Vozes; Sa o Paulo: 
Simpo sio; Sa o Bernardo do Campo: UMESP, 1997  
 
CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. Sa o Paulo: Ediça o tí pica Vaticana, Loyola, 2013. 
 
FRANCISCO, Papa. Misericordiae vultus, Bula de proclamaça o do Jubileu extraordina rio 
da Miserico rdia. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/papa-
francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html. Acesso em 13/05/2024.  
 
________________. O nome de Deus é Misericórdia: Uma conversa de Andrea Tornielle. Sa o 
Paulo: Planeta, 2016. 
 
________________. Spes non Confundit, Bula de proclamaça o do Jubileu ordina rio de 2025. 
Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-
confundit_bolla-giubileo2025.html. Acesso em: 15/05/2024. 
 
JOA O PAULO II, Papa. Carta Encíclica Dives in Misericordiae. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html; Acesso em: 13/05/2024.  
 
__________________. Carta Encíclica Dominum et vivificantem. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_18051986_dominum-et-vivificantem.html. Acesso em: 10/05/2023.  
 
LEMOS. Carolyne Santos. Teologia da Prosperidade e sua expansão pelo mundo. 
(UFES 2017). Disponí vel em: http://revistas.pucsp.br/index.php/reveleteo.  Acesso em: 
13/05/2024 
 
ORTIZ, Leopoldo Cervantes. La llamada “Teología de la Prosperidad”: un ana lisis 
teolo gico introductorio y crí tico. UBL, 2019. Disponí vel em: 
https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/75/305. Acesso em: 
15/04/2024. 
 
PIERATT, Alan. O evangelho da prosperidade. Sa o Paulo: Vida Nova, 1993. 
 
SALES, B.J.M.; SILVA, F.G.; TEIXEIRA, M.S. Teologia da Prosperidade como objeto de 
Mercantilização da fé. Revista FT, Cie ncias Sociais, Volume 26. Ediça o 127/out 2023. 
Disponí vel em: https://revistaft.com.br/teologia-da-prosperidade-como-instrumento-
de-mercantilizacao-da-fe/. Acesso em: 05/05/2024.  
 

https://monografias.brasilescola.uol.com.br/religiao/a-teologia-prosperidade-uma-proposta-biblica.htm#indice_4
https://monografias.brasilescola.uol.com.br/religiao/a-teologia-prosperidade-uma-proposta-biblica.htm#indice_4
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_18051986_dominum-et-vivificantem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_18051986_dominum-et-vivificantem.html
http://revistas.pucsp.br/index.php/reveleteo
https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/75/305
https://revistaft.com.br/teologia-da-prosperidade-como-instrumento-de-mercantilizacao-da-fe/
https://revistaft.com.br/teologia-da-prosperidade-como-instrumento-de-mercantilizacao-da-fe/


Teologia: diálogos e reflexões 

25 

SILBERER, Michel. A Misericórdia na Tradição da Igreja. Instituto Sapienciae, 2016. 
Disponí vel em: https://institutumsapientiae.org/wp-content/uploads/2017/02/sc-
2016-04.pdf. Acesso em: 13/05/2024.  
 

 

https://institutumsapientiae.org/wp-content/uploads/2017/02/sc-2016-04.pdf
https://institutumsapientiae.org/wp-content/uploads/2017/02/sc-2016-04.pdf


Teologia: diálogos e reflexões 

26 

MISERICÓRDIA: AMOR TRANSFORMADOR 

 

 

 

 

José Luís de Sá da Silva 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

  

O presente artigo tem o objetivo de apresentar a definiça o de miserico rdia e 

expressar consideraço es significativas para a Igreja Cato lica Aposto lica Romana acerca 

desta grandiosa marca do Cristianismo, caracterí stica indele vel da vida de Jesus.  

 Este trabalho acade mico tem profí cua releva ncia por causa da preciosidade que o 

assunto central tem na vida humana: a miserico rdia restabelece a dignidade e impulsiona 

o crescimento humano que sa o bloqueados e minimizados por causa das mise rias. 

 O presente artigo, intitulado “Miserico rdia: Amor transformador” esta  organizado 

em duas seço es principais: “A conceituaça o de miserico rdia segundo os diciona rios” e 

“Miserico rdia: do exemplo de Jesus a s palavras da Igreja”. Esta u ltima seça o possui 

subseço es: “Jesus manifesta a miserico rdia do Pai”, “Miserico rdia no Magiste rio da Igreja” 

e “Papa Francisco e a miserico rdia”. Este trabalho teolo gico apresenta a visa o crista  acerca 

da miserico rdia e se fundamenta na Sagrada Escritura e no Magiste rio da Igreja Cato lica 

Aposto lica Romana, respeitando profundamente o Sumo Pontí fice, o papa Francisco.  

 O verbete “miserico rdia” e  apresentado atrave s de informaço es contidas no 

Diciona rio de Teologia Bí blica de Johannes Baptist Bauer, no Diciona rio Crí tico de Teologia 

de Jean-Yves Lacoste, no Diciona rio de Moral de Marciano Vidal e no Vocabula rio de 

Pastoral Cateque tica do presbí tero salesiano Ralfy Mendes de Oliveira, e as definiço es sa o 

dialogadas com textos sagrados do Antigo e do Novo Testamento. O presente artigo 

tambe m usa como refere ncia bibliogra fica a Carta Encí clica Dives in Misericordia do Papa 

Joa o Paulo II, a homilia do Papa Bento XVI no Domingo da Divina Miserico rdia de 2007, a 

Bula Misericordiae Vultus e a Carta Aposto lica Misericordia et Misera do Papa Francisco, 

bem como a homilia deste Sumo Pontí fice no Domingo da Divina Miserico rdia de 2021. A 



Teologia: diálogos e reflexões 

27 

Bí blia Sagrada e o Catecismo da Igreja Cato lica (CIC) tambe m compo em o material 

teolo gico usado na escrita deste trabalho acade mico. 

 Jesus revela a miserico rdia do Pai e transborda um amor sem igual que cativa e 

seduz, incitando para que o ser humano faça o mesmo em relaça o a seus semelhantes. A 

miserico rdia na o e  uma palavra distante, um amor abstrato, apenas nas ideias, mas sim 

um amor concreto, palpa vel no cotidiano, uma palavra pro xima que toca o coraça o, as 

feridas e a carne, gerando esperança, a nimo e vida, e  um amor transformador, fonte de 

cura.  

 

1. A CONCEITUAÇÃO DE MISERICÓRDIA SEGUNDO OS DICIONÁRIOS 

 

O termo “miserico rdia” por vezes fica confuso no cotidiano, pore m seu significado 

e  muito importante e sua vive ncia e  essencial na vida humana, por isso, este artigo se inicia 

com um esclarecimento acerca da esse ncia desta palavra ta o expressiva.  

De acordo com o Diciona rio Crí tico de Teologia publicado sob a direça o de Jean-

Yves Lacoste (2004, p.1150), a miserico rdia emana do homem “cujo coraça o reage diante 

da mise ria do outro”. Na seque ncia o mesmo autor afirma que a Bí blia latina apresenta a 

miserico rdia como um atributo de Deus e que, do hebraico, a palavra se origina de tre s 

raí zes: râham, hânan e hâsad.  

 
Cabe perguntar qual le xico hebraico recobre esta famí lia de palavras. (...) 
tre s raí zes hebraicas: râham, hânan e hâsad. Os comentadores se dete m 
no mais das vezes na primeira, fazendo observar que o substantivo plural 
que dela deriva (rahamîm), que se traduz por “compaixa o”, tem como 
singular a palavra rèhhèm, que designa por seu turno o u tero da mulher. 
Discretamente, o atributo bí blico de miserico rdia apresenta assim o 
agente divino sob um aspecto maternal. (LACOSTE, 2004, p.1150). 
 

A miserico rdia vem de Deus que ama os homens como uma ma e ama seus filhos, 

pore m de maneira perfeita. O profeta Isaí as tocara nesta miserico rdia materna de Deus 

quando disse: “Por acaso uma mulher se esquecera  de sua criancinha de peito? Na o se 

compadecera  ela do filho do seu ventre? Ainda que as mulheres se esquecessem, Eu na o 

me esqueceria de ti.” (Is 49,15) 

 Jean-Yves Lacoste (2004, pp.1150-1152) ainda tratando do verbete “miserico rdia”, 

cita a dupla realidade justiça/miserico rdia como caracterí stica de Deus que e  Pai/Ma e, 

mas a exemplo de alguns textos bí blicos destaca a miserico rdia e enfatiza o chamado que 

o homem recebe de ser misericordioso para com o pro ximo. 



Teologia: diálogos e reflexões 

28 

Assim, meus filhos, tende piedade de todo homem, em miserico rdia, a fim 
de que o Senhor, tomado de piedade por vo s, vos faça misericordiosos. 
Pois nos u ltimos dias, Deus enviara  sua miserico rdia sobre a terra, e la  
onde encontrar entranhas de miserico rdia, la  ele habitara . Pois tanto 
quanto o homem tiver piedade de seu pro ximo, tanto o Senhor tera  
piedade dele. (Test. Zab. 8, 1-3 apud LACOSTE, 2004, p.1150). 
 

Deus, todo miserico rdia, nos convoca a sermos misericordiosos uns para com os 

outros, assim como Ele e  misericordioso. No Evangelho segundo Lucas, Jesus da  um 

imperativo a  humanidade: “Sede Misericordiosos como o vosso Pai e  misericordioso” (Lc 

6, 36). O autor Sagrado destaca nos dois versí culos seguintes a conseque ncia e tica de ser 

misericordioso: o misericordioso recebera  miserico rdia. 

 
Na o julgueis, para na o serdes julgados; na o condeneis, para na o serdes 
condenados; perdoai, e vos sera  perdoado. Dai, e vos sera  dado; sera  
derramada no vosso regaço uma boa medida, calcada, sacudida, 
transbordante, pois com a medida com que medirdes sereis medidos 
tambe m. (Lc 6, 37-38).  
 

 O conceito de miserico rdia a partir do Diciona rio de Teologia Bí blica de Johannes 

Baptist Bauer (1973, pp.704-705) traz o grego ελεος e οικτιρμος com suas diferentes 

formaço es, ελεημοσυνη, designando a manifestaça o da graça e do amor de Deus. O autor 

ainda faz citaço es bí blicas para esclarecer e exemplificar a miserico rdia. 

 
Jesus, aludindo a Os 6,6, afirma o primado da miserico rdia, do amor ao 
pro ximo, amor que e  ativo e esta  acima dos sacrifí cios (Mt 9,13; 12,7; 
23,23). Deus mesmo mostra a sua miserico rdia para com aquele que e  
misericordioso (Mt 18, 32 s.; ver o “como no s”, no Pai-nosso: Mt 6,12; 6,14 
s.; Tg 2, 13). (BAUER, 1973, p.705). 
 

 A miserico rdia expressa o dom de Deus que, pela liberdade e pelo amor, funda sua 

obra salvadora, toca o homem e o abraça com Seu Coraça o.  

 
Jesus recorda a palavra do profeta Ose ias: “Miserico rdia eu quero, na o 
sacrifí cio” (Mt 9, 13; 12, 7). O u nico sacrifí cio perfeito e  o que Cristo 
ofereceu na cruz, em total oblaça o ao amor do Pai e para nossa salvaça o. 
Unindo-nos a seu sacrifí cio, podemos fazer de nossa vida um sacrifí cio a 
Deus. (CIC, 2100). 
 

Na oraça o que Jesus ensinou a seus seguidores, Ele age com miserico rdia para com 

os homens e outorga a  humanidade uma lei da miserico rdia, que esta  implí cita em suas 

palavras.  

 
Orai desta maneira: Pai nosso que esta s nos ce us, santificado seja o teu 
Nome, venha o teu Reino, seja feita a tua vontade na terra, como no ce u. O 



Teologia: diálogos e reflexões 

29 

pa o nosso de cada dia da -nos hoje. E perdoa-nos as nossas dí vidas como 
tambe m no s perdoamos aos nossos devedores. E na o nos submetas a  
tentaça o, mas livra-nos do Maligno. (Mt 6, 9-13) 
 

 A lei implí cita no texto da Sagrada Escritura mencionado acima consiste na lei da 

miserico rdia para com os irma os, no perda o em relaça o a s dí vidas dos devedores. 

Geralmente quem quebra uma lei recebe puniço es e adverte ncias; quem infringe a lei da 

miserico rdia na o recebera  a miserico rdia de Deus.  

Trazendo uma linguagem pastoral, Ralfy Mendes de Oliveira, sdb (1992, p.123), do 

Centro Salesiano de Documentaça o e Pesquisa, relaciona a miserico rdia com a compaixa o 

e o perda o, pore m aprofunda o seu sentido.  

 
Embora na linguagem comum o termo seja sino nimo de “piedosa 
compaixa o” ou de “perda o”, no sentido bí blico original a palavra significa 
a dedicaça o profunda de um ser a outro, em ní vel interior (do í ntimo do 
coraça o) (cf. Lc 1, 78). (OLIVEIRA, 1992, p.123).  
 

 Tocar o pro ximo com o coraça o, eis o sinal da miserico rdia, que ultrapassa as 

apare ncias humanas, mas esta  enraizada no í ntimo do ser, percebendo o outro como ele e , 

acolhendo e valorizando o pro ximo que e  uma pessoa, independentemente de suas 

mise rias humanas.  

 De acordo com o Diciona rio de Moral de Marciano Vidal (1991, p.417), em seu 

verbete “Miserico rdia”, “a aute ntica miserico rdia e  a mais perfeita encarnaça o da 

igualdade entre os homens e, por conseguinte, tambe m a encarnaça o mais perfeita da 

justiça”. O autor ainda afirma, citando o nu mero 4 da Encí clica Dives in Misericórdia, que 

“a supremacia e a superioridade do amor em relaça o a  justiça se mante m precisamente 

atrave s da miserico rdia” (JOA O PAULO II apud VIDAL, 1991, p.417). 

 A miserico rdia humana revela o amor que e  justo sem deixar de amar, que acolhe e 

impulsiona a se tornar melhor ao inve s de julgar, condenar e rotular; e  o amor humilde 

que reconhece suas pro prias fragilidades por isso ama permitindo que o outro tambe m 

tenha suas fragilidades pessoais, desta maneira sinaliza a igualdade e faz transparecer a 

fraternidade.  

 

 

 

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

30 

2. MISERICÓRDIA: DO EXEMPLO DE JESUS ÀS PALAVRAS DA IGREJA 

 

2.1. Jesus manifesta a misericórdia do Pai 

 

Jesus convida os pecadores a  conversa o e manifesta a eles a miserico rdia do Pai e 

sua alegria quando algue m que estava perdido se volta para Ele e e  salvo. (CIC, 545). A 

Sagrada Escritura nos mostra esta presença misericordiosa de Deus, que festeja um filho 

distante que se aproxima: “havera  mais alegria no ce u por um so  pecador que se 

arrepende, do que por noventa e nove justos que na o precisam de arrependimento” (Lc 

15, 7). Va rias sa o as passagens bí blicas, mas uma de destaque e  a para bola do filho pro digo 

e do Pai misericordioso, presente em Lc 15, 11-32, que apresenta um pai e dois filhos que 

sa o muito amados pelo pai. O filho mais novo pede a sua parte da herança e vai para longe 

esbanjar o dinheiro, mas depois se arrepende e volta com a intença o de se tornar um dos 

empregados de seu pai, pore m o pai se enche de miserico rdia, acolhe o filho, lhe devolve 

a dignidade e manda os empregados fazerem uma grande festa. O filho mais velho sempre 

trabalhou junto ao pai, mas se sentia um empregado e na o gostou do pai ter ordenado a 

realizaça o da festa por causa do retorno do irma o, que ele na o chamou de irma o, mas de 

“esse teu filho” (Lc 15, 30). Ele na o queria entrar para a comemoraça o, mas o pai, que ama 

e e  misericordioso para com seus dois filhos, insistiu para ele entrar e justificou que era 

necessa rio comemorar pois o mais jovem (filho e irma o) estava morto e tornou a viver, 

tinha se perdido, mas foi reencontrado e estava entre eles.  

A miserico rdia de Deus atrai o ser humano para a conversa o e para a penite ncia e 

o impulsiona a ser misericordioso com as outras pessoas. O Catecismo da Igreja Cato lica, 

em seu para grafo 1439, diz que a liberdade iluso ria, o abandono da casa do pai, o 

desperdí cio com coisas insensatas, a mise ria, a humilhaça o, a decisa o de voltar e de se 

declarar culpado diante do pai, o caminho de retorno, o acolhimento e a alegria do pai sa o 

sinais do processo de conversa o. “So  o coraça o de Cristo, que conhece as profundezas do 

amor do Pai, po de nos revelar o abismo de sua miserico rdia de maneira ta o simples e ta o 

bela.” (CIC, 1439).  

 

 

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

31 

2.2. Misericórdia no Magistério da Igreja 

 

Em sua Carta Encí clica Dives In Misericórdia, o Sumo Pontí fice, papa Joa o Paulo II, 

trata sobre a Miserico rdia Divina e afirma que a grande manifestaça o da miserico rdia de 

Deus consiste em sua autorrevelaça o em Jesus. “Em Cristo Jesus, todos os caminhos que 

se dirigem ao homem, tais como eles foram confiados, duma vez para sempre a  Igreja, 

conduzem sempre ao encontro do Pai e do seu amor.” (JOA O PAULO II, 1980). Jesus, o 

Cristo, atrave s da Igreja, revela a miserico rdia de Deus e promove o encontro pessoal com 

Ele, no amor.  

No Evangelho segundo Joa o, Filipe pede a Jesus que lhe mostre o Pai, enta o Jesus o 

questiona se ele ainda na o o conhece, e afirma que quem o ve , ve  o Pai. (Jo 14, 8-11). Neste 

dia logo, Jesus proclama e reitera: “As palavras que vos digo, na o as digo por mim mesmo, 

mas o Pai, que permanece em mim, realiza suas obras” (Jo 14, 10). O mesmo Evangelista, 

em outra passagem, diz que “Ningue m jamais viu a Deus: o Filho unige nito, que esta  no 

seio do Pai, este o deu a conhecer” (Jo 1, 18). Jesus manifesta a miserico rdia do Pai e, com 

suas obras, nos mostra a grandeza da miserico rdia que deve ser vivida entre os homens, 

refletindo a face de Deus entre os irma os.  

Na Epí stola aos Efe sios, o apo stolo Paulo disse a  sua comunidade e hoje diz a  toda 

Igreja, que “Deus, que e  rico em miserico rdia, pelo grande amor com que nos amou, 

quando esta vamos mortos em nossos delitos, nos vivificou juntamente com Cristo - pela 

graça fostes salvos!” (Ef 2, 4-5). Pela graça de Deus, por Sua miserico rdia, por iniciativa 

Dele, porque Ele amou o ser humano por primeiro, o homem e  acolhido para a conversa o 

e chamado ao ce u, apesar de suas limitaço es de pecador.  

Na homilia do domingo da Divina Miserico rdia, em 15 de abril de 2007, o papa 

Bento XVI afirma que “E  a miserico rdia que po e um limite ao mal. Nela expressa-se a 

natureza muito peculiar de Deus a sua santidade, o poder da verdade e do amor.” (BENTO 

XVI, 2007). Atrave s da miserico rdia os homens e as mulheres manifestam ao mundo a 

presença de Deus. 

 Ainda na mesma homilia, o Santo Padre alerta a humanidade acerca de se manter 

acesa a luz batismal que da  a quem recebe este sacramento, a missa o de propagar a 

felicidade que vem de Deus. “A Miserico rdia e  a veste de luz que o Senhor nos concedeu no 

Batismo. Na o devemos deixar que esta luz se apague; ao contra rio, ela deve crescer em 

no s todos os dias, para levar ao mundo o feliz anu ncio de Deus.” (BENTO XVI, 2007). A 



Teologia: diálogos e reflexões 

32 

miserico rdia de Deus e  ta o magní fica que compartilha com o homem a funça o de clarificar 

as realidades escuras de egoí smo, julgamento e condenaça o, partilhando com o pro ximo 

a miserico rdia, que, em primeiro lugar, vem de Deus. 

 

2.3. Papa Francisco e a misericórdia 

 

O Bispo de Roma, Servo dos servos de Deus, papa Francisco (2015), afirmou que 

“Jesus Cristo e  o rosto da miserico rdia do Pai” ao proclamar o Jubileu Extraordina rio da 

Miserico rdia atrave s da Bula Misericordiae Vultus. “Com a sua palavra, os seus gestos e 

toda a sua pessoa, Jesus de Nazare  revela a miserico rdia de Deus.” (FRANCISCO, 2015). 

Mais uma vez o Sumo Pontí fice destacou a essencialidade de se beber da miserico rdia de 

Deus e ser fonte de miserico rdia para os irma os.  

 
Precisamos sempre de contemplar o miste rio da miserico rdia. E  fonte de 
alegria, serenidade e paz. E  condiça o da nossa salvaça o. Miserico rdia: e  a 
palavra que revela o miste rio da Santí ssima Trindade. Miserico rdia: e  o 
ato u ltimo e supremo pelo qual Deus vem ao nosso encontro. 
Miserico rdia: e  a lei fundamental que mora no coraça o de cada pessoa, 
quando ve  com olhos sinceros o irma o que encontra no caminho da vida. 
Miserico rdia: e  o caminho que une Deus e o homem, porque nos abre o 
coraça o a  esperança de sermos amados para sempre, apesar da limitaça o 
do nosso pecado. (Francisco, 2015). 
 

 Ao compreender essas palavras do Santo Padre, o homem, sentindo a miserico rdia 

que recebe constantemente da Santí ssima Trindade, percebe na miserico rdia um caminho 

ate  o semelhante, sendo fonte de esperança, alegria, paz e amor, algo que ultrapassa todo 

mal que aflige as relaço es humanas por causa do pecado. 

 O papa Francisco (2015), na Bula Misericordiae Vultus, fez alusa o a s palavras 

magní ficas de Sa o Joa o XXIII no discurso de abertura solene do Concí lio Vaticano II, 

quando disse:  

 
Nos nossos dias, a Esposa de Cristo prefere usar mais o reme dio da 
miserico rdia que o da severidade. (…) A Igreja Cato lica, levantando por 
meio deste Concí lio Ecume nico o facho da verdade religiosa, deseja 
mostrar-se ma e amorosa de todos, benigna, paciente, cheia de 
miserico rdia e bondade com os filhos dela separados. (JOA O XXIII, 1962 
apud FRANCISCO, 2015) 
 

Com essas palavras, o Bispo de Roma enfatizou que a Igreja deve ser sinal da 

miserico rdia de Deus, nunca se afastar da verdade e ao mesmo tempo permanecer no 



Teologia: diálogos e reflexões 

33 

amor e na acolhida que Cristo viveu. Continuando seu texto, o papa Francisco (2015) 

afirma que:  

 
A arquitrave que suporta a vida da Igreja e  a miserico rdia. Toda a sua aça o 
pastoral deveria estar envolvida pela ternura com que se dirige aos 
crentes; no anu ncio e testemunho que oferece ao mundo, nada pode ser 
desprovido de miserico rdia. A credibilidade da Igreja passa pela estrada 
do amor misericordioso e compassivo.  
 

E  a miserico rdia que sustenta e da  coere ncia para a Igreja, que da  a nimo para uma 

vida nova, que impulsiona a conversa o, e que permite ver o futuro com esperança.  

Logo no iní cio de sua Carta Aposto lica Misericordia Et Misera, o Santo Padre, o papa 

Francisco (2016), menciona Santo Agostinho ao dizer que “miserico rdia e mí sera” sa o dois 

termos usados por ele para descrever o encontro de Jesus com a adu ltera, presente em Jo 

8, 1-11. “Na o podia encontrar expressa o mais bela e coerente do que esta, para fazer 

compreender o miste rio do amor de Deus quando vem ao encontro do pecador”, escreveu 

o Sumo Pontí fice. Depois da acusaça o da mulher extremamente pobre e misera vel, por 

parte dos pecadores, Jesus po e o dedo na conscie ncia daqueles homens e os faz 

compreender que tambe m cometem pecados, depois diz: “Nem eu te condeno. Vai, e de 

agora em diante na o peques mais” (Jo 8, 10). A miserico rdia de Deus tocou a mise ria 

humana: eis uma belí ssima expressa o do amor do Pai, que deu uma nova chance de vida, 

enxergou as mise rias daquela mulher, olhou sua histo ria, na o foi indiferente a  sua dor, e 

tambe m olhou com miserico rdia para aqueles homens, pecadores, hipo critas, que 

estavam prestes a abraçar mais um pecado, o homicí dio. A miserico rdia renova a vida e 

plenifica as relaço es humanas, tocando a relaça o com Deus. 

 
Nada que um pecador arrependido coloque diante da miserico rdia de 
Deus pode ficar sem o abraço do seu perda o. E  por este motivo que 
nenhum de no s pode po r condiço es a  miserico rdia; esta permanece 
sempre um ato de gratuidade do Pai celeste, um amor incondicional e na o 
merecido. Por isso, na o podemos correr o risco de nos opor a  plena 
liberdade do amor com que Deus entra na vida de cada pessoa. 
(FRANCISCO, 2016)  
 

 Cada ser humano e  vocacionado a ser colaborador da miserico rdia de Deus em sua 

realidade, no contexto onde vive, celebrando a miserico rdia recebida e sendo 

misericordioso com aqueles que tocam a nossa vida de alguma maneira.  

 O Santo Padre, o papa Francisco (2020) escreveu uma carta sobre a Fraternidade e 

a Amizade Social, a Encí clica Fratelli Tutti, convidando a humanidade ao reconhecimento, 



Teologia: diálogos e reflexões 

34 

a  valorizaça o e ao amor a todas as pessoas. Este documento expressa a miserico rdia que 

somos chamados a ter diante dos irma os, assim como aquele samaritano da para bola fez. 

Jesus disse: “Vai, e tambe m tu, faze o mesmo” (Lc 10, 37). A miserico rdia esta  intimamente 

ligada ao seguimento de Cristo: se uma pessoa na o vive a miserico rdia, na o segue Cristo.  

 O papa Francisco (2021), dizendo da relaça o de Jesus com os discí pulos, disse em 

sua homilia na Santa Missa da Divina Miserico rdia, no Segundo Domingo da Pa scoa de 

2021, que “Jesus levanta-os com a miserico rdia. Sim, levanta-os com a miserico rdia e eles, 

obtendo miserico rdia, tornam-se misericordiosos. E  muito difí cil ser misericordioso, se 

na o nos damos conta de ter obtido miserico rdia. ” Aqueles que receberam miserico rdia e 

perceberam tamanha graça em sua vida conseguem mais facilmente agir com miserico rdia 

para com os irma os, pois sabem o qua o importante e  receber esta expressa o ta o 

maravilhosa do amor, mesmo sem merecimento.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

  

A miserico rdia expressa um amor que na o deixa de amar quando toca as mise rias 

da outra pessoa, e  um dom de Deus que revela a Sua face. Deus amou plenamente a 

humanidade e manifestou de forma perfeita a Sua miserico rdia atrave s de Jesus Cristo, 

que convida todas as pessoas a serem misericordiosas.  

 A miserico rdia ultrapassa todos os julgamentos e condenaço es, encostando o 

coraça o na “sujeira” do outro, percebendo o valor da outra pessoa pelo ser humano que 

ela e  e na o por seus possí veis equí vocos, erros ou desvios, sendo sinal da miserico rdia de 

Deus. Nisto e  va lido considerar que quem percebe a miserico rdia que recebe de Deus e 

tambe m das outras pessoas em sua vida, consegue mais facilmente agir com miserico rdia 

em relaça o aos irma os necessitados.  

 A miserico rdia bloqueia a aça o do mal com seu amor acolhedor que conduz a Deus 

e impulsiona a  conversa o. A Igreja e , por sua esse ncia, sinal da miserico rdia de Deus e deve 

transmitir a miserico rdia a todas as pessoas: e  a sua missa o de levar e viver a Boa Notí cia 

de Cristo.  

 Tanto nas Sagradas Escrituras como no Magiste rio da Igreja, a miserico rdia e  

apresentada com grande ardor, impelindo todas as pessoas a viverem-na cotidianamente, 

fraternalmente, com gratida o pela miserico rdia recebida; amados e impulsionados a amar, 

pois so  desta maneira podera  frutificar a esperança, o a nimo renovado e a conversa o.  



Teologia: diálogos e reflexões 

35 

 Considerando todo o exposto, fica evidente que a miserico rdia e  um amor que na o 

e  abstrato, que precisa ser vivido no cotidiano, na o apenas nas ideias, na o apenas nos 

conceitos, mas na acolhida que e  sinal da acolhida de Deus, que e  miserico rdia. 

 A miserico rdia e  um amor transformador que toca as realidades feridas e 

misera veis, trazendo esperança e vida renovada, um amor que olha para a pessoa e 

valoriza sua grandeza por ser quem e , independentemente das marcas que carrega e dos 

lugares por onde andou. A miserico rdia e  o amor que revela a face de Deus, acolhendo, 

perdoando, gerando conversa o e impelindo o pro ximo a tambe m ser misericordioso assim 

como recebeu miserico rdia.    

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
BAUER, Johannes Baptist. Dicionário de Teologia Bíblica. Traduça o de Helmuth Alfredo 
Simon. Sa o Paulo: Ediço es Loyola, 1973. v.2. 
 
BENTO XVI, Papa. Homilia do Papa Bento XVI no Domingo da Divina Misericórdia e 
Vigília do seu Octogésimo Aniversário. 2007. Disponí vel em: www.vatican.va Acesso 
em: 15 mai. 2024. 
 
BI BLIA. BÍBLIA DE JERUSALÉM. Sa o Paulo: Paulus, 2002. 
 
CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. 4. ed. Sa o Paulo: Ediço es Loyola, 2017. 
 
FRANCISCO, Papa. Homilia do Papa Francisco na Santa Missa da Divina 
Misericórdia. 2021. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2021/documents 
/papa-francesco_20210411_omelia-divinamisericordia.html. Acesso em: 29 mai. 2024. 
 
_________________. Misericordiae Vultus: Bula de proclamaça o do Jubileu Extraordina rio da 
Miserico rdia. 2015. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/ papa-
francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html. Acesso em: 08 abr. 2024. 
 
_________________. Misericordia  et Misera: Carta Aposto lica no termo do Jubileu 
Extraordina rio da Miserico rdia. 2016. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents /papa-
francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html .Acesso em: 15 mai. 2024. 
 
JOA O PAULO II, Papa. Carta Encíclica Dives in Misericordia: Sobre a Miserico rdia Divina. 
1980. Disponí vel em: https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/pt/encyclicals/documents/ hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html.Acesso 
em: 15 mai. 2024. 
 

http://www.vatican.va/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents%20/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents%20/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


Teologia: diálogos e reflexões 

36 

LACOSTE, Jean-Yves. Dicionário Crítico de Teologia. Traduça o de Paulo Menezes [et al.]. 
Sa o Paulo: Paulinas: Ediço es Loyola, 2004.  
 
OLIVEIRA, Ralfy Mendes de. Vocabulário de Pastoral Catequética. Sa o Paulo: Ediço es 
Loyola, 1992. 
 
VIDAL, Marciano. Dicionário de Moral: Diciona rio de E tica Teolo gica. Traduça o de A. 
Maia da Rocha e J. Sameiro. Aparecida: Editora Santua rio, 1991. 
 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

37 

ABENÇOAI E NÃO AMALDIÇOEIS: A TEOLOGIA DE FRANCISCO NA 

ELABORAÇÃO DA ‘FIDUCIA SUPPLICANS’ 

 

 

 

 

Moisés Marcelino Pieruci Freire 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Abençoai e não amaldiçoeis são as palavras de Paulo de Tarso, apóstolo dos gentios 

aos romanos, a fim de indicar não só um comportamento cristão, mas uma ética da 

religião, um modo de se conviver diante de um cenário diverso que se opunha à fé cristã. 

As palavras do apóstolo compendiam a mensagem do Evangelho de Cristo. Sem dúvida, 

Jesus de Nazaré ensinou seus seguidores a trilharem um caminho de bênção, compaixão, 

solidariedade, fraternidade e paz, e tal mensagem e conselho nunca foi tão emergente 

como na atualidade. 

Em tempos tão conturbados, tal qual os dias hodiernos, falar sobre bênção é causa 

de estranhamento, haja vista tamanha internalização e familiaridade com uma cultura da 

maldição própria do discurso de ódio e de tantas outras expressões que apontam para 

uma cultura de morte e não de vida, de guerra e não de paz, de crueldade e não de 

misericórdia. Diante do exposto, a impressão que se tem é que a bênção é vencida pela maldição.  

O ato de abençoar tem sido esquecido pelas mais novas gerações. Já não mais se 

tem o costume dos filhos pedirem a bênção aos seus progenitores, tão pouco os pais têm se 

importado em abençoar os seus filhos. Não mais se veem famílias reunidas nas missas 

dominicais, ou sequer em torno da mesa das refeições, agradecendo a Deus pelos dons 

recebidos, pela vida, pelos bens. 

A Modernidade, com o advento da subjetividade, conduziu o homem ao 

fechamento em si mesmo. Se Deus não existe, ou se ele não tem mais força diante da vida 

material, o homem moderno, industrializado, capitalista e ateu tem agora de confiar 

estritamente em suas próprias capacidades. A religião perdeu seu espaço na vida do 



Teologia: diálogos e reflexões 

38 

homem e seu lugar foi ocupado pelas mais diversas ideologias que transformaram Deus no 

Estado, no capital e na superestrutura de classes. 

Diante de um cenário cada vez mais multiforme, há diversos modelos e paradigmas 

de famílias, trabalhos, costumes e credos que se confluem em um mesmo âmbito social. O 

princípio orientador da sociedade contemporânea é a diversidade, exigindo das 

instituições tradicionais uma resposta ou atualização cada vez mais pontuais. 

A Igreja Católica Apostólica Romana testemunhou muitas transformações e 

mudanças ao longo dos séculos. Herdeira de uma Tradição, robustecida pela sucessão de 

seus papas, a Igreja tem buscado se atualizar na história sem perder ou renunciar sua 

doutrina, mas mostrando que a Palavra de Deus, contida na Bíblia, mantêm-se sempre 

jovial aos dias recentes, revelando ao homem caminhos, capaz de iluminar não só sua vida, 

mas as suas decisões através dos tempos. 

Nesse sentido a Declaração Fiducia Supplicans, sobre o sentido pastoral das 

bênçãos, publicada no término do ano de dois mil e vinte e três, representa mais uma vez 

o anseio desta Igreja atualizada pelo Concílio Vaticano II de se fazer mais próxima das 

pessoas; anseio de acolher, incluir e reintegrar, vontade de romper muros e separações 

para congregar. 

A partir destes pressupostos, o artigo visa apresentar como a teologia da bênção 

acompanhou o homem durante toda a história da Revelação. A bênção possui uma rica 

teologia alicerçada na Sagrada Escritura, na Sagrada Tradição e no Sagrado Magistério. É 

crucial compreender o sentido das bênçãos para que estas não sejam isoladas aos ritos 

litúrgicos, mas sejam contempladas em seu verdadeiro sentido, ou seja, uma prática da vida 

cristã, cujos primeiros relatos na Escritura estão atrelados ao núcleo íntimo e cotidiano de 

uma família. O Deus que abençoa é o mesmo que age com misericórdia, tal locução é de 

suma importância para que os caracteres pastorais das bênçãos não sejam desprezados, 

pois ela se estende a todos homens. A misericórdia, por sua vez antecede e prepara a 

bênção.  

Sendo assim, a teologia de Francisco tem a misericórdia como um de seus elementos 

basilares, o mesmo a elegeu como lema ministerial, portanto é um fio condutor de seu 

ministério. No entanto, a misericórdia em sua teologia alcança pontos distantes, pois não é 

apenas uma virtude do cristão, mas um valor, um programa cultural, uma revolução de 

ideias e posturas que principiam o encontro e a convivência que atingem toda comunidade 

dos homens.  



Teologia: diálogos e reflexões 

39 

Imbuída de um vanguardismo ousado devido a nomenclatura adotada para se 

referir a bênção aos homossexuais (casal) o documento revela força da teologia do papa 

Francisco, capaz de romper preconceitos velados em nome da misericórdia, do 

acolhimento e da inclusão. 

 

1. TEOLOGIA DA BÊNÇÃO 

 

A declaração Fidulcia Supplicans proporcionou no seio eclesial uma retomada do 

sentido que as bênçãos assumem na vida pastoral da Igreja. Aliás, as bênçãos não são 

apenas de estado, isto é, aquelas bênçãos que modificam o estado do objeto abençoado, 

que compõe os ritos dos sacramentos, consacratórias, mas são também bênçãos 

invocativas, ou seja, são um pedido a Deus de ajuda, uma oração suplicante à misericórdia 

de Deus. 

O conceito de bênção pode ser entendido como “ comunicação da vida por parte de 

Iahweh” (MACKENZIE, 1983, p. 114); a “intervenção gratuita e gratificante de Deus em 

nossa história” (TERRA, 1984, p. 03); “um dom que atinge a vida e seu mistério” (DUFOUR, 

2012, p. 110). A bênção sinaliza a graça e o amor divino, pois “levam a perceber a presença 

de Deus em todos os acontecimentos da vida e recordam que, também no uso das coisas 

criadas, o ser humano é convidado a buscar a Deus, a amá-lo e a servi-lo fielmente” (FS, n. 

13). 

A prática de bendizer, louvar e invocar a graça de Deus, faz parte inerente da 

Tradição da Igreja, do Povo de Deus, haja vista que o próprio Deus é a fonte e origem da 

bênção, Ele criou todas as coisas para “cobrir de bênçãos as suas criaturas, e que 

sempre as abençoou, mesmo depois da queda do homem, em sinal de misericórdia” (Ritual 

de Bênçãos, 1990, p. 09). 

Deste modo, a teologia da bênção advém de uma riqueza profunda que acompanha 

toda a história do Povo de Deus. Expressa nos textos bíblicos, ela adquire um significado 

plural até a revelação do Verbo, e atualmente, estão estritamente ligadas às ações litúrgicas 

da Igreja tendo perdido o seu sentido pastoral. Por isso, é preciso vislumbrar o papel da 

bênção na Bíblia, perpassando a Tradição dos Santos Padres, seu sentido litúrgico, para 

assim atribuir o seu real valor e significado na vida pastoral. 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

40 

1.1 A bênção na Bíblia 

 

O Pe. J. E. M. Terra (1984) em sua obra “Bênção na Bíblia e na Religião do Povo”, 

expõe que na Bíblia as bênçãos são o prelúdio da graça, constituem como um esboço da 

gratuidade divina, apontam para o Reino de Deus em Jesus Cristo e estão entorno do 

binômio bênção- maldição, de modo que no livro do Deuteronômio em contraste à série 

de bênçãos (Dt 28, 1- 14) está posta uma série de maldições (cf. Dt 28, 15-45), haja vista 

que pela desobediência a maldição, a morte e pecado entraram no mundo, enquanto pela 

obediência a Deus, alcança- se a bênção, a vida e a graça (Gn 3; Dt 27,28; Rm 5, 12). 

 
A be nça o na Bí blia nada tem a ver com as formas superficiais de uma 
religiosidade eivada de superstiça o apegada a ritos que se aproximam 
muito da magia. Pelo contra rio, o estudo da be nça o na Bí blia po e em 
evide ncia as maravilhas da generosidade divina e a profundidade da 
admiraça o que essa generosidade causa na criatura (TERRA, 1984, p. 85). 

 

Há uma ambivalência, bênção-maldição, na relação do homem com o Sagrado na 

Bíblia. O homem abençoado e próximo de Deus é aquele que tem o poder de amaldiçoar, 

haja vista sua íntima relação com o divino, sagrado e puro, pois “quando um homem 

piedoso profere uma maldição contra um ímpio ou inimigo, ele apela para Deus como 

guardião da justiça e lhe pede aplicar as sanções previstas” (TERRA, 1984, p. 23). Por sua 

vez, a maldição é invocada para aqueles que se encontram distantes e discordantes da lei 

divina, de modo que maldizer corresponde a uma condenação. 

Salienta-se que o autor de toda bênção é o próprio Deus, considerando que “a 

bênção conferida pelos homens no culto, público ou privado, não depende das qualidades 

espirituais dos que abençoam, estes funcionam apenas como mediadores” (TERRA, 1984, 

p. 69). Tal aspecto é de suma importância para se compreender a gratuidade da bênção 

como dom de Deus que deve ser ministrado até mesmo perante os que amaldiçoam. 

No Antigo Testamento o sentido das bênçãos é apresentado de diferentes maneiras, 

seja para evocar a misericórdia de Deus, seja para pedir prosperidade material, 

fecundidade, paz, como também proteção, pois “a bênção do Senhor enriquece, e com ela 

não traz desgosto” (cf. Pr. 10, 22). No livro dos Números, encontra-se uma fórmula de 

bênção a ser utilizada pelo homem ou mulher que fizesse o voto de consagração a Deus, 

para abençoar as pessoas. 

 
O Senhor falou a Moise s: Dize a Aara o e a seus filhos: Assim devereis 
abençoar os filhos de Israel: Senhor te abençoe e te guarde. O Senhor faça 



Teologia: diálogos e reflexões 

41 

brilhar sobre ti a sua face e te seja propí cio. O Senhor volte para ti o seu 
rosto e te de  a paz. Assim sera  invocado meu nome sobre os filhos de Israel, 
e eu os abençoarei (Nm 6, 22-27). 

 

Lê-se, também, no livro do Deuteronômio, que as bênçãos de Deus acompanham 

àqueles que obedecem a sua voz, isto é, que observam a lei. 

 
E todas estas be nça os vira o sobre ti e te alcançara o, se ouvires a voz do 
Senhor, teu Deus: Bendito sera s tu na cidade e bendito sera s no campo. 
Bendito o fruto do teu ventre, e o fruto da tua terra, e o fruto dos teus 
animais, e as crias das tuas vacas e das tuas ovelhas. Bendito o teu cesto e 
a tua amassadeira. Bendito sera s ao entrares e bendito sera s ao saí res (Dt 
28, 2-6). 

 
O ato de abençoar representa a manifestação das promessas e a alegria de Deus que 

ama o seu povo e o “cerca de carinho e proteção” (Sl 139). No Livro do Gênesis, o autor 

evidencia a bênção como um caráter de prosperidade, engrandecimento, um ato favorável 

de Deus para com suas criaturas - “Farei de ti uma grande nação, e te abençoarei, e 

engrandecerei o teu nome; e tu, sê uma bênção. Abençoarei os que te abençoarem, e 

amaldiçoarei os que te amaldiçoarem; em ti serão benditas todas as famílias da terra” (Gn 

12, 2-3). 

Já no Novo Testamento a categoria de bênção é precedida pela “graça”. Enquanto 

no Antigo Testamento o ato de bendizer estava estritamente ligado à práticas rituais 

invocativas, de culto, como também, faziam parte indissociável dos costumes judaicos 

assimilados sobre a figura patriarcal; na tradição neotestamentária abençoar é dar graças. 

 
Comparando o alcance da be nça o no Antigo Testamento com os dados do 
Novo Testamento as palavras relacionadas como conceito de be nça o sa o 
derivadas da raiz eu- logos, que ocorrem apenas 68 vezes. O verbo eulogeo 
(abençoar, bendizer, benzer) ocorre 41 vezes; eneulogeo, duas vezes (At 3, 
25; Gl 3, 8); Kateulogeo, 1 vez (Mc 10,16); o substantivo eulogia, 16 vezes, 
e o adjetivo verbal eulogetós, 8 vezes (TERRA, 1984, p. 80). 

 
As concepções de bênção do Antigo Testamento ganham um sentido pleno na figura 

de Jesus. Será no Novo Testamento que se encontra delineado todo o sentido escatológico, 

espiritual e cristológico das bênçãos. Além disso, o mistério redentor de Cristo quebra 

com a tensão do binômio bênção-maldição. Jesus tomou sobre si os pecados dos homens, 

assumindo assim toda maldição (Gl 3,13) restando para toda humanidade um manancial 

ilimitado de bênçãos, deste modo os cristãos são instruídos a abençoar sempre, inclusive 

seus adversários (Lc 6, 28). 

Em Cristo, abençoar constitui parte integrante de seu mandato missionário, 



Teologia: diálogos e reflexões 

42 

exprime o desejo de paz, como também, estende a obra misericordiosa do Verbo 

Encarnado à todos os povos, sem restrições de gênero ou acepção de pessoas, pois no Filho 

todos são um só povo (Gl 3,28). O próprio Jesus, a Palavra Eterna do Pai, é a própria 

bênção. O que fez o Filho de Deus senão abençoar, dar graças e ensinar um caminho 

bendito? 

Bendito é aquele que vem em nome do Senhor! (Mc 11, 7-10). Os exemplos de Jesus 

expressam o sentido da bênção, pois mais do que invocar a Deus, louvar, agradecer, pedir 

e rogar, abençoar e bendizer é um gesto de união. Une-se a Deus quem pede a bênção, mas 

o Deus une-se também à pessoa que roga. 

 

1.2 A bênção na Tradição da Igreja 

 

Os Padres da Igreja já consideravam que abençoar as pessoas era uma prática 

essencial na vida cristã pois, refletia a graça, a proteção e o amor de Deus. Eles 

encorajavam os cristãos a usar as bênçãos como um meio de edificação mútua, 

fortalecimento da fé e promoção da paz e da harmonia na comunidade. 

O próprio Bispo de Hipona afirmou ser a bênção uma expressão da caridade de 

Deus, sendo o ato de abençoar uma difusão da bondade e misericórdia de Deus. Assim diz 

Santo Agostinho: “foi também pela misericórdia divina e não pelas suas próprias forças 

que você guardou a fé e é desta forma que espera você a coroa da justiça, que o Senhor, 

justo Juiz, dará a você naquele dia” (AGOSTINHO, 2024, p. 8, Sermão 298,). Enquanto isso, 

Clemente Romano afirma “unamo-nos, portanto, à sua bênção, e vejamos quais são os 

caminhos da bênção” (CLEMENTE ROMANO, 1995, p. 45). 

Note-se que desde os primórdios da Igreja a bênção faz parte inerente da vida 

cotidiana dos cristãos, mesmo antes de integrar sua celebração litúrgica cultual, pois “em 

Cristo está toda a bênção” (IRINEU DE LION, 1995, p. 441).  

As citações dos Santos Padres demonstram que a bênção pode ser considerada 

como um prelúdio da misericórdia de Deus e que não há caminho mais seguro que 

percorrer este trajeto de bênção, pois estando o homem voltado para seu criador, uma vez 

que fora visto com misericórdia, este irá experimentar o caminho da graça.  

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

43 

1.3 A bênção na Liturgia 

 

Observa-se que a prática da bênção na história da Igreja esteve em constante 

evolução e aprimoramento. Abençoar passou, de uma prática familiar, de um gesto de 

etiqueta à mesa, de uma oração espontânea a Deus que abençoa seus filhos, para uma ação 

e fórmula sacramental constitutiva de um ritual (orações acompanhadas de gestos). 

Passou também; dos seres animados, a ser estendida aos seres inanimados, e por vezes, 

obteve um sentido quase exclusivo de “ação praticada por um homem que a igreja investiu 

de poder divino com a finalidade de invocar, mediante a oração, o favor divino sobre as 

pessoas e sobre as coisas” (SARTORE; TRIACCA, 1992, p. 128). 

Na liturgia a bênção contempla dois movimentos, podendo ser classificada como 

ascendente (ação de graças e louvor, expressa pela oração eucarística) e descendente 

(resposta de Deus ao homem que o invoca). Seja no ofertório abençoando os dons 

apresentados (água e vinho), na oração eucarística até o término da celebração da Missa 

a bênção é uma constante: 

 
a be nça o, em sentido litu rgico e  o rito realizado por um ministro sagrado, 
por meio do qual se invoca a Deus, para que conceda o seu favor a alguma 
pessoa ou coisa, que, por este motivo, adquire uma espe cie de cara ter 
sagrado permanente, ou se pede um benefí cio material ou espiritual... No 
primeiro caso, temos as chamadas Bênçãos constitutivas... cuja efica cia e  
sempre assegurada pela oraça o da igreja; no outro caso, temos as Bênçãos 
invocativas..., cujo efeito depende do fervor recipiente e da vontade de 
Deus. De fato, as primeiras – tambe m chamadas de consacrato rias – da o a  
pessoa ou ao objeto um cara ter sagrado que os retira de um uso puramente 
comum (a consagraça o das virgens, a be nça o dos vasos sagrados ou de 
uma igreja etc.); as segundas, ao inve s, na o mudam a natureza ou a 
finalidade de um objeto (o pa o bento e  comido; a pessoa abençoada 
continua a viver a pro pria vida), mas pedem apenas um bem espiritual ou 
temporal particular. No entanto, o efeito temporal ou espiritual, que 
decorre da be nça o, depende das disposiço es do sujeito e da oraça o da 
igreja, a qual envolve a vida do homem como que em uma atmosfera de 
sobrenatural, para reconduzi-la cada vez mais ao miste rio de Cristo 
(SARTORE; TRIACCA, 1992, p. 129). 

 

A liturgia não é, por sua vez, o único lugar da bênção. Sem dúvida, constitui-se como 

um espaço privilegiado, mas não único, pois abençoar deve ser uma prática corrente de 

todos os cristãos. Concomitantemente, da liturgia, mais propriamente da celebração da 

eucaristia, advém toda bênção; no entanto, é também dos sacramentais, “sinais sagrados, 

pelos quais, à imitação significados efeitos principalmente espirituais” (SC, n. 60) que se 

pode obter a bênção. Deste modo: 



Teologia: diálogos e reflexões 

44 

a Liturgia dos sacramentos e dos sacramentais permite que a graça divina, 
que promana do Miste rio Pascal da paixa o, morte e ressurreiça o de Cristo, 
do qual recebem a sua efica cia todos os sacramentos e sacramentais, 
santifique todos os acontecimentos da vida dos fie is que os recebem com 
a devida disposiça o (SC, n. 61). 
 

Torna-se crucial a compreensão da concepção do uso litúrgico das bênçãos para 

entender que não é o ministro que abençoa, mas o próprio Deus, por isso não é o homem 

o detentor da bênção, mas o dispensador, não cabendo a ele negar um dom divino gratuito 

que se estende a todos os homens, pois “aquele que pede uma bênção se mostra 

necessitado da presença salvadora de Deus em sua história, aquele que pede uma bênção 

à Igreja a reconhece como sacramento da salvação que Deus oferece” (FS, n. 19). 

Sendo assim, a partir desta distinção entre os tipos de bênção e compreendendo 

sua evolução na história da vida eclesial, é possível vislumbrar o sentido pastoral das 

bênçãos, que objetivam o crescimento da fé, da devoção e a união das pessoas ao mistério 

de Cristo, como também, incorporação, reintegração e acolhida dos filhos dispersos 

à Casa do Pai Misericordioso (Igreja). 

 

1. A TEOLOGIA DE FRANCISCO 

 

Diante do panorama apresentado sobre a teologia da bênção, pode-se considerar 

que esta esteve em constante evolução durante toda a história da Igreja, haja vista os 

diferentes sentidos que assumiu no Antigo Testamento, no Novo Testamento, na Tradição 

Apostólica e na vida litúrgica. No entanto, não se pode discordar que as bênçãos sempre 

foram e são um sinal do amor misericordioso de Deus, particularmente para os excluídos, 

isto é, todos aqueles que são colocados à margem da sociedade, pois Ele é o “Pai dos órfãos 

e defensor das viúvas, dá moradia aos desamparados, faz sair os prisioneiros para uma 

vida feliz” (Sl 68, 5-6). 

Em consonância com o amor misericordioso de Deus, encontra-se a teologia do 

papa Francisco que pode ser definida, entre suas várias nuances, como uma teologia da 

misericórdia. Tendo como lema ministerial miserando atque eligendo, isto é, “olhou-o com 

misericórdia e o escolheu”, referindo-se ao episódio evangélico do chamado de Mateus 

(Mt 9, 9-13), o pontificado do papa Francisco tem sido marcado pela cultura do encontro, 

da misericórdia e de uma fraternidade universal. 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

45 

1.1 Misericórdia: mais que um gesto, um programa cultural 

 

Aliás, a misericórdia é por si mesma o encontro de Deus com o homem, encontro 

entre o amor regenerador do Pai, pelo Filho, no Espírito Santo para com o homem 

miserável, “é a atitude divina que abraça, é o doar-se de Deus que acolhe, que se dedica a 

perdoar” (FRANCISCO, 2016, p. 37). A Igreja é, por sua vez, a casa da misericórdia, lugar 

de acolhida dos filhos pródigos, casa da escuta, um grande hospital de campanha, centro 

de regeneração e reintegração. 

Certa vez, questionado sobre por que razão o tempo hodierno e a humanidade 

precisam tanto de misericórdia, o Papa Francisco respondeu: 

 
porque e  uma humanidade ferida, uma humanidade que possui feridas 
profundas. Na o sabe como cura -las ou acredita que na o e  possí vel cura -
las. E na o sa o apenas doenças sociais e as pessoas feridas pela pobreza, 
pela exclusa o social, pelas inu meras escravido es do terceiro mile nio. 
Tambe m o relativismo fere muitas pessoas: tudo parece igual, tudo parece 
o mesmo. A humanidade precisa de miserico rdia (FRANCISCO, 2016, p. 
45). 

 

Mediante a fragilidade do homem dilacerado pelo pecado, pelas experiências de 

inúmeras ideologias de morte que tem acarretado a perda da esperança, do sentido de 

vida e o esvaziamento de inúmeros valores e princípios éticos e morais, fazendo com que 

o homem perda ou fira sua dignidade, a cultura da misericórdia é um luzeiro diante de um 

cenário nebuloso e confuso. 

Ao falar sobre a misericórdia o papa Francisco quer tocar a realidade dramática de 

cada pessoa, fazendo um convite a todos aqueles que por algum motivo distanciaram-se 

da presença de Deus, como também, àqueles que ainda não conhecem a Deus, a mensagem 

do Evangelho. Anunciando o Reino de Deus através da proclamação da misericórdia 

divina, Francisco leva esperança às pessoas que perderam ou não creem mais na 

possibilidade de redenção. 

 
A fragilidade dos tempos em que vivemos e  tambe m esta: acreditar que 
na o existe a possibilidade de redença o, algue m que nos da  a ma o que nos 
levanta, um abraço que nos salva, perdoa, anima, que nos inunda de um 
amor infinito, paciente, indulgente; que nos coloca de novo nos trilhos 
(FRANCISCO, 2016, p. 46). 

 
A misericórdia propõe uma mudança de vida, uma conversão sincera e mais ainda, 

uma firme resolução. De certa maneira, uma cultura alicerçada na misericórdia está 



Teologia: diálogos e reflexões 

46 

centrada principalmente, na potencialidade humana de mudança, é por si mesma uma 

cultura que tem como alicerce um humanismo integral e não objetiva a fragmentação da 

pessoa. É de suma importância que o discurso sobre a conversão não se torne uma 

intervenção moralista. A palavra de misericórdia é amorosa e seu principal objetivo é 

acolher para reintegrar. Na maioria das vezes o discurso da misericórdia não emite 

nenhuma palavra, mas é realizado por gestos. Assim aponta Francisco: 

 
quando Jesus exorta a  conversa o, na o se arvora em juiz das pessoas, mas 
o faz a partir da proximidade, da partilha da condiça o humana e, por 
conseguinte, do caminho, da casa, da mesa... A miserico rdia por aqueles 
que tinham necessidade de mudar de vida ocorria com a sua presença 
ama vel, para incluir cada um na sua histo ria de salvaça o. Jesus persuadia 
as pessoas com amabilidade, com amor, e com esse seu comportamento ele 
tocava profundamente o coraça o das pessoas, e elas sentiam-se atraí das 
pelo amor de Deus e impelidas a mudar de vida (FRANCISCO, 2018, p. 
102). 

 
Sendo assim, a misericórdia, conforme enfatizada por Papa Francisco, vai além de 

um simples gesto, configurando-se como um encontro transformador entre Deus e a 

humanidade ferida. A Igreja, como casa da misericórdia, acolhe e regenera aqueles 

marginalizados e desesperançados, oferecendo cura e perdão. Em um mundo marcado 

por ideologias destrutivas e relativismo, a cultura da misericórdia ilumina a escuridão, 

convidando a uma conversão sincera e a uma mudança de vida baseada no amor e na 

inclusão. Essa cultura promove um humanismo integral, valorizando a dignidade e a 

capacidade de transformação humana, atuando como um antídoto contra a fragmentação 

moral e espiritual dos nossos tempos. 

 

1.2  Os desafios em uma sociedade cruel 

 

No século presente, falar de Deus tem se tornado um desafio cada vez mais 

eminente. A sociedade encontra-se cada vez mais assolada pelo relativismo. Hoje já não 

há crises no tocante a fé, protestos em relação a Deus, mas um completo abandono ou 

rejeição a ideia de Deus, como também da religião, pois o ateísmo aparentemente tem se 

tornado uma realidade presente, e a fé em Deus tem se revertido para a confiança nas mais 

diversas ideologias que podem ser consideradas como uma espécie de protorreligião do 

homem moderno. A intolerância religiosa tem sido um fenômeno cada vez mais recorrente. 

Entre os empecilhos para se falar de Deus está o sofrimento: 



Teologia: diálogos e reflexões 

47 

o sofrimento no mundo e , provavelmente, o argumento de maior peso do 
ateí smo moderno. A ele acrescem outros argumentos, como por exemplo, 
a incompatibilidade da imagem tradicional crista  do mundo com a 
imagem cientí fica atual do mesmo, que, determinada pela teoria da 
evoluça o e pela neurocie ncia mais recente, apresenta um cara ter 
naturalista. Todos esses argumentos tiveram uma repercussa o. Fizeram 
com que, na atualidade, para muitos, Deus na o exista; pelo menos, sa o 
muitas as pessoas que vivem como se Deus na o existe, ou se Deus passou 
a ser irrelevante para muitos, enta o protestar contra Deus ja  na o faz 
sentido nenhum. As perguntas “porque todo este sofrimento? ” e “porque 
tenho eu de sofrer?” fazem-nos antes calar e ficar sem palavras. A pergunta 
sobre um Deus misericordioso, que tanto inquietava o jovem Martinho 
Lutero, nem sequer se coloca hoje a muitos – deixa-os indiferentes e frios 
(KASPER, 2015, p. 13). 

 

Em meio ao ápice do desenvolvimento tecnológico, dos avanços advindos da 

modernidade, a sociedade apresenta sinais de regressão. A intolerância religiosa, o 

ressurgimento de guerras, a iminência de uma guerra nuclear, o negacionismo científico 

e o obscurantismo, o preconceito relacionado às questões de gênero, racial e social, tem 

dado provas de uma certa insuficiência do homem contemporâneo e um desprezo a tantas 

conquistas que outrora custaram a vida e a militância de muitos irmãos. 

 
Mas a histo ria da  sinais de regressa o. Reacendem-se conflitos anacro nicos 
que se consideravam superados, ressurgem nacionalismos fechados, 
exacerbados, ressentidos e agressivos. Em va rios paí ses, certa noça o de 
unidade do povo e da naça o, penetrada por diferentes ideologias, cria 
novas formas de egoí smo e de perda no sentido social, mascaradas por 
uma suposta defesa dos interesses nacionais. Isso nos lembra de que “cada 
geraça o deve tornar suas as lutas e as conquistas das geraço es anteriores 
e leva -las a metas ainda mais altas (FT, n. 11). 

 

Comumente são chamados de retrógrados aqueles que olhando para o passado 

recordam de uma estrutura familiar onde se imperava o diálogo, em que se havia numa 

sociedade ruralista, a partilha entre os vizinhos e amigos, onde os dons eram colocados em 

comum. Em oposição a esta taxação está o apelo sucessivo de progresso e modernização 

que na verdade tem consistido à um retorno animalesco da condição humana, pois é 

delineado pela excessiva competição, isolamento e demonstração de força física, bélica e 

atroz. 

 
“Abrir-se ao mundo” e  uma expressa o de que, hoje, se aproximam a 
economia e as finanças. Refere-se exclusivamente a  abertura aos interesses 
estrangeiros ou a  liberdade dos poderes econo micos para investir sem 
entraves nem complicaço es em todos os paí ses. Os conflitos locais e o 
desinteresse pelo bem comum sa o instrumentalizados pela economia 
global para impor um modelo cultural u nico. Essa cultura unifica o mundo, 
mas divide pessoas e naço es, porque “a sociedade cada vez mais 



Teologia: diálogos e reflexões 

48 

globalizada torna-nos vizinhos, mas na o nos faz irma os” (CV, n. 19). 
Encontramo-nos mais sozinhos do que nunca neste mundo massificado, 
que privilegia os interesses individuais e fragiliza a dimensa o comunita ria 
da existe ncia (FT, n. 12). 

 

Neste cenário caótico a teologia do papa Francisco reacende a esperança de um 

mundo mais justo, igualitário e irmão. A teologia da misericórdia propagada pelo líder da 

Igreja Católica é muito ambiciosa, pois transcende as assembleias dos templos e seus 

púlpitos, é um projeto político, um estilo de vida, como também um comportamento 

inerente à todo cristão. 

O nome do Papa – Francisco – já havia indicado no início do seu pontificado, que a 

Igreja Católica estava iniciando um tempo de reforma e renovação para melhor dialogar 

com a sociedade contemporânea respondendo aos seus anseios, buscando alternativas 

reais para problemas que já não mais poderiam ser sublimados, ignorados ou 

superficialmente tratados. 

 

2. FIDULCIA SUPPLICANS: UMA DECLARAÇÃO PASTORAL 

 

A declaração sobre o sentido pastoral das bênçãos, Fidulcia Supplicans (Confiança 

Suplicante), do Dicastério para a Doutrina da Fé, publicada aos dezoito dias de dezembro 

de dois mil e vinte e três, causou grande reverberação na sociedade hodierna, haja vista 

que seu conteúdo sinaliza um progresso no que tangencia à compreensão da teologia da 

bênção, além de oferecer uma resposta pontual e pastoral sobre a situação dos casais 

irregulares, tanto os de segunda união, como também, os casais homoafetivos. 

O documento foi produzido em decorrência da dúbia de alguns cardeais 

apresentada ao papa Francisco referente ao ensinamento tradicional da Igreja sobre o 

sacramento do Matrimônio, “não permitindo qualquer tipo de rito litúrgico ou bênção 

semelhante a um rito que possa causar confusão” (FS, p. 09). Permanecendo fiel à 

Tradição da Igreja Católica Apostólica Romana, a declaração reafirma a sã doutrina em 

relação a bênção matrimonial, sendo esta concedida estritamente à casais heterossexuais 

em condições regulares. 

A proposta apresentada pelo Dicastério da Doutrina da Fé não se tratou de uma 

modificação na forma ou matéria sacramental, mas uma “contribuição inovadora para o 

sentido pastoral das bênçãos, permitindo ampliar e enriquecer a compreensão clássica 

das bênçãos, estritamente vinculada a uma perspectiva litúrgica” (FS, p.10). Por sua vez, 



Teologia: diálogos e reflexões 

49 

a declaração abrange a universalidade da bênção como dom gratuito, manifestação do 

reino e gesto do amor misericordioso de Deus. 

A reflexão teológica apresentada na declaração só é possível ser compreendida à 

luz da visão pastoral do papa Francisco. A misericórdia, o encontro, uma Igreja em saída a 

serviço dos pobres, samaritana, sinodal, enlameada e que pisa nas periferias existenciais, 

são pilares constitutivos da teologia do Sumo Pontífice. Imbuída pelo espírito conciliar, a 

teologia do papa Francisco visa aplicar as resoluções do Concílio Vaticano II que foi nada 

mais que uma “graça oferecida à Igreja de se libertar para ser libertadora” (JOSAPHAT, 

2012, p. 277). 

Ressalta-se que a libertação anunciada pelo Concílio Vaticano II à Igreja se refere a 

própria instituição, isto é, “ela se vê chamada a se libertar, não de adversários externos, 

mas do egocentrismo religioso ou confessional, de toda pretensão de se impor pela 

polêmica, pela controvérsia, pela força física ou por pressão moral e social” (JOSAPHAT, 

2012, p. 277). É este egocentrismo religioso revestido de forte posição moralista e 

tradicionalista, ainda residente na Igreja, que causa grande oposição ao pastoreio do Bispo 

de Roma. 

O papa Francisco classifica como hipócritas aqueles que se opõem às bênçãos dos 

casais LGBTQIAPN+. Afirma o papa: “ninguém se escandaliza se eu der minhas bênçãos a 

um empresário que talvez explore pessoas, e isso é um pecado muito grave, mas eles se 

escandalizam se eu as dou a um homossexual, isso é hipocrisia” (FRANCISCO, 2024). 

A sociedade contemporânea elegeu a diversidade cultural como um princípio 

ético- social fundamental. Diversidade cultural, religiosa e sexual são características deste 

cenário pluricultural. Neste mesmo cenário de progresso, avanço e desenvolvimento, 

observa-se o aparecimento crescente de grupos que se opõe a todo esse movimento 

secular. Em sua grande maioria, tais grupos estão revestidos de um saudosismo e apego 

excessivo por expressões antiquadas e obsoletas; são caracterizados pela intolerância e 

indiferença, nutrem características tradicionalistas e conservadoras, politicamente de 

extrema direita e no âmbito católico opõem- se ao Concílio Vaticano II e ao papa Francisco. 

Partindo deste cenário pluricultural e polarizado, faz-se necessário recordar as 

palavras de Paulo de Tarso, o apóstolo dos pagãos – “abençoai e não amaldiçoeis” (Rm 12, 

14) – como um grande chamado a redescobrir o valor e o sentido da bênção. 

A bênção, além de ser “um prelúdio da graça” (TERRA, 1984, p. 03) é também uma 

“epifania da esperança cristã no meio da criação em sua evolução histórica, é como um 



Teologia: diálogos e reflexões 

50 

potencial dinâmico para inserção cristã no mundo” (TERRA, 1984, p. 04) e justamente é 

esta a intenção do Papa Francisco, acolher, reintegrar e inserir através da misericórdia, 

esta “lei fundamental que mora no coração de cada pessoa quando vê com olhos sinceros 

o irmão que encontra no caminho da vida” (FRANCISCO, 2015). 

A misericórdia é um caminho que permite o encontro com o outro em sua mais 

sincera realidade, “une Deus e o homem, porque nos abre o coração à esperança de sermos 

amados para sempre apesar da limitação do nosso pecado” (FRANCISCO, 2015). O olhar 

misericordioso enxerga a pessoa e não o seu pecado, o que ocasiona uma “comoção 

causada também pelas entranhas abertas e feridas de uma terra devastada, saqueada, 

ferida... inseparável na sua dor da dor da humanidade” (FERNANDEZ, 2017, p. 128). 

Somente, aquele que ama é capaz de sofrer a dor do outro. É preciso ter compaixão 

para acolher aqueles irmãos que se encontram à margem da Igreja, é preciso ir até as 

periferias de nossa existência. A teologia da misericórdia permite este encontro. Como o 

Pai Misericordioso (Lc 15, 11-32), é preciso acolher o filho que retorna à casa com o 

coração contrito e reconhecer sua dignidade, pois, como afirmou o papa Francisco na 

Jornada Mundial da Juventude em Portugal no ano de dois mil e vinte e três – “na Igreja 

há lugar para todos”. 

 

2.1 Uma Declaração de Vanguarda 

 

O vanguardismo desta declaração pastoral consiste na prontidão em dar uma 

resposta atualíssima para a questão sobre a participação dos casais e pessoas 

homoafetivas na vida da Igreja. Até então o acolhimento destas pessoas não passava de 

um jargão a ser repetido, no entanto, ainda não se sabe ao certo como deve acontecer e de 

que modo proceder não apenas em relação ao acolhimento, mas a inserção ativa no 

âmbito pastoral. 

A declaração deixa claro que a prática pastoral da Igreja não pode estar 

fundamentada em um esquema rígido, mas fundada na caridade pastoral: 

 
A Igreja deve evitar basear a sua pra tica pastoral na rigidez de certos 
esquemas doutrinais ou disciplinares, sobretudo quando estes da o ‘lugar 
a um elitismo narcisista e autorita rio, onde, em vez de evangelizar, se 
analisam e classificam os demais e, em vez de facilitar o acesso a  graça, 
consomem-se as energias a controlar” (EG, n. 94). Portanto, quando as 
pessoas invocam uma be nça o, ela na o deve ser submetida a uma ana lise 



Teologia: diálogos e reflexões 

51 

moral aprofundada como pre -condiça o para conferi-la. Na o se deve pedir 
delas uma perfeiça o pre via (FS, n. 25). 

 
Como uma declaração pastoral não há como desprezar a caridade no tratamento 

com as pessoas no dia a dia da Igreja, uma vez que “a caridade é o vínculo da perfeição” 

(Cl 3,14). Somente a “caridade pastoral exige que não tratemos simplesmente como 

‘pecadores’ a outras pessoas cuja culpabilidade ou responsabilidade podem estar 

atenuadas por diversos fatores que influenciam na culpabilidade subjetiva” (FS, n. 26). 

Uma declaração que trata sobre a bênção de casais homoafetivos e casais em 

situações irregulares, sem dúvida, apresenta um vanguardismo. Em nenhum momento na 

declaração foi rompida a originalidade dos ensinamentos da Igreja a respeito do 

matrimônio, mas foi aberta uma porta de acolhimento e mais, um lugar nos bancos das 

Igrejas para que pessoas LGBTQIAPN+ possam ser integradas. 

O Catecismo da Igreja Católica apresenta três parágrafos (CIC, n. 2357-2359) que 

dizem respeito a homossexualidade. Deixa explícito que a origem psíquica da orientação 

sexual permanece amplamente inexplicada e ainda reafirma, ancorado na tradição bíblica 

serem os atos homossexuais intrinsecamente desordenados. No entanto, o catecismo é 

claro ao dizer que as pessoas homoafetivas: “devem ser acolhidas com respeito, 

compaixão e delicadeza” (CIC, n. 2358), além disso devem receber a Igreja todo o apoio 

através “de uma amizade desinteressada, pela oração e pela graça sacramental” (CIC, n. 

2359).  

A declaração em nenhum momento principia uma abertura sacramental, mas deixa 

claro que pessoas homoafetivas são dignas da bênção invocativa. Podem e devem pedir aos 

ministros ordenados que lhe abençoem quando se sentirem necessitadas da graça de 

Deus. Infelizmente, a graça de Deus tem sido reduzida única e exclusivamente às ações 

sacramentais ordinárias, esquecendo-se assim que a vida divina possui uma indecifrável 

mistagogia e profundidade. Pedir a bênção é sinônimo de súplica e confiança e “ninguém 

pode ser impedido dessa ação de graças e cada um, mesmo vivendo em situações não 

ordenadas ao desígnio do Criador, tem elementos positivos pelos quais louvar” (FS, n. 28). 

Em vias sinuosas é preciso de bons indicativos para não provocar acidentes. A 

declaração visa indicar de maneira pragmática como proceder com o acolhimento 

pastoral, nestes casos não inovadores, mas emergentes. A polêmica provocada em torno 

da publicação da declaração atesta ainda a imaturidade de uma consciência cristã que 

quer ignorar a realidade atual. 



Teologia: diálogos e reflexões 

52 

Portanto, o caminho da bênção é o caminho que Deus deixou para a humanidade, 

apenas redescobrindo o sentido e o valor das bênçãos, como sinais da misericórdia divina 

é que se pode manifestar aos povos uma vida cristã coerente e convincente. A teologia de 

Francisco ensina toda a humanidade a educar-se na sensibilidade, na humildade e na 

caridade uns para com os outros, sendo seu maior valor a humildade, pois só o humilde é 

capaz de reconhecer sua miséria, seu pecado, como também, só um coração contrito e 

humilde é capaz de pedir a bênção. Com esta declaração, fica expressa a confiança da 

Igreja em um Deus misericordioso e em seu mistério salvífico capaz de redimir a todos. 

 

CONCLUSÃO 

 

A declaração Fidulcia Supplicans do Dicastério para a Doutrina da Fé, publicada em 

dezembro de 2023, representa um desenvolvimento significativo na compreensão e 

prática das bênçãos na Igreja Católica, especialmente em relação aos casais irregulares e 

homoafetivos. Esta declaração, em consonância com a tradição da Igreja, reafirma os 

princípios essenciais do sacramento do Matrimônio, mantendo sua concessão 

estritamente para casais heterossexuais em situações regulares. 

No entanto, a inovação pastoral trazida pela declaração está na forma como amplia 

a compreensão das bênçãos, oferecendo um espaço de acolhimento e inclusão para 

pessoas em situações irregulares, como os casais de segunda união e os casais 

homoafetivos. Isso não implica uma modificação nos ritos sacramentais, mas sim uma 

abordagem pastoral mais aberta e compassiva, alinhada com a visão do papa Francisco 

sobre a misericórdia e o acolhimento na Igreja. 

A declaração também aborda a necessidade de evitar uma prática pastoral baseada 

em uma rigidez doutrinal e elitismo religioso, enfatizando a importância da caridade 

pastoral no tratamento das pessoas. Esta abordagem ressoa com a visão conciliar do papa 

Francisco, que busca uma Igreja em saída, acolhedora e inclusiva, comprometida com a 

dignidade de cada pessoa permitindo assim, que a misericórdia seja um valor espiritual, 

mas também material, isto é uma regra de vida moral.  

Aliás, a misericórdia pressupõe o que há de mais real e concreto, pois, diante do 

homem, criatura que pecou e carrega consigo as consequências do pecado, Deus, o 

criador, não o abandonou, mas o resgatou, o reinseriu em seu plano salvífico, redimindo 

a culpa dos filhos que se distanciaram, o Pai, no Filho, pela ação do Espírito Santo abençoa 



Teologia: diálogos e reflexões 

53 

a todos.  

Além disso, a declaração reflete um posicionamento vanguardista ao reconhecer a 

diversidade cultural e sexual da sociedade contemporânea, oferecendo orientações 

pastorais claras para lidar com a realidade. Ao mesmo tempo, mantém uma postura sólida 

com os ensinamentos tradicionais da Igreja, garantindo a continuidade da sua missão de 

anunciar o Evangelho e oferecer a graça de Deus a todos, independentemente de sua 

situação. 

Portanto, a Fidulcia Supplicans representa não apenas um marco na compreensão 

das bênçãos na Igreja Católica, mas também um testemunho do compromisso da Igreja em 

ser uma comunidade de acolhimento, amor e esperança para todos os fiéis, em 

conformidade com os valores evangélicos de misericórdia, justiça e inclusão. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
AGOSTINHO DE HIPONA. Sermão 298. Disponível em: 
http://centroculturalcampogrande.pt/sermoes.agostinho/pdf/298.pdf. Acesso em: 31 
de maio de 2024. 
 
BECKHAUSER, Alberto. Sacrossanctum Concilium: texto e comentário. Sa o Paulo: 
Ediço es Paulinas, 2012. 
 
BÍBLIA. Português. A Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. Catecismo da Igreja 
Católica. São Paulo: Edição típica Vaticana,Loyola,1999. 
 
CLEMENTE ROMANO. Padres Apostólicos (introdução e notas explicativas Roque 
Frangiotti). São Paulo: Paulus (coleção Patrística, volume 1), 1995. 
 
DUFOUR, Xavier Le on. Vocabulário de Teologia Bíblica. Traduça o: Frei Sima o Voigt. 
Petro polis, RJ: Vozes, 2012. 
 
FERNANDEZ, Nurya Martinez-Gayol. La Misericordia: “uma conmoción de las 
entrañas. 
Perspectiva Teológica. vol. 49, n. 1, p. 127-154, 2017. 
 
FRANCISCO, Papa. A Misericórdia. Sa o Paulo: Paulus, 2018. 
 
________. Fidulcia Supplicans: sobre o sentido pastoral das bênçãos. Brasília: 
Edições CNBB, 2024. 
 
________. Fratelli Tutti: sobre a fraternidade e a amizade social. Sa o Paulo: Ediço es 
Paulinas, 2020. 
 

http://centroculturalcampogrande.pt/sermoes.agostinho/pdf/298.pdf.


Teologia: diálogos e reflexões 

54 

________. Misericordiae Vultus: bula de proclamação do Jubileu Extraordinário da 
Misericórdia. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2015. 
 
________. O nome de Deus é misericórdia. Traduça o: Catarina Moura o. Sa o Paulo: Planeta 
do Brasil, 2016. 
 
________. Papa cita “hipocrisia” daqueles que criticam bênçãos a casais LGBT. CNN Brasil 
2024. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/papa-cita- 
hipocrisia-daqueles-que-criticam-bencaos-a-casais-lgbt/ . Acesso em: 31 de maio de 
2024. 
 
IRINEU, Santo, Bispo de Lião. Irineu de Lião (introdução, notas e comentários Helcion 
Ribeiro). São Paulo: Paulus (coleção Patrística, volume 4), 1995. 
 
JOSAPHAT, Carlos. Vaticano II: A Igreja aposta no Amor Universal. Sa o Paulo: Ediço es 
Loyola, 2012. 
 
KASPER, Walter. A misericórdia: condição fundamental do Evangelho e chave da 
vida cristã. Traduça o: Beatriz Luiz Gomes. Sa o Paulo: Ediço es Loyola, 2015. 
 
MCKENZIE, John L. Dicionário Bíblico. Tradução: Álvaro Cunha. São Paulo: Paulus, 
1983.  
 
SANTOS, Elismar Alves dos. Representações Sociais da Homossexualidade: os 
ensinamentos do Magistério eclesiástico e os dizeres dos padres. REB. vol. 7, n.312, p. 
189-209, 2019. 
 
SARTORE, D.; TRIACCA, A. M. Dicionário de Liturgia. Sa o Paulo: Ediço es Paulinas, 1992. 
 
TERRA, Pe. J. E. M. Bênção na Bíblia e na Religião do Povo. São Paulo: Edições Loyola, 
1984. 
 

 

http://www.cnnbrasil.com.br/internacional/papa-cita-


Teologia: diálogos e reflexões 

55 

O DIÁLOGO E A SINODALIDADE À LUZ DO MAGISTÉRIO DO PAPA 

FRANCISCO 

 

 

 

 

João Vitor da Costa Silva 

 

  

 

Introdução 

 

O papa Francisco, tem buscado em seu pontificado exercitar uma abertura para o 

dia logo, seja em a mbitos eclesial, religioso ou social. Ha  por parte do Sumo Pontí fice um 

ecoar do chamado de Deus a  Francisco de Assis: reconstro i a minha Igreja (LARRAN AGA, 

1998, p. 60). 

Em observaça o a Francisco em seu pontificado, percebe-se ser marcado pelo 

dia logo profundo com Deus, que reflete no pro ximo, que reconstro i a Igreja de Cristo, 

marcando-a com novos ares. 

A missa o da Igreja na o se faz sozinho, o pro prio Cristo ensina isso: “Depois disso, o 

Senhor designou outros setenta e dois, e os enviou dois a dois a  sua frente a toda cidade e 

lugar onde ele pro prio devia ir” (Lc 10, 1). Ao enviar de dois a dois, Cristo ensina duas 

coisas, o caminho missiona rio na o e  solo, mas em conjunto, que, hoje, chamamos 

sinodalidade. Outro ponto, e  que, se na o estou solo, mas junto com outra pessoa, ha  nesse 

caminhar missiona rio a realidade do dia logo. 

A proposta do papa Francisco para a Igreja de hoje e , de fato, uma proposta gritante. 

Em um mundo acomodado em si, que na o busca dia logo, mas guerra e que na o busca o 

caminhar junto, mas sozinho, e  de certa forma um convite desafiador revoluciona rio. 

Na sociedade contempora nea, marcada pelo que o filo sofo Zygmunt Bauman 

(2008) diz ser uma liquidez. E, que, o que o pro prio Papa, na audie ncia geral de 24 de 

novembro de 2021, diz ser uma sociedade gasosa, grita por uma reconstruça o, marcada 

por um caminhar junto com o Cristo, pois e  ele que nos traz para a luz, e  ele que nos tira 

da solida o, e  ele, que faz nosso coraça o arder e nos move a dialogar com o outro, e a voltar 



Teologia: diálogos e reflexões 

56 

a caminhar junto.  Cristo caminha junto com os discí pulos solita rios no caminho, buscando 

um isolamento da comunidade, mas ao dialogarem com o Ressuscitado, ao caminhar junto 

com Ele, se da  um novo sentido para a Missa o4. 

A proximidade do Jubileu de 2025, com o tema: Peregrinos da Esperança5, traz a 

este artigo, um convite a uma esperança. A esperança que nos faz caminhar juntos rumo 

ao Reino de Deus e que nos motiva a dialogar com o pro ximo, promovendo uma sociedade 

do encontro, da fraternidade e na o da guerra, do isolamento. O dia logo e a sinodalidade a  

luz do magiste rio do papa Francisco, deve nos inquietar com as questo es eclesiais, sociais 

e inter-religiosas, as perguntas contempora neas como: Porque da Guerra? Porque do 

isolamento da juventude? Porque do fechamento ao diferente? Estes e outros 

questionamentos nos fazem pensar em uma soluça o.  E  aqui que se  encontra nossa 

reflexa o. O artigo mostrara  em tre s etapas, o dia logo, que trara  a dimensa o da escuta e do 

amor. A sinodalidade, que trara  a dimensa o da presença e unidade. E o caminhar e  dialogar 

e dialogar e  caminhar, que trara  a dimensa o da esperança.  

A  luz do magiste rio de Francisco, buscaremos refletir como o dia logo e a 

sinodalidade podem ser resposta para essa contemporaneidade. 

 

1. O Diálogo 

 

O dia logo so  e  possí vel quando escutamos, quando ouvimos, sem ouvir na o e  

possí vel uma resposta, e assim na o ha  dia logo. 

 

1.1. Escuta Israel6 

 

E , ao ouvir que se dialoga, vemos no Antigo Testamento, um Deus que dialoga com 

seu povo, e este dia logo se inicia com um convite: “Onde esta s?” (Gn 3,9); “Chamou-o do 

meio da Sarça” (Ex. 3,4); “O Senhor chamou” (1 Sm 3,4). Apo s estes convites se inicia um 

dia logo, dia logo este que gera a aliança do Povo de Israel e que nos traz a Salvaça o.O 

dia logo e  marcado pela escuta. 

 
4 Cf. Lc 24,13-25. 
5 D’ELIA; BONANATA. Aprovado o lema do Jubileu 2025. Disponí vel em: 
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2022-01/dom-rino-fisichella-jubileu-2025- 
presepio.html. Acessado em: 24 de abril de 2024. 
6 Dt 6,4. 



Teologia: diálogos e reflexões 

57 

Deus dialoga, “Deus Se da  a conhecer no dia logo, que deseja ter conosco”. (BENTO 

XVI, 2010) O dia logo e  algo marcado desde o iní cio da criaça o, Deus, ao se dar a conhecer, 

motiva a dialogar com Ele, a entrar em um contí nuo ouvir e falar, “a existe ncia inteira do 

homem torna-se um dia logo com Deus que fala e escuta, que chama e dinamiza a nossa 

vida”. (BENTO XVI, 2010). 

E  preciso redescobrir a ouvir, e  preciso redescobrir o motivo pelo qual nascemos: 

“na o precisamos vos escrever sobre o amor fraterno; pois aprendeste pessoalmente de 

Deus a amar-vos mutuamente” (1Ts 4,9), se na o amamos o outro, na o ouviremos. O 

dia logo inicia com o ouvir, a abertura para ouvir e acompanhar todos, inclusive aqueles 

que sofreram abusos e ferimentos na Igreja (SINODO DOS BISPOS, 2023). 

Quando começamos a falar sem ouvir, começamos a agir com insensatez, na o ha  

dia logo, mas tentativa de convencimento, como Jo  e Bildade, "ate  quando impedireis as 

palavras? Refleti e depois falaremos”. (Jo  18,2). 

Assim, quando respondemos sem ouvir o outro, tambe m agimos com insensatez, 

quem responde antes de ouvir comete insensatez e passa vergonha. (Pr  18, 13). 

Deve haver em no s o desejo de sinceridade, de caridade e amor em relaça o ao 

pro ximo, buscando a unidade e na o a divisa o, almejando que haja uma pedra angular, que 

una o edifí cio. 

O exercí cio da escuta e  uma soluça o para o dia logo:  

 
“Isso podeis saber com certeza, meus amados irma os. Que cada um esteja 
pronto para ouvir, mas lento para  falar e lento para encolerizar-se; pois a 
co lera do homem na o e  capaz de cumprir a justiça de Deus” (Tg 1,19-20).  
 

Se em nossas conversas temos a tende ncia de aumentar a voz, de discutir, de uma 

ansiedade para falar, provavelmente, na o ouviremos e na o teremos a paz, mas conflitos, o 

dia logo e  uma esperança (FRANCISCO, 2020).   

Deve haver um espí rito de dia logo, um anseio por ouvir e falar, buscando a verdade 

e a paz, um anseio pela unidade.  

 

2. A Sinodalidade 

 

Antes de mais nada, vale-nos compreender o que significa este termo, e de onde ele 

vem. O termo sinodalidade surge da palavra sí nodo. 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

58 

“Sí nodo” e  palavra antiga e venerada na Tradiça o da Igreja, cujo 
significado recorda os conteu dos mais profundos da Revelaça o. Composta 
pela preposiça o συ ν, com, e pelo substantivo ο δο ς, via, indica o caminho 
feito conjuntamente pelo povo de Deus. Remete, portanto, ao Senhor 
Jesus, que apresenta a si mesmo como “o caminho, a verdade e a vida” 
(CTI, 2018). 
 

Os sí nodos sa o presentes na Igreja primitiva, vemos em Atos 15,1-6. Uma 

assembleia reunida em torno aos Apo stolos para resolverem problemas relacionados a  

circuncisa o, notemos que mais adiante, em At 15,13, a multida o se silencia para ouvir, ha  

o que ja  falamos anteriormente, o dia logo. A reunia o relatada nos Atos, nos mostra um 

caminho realizado em conjunto, pelos Apo stolos e a comunidade. 

 
A sinodalidade, nesse contexto eclesiolo gico, indica o especí fico modus 
vivendi et operandi da Igreja povo de Deus que manifesta e realiza 
concretamente o ser comunha o no caminhar juntos, no reunir-se em 
assembleia e no participar ativamente de todos os seus membros em sua 
missa o evangelizadora. (CTI, 2018). 
 

A dimensa o da sinodalidade, e  expressa o de uma Igreja viva, que unida anuncia a 

palavra de Deus, e que e  impulsionada pelo Espí rito Santo, e esse mesmo Espí rito caminha 

junto (Mc 16,24). 

 
Na literatura teolo gica, canoní stica e pastoral dos u ltimos dece nios surgiu 
o uso de um substantivo criado recentemente, “sinodalidade”, correlato 
do adjetivo “sinodal”, ambos derivados da palavra “sí nodo”. Fala-se, assim, 
da sinodalidade como “dimensa o constitutiva da Igreja e tout court de 
“Igreja sinodal”. Esta novidade de linguagem, que pede uma atenta e 
precisa definiça o teolo gica, atesta uma aquisiça o que vem amadurecendo 
na conscie ncia eclesial a partir do Magiste rio do Vaticano II e da 
experie ncia vivida nas Igrejas locais e na Igreja universal desde o u ltimo 
Concí lio ate  hoje. (CTI, 2018). 
 

O papa Joa o XXIII, em sua Encí clica Mater et Magistra (1961), mostra que a Igreja e  

ma e e mestra, e por isso, busca sempre auxiliar seus filhos no caminho da salvaça o, dando 

a eles, de tempos em tempos, novos rumos. No sí nodo dos bispos, para a Amazo nia (2019 

n.88), se afirma que, “para caminhar juntos, a Igreja de hoje precisa de uma conversa o a  

experie ncia sinodal”. Essa experie ncia que se chama a fazer, e  a mesma que Jesus convida: 

“Vinde e vede” (Jo 1,39). Jesus chama a caminhar com ele, e e  caminhando com ele, nele e 

por ele (Cf. Rm 11,36), que poderemos construir uma Igreja unida a  Cristo cabeça, e ser 

seu corpo mí stico na vida do povo (PAULO VI., 1964). 

 
No iní cio do se culo II o testemunho de Ina cio de Antio quia descreve a 
conscie ncia sinodal das diversas Igrejas locais que solidamente se 



Teologia: diálogos e reflexões 

59 

reconhecem expressa o da u nica Igreja. Na carta que dirige a  comunidade 
de E feso, ele afirma que todos os seus membros sa o συ νοδοι, 
companheiros de viagem, em virtude da dignidade batismal e da amizade 
com Cristo. (CTI, 2018). 
 

O caminhar junto, deve ser uma virtude, e  um companheirismo de viagem, assim, 

deve haver uma presença mu tua. Desta maneira e  noto rio o passo dado pela Igreja, e pelo 

magiste rio atual, com o sí nodo sobre a sinodalidade, momento histo rico de ouvir a todos, 

e de caminhar com aqueles que por muito tempo na o foram ouvidos.  

 

2.1. Presença 

 

A sinodalidade e  caminhar juntos, e ale m desse caminhar, ela e  presença, e porque 

e ? Porque assim nos foi ensinado. E de que forma? Pelo pro prio Cristo, que “Ele, estando 

na forma de Deus na o usou de seu direito de ser tratado como um deus, mas se despojou, 

tomando a forma de escravo. Tornando-se semelhante aos homens e reconhecido em seu 

aspecto como um homem” (Fl 2,6-7). 

A beleza por tra s de um Deus que e  presença no seu povo, “Iahweh disse a Moise s: 

‘Eis que virei a ti na escurida o de uma nuvem, para que o povo ouça quando eu falar 

contigo e para que tambe m creiam sempre em ti’ . E Moise s relatou a Iahweh as palavras 

do povo” (Ex. 19,9). Essa nuvem que guia a marcha de Israel (cf. Ex 40,46) e  Deus, que se 

faz presença. Deus ale m de presença, caminha com seu povo, notemos em Nm 10,33, 

quando a arca vai junto com os israelitas. 

A presença caminhante de Deus nos ensina a necessidade de se fazer caminhada 

na vida do pro ximo, de ser fazer presença, de ajudar, assim como o Cirineu (cf. Mt 27,32), 

somos convidados a caminhar com nosso irma o. Pensemos ainda no bom samaritano (cf. 

Lc 10, 25-37) que na caminhada parou e ajudou o seu pro ximo, caminhou com ele ate  a 

hospedaria, cuidou dele. 

A sinodalidade e  crista , e a presença que traz consigo, e  a presença de Cristo, por 

isso, ela e  encontro, na o um encontro de ideia ou uto pico, mas como nos recorda o papa 

Bento XVI (2005, p. 7), e  um Encontro com uma pessoa. Essa pessoa e  Cristo, e 

consequentemente, os irma os, pois o pro prio Cristo diz: “Ao que lhes respondera  o rei: Em 

verdade, vos digo: cada vez que o fizeste a um desses meus irma os mais pequeninos, a 

mim o fizestes” (Mt 25,40). A sinodalidade, e  pro prio de quem e  crista o. 



Teologia: diálogos e reflexões 

60 

Uma outra fonte que nos inspira a dizer que sinodalidade e  presença e  a figura de 

Sa o Paulo, que em suas viagens se fez presença ao povo excluí do da sociedade e os traz de 

volta. Isso e  caminho junto, isso e  experimentar do outro, viver com o outro (HOLZNER, 

1994): 

 
o crucial e  notar que, apesar de todas as dificuldades que encontravam os 
lí deres, sejam os apo stolos ou seus sucessores, sobretudo no que diz 
respeito a s perseguiço es, o prisma do caminhar juntos era mantido quase 
como condiça o sine qua non para que as comunidades subsistissem 
(LOPES; SANTOS, 2022, p. 297). 
 

A comunidade de Cristo so  pode existir se ha  sinodalidade, sem essa presença 

comunita ria na o ha  Igreja, na o ha  anu ncio da Boa Nova, pois essas realidades sera o falsas, 

por na o viverem a sua esse ncia. A esse ncia da Igreja e  comunita ria, e  presença, e  vive ncia. 

Conforme diz um canto tradicional na liturgia da celebraça o Eucarí stica: “Formamos 

famí lia na fraternidade, na o ha  diferença de raça ou de cor. Importa viver, Senhor, unidos 

no amor, na participaça o, vivendo em comunha o!”7 

Quando caminhamos junto do irma o, e  inevita vel gerar uma proximidade para com 

ele, “torna-se ainda mais urgente, quando este se acha mais carente, em qualquer setor 

que seja” (CAT, 1998, p. 511, n. 1931). Somos chamados a nos aproximar, fazermos 

presença na vida dos irma os, na o so  os que gostamos, mas aqueles que sa o nossos 

inimigos (Mt 5,44), e ainda, a aqueles que na o sa o amados.  

Se amarmos assim, seremos reconhecidos por esse amor. “Olhai que estupendo, 

provai que alegria o amor entre os irma os” (CNB. 2014, n. 121), esse amor nos mostra que 

somos crista os e que estamos unidos a Deus (1 Jo. 4,12-13), essa  unia o e  presença, e  

sinodalidade, e  unidade. 

 

2.2. Unidade 

 

Adentramos aqui em outro ponto que a sinodalidade nos traz, a unidade. Se somos 

presença, nos tornamos unidade. Essa unidade tem como fonte a caridade, e  partilha do 

pa o, e  alegria do coraça o de quem vive em comunidade (At 2,44-47). 

A unidade que a sinodalidade traz consigo, e  a busca do ponto em comum, ou ainda, 

e  o lugar onde podemos nos encontrar. A sinodalidade busca unificar ideias na o as dividir 

 
7 TURRA, Luiz. A mesa sagrada. Disponí vel em: https://musicasparamissa.com.br/musica/na- mesa-
sagrada-frei-luiz-turra/. Acessado em 15/05/2024. 



Teologia: diálogos e reflexões 

61 

ainda mais. Ao caminhar junto com o outro, e  preciso buscar um caminho onde os dois 

possam passar, na o caminhos diferentes. 

Assim sendo, a unidade inicia quando buscamos aquilo que e  comum a todos: a paz. 

A realidade da paz unifica a todos. 

A beleza da unidade esta  na diversidade, um jardim com um tipo de planta, ate  e  

bonito, mas acaba ficando enjoativo. Por sua vez, um jardim repleto de tipos de plantas, 

traz sempre algo novo e produz uma beleza incompara vel. Assim e  a unidade do caminhar 

junto, ha  diferenças de ideias e pensamentos, mas e  essa diferença que faz ser belo o 

caminhar, pois se pode saborear de muitas riquezas e achar o ponto em comum: um jardim 

florido. 

O Apo stolo Paulo nos diz em 1 Cor 12,12-13 que ha  diversidade de carismas, dons, 

frutos, mas que o Espí rito e  o mesmo, e  u nico, e une essa diversidade, assim tambe m no s, 

devemos unir as diversidades e na o as separar. 

E o que une essa diversidade? O que une e  aquilo que se tem em comum, achar esse 

incomum e  o desafio do caminhar, que e  proporcionado pelo dia logo.  

Dentro da perspectiva da unidade, ha  tambe m as dimenso es de fraternidade, 

liberdade e igualdade, que o Santo Padre, o Papa, traz de forma muito bem clara na 

encí clica Fratelli Tutti (2020), onde ele nos diz que a fraternidade na o e  somente uma 

ligaça o de so cios, pois essa e  fechada, mas deve ser uma relaça o de amizade, de irma os, de 

amor. Na o pode ser um individualismo, e um querer pessoal, mas deve-se trazer o amor, a 

solidariedade, o doar-se para o outro. 

A fraternidade8 e  um relacionamento de irma os. O lema da Campanha da 

Fraternidade (2024), bem como Mt 23,18 nos diz isso “Vo s sois todos irma os e irma s”. A 

Igreja traz consigo,  para o mundo contempora neo, uma esperança de caminhar unido ao 

Povo de Deus: 

 
ao mesmo tempo, a escolha de “caminhar juntos” constitui um sinal 
profe tico para uma famí lia humana que tem necessidade de um projeto 
comum, apto a perseguir o bem de todos. Uma Igreja capaz de comunha o 
e de fraternidade, de participaça o e de subsidiariedade, em fidelidade ao 
que anuncia, podera  colocar-se ao lado dos pobres e dos u ltimos, 
emprestando- lhes a pro pria voz. Para “caminhar juntos”, e  necessa rio que 
nos deixemos educar pelo Espí rito para uma mentalidade 
verdadeiramente sinodal, entrando com coragem e liberdade de coraça o 
num processo de conversa o (Sí nodo 2023 – Doc. Preparato rio n. 9.) 
 

 
8 Do Latim FRATERNITAS, “irmandade”, de FRATER, “irma o”. 



Teologia: diálogos e reflexões 

62 

A Igreja quer se unir a  humanidade, quer se fazer presença, quer ser irma , e 

caminhar junto para anunciar a Boa Nova, e trazer a paz do Cristo Ressuscitado. 

“Procuremos, portanto, o que favorece a paz e a mu tua edificaça o” (Rm 14,19). 

Atingiremos tudo isso no amor, pois no amor atingimos tudo.  

 

3. Caminhar é dialogar, dialogar é caminhar 

 

O caminho proposto pelo magiste rio atual da Igreja, convida-nos a caminhar em 

dia logo e dialogar em caminho, uma Igreja presente em um mundo de constante novidade 

na o pode deixar de evangelizar ao longo do caminho, na o pode esquecer de dialogar 

conforme vai caminhando, pois, se na o o fizer, ficara  para tra s e na o conseguira  anunciar 

o Evangelho. 

Para entendermos melhor isso, podemos ver o modelo novo de Igreja em At 8,26-

39, onde Felipe ao encontrar-se com o Eunuco, caminha com ele e dialoga no caminho, e 

lhe comunica o Evangelho de Jesus, mostrando ponto comum: o Eunuco queria 

compreender a passagem e Felipe queria explicar-lhe, um caminho que leva a  mudança de 

vida. Ha  necessidade de estarmos neste constante dia logo e caminho. O papa Francisco, 

em uma audie ncia com os rabinos europeus diz: 

 
“O ser humano, que tem uma natureza social e se encontra em contato 
com os outros, e  realizado na rede de relaço es sociais. Nesse sentido, ele 
na o so  e  capaz de dialogar, como tambe m e  o pro prio dia logo. Suspenso 
entre o ce u e a terra, somente em dia logo com o Ale m que o transcende e 
com o Outro que acompanha seus passos, ele pode compreender a si 
mesmo e amadurecer” (FRANCISCO, 2023). 
 

O dia logo e a sinodalidade nos levam a amadurecer nossas relaço es, percebemos  

isso no dia logo de Jesus com a Samaritana, onde ha  um amadurecer de uma relaça o  

rompida entre judeus e samaritanos, onde ha  um novo caminho aberto, de unia o e de vida. 

(Cf. Jo 4, 6-29). 

 

3.1. A esperança do amanhã 

 

O papa Francisco, na comemoraça o do cinquentena rio da instituiça o do Sí nodo dos 

Bispos, afirma: “O caminho da sinodalidade e  precisamente o caminho que Deus espera 

da Igreja do terceiro milenio” (FRANCISCO, 2015). O novo e ta o antigo caminho 



Teologia: diálogos e reflexões 

63 

missiona rio da Igreja, nos revela a beleza de uma Igreja viva, sinodal e aberta, que 

testemunha seu Mestre a partir da realidade do amor fraternal. O Papa, afirma no discurso 

aos fie is de Roma: 

 
o tema da sinodalidade na o e  o capí tulo de um tratado sobre eclesiologia, e 
muito menos uma moda, um slogan ou um novo termo a ser usado ou 
instrumentalizado nos nossos encontros. Na o! A sinodalidade expressa a 
natureza da Igreja, a sua forma, o seu estilo, a sua missa o. E assim falamos de 
Igreja sinodal, evitando, no entanto, considerar que seja um tí tulo entre outros, 
um modo de a considerar que preveja alternativas. Na o digo isto com base numa 
opinia o teolo gica, nem sequer como um pensamento pessoal, mas seguindo o 
que podemos considerar o primeiro e mais importante “manual” de 
eclesiologia, que e  o livro dos Atos dos Apo stolos (FRANCISCO 2021). 
 

A Igreja e  sinodal  natureza, e essa e  sua missa o dia ria, se fazer presente na vida 

das pessoas, caminhar com elas, na o distante, de dialogar na busca de entende - las e ajuda -

las e na o se fechar. A Igreja traz, para as pessoas uma esperança, esperança de um mundo 

novo. Francisco em sua homilia diz: 

 
a esperança crista  sustenta o caminho da nossa vida, mesmo quando este se 
apresenta tortuoso e cansativo; abre diante de no s sendas de futuro, quando a 
resignaça o e o pessimismo quereriam manter-nos prisioneiros; faz- nos ver o 
bem possí vel, quando parece prevalecer o mal; a esperança crista  infunde-nos 
serenidade, quando o coraça o esta  oprimido pelo fracasso e o pecado; faz-nos 
sonhar com uma humanidade nova e torna-nos corajosos na construça o dum 
mundo fraterno e pací fico, quando parece inu til empenharmo-nos. Esta e  a 
esperança, o dom que o Senhor nos deu com o Batismo. (FRANCISCO, 2024). 
 

O Jubileu de 2025 traz consigo uma esperança rica em dia logo e sinodalidade, uma 

esperança em um Deus que caminha conosco, em uma Igreja que e  presente, que une, em 

um Senhor e Mestre que nos chama a dialogar e nos convida a dialogar com o pro ximo. 

Uma esperança em um mundo melhor, que na o tenha um individualismo, mas que tenha 

uma busca da fraternidade. Um mundo onde as relaço es na o sejam virtuais, mas que sejam 

reais.  

 

Considerações finais  

 

Assim, dentro de uma concepça o hodierna, de uma sociedade onde ha  um 

crescimento da viole ncia e do individualismo, como nos mostra o papa Francisco na 

encí clica Fratelli Tutti (2020), e  necessa ria uma cultura contra ria, uma cultura do dia logo 

e a unidade. 



Teologia: diálogos e reflexões 

64 

Esse caminho gera em no s uma esperança, culminada no Jubileu de 2025, onde se 

apresenta aquilo que a Igreja e  aqui nesse mundo - Peregrinos da esperança, na o deve 

jamais perder a esperança de um mundo mais irma o, mais justo, mais unido. 

O dia logo traz consigo uma perspectiva de escuta e de caridade, sem escutar o 

outro na o se e  possí vel fazer dia logo. Assim, e  preciso tirar todo tipo de diferenças, como 

no caso de Jesus e a Samaritana (Jo 4, 9-21), em que havia uma diferença cultural e social, 

mas isso na o impediu de Jesus ouvi-la, e de exercitar a segunda perspectiva: a caridade. 

O amor dentro do dia logo e  essencial, so  e  possí vel fazer comunicaça o se ha  amor, 

assim e  o caso do bom samaritano (Lc 10, 29-37), que mesmo na o conhecendo, ouviu o 

clamor de seu pro ximo e na o deixou de ajuda -lo, movendo-se de compaixa o. E  essa a 

atitude que Cristo espera: “amai-vos tambe m uns aos outros” (Jo 13,34). Assim e  aquele 

que aprende a dialogar com o diferente, buscando algo em comum: o amor. 

Quando o dia logo e  aplicado, surge uma esperança, esperança essa que move a 

caminhar buscando um mundo novo. Assim, aplica-se a sinodalidade, que traz consigo 

dois pontos, a presença e a unidade. 

A sinodalidade enquanto presença, enquanto partilha de experie ncias, que 

converge em uma nova atitude de caridade, atitude que e  perceptí vel de longe, mostrando 

a face de Deus que e  amor (1Jo 4, 8), e, que faz recordar da presença amorosa de Deus, seja 

na vida do povo de Israel (Ex 40,42), seja na encarnaça o do Verbo (Jo 1, 14), seja na 

presença do Espí rito Santo (At 2, 1-13).  

Ao caminhar junto e ver a face de Deus, ha  uma nova dimensa o aberta, a unidade, 

ao longo do caminho se nota a necessidade de comunidade, de unir-se aos irma os, como 

os discí pulos de Emau s (Lc 24, 13-35), que ao verem a face de Deus, ao dialogar com o 

Senhor, notaram a necessidade de se fazerem unidos aos apo stolos. 

Assim, concluí mos que, a sinodalidade e o dia logo, sa o para o magiste rio atual da 

Igreja, aquilo que sempre foram por toda histo ria da Igreja, uma nova cultura (Francisco, 

2020, p.106), cultura do amor, que impele a dar novo caminho, e, que deve partir da 

verdade “Eu sou o Caminho, a Verdade e a Vida” (Jo 14,6). Cristo e  o caminho, e  Ele que 

nos direciona e sempre nos faz o convite: “amai-vos tambe m uns aos outros” (Jo 13,34), e 

nos da  a esperança de uma vida nova.  

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

65 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BAUMAN, Zygmunt. Medo líquido. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2008. BENTO XVI. Deus 
e  amor. Sa o Paulo: Paulus; Sa o Paulo: Loyola, 2005. 

BENTO XVI. Verbum Domini. Exortaça o Aposto lica Po s-Sinodal sobre a Palavra de Deus 
na vida e na missa o da Igreja. Disponí vel em: www.vatican.va . Acesso em: 29 de abril de 
2024. 

BERGANT, Dianne; KARRIS, Robert J. Comentário Bíblico. v.1. Sa o Paulo: Loyola. 1999. 

BI BLIA SAGRADA. Bíblia de Jerusalém. (Ed. Revista). Sa o Paulo: Paulus, 2002. 

BOGAZ Anto nio S.; COUTO Ma rcio A.; HANSEN Joa o H. Patrística caminhos da Tradição 
cristã. Sa o Paulo: Paulus 2008. 

CENTRO NEOCATECUMENAL DE BRASI LIA. Ressuscitou: Cantos para as comunidades 
neocatecumenais. 5ª ed., 2014. 

COMISSA O TEOLO GICA INTERNACIONAL. A Sinodalidade na Vida e na Missão  da 
Igreja. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_2018
0302_sinodalita_po.html. Acesso em 01 de maio de 2024. 

D’ELIA, Daniela; BONANATA, Eugenio. Aprovado o lema do Jubileu 2025. Disponivel 
em: Aprovado o lema do Jubileu 2025: “peregrinos de esperança” - Vatican News. 
Acessado em: 24 de abril de 2024. 

FOUILLOUX, Danielle; LANGLOIS, Anne; et. Al. Dicionário cultural da bíblia. Sa o Paulo: 
Ediço es Loyola 1998. 

FRANCISCO, Papa. Fratelli Tutti: sobre a fraternidade e a amizade social. Sa o Paulo: 
Loyola, 2020. 

____________. Mensagem do Santo Padre para a celebração do dia mundial da paz. 53º 
Dia Mundial da Paz 2020 - A paz como caminho                                                         de 
esperança: dia logo, reconciliaça o e conversa o ecolo gica.  Disponí vel em: www.vatican.va . 
Acesso em 01 de maio de 2024. 

____________. Audiência das conferências dos rabinos europeus. Em (06/11/2023). 
Disponí vel em: https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2023-11/papa-audiencia- 
conferencia-dos-rabinos-europeus-06-11-2023.html. Acesso em: 15 de maio de 2024. 

____________. Discurso em comemoração do cinquentenário da instituição do sínodo
 dos bispos (17/10/2015). Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/october/documents/pa
pa-francesco_2015 1017_50-anniversario-sinodo.html. Acesso em 15 de maio de 2024. 



Teologia: diálogos e reflexões 

66 

____________. Discurso do papa Francisco aos fiéis da Diocese de Roma. Em 
(18/09/2021). Disponí vel em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/spee 
ches/2021/september/documents/20210918-fedeli-diocesiroma.html. Acesso em: 16 
de maio de 2024.  

____________. Homilia do Papa Francisco. Em (09/05/2024) Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240509- 
indizione-giubileo.html. Acesso em 16 de maio de 2024. 

GIORDANO, Nicola. Rumo ao Pai. 2ª ed. Trad. Ma rio Basacchi. Sa o Paulo: Paulinas, 1998. 

HOLZNER, Josef. Paulo de Tarso. Trad. Maria Henriques Osswald. Sa o Paulo: Quadrante. 
1994. 

LARRAN AGA, Ina cio, O irmão de Assis. Trad. Fr. Jose  Carlos Corre a Pedroso. Sa o Paulo: 
Paulinas. 1998. 

LATOURELLE, Rene ; FISICHELLA, Rino. Dicionário de teologia fundamental. 
Petro polis –RJ: Vozes. 1994. 

LOPES, Antonio de Lisboa Lustosa; SANTOS, Thales Martins dos. Sinodalidade e 
Pastoralidade: Olhares diversos. Col. Synidos. Sa o Paulo: Paulinas. 2022. 

PAULO VI. Carta Encíclica Ecclesiam Suam. Petro polis: Vozes, 1965. 

________. Lumem Gentium. Disponí vel em: https://www.vatican.va/archive/hist_ 
councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po. 
html. Acesso em 26 de maio de 2024. 

PONTIFI CIO CONSELHO PARA O DIA LOGO INTER-RELIGIOSO CONGREGAÇA O PARA
 A EVANGELIZAÇA O DOS  POVOS. Diálogo e Anuncio. Disponivel em : 
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_int
erelg_doc_19051991_dialogue-and-proclamatio_po.html. Acesso em: 06           de maio de 
2024. 

ROUILLARD, Philippe; Henry, ANTONINI Marie; Brosse, Oliver de la. Dicionário de 
termos da fé. Aparecida –SP: Editora Santua rio, 1989. 

SI NODO 2023. Documento Preparato rio. Disponí vel em: 
https://www.cnbb.org.br/wp-content/uploads/2021/09/Sinodo-2023-Documento- 
Preparatorio.pdf. Acesso em 16 de maio de 2024. 

SI NODO DOS BISPOS ASSEMBLEIA ESPECIAL PARA A REGIA O 
PANAMAZO NICA. Amazônia: novos caminhos para a Igreja e para uma ecologia 
integral. Disponí vel em: https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/ 
rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_po.html. Acesso em 27 de maio de 2024. 

TURRA, Luiz. A mesa sagrada. Disponí vel em: https://musicasparamissa.com.br/ 
musica/ na-mesa- sagrada-frei-luiz-turra/. Acesso em 15 de maio de 2024. 



Teologia: diálogos e reflexões 

67 

XVI ASSEMBLEIA GERAL ORDINA RIA DO SI NODO DOS BISPOS. Instrumentum Laboris. 
Disponí vel em https://www.vatican.va/romancuria/synod/documents/rcsyno 
ddoc20180508instrumentum-xvassemblea-giovanipo.html.  Acesso em 22 de abril de 
2024. 

XVI ASSEMBLEIA GERAL ORDINA RIA DO SI NODO DOS BISPOS. Instrumentum Laboris.       
Disponí vel       em:       https://www.synod2023.org/wp-
content/uploads/2023/06/POR_INSTRUMENTUM-LABORIS.pdf. Acesso em: 22 de abril 
de 2024. 

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

68 

FÉ, UMA RELAÇÃO PESSOAL COM DEUS A SER VIVIDA EM 

COMUNIDADE 

 

 

 

 

Clayton Eugenio Santos de Paula 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Embora, em alguns momentos, o ser humano precise adentrar no deserto da sua 

existência, “[...] não foi criado para viver sozinho.” (FR, n. 31). Se olharmos numa 

perspectiva bíblica judaico-cristã, por exemplo, vemos o homem e a mulher sendo criados 

com o intuito de se unirem, vivendo como uma só carne, e formando uma família (Cf. Gn 

2,24). E é dentro de uma família, de acordo com São João Paulo II, que esse Homem nasce 

e cresce “[...] para depois se inserir, pelo seu trabalho, na sociedade. Assim a pessoa parece 

integrada, desde o seu nascimento, em várias tradições; delas recebe [...] muitas verdades 

nas quais acredita quase instintivamente” (FR, n. 31). 

Segundo Oliveira (2003) “a vida em grupo é uma exigência da natureza humana. 

O homem necessita de seus semelhantes para sobreviver, perpetuar a espécie e também 

para se realizar como pessoa” (p. 24). E é por essa necessidade humana de unir-se com o 

seu semelhante que Santo Tomás de Aquino considera o Homem um ser feito para viver e 

se comunicar com os outros (Candido, 2020, p. 98 apud Mondin, 2000, p. 634-635). Ou 

seja, partilhar a vida com outrem que nos circunda faz parte da vivência humana, haja 

vista que qualquer indício de separação faz o nosso ser experimentar sentimentos de 

tristeza, dor e angústia. 

Todavia, com a pandemia do vírus Sars-Cov-2 – conhecido popularmente por 

coronavírus -, tivemos que nos isolar e adaptar a forma de nos unirmos com os nossos 

semelhantes. De um encontro real, passamos a nos encontrar virtualmente. Aulas, 

shows, formações, trabalhos, reuniões, momentos de oração, enfim, tudo que implicava 

uma relação de proximidade com uma outra pessoa, por medida protetiva, estava 



Teologia: diálogos e reflexões 

69 

proibido de acontecer de forma presencial. Começava-se assim a era das lives e dos home 

offices. 

O grande problema está no fato de que, com o fim da pandemia, algumas pessoas 

percebendo que tais situações virtuais vividas no período pandêmico eram mais cômodas, 

seja numa questão financeira ou temporal, blindaram-se do contato real com o seu 

semelhante. 

Dessa forma, ao olhar para essa conjectura, numa perspectiva religiosa em que 

envolve principalmente os momentos celebrativos, surge o seguinte questionamento: por 

que ir à Igreja se posso me relacionar com Deus em casa? Para buscar responder a tal 

indagação, apresento o artigo Fé, uma relação pessoal com Deus a ser vivida em 

comunidade, cuja hipótese para tal problemática está no fato da dependência do ser para 

com um outro ser, seja por questões de sobrevivência - por exemplo, o bebê com os seus 

pais ou um alimento comprado no supermercado; seja numa questão religiosa, onde 

aquilo que acreditamos não é por nós inventado, mas fruto da revelação de uma 

experiência de fé de uma outra pessoa.  

Assim, tendo como objetivo principal mostrar a plenitude da fé atingida quando 

vivida numa dimensão comunitária, embora também seja uma atitude pessoal, o presente 

artigo, faz-se relevante em duas perspectivas: teológico e social. Este,  por contribuir com 

as indagações feitas por uma sociedade gélida na fé diante de uma acomodação sucedida 

principalmente pela última pandemia vivida; esse, por apresentar argumentações que 

podem dar bases para uma reflexão teológica. 

Portanto, o trabalho contará com duas partes. Sendo a primeira, intitulada Fé, um 

ato pessoal e comunitário, na qual abordará como ponto de partida o ser humano que 

tendo três dimensões, é o membro principal da criação e o único que pode se relacionar 

com o seu criador. Tal relação se dá primeiramente de forma pessoal, mas não isolada, pois 

encaminha-se para uma questão comunitária. A segunda parte, A comunhão de Deus com 

o seu povo, mostrará a comunidade como uma grande fonte de comunhão com Deus e a 

sua importância para a história da salvação. 

 

1- FÉ, UM ATO PESSOAL E COMUNITÁRIO 

 

Seres humanos que somos, criados a imagem e semelhança de Deus (Gn 1,26-27) 

diferenciamo-nos das coisas sem vida e dos demais seres existentes - as plantas e os 



Teologia: diálogos e reflexões 

70 

animais - por sermos dotados, segundo Edith Stein, de três dimensões: corpo, alma, 

espírito (Garcia, 1988, p. 58). A primeira dimensão, relacionada ao nosso corpo físico, 

direciona-nos a uma vontade de prazer, ou seja, a tudo o que está ligado aos nossos 

impulsos e instintos, como fome, sede, dormir, o sexo, as necessidades fisiológicas. A 

segunda, relacionada ao nosso psicológico, direciona-nos a uma vontade de poder, isto é, a 

busca de uma superioridade, como as emoções, sentimentos, desejos etc. E a terceira 

dimensão está intimamente ligada ao nosso espírito, tem como regente a consciência e 

condiciona-nos a uma vontade de sentido, como a inteligência, liberdade, moral, fé. Dessa 

forma, o Homem, por possuir vontade e inteligência, é o único, dentre toda a criação, que 

pode relacionar-se com o seu criador. 

Essa relação se dá pela fé, do qual, numa perspectiva bíblica, é a resposta integral 

ao convite que Deus nos faz para vivermos essa comunhão com ele (Latourelle e Fisichella, 

1994, p. 319). São Paulo ensina-nos que a fé vem pelos ouvidos (Rm 10,17). Destarte, na 

Sagrada Escritura, temos muitos exemplos de homens e mulheres que foram obedientes 

na fé, ou seja, submeteram-se livremente à voz do Senhor. Dentre eles, destacam-se 

Abraão (Antigo Testamento) e a Bem- aventurada Virgem Maria (Novo Testamento). 

O primeiro, tido como pai de todos os crentes (Rm 4,11), traz o aspecto principal 

da fé no Antigo Testamento, a confiança (Latourelle e Fisichella, 1994, p. 319). Tamanha 

fé o fizera sair da sua terra em busca de uma outra que o Senhor lhe mostraria (Gn12, 1-

4); viver como peregrino (Gn 23,4); fizera Sara conceber um filho (Gn 21,1-7); e o fizera 

oferecer seu único filho em sacrifício (Gn 22, 1- 18). Assim, em Abraão temos a fé como 

uma “[...] garantia dos bens que se esperam, a prova das realidades que não se veem” (Hb 

11,1) e uma crença assimilada a uma entrega total a Deus. 

Já o segundo exemplo, temos a mãe do salvador Jesus Cristo, que nos aponta a fé 

como necessária para a salvação. Dessa forma, o notório aspecto neotestamentário 

é o assentimento à mensagem (Latourelle e Fisichella, 1994, p. 319), cujo feito foi realizado 

com perfeição pela Bem-aventurada sempre Virgem Maria. Pois, pela fé, a Virgem Maria 

acolhe a promessa de Deus à sua vida anunciada pelo anjo Gabriel (Lc 1,26-38); 

compadece-se de sua prima Isabel e vai ajudá-la em sua gravidez (Lc 1,39-45); será 

chamada por todas as gerações de Bem-aventurada (Lc 1,48); antecipa a hora de Jesus nas 

Bodas de Caná (Jo 2,1-12); e permanece de pé diante da crucificação de seu filho (Jo 

19,25). Portanto, na Virgem Santíssima, vemos por tamanha a sua fé, uma constância do 

seu sim, da anunciação até a cruz. 



Teologia: diálogos e reflexões 

71 

Durante toda a sua vida e ate  a sua u ltima provaça o, quando Jesus, seu 
filho, morreu na cruz, sua fe  na o vacilou. Mara na o deixou de crer “no 
cumprimento” da Palavra de Deus. Por isso a Igreja venera, em Maria, a 
realizaça o mais pura da fe . (CIgC, n. 149). 
 

Dessa forma, percebemos que a fé é uma adesão pessoal do homem a Deus e uma 

livre aceitação a toda verdade que Ele revelara (CIgC, n. 150). Um movimento que 

apresenta algumas características: é uma graça divina, um ato humano, relaciona-se com 

a inteligência humana, é um ato livre e é necessária à salvação. 

A fé é uma graça, pois é dom, “uma virtude sobrenatural infundida por Ele” (CIgC, n. 

153). Dessa maneira, para a sua manifestação faz-se necessária a graça divina e o auxílio 

do Espírito Santo, do qual, mediante os seus dons, aperfeiçoa sem cessar a fé (DV, n. 5). Por 

exemplo, a confissão que Pedro faz de que Jesus é o Cristo, o Filho do Deus vivo, é tida como 

uma revelação divina e não humana (Mt 16,17). Dessa maneira, crer só é possível 

mediante a graça de Deus e o auxílio do Espírito Santo; logo, crer é um ato humano (CIgC, 

n. 154). Algo que está relacionado com a inteligência humana, afinal, segundo Santo 

Tomás de Aquino (2016), “[...] crer é um ato imediato do intelecto, pois, o objeto desse ato 

é a verdade que, propriamente, reside no intelecto” (ST, II, q. 4., a. 2, p. 1765). 

Essa atitude também não fere a liberdade humana, pois o Homem “[...] deve 

responder voluntariamente a Deus com a fé, e que, por isso, ninguém deve ser forçado a 

abraçar a fé contra a vontade” (DH, n. 10). Isto é, o convite que Deus faz a 

humanidade é para servi-lo em espírito e verdade e não por coação (Cf. DH, n. 11). 

E corresponder ao seu chamado é um sinal do querer obter a salvação. Haja vista, que para 

ser salvo, é necessário a crença em Jesus Cristo e quem o enviou (Mc 16,16). 

Isto posto, temos que a fé, por ser um sinal de resposta do Homem a Deus, é um ato 

pessoal. Todavia, não é um ato isolado. Assim como ninguém vive sozinho, ninguém pode 

crer sozinho (CIgC, n. 166). “Cada um, quando crê, confia nos conhecimentos adquiridos 

por outras pessoas” (FR, n. 32). Portanto, em consonância com Bento XVI, inspirado em 

dois sacramentos da iniciação cristã, Batismo e Eucaristia, a fé cristã abre-se para uma 

realidade comunitária. 
 

A pro pria profissa o de fe  e  um ato simultaneamente pessoal e 
comunita rio. De fato, o primeiro sujeito da fe  e  a Igreja. E  na fe  da 
comunidade crista  que cada um recebe o Batismo, sinal eficaz da entrada 
no povo dos crentes para obter a salvaça o. [...] Pela fe , os discí pulos 
formaram a primeira comunidade reunida a  volta do ensino dos 
Apo stolos, na oraça o, na celebraça o da Eucaristia, pondo em comum 
aquilo que possuí am para acudir a s necessidades dos irma os (cf. At 2,42-
47). (PF, n. 10-13).  



Teologia: diálogos e reflexões 

72 

No sacramento do Batismo a participação eclesial é fundamental. Seja por meio do 

ministro ordenado que administra o sacramento, pelos responsáveis de ministrar a 

catequese bastismal para os pais e padrinhos da criança, os padrinhos escolhidos para 

ajudarem a guiar e educar o batizando na fé cristã, pela assembleia responsável por 

responder as perguntas presentes no rito e renovar as suas promessas batismais. 

De acordo com o Catecismo da Igreja Católica, por ser o Batismo o sacramento da 

fé, tem a necessidade da comunidade dos crentes, pois “cada um dos fiéis só pode crer 

dentro da fé da Igreja” (n. 1253), cujo sacramento o faz membro (n. 1267). Assim, “feito 

membro da Igreja, o batizado não pertence mais a si mesmo, mas àquele que morreu e 

ressuscitou por nós. É, portanto, chamado a submeter-se aos outros, a servi-los na 

comunhão da Igreja [...]” (n. 1269). 

Com o sacramento da Eucaristia ocorre a unidade dos cristãos (CIgC, n. 1398). 

“Aqueles que a recebem a Eucaristia estão unidos mais intimamente a Cristo. Por isso 

mesmo, Cristo os une a todos os fiéis em um só corpo, a Igreja. A comunhão renova, 

fortalece, aprofunda esta incorporação à Igreja, realizada pelo Batismo” (CigC, n. 1396). 

Sendo o Batismo o primeiro sacramento na transmissão da fé e a Eucaristia a 

máxima expressão sacramental dessa transmissão, conclui-se, portanto, que é impossível 

crer sozinho (LF, n. 39 a 44). Pois, a natureza da fé vai além de uma relação pessoal com Deus, 

mas abre-se para uma vivência comunitária eclesial, isto é, dentro da Igreja. 

 
A fe  na o e  so  uma opça o individual que se realiza na interioridade do 
crente, na o e  uma relaça o isolada entre o “eu” do fiel e o “Tu” divino, 
entre o sujeito auto nomo e Deus; mas, por sua natureza, abre-se ao 
“no s”; verifica-se sempre dentro da comunha o da Igreja. (LF, n. 39). 
 

Esta abertura ao “nós” verificada na Igreja é um reflexo da Santíssima Trindade, 

uma “[...] abertura própria do amor de Deus, que não é apenas uma relação entre Pai e o 

Filho, entre ‘eu’ e ‘tu’ mas, no Espírito, é também um ‘nós’, uma comunhão de pessoas” 

(LF, n.39). Mistério esse convidado a professar em todas as solenidades com a oração do 

Credo, não somente como um ato de concordância a um conjunto de verdades doutrinais, 

mas uma busca de adentrar na comunhão plena com Deus. 

 
Na celebraça o dos sacramentos, a Igreja transmite a sua memo ria, 
particularmente com a profissa o de fe . [...] Na o se trata tanto de prestar 
assentimento a um conjunto de verdades abstratas, como sobretudo 
fazer a vida toda entrar na comunha o plena com o Deus Vivo. [...] No 
Credo, o fiel e  convidado a entrar no miste rio que professa e a deixar-se 
transformar por aquilo que confessa. [...] Pensemos em primeiro lugar no 



Teologia: diálogos e reflexões 

73 

conteu do do Credo. Este tem uma estrutura trinita ria: o Pai e o Filho 
unem-se no Espí rito de amor. Desse modo, o crente afirma que o centro 
do ser, o segredo mais profundo de todas as coisas e  a comunha o divina. 
(LF, n. 45). 
 

Portanto, professar as verdades reveladas por Deus, é olhar para um caminho não 

individual, mas de comunhão. Por isso, a fé, essa relação unitiva que faço com Deus Vivo, 

tende a difundir-se para um convite a outros. “Quem recebe a fé, descobre que os espaços 

do próprio ‘eu’ se alargam, gerando-se nele novas relações que enriquecem a vida” (LF, n. 

39). 

De fato, o comunicar-se na fé é uma questão fundamental como forma de 

transmissão daquilo que acredita. Não numa perspectiva repetitória de uma mensagem 

oral, mas vivificar “[...] a luz nova que nasce do encontro com Deus Vivo, uma luz que toca 

a pessoa no seu íntimo, [...] abrindo-a relações vivas na comunhão com Deus e com os 

outros” (LF, n. 40). 

Foi pensando dessa forma, que a Igreja conseguiu transmitir aos seus filhos, ao 

longo da história, o conteúdo da sua memória, a sua herança de fé, ou seja, a sua crença 

em Deus. “É através da Tradição Apostólica, conservada na Igreja com a assistência do 

Espírito Santo, que temos o contato vivo com a memória fundadora” (LF, n. 40). E tudo 

aquilo que fora transmitido pelos Apóstolos, por esses homens que viram, ouviram e 

tocaram na máxima expressão da revelação divina, que é Jesus Cristo, abrange “[...] tudo 

quanto contribui para a santidade de vida do Povo de Deus e para o aumento da fé; assim 

a Igreja, na sua doutrina, vida e culto, perpetua e transmite a todas as gerações tudo aquilo 

que ela própria é e tudo quanto ela acredita” (DV, n. 8). 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Tradução de Alexandre Correia. São Paulo: 
Ecclesiae, 2016. v.2. p.1734-1781. 
 
BENTO XVI. Carta apostólica sob forma de motu próprio Porta Fidei. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/motu_proprio/documents/hf_ben- 
xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html. Acesso em: 15 maio 2024. 
 
BI BLIA. Portugue s. Bíblia de Jerusalém. Sa o Paulo, SP: Paulus, 2002. 2206p. 
 
CANDIDO, Marcos. Karol Wojtyla, um excursus para uma antropologia integral: 
antropologia e contexto atual. Curitiba, PR: Appris, 2020. 235p. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html


Teologia: diálogos e reflexões 

74 

 
CONSTITUIÇA O DOGMA TICA DEI VERBUM. Documentos do Concílio Ecumênico 
Vaticano II. Sa o Paulo, SP: Paulus, 1997. p.347-367. (Documentos da Igreja). 
 
DECLARAÇA O DIGNITATIS HUMANAE. Documentos do Concílio Ecumênico Vaticano 
II. Sa o Paulo, SP: Paulus, 1997. p.411-429. (Documentos da Igreja). 
 
FRANCISCO. Carta Encíclica Lumen Fidei: sobre a fe . Sa o Paulo, SP: Loyola, 2013. 61p. 
 
GARCIA, Jacinto Turolo. Edith Stein e a formação da pessoa humana. Sa o Paulo: SP: 
Loyola, 1988. p.58-63. 
 
JOA O PAULO II. Carta Encíclica Fides et Ratio: sobre as relaço es entre fe  e raza o. Sa o 
Paulo, SP: Paulus, 1998. 109p. 
 
JOA O PAULO II. Catecismo da Igreja Católica. Sa o Paulo, SP: Loyola, 2017. p.48- 59. 
 
LATOURELLE, René; FISICHELLA, Rino. Dicionário de teologia fundamental. Tradução de 
Luiz João Baraúna. Petrópolis, RJ: Vozes; Aparecida, SP: Santuário, 1994. p.319-324. 
 
MANZATTO, Antonio. Dimensão social da fé. Fronteiras Revista de Teologia da Unicap, 
Campinas, v.1, n.1, p.57-78, 2018. 
 
OLIVEIRA, Pe rsio Santos de. Introdução à Sociologia. Sa o Paulo, SP: A tica, 2003, p. 24. 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

75 

A SAÚDE INTEGRAL COMO LOCUS DE SALVAÇÃO: O SACRAMENTO DA 

UNÇÃO DOS ENFERMOS COMO PARADIGMA DE LIBERTAÇÃO 

 

 

 

 

José Aislan Pereira 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

  

Sau de e Salvaça o sa o dois temas que fazem parte da vida e vocabula rio de muitas 

pessoas. Todo homem e mulher, em seu dia a dia procuram um bem-estar pro prio e para 

os seus. Percebe-se que estes dois temas sa o quistos e desejados, ja  que os mesmos 

proporcionam conforto, segurança e esperança.  

 Desta maneira, instintivamente, o homem procura, seja por meio de suas relaço es 

ou por suas aspiraço es e propo sitos, estabelecer uma harmonia em sua vida. Entretanto, 

para conquistar esta harmonia e  necessa rio que a busca seja visando a integralidade de si. 

Se uma de suas “partes” na o vai bem, tal-qualmente, a outra tambe m sera  afetada. Tendo 

em vista o dualismo entre alma e corpo por vezes pregado, ensinado e vivido por muitos, 

este artigo disserta sobre tal problema tica e apresenta a visa o crista  acerca da 

integralidade do ser. 

Sendo o sofrimento uma realidade da vida humana, a fe  e a vive ncia integral de si 

proporcionam um novo paradigma para o crente que corrobora para uma visa o integral 

do outro.  

Para tanto, na primeira parte do artigo tratar-se-a  do horizonte teolo gico e 

antropolo gico relativo a  estrutura do ser humano, que e  composto por dimenso es, pore m, 

e  uno. Na segunda parte sera o abordados e fundamentados os gestos de Jesus, que tinham 

como objetivo libertar o ser humano para assim conceder-lhe a sau de e a salvaça o. O olhar 

de Jesus se caracteriza pela amplitude e integralidade. Ja  na terceira parte sera  utilizada 

uma abordagem eclesiolo gico-litu rgica, ja  que a Igreja e  continuadora da missa e obra do 

Cristo e que quer fazer chegar a todos. 



Teologia: diálogos e reflexões 

76 

1. Salvação e Saúde para a Igreja: um olhar integral 

 

As palavras salvaça o e sau de possuem uma mesma raiz etimolo gica, sendo comum 

ver nas lí nguas antigas a utilizaça o de um mesmo termo para expressar as duas realidades. 

Em grego, soter e  aquele que cura e que ao mesmo tempo e  o salvador. Do mesmo modo 

acontece com a palavra latina salus, que pode significar conservaça o da vida, cura e bem-

estar. E  possí vel, ale m das citadas, encontrar o mesmo em outras lí nguas. 

 
E  o significado sa nscrito de svastha (= bem estar, plenitude), que depois 
assumiu a forma do no rdico heill e, mais recentemente, Heil, whole, hall 
nas lí nguas anglo-saxo nicas, que indicam integridade e plenitude. A 
mesma coisa acontece com o termo soteria na lí ngua grega, segundo a 
qual justamente Ascle pio e  considerado sóter: aquele que cura e que e  ao 
mesmo tempo salvador. (CNBB, 2012, p. 13 apud Terrin, 1998, p. 154).  
 

Destarte, estas duas realidades fazem parte da vida e da experie ncia humana.  

Instintivamente, o ser humano procura salvar-se dos perigos e alcançar uma 

realizaça o de bem-estar pleno, todavia, este fim nem sempre se faz realidade. Sa o muitas 

as situaço es em que o mesmo, por situaço es que lhe sa o pro prias, se coloca ou e  

coercitivamente colocado. Fato e  que, a procura “imanente” pela salvaça o atinge aquilo 

que e  “transcendente”. A pessoa que procura ausentar-se da dor e do sofrimento sente a 

necessidade buscar sentir-se pleno em todas as dimenso es de sua vida, sejam elas fí sica, 

mental, social e espiritual.  

A dimensa o espiritual deve ser igualmente cuidada e levada em conta. Como 

recorda o Texto-Base da Campanha da Fraternidade de 2012, em 1946 a OMS 

(Organizaça o Mundial da Sau de) ao definir “sau de” na o considerou a espiritualidade como 

uma de suas dimenso es; somente em 2003 a espiritualidade foi incorporada (CNBB, p. 

14). 

A percepça o dos orientais sobre sau de e salvaça o possui uma nota vel profundidade 

em relaça o a converge ncia destas duas dimenso es. Desde a antiguidade, os crista os 

orientais concebiam o ser humano de forma unita ria, com distintas dimenso es 

profundamente interligadas. Maia (2019, p. 80), ao se referir a estas aproximaço es, 

apresenta o pensando de um Teo logo oriental: 

 
o teo logo Paul Evdokimov apresenta as imagens me dicas associadas a s 
questo es da antropologia teolo gica e da escatologia. A doença no homem, 
segundo o teo logo, acontece apo s a Queda, quando a vida biolo gico-
animal e  sobreposta ao ser humano. A luta do homem na o e  contra a 



Teologia: diálogos e reflexões 

77 

carne, mas contra sua perversa o espiritual. A ascese surge, assim, como 
terape utica contra a concupisce ncia.   
 

Outrossim, Evdokimov fundamentando-se no Evangelho, percebe a Ressurreiça o 

de Jesus Cristo como a cura para a morte, isso porque, ao vence -la, o ser humano foi 

libertado daquilo que o aprisionava, tornando o itinera rio ate  a Eternidade possí vel e 

concreto (Maia, 2019, p. 80 apud Evdokimov, 1977, p. 78).  

De acordo com o Patriarca da Rome nia, Daniel Cibotea, o pecado e  a doença da alma 

e a salvaça o (salut) e  sua cura. Ainda ha  nisto uma antropologia de base, tendo em vista 

que o homem tem como fim a santidade (sainteteté) e a deificaça o, entretanto, o pecado 

original maculou a natureza humana, tornando-a doente (malade) e corruptí vel. Do 

mesmo modo, o pecado original corroborou uma ruptura do amor entre Deus e o homem. 

A salvaça o so  se torna possí vel em Cristo, que pelo miste rio de sua Paixa o, Morte e 

Ressureiça o e  a cura do pecado e da morte, bem como “a realizaça o da natureza humana 

pela graça incriada” (Maia, 2019, p. 80, apud Cibotea, 2005, p.2) 

 Mesmo diante disso, durante a histo ria, por vezes, o ser humano percebeu-se 

constituí do por duas dimenso es divergentes, sobretudo, pela influe ncia do platonismo, 

que definia o corpo como o ca rcere da alma. Esta percepça o plato nica supervalorizava 

aquilo que estaria no mundo das ideias em detrimento daquilo que e  terreno, material, 

corpo reo. Grondin (Oliveira, 2017, p.161 apud 2012, p. 23) afirma que esta corrente 

defendia que o homem deveria aspirar o que e  do “alto” e despir-se daquilo que e  corpo reo 

e que o arrasta para “baixo”, isto e , deve voltar-se para o “Superior” para se tornar 

semelhante ao Divino. 

 Entretanto, o ser humano, mais do que a teoria do qual este seria duas coisas unidas 

– corpo mais alma – e  uma unidade pneumossoma tica. O ser humano inteiro e  

indistintamente corpo animado/alma encarnado. O homem e  “todo inteiro e ao mesmo 

tempo um e outro, alma e corpo” (Barth apud De la Pen a, 1998, p. 41).  

 A partir desta visa o unita ria, se compreende a origem e fim do homem, sendo ele 

criado por Deus mediante seu amor-criador, do mesmo modo, todo homem sera  salvo em 

sua inteireza corpo rea-espiritual, na o apenas em uma de suas supostas “partes” (De la 

Pen a, 1998, p. 40).  

 Assim sendo, esta unidade corpo-alma encontra-se na pro pria economia da 

salvaça o, tendo em vista que “o espiritual na o se concede em uma intangí vel 

imaterialidade, mas se oferece sempre corporalizado” (De la Pen a, 1998, p. 40). Quando o 



Teologia: diálogos e reflexões 

78 

ser humano morre, sua alma faz a passagem para a eternidade sendo conduzida ao 

julgamento particular; ela e  conduzida, pois, a uma realidade escatolo gica. A alma aguarda 

a ressureiça o da carne para estar plena, ja  que, alma e corpo estara o unidos novamente 

(Catecismo da Igreja Cato lica, 2022, n. 1021-1059). 

 A encarnaça o de Cristo, a Igreja e os Sacramentos sa o a realizaça o tangí vel do dom 

de Deus que, mediante seu amor e despojamento, assume esta estrutura sacramental. O 

Verbo que se fez carne para se comunicar com o ser humano, atrave s deste gesto, torna-

se “conatural” a estes (De la Pen a, 1998, p. 40). 

 O Apo stolo Paulo evidencia com clareza o ato da encarnaça o em sua epí stola a 

comunidade de Filipos: 

 
6 Ele tinha a condiça o divina, e na o considerou o ser igual a Deus como 
algo a que se apegar ciosamente. 7 Mas esvaziou-se a si mesmo, e assumiu 
a condiça o de servo, tomando a semelhança humana. E, achado em figura 
de homem, 8 humilhou-se e foi obediente ate  a morte, e morte de cruz! 9 
Por isso Deus o sobreexaltou grandemente e o agraciou com o Nome que 
e  sobre todo o nome, 10 para que, ao nome de Jesus, se dobre todo joelho 
dos seres celestes, dos terrestres e dos que vivem sob a terra,11 e, para 
glo ria de Deus, o Pai, toda lí ngua confesse: Jesus e  o Senhor (Fl 2,6-11). 
 

  O Senhor ao se rebaixar e assumir a condiça o humana, dignifica aquela que outrora 

encontrava-se maculada. Outrossim, ao assumir esta condiça o, o Verbo assumiu 

integralmente o que significa “ser homem”. Este ato dignificou e elevou o ge nero humano. 

Ora, se o pro prio Deus que poderia comunicar-se de inu meras formas aos seus, todavia, 

quis o fazer pela Carne, por que a mesma seria inferior a realidade espiritual? Por que ela 

na o poderia ser cuidada e igualmente valorizada? Ao fazer-se Carne, Deus quis salvar o 

Homem-todo, na o apenas uma de suas “partes”: 

 
a visa o crista  do homem, em suma, na o e  (nem pode ser) dualista: tem de 
opor-se a toda e qualquer tentativa de explicar a condiça o humana em 
termos de duas realidades mutuamente estranhas ou hostis, ou 
meramente justapostas. E isto na o apenas por razo es antropolo gicas, mas 
tambe m (e principalmente, como advertiu o Concí lio de Viena) por razo es 
cristolo gicas. Como se pode, com efeito, sustentar a releva ncia 
soteriolo gica da morte e da ressurreiça o de Jesus Cristo (eventos 
corpo reos como ha  poucos), se o corpo na o pertence a  verdade do 
homem-Jesus, ou enta o na o passa de um mero acidente de sua realidade 
humana? (De la Pen a, 1998, p. 42). 
 

 Assim, a salvaça o se da  ao homem inteiro. Como Cristo Ressuscitou, e com seu 

corpo glorioso elevou-se aos Ce us (realidade escatolo gica), o ser humano, que foi 

dignificado pelo ato da Encarnaça o, caminha para esta mesma realidade.  



Teologia: diálogos e reflexões 

79 

 Em raza o disso, o cuidado para com o corpo deve ser salientado, pois a fe  crista  

entende-o como lugar de salvaça o. O cultivo e incentivo ao autocuidado e a promoça o de 

polí ticas pu blicas favora veis a sau de integral das populaço es devem ser levados em conta 

na o de forma secunda ria, mas como prioridade.  

 
“(...) sau de e  um processo harmonioso de bem-estar fí sico, psí quico, social 
e espiritual, e na o apenas a ause ncia de doença, processo que capacita o 
ser humano a cumprir a missa o que Deus lhe destinou, de acordo com a 
etapa e a condiça o de vida em que se encontre” (CELAM, 2010, nn. 6-7 
apud CNBB, 2012 p. 15) 
 

A vida sauda vel requer equilí brio e harmonia entre corpo e espí rito, entre o ser 

humano e aquilo que o circunda, entre sua personalidade e aquilo que tem por 

responsabilidade. A concepça o crista  de sau de e salvaça o (ambas que, como dito originam 

de soter e salus) sa o dina micas e na o se restringem apenas as causas fí sicas, mentais e 

espirituais, mas avança sua reflexa o aquilo que concerne ao meio social e econo mico 

(CELAM, 2010, n. 8 apud CNBB, 2012 p. 15). Isto, porque a Igreja em sua aça o segue o 

Cristo, que em sua missa o libertou muitos homens e mulheres de suas enfermidades 

corporais, espirituais e existenciais.  

 

2. A salvação cristã como libertação: a autoridade curativa de Jesus 

 

Os diversos aspectos que circundam a salvaça o do homem sa o profundamente e 

progressivamente integrados no Antigo Testamento e Novo Testamento. Aquilo que fora 

dito, prefigurado, profetizado e esperado nos Livros Veterotestamenta rios, culminou-se 

em Jesus Cristo; Ele e  o a pice da Revelaça o. Deus que se revelara aos poucos e 

paulatinamente ao seu povo, “mostra-se” de modo pleno em Jesus Cristo. A Igreja e  

continuadora deste anu ncio de salvaça o: a salvaça o se da  em Jesus Cristo. Isso devido ao 

fato de que “quando a bondade e o amor de Deus, nosso Salvador, se manifestaram, ele 

salvou-nos” (Tt 3, 4). 

O Cristo ao assumir a natureza humana tornou-se o para metro de algue m 

verdadeiramente humano, e de ta o humano, so  poderia ser Deus.  

Este Messias atua de modo contrastante ao que era esperado. O contraste se da  por 

sua preocupaça o com aqueles que estavam a  margem, aos que estavam enfermos, aos que 

se encontravam sem perspectivas em suas vidas. Jesus, com sua autoridade restituí a a 



Teologia: diálogos e reflexões 

80 

dignidade na subjetividade de cada pessoa trazendo-lhes de volta a vida. O desejo de Jesus 

era a libertaça o para uma plena integraça o com o Pai e os irma os. 

 
Na o ha , portanto, oposiça o entre libertaça o e salvaça o, na medida em que 
libertaça o e salvaça o na o sa o princí pios gerais. A salvaça o esta  onde 
homens tornam livres outros homens. A salvaça o crista  da  sua dimensa o 
transcendente ao ato de libertaça o, o que significa que o “aqui e agora” no 
qual se realiza a salvaça o, nesse ato que torna livre, tem uma promessa 
que ultrapassa tudo o que posso esperar; e essa promessa e  significada 
pela ressurreiça o. Essa promessa nos ultrapassa. Na o podemos saber o 
que sera o "os novos ce us e a nova terra" porque o que sabemos a respeito 
disso e  sempre percebido a partir de libertaço es parciais e proviso rias. E 
somente a partir de uma salvaça o particular que posso visar, sem nunca 
atingi-la, a  libertaça o total e definitiva (Charpentier, 1981, p. 25). 
 

Portanto, o projeto de salvaça o crista  com sua originalidade, designa o ser humano 

a um lugar de encontro com o Absoluto. Este itinera rio de encontro deve ser descoberto 

pelo homem, e o mesmo deve utilizar dos diversos meios humanos mais adequados e 

optar por eles para que essa libertaça o aconteça, tanto para si quanto para outrem.   

Nos relatos do Evangelho por vezes, ao curar, Jesus liberta as pessoas daquilo que 

as limitava viver nas diferentes situaço es de morte e com autoridade restitui-lhes a sau de 

e a dignidade: 

 
a vinda do Reino de Deus devia ser, para os judeus, a grande libertaça o. Os 
olhos dos cegos seriam abertos e os presos sairiam das priso es (Is 42,7). 
A essa expectativa Jesus respondeu por gestos que anunciavam e 
significavam essa libertaça o (Charpentier, 1981, p. 27). 
 

Os gestos libertadores de Jesus sa o expressa o de miserico rdia e proximidade. Os 

Evangelhos narram diversas destas expresso es. Jesus, em seu ministe rio pu blico ao andar 

pela Palestina, encontrou-se com muitas pessoas, e estas, traziam consigo suas 

particularidades. Estes homens e mulheres, por vezes, estavam enfermos; naquela e poca, 

tinha-se por crença que muitas das doenças aconteciam devido a influe ncia de demo nios, 

de pecados pro prios ou de seus predecessores.  

A cura do cego de nascença explicita o modo como concebiam a doença e o modo 

com que Jesus quer salvar o ser humano: em sua integralidade. Jesus ao passar ve  um 

homem cego e seus discí pulos lhe perguntam “Rabi, quem pecou, ele ou seus pais, para 

que nascesse cego?” (Jo 9, 2). O primeiro gesto de Jesus, em si, ja  e  um ato libertador: ele 

ve  e valoriza a presença daquele homem que se encontrava a margem. Outrossim, 

responde a seus discí pulos que “nem ele nem seus pais pecaram, mas e  para que nele 



Teologia: diálogos e reflexões 

81 

sejam manifestadas as obras de Deus” (Jo 9, 3), isto e , a cura daquele homem – a libertaça o 

daquilo que o limitava – foi tambe m motivo para que ele professasse a fe  em Cristo e assim, 

fosse salvo. 

 
Abrir os olhos e  o sí mbolo de um movimento progressivo para a fe . A 
libertaça o proposta pelo Evangelho e  libertaça o pela fe , como Jesus o diz 
aos judeus: "Se permanecerdes na minha palavra, sereis, em ver-dade, 
meus discí pulos e conhecereis a verdade e a verdade vos liberta-ra ... Se o 
Filho vos libertar, sereis, realmente, livres" (Jo 8,31-36). 
Se a libertaça o corporal e , pois, o sinal da libertaça o trazida por Cristo, 
alguns podera o perguntar: a libertaça o dos corpos pode ter algum 
interesse, fora o de ser sinal? Em que medida? Esse suporte simbo lico na o 
poderia, em u ltima ana lise, ser eliminado? A libertaça o trazida por Jesus 
serí a estranha a este mundo, mundo cuja ambivale ncia em Joa o e  
conhecida: "Na o ameis o mundo nem o que ha  no mundo" (1Jo 2,15) e, no 
entanto, "Deus amou o mundo" (Jo 3,16)? (Charpentier, 1981, p. 29). 
 

De igual modo, Sa o Lucas ao relatar a cura do Cego de Jerico  (Bí blia de Jerusale m, 

2010, Lucas 18,35-43, p. 1822), identifica a realizaça o de tal feito a autoridade de Jesus. 

Jesus, no entanto, tambe m coloca como participante desta realizaça o aquele que pedira 

por sua cegueira: “Ve  de novo; tua fe  te salvou”. A total confiança de sua enfermidade a 

autoridade curativa do Cristo, libertou aquele homem, assim, salvo-o daquilo que 

fragilizava.  

A salvaça o trazida por Jesus e  destinada na o a uma parte do homem, mas ao seu 

todo: corpo e alma. Esta salvaça o causa no ser humano um movimento de cura e 

purificaça o (Charpentier, 1981, p. 28). Os quatro homens que trouxeram um paralí tico ate  

Jesus, esperavam que seu amigo fosse curado. Jesus, primeiramente, perdoa os seus 

pecados e em seguida restitui-lhe a sau de. Tanto a cura exterior e interior fazem parte do 

projeto de Jesus, ambas constituem um u nico itinera rio de salvaça o. Os coraço es 

endurecidos na o sa o capazes que compreender o Evangelho e sua proposta de libertaça o.  

 

3. O Sacramento da Unção dos Enfermos como locus de Saúde e Salvação  

 

Desde os primo rdios, as comunidades crista s buscam colocar em pra tica os gestos 

de cura de Jesus, mormente, em seus rituais. Na Carta de Sa o Tiago e  possí vel encontrar 

um texto que salienta a importa ncia da proximidade da Igreja para com aqueles que se 

encontram enfermos. 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

82 

Algue m de vo s esta  sofrendo? Recorra a  oraça o. Algue m esta  alegre? 
Entoe hinos. Algue m de vo s esta  doente? Mande chamar os presbí teros da 
igreja, para que orem sobre ele, ungindo-o com o leo no nome do Senhor. 
A oraça o da fe  salvara  o enfermo, e o Senhor o levantara . E se tiver 
cometido pecados, recebera  o perda o (Tig 5,13-16). 
 

O Apo stolo Tiago neste texto relata a complexidade existencial do enfermo e 

enfatiza a aça o pastoral da comunidade: oraça o, unça o, conforto, cura e perda o dos 

pecados. Percebe-se nestes gestos um profundo olhar integral do ser, que visa o bem do 

corpo e da alma.  

 
Diferente das demais refere ncias neotestamenta rias sobre a enfermidade 
e a cura, o texto de Tiago apresenta, de forma mais explí cita, a intença o 
sacramental do gesto, unido a  palavra de oraça o que a comunidade eleva 
a Deus em favor do enfermo. Ao falar do sofrimento e da alegria, o 
Apo stolo deixa entrever que, seja qual for a circunsta ncia vital, tudo deve 
ser visto a partir de Deus e para Deus (oraça o e canto) (Fonseca, 2016, 
n.p.). 
 

Apo s isso, o Apo stolo fala da enfermidade enquanto tal, e para isso ele exorta que 

seja chamado o Presbí tero da comunidade, que ao se encontrar com aquele que esta  

enfermo, o unge e faz uma oraça o com fe ; este ao realizar estes gestos, na petiça o pelo 

reerguimento da pessoa e no perda o de seus pecados, acarretara  em sua sau de e salvaça o 

(Fonseca, 2016, n.p.). 

 Por fim, o Apo stolo discorre sobre os ritos voltados a pessoa que se encontra 

enferma, que na o esta  necessariamente a beira da morte. Essas pra ticas sa o de natureza 

eclesial e comunita ria, uma vez que sa o ministradas pelo Presbí tero da comunidade. Sua 

efetividade esta  atrelada na fe  expressa nas oraço es ao Senhor. Os efeitos visam o ser 

humano integral, na o descartando a possibilidade de uma cura fí sica, mas tambe m se 

restringindo a ela (Fonseca, 2016, n.p.). 

O Sacramento da Unça o dos Enfermos vai de encontro com o desejo do Cristo de 

que todos tenham vida em abunda ncia (Jo 10, 10), e tal desejo deve ser assumido pela 

comunidade crista  e imputado nos seus para gerar os mesmos efeitos na sociedade. Jesus, 

com sua autoridade e amor, promete a seus discí pulos e a todo ser humano a plenitude da 

vida, visando sua integralidade.  

No centro do Sacramento da Unça o dos Enfermos esta  o Miste rio Pascal de Cristo, 

que veio para salvar o homem inteiro, na o apenas uma de suas partes. Portanto, este 

Sacramento e  memorial deste miste rio e o homem e  nele inserido, completando em si o 



Teologia: diálogos e reflexões 

83 

que falta ao sofrimento de Cristo pela salvaça o do mundo (Ritual da Unça o dos Enfermos, 

1974, p. 13). O miste rio de Cristo e  luz na enfermidade. 

 
A dimensa o eclesial e comunita ria que perpassa todo o ritual. A Igreja se 
faz presente junto ao enfermo com solicitude pastoral permanente, pois 
tem conscie ncia de que o doente e  membro (sofredor) do corpo vivo de 
Cristo e que espera participar da sua glorificaça o. O enfermo, por sua vez, 
imerso no miste rio de seu sofrimento, tambe m edifica a Igreja. As 
diversas possibilidades e formas de celebraça o do sacramento – 
sobretudo com va rios enfermos ao mesmo tempo e com numerosa 
assembleia – atestam sua í ndole comunita ria (Fonseca, 2016, n.p.). 
 

A comunidade reunida, que professa e celebra o Miste rio Pascal, tambe m exerce 

sua missa o de zelar pela sau de e salvaça o de todo o ser humano. O testemunho daquele 

que sofre atinge a todo aquele que se aproxima e se solidariza, visto que, lembra-o de sua 

finitude e seu anseio – mesmo que banalizado – por buscar realidades transcendentes, 

essenciais e perenes. Ademais, a proximidade com o enfermo e a vive ncia do Miste rio 

Pascal lembra o homem que sua vida deve ser redimida pelo mesmo Miste rio professado 

e celebrado. A Unça o e  sinal de fraternidade e solidariedade eclesiais.  

 
Este sacramento confere ao enfermo a graça do Espí rito Santo, que 
contribui para o bem do homem todo, reanimado pela confiança em Deus 
e fortalecido contra as tentaço es do maligno e as afliço es da morte, de 
modo que possa na o somente suportar; mas combater o mal, e conseguir, 
se for conveniente a  sua salvaça o espiritual, a pro pria cura. Este 
sacramento proporciona tambe m, em caso de necessidade, o perda o dos 
pecados e a consumaça o da penite ncia crista . (Ritual da Unça o dos 
Enfermos, 1974, p. 14-15) 
 

A integralidade apontada pelo Sacramento da Unça o dos Enfermos e  oferecida na 

fo rmula do Sacramento:  

 
por esta santa unça o e pela sua infinita miserico rdia o Senhor venha em 
teu auxí lio e com a graça do Espí rito Santo, para que, liberto dos teus 
pecados, Ele te salve e, na sua bondade, alivie os teus sofrimentos. (Ritual 
da Unça o dos Enfermos, 1974, p. 42). 
 

O pedido contido na fo rmula e  de que o ser humano, em sua integralidade, receba 

libertaça o salvaça o e sau de, e consequentemente, libertaça o. Ademais, e  dado a aquele que 

recebe a unça o a força da esperança, que envolta com a fe , o movera  a ressignificar aquilo 

que passa: a doença e suas implicaço es, e, consequentemente, esta  mais propí cio a confiar 

na miserico rdia Divina que o sustentara . 



Teologia: diálogos e reflexões 

84 

Diante disso, a origem da aça o “curativa” da Igreja se da  no auxí lio ao enfermo em 

lutar contra aquilo que o aflige, a partir de sua pro pria situaça o de homem enfermo. Deve-

se tomar um cuidado para na o cair na exaltaça o do sofrimento, nem na passividade da dor 

ou no sentimento de autopuniça o. O enfermo, deve ser, contudo, um “paciente ativo”, que 

assume o sofrimento com pacie ncia, nutre-o de fe  e perante o itinera rio de luta invertido 

contra a enfermidade o converte em esperança (Borobio, 1988, p. 587). 

Portanto, a Unça o dos Enfermos sendo um Sacramento instituí do por Jesus Cristo, 

e  um modo ao qual Ele mesmo toca aqueles que sofrem confortando-os e trazendo vida. 

Este Sacramento visa um bem integral do ser humano, concedendo-lhe efeitos espirituais 

e temporais.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

Em suma, este presente artigo aborda a intrí nseca e profunda relaça o entre sau de 

e salvaça o, tendo em vista que ambas sa o aspiraço es fundamentais do ser humano em 

busca de um estado de plenitude e bem-estar.  

Atrave s de uma perspectiva integral do ser, e  evidenciado que a sau de na o se 

restringe ao fí sico, mas engloba tambe m a sua dimensa o espiritual. Possuindo este 

equilí brio pneumossoma tico, sera  alcançada a realizaça o integral do ser humano. 

A salvaça o, seguindo a mesmo princí pio da sau de, requer uma visa o integral: o 

homem e  salvo de seus pecados e necessita ser salvo e liberto das situaço es que o 

impedem alcançar a realizaça o pro pria ou dos seus. Devido a isto, a visa o crista  na o e  

dualista, como se corpo e alma fossem realidades separadas e independentes. Estas partes 

se integram e constituem o que se conhece por ser humano.  

A Encarnaça o de Jesus Cristo contrasta com a ideia de que ha  uma diverge ncia entre 

alma e corpo, ja  que Ele quis assumir a condiça o em sua totalidade. Nesta condiça o ele 

dignificou todo o ge nero humano e com seus gestos e autoridade, deixou o seu exemplo 

como mandamento.  

Sendo a Igreja continuadora da obra de Jesus Cristo, por meio dos Sacramentos, ela 

manifesta o fiel desejo de salvaça o e santificaça o do homem em sua totalidade. O 

Sacramento da Unça o dos Enfermos e  o locus no qual a Sau de e Salvaça o sa o realidades 

aspiradas para aquele que o recebe. 



Teologia: diálogos e reflexões 

85 

A  vista disso, a busca pela sau de e salvaça o devem ser entendidas como um 

itinera rio para a integralidade e plenitude do ser, em funça o de o ser humano possuir 

realidades indissocia veis e complementares que se direcionam ao fim u ltimo: o encontro 

com Deus. 

 

REFERÊNCIAS  BIBLIOGRÁFICAS 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Sa o Paulo: Paulus, 2022. 

BOROBIO, Dioní sio. (Org.) A celebração da Igreja II. Traduça o de Luiz Joa o Gaio. Sa o 
Paulo: Loyola, 1993. 

CHARPENTIER, E tienne. (Org.) Libertação dos homens e salvação em Jesus Cristo: 
um estudo bí blico. Traduça o de Beno ni Lemos. Sa o Paulo: Paulinas, 1981. Col.: Um 
estudo bí blico – 2ª parte.  

CONFERE NCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Texto-Base: Campanha da 
Fraternidade 2012. Disponí vel em: 
https://campanhas.cnbb.org.br/wpcontent/uploads/2015/03/CF2012_Texto_base_FIN
AL.pdf .Acesso em: 14 mai. 2024.  

DE LA PEN A, Juan Luis Ruiz. Criação, Graça, Salvação. Sa o Paulo: Loyola, 1998.  

DE OLIVEIRA, Gustavo Vargas. A relação entre cristianismo e platonismo nos Sec. I-II. 
Disponí vel em: https://revista.fuv.edu.br/index.php/unitas/article /view/376/439. 
Acesso em 15 mai. 2024.  

FONSECA, Joaquim. Unção dos Enfermos (Sacramento). Disponí vel em: 
https://teologicalatinoamericana.com/?p=1407. Acesso em 25 mai. 2024. 

JOA O PAULO II. Catecismo da Igreja Católica. 5ª Ed. Brasí lia: CNBB, 2022. 

MAIA, Ramon. Saúde, doença e salvação - aproximaço es entre a antropologia teolo gica 
ortodoxa e a filosofia da medicina. Disponí vel em: 
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/pensar/article/download/4342/4364/
14322. Acesso em: 14 mai. 2024. 

PAULO VI. Ritual da Unção dos Enfermos. 7ª Ed. Sa o Paulo: Paulus, 2000. 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

86 

O SENTIDO DO SOFRIMENTO HUMANO A PARTIR DA SALVIFICI 

DOLORIS DO PAPA JOÃO PAULO II: UM OLHAR PARA PACIENTES 

SUBMETIDOS A TRATAMENTO ONCOLÓGICO 

 

 

 

 

Rangel Rodrigues de Souza Silva 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O homem, conforme a definiça o aristote lica “animal racional”, em esse ncia, possui 

a capacidade de analisar a vida e seus mais diversos desdobramentos. Nesse sentido, a 

racionalidade e  o que o difere de todos os outros animais. Uma dessas dimenso es 

inerentes a  condiça o humana e  a experie ncia do sofrimento, que toca na existe ncia de cada 

homem, o que, por conseguinte, faz com que exista uma busca pela compreensa o dos 

motivos desse sofrimento, que pode ser caracterizado sob diversas manifestaço es, sejam 

fí sicas, emocionais, espirituais. Contudo, ha  um desafio diante da dificuldade de decifrar o 

sofrimento. (CONTE, 2010). 

Seria possí vel elencar diversas formas de sofrer, tais como o sofrimento de pais que 

perderam seus filhos e vice-versa, perdas em situaço es acidentais tra gicas, o sofrimento 

psicofí sico oriundo de ví cios em drogas, etc. Entretanto, tratar-se-a  de uma espe cie de 

sofrimento muito especí fica, relacionado a  experie ncia de pessoas que convivem com 

doenças cro nicas, precisamente em tratamento oncolo gico. 

Em se tratando do exposto em questa o, pode ocorrer que a busca pelo sentido da 

vida e pela compreensa o do sofrimento resulte em um distanciamento de Deus. Pessoas 

com doenças cro nicas, como pacientes renais em terapia dialí tica e pacientes oncolo gicos 

em tratamento quimiotera pico e radiotera pico, frequentemente encontram-se fí sica e 

emocionalmente fragilizadas. Esses indiví duos, enquanto buscam um sentido para suas 

vidas diante de suas condiço es, frequentemente na o compreendem por que esta o 

passando por tais situaço es. 



Teologia: diálogos e reflexões 

87 

Essa fragilidade, muitas vezes faz com que elas se sintam abandonadas e sozinhas. 

Esse sentimento de abandono e  intensificado pela profundidade do seu sofrimento, que 

pode leva -las a questionar a fe  e experimentar uma espe cie de desconexa o de uma 

presença divina que poderia oferecer conforto e esperança. Em meio a essa 

vulnerabilidade, a sensaça o de solida o espiritual se agrava, dificultando ainda mais a 

busca por sentido e consolo. Nesse sentido, va rios questionamentos podem se levantar: 

Por que estou passando por isso? Onde esta  Deus que na o esta  vendo? Sou uma pessoa 

boa demais. Todas essas questo es, aliadas a  fragilidade, trazem consigo uma carga 

(BUNICK; RIBEIRO, 2014). 

O papa Joa o Paulo II, tanto na filosofia quanto na teologia, nutria uma preocupaça o 

elementar com as diversas facetas da pessoa humana, e, desse modo, buscou analisar em 

suas obras o cuidado e a importa ncia de cada pessoa na sua integralidade, dignidade e 

lugar no mundo. Enquanto Papa, em seu pontificado produziu inu meros documentos que 

abordaram os mais variados temas. 

A Carta Aposto lica Salvifici Doloris (SD), escrita por ele e publicada em 11 de 

fevereiro de 1984, aborda o significado crista o do sofrimento humano. Nela, o Papa 

explora a conexa o entre o sofrimento e a salvaça o, destacando que, embora o sofrimento 

seja uma experie ncia universal e muitas vezes misteriosa, ele pode adquirir um valor 

redentor quando unido ao sofrimento de Cristo. Joa o Paulo II enfatiza que o sofrimento 

na o e  apenas uma prova, mas tambe m uma oportunidade para demonstrar amor, 

solidariedade e crescimento espiritual. A carta busca oferecer conforto e compreensa o 

a queles que sofrem, apresentando uma perspectiva que integra a dor a  missa o crista  de 

participar no miste rio redentor de Cristo. 

Neste sentido, o presente estudo teve como objetivo analisar o sentido do 

sofrimento humano, explorar como a concepça o cato lica pode contribuir para essa 

compreensa o, e examinar como ela pode oferecer apoio a pacientes em tratamento 

oncolo gico. A pesquisa e  de natureza bibliogra fica e esta  estruturada em tre s seço es. 

A primeira seça o do estudo oferecera  uma definiça o pormenorizada do sofrimento 

humano, explorando suas diversas manifestaço es fí sicas, emocionais e espirituais. Nesta 

parte, sa o abordadas as diferentes formas de sofrimento e como elas afetam as pessoas 

em diferentes contextos. A segunda seça o examina o sofrimento humano a partir da 

perspectiva crista , destacando ensinamentos bí blicos e teolo gicos que explicam o papel 

do sofrimento na vida dos fie is. Aqui, e  analisado como o sofrimento pode ser visto como 



Teologia: diálogos e reflexões 

88 

uma participaça o no sofrimento de Cristo e uma oportunidade para crescimento espiritual 

e fortalecimento da fe . 

A terceira seça o focara  especificamente no sofrimento de indiví duos submetidos a 

tratamentos invasivos, como os pacientes oncolo gicos. Sa o discutidos os desafios u nicos 

enfrentados por esses pacientes, tanto do ponto de vista fí sico quanto emocional. Ale m 

disso, essa seça o explora como a Igreja Cato lica pode contribuir para ajudar na 

compreensa o e no alí vio desse sofrimento, utilizando a carta aposto lica Salvifici Doloris 

como fundamento. Por fim, demonstrar-se-a  que a Igreja pode oferecer apoio espiritual e 

pastoral, promovendo uma visa o redentora do sofrimento e proporcionando consolo e 

esperança aos pacientes e suas famí lias. 

  

1.O SOFRIMENTO HUMANO 

 

O ser humano possui caracterí sticas u nicas e distintas dos outros animais, 

principalmente no tocante a  sua racionalidade; no aspecto sentimental e  va lido ressaltar 

que ele consegue sentir emoço es, dor, sofrimento, raiva, amor e diversos outros 

sentimentos. A respeito do sofrimento, pode-se elencar que a dor e  um fator que esta  

diretamente ligado a ele, uma vez que, e  uma reaça o corporal que identifica a existe ncia 

de algo errado com o organismo e pode vir a acarretar problemas posteriores (CONTE, 

2010). 

Ale m disso, discutir o sofrimento humano e  um adentrar em um ambiente repleto 

de nuances. Muitas vezes, o sofrimento carrega uma carga que nem sempre e  explica vel. 

Pessoas fragilizadas por diversos fatores e acometidas por enfermidades fí sicas ou 

psí quicas, destacam-se nas investigaço es me dicas, psicolo gicas e espirituais. Essas 

reflexo es sobre o miste rio do ser humano, enquanto "Ser" chamado a  existe ncia, sa o 

complexas e multifacetadas, exigindo uma abordagem interdisciplinar que englobe a 

medicina, a psicologia e a teologia (GUIMARA ES, 2012). 

O sofrimento humano e  uma realidade inescapa vel que transcende todas as 

culturas e perí odos histo ricos. Ao aceitar essa premissa fundamental, abrem-se portas 

para uma investigaça o profunda sobre a complexidade desse feno meno e as diferentes 

abordagens utilizadas para compreende -lo. Surge, enta o, um convite para explorar os 

aspectos mais profundos da existe ncia humana, mergulhar nos miste rios que permeiam a 



Teologia: diálogos e reflexões 

89 

jornada de cada homem e buscar respostas que possam elucidar o propo sito subjacente a 

esse sofrimento. 

Essa jornada de exploraça o leva a questionar na o apenas as causas do sofrimento, 

mas tambe m como pode entende -lo de maneira mais completa e compassiva. As filosofias 

antigas, as tradiço es espirituais, as teorias psicolo gicas e as descobertas cientí ficas 

fornecem diferentes perspectivas atrave s das quais se pode contemplar essa questa o ta o 

complexa. Cada abordagem lança sua pro pria luz sobre o assunto, destacando aspectos 

diversos e oferecendo ferramentas variadas para lidar com o sofrimento humano. 

Por meio dessa investigaça o, nasce o confronto com questo es fundamentais sobre 

a natureza da vida, a condiça o humana e o significado u ltimo da existe ncia. Ao se 

aprofundar nessas reflexo es, desvela-se na o apenas os limites de compreensa o, mas 

tambe m as vastas possibilidades de crescimento pessoal e transformaça o que residem 

dentro dos seres humanos. 

Assim, a exploraça o do sofrimento humano na o se adequa a uma busca por 

respostas definitivas, mas a uma experie ncia de autoconhecimento e compaixa o. A  medida 

que se abre para adentrar nas experie ncias dos outros e se conectar com a esse ncia mais 

profunda de sua pro pria humanidade, encontra na o apenas conforto na fe , mas tambe m 

inspiraça o para enfrentar os desafios da vida com coragem. 

No tocante a s investigaço es acerca do sentido do sofrimento e tudo o que ele 

acarreta ao indiví duo sofredor, ja  foi muito discutido na filosofia afim de compreende -lo; 

a teologia em suas abordagens toca no sentido existencial, humaní stico e teolo gico; a 

psicologia trabalha ha  de cadas com o homem que sofre, que busca um sentido e uma 

qualidade para sua vida (GUIMARA ES, 2012). 

A dor e  um fator que realiza a noça o da pessoa frente ao entendimento de sua 

existe ncia individual com um cunho ontolo gico, uma situaça o particularmente realizada e 

vivida individualmente leva a cada um ao entendimento da sua dor. O sofrimento humano 

liga as diversas formas de vivenciar a dor, isto corrobora para que o homem se veja como 

um sofredor, o que completa a condiça o humana do indiví duo e o faz identificar que e  

humano pelo fato de sofrer (CAMINHA, 2021). 

Nos tempos hodiernos, tem-se visto uma desvalorizaça o no que diz respeito ao 

sofrimento humano, colocando-o como um mal a ser eliminado, fazendo com que seja 

visto como um problema ou um agregado de sintomas que podem acarretar uma 

perturbaça o. Nesse vie s, procura-se a amenizaça o do sofrimento em diversas insta ncias, 



Teologia: diálogos e reflexões 

90 

incluindo medicaço es que amenizam a dor, ou que colocam a pessoa em um estado de 

“dorme ncia” diante da real situaça o em que se encontra (DA SILVA, 2017). 

O sofrimento e  uma forma pela qual o homem reconhece sua fragilidade e suas 

fraquezas, sentindo com mais precisa o suas dores e anseios, refletindo sobre sua vida e o 

que ela acarreta para si. Diante de suas fragilidades, o indiví duo muitas vezes se sente so , 

o que influencia a maneira como cada um percebe sua vida e busca um sentido para ela. 

Surgem, portanto, questionamentos sobre essa busca por sentido. Muitas pessoas 

procuram encontrar forças para viver por algue m e frequentemente buscam, atrave s de 

sua religia o, compreender e encontrar sentido no sofrimento que enfrentam. A questa o e : 

sera  que o encontram como deveriam? 

 

2.O SENTIDO CRISTÃO DO SOFRIMENTO HUMANO 

 

Sob a perspectiva crista  o sofrimento humano possui um sentido cristolo gico, uma 

vez que em Jesus Cristo o sofrimento e  carregado, seja do ponto de vista moral, fí sico e 

espiritual. No Cristo inocente, todo sofrimento humano e  de fato assumido, de acordo com 

a profecia feita por Isaí as do Servo Sofredor: “E, no entanto, eram nossos sofrimentos que 

ele levava sobre si, nossas dores que ele carregava” (Is 53,4). Assim, aquele que olha para 

o seu sofrimento iluminado pelo miste rio pascal, unindo-se a Cristo, o Ressuscitado que 

passou pela Cruz, vive seu sofrimento na dimensa o de dom de si, consequentemente, para 

os outros (SANTOS, 2018). 

Desde o iní cio do seu pontificado, o Papa Joa o Paulo II sublinhou a necessidade de 

a Igreja estar pro xima dos que sofrem, testemunhando a dignidade humana de cada 

pessoa. Preocupado sobretudo com a dimensa o espiritual do homem sofredor, o Papa 

redigiu a carta aposto lica Salvifici Doloris a fim de exortar sobre o sentido crista o do 

sofrimento, que e  sobretudo ontolo gico, uma vez que esta  unido na dor e sofrimento de 

Jesus (SANTOS, 2018). Assinado em 11 de fevereiro de 1984, festa de Nossa Senhora de 

Lourdes, que se tornou o “Dia Mundial do Enfermo” na Igreja, este documento tambe m 

ocorreu no contexto do Jubileu da Redença o (1983-1984), que comemorou o aniversa rio 

de 1950 anos da morte e ressurreiça o de Jesus Cristo. 

Portanto, essa visa o e  iluminada pela ressurreiça o do Senhor. E  importante 

destacar que essa visa o na o busca romantizar ou desvalorizar o sofrimento humano, mas 

sim encontrar um sentido nele. Atrave s da unia o com Cristo, os fie is sa o chamados a 



Teologia: diálogos e reflexões 

91 

transformar o pro prio sofrimento em algo redentor, em uma oportunidade de crescimento 

espiritual e de aproximaça o de Deus.  

No contexto do sofrimento, e  imperativo fazer uma distinça o precisa entre dor e 

sofrimento. Embora seja comum confundir os dois, uma vez que a dor fí sica 

frequentemente esta  associada ao sofrimento, e  importante reconhecer que existe o 

sofrimento fí sico, ocasionado por fatores externos e biolo gicos, e o sofrimento da alma, 

que o Papa descreve na carta como um sofrimento moral (SANTOS, 2018): 

 
[...] O sofrimento e  algo mais amplo e mais complexo do que a doença e, 
ao mesmo tempo, algo mais profundamente enraizado na pro pria 
humanidade. E  nos dada uma certa ideia quanto a este problema pela 
distinça o entre sofrimento fí sico e sofrimento moral. Esta distinça o toma 
como fundamento a dupla dimensa o do ser humano e indica o elemento 
corporal e espiritual como o imediato ou direto sujeito do sofrimento. 
Ainda que se possam usar, ate  certo ponto, como sino nimas as palavras 
“sofrimento” e “dor”, o sofrimento fí sico da -se quando, seja de que modo 
for, “do i” o corpo; enquanto que o sofrimento moral e  “dor da alma” [...] 
(SD 5). 
 

Desse modo, a dor experimentada no corpo e  identificada como sofrimento fí sico, 

o qual e  causado por uma enfermidade ou por fatores meca nicos. Por outro lado, o 

sofrimento interior e  mais profundo e e  percebido no a mago da alma do indiví duo. Trata-

se de uma dor interna que frequentemente esta  associada a questo es morais. 

A carta traz a ideia de que o sofrimento humano e  algo transcendente do homem, 

faz parte de sua esse ncia humana, e  uma condiça o em que o homem e  destinado a viver e 

superar a si mesmo e nesse sentido se coloca na posiça o e de forma misteriosa e  

necessa rio que o faça (SD 5). 

A concepça o do sofrimento humano no pensamento crista o se entrelaça com a 

ideia da Redença o de Cristo, que se concretizou na Cruz, simbolizando seu pro prio 

sofrimento. Foi atrave s da Cruz que Deus quis salvar o mundo. E  claro que na o e  tanto o 

sofrimento de Cristo que salva os homens, mas a sua obedie ncia total, essa obedie ncia e  

vivida “ate  a morte de Cruz” (Fl 2, 8). 

Jesus se oferece na Cruz por todos, mas seu corpo mí stico que e  a Igreja na pessoa 

dos fie is, na o sofreu ainda o que era necessa rio. Portanto, e  atrave s do sofrimento que a 

humanidade precisara  passar por essa crucifixa o, para poder participar da redença o e da 

glo ria da ressurreiça o de Jesus Cristo, como diz Sa o Paulo aos Colossenses (1, 24) “Agora 

regozijo-me nos meus sofrimentos por vo s, e completo o que falta a s tribulaço es de Cristo 

em minha carne pelo seu Corpo, que e  a Igreja”.  



Teologia: diálogos e reflexões 

92 

 O homem, ao longo de sua jornada, inevitavelmente enfrenta o caminho do 

sofrimento, e a Igreja e  chamada a acompanhar esse percurso humano, que se torna uma 

via para a aça o redentora e salví fica de Cristo. Ele, que carregou consigo o sofrimento 

humano, resultado da presença do pecado no mundo, como destacado no Catecismo da 

Igreja Cato lica. 

 
[...] Comovido com tantos sofrimentos, Cristo na o apenas se deixa tocar 
pelos doentes, mas assume suas mise rias: “Ele levou nossas enfermidades 
e carregou nossas doenças”. Na o curou todos os enfermos. Suas curas 
eram sinais da vinda do reino de Deus. Anunciavam uma cura mais 
radical: a vito ria sobre o pecado e a morte por sua Pa scoa. Na cruz, Cristo 
tomou sobre si todo o peso do mal e tirou o “pecado do mundo”. A 
enfermidade na o mais e  do que uma conseque ncia do pecado. Por sua 
paixa o e morte na cruz, Cristo deu um novo sentido ao sofrimento que, 
doravante, pode nos configurar com Ele e nos unir a  sua paixa o redentora 
[...] (CAT 1505). 

 

Neste sentido, o sofrimento humano e  visto pela Igreja com muito respeito e 

fundamentaça o crista , pois e  visto que ele tem uma relaça o intrí nseca com o que esta  

contido na Sagrada Escritura, e presente nitidamente no sofrimento de Cristo. Aquele 

homem que sente, sofre e compreende que o que passa e  uma da diva e a oferece pelo fato 

de ser filho de Deus, e sobretudo, entende que aquilo tudo e  de fato uma via para sua 

santificaça o, e que unido a sua dor esta  Jesus Cristo, este encontrou o significado do seu 

sofrimento e o ve  de uma forma branda. (SD 5). 

Na carta de Sa o Paulo aos Corí ntios encontra-se uma grande exortaça o, um 

imperativo quase “catego rico” para todo aquele que deseja encontrar no Cristo a 

divinizaça o do sofrimento: “Basta-te a minha graça, pois e  na fraqueza que a força se 

realiza plenamente” (2Cor 12, 9). Outrossim, os sofrimentos possuem como sentido a 

unia o da dor a carne, como mostra a Carta aos Colossenses: “Agora regozijo-me nos meus 

sofrimentos por vo s, e completo o que falta as tribulaço es de Cristo em minha carne pelo 

seu Corpo, que e  a Igreja” (Cl 1,24). 

Neste u ltimo versí culo de Sa o Paulo, pode surgir a seguinte questa o: O que faltou 

na cruz de Cristo para que pude ssemos no s completar? A resposta e , na verdade, que na o 

faltou nada na cruz de Cristo, pois, ali estava a cabeça da Igreja. Neste sentido, “completo 

em minha carne” (Cl 1,24), significa que cada homem, enquanto membro da Igreja, e  o 

corpo mí stico de Cristo, e precisa aceitar o sofrimento na o so  como meio de 

transcende ncia, mas um modo de configurar-se com Cristo, a perfeita, real, verdadeira e 



Teologia: diálogos e reflexões 

93 

u nica cabeça da Santa Igreja. Deste modo, cada pessoa tem a possibilidade de fazer 

participar do seu sofrimento no de Cristo. Este e  o miste rio expresso por Sa o Paulo. 

No auge de seu sofrimento, muitas pessoas, frequentemente sem uma 

compreensa o profunda da cruz e da dor, na o conseguem enxergar a beleza por tra s dessas 

experie ncias, buscando apenas força para suporta -las. No entanto, para um crista o que se 

empenha em compreender o sentido do sofrimento, encontra suas forças em Jesus, como 

diz Faus (2021, p. 64): Um rapaz, gravemente doente rezava olhando para um crucifixo, e 

lhe dizia: “Jesus, sofro porque do i muito; mas sorrio porque te amo! ”. De fato, o 

entendimento do sofrimento vai ale m do que e  imanente, e  algo que transcende e se sente 

no mais profundo do Ser. 

 

3.O SOFRIMENTO, A ONCOLOGIA E A RESPOSTA DA IGREJA 

 

Dentre as enfermidades que acarretam o homem, o ca ncer tem sido umas das mais 

frequentes e dolorosas, por mais que com o avanço da tecnologia, e  ainda uma doença 

ligada diretamente com o fator terminal. Pacientes que descobrem que esta o acometidos 

por essa enfermidade, demonstram muitas das vezes diversas reaço es, desde a recepça o 

da notí cia, ate  o tratamento e cura, ou sua terminalidade (SORATTO et. al, 2016). 

A fragilidade humana ocasionada com a enfermidade do corpo, e  vivenciada muitas 

vezes sem a real compreensa o. Surgem diante dessas situaço es va rias formas de 

indisposiça o, e o sofrimento se manifesta em ní veis como o fí sico e fisiolo gico (acometido 

pela doença e pelo tratamento), psí quico (acometido pelo medo da morte, da perda de 

entes queridos – no caso de familiares etc.), espiritual (surge pelo questionamento do 

porque viver aquela situaça o, onde esta  Deus e o porque  Ele permite aquele sofrimento), 

esta diversidade de fatores potencializam o sofrimento humano nos casos de pessoas 

afetadas por diversas enfermidades, mais precisamente as que sofrem na luta contra o 

ca ncer (GUERRERO et. al, 2011). 

Dentro deste para metro muitos sa o os questionamentos que surgem diante do 

medo, que e  ocasionado com a notí cia, ela traz uma carga pesada para o indiví duo que a 

recebe e sistematicamente isso atinge todos ao redor, familiares, amigos e todo o corpo 

clí nico que equipara o tratamento (se esse for necessa rio). Contudo, muito se fala da forma 

como muitas das pessoas acometidas pelo ca ncer, tem buscado o sentido para tudo o que 



Teologia: diálogos e reflexões 

94 

vai passar ou que ja  passa ou passou, e muitos se apegam a espiritualidade como meio de 

alí vio para o sofrimento que o acomete (GUERRERO et. al, 2011). 

Na dimensa o sobre a compreensa o do sofrimento uma so  e  a realidade, na o se pode 

de forma alguma, nenhuma pessoa estar isenta dele, pore m, a maneira como cada pessoa 

lida com a situaça o, como as respostas as quais se da o sobre a determinada ocasia o em 

que se vive, e  o que de fato norteia a compreensa o sobre o sentido do sofrimento (SANTOS, 

2018).  

Desse modo, a compreensa o sofredora da pessoa esta  contida nas respostas que 

ela esta  proposta a dar, se ela for positiva e forte o resultado ao sofrimento possui um 

sentido claro, agora quando e  negativo, ocasiona diversos fatores contra rios, o que 

dificulta a sua recuperaça o, sua disponibilidade de suportar a dor e viver o processo com 

amor e tranquilidade, o que muitas vezes ocasiona perturbaço es e diversos distu rbios. 

Neste ponto, a espiritualidade estabelecida como suporte para o enfrentamento do 

sofrimento ocasionado pela dor fí sica e emocional e  algo que sustenta muitos pacientes 

acometidos pelo ca ncer e submetidos ao tratamento oncolo gico.  

Guerrero et. al. (2011) relata em sua pesquisa uma positividade acerca da fe  em 

pacientes submetidos a esse tipo de tratamento: “Acreditar em Deus ajudou em tudo, no 

tratamento, na mente, porque voce  nunca pode pensar o mal, temos que pensar positivo 

sempre” (masculino, 72 anos, casado, aposentado). “Se voce  na o tem fe , voce  perde a raza o 

de viver [...]” (feminino, 50 anos, casada, comerciante). Nestes casos podemos verificar a 

importa ncia da fe  diante do tratamento, e como ela enriquece a vida daqueles que sofrem. 

Nos relatos do artigo citado no para grafo anterior, os pacientes entrevistados sa o 

questionados quanto a sua fe  e como ela vem sustentando-os em sua caminhada durante 

o tratamento, e a maior parte responde com positividade, com esperança e resilie ncia, por 

mais sofrida que seja a doença, o abalo que ela ocasiona desde a notí cia no diagno stico, 

tratamento e todo o processo da busca pela cura, mesmo diante de suas dores, muitos 

pacientes se mante m firmes na fe  de que ha  algum propo sito para o sofrimento que esta  

passando. 

Assim, cada doente que se une voluntariamente a Cristo adquire um valor u nico, 

onde uma lo gica puramente material ve  nele apenas um peso inu til: 

 
[...] a Ressurreiça o de Cristo revelou a glo ria que esta  contida no pro prio 
sofrimento de Cristo, a qual muitas vezes se refletiu e se reflete no 
sofrimento do homem, como expressa o da sua grandeza espiritual. 
Importa reconhecer esta glo ria, na o so  nos ma rtires da fe , mas tambe m 



Teologia: diálogos e reflexões 

95 

em muitos homens que, por vezes mesmo sem a fe  em Cristo, sofrem e 
da o a vida pela verdade e por uma causa justa. Nos sofrimentos de todos 
estes e  confirmada, de um modo particular, a grande dignidade do 
homem. [...] (SD 22). 

 

Sendo assim, o homem abarca em sua natureza humana e em seu corpo as dores 

que lhe sa o acometidas atrave s do sofrimento como algo que o justifique, e muitas vezes 

essa compreensa o parte da forma como e  visto aos olhos da fe , a unia o de tal sofrimento 

ao miste rio da Paixa o de Cristo.  

No corpo muitas pessoas esta o passando o que faltou na cruz de Jesus, faltou corpo, 

e a partir disso a pergunta que surge e : compreendemos o que os pacientes acometidos 

pelo ca ncer sofrem? A resposta e  dita atrave s da fala de Sa o Joa o Paulo II sobre as dores 

de Jesus na cruz: 

 
[...] Aqueles que participam dos sofrimentos de Cristo te m diante dos 
olhos o miste rio pascal da Cruz e da Ressurreiça o, no qual Cristo, numa 
primeira fase, desce ate  as u ltimas conseque ncias da debilidade e da 
impote ncia humana: efetivamente morre pregado na Cruz. Mas dado que 
nesta fraqueza se realiza ao mesmo tempo a sua elevaça o, confirmada 
pela força da Ressurreiça o, isso significa que as fraquezas de todos os 
sofrimentos humanos podem ser penetradas pela mesma pote ncia de 
Deus, manifestada na Cruz de Cristo. Nesta concepça o, sofrer significa 
tornar-se particularmente receptivo, particularmente aberto a  aça o das 
forças salví ficas de Deus, oferecidas em Cristo a  humanidade. [...] [...] (SD 
23). 

 
Portanto, atrave s do sofrimento o homem se conecta a Deus para participar 

efetivamente do miste rio da Cruz de Cristo, uma vez que, este sofreu todas as dores 

possí veis para salvar a humanidade. Por conseguinte, o indiví duo que se encontra na luta 

contra o ca ncer pode, sobretudo, encontrar a sua força na aça o salví fica de Deus, e, de certo 

modo, o seu sofrimento, assim como diversas outras pessoas que sofrem de formas 

diferentes, deve ser compreendido como uma maneira de redimir junto a quilo que Jesus 

realizou: 

 
[...] O sofrimento esta  no mundo para desencadear o amor, para fazer 
nascer obras de amor para com o pro ximo para transformar toda a 
civilizaça o humana na “civilizaça o do amor”. Com este amor e  que o 
significado salví fico do sofrimento se realiza totalmente e atinge a sua 
dimensa o definitiva. As palavras de Cristo sobre o juí zo final permitem 
compreender isto, com toda a simplicidade e clareza tí picas do Evangelho 
[...]. [...] (SD 30). 

 

Sob este aspecto, as palavras sobre o amor e formas de caridade, permitem que seja 

descoberto, uma vez mais, por detra s de todos os sofrimentos humanos, sendo o pro prio 



Teologia: diálogos e reflexões 

96 

sofrimento redentor de Cristo. Como Jesus disse: “cada vez que o fizestes a um desses 

meus irma os mais pequeninos, a mim o fizeste” (Mt 25, 40), e  Jesus mesmo que 

experimenta o amor que e  oferecido, que e  caridoso e compassivo, e  Ele quem acolhe o 

sofrimento daquele que esta  com dor, e toda a caridade que e  oferecida tambe m atrave s 

daqueles a quem sofre, o amor esta  enraizado em Jesus e e  a ele que se faz tudo: 

 
[...] Ele pro prio esta  presente em quem sofre, pois o seu sofrimento 
salví fico foi aberto, de uma vez para sempre a todo o sofrimento humano. 
E todos que foram chamados, de uma vez para sempre, a tornarem-se 
participantes “dos sofrimentos de Cristo”. Assim como todos foram 
chamados a “completar” com o pro prio sofrimento “o que falta aos 
sofrimentos de Cristo”. Cristo ensinou o homem a fazer o bem com o 
sofrimento e, ao mesmo tempo, a fazer o bem a quem sofre. Sob este duplo 
aspecto, revelou cabalmente o sentido do sofrimento. [...] (SD 30). 

 

Por fim, o sofrimento humano possui em si todo um aparato verdadeiramente 

sobrenatural e humano, e  sobrenatural por estar inserido no miste rio da Redença o e 

humano porque nele esta  contido o que o homem possui como missa o: aceitar todo o 

aparato entregue a si para realizar a aceitaça o de si mesmo, a sua pro pria humanidade e 

sua dignidade (SD 31). O homem sofredor ligado ao miste rio da Cruz, pode compreender 

o real significado do seu sofrimento e entrega -lo por amor. 

 

CONCLUSÃO 

 

Conclui-se, portanto, que o sofrimento humano representa um desafio constante 

para a humanidade, pois, levanta questo es filoso ficas, teolo gicas e existenciais; as pessoas 

procuram compreender e encontrar respostas para o sentido do sofrimento, buscando 

alí vio e superaça o para esta situaça o. Embora sofrer seja uma experie ncia dolorosa e 

desafiadora, o sofrimento tambe m pode ser um meio para o crescimento pessoal, muitas 

vezes, sa o nos momentos de adversidade que as pessoas descobrem seus pontos fortes, 

aprendem liço es importantes e desenvolvem resilie ncia. 

Contudo, e  importante destacar que o sofrimento na o deve ser romantizado ou 

negligenciado, e  necessa rio buscar formas de minimiza -lo e proporcionar apoio a queles 

que esta o passando por situaço es difí ceis. A medicina, a psicologia e outras a reas do 

conhecimento te m como objetivo oferecer tratamentos e intervenço es que visam aliviar o 

sofrimento humano. Pore m, certas intervenço es ocasionam muitas vezes resultados 



Teologia: diálogos e reflexões 

97 

contra rios, uma vez que, o sofrimento na o pode ser visto como algo descarta vel na vida, e  

de fato algo que esta  presente e deve ser sentido e compreendido quando e  existente. 

Em sua carta aposto lica Salvifici Doloris o Papa Sa o Joa o Paulo II aborda o tema do 

sofrimento humano dentro uma visa o da Igreja. Ele explora a natureza do sofrimento, sua 

origem e seu significado na vida dos indiví duos e na histo ria, assim expo e em suma o que 

o homem necessita para compreender o sentido do sofrimento. 

Uma das principais mensagens transmitidas e  a de que o sofrimento na o e  uma 

realidade sem sentido ou acidental na vida humana, mas sim uma parte intrí nseca da 

condiça o humana, e  argumentado que, ao olhar para a vida de Jesus Cristo, e  possí vel ver 

que o sofrimento desempenha um papel importante na redença o e salvaça o da 

humanidade; o sofrimento de Cristo na cruz e  interpretado como um exemplo de amor 

total e sacrifí cio, oferecendo uma nova perspectiva sobre o sofrimento humano. 

O sofrimento pode desempenhar um papel transformador na vida das pessoas, ao 

lidar com o sofrimento de forma humana e crista , e  possí vel encontrar um sentido mais 

profundo na dor e experimentar a presença de Deus mesmo nas situaço es mais difí ceis, 

nele quando vivido com fe , pode se chegar a uma real compreensa o do significado do 

sofrimento. 

Diante de todo esse cena rio sofredor, pessoas sa o vistas em meio a tanto 

sofrimento, assim como aqueles com dores fí sicas ocasionadas por diversas enfermidades, 

e em especial, aquelas que lutam contra o ca ncer, as quais sobretudo necessitam e 

precisam encontrar um real sentido para compreender todo o sofrimento em suas vidas, 

e essas atrave s da fe , da esperança em Deus tem se destacado como resilientes e fortes, 

mesmo muitas vezes levantando diversas questo es contra rias a quelas que a Igreja busca 

significar em suas vidas. 

Atrave s do sofrimento, unindo-o ao de Cristo, o sentido do sofrimento humano, se 

compreende neste miste rio, na entrega e unia o do pro prio sofrimento com o de Jesus, o 

homem compreende o real significado dele, que se realiza no amor de Deus para com o 

mundo e sobretudo, ao olhar de Deus para o homem sofredor, que atrave s do seu amor 

salví fico, da  a certeza aqueles que sofrem uma condiça o de remissa o e busca por aquilo 

que somos chamados, a santidade e a vida eterna.  

 

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

98 

REFÊRENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
BI BLIA. Portugue s. A Bíblia de Jerusalém. Sa o Paulo: Paulus, 2002. 
 
BUNICK, Mario Se rgio, RIBEIRO, Cesar Leandro. O Mal, O Sofrimento Humano. Caderno 
Teolo gico da PUCPR, Curitiba, v. 2, n.1, p. 21-37, 2014. 
 
CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. Dor de Existir: Buytendijk e Merleau Ponty 
Pensando o Sofrimento Humano. Phenomenology, Humanities and Sciences, Parana , v. 
2, n.1, p. 71-79, out/jan., 2021. 
 
Catecismo da Igreja Católica. Sa o Paulo: Ediça o tí pica Vaticana, Loyola, 1999. 
 
CONTE, Fa tima Cristina de Souza. Reflexões sobre o sofrimento humano e a Análise 
Clínica Comportamental. Temas em Psicologia, Ribeira o Preto, v. 18, n. 2, p. 385-398, 
dez., 2010. 
 
DA SILVA, Ellen Fernanda Gomes. Sofrimento humano e medicalização: consideraço es 
para a clí nica psicolo gica.  Psicologia Argumento, Pernambuco, v. 35, n. 88, p. 82-97, 
jan./abr., 2017. 
 
FAUS, Francisco. A Conquista das Virtudes. Sa o Paulo: Cultor de Livros, 2021. 
 
GUERRERO, Giselle Patrí cia; ZAGO, Ma rcia Maria Fonta o; SAWADA, Namie Okino; PINTO, 
Maria Helena. Relação entre espiritualidade e câncer: perspectiva do 
paciente. Revista Brasileira de Enfermagem, Ribeira o Preto, v. 64, n. 1, p. 53-59, fev., 
2011.  
 
GUIMARA ES, Fa bio F. O Sentido do Sofrimento Humano. Revista do Hospital 
Universita rio Pedro Ernesto, UERJ, Rio de Janeiro, v. 11, n.3, p 70-76, jun., 2012. 
 
JOA O PAULO II, Papa. Carta Apostólica Salvifici Doloris (O Sentido Crista o do 
Sofrimento Humano). Disponí vel em: https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html. Acesso 
em 15 de maio de 2024.  
 
SANTOS, Josefa Alves dos. Sofrimento e sentido no mundo contemporâneo: Um 
dia logo entre o Homo Patiens de Viktor Frankl e a Carta Apostólica Salvifici Doloris, de 
Joa o Paulo II. 2018. Dissertaça o (Mestrado em Teologia) – Pontifí cia Universidade 
Cato lica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2018. 
 
SORATTO, Maria Tereza; SILVA, Dipaula Minotto da; Zugno, Paula Ioppi; Daniel; Raquel. 
Espiritualidade e Resiliência em Pacientes Oncológicos. Revista Sau de e Pesquisa, 
Santa Catarina, v. 9, n. 1, p. 53-63, jan/abr., 2016. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html


Teologia: diálogos e reflexões 

99 

UMA ABORDAGEM DA TEOLOGIA DA LIBERTAÇÃO: O MODELO DE 

JESUS CRISTO O LIBERTADOR 

 

 

 

 

Lucas Lopes de Lima Simonini 

 

 

 

INTRODUÇÃO  

 

Jesus Cristo enquanto humano e divino em sua natureza é a pessoa encarnada na 

história no aqui e no agora; Ele se fez e continua a se fazer presente na luta contra o 

sistema injusto e opressivo do seu povo. A libertação do Cristo “derruba do trono os 

potentados e exalta os humildes: cumula de bens os famintos e despede vazios os ricos” 

(Lc 1, 52-53). O povo de Israel aguardava um messias, líder, guerreiro e sobrenatural; 

capaz de governar pelo cetro de força e poder. No entanto, o proceder de Jesus, o Cristo, 

Messias enviado de Deus, é fortemente assinalado pelos sentimentos de amor e 

compaixão com os excluídos órfãos, viúvas e estrangeiros.  

Certamente a comunidade de Israel, antes de ter a consciência de um Deus que é 

criador, faz primeiro, a experiência de um Deus que é libertador (RÚBIO, 1989, p. 91). 

Nesse sentido, podemos evidenciar a problemática do artigo, posto que, Jesus filho de 

Deus é apresentado como o modelo libertador, qual é a libertação que Ele oferece? Do que 

Cristo realmente veio nos libertar? E para quê? Qual é o verdadeiro espírito e metodologia 

teológica que se desenvolve em torno dessa libertação como expressão de um movimento 

Latino Americano?  

Talvez um possível desfecho da problemática a ser respondida, seja discorrer com 

base em algumas perícopes do Novo Testamento (NT) que Jesus se posicionou a favor dos 

pobres e marginalizados. “Ele se encontrava com os doentes, endemoniados, cegos, coxos, 

paralíticos e aleijados para conceder a cura, enfim com todos aqueles que sofriam com 

alguma forma de opressão.” (NORONHA, 2012, p. 187). A finalidade de Jesus ao estar com 

essas pessoas que carregavam na sua história a marca da dor e do sofrimento era a de 



Teologia: diálogos e reflexões 

100 

libertá-los dos pecados e das injustiças, anunciando assim, ao mundo a feliz mensagem da 

esperança.  

O objetivo geral do artigo procura responder à problemática da pesquisa que 

deseja responder sobre o que Cristo liberta e apresentar alguma contribuição dessa 

teologia na atualidade. Com os objetivos específicos procura-se fazer uma introdução ao 

tema da TdL de modo que possa auxiliar e introduzir a temática aos estudantes de teologia 

iniciantes no curso. Também tem o objetivo de mostrar qual é a metodologia adequada 

para pensar essa teologia.  

No primeiro capítulo é feita uma introdução comparativa partindo do estado da 

arte para explicar o espírito e militância autêntica por de trás da TdL. Desenvolve-se uma 

análise a partir dos teólogos Gustavo Gutierrez, Leonardo Boff, Clodovis Boff e Ione Buyst, 

a fim de explicitar qual é o método que os autores utilizam para pensar a seguinte relação: 

pobre, práxis, libertação.  

Procura-se identificar o pobre encontrando caminhos de reflexão e 

conscientização da triste situação que muitos de nossos irmãos e irmãs vivem hoje. Faz-

se uma tentativa de despertar a consciência crítica em todos principalmente nos 

latifundiários e detentores de terras e bens para que estes se abram a lógica igualitária do 

reino de Deus. Também são feitas algumas reflexões pessoais ressaltando a ecologia 

através da Laudato Si.  

Após a compreensão dessa teoria metodológica que auxilia na prática os teólogos 

citados, procura-se compreender, já no segundo capítulo, qual é o ambiente em que se 

situa o desenvolvimento da TdL compreendendo o pobre como sujeito social e o 

posicionamento da Igreja através do magistério e dos documentos que destacam a opção 

fundamental e preferencial pelos pobres nas conferências do CELAM. Por fim, procura-se 

demonstrar a essência e espírito da teologia da libertação trazendo algumas contribuições 

atuais de seu desenvolvimento através do teólogo Victor Codina. 

 

1. Um ponto de partida para a formulação da TdL 

 

Para introduzir o assunto pensemos na comparação entre arte e teologia. Na 

Semana de 19229, os artistas apresentavam suas produções com a mentalidade superior 

 
9 O que aqui nomeio como Modernismo brasileiro constitui um amplo e bastante complexo movimento, que 
tem seus primeiros sinais nos anos de 1912 e 1917, atingindo seu marco fundamental em 1922, com a 



Teologia: diálogos e reflexões 

101 

frente aos países não europeus, latinos americanos. O que se produzia fora desse modelo 

sistemático cultural era denominado inferior pela crítica da Europa. Apesar disso, o 

movimento da Semana de Arte Moderna explorou a autenticidade, a brasilidade 

valorizando produções culturais, artísticas, literárias, poéticas e religiosas. 

 Do mesmo modo que os artistas expunham a brasilidade na semana de 1922, a 

teologia com o avanço da cultura e pensamento da sociedade faz emergir uma atualização. 

Uma nova maneira de produzir a teologia surge um olhar específico para o sofrimento dos 

países latinos americanos. Uma alternativa que busca avaliar cada realidade local com 

suas necessidades econômicas, sociais, culturais e religiosas específicas. Assim, se 

concebem teologias especializadas como a TdL, teologia feminista, teologia indígena e 

outras que visam um trabalho integral profícuo na sua realidade local, cultural, religiosa, 

política, ecológica e social. 

É nessa abordagem nacionalista, de uma valorização da própria cultura e forte 

identidade enquanto nação, que a teologia foi uma produção de aggiornamento10 no 

período pós conciliar do Vaticano II. Passou de uma teologia aos moldes da Europa para 

uma Teologia Latino Americana: “[...] tornou-se a Igreja dos pobres, buscando a libertação. 

[...] E já é bastante familiar a expressão “teologia latino-americana”, ou mais propriamente 

“TdL” (BUYST, 1989, p. 77). 

Essa teologia insere um cuidado de conscientização das realidades sofridas dos 

países da América Latina e age por meio de uma espiritualidade que encontra a sua 

intimidade com Jesus Cristo no combate do pecado da indiferença e do individualismo 

advindos de ideologias políticas, sociais e religiosas. Seu escopo é bebendo das fontes 

socialistas, erradicar o socialismo e o capitalismo propondo uma nova maneira de ser e 

agir no mundo pensando a relação do pobre, sujeito social, com a práxis libertadora. 

A TdL “rompe com conceitos tradicionais da Igreja institucional introduzindo [...] 

ideias de igualdade social e direitos humanos, reivindicando para si [...] os lemas: 

liberdade, igualdade e fraternidade advindos da Revolução Francesa.” (NORONHA, 2012, 

p. 185). Recordemo-nos de que no século XVIII o ambiente era fortemente assinalado por 

 
chamada Semana de Arte Moderna, realizada nos dias 15, 17 e 19 de fevereiro em São Paulo, perfazendo 
agora, portanto, 90 anos. (NASCIMENTO, Evando. A Semana de Arte Moderna de 1922 e o Modernismo 
Brasileiro: atualização cultural e “primitivismo” artístico. Revista Gragoatá, Niterói, n. 39, p. 377, 2. Sem. 
2015). 
10 Aggiornamento é uma palavra advinda da língua italiana que nos remete a palavra dia (giorno do italiano) 
a palavra tem o sentido de modernizar, é utilizada no contexto do Vaticano II e pode ser entendida aqui 
como uma contínua atualização.   



Teologia: diálogos e reflexões 

102 

correntes de pensamento liberais, dado que, esse regime monárquico de Luiz XIV 

restringiu o pensamento e expressão do povo. Essa atitude autoritária fortaleceu o povo 

na luta se engajando por seus direitos e igualdades suprimidos pelos interesses da 

burguesia. 

Com o ápice da Revolução Industrial a sociedade evolui drasticamente, sofre uma 

mudança do trabalho braçal para a produção maquinaria, deixando a dignidade humana 

explorada pela baixa remuneração salarial e falta de recursos básicos para a subsistência. 

Partindo de tais desafios sociais, políticos e econômicos. Pensando na pobreza e fome, não 

no pobre e no faminto, se inicia um novo olhar para a América Latina. Uma teologia que 

tenha diálogo com a realidade dos oprimidos e injustiçados de modo especial aos pobres.  

A TdL não esgota a sua busca de dignidade e de vida na realidade puramente 

terrena, mas vislumbra para um grande horizonte de eternidade, que seria a plenitude do 

Reino na eternidade. Isso acontece também por uma perspectiva de querer antecipar o 

que será vivido no futuro no aqui e no agora. Compreende-se a salvação da pessoa nas 

suas três dimensões: corpo, alma e espírito. Tal salvação não deve acontecer de forma 

incompleta. Não acontece desencarnada, não se pode salvar a alma e o espírito 

desprezando o corpo.  

É nesse sentido que essa teologia da libertação deseja que a salvação aconteça em 

plenitude, começando agora a lutar pelos direitos da vida. A libertação que Jesus propõe 

afinal é uma libertação do pecado, da fome e da pobreza. Jesus não veio para libertar e 

salvar somente as almas, mas, para libertar das injustiças e de tudo aquilo que escraviza 

e impede a pessoa de viver a sua dignidade. O próprio Senhor nos disse no evangelho “Eu 

vim para que todos tenham vida e a tenham em abundância” (Jo 10, 10). 

Certamente a espiritualidade da TdL pode ser encontrada em Jesus Cristo, por isso 

cristocêntrica. Ele tomou o partido dos pobres e rejeitou a elite que se mantinha na base 

da opressão aos pobres. A cruz de Jesus foi o resultado da sua missão por anunciar um 

Deus que não se identifica com o poder político tecnocrático das autoridades religiosas. 

No entanto, se na cruz temos a denúncia, a crítica de todo o poder político das autoridades 

religiosas de Israel, por outro lado, a ressurreição, nos mantém firmes na fé e na luta pelos 

pobres na esperança de alcançarmos o ideal proposto pelo criador (BOFF, 1996, p. 35). 

 

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

103 

1.1 Primazias da realidade 

 

Para entendermos melhor essa teologia que se desenvolve em solo latino 

americano é necessário entender a metodologia e a espiritualidade. Na espiritualidade e 

na TdL surgem contribuições relevantes para um levantamento teórico. A cristologia, por 

exemplo, está próxima desta mística da TdL no sentido de que o Cristo dá-se a conhecer e 

se manifestar aos pobres. Assim a espiritualidade libertadora e a TdL andam juntas: 

 
[...] Como diz muitas vezes Gustavo Gutierrez, a nossa espiritualidade é a 
metodologia da nossa teologia. O encontro com Deus na fé se vive no 
mundo dos pobres onde Ele se revela. Essa presença e privilegiada 
revelação de Deus no coração do povo e dos outros oprimidos dessa 
sociedade constitui a raiz profunda da força da Igreja dos pobres e da sua 
TdL. Nesse contexto, o teólogo Pablo Richard afirma que a espiritualidade 
libertadora é a capacidade de viver, discernir e exprimir a presença e a 
revelação de Deus entre os oprimidos (BOFF; REGIDOR; BOFF, 1966, p. 
41). 

 

No mistério da salvação aprouve Deus revelar-se aos homens pela ação trinitária e 

união hipostática do Pai que se revela no filho pelo Espírito Santo. Essa revelação acontece 

na Sagrada Tradição, Escritura e Magistério. É vivendo a realidade, discernindo a 

revelação de um Deus que é amor, cuidado, perdão e não é indiferente aos pobres que essa 

metodologia mesclada a uma espiritualidade mistagógica se aplica. 

A definição de teologia para Gustavo Gutierrez é a inteligência da fé e reflexão. É 

atitude crítica. Fé em um Deus que nos ama e convida ao dom da comunhão com Ele e os 

irmãos estabelecendo assim, um reino de fraternidade que não é alheio a transformação 

social do mundo. Essa teologia proposta deve contribuir para os acontecimentos 

históricos e fazer com que o compromisso libertador tenha clareza e seja mais radical 

(GUTIERREZ, 1976, p. 23). 

Crer neste ideal é erradicar o socialismo e o comunismo fazendo a lógica da Igreja-

sociedade e Igreja-mundo acontecer aqui e agora. Mas como será possível a teologia 

responder a essas realidades? Para o teólogo peruano, fundador da TdL, Gustavo 

Guitiérrez “falar de uma teologia da libertação é buscar resposta para a seguinte pergunta: 

que relação existe entre salvação e o processo histórico de libertação humana” 

(GUTIERREZ, 1976, p. 49). 

A metodologia teológica de Leonardo Boff, embora teoria, nos remete a uma práxis 

concreta, pois se não houver a experiência de nada nos servirá a TdL, senão para um 



Teologia: diálogos e reflexões 

104 

discurso vazio que não transforma a sociedade e não tange as pessoas. “[...] O método é a 

própria teologia em ato concreto, sua forma histórica de sensibilizar-se diante da 

realidade, de fazer as perguntas e formular as respostas, de elaborar os modelos na práxis 

e encontrar as mediações que os implementam. [...]” (BOFF, 1980, p. 28). 

Ione Buyst nos diz que embora haja uma única TdL em diversos acentos 

(espiritualidade, releitura da Sagrada Escritura, história, epistemologia), todos eles têm o 

mesmo ponto de partida. A realidade social de extrema miséria das classes oprimidas que 

têm a mesma meta não é uma teologia que reflete o tema da libertação, mas a realidade 

de opressão vivida pelo povo e o processo transformador dos que se solidarizam com ele 

(BUYST, 1989, p. 77). 

A teologia pretende acompanhar criticamente e alimentar a reflexão crítica da 

comunidade de fé nas reuniões, catequese, círculos bíblicos e celebrações. 

Metodologicamente são cinco pontos elencados por Ione:  

 
O ponto de partida da TdL: a realidade de opressão vivida pelos pobres, 
que é a maioria do povo; O interlocutor: o povo pobre, oprimido e 
explorado; O objetivo: a libertação dos pobres; O método: crítico, 
dialético, que estabelece a relação teologia/ prática libertadora; O sujeito: 
o teólogo em estreita ligação com a comunidade de fé (BUYST, 1989). 

 

Outro caminho fundamental da TdL é a abordagem do método da ação católica 

(ver, julgar e agir) acrescentando (celebrar e avaliar).  Essa abordagem de ver a análise 

crítica da realidade requer de nós escuta e sensibilidade para julgar uma interpretação da 

realidade à luz do evangelho e discernir a relação oprimido e opressor, para assim agir 

com uma prática evangélica e transformadora da realidade (LIBANIO, JB; MURAD, 2003). 

Juntas, essas etapas tornam o olhar do teólogo mais eficiente para elaborar um 

discurso sistemático, e pensar a sua pastoral procurando compreender a realidade a 

partir de Deus para a construção de um mundo mais solidário, ainda que na visão de 

alguns ela seja ultrapassada ou não condizente com o magistério, essa é também uma 

metodologia teológica da Igreja (LIBANIO; MURAD, 2003). 

A essência metodológica da TdL não se diz somente uma teologia, diz-se também 

uma catequese, liturgia, espiritualidade, vida consagrada e pastoral, sobretudo para com 

o povo. Com um estilo próprio a TdL aborda qualquer problema que aparecer pela frente. 

Essa teologia pensa toda problemática do povo, pois quem tem a experiência do povo e 

sabe o que este vive e sofre no seu cotidiano, não tem outra alternativa teológica (BOFF; 

REGIDOR; BOFF, 1996, p. 99). 



Teologia: diálogos e reflexões 

105 

Certamente essa alternativa teológica de arriscar-se aos problemas que surgem e 

procurar uma solução integral, exige um compromisso preferencial insistente social. É 

uma tarefa de todo discípulo que se diz cristão. O Senhor explicita o caráter que a nossa fé 

deve ter diante dos problemas que surgem se traduzindo em ações e cuidado com os mais 

fragilizados. Os pobres necessitam de ações concretas, que por sua vez, não tem outra 

opção. 

Há muitas vezes da parte humana uma tendência a se afastar daquilo que é 

trabalhoso e doloroso. Mas o Cristo não deixou de evangelizar e não abandou a sua Cruz, 

pelo contrário manteve-se fiel ao projeto de amor salvífico. Ele mesmo já nos deixou o 

modelo a “Religião pura e irrepreensível aos olhos de Deus Pai consiste em cuidar de 

órfãos e viúvas em suas necessidades e em não deixar-se contaminar pelo mundo” (Tg 

1,27). 

Um fato é que a teologia da libertação não é mais motivo de interesse como foi no 

seu auge. O compromisso social, a opção preferencial pelos pobres, as comunidades de 

base (CEBs), a mudança do sistema, e a injustiça social são temáticas que provocam certo 

recuo. Nossa preocupação, no entanto, deve se estabelecer nas produções teológicas dos 

teólogos e nem tanto na teologia da libertação (BOFF; REGIDOR; BOFF, 1996, p. 98). 

Tenhamos este compromisso e acreditemos que apesar das crises e críticas que 

essa teologia se deixa afetar e recebe seja para fortalecê-la. Como nos diz o Padre Júlio 

Lanceloti, sacerdote militante da TdL, frente às ameaças constantes que recebe “Eu não 

luto para vencer. Sei que vou perder. Luto para ser fiel até o fim [...] minha perspectiva é 

o fracasso porque se nesse sistema eu não fracassar é porque eu aderi a ele”.11 

 Talvez, uma das razões por se falar menos da TdL atualmente, é que certamente 

ela já foi incorporada pela Igreja institucional. E isso é bom. Fala-se menos e faz-se mais 

(BOFF; REGIDOR; BOFF, 1996, p. 103). 

Portanto, pode-se concluir com essa pesquisa até aqui, que pensar a teologia é não 

só, mas também, fazer metodologia teológica. Ninguém sabe para onde vai se não tem um 

objetivo e método claro. A teologia visa sensibilidade humana ao diferente e excluído. 

“Digamos de imediato que a TdL, mais que ser uma teoria, é um “modo de teologizar”. 

Antes de ser um método é uma sensibilidade. “Tornou-se um hábito fazer teologia na 

América Latina no mundo dos pobres”. É, portanto, essa atitude de fundo, feita mais de 

 
11PHD, Reflexões. Eu não luto para vencer. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=H9P_cP46OuU. Acesso em: 14 de maio de 2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=H9P_cP46OuU


Teologia: diálogos e reflexões 

106 

espírito que de método, mais de vida que de teoria, que “faz a diferença” entre TdL e 

qualquer outra [...]” (BOFF; REGIDOR; BOFF, 1996). 

 

1.2 O Pobre como sujeito social 

 

Na metodologia é pertinente pensar a relação pobre e práxis, desafio e meios para 

superá-lo. Não há como promover um anúncio e Reino de Deus onde prevalece a cultura 

de morte como dependentes químicos, abortos, prostituição e tráfico de pessoas 

humanas. A TdL quer abraçar essas realidades de sofrimento e transformá-las à luz do 

Cristo Jesus dos evangelhos em vida e esperança. 

Quantas são as catástrofes climáticas, desmatamentos desnecessários, poluição de 

rios, secas, incêndios criminosos, etc. Para uma boa teologia e consciência: “[...] O 

argumento não é difícil: ou nos salvamos todos dentro de um sistema de conveniência 

solidário e participativo com e na nave-Terra ou por indignação poderemos explodir a 

nave e precipitar todos no abismo” (BOFF, 1966, p.124). 

Um acontecimento recente no qual é válido mencionar, os irmãos do Rio Grande 

do Sul, que sofrem com a catástrofe da inundação ocasionada também pelo egoísmo, 

indiferença humana e falta de cuidado com a casa comum. No entanto, em meio à tragédia, 

surge a solidariedade da partilha e ajuda de diversos lugares. Oxalá toda teologia fosse 

assim então denominada comunista, mas se empenhasse a uma práxis libertadora para o 

pobre. 

Não nos esqueçamos das guerras entre Israel e a Palestina, Ucrânia e a faixa de 

Gaza. Como dever ser o nosso papel frente a essa situação? A Campanha da Fraternidade 

de 2024, com o tema: “Fraternidade e Amizade Social”, quer ensinar a capacidade de 

romper as barreiras para além de nossas preferências gostos e afetos. 

Na carta encíclica Laudato si - Louvado sejas, percebe-se uma conscientização da 

sensibilidade que deve tocar toda vida humana: o compromisso com o próximo e o 

cuidado da casa comum: “[...] O descuido no compromisso de cultivar e manter um correto 

relacionamento com o próximo, relativamente a quem sou devedor da minha solicitude e 

proteção, destrói o relacionamento interior comigo mesmo, com os outros, com Deus e 

com a Terra. [...]” (PAPA FRANCISCO, 2015). 

Na Laudato si, a mensagem principal do Santo Padre o papa Francisco se estende 

em um esperançoso compromisso ecológico integral envolvendo o meio ambiente, a 



Teologia: diálogos e reflexões 

107 

justiça, a economia e as questões sociais. Ressalta-se, sobretudo, a necessidade de cuidar 

da casa comum, o planeta Terra, o meio ambiente, que impacta, sobretudo, a vida dos mais 

pobres. A carta encíclica apela para uma conversão ecológica dos padrões econômicos 

para promover um desenvolvimento mais justo e solidário.  

E nós o que temos feito, qual a nossa responsabilidade no cuidado com a criação? 

A mãe Terra já foi provada diversas vezes e se adaptou aos desastres ambientais se 

reconstruindo. Até quando poderemos sobreviver a esta falta de zelo e atenção? 

Certamente não nos adaptamos tão facilmente como a natureza. Se realmente desejamos 

qualidade de vida para os nossos, devemos começar a pensar o cuidado com a casa 

comum. Somos convidados a um compromisso de resistência e protesto na esperança de 

um futuro para a criação (KUSMA, Cezar; TISI, Lucíola Cruz Paiva, 2020, p. 318). 

O Santo Padre o papa Francisco nos diz que frente a uma cultura ecológica nós não 

devemos ter a pretensão de dar respostas urgentes, no entanto este cuidado com a casa 

comum deve ser uma espiritualidade para nós. “Deveria ser um olhar diferente, um 

pensamento, uma política, um programa educativo, um estilo de vida e uma 

espiritualidade que oponham resistência ao avanço do paradigma tecnocrático” 

(FRANCISCO, 2015, p.71).12 

“Fazemos parte de um todo maior, de um horizonte último, que nos convida ao 

encontro na casa comum” (KUSMA, Cezar; TISI, Lucíola Cruz Paiva, 2020, p. 318). Talvez 

um ponto de partida possa ser a educação, estratégias que miniminizem as condições 

climáticas, uma energia mais ecológica e sustentável, o reflorestamento das matas, 

Amazônia, e evitar os desperdícios. 

Também é essencial ter a sensibilidade para uma espiritualidade libertadora. 

Enxergar o irmão que sofre é um desafio nesse contexto onde impera a frieza e indiferença 

dos corações. O rico torna-se cada vez mais rico e o pobre cada vez mais pobre.13 O 

objetivo da TdL é combater a ideologia e o sistema político pensando uma metodologia 

que liberte das injustiças fazendo do mundo um lugar melhor. 

A verdadeira salvação dos pobres e oprimidos deve acontecer como antecipação 

do Reino de Deus no aqui e no agora libertando das estruturas sociais. É necessária uma 

 
12 FRANCISCO, Papa.  Laudato Si:’ Sobre o cuidado da casa comum. Brasí lia, Ediço es CNBB. 2015.  
13 Por pobre entenda-se não apenas um sujeito social, mas para além do seu significado em si, pobre é todo 
aquele tem o seu coração de pedra frente às situações de sofrimento. Pobre é também o drogado, a 
prostituta, os marginalizados, portadores de doenças físicas, aidéticos, o órfão, a viúva e o estrangeiro. O 
pobre pode também ser identificado com a parábola do Rico e do Lazáro. Quem é o mais pobre o egoísta 
mesquinho ou Lazaro? (cf. Lc 16, 19-31) 



Teologia: diálogos e reflexões 

108 

compreensão da busca pela salvação, ela não se separa da luta pela justiça e equidade. 

Vale ressaltar que:  

 
Se a teologia é uma reflexão a partir da práxis e sobre ela, então é 
importante ter presente que se trata da práxis de libertação dos 
oprimidos deste mundo. Isolar o método teológico dessa perspectiva 
significa perder o nó da questão e recair no academicismo (GUTIERREZ, 
1981, p. 294). 

 

O equilíbrio é o caminho mais adequado dentro dessa metodologia teológica que 

desenvolve o seu modo de pensar e orientar a partir do pobre enquanto sujeito social e 

da práxis transformadora. Mais do que falar de uma TdL teórica, é necessário aplicá-la na 

experiência da vida. De nada adiantam belíssimas palavras, teorias ou hermenêuticas se 

não estiverem encarnadas e impulsionadas a uma vida de conversão e autenticidade aos 

evangelhos.   

 

1.3 Libertação 

 

Na metodologia teológica a TdL propõe caminhos como a conscientização, se todos 

fizessem a sua parte não haveria fome, guerras, divisões e pobreza. A ação parte da 

conscientização da compaixão, caridade e opção preferencial. Para não soar utópica a 

ideia de que a teologia deseja resolver todos os problemas do mundo sem fincar os pés na 

realidade, surgem alternativas como a conscientização, educação crítica, movimentos 

sociais e modelos econômicos equitativos. 

A conscientização e educação crítica da massa sobre a realidade opressora e injusta 

do pobre são a chave de leitura para capacitar a todos os povos a entender a realidade do 

mundo que se apresenta com seus problemas, buscar hipóteses e soluções para uma 

transformação que não se diz efetiva ou acabada, mas que está sempre em construção 

talvez possa se apresentar como um itinerário inicial. 

A organização dos movimentos sociais, sindicatos, movimentos dos trabalhadores, 

grupos de mulheres, enfim todos os grupos da sociedade que lutam a favor de seus 

direitos e da justiça social são característicos da (CEBs). Tudo isso, torna-se importante, 

pois a ação política e o engajamento cívico encorajam a participação na política, princípio 

da caridade humana, engajando a distribuição de renda e recursos de forma equitativa. 

A promoção de modelos econômicos alternativos que priorizem a sustentabilidade 

e não o lucro do capitalismo cego deve estimular outras formas de economia popular. Por 



Teologia: diálogos e reflexões 

109 

fim, a integração da liturgia mistagógica na luta pela justiça social, a prática da leitura da 

Sagrada Escritura e a reflexão da realidade social á luz do evangelho são meios que surgem 

como uma possibilidade alternativa metodológica de libertação, diante dos argumentos já 

desenvolvidos. 

 

2. Alternativas latino americanas: as conferências episcopais  

 

Sabemos que foram escritos os seguintes documentos; a conferência episcopal do 

Rio de Janeiro (1906), a conferência episcopal de Medellín (1968), a conferência episcopal 

de Puebla (1979), a conferência episcopal de Santo Domingo (1992) e a conferência 

episcopal Aparecida (2007). Por uma delimitação do trabalho e devido à problemática não 

serão abordadas as conferências do Rio de Janeiro (1906) e Aparecida (2007). 

Para um reto entendimento da TdL é necessário compreender o contexto no qual 

nasce essa proposta teológica latino-americana enquanto um profundo 

comprometimento com a vida humana. Pouco ou absolutamente nada se diz do 

capitalismo que explora na América Latina. A situação é crítica diante de um contexto de 

injustiças, pobreza e fome. Não há preocupação ou mínima atenção aos desempregados. 

A mão de obra barata beneficia empresas multinacionais e explora os trabalhadores. A 

Igreja nesse contexto é motivada a dar respostas ao mundo.    

Recordemo-nos de que o ambiente latino-americano era de um questionamento 

radical de ordem social imperante. Uma mediação simples do problema advindo da crise 

da modernidade e da pobreza entre as nações não será tarefa fácil de resolver. Dada essa 

situação de urgência, se prega uma revolução social e não reformas sociais. É preciso 

tratar o sistema com a mesma severidade que Ele faz com o povo pobre, e ter a coragem 

de denunciar a economia capitalista que leva a riqueza para a minoria e a pobreza para a 

maioria (GUTIERREZ, 1981, p. 156). 

 

2.1 Medellin 

 

A América Latina se encontra em um contexto dramático-existencial devido ao 

trágico subdesenvolvimento que afastam as pessoas do gozo dos bens materiais e da 

realização humana. Os desafios a serem combatidos são: fome, miséria, doenças 

generalizadas, a mortalidade infantil, o analfabetismo e a marginalidade, as desigualdades 



Teologia: diálogos e reflexões 

110 

das classes sociais, violências e a escassa presença das pessoas simples na gestão do bem 

comum são realidades desafiadoras observadas pelos bispos (MEDELLÍN, 2010, p. 28). 

Diante do subdesenvolvimento e complicações sociais, podemos nos perguntar 

como solucionar este problema? Enquanto método teológico há meios para erradicar os 

desafios, no entanto, mais do que solucionar o desafio da desigualdade e fome, primeiro é 

preciso criar uma consciência cristã onde não há, nos detentores das grandes empresas 

elitizadas que são indiferentes ao pobre. Apenas o capitalismo lhes basta. Isso deve 

impulsionar os cristãos a uma feliz e incansável esperança. 

O terror é o subdesenvolvimento e a dificuldade de voz do povo sofrido. Nesse 

contexto foi necessária uma militância a fim de que as pessoas menos favorecidas 

pudessem ter voz. No entanto, “[...] também é certo que a violência ou “revolução armada” 

geralmente “gera novas injustiças, introduzindo novos desequilíbrios e provoca novas 

ruínas: nunca se pode combater um mal real pelo preço de uma desgraça maior.” 

(MEDELLÍN, 2010, p. 70). 

Aqui o magistério deixa claro a sua opinião. Ele não é a favor da luta a mão armada. 

Aliás, essa questão delimita bem a diferença entre o socialismo e a Igreja Católica: 

 

“O manifesto comunista relata que seus fins só podem ser alcançados pela 
derrubada violência de toda ordem social. Que as classes tremam diante 
dessa revolução na qual seus proletários não tem o que perder. Uni-vos 
proletários de todos os povos.” (MARX; ENGELS, 1987, p. 112). 
 

O Magistério, através dos bispos, querem olhar para essa realidade e responder à 

luz da fé e caridade por isso, os bispos observam “[...] O subdesenvolvimento que “é uma 

injusta situação promotora de tensões que conspiram contra a paz” (Paz 1). Essa situação 

será chamada também de “dolorosa pobreza, que em muitos casos chega a ser miséria 

desumana” (Pobreza da Igreja, n. 1).” (MEDELLÍN, 2010, p. 245). 

Os bispos, nesse sentido, assumiram um belíssimo compromisso como o fez o 

Cristo, nas palavras do Magistério: “Queremos, como bispos, nos aproximar cada vez mais 

com maior simplicidade e sincera fraternidade, dos pobres, tornando possível e acolhedor 

o seu acesso até nós.” (MEDELLÍN, 2010, p. 199). 

Não somente os bispos, mas também os fiéis viram-se nessa tarefa 

comprometedora com a construção de uma sociedade justa sem marginalizados e 

oprimidos. Deles brota hoje um “surdo clamor” por “uma libertação que não lhes chega de 

nenhuma parte” (pobreza da Igreja n. 2). Grito ao qual Medellín (e mais tarde Puebla, n 

88) deseja responder (MEDELLÍN, 2010, p. 246). 



Teologia: diálogos e reflexões 

111 

Para isso, a proposta da conferência de Medellín, é o compromisso concreto com 

os pobres que será profundamente assinalado em Puebla. Essa alternativa surge como 

resposta de um clamor e fenômeno social. “[...] Com vistas à libertação total, Medellín 

propõe “que se apresente cada vez mais nítido na América Latina o rosto da Igreja 

autenticamente pobre e corajosamente comprometida com a libertação do homem todo e 

de todos os homens” (Juventude, n. 15).” (MEDELLÍN, 2010, p. 246). 

 

2.2 Puebla 

 

“O documento de Puebla não é um tratado de teologia, isto é, um discurso 

sistemático e metódico sobre a compreensão da fé. [...] trata-se de um documento pastoral 

[...] de uma Igreja que se definiu pela libertação dos pobres [...] no intuito de sua integral 

libertação (PUEBLA, 2009, p. 57). 

 A opção preferencial pelos pobres é o eixo principal do documento, sem ela não há 

libertação. Essa opção é uma chamada de atenção para a Igreja do mundo inteiro. É 

preciso estarmos atentos com as necessidades dos pobres e oprimidos. Reconhecermos o 

profundo egoísmo que há no mundo e o escândalo da pobreza que vai contra a vontade 

de Deus.   

Opção quer dizer decisão e tomada de partido (pois os pobres são fruto de uma 

estrutura sociopolítica opressora). Preferencial, pois a partir do lugar social dos pobres, a 

partir de baixo, a Igreja procura evangelizar a todos. (Convida a todos a uma conversão 

que implica abraçar a causa dos pobres) (PUEBLA, 2009, p. 59-60). 

 Pobre é um termo político-social. Por pobre ampliemos nossa compreensão em 

um significado maior. Se entenda os indígenas, afro-americanos, camponeses sem terra, 

operários, desempregados e subdesempregados, marginalizados e aglomerados urbanos, 

jovens frustrados socialmente e desorientados, crianças golpeadas pela pobreza, menores 

abandonados e carentes, a mulher, migrantes e prostitutas (PUEBLA, 2009, p. 59). 

Nos critérios doutrinais e pastorais do documento é explicita a proposta litúrgica 

que expressa bem o compromisso e a essência da TdL que acontece na experiência 

litúrgica. O que deve nos impulsionar é o compromisso transformador:  

 
A liturgia, como ação de Cristo e da Igreja, é o exercício do sacerdócio de 
Jesus Cristo; é o ápice e a fonte da vida eclesial. É um encontro com Deus 
e com os irmãos; banquete e sacrifício realizado na eucaristia; festa de 
comunhão eclesial, na qual o Senhor Jesus, por seu ministério pascal, 



Teologia: diálogos e reflexões 

112 

assume e liberta o povo de Deus e, por ele, toda a humanidade, cuja 
história é convertida em história salvífica, para reconciliar os homens 
entre si e com Deus. A Liturgia é também força em nosso peregrinar, para 
que se leve a bom termo, mediante o compromisso transformador da 
vida, a realização plena do Reino, segundo o plano de Deus (PUEBLA, 
2009, p. 286). 
 

Comprometidos com os pobres e a sua práxis de libertação os bispos da 

Conferência de Medellín condenam toda e qualquer atitude a favor da pobreza como anti-

evangélica e não medem esforços para denunciar os mecanismos causadores dessa 

pobreza e criar um mundo mais justo e fraterno. Apoiam os camponeses que requerem 

que sejam tratados como homens livres e responsáveis das decisões futuras de suas vidas. 

Comprometem em considerar a cultura e a riqueza indígena como caminho e transmissão 

da fé. Com seu amor preferencial, mas não exclusivo pelos pobres, Medellín é um chamado 

de esperança humana a abrir novos horizontes à esperança (PUEBLA, 2009, p. 330-331). 

 

2.3 Santo Domingo 

 

O documento de Santo Domingo quer ser isto: uma palavra de esperança, um 

instrumento eficaz para uma nova evangelização, uma mensagem renovada de Jesus 

Cristo, fundamento da promoção humana e princípio de uma autêntica cultura cristã 

(SANTO DOMINGO, 2006, p. 37). 

“Fazemos nosso o clamor dos pobres. Assumimos com renovado ardor a opção 

evangélica preferencial pelos pobres, em continuidade com Medellín e Puebla. Esta opção, 

não exclusiva nem excludente, iluminará, à imitação de Jesus Cristo nossa ação 

evangelizadora.” (SANTO DOMINGO, 2006, p. 130). 

Uma evangelização inculturada que “[...] aproxima-nos dos povos indígenas e afro-

americanos a fim de que o evangelho encarnado nas várias culturas manifeste suas 

culturas para [...] as demais comunidades cristãs para mútuo reconhecimento” (SANTO 

DOMINGO, 2006, p. 155). 

Motivados por esses passos, Santo Domingo quer conduzir-nos a uma nova 

evangelização, a uma promoção integral do povo latino-americano e caribenho e uma 

evangelização inculturada, de modo que, as pessoas fortalecidas pelas comunidades e 

principalmente pela juventude donde provem as diversas vocações, impulsionem uma 

pastoral forte, uma cultura e uma evangelização encarnada nas culturas com diálogo que 

gere comunhão.  



Teologia: diálogos e reflexões 

113 

O compromisso com a nova evangelização de todos os povos é um papel 

importante dos leigos, entre eles, o Papa convida os jovens, para ser uma fonte de 

renovada esperança no mundo. Para que entre esses jovens sejam suscitados padres, 

diáconos, religiosos, freiras e membros seculares (SANTO DOMINGO, 2006, p. 104). 

 

3. Jesus Cristo o Modelo Libertador  

 

Do que e para que Cristo veio nos libertar? Qual o verdadeiro sentido e espírito 

dessa teologia que se desenvolve na pessoa de Jesus Cristo o modelo libertador? Cristo 

veio nos libertar da morte, de todo tipo de pecado e nos liberta de uma visão de um Deus 

que pune e castiga o seu povo, pois ao contrário disso, Ele é Rei e o amor é a sua Lei. A 

espiritualidade desenvolvida na centralidade de Cristo “[...] Trata-se de uma 

espiritualidade que ouse fincar as suas raízes no solo constituído pela situação de 

opressão-libertação.” (GUTIERREZ, 1976, p. 173). 

Cristo nos liberta para que possamos viver como filhos de Deus em comunhão e 

transformar o mundo à luz do evangelho. Liberta do pecado social e das guerras. Ele é o 

modelo libertador que nos inspira uma vida autêntica pautada no serviço, na compaixão, 

na santidade e na esperança. Ele nos liberta de nós mesmos com sua mensagem feliz, o 

Evangelho. Liberta daquela possibilidade que cada ser humano tem dentro de si de ser 

aquilo que Ele não pensou para nós quando nos criou. Deus nos ama não pelo que somos, 

mas por aquilo que Ele sabe que podemos nos tornar ao aderir a sua proposta de salvação.   

A essência da vida de Jesus Cristo é sua missão e pode ser entendida como 

libertação. Essencialmente a libertação é do pecado e da morte, pois ele vem para salvar 

do pecado e da condenação eterna. Segundo a Prece Eucarística V do Missal Romano, 

Cristo se oferece em expiação como sacerdote, altar e cordeiro. Assim Ele assumiu para si 

os enjeitados. A TdL não parte do pobre, parte de Deus para pensar as realidades 

fragilizadas dos pobres. Basta observarmos a vida do Cristo, a essência de sua missão pode 

ser entendida como a libertação.  

No desenvolvido da teologia da libertação, percebe-se que amar a Deus não 

significa contemplá-lo apenas. O amor de Deus por nós nos impulsiona a um princípio 

caritativo e preferencial que liberta. “Cristo Nosso Salvador, não só amou aos pobres, mas 

também “sendo rico se fez pobre”, viveu na pobreza, centralizando sua missão no anúncio 



Teologia: diálogos e reflexões 

114 

da libertação aos pobres e fundou sua Igreja como sinal dessa pobreza entre os homens.” 

(MEDELLÍN, 2010, p. 197). 

No Evangelho de Mt 25, 35-45 no qual encontra-se o princípio da caridade, tanto 

aquele que cuida e doa-se a si mesmo ao outro, quanto o que nada tem e recebe os 

cuidados está sendo libertado. Um é convidado a enxergar seu egoísmo e o outro recebe 

a dignidade básica que Cristo quer que todos tenham em abundância. O Espírito se 

manifesta onde há essa comunhão de coração e alma, de justiça e solidariedade (At 4, 32). 

Desta forma, pensar no modelo libertador é pensar a fé como um compromisso libertador 

“a novidade consiste em considerar a práxis pela perspectiva da libertação dos pobres” 

(LIBANIO, 2016, 176). 

 

4. Perspectivas da teologia da libertação hoje 

  

Trazendo tudo o que foi refletido enquanto metodologia da TdL na relação pobre, 

práxis e libertação. É interessante e oportuno trazer o pensamento do teólogo Jesuíta 

Victor Codina, em seu artigo, Nuevos Desafíos De La Teologia De La Libertacíon. Ele 

descreve algumas contribuições da teologia para a atualidade em forma de decálogo e 

certamente possibilita um diálogo da teologia com o mundo e uma maior compreensão do 

leitor na TdL. 

Eis o decálogo: permanecer fiel aos pobres, fazer uma autocrítica e atualização, 

manter uma perspectiva holística, promover uma espiritualidade libertadora, fortalecer 

as comunidades de base, aprofundar o diálogo ecumênico e inter- religioso, defender os 

direitos humanos e a ecologia, comprometer-se com a pastoral urbana, enfrentar o 

neoliberalismo e persistir na esperança escatológica (CODINA, 2016, p. 236- 241).  

A TdL deve manter seu compromisso com os pobres e oprimidos, colocando suas 

necessidades e perspectivas no centro da reflexão crítica. Essa teologia deve estar aberta 

a autocrítica e a revisão contínua de seus métodos, adaptando-se as novas realidades 

sociais e culturais. Sua abordagem deve considerar as dimensões da vida humana como a 

política, a economia e a espiritualidade. Sem dúvidas esse é um tripé fundamental. Ao 

passo que a espiritualidade deve ser impulso para uma transformação social (CODINA, 

2016, p. 237). 

Em um mundo onde impera a desigualdade social é essencial que a teologia não se 

desvie da sua preferência pelos pobres. Permanecer fiel aos pobres significa escutar as 



Teologia: diálogos e reflexões 

115 

suas vozes e integrar suas experiências na prática teológica diária, e isso exige uma 

capacidade autocrítica da TdL cotidiana. Reconhecer as falhas, adaptar-se é sempre 

preciso, afinal a cultura e a sociedade está em constante transformação. 

Certamente, uma teologia holística reconhece essa complexidade e busca as 

soluções adequadas para integrar e promover aqueles menos favorecidos na sociedade. A 

espiritualidade não deve ser uma fuga da realidade, mas uma voluntas que impulsiona a 

ação transformadora. Ela deve conectar a fé com a prática social de maneira concreta e 

significativa na ecologia, no diálogo, na inclusão social e na economia integral. 

Esta teologia diz-se de uma teologia patriarcal à uma teologia feminina ressaltando 

a importância das mulheres no campo teológico como Ivone Gerbara, Luzia Weiler e Elza 

Támez. Não basta apenas aceitar a presença dessas teólogas, mas deixar-se interpelar por 

suas reflexões críticas produzindo uma verdadeira transformação, originalidade e 

sensibilidade teológica aos temas (CODINA, 2016, p. 238). 

Também a opção pelos pobres é a opção pela terra. O clamor ecológico se mostra 

no sistema econômico, na exploração do trabalho e no progresso capitalista desumano. A 

terra é nossa casa e nossa mãe. Nesse sentido, a carta encíclica Laudato Si inicia um desafio 

para a TdL começar a cuidar mais da casa comum (CODINA, 2016, p. 239). 

 Outra questão importante é a reflexão de uma teologia de dinossauros a uma 

teologia das novas gerações que se atribui a crítica aos teólogos mais experiente como 

sendo dinossauros, pois não se pode atribuir-lhes donos da TdL. Por isso a presença dos 

jovens teólogos e teólogas devem garantir a continuidade das opções fundamentais da 

TdL (CODINA, 2016, p. 241). 

Com estas contribuições do autor, acredita-se que é possível a TdL responder aos 

desafios contemporâneos, contando também com o auxílio da metodologia teológica 

renovando assim o fiel compromisso com os pobres e inovando de certa forma a sua forma 

de pensar as realidades sendo um mecanismo substancial para a defesa e a promoção da 

vida humana.  

Por fim ressaltamos nas palavras do autor que a TdL quer ser apenas isso: “Se há 

dicho que com la TdL sucede como com El terrón de azúcar que se diluye en La taza de café 

para endulzar todo el líquido (C. Boff). Siervos inútiles somos, lo que debíamos hacer, lo 

hacimos...” (CODINA, 2016, p. 237).14 

 
14 Já foi dito que com a TdL acontece como um cubo de açúcar que se dilui numa xícara de café para adoçar 
todo o líquido. Somos servos inúteis, o que deveríamos fazer nós fizemos (CODINA, 2016, tradução nossa). 



Teologia: diálogos e reflexões 

116 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Com essa pesquisa foi possível obtermos alguns resultados e concluir que toda 

teologia tem um método para alcançar seus objetivos. Toda teologia é essencialmente 

libertadora, pois ela vem para nos renovar e banhar em novas águas tornando-nos novas 

criaturas mudando a nossa maneira de pensar e agir. Por isso que pensar em uma teologia 

é também pensar e fazer metodologia teológica. 

 Aqui no caso da pesquisa, foi possível trabalhar a metodologia na visão de alguns 

autores, tornando mais evidente, que para ser um bom teólogo, como defende o método 

teológico, não basta apenas a teoria e o conhecimento. É necessária uma prática e 

experiência, sensibilidade para enxergar, avaliar e fazer acontecer, partindo da realidade 

mesma (o pobre) à luz de uma reflexão crítica da realidade (a práxis), e de um Deus de 

amor que não castiga, mas, que salva o seu povo (libertação). 

Esta é uma conclusão de crescimento pessoal que acrescento. Com essa pesquisa, 

ao procurar afirmar que Jesus Cristo é o modelo libertador, foi necessário ampliar o meu 

conceito de Deus. Esse Deus não é aquele que foi revelado no AT como punitivo. Pois no 

NT é justiça, mas também é misericórdia, amor, paciência e perdão. 

Foi possível responder a problemática do artigo que Jesus filho de Deus é o modelo 

libertador, mas qual é a libertação que Ele oferece? Do que realmente veio nos libertar? E 

para quê?  É o modelo libertador em primeiro lugar por que Deus assim o quis que Ele 

fosse e em segundo, é modelo, pois antes de dizer qualquer palavra, podemos como 

cristãos e discípulos, aprender de seus gestos e ações que nos mostram sua finalidade em 

comunhão com o projeto salvifico do Pai. 

Perdoar, libertar os pecados, instaurar o Reino e sonhar, e esperar que o homem à 

sua semelhança procure construir esse reino de paz e justiça na terra através do amor, 

compaixão, solidariedade e cuidado com a casa comum é o querer do criador para com 

suas criaturas, pois Ele nos ama sempre. “Se formos infiéis, ele permanece fiel, pois de 

maneira nenhuma pode negar-se a si mesmo” (2 Tm, 2,13).   

A compreensão da TdL no Magistério da Igreja, também foi essencialmente 

importante até para defender e argumentar bem que as questões sociais, políticas, 

ideológicas, antropológicas são um valor para a Igreja através do Magistério e não mera 

politicagem ou influência a qualquer autor sociólogo. Com as Conferências Episcopais 

Latino Americanas (CELAM) foi possível concluir que a Igreja necessitava de uma resposta 



Teologia: diálogos e reflexões 

117 

mais urgente e militante a altura das atrocidades desumanas da miséria, pobreza, 

analfabetismo, doenças, indiferença e egoísmo capitalista.  

Com a elaboração deste artigo, também ficou claro que o objetivo da TdL é ser a luz 

e esperança de Jesus Cristo nos lugares e periferias existências aos quais infelizmente 

impera ainda uma cultura de dor, sofrimento, injustiças e morte. Acredita-se que o artigo 

pode ser uma leitura interessante para os iniciantes na área da teologia, em especial para 

aqueles que tenham a curiosidade e a ousadia de aventurar-se e conhecer a Teologia da 

Libertação Latino-Americana. 

Por fim, não é uma teologia morta, pensa e aplica sua forma de ir fazendo acontecer 

uma abordagem integral, valorizando a identidade do ser humano e da sua cultura, 

contribuindo significativamente para a comunhão e sinodalidade, ecologia integral, 

espiritualidade libertadora e uma teologia encarnada nos pobres. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
BÍBLIA. Português. Bíblia do Peregrino: Antigo e Novo Testamento. Tradução de Luís 
Alonso Schökel. São Paulo: Paulus, 1997. 
 
BOFF, Leonardo. Teologia do Cativeiro e da Libertação. 4 ed. Rio de Janeiro: Vozes, 
1980. 
 
BOFF, Leonardo; REGIDOR, José Ramos; BOFF, Clovis. (Org.). A Teologia da Libertação: 
Balanços e perspectivas. Editora Ática, São Paulo, 1996.  
 
BUYST, Ione. Como estudar liturgia: princípios de ciência litúrgica. São Paulo: Paulinas, 
1989. 
 
CODINA, Victor Sj.Nuevos Desafios de La libertacíon. Revista Perspectiva Teológica, 
Belo Horizonte, v. 48, n. 2, p. 229-243, Mai./.Ago. 2016. 
 
CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO - CELAM.  Conclusão da IV conferência 
de Santo Domingo. 5. ed. São Paulo: Paulinas, 2006. 
 
________.  Conclusões da conferência de Medellín. 3. ed. São Paulo: Paulinas, 2010. 
 
________.  Conclusões da conferência de Puebla. 14º ed. São Paulo: Paulinas, 2009. 
 
GUTIERREZ, Gustavo. A força histórica dos pobres. Petrópolis RJ: Vozes, 1981. 
 
________. Teologia da Libertação: perspectivas. Petrópolis: Vozes, 1976. 
 



Teologia: diálogos e reflexões 

118 

KUSMA, Cezar; TISI, Lucíola Cruz Paiva. Responsabilidade e cuidado com a casa 
comum: apontamentos teológicos a partir da encíclica Laudato Si. Revista Caminhos de 
diálogo, Curitiba, n. 13, p. 308-319, jul/dez., 2020. 
 
LIBANIO, JB; MURAD, Afonso. Introdução à teologia. São Paulo: Loyola, 2003.  
 
LIBANIO, João Batista. Introdução à Teologia Fundamental. 1 ed. São Paulo: Paulus, 
2016. 
 
MARX, Karl; ENGELS. Manifesto do partido comunista. São Paulo: Global Editora, 1987. 
112 p. 
 
NORONHA, Cejana Uiara Assis. Teologia da Libertação: Origem e Desenvolvimento. 
Revista Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 22, n. 2, p. 185-191, abr./jun. 2012. 
 
PAPA FRANCISCO. Laudato si: sobre o cuidado com a casa comum. Brasília: Edições 
CNBB, 2015. 
 
RÚBIO, Alfonso García. Unidade na Pluralidade: o ser humano à luz da fé e da reflexão 
cristãs. São Paulo: Paulinas, 1989. 
 
 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

119 

INCULTURAÇÃO NA MISSÃO: PRIMEIROS RELIGIOSOS  

CANOSSIANOS NO BRASIL (1966-1975) 

 

 

 

 

Sauro Santiago de Brito 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Santa Madalena de Canossa, fundadora da Congregaça o dos Filhos da Caridade 

Canossianos, possuí a um grande ardor missiona rio, o qual buscava sempre transmitir aos 

seus filhos e filhas. Em determinada ocasia o Madalena expressou a algumas irma s do ramo 

feminino a sua preocupaça o e tristeza pelo fato de saber que existem pessoas que vivem 

sem conhecer a Deus e os meios de graça oferecidos pela Igreja, e exortou-as dizendo: 

"Vamos, irma s, vamos peregrinar pelo mundo do universo e dilatar o Instituto”. Assim, 

apo s 25 anos de sua morte as suas filhas partiram ao extremo oriente. 

Os Canossianos, nos seus primeiros anos, possuí am dificuldade em pensar uma 

expansa o missiona ria visto a situaça o do Instituto que na o dava sinais de crescimento. 

Apo s a chegada do Pe. A ngelo Pasa, o Instituto de vida religiosa começou a crescer e deu-

se novo impulso ao ramo masculino. Pe. A ngelo tinha tambe m como objetivo em seu 

governo como Superior Geral uma atividade missiona ria, desta forma, buscava 

entusiasmar os aspirantes da Congregaça o com o sonho de uma expansa o em terras 

distantes, sendo a Ame rica Latina em sua visa o o lugar ideal para uma primeira 

experie ncia. 

Os Canossianos foram inflamados pelo ardor missiona rio atrave s de duas das suas 

principais figuras, a fundadora e o reformador do Instituto. Desta forma, apo s conversas 

com o bispo auxiliar de Campinas durante o Concí lio Vaticano II, aprovaça o do conselho 

geral e uma devida preparaça o pre via, os Canossianos partiram para o Brasil, chegando ao 

porto de Santos no dia 6 de dezembro de 1966, iniciando assim a missa o em terras 

brasileiras. 



Teologia: diálogos e reflexões 

120 

A realidade da missa o em um paí s que e  alheio a quele do evangelizador o leva a 

deparar-se com uma nova cultura, a qual ele deve compreender, estimar, promove -la e 

evangeliza -la. O missiona rio, seja ele leigo, cle rigo ou mesmo religioso, como estudaremos 

mais especificamente neste trabalho, deve inserir-se nessa cultura, enriquece -la com o 

evangelho e ser enriquecido por valores va lidos que possam enriquecer lhe, isto e , deve 

inculturar-se, viver a inculturaça o. 

Neste artigo buscaremos averiguar a presença de uma inculturaça o no trabalho dos 

primeiros missiona rios canossianos no Brasil de 1966-1975. Desta forma, na primeira 

parte do trabalho, estudaremos o conceito de missa o, vida religiosa enquanto vida 

consagrada e missa o, assim como o conceito de inculturaça o. Na segunda parte do 

trabalho investigaremos o labor missiona rio dos canossianos nos anos citados 

anteriormente afim de que, ao final do artigo, possamos responder a seguinte pergunta: 

houve uma inculturaça o dos primeiros missiona rios canossianos no Brasil? 

Afim de realizarmos tal empresa, realizaremos revisa o bibliogra fica de alguns 

documentos do Concí lio Vaticano II, assim como outros documentos eclesia sticos, ale m de 

artigos e obras posteriores que abordam os temas propostos. Ale m disso, este trabalho 

tambe m se valera  de informaço es de diversas ediço es do: Il Foglietto dell'Istituto dei 

Canossiani, isto e , a revista pro pria da Congregaça o dos Filhos da Caridade Canossianos 

ainda iniciada com o Padre A ngelo Pasa, e que pode ser de grande valia para essa 

investigaça o, ale m do site dos Canossianos do Brasil. 

Atualmente, existem diversos artigos sobre os temas da inculturaça o e missa o, 

pore m este artigo se diferencia pela relaça o destes conceitos, isto e , aos primeiros anos de 

missa o dos Canossianos no Brasil (1966-1975). Acreditamos que esta pesquisa pode ser 

pertinente para contribuir na compreensa o do conceito de enculturaça o, que e  recente no 

vocabula rio teolo gico, assim como no conhecimento do trabalho missiona rio dos 

primeiros Canossianos no Brasil. 

 

1. A MISSÃO NA VISÃO DA IGREJA 

 

A Igreja e , por natureza, missiona ria. Ela e  enviada por Deus a todos os povos, afim 

de ser o sacramento universal de salvaça o (AG, 1).  A partir do mandato do pro prio Cristo, 

a Igreja possui um desejo missiona rio incessante: “[...] Ide por todo o mundo, proclamai o 

Evangelho a toda a criatura. Aquele que crer e for batizado sera  salvo; o que na o crer sera  



Teologia: diálogos e reflexões 

121 

condenado” (Mc 16, 15). A missa o da Igreja se realiza no cumprimento deste mandato, 

pela graça e caridade do Espí rito Santo, se tornando presente a todos os homens ou povos, 

afim de os conduzir a  fe , liberdade e paz de Cristo. Este mandato foi primeiramente 

dirigido aos apo stolos, mas tambe m se dirige aos bispos, sucessores dos apo stolos, aos 

seus cooperadores presbí teros, mas tambe m a todo o povo de Deus pela sua unia o no 

corpo de Cristo que e  a Igreja (AG, 5). 

A missa o e  normalmente definida como aquela atividade em que pregadores do 

Evangelho va o pelo mundo inteiro enviados pela Igreja, afim de pregar a boa-nova e 

estabelecer a Igreja entre povos que ainda na o acreditam em Cristo. A motivaça o destes 

valorosos volunta rios se da  pelo fim pro prio da atividade missiona ria, isto e , a 

evangelizaça o e a implantaça o da Igreja aonde ela ainda na o esta  radicada (AG, 6). 

Entretanto, de acordo com a Carta Encíclica Eedemptoris Missio15, a atividade 

missiona ria pode ter o cara ter Ad gentes, de cuidado pastoral, ou de re-

evangelizaça o/nova evangelizaça o. A atividade Ad gentes possui sua peculiaridade no fato 

de se dirigir a queles locais e grupos que na o acreditam em Cristo, em que a Igreja na o esta  

radicada e a cultura ainda na o foi influenciada pelo evangelho. Apesar de todo o povo de 

Deus estar incluí do na missa o universal da Igreja, e  necessa rio haver o cuidado de na o 

obscurecer esta dimensa o Ad gentes, ja  que sem esta a atividade missiona ria da Igreja, 

esvazia-se do seu significado fundamental, assim como do seu exemplo de atuaça o (RM, 

34). 

 

A afirmaça o de que toda a Igreja e  missiona ria na o exclui a existe ncia de 
uma especí fica missa o Ad gentes, assim como dizer que todos os cato licos 
devem ser missiona rios na o impede — pelo contra rio, exige-o — que haja 
missiona rios Ad gentes, dedicados por vocaça o especí fica a  missa o por 
toda a vida (RM, 32) 

 
O cuidado pastoral e  realizado em locais aonde aconteceu o primeiro momento de 

missa o, isto e , Ad gentes. Nestes locais, ha  comunidades crista s so lidas com adequadas 

estruturas eclesiais, em que e  presente o testemunho do evangelho na sociedade com o 

compromisso da missa o universal. Por outro lado, locais de nova evangelização ou 

reevangelização sa o aonde existem igrejas tradicionais ou jovens que perderam o sentido 

da fe , de pertença a  Igreja e realizam uma vida longe de Cristo e do Evangelho (RM, 33). 

 
15 JOA O PAULO II. Carta Encíclica Redemptoris missio: Sobre a validade permanente do mandato 
missiona rio (RM). Vaticano: 1990. Disponí vel em: https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html. Acesso em: 01 de maio de 
2024. 



Teologia: diálogos e reflexões 

122 

Cristo e  o autor da vocaça o missiona ria, Ele chama quem Ele quer para estar com 

Ele e evangelizar os povos, isto e , mediante a aça o do Espí rito Santo que inspira no coraça o 

de cada um a vocaça o missiona ria. Aqueles que possuem aquela í ndole natural de talentos 

requeridos e esta o prontos para empreender o trabalho missiona rio sa o marcados por 

uma vocaça o especial, sejam eles: leigos, religiosos ou sacerdotes (AG, 23). 

 

1.1. Vida Consagrada e missão 

 

O Espí rito Santo confere a vocaça o missiona ria, mas tambe m e  aquele que suscita 

na Igreja Institutos que assumem como sua responsabilidade o dever da evangelizaça o 

(AG, 23). 

 
A  imagem de Jesus, dilecto Filho « a quem o Pai consagrou e enviou ao 
mundo » (Jo 10,36), tambe m aqueles que Deus chama a seguir Cristo sa o 
consagrados e enviados ao mundo para imitar o seu exemplo e continuar 
a sua missa o. Valendo fundamentalmente para todo o discí pulo, isto 
aplica-se de modo especial a queles que sa o chamados, na caracterí stica 
forma da vida consagrada, a seguir Cristo « mais de perto » e a fazer d'Ele 
o « tudo » da sua existe ncia (VC, 72). 

 

A missa o, antes de ser realizada em obras externas, e  concretizada atrave s do 

testemunho pessoal de cada um, que leva a tornar Cristo presente no mundo. Este e  o 

desafio prima rio da Vida Consagrada a qual a vida religiosa faz parte: quanto mais a 

pessoa se conforma ao Cristo, mais O faz presente nesta realidade. Desta forma, o 

consagrado que e  chamado a imita -Lo e a fazer Dele o tudo de sua existe ncia faz com que 

o seu pro prio ser seja missiona rio (VC, 72). 

No campo da evangelizaça o dentro da missa o, os consagrados te m sua contribuiça o 

especí fica atrave s do seu modo de vida que e  totalmente doado a Deus e aos irma os, assim 

como Cristo fez por amor a Deus e a humanidade. Assim, os consagrados por virtude de 

sua consagraça o, tornam visí vel a presença do Cristo que e  o Consagrado do Pai (VC, 76). 

Ale m disso, a vida em comunidade, isto e , a fraternidade para a missa o, e sem du vidas as 

obras aposto licas tambe m contribuem e caracterizam a missa o, pois apontam a Cristo 

consagrado a Deus Pai e enviado ao mundo para o bem dos irma os (VC, 72). 

 
Quem ama a Deus, Pai de todos, na o pode deixar de amar os seus 
semelhantes, nos quais reconhece igualmente seus irma os e irma s. Por 
isso mesmo, na o pode ficar indiferente face a  constataça o de que muitos 
deles na o conhecem a plena manifestaça o do amor de Deus em Cristo. 
Daqui nasce, por obedie ncia ao mandato de Cristo, o ardor missiona rio ad 



Teologia: diálogos e reflexões 

123 

gentes, que todo o crista o consciente partilha com a Igreja, missiona ria 
por natureza. E  um ardor sentido sobretudo pelos membros dos 
Institutos, tanto de vida contemplativa como activa (VC, 77). 

 

Os consagrados te m o dever de tornar presente mesmo entre os na o-crista os o 

Cristo, seja pela cultura, educaça o, assiste ncia social e pela figura contemplativa quando 

lhes e  pro pria. Aqueles que prometeram seguir mais de perto a Cristo Senhor devem 

sentir-se comprometidos com a atividade missiona ria da Igreja, pois e  tarefa da Vida 

Consagrada trabalhar em todos os cantos da terra, afim de consolidar o reino e realizar o 

anu ncio as regio es mais distantes (VC, 77;78), como tambe m afirma a Lumen Gentium16: 

 
e como os conselhos evange licos, em raza o da caridade a que conduzem, 
de modo especial unem a  Igreja e ao seu miste rio aqueles que os seguem, 
deve tambe m a sua vida espiritual ser consagrada ao bem de toda ela. 
Daqui nasce o dever de trabalhar na implantaça o e consolidaça o do reino 
de Cristo nas almas e de o levar a todas as regio es com a oraça o ou 
tambe m com a aça o, segundo as pro prias forças e a í ndole da pro pria 
vocaça o (LG, 44). 

 

A Igreja aconselha, mas reconhece de antema o a contribuiça o dada pelos 

consagrados, sejam de vida contemplativa ou ativa, que consumiram suas forças e 

energias na atividade missiona ria que nunca tera  um fim, pois esta se dirige "[...] a  

multida o, sempre maior, daqueles que na o conhecem Cristo” (VC, 78). Apesar de consumir 

as forças dos consagrados, a missa o tambe m os enriquece, reforça a vida consagrada de 

modo a dar novo entusiasmo, motivaço es e estimulando sua fidelidade (VC, 78). 

O anu ncio de Cristo e  prioridade na missa o da Igreja e tem como fim a conversa o, 

ou seja, a adesa o plena e sincera daquele que escuta a  pessoa de Cristo e ao seu evangelho. 

No campo da missa o, no aspecto da evangelizaça o que lhe e  imprescindí vel, e  presente a 

realidade ou desafio da inculturaça o (VC, 79). 

 

1.2. A inculturação 

 

A inculturaça o e  definida na Redemptoris missio como: 

 
[...] a í ntima transformaça o dos valores culturais aute nticos, pela sua 
integraça o no cristianismo, e o enraizamento do cristianismo nas va rias 
culturas (Assemble ia Extraordina ria APUD RM, 52). 

 
16 CONCI LIO ECUME NICO VATICANO II, 1962-1965. Constituição Dogmática Lumen Gentium: sobre a 
igreja (LG). Disponí vel em: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/ 
documents/vat- ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html. Acesso em: 20 de maio de 2024. 



Teologia: diálogos e reflexões 

124 

A palavra inculturaça o e  recente no vocabula rio teolo gico. Este conceito nasceu de 

reflexo es sobre a pastoral no a mbito cultural, ou seja, sobre o processo no qual a cultura17 

assimila o Evangelho atrave s de suas manifestaço es culturais (SILVA, 2021, p. 532-533). 

Este termo surgiu primeiramente dentro do a mbito protestante, afim de designar o 

contato entre o cristianismo e as tradiço es ocidentais e orientais na o crista s, e discutir a 

presença da doutrina do cristianismo em ambientes na o crista os.  A presença do termo 

inculturaça o no ambiente cato lico veio a partir dos Jesuí tas em 1975 na 32° Congregaça o 

Geral da Companhia de Jesus, em uma adaptaça o do termo enculturaça o para o latim 

"inculturatio": trazendo conseque ncias pra ticas em ambientes teolo gicos, litu rgicos e 

missiolo gicos (Chupungco, 2008 apud Ecco; Filho, 2016, p. 514-515). A partir deste 

momento, o termo inculturaça o ganhou autonomia e presença nos campos que discutiam 

sobre a internalizaça o da fe  cato licas nas diferentes culturas; ele aparece acentuadamente 

no Sí nodo dos Bispos de 1977 nas intervenço es dos bispos da A sia sobre o enraizamento 

do Evangelho nas culturas humanas, ale m de tambe m ser presente nos discursos do Papa 

Joa o Paulo II quando falava sobre catequese e evangelizaça o (Chupungco, 2008 apud Ecco; 

Filho, 2016, p. 514-515). 

A inculturaça o e  tambe m um processo de enriquecimento mu tuo no qual a Igreja 

encarna o evangelho na cultura e simultaneamente introduz aquele povo com sua pro pria 

cultura dentro da comunidade, de modo a transmitir os seus pro prios valores a eles 

mesmos, assumindo aquilo que e  positivo nela e renovando-a a partir de dentro (RM, 52). 

Outro fator importante e  que a inculturaça o se diferencia da imposiça o cultural 

pelo fato de que a primeira, ao apresentar Evangelho, utiliza de valores que sa o pro prios 

daquela cultura e que podem ser utilizados para a exposiça o da Boa-Nova, ja  a segunda, 

na o possui interesse pela cultura ou valores pro prios do ambiente aonde o evangelho sera  

inserido, uma vez que ali ha  somente uma inserça o e na o ha  uma encarnaça o, ou seja, uma 

“gestaça o do Evangelho” junto aos valores daquele ambiente cultural. 

 
17 Com a palavra “cultura” seguimos a concepça o oferecida pela Terceira Confere ncia Geral do Episcopado 
Latino-Americano (Puebla-1979): "Com a palavra “cultura” indica-se a maneira particular como em 
determinado povo cultivam os homens sua relaça o com a natureza, suas relaço es entre si pro prios e com 
Deus (GS 53b), de modo que possam chegar a “um ní vel verdadeiro e plenamente humano” (GS 53a). E  “o 
estilo de vida comum” (GS 53c) que caracteriza os diversos povos [...] A cultura assim entendida abrange a 
totalidade da vida de um povo: o conjunto dos valores que o animam e dos desvalores que o enfraquecem e 
que, ao serem partilhados em comum por seus membros, os reu nem na base de uma mesma “conscie ncia 
coletiva” (EN 18). A cultura, abrange, outrossim, as formas atrave s das quais estes valores ou desvalores se 
exprimem e configuram, isto e , os costumes, a lí ngua, as instituiço es e estruturas de convive ncia social, 
quando na o sa o impedidas ou reprimidas pela intervença o de outras culturas dominantes" (DP, 386; 387). 



Teologia: diálogos e reflexões 

125 

O interca mbio de valores realizado pela inculturaça o enriquece a Igreja universal 

em diversos setores com novas expresso es e valores como no campo da evangelizaça o, do 

culto, da teologia, da caridade levando a  Igreja ter uma renovaça o contí nua. Desta forma, 

a Igreja evidencia que na o e  indiferente a  cultura, pore m tem conscie ncia que a mesma 

pode enriquece -la com seus valores e expresso es (RM, 52). Segundo Azevedo, nenhuma 

cultura pode considerar-se como o u nico caminho ou melhor para transmitir a fe  pois toda 

cultura tem capacidade de portar esse dom (AZEVEDO, 2001, p. 3 apud SILVA, 2021, p. 

535). 

Por isso, os missiona rios estrangeiros nos locais que sa o enviados devem levar aos 

povos o conhecimento do miste rio da fe  crista , mas na o somente evangelizar aquela 

cultura, pore m buscar compreende -la, estima -la e promove -la18 para que nela os mesmos 

consigam assumir um modo de vida que seja sinal do evangelho e de solicitude para aquele 

povo (RM, 53). 

 

1.2.1. A inculturação nas Sagradas Escrituras 

 

As pra ticas de Israel encontradas nas Sagradas Escrituras, como a circuncisa o e ate  

mesmo o repouso saba tico, foram adquiridas atrave s do contato com outras culturas e 

povos, mas que por fim tambe m se tornaram parte de sua fe  e pra tica religiosa, isto e , 

passaram por um processo de “inculturaça o”, enquanto averiguando tais ha bitos ao crivo 

da fe  no Deus pessoal de Abraa o, processo que levou a compreender homem e mulher 

como seres pessoais e rejeitar aquilo que era desumano em comportamentos de outras 

culturas (FI, 3). 

No Novo Testamento, a Encarnaça o do pro prio Filho de Deus, enquanto integral e 

concreta, e  uma incarnaça o tambe m cultural uma vez que Cristo na o foi indiferente ao 

contexto sociocultural de seu perí odo: 

 
o Filho de Deus quis ser um judeu de Nazare , na Galileia, falando 
aramaico, obedecendo a pais piedosos de Israel, acompanhando-os ao 
Templo de Jerusale m, onde o encontraram «sentado no meio dos 
doutores, escutando-os e interrogando-os.» Jesus cresceu entre os 
costumes e instituiço es da Palestina do primeiro se culo e iniciou-se nos 

 
18 Na Tradiça o, no pensamento de Sa o Justino o Lo gos spermatiko s estava implantado em toda cultura 
humana uma vez que tudo foi criado pelo Mesmo, ou seja, a Divina Verdade la  esta , mas na o e  conhecida 
plenamente (Miranda, 2000). O decreto do Concí lio Vaticano II Ad Gentes motivara  os crista os a descobrir 
nas diferentes culturas e tradiço es religiosas as sementes do Verbo que ali esta o e que eles devera o fortalecer 
de acordo com a Terceira Confere ncia Geral do Episcopado Latino-Americano (DP, 401; Suess, 1994). 



Teologia: diálogos e reflexões 

126 

ofí cios pro prios da sua e poca, observando o comportamento dos 
pescadores, dos camponeses e dos comerciantes [...] (FI, 13). 

 
A encarnaça o do Verbo de Deus que se fez plenamente homem sem deixar de se -lo 

pode ser vista como uma forma primige nia de inculturaça o, uma vez que a primeira se da  

em um espaço e tempo culturais bem definidos e na o na aleatoriedade pois “[...] a 

Incarnaça o nada tem de improvisado. O Verbo de Deus entra numa histo ria que o prepara, 

o anuncia e o prefigura” (FI, 16). 

 
Pela encarnaça o, a natureza divina assume a natureza humana: Deus se 
faz homem; relaça o de natureza a natureza. Pela inculturaça o, a natureza 
divina traduz-se por este homem, neste povo, nesta cultura, neste grupo 
humano, nos quais se situa, neste tempo e neste espaço, neste individuo 
humano, que e  Jesus. Pela encarnaça o, o Verbo feito homem em Jesus e  
homem como o sa o todos os seres humanos. Pela inculturaça o, o Verbo se 
faz homem, como o sa o alguns seres humanos, na realidade diversificada 
de sua cultura e sociedade: os judeus daquele tempo de Jesus. 
Historicamente, em Jesus, o Verbo fez-se igualmente e ao mesmo tempo 
homem-como-todo-ser-humano (ní vel da natureza) e homem-mas-na o-
como-todo-ser-humano (ní vel da cultura), porque judeu. A inculturaça o 
que hoje se faz pelo processo de evangelizaça o e  como uma re plica 
daquela inculturaça o que em Jesus se realizou existencialmente 
(INCULTURAÇA O, 1994, p. 466). 

 

Em Pentecostes e  inaugurada a relaça o entre fe  crista  e culturas: agora as 

maravilhas de Deus sera o publicadas a todos homens de todas as lí nguas e culturas. O dom 

do Espí rito Santo, da sinfonia dos coraço es, da Comunha o divina Koinomia recria uma 

nova comunidade entre os homens, sem excluir o sinal da sua divisa o: as lí nguas (FI, 23). 

 
O Espí rito Santo na o instaura uma super-cultura, mas constitui o 
princí pio pessoal e vital que vivificara  a nova Comunidade em sinergia 
com os seus membros. O dom do Espí rito Santo na o e  da ordem das 
estruturas, mas a Igreja de Jerusale m que ele forma e  koinonia de fe  e de 
a gape, que se comunica na pluralidade sem se dividir; e  Corpo de Cristo 
cujos membros esta o unidos sem uniformidade (FI, 24). 

 
O Espí rito Santo na o deseja a uniformidade, ele busca um princí pio comum que una 

os povos: uma unidade de fe  na diversidade. Na o importa a lí ngua ou cultura, mister e  que 

as maravilhas de Deus sejam anunciadas e todos compreendam e façam comunha o nelas 

apesar das diferenças culturais. As culturas em suas particularidades sa o um desejo do 

Deus-trino e na o somente peculiaridades ou acidentes que surgiram ao longo da histo ria 

e que fogem do desí gnio de Deus: cada cultura e  sinal da criatividade e riqueza da criaça o 

divina e conte m as sementes do Verbo. 



Teologia: diálogos e reflexões 

127 

A uniformidade outrora rejeitada pelo Espí rito Santo em Pentecostes relembrara  

Pedro e a comunidade de Jerusale m durante o denominado Concí lio de Jerusale m. Sem 

du vidas, a ligaça o especial entre Jesus e a vida de Israel da o ao povo israelita e sua tradiça o 

religiosa um valor singular na histo ria da salvaça o dos homens, isto e , ambos te m um 

significado permanente para toda a humanidade (FI, 15). Entretanto, na o ha  necessidade 

de “absolutizar” tal cultura e consequentemente abandonar a pro pria e adotar a Lei do 

Povo Judeu para aquele que agora adere a fe  em Cristo afim de se obter os benefí cios da 

Promessa e da herança confiada primeiramente ao povo judeu, mas sim somente 

abandonar ha bitos que sa o contra rios a fe  uma vez que “[...] pareceu bem ao Espí rito Santo 

e a no s na o vos impor nenhum outro peso ale m destas coisas necessa rias [...]” (At 15, 28). 

Por fim, o episo dio de Sa o Paulo em Atenas no Areo pago (At 17, 16-34), como 

recorda Brighenti (1998), e  uma tentativa de pregaça o em outra cultura. Entretanto, 

podemos tambe m dizer que tal fato pode ser uma tentativa de inculturaça o do Evangelho 

na cultura grega: o apo stolo Paulo buscou combinar elementos culturais e religiosos 

gregos afim de introduzir a pessoa de Jesus Cristo e sua ressureiça o, pore m na o obteve um 

e xito amplo naquele momento. Desta forma, houveram tentativas que culminaram em 

sucesso ou em fracasso em um primeiro momento como a pregaça o citada anteriormente, 

assim, a inculturaça o e  um processo cauteloso e gradual que leva em conta diversos 

a mbitos como veremos em seguida. 

 

1.2.2. Requisitos para a inculturação 

 

Na atividade missiona ria afim de realizar um processo de inculturaça o, isto e , de 

inserça o no ambiente de missa o e de troca de valores evange lico-culturais, os missiona rios 

estrangeiros devem inserir-se na realidade sociocultural e saber superar aquilo que e  

alheio em relaça o ao seu ambiente de origem. Sem du vidas, e  necessa rio neste processo 

de inculturaça o e missa o, no qual Igreja e cultura se enriquecem, o conhecimento por 

parte do missiona rio da lí ngua da regia o onde realiza o seu trabalho, assim como as 

expresso es mais preciosas e por meio da experie ncia concreta os seus valores (RM, 53).  

Desta forma, e  necessa ria uma preparaça o anterior daquele que sera  enviado a 

missa o para que seja possí vel se inculturar: 

 
ja  desde o começo, de tal modo se processe a sua formaça o doutrinal, que 
abranja tanto a universalidade da Igreja como a diversidade das naço es. E 



Teologia: diálogos e reflexões 

128 

isto vale tanto de todas as disciplinas, em que se formam para o 
desempenho do ministe rio, como das disciplinas u teis para o 
conhecimento dos povos, das culturas, das religio es, com vistas na o so  ao 
passado mas tambe m ao tempo presente. Aquele, pois, que e  destinado a 
outra naça o, tenha em grande apreço o seu patrimo nio, lí ngua e costumes. 
Ao futuro missiona rio importa sumamente que se aplique aos estudos 
missiolo gicos, isto e , a conhecer a doutrina e as normas da Igreja em 
mate ria de atividade missiona ria [...] Forme-se o maior nu mero possí vel 
de irma os e de irma s em cateque tica, para darem maior colaboraça o no 
apostolado (AG, 26). 

 

Ale m disso, e  necessa ria uma formaça o enraizada e mais concreta no local da 

missa o, uma vez que o conhecimento adquirido sobre as diversas manifestaço es culturais 

dos povos, apesar de possuir um aspecto possivelmente contemplativo, isto e , de observar 

as sementes do Verbo naquela cultura, deve possuir um fim pra tico, ou seja, o trabalho 

missiona rio que sera  realizado naquele local. Assim, uma formaça o no local de missa o 

pode ser valorosa a quele que sera  enviado: 

 
estas diversas espe cies de preparaça o, pore m, devem ser completadas 
nas pro prias terras de missa o, de modo que os missiona rios adquiram 
mais profundo conhecimento da histo ria, das estruturas sociais e dos 
costumes dos povos, e se inteirem da ordem moral e dos preceitos 
religiosos, bem como do verdadeiro pensamento que esses povos, 
conforme suas tradiço es sagradas, possuem acerca de Deus, do mundo e 
do homem. Quanto a s lí nguas, aprendam-nas de modo a usa -las com 
facilidade e elega ncia, e terem, assim, mais fa cil acesso a  intelige ncia e ao 
coraça o dos homens. Finalmente, sejam devidamente iniciados nas 
necessidades pastorais caracterí sticas da terra (AG, 26). 

 

No a mbito desta aproximaça o cultural deve-se procurar, assim como outras 

pessoas na histo ria dos povos, vestí gios da presença de Deus. A investigaça o na o e  

somente para o bem da cultura e do local evangelizado, o consagrado pode encontrar 

valores que levam a aumentar seu empenho no campo da contemplaça o, oraça o, 

hospitalidade tambe m de modo a aperfeiçoa -los pelo auxí lio do pro prio carisma. O 

consagrado caso seja fiel aquilo que a Igreja lhe pede e  mais apto a troca de valores por 

meio de um desprendimento cultural visto que sua consagraça o ja  o levaria a um 

desprendimento das coisas e de aspectos de sua cultura (VC, 79). 

O processo de inculturaça o em culturas antigas, em que a religia o esta  

profundamente arraigada, talvez leve a  necessidade do diálogo inter-religioso19, que na o 

 
19 Para mais informaço es sobre o assunto e  sugerida a leitura do documento Diálogo e Anúncio. 
PONTIFI CIO CONSELHO PARA O DIA LOGO INTER-RELIGIOSO. Diálogo e Anúncio. 1991. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/ 
rc_pc_interelg_doc_19051991_dialogue-and-proclamatio_po.html. Acesso em: 25 de maio de 2024. 



Teologia: diálogos e reflexões 

129 

abordaremos aqui neste trabalho, mas que na o se opo e a  missa o Ad gentes e nem dispensa 

a evangelizaça o (VC, 79). 

 
quem segue Cristo mais de perto da  origem a uma verdadeira e própria 
cultura de referência, faz evidenciar aquilo que e  desumano, testemunha 
que so  Deus da  aos valores vigor e plenitude. Uma aute ntica inculturaça o 
ajudara , por sua vez, as pessoas consagradas a viverem o radicalismo 
evange lico, segundo o carisma do pro prio Instituto e a í ndole do povo com 
que entram em contacto. Deste fecundo relacionamento, brotam estilos 
de vida e me todos pastorais que podera o revelar-se uma aute ntica 
riqueza para o Instituto inteiro, se forem coerentes com o carisma de 
fundaça o e com a acça o unificadora do Espí rito Santo (VC, 80). 

 

Os consagrados sa o chamados a ter criatividade para evangelizar a cultura, sa o 

chamados a, no anu ncio da palavra de Deus, propor me todos mais apropriados as diversas 

necessidades que um grupo possa apresentar, afim de uma transformaça o social com a 

permeaça o por valores evange licos. Ale m disso, uma aute ntica inculturaça o auxilia os 

consagrados a viverem o radicalismo evange lico, de acordo com o carisma do Instituto no 

contato com seu povo. Desta forma, sera  possí vel o surgimento de estilos de vida e 

me todos pastorais que podera o ser de riqueza para todo o Instituto (VC, 80).  

O povo tambe m deve participar deste processo de inculturaça o, afim da mesma na o 

ser forçada, mas amadurecida na comunidade e na o somente por alguns colocados como 

peritos, pois o povo possui aquele senso de fe 20 que e  necessa rio nunca perder de vista 

(RM, 54). Vale a pena notar que nesta troca de valores a Igreja na o e  inge nua nos riscos: 

 
[...] corre-se o risco de se passar acriticamente de um alheamento da 
cultura para uma sobrevalorizaça o da mesma, que na o deixa de ser um 
produto do homem e, como tal, esta  marcada pelo pecado. Tambe m ela 
deve ser "purificada, elevada e aperfeiçoada” (RM, 54). 

 

Ale m disso, podemos fundamentar tal preocupaça o no exemplo de Jesus Cristo 

 
Por sua vez, Jesus, fortemente enraizado em sua pro pria cultura, mante m, 
contudo, em relaça o a ela uma liberdade crí tica: nela assume e confirma 
o que e  evangelicamente va lido; nela corrige ou reorienta, numa dina mica 
de conversa o e transformaça o, o que nela se desviou ou perverteu, 
atuando assim o plano salví fico de Deus. Este discernimento sobre a 
cultura, a do evangelizador como a do evangelizando, e  indispensa vel na 
inculturaça o e inerente a ela (INCULTURAÇA O, 1994, p. 466). 

 

 
20 Para mais informaço es e  recomendada a leitura do documento O sensus fidei na vida da Igreja. COMMISSA O 
TEOLO GICA INTERNACIONAL. O sensus fidei na vida da Igreja. 2014. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20140610_sensus-
fidei_po.html. Acesso em: 25 de maio de 2024. 



Teologia: diálogos e reflexões 

130 

Desta forma, o processo de inculturaça o possui o seu devido valor, mas deve 

tambe m ser realizado com determinadas cautelas: "Penas e flechas indí genas integradas 

a s liturgias romanas, geralmente sa o apenas um sinal de aculturaça o vertical e folclo rico, 

e na o de uma evangelizaça o inculturada" (SUESS, 1994, p. 55). A inculturaça o e  um 

processo gradual que exige a aproximaça o a  cultura do outro com o devido respeito e 

desejo de conhecer, mas que deve ser realizada com a conscie ncia de suas dificuldades 

afim de na o cair somente na aculturaça o, isto e , um encontro ou junça o de meio termo 

entre a fe  e aquela determinada cultura. 

 

A MISSÃO DOS PRIMEIROS CANOSSIANOS NO BRASIL (1966-1975) 

 

Durante a u ltima sessa o do Concí lio Vaticano II, houve um primeiro contato com o 

enta o bispo auxiliar da Arquidiocese de Campinas Dom Bernardo Jose  Bueno Miele, por 

parte do Superior Geral da Congregaça o dos Filhos da Caridade Canossianos21 da e poca, 

Pe. Clemente Serraggioto. Apo s a construça o de um projeto mais consistente, a proposta 

de expansa o missiona ria ao Brasil foi apresentada ao Conselho Geral da Congregaça o que 

aprovou por unanimidade a iniciativa, e assim o Pe. Clemente deu continuidade a s 

tratativas necessa rias para a concretizaça o do projeto missiona rio (Il Foglietto, [1967?], 

n.p). 

Durante o perí odo que o Superior Geral tratava dos procedimentos necessa rios 

para a primeira missa o oficial do Instituto, os religiosos designados22 a primeira expansa o 

missiona ria da Congregaça o Canossiana, tiveram uma devida preparaça o: 

 
Os quatro religiosos designados, durante o vera o, deixaram suas 
comunidades e se retiraram para nosso instituto em Pellestrina para um 
perí odo de estudo da lí ngua portuguesa e do ambiente brasileiro. 
Aperfeiçoara o a sua preparaça o em Roma, num curso especial de um me s, 

 
21 A Congregaça o dos Filhos da Caridade Canossianos foi fundada em 1831 pela enta o marquesa Madalena 
de Canossa. Os "Canossianos" como sa o chamados popularmente, sa o um instituto dentro da Igreja Cato lica 
Aposto lica Romana e tem como o objetivo a assiste ncia e educaça o das crianças, adolescentes, jovens e 
daqueles que sa o menos favorecidos socio-economicamente. Durante quase todo o seu primeiro se culo, a 
Congregaça o na o obteve um grande e xito vocacional e quase foi extinta em 1923. Entretanto, em 1925, Pe. 
Angelo Pasa que era o Viga rio Geral da Diocese de Padova (Ita lia) ingressou no enta o Instituto, que contava 
com apenas dois membros, iniciando um processo de expansa o antes de tudo vocacional e aposto lico 
inicialmente dentro da Ita lia, mas que depois se tornou missiona rio com aqueles que posteriormente 
ingressaram no Instituto, uma vez que apo s o Concí lio Vaticano II, os canossianos abriram "misso es" no 
Brasil, Filipinas, I ndia, Tanza nia, Que nia e Timor Leste. A Congregaça o possui aproximadamente 120 
membros espalhados pelos paí ses citados anteriormente. 
22 Pe. Teofilo (Tarcí sio) Pescarolo, Pe. Giordano Zen, Pe. Giuliano Todesco e Ir. Tarcí sio Verza. 



Teologia: diálogos e reflexões 

131 

organizado pela CEI para sacerdotes que partem para a Ame rica Latina23 
(Il Foglietto, [1967?], p. 3, traduça o nossa). 

 
A congregaça o tinha como ideia inicial de trabalho: o cuidado pastoral de uma 

paro quia, uma escola de artesanato afim de cumprir o apostolado especí fico dos 

canossianos de cuidado dos meninos e jovens, assim como um orfanato, mas que 

posteriormente se tornou a ideia de um Instituto para cuidar de crianças com 

necessidades especiais (Il Foglietto, [1967?], p. 5-22; 1967). 

 

1.3. Araras  

 

Os religiosos Canossianos chegaram ao Brasil no porto de Santos a s 8 da manha  

no dia 6 de dezembro de 1966. Na chegada ja  encontraram dificuldade com a lí ngua para 

se comunicar e com o forte calor de Santos que sofreram por horas, visto a burocracia da 

alfa ndega naquele perí odo, e cansados de tanto esperar por seus bau s, decidiram ir para 

o local de sua primeira missa o: Araras-SP (Il Foglietto, 1967, p. 11-12). 

 

2.1.1. Paróquia São Benedito 

 

A nova paro quia de Sa o Benedito e  confiada aos Canossianos alguns dias depois da 

chegada dos religiosos, isto e , na vigí lia da noite de Natal do ano de 1966 pelo enta o pa roco 

da matriz24 de Araras25 Monsenhor Paschoal Francisco Que rcia Sobrinho (Il Foglietto, 

1967, p. 13-14). 

A pobreza se fazia presente na cidade de Araras, principalmente quanto mais 

distante do centro da cidade, em que havia falta de estrutura por meio das ruas na o 

asfaltadas e da qualidade das casas que era extremamente preca ria.  Apesar disso, com a 

chegada dos primeiros religiosos Canossianos, o povo sofrido que desejava escutar as 

verdades da fe , compareceu em massa, e por isso, a catequese acontecia diariamente com 

 
23 “I quattro religiosi designati, durante l'estate, lasciarono le loro comunita  e si ritirarono nel nostro 
instituto di Pellestrina per un periodo di studio della lingua portughesa e dell'ambiente brasiliano. 
Perfezionarano la loro preparazione a Roma, in un corso speciale della durata di un mese, organizzato dalla 
CEI per sacerdoti in partenza per l'America Latina” (Il Foglietto, [1967?], p. 3). 
24 Termo normalmente dado as Igrejas localizadas no centro de cada cidade. Naquele momento a Basí lica 
menor ainda era “apenas” Paro quia Nossa Senhora do Patrocí nio. 
25 O municí pio de Araras naquele momento era parte da Arquidiocese de Campinas. 



Teologia: diálogos e reflexões 

132 

a organizaça o de diversos grupos: homens, mulheres, estudantes ou residentes de fazenda 

(Zen, 1967, p. 12).  

Aquele povo estava carente de quem os instruí sse na religia o:  

 

As pessoas olham para o sacerdote com admiraça o porque e  o homem de 
oraça o, o homem que fala com Deus, que da  Jesus. E quantos se 
aproximam! Homens tomando a comunha o aos 70 anos, outros que 
comungam depois dos 40-50 anos porque nunca conheceram um 
sacerdote26 (Il Foglietto, 1967, p. 14-15, traduça o nossa). 

 

A chegada dos padres supriu a necessidade. Pore m, isso sem du vidas aconteceu a 

partir de uma ampla disponibilidade deles para com o povo. 

 

Todos os quatro esta o totalmente disponí veis a qualquer hora e para 
todas as solicitaço es [...] Tem as crianças que va o e ve m dos turnos 
escolares e passam para cumprimentar os Padres; ha  jovens que ficam 
com os pais nos intervalos do trabalho e a s vezes na o os deixam livres 
nem na hora do almoço e do jantar; tem o hospital que chama com 
urge ncia, onde e  preciso correr sem demora tanto de dia como de noite 
[...] para todos ha  uma boa palavra de conforto com o pa o material, 
quando na o e  conversa, principalmente com algum moreno simpa tico 
mesmo que coberto de farrapos27 (Teofilo, 1968, p. 3, traduça o nossa). 

 

Os Canossianos encontraram uma realidade paroquial que precisava ser ainda 

iniciada. O templo da Igreja de Sa o Benedito, ainda na o existia; em um primeiro momento 

sera  erguido um "barraca o" para que as cerimo nias litu rgicas e a catequese possam ser 

realizadas ali ate  a construça o do pre dio paroquial (Il Foglietto, 1967, p. 13). 

 

2.1.2. Fazendas 

 

No contexto da cidade de Araras nos anos 60, as realidades das fazendas eram 

muito presentes no apostolado inicial dos Canossianos. O trabalho nas mesmas se 

realizava por meio da celebraça o da Santa Missa, atendimento de confisso es, do catecismo, 

ensaio de cantos, filmes cateque ticos e na administraça o dos sacramentos (Il Foglietto, 

1969, p. 18). 

 
26 “La gente guarda con ammirazione il sacerdote perche  e  l'uomo della preghiera, l'uomo che parla con Dio, 
che dona Gesu . E quanti si avvicinano! Uomini che fanno la comunione a 70 anni, altri che si comunicano 
dopo 40-50 anni perche  mai avevano incontrato un prete” (Il Foglietto, 1967, p. 14-15). 
27 “Tutti e quattro sono pienamente disponibili a tutte le ore e per tutte le richieste[...] Ci sono i ragazzini che 
vanno e vengono dai turni scolastici, e passano a salutare i Padri; ci sono giovanotti che nell'intervalo del 
lavoro sostano con i Padri e talvolta non li lasciamo liberi nemmeno all'ora di pranzo e di cena; c'e  l'ospedale 
che chiama con urgenza, dove e  necessario acorrere senza indugio sia di giorno che di notte [...] per tutti c'e  
con il pane materiale una buona parola di conforto, quando non e  conversazione, specie con qualche moretto 
simpatico anche se ricoperto di stracci” (Teofilo, 1968, p. 3). 



Teologia: diálogos e reflexões 

133 

Este apostolado era de grande alegria aos religiosos: 

 
As visitas a estes pobres, mas de uma simplicidade natural, traduzem-se 
sempre para os Padres num trabalho a rduo que, no entanto, da  satisfaça o 
imediata: confisso es, cantos, Santa Missa, baptizados, primeiras 
comunho es, filmes cateque ticos, sorteios, brincadeiras... etc28 (Il Foglietto, 
1969, p. 18, traduça o nossa). 

 

Em uma visita de Pe. Modesto Giacon, tambe m canossiano, ao Brasil, o mesmo disse 

que constatava nos religiosos que realizavam sua missa o na terra de Santa Cruz entre 

outros aspectos: uma generosidade no sacrifí cio e uma disposiça o plena ao apostolado 

sobretudo aos mais pequenos e pobres. No apostolado nas fazendas, os religiosos 

admiravam o povo que la  vivia pela acolhida que os mesmos tinham a  visita dos padres29 

que era sempre de muito trabalho, mas que era recompensada por uma participaça o 

quase total daqueles que moravam no local com uma piedade que os comovia 

intensamente (Modesto, 1975, p. 13-16). 

Os religiosos consideravam de extrema urge ncia o apostolado nas fazendas, pois 

julgavam que aquele povo na o estava amadurecido na fe  e ja  notavam a chegada da 

propaganda protestante (Il Foglietto, 1969, p. 18). Pore m, os adeptos de outras religio es 

na o resistiam a uma conversa com os primeiros canossianos no Brasil visto a atitude 

humana e sensí vel dos mesmos e sua abertura a todos que permitia ter junto das pessoas 

uma abordagem mais prazerosa, reflexiva e persuasiva que possibilitava mudar aqueles 

elementos mais difí ceis (Teofilo, 1968, p. 4). 

Apesar disso, admiravam os moradores dos sí tios e fazendas que, apesar da sua 

pobreza espiritual, suscitavam perplexidade diante da sua vive ncia de fe : 

 
este, da fazenda e do sí tio, considerado espiritualmente, e  um mundo de 
pobreza, de simplicidade mas tambe m de coraço es puros e de esple ndida 
sinceridade: se na o fosse conhecido pelo contacto direto, seria 
considerado impossí vel nos tempos em que vivemos. Aí  parece que a fe  se 
transmite com a pro pria vida, e que a bondade e a virtude na o sa o 
exatamente ta o difí ceis de alcançar como nos ensinaram e como 
ensinamos30 (Il Foglietto, 1968, p. 16, traduça o nossa). 

 
28 "Le visite a queste genti povere, ma di una semplicita  al naturale, si traducono per i Padri ogni volta in una 
faticaccia che da  pero  imemediate soddisfazioni: confessioni, canti, S. Messa, battessimi, prime Comunioni, 
filmine catechistiche, sorteggi, scherzetti...ecc" (Il Foglietto, 1969, p. 18). 
29 Normalmente se realizava missas de 15 em 15 dias nas fazendas visto o amplo nu mero de fazendas. 
30 “Questo, delle fazende e dei sitios, considerato spiritualmente, e  un mondo di poverta , di semplicita  ma 
anche di cuori puri e di splendida sincerita : se non se lo si conoscesse per diretto contatto, Io si reterrebbe 
impossibile ai tempi in cui viviamo. Lí  pare proprio che la fede trasmetta con la vita stessa, e che la bonta  
come la virtu  non siano propriamente cosí  difficili a conseguiris come ci hanno insegnato e come 
insegnamo.” (Il Foglietto, 1968, p. 16). 



Teologia: diálogos e reflexões 

134 

Assim, o apostolado nas fazendas foi realizado pelos religiosos Canossianos, 

pore m, nas mesmas fazendas ou em outros lugares de Araras, se encontravam as crianças 

que sa o a preocupaça o maior do apostolado canossiano. 

 

2.1.3. Oratório e catecismo 

 

O Orato rio na atual regra de vida dos Filhos da Caridade Canossianos e  definido 

como o apostolado que tradicionalmente identifica-os31. Apesar da nova versa o da 

Regra32, desde o iní cio da sua histo ria, os Canossianos exerceram seu apostolado 

principalmente por meio do Orato rio e da mesma forma fizeram quando chegaram ao 

Brasil. O orato rio era vivo e ativo naquele momento inicial na cidade de Araras. Dois 

religiosos possuí am uma particular dedicaça o ao Orato rio e o trabalho com as crianças: 

Pe. Tarcí sio e Ir. Tarcí sio. Sua presença era ta o grande entre os meninos, ou os meninos 

entre eles, que era inconcebí vel pensar nestes dois nomes sem pensar nos meninos: aonde 

estes religiosos estavam os meninos os seguiam. Estes meninos admiravam os religiosos 

por seu serviço generoso, sorridente e paciente e ate  mesmo suportavam as dificuldades 

dos primeiros missiona rios no aspecto da lí ngua. Sobre o Ir. Tarcí sio e  dito:  

 
[...] e  a galinha, impensa vel separada dos pintinhos, a quem dirige as suas 
palavras inesgota veis com uma mistura de italiano, dialeto veneziano, 
siciliano e ate  alguns termos portugueses...!33 (Teofilo, 1968, p. 6, traduça o 
nossa). 

 

Os religiosos costumavam organizar o Grest, isto e , atividades para as crianças no 

perí odo de fe rias. Ale m disso, nas atividades do Orato rio sempre haviam os Pic Nics em 

que se costumava ir com a ajuda de colaboradores a campos para jogar futebol ou outros 

jogos. Estes eventos tinham a participaça o ampla dos meninos e meninas; ate  mesmo 

aqueles que estavam distantes dos padres e dos assuntos religiosos começavam a 

participar e ter uma presença constante assim como disciplina afim de ter presença 

garantida nos momentos de lazer. Os religiosos canossianos tambe m costumavam 

organizar viagens a locais mais distantes com os meninos:  Campinas e Minas Gerais, por 

exemplo (Teofilo, 1968, p.8-9; Il Foglietto, 1969, p. 16-17). 

 
31 Informaça o disponí vel em: https://canossianos.org.br/artigos/subcategoria/oratorio-35. 
32 A regra de vida citada e  do ano de 1985. 
33 “[...] e  la chioccia, impensabile avulsa dai pulcini, ai quali rivolge la sua inesauribile parola con un misto di 
italiano, di dialetto veneto di siciliano ed anche di qualche termine portoghese...!" (Teofilo, 1968, p. 6). 



Teologia: diálogos e reflexões 

135 

As crianças mais necessitadas eram as preferidas dos primeiros missiona rios 

Canossianos aqui no Brasil. Sem du vidas, isso se da  pela concretizaça o do carisma no 

apostolado, mas tambe m pela imensa ajuda que pode dar aos nossos missiona rios, como 

explicita Pe. Victor Facchin em sua chegada ao Brasil no ano de 1974: 

 
minha grande preocupaça o nestes primeiros dias e  aprender portugue s o 
mais ra pido possí vel. Encontro boa ajuda nos meninos e jovens...Estou 
muito bem e estou feliz. Reze por mim para que eu possa fazer "fortuna" 
"e na o decepcionar ningue m34 (Il Foglietto, 1974, p. 9, traduça o nossa). 

 

A catequese era o apostolado fundamental e o trabalho aonde os religiosos se 

aplicavam de grande maneira, tendo em vista o bem da populaça o ararense. No lugar 

aonde seria edificada a paro quia, a catequese era organizada em dias alternativos e 

possuí a uma participaça o de cerca de trezentas pessoas divididas entre pais, ma es, jovens, 

senhores e senhoras (Il Foglietto, 1969, p. 17). 

 
No entanto, as maiores satisfaço es sa o oferecidas aos nossos missiona rios 
pelas aulas ininterruptas de catecismo. Nossos Padres da o aulas de 
catecismo todos os dias a todas as categorias, a todas as associaço es 
masculinas e femininas, na paro quia e nas fazendas, mesmo nas casas 
pobres35 (Zen, 1967, p. 12, traduça o nossa). 

 

Ale m disso, no campo da catequese, e  interessante notar que: 

 
E todo lugar e  pro prio para catequizar: barracos, garagens, fa bricas, as 
chamadas salas de aula; ao ar livre: na grama ou a  sombra de grandes 
a rvores...! [...] E as disposiço es externas despertam verdadeira emoça o: 
sim, tem a impressa o de que os ouvintes nunca se cansam de aprender 
<<as coisas de Deus>>, como se expressam36 (Il Foglietto, 1969, p. 17, 
traduça o nossa). 

 
Desta forma, os missiona rios foram tocados pela sede daquele povo, "pelas coisas 

de Deus", e foram os escolhidos para sacia -la a partir do seu trabalho inicial na cidade de 

Araras-SP. 

 

 
34 "La mia grossa preoccupazione in questi primi giorni e  di apprendere piu  questo presto possibile il 
portughese. Un buon aiuto lo trovo nei ragazzi e nei giovanni... Sto molto bene e sono contento. Pregate per 
me perche  possa fare "fortuna" e non abbia a deludere nessuno" (Il Foglietto, 1974, p. 9). 
35 "Le piu  belle soddisfazioni pero  le offrono ai nostri missionari le ininterrotte lezioni di catechismo. A tutte 
le categorie, a tutte le associazioni maschili e femminili, in parrochia e nelle fazende, perfino nelle povere 
case i nostri Padri ogni giorno fanno scuola di catechismo" (Zen, 1967, p. 12).  
36 "Ed ogni luogo torna opportuno per catechizzare: baracche, garages, fabbriche, aule cosidette scolastiche; 
all'aperto: sulla erba o all'ombra di grossi alberi! [...] E destano commozione vere le disposizioni esterne: si 
ha l'impressione che gli uditori non siano mai stanchi di apprendere <<le cose di Dio>>, come essi si 
esprimono!” (Il Foglietto, 1969, p. 17). 



Teologia: diálogos e reflexões 

136 

2.2. Santa Rita do Passa Quatro 

 

No começo do ano de 1969, o enta o Superior Geral da Congregaça o dos Filhos da 

Caridade Canossianos Pe. Clemente Serraggioto, visitou a cidade de Santa Rita do Passa 

Quatro-SP, da Arquidiocese de Ribeira o Preto a fim de implantar o segundo nu cleo 

canossiano no Brasil37. Assim, no dia 9 de março de 1969 chegaram os religiosos 

canossianos na cidade: Pe. Emmanuel I talo Viola, Giovanni Pio Corso e Pe. Juliano 

Todesco38.  

 

2.2.1. Paróquia Santa Rita de Cássia 

 

No dia 24 de março de 1969 ocorreu o rito de posse, atribuindo aos canossianos as 

funço es e cargos na Paro quia de Santa Rita39 e outras a reas de apostolado naquele 

municí pio, com base no consenso entre o Superior Geral com o Arcebispo Metropolitano 

que na ocasia o foi representado por Padre Luis Eugenio Peres40. 

O povo Santarritense era considerado um povo bom religiosamente, mas simples e 

de certo modo pacato, que aparentemente relutava para ingressar em associaço es, grupos 

ou movimentos. A juventude tambe m foi observada em uma ana lise da cidade: “A 

juventude, entendida genericamente, em sua expressa o mais sensí vel, sente no ar o novo 

clima que tambe m amadurece no Brasil e que tende a romper tradiço es religiosas e 

cí vicas41” (IL FOGLIETTO, [1969?], p. 19, traduça o nossa). 

Neste cena rio, os religiosos encontraram a enta o cidade de Santa Rita do Passa 

Quatro, no momento em que iniciaram o zelo pastoral da Paro quia da santa que da  nome 

a cidade. No campo paroquial, os Canossianos encontraram facilidade pois tanto a 

administraça o financeira da paro quia e catequese eram organizadas por leigos. Ale m 

disso,  

 

 
37 Informaça o disponí vel no artigo feito por Argemiro Octaviano em: https://canossianos.org.br/artigos/ 
ler/encerramento-das-atividades-dos-canossianos-em-santa-rita-do-passa-quatro-sp-68. 
38 O Ir. Grego rio que posteriormente se tornou dia cono tambe m chegaria junto com os mesmos, mas pro ximo 
da data ficou doente e chegou a  cidade algum tempo depois. 
39 Atualmente Santua rio Paro quia de Santa Rita de Ca ssia. 
40 Informaça o retirada da mesma pa gina do site mencionado na pa gina. 
41 "La gioventu , genericamente intesa, nella sua espressione piu  sensibile, avverte invece, nell'aria il clima 
nuovo che sta maturandosi anche in Brasile, e tende a rompere tradizioni religiose e civiche” (Il Foglietto, 
[1969?], p. 19). 



Teologia: diálogos e reflexões 

137 

eles [Canossianos] se integraram com muita facilidade nas ruas, nas 
famí lias, nas comunidades rurais e urbanas, nos eventos sociais e cí vicos, 
enfim em toda nossa sociedade. Sentiram-se em casa, uma vez que aqui 
ainda encontraram grande quantidade de italianos natos e seus primeiros 
descendentes que dominavam um pouco a lí ngua ma e. Eram os 
“andarilhos de Deus”, como dizia o Padre Joa o Drago42. 

 
Outro fator importante que ajudou na inserça o social dos Canossianos foi o seu 

"estilo pro prio". Algumas pessoas descobriram que um dos “hobbies” do Pe. Juliano 

(Giuliano) era, ale m da mu sica, o futebol. Assim, algumas vezes, o presbí tero-religioso 

treinou e jogou pelo time da Cinela ndia, causando alegria em quem via e surpreendendo, 

ja  que esta vamos ainda em um contexto em que os presbí teros e religiosos ainda 

costumavam usar "batinas pretas”43. 

 

2.2.2. Fazenda Vassununga 

 

Na cidade de Santa Rita do Passa Quatro a realidade das fazendas tambe m era 

presente. A Fazenda Vassununga tambe m foi campo de apostolado dos religiosos 

canossianos. Pore m, a vida quando os religiosos encontraram esta fazenda era 

considerada como difí cil: 

 
E  uma fazenda enorme, com 4 mil habitantes que vivem do trabalho em 
uma fa brica de açu car. Ate  o ano passado, a vida era realmente difí cil, 
sena o desumana, devido a  ma  gesta o e a  imprude ncia dos proprieta rios. 
Mas agora tudo esta  começando a florescer novamente, graças a  
laboriosidade incansa vel do novo gestor Sr. Brasil Paulista da Silva Prado. 
O dina mico Pe. Emanuele Viola na o mede esforços para animar aqueles 
pobres e assisti-los espiritualmente44 (Il Foglietto, 1970, n.p, traduça o 
nossa) 

 

No trabalho nas fazendas, o Padre Giustino Vieceli, canossiano, sentia como mais 

concreto o ato de celebrar a Santa Missa: 

 
Como gostaria de poder celebrar a Missa para poder dizer com um 
sentimento mais real: <<Bendito sejas, Senhor, por este pa o, fruto da terra 
e do trabalho do homem>>! Mas a chuva impediu que as pessoas 

 
42 Informaça o retirada da mesma pa gina do site mencionado na pa gina anterior. 
43 Informaça o retirada da mesma pa gina do site mencionado na pa gina anterior. 
44 "E' una fazenda vastissima con 4.000 abitanti che vivono lavorando in un zuccherificio. Fino allo scorso 
anno, la vita e  stata veramente dificile, se non inumana, per la cattiva gestione e la incoscienza dei padroni. 
Ma ora ricomancia a riflorire tutto, grazie alla laboriosita  instancabile del nuovo gerente Sig. Brasil Paulista 
da Silva Prado. Il dinamico P. Emanuele Viola non risparmia fatiche per animare quella povera gente e 
assisterla spiritualmente" (Il Foglietto, 1970). 



Teologia: diálogos e reflexões 

138 

participassem e tive que voltar mortificado 45 (Giustino, 1973, p. 14, 
traduça o nossa). 

 
Nesta situaça o, o padre celebraria a Santa Missa em uma fazenda, mas as condiço es 

clima ticas na o permitiram, entretanto, isso nos mostra que o contato com a realidade rural 

das fazendas ajudava-o mesmo a vivenciar melhor o seu ministe rio. 

 

2.2.3. Confissões e hospitais 

 

O momento da posse dos missiona rios Canossianos na Paro quia Santa Rita de 

Ca ssia foi precedido por um dia inteiro de confisso es. As confisso es eram numerosas 

naquele tempo e este era um dos campos do apostolado do Pe. Pio Corso: 

 
O campo do seu apostolado, pore m, [na o] ficava restrito ao hospital. O 
ministe rio da confissa o o compelia e para este estava sempre disponí vel. 
Numa salinha da Igreja Matriz, transformada em confessiona rio, atendia 
pacientemente ao ministe rio da reconciliaça o, e muitos sa o os 
testemunhos do povo a este respeito. A lí ngua portuguesa criava-lhe 
alguma dificuldade, mas sua fe  e seu amor ajudavam-no a fazer-se 
entender e compreender46. (Octaviano, [2021]). 

 
O hospital e o sanato rio de Santa Rita do Passa Quatro eram os principais campos 

de apostolado do Pe. Pio. Vale notar que no Sanato rio da cidade havia um grande nu mero 

de pacientes pois este local acolhia pacientes do Brasil inteiro. Uma obra cansativa visto 

que o "Pe. Pio na o tem [tinha] um momento de descanso, principalmente no Sanato rio, 

com mil doentes, e uma centena de enfermeiros, me dicos e funciona rios47” (Il Foglietto, 

1972, p. 4, traduça o nossa). Ale m disso, no seu apostolado enfrentava cada vez mais 

obsta culos por parte da direça o; o ambiente na o era adequado em termos de limpeza e 

higiene. Entretanto, o mesmo cumpria cotidianamente seu ofí cio de capela o e os 

moribundos daquele tempo chamavam por ele em qualquer necessidade (Modesto, 1975, 

p.14-15). 

 
Quando normalmente a maioria dos homens pensam em curtir sua 
aposentadoria, padre Pio deixava sua terra e vinha entre no s, para 
começar um serviço numa terra totalmente diferente e nova, com as 

 
45 "Quanto mi sarebbe piaciuto poter celebrare la Messa per poter dire con un sentimento piu  reale: 
<<benedetto sei Tu, Signore, per questo pane, frutto  della terra e del lavoro dell'uomo>>! Ma la pioggia 
impedí  alla gente d'intervenire e dovetti ritonarmene mortificato" (Giustino, 1973, p. 14). 
46 Informaça o retirada da mesma pa gina do site mencionado na pa gina 19. 
47 “P. Pio non ha un momento di requie, sopratutto nel Sanatorio, con un migliaio di ammalati, e un centinaio 
di infermieri, medici e personale" (Il Foglietto, 1972, p. 4). 



Teologia: diálogos e reflexões 

139 

inevita veis diferenças de lí ngua, cultura, mentalidade, e com um nota vel 
esforço, heroico, inseria-se entre o clero e o povo do Brasil, dando a todos 
um testemunho de sacrifí cio e de grande amor". Assim começava o seu 
discurso, Padre Plí nio Estanislau Toldo, nas exe quias de padre Pio. Era um 
reconhecimento de um serviço prestado a  Igreja do Brasil com total 
dedicaça o48. 

 
Durante a de cada de 70, o irma o - que posteriormente se tornou dia cono - Aldo 

Grego rio Miotto assumiu o apostolado junto aos doentes. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao longo deste trabalho tivemos como objetivo analisar o conceito de missa o, a 

relaça o deste com a vida religiosa, a noça o de inculturaça o e constatar se houve uma 

inculturaça o dos primeiros missiona rios Canossianos no Brasil, no perí odo de 1966-1975. 

A enculturaça o, se vista somente como a transformaça o cultural de uma sociedade em 

grande escala na o pode ser constatada neste trabalho pois o mesmo, para isso, 

necessitaria, antes de tudo, de uma ana lise da sociedade e cultura das cidades, abordadas 

em um contexto anterior e posterior, para dizer se houve ou na o uma mudança de valores 

seculares para crista os ou como crista os.  

Entretanto, dentro do to pico da inculturaça o e  tambe m presente a possibilidade da 

renovaça o cultural a partir de dentro, ou seja, a partir dos membros daquela sociedade 

que vivem de uma determinada cultura. Deste modo, e  possí vel ver que a atitude dos 

religiosos para com as pessoas da cidade de Araras que levava ao dia logo, possuí a a 

capacidade de mudar ate  mesmo os elementos mais difí ceis, evidenciando assim, a 

possibilidade de transformaço es das pessoas com seus valores, possibilitando uma 

renovaça o ou transformaça o cultural. 

Outro fator importante na inculturaça o e  a inserça o do sujeito na realidade 

sociocultural. A disponibilidade dos religiosos canossianos permitiu que eles se 

integrassem na sociedade, de modo que as pessoas possuí am para com eles uma atença o 

solí cita e religiosa, que olhava os religiosos como pessoas disponí veis que poderiam ajuda -

las, membros daquela sociedade com determinadas funço es: religiosa e caritativa.  

Ale m disso, nota-se que os precursores buscaram aprender tanto a lí ngua 

portuguesa quanto sobre o ambiente brasileiro. No contexto da cidade de Santa Rita do 

 
48 Informaça o retirada da mesma pa gina do site mencionado na pa gina 19. 



Teologia: diálogos e reflexões 

140 

Passa Quatro, os religiosos conseguiram inserir-se na vida daquele povo por meio de sua 

presença junto a s famí lias, eventos, desfiles culturais, inclusive no a mbito do futebol, 

caracterí stica muito presente em nossa cultura, pore m, acima de tudo, nas manifestaço es 

culturais em geral daquela sociedade. 

Os missiona rios sabiam apreciar a cultura: estimando os valores pro prios na 

vive ncia da fe  como na devoça o que o povo da a rea rural possuí a, assim como 

reconhecendo que o valor daquele modo de vida rural presente na sociedade brasileira 

daquele contexto, poderia os ajudar a viver melhor o ministe rio sacerdotal, isto e , 

possuindo um sentimento mais aute ntico enquanto dizendo as palavras pro prias do rito 

da apresentaça o dos dons na Santa Missa.  

Entretanto, no seu processo de missa o, os religiosos tambe m souberam evidenciar 

aquilo que era perigoso na cultura, que e  produto do homem e por isso e  marcada pelo 

pecado: na juventude de Santa Rita do Passa Quatro a tende ncia a romper com as tradiço es 

religiosas e na pro pria cidade evidenciar por meio de palavras as situaço es injustas e 

desumanas que parte do povo vivia. 

Portanto, podemos notar que pela capacidade de transformaça o, inserça o 

sociocultural, interca mbio de valores e reconhecimento da necessidade de purificaça o 

cultural houve uma inculturaça o dos primeiros missiona rios Canossianos em terras 

brasileiras. Entretanto, este trabalho de modo algum propo e encerrar as pesquisas, seja 

do conceito de inculturaça o e missa o, assim como da presença dos religiosos na missa o e 

dos canossianos em terras brasileiras. Assim, ainda e  presente a possibilidade de um 

estudo mais aprofundado sobre a presença da criaça o de metodologias de trabalho 

aposto lico por meio destes religiosos canossianos, ale m da possibilidade de entender o 

processo de inculturaça o dos missiona rios desta congregaça o em perí odos posteriores, 

visto que a sociedade brasileira desde aquela e poca vem passando por diversas mudanças.  

Desta forma, este trabalho buscou ser pertinente no a mbito teolo gico explicitando 

a noça o de missa o e inculturaça o e a vive ncia da Congregaça o dos Filhos da Caridade 

Canossianos destas duas realidades durante a sua primeira de cada no ambiente brasileiro.  

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
BI BLIA. Portugue s. Bíblia de Jerusalém: Nova ediça o, revista e ampliada. 9. imp. Sa o 
Paulo: Paulus, 2013. 



Teologia: diálogos e reflexões 

141 

 
BRIGHENTI, Agenor. Por uma evangelização inculturada: princí pios pedago gicos e 
passos metodolo gicos. Sa o Paulo: Paulinas, 1998. (Atualidade em dia logo). 
 
CARRIER, Herve . INCULTURAÇA O. In: LATOURELLE, Rene ; Fisichella, Rino (Org). 
Dicionário de teologia fundamental. Traduça o de Luiz Joa o Barau na. Petro polis: 
Vozes; Aparecida: Santua rio. 1994.  
 
COMISSA O TEOLO GICA INTERNACIONAL. Fé e inculturação (FI). 1988. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_docum 
ents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_po.html. Acesso em: 8 de julho de 2024. 
 
___________. O sensus fidei na vida da Igreja. 2014. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_2014
0610_sensus-fidei_po.html. Acesso em: 25 de maio de 2024. 
 
CONCI LIO ECUME NICO VATICANO II, 1962-1965. Decreto Ad Gentes: sobre a atividade 
missiona ria da Igreja (AG). Disponí vel em: https://www.vatican.va/archive/ 
hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_po. 
html. Acesso em: 05 de maio de 2024. 
 
__________. Constituição Dogmática Lumen Gentium: sobre a igreja (LG). Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/ 
documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html. Acesso em: 20 de maio de 
2024. 
 
Dalla missione di Araras. Il Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, p. 16-20, 
Dezembro, 1969. 
 
ECCO, Clo vis; MARTINS FILHO, Jose  Reinaldo Felipe. CELEBRAR A VIDA É VIVER A FÉ: 
SOBRE O CONCEITO DE INCULTURAÇA O NO CATOLICISMO PO S-CONCILIAR. Revista de 
Teologia e Cie ncias da Religia o da UNICAP (Descontinuada), Recife, PE, Brasil, v. 6, n. 2, p. 
505–522, 2016. Disponí vel em: 
https://www1.unicap.br/ojs/index.php/theo/article/view/850. Acesso em: 9 de julho 
de. 2024. 
 
III CONFERE NCIA GERAL DO EPISCOPADO LATINO-AMERICANO. Evangelização no 
presente e no futuro da América Latina: Concluso es Puebla, texto oficial da C.N.B.B 
(DP). 2. ed. Sa o Paulo: Loyola, 1979. 
 
Il Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, [1967?]. 
 
Il padre Generale visita i nostri padri missionari in Brasile. Il Foglietto dell'Istituto 
dei canosssiani. Veneza, p. 1-5, Junho, 1972. 
 
JOA O PAULO II. Carta Encíclica Redemptoris missio: Sobre a validade permanente do 
mandato missiona rio (RM). Vaticano: 1990. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html. Acesso em: 01 de maio de 2024.  



Teologia: diálogos e reflexões 

142 

_________. Exortação Apostólica Pós Sinodal Vita Consecrata: Sobre a vida consagrada e 
sua missa o na Igreja e no mundo (VC). Vaticano: 1996. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-
ii_exh_25031996_vita-consecrata.html. Acesso em: 05 de maio de 2024. 
 
MIRANDA, Mario de França. A FUNDAMENTAÇÃO TEOLÓGICA DA INCULTURAÇÃO DA 
FÉ. Perspectiva Teolo gica, [S. l.], v. 32, n. 86, p. 25, 2000. Disponí vel em: 
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/ 
820. Acesso em: 08 de julho 2024. 
 
Notizie da Araras. Il Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, p. 11-16, Abril, 1967. 
 
OCTAVIANO, Argemiro. Com alegria os acolhemos...com tristeza nos despedimos!. 
[2021]. Disponí vel em: https://canossianos.org.br/artigos/ler/ 
encerramento-das-atividades-dos-canossianos-em-santa-rita-do-passa-quatro-sp-68. 
Acesso em: 20 de maio de 2024. 
 
Oratório Canossiano. Disponí vel em: https://canossianos.org.br/artigos/subcategoria 
/oratorio-35. Acesso em: 25 de maio de 2024. 
 
GIUSTINO, P.. L'opera dei nostri Padri nelle missioni del Brasile. Il Foglietto 
dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, p. 13-14, Novembro, 1973. 
 
MODESTO, P.. 67 giorni con i fratelli e le sorelle del Brasile e dell'Argentina. Il 
Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, p. 11-16, Abril, 1975. 
 
TEOFILO, P.. Il Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, p. 1-19, Abril, 1968. 
 

Padre Vittore in Brasile. Il Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, p. 8-9, 
Dezembro, 1974. 
 

PONTIFI CIO CONSELHO PARA O DIA LOGO INTER-RELIGIOSO. Diálogo e Anúncio. 1991. 
Disponí vel em: https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_ 
councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_19051991_dialogue-and-
proclamatio_po.html. Acesso em: 25 de maio de 2024. 
 
Santa Rita do Passa Quatro. Il Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, p. 16-19, 
[1969?]. 
 
__________. Il Foglietto dell'Istituto dei canosssiani. Veneza, Dezembro, 1970. 
 
SILVA, Edvaldo Monteiro da. O desafio da Inculturação na vida pastoral. Annales Faje, 
[S. l.], v. 6, n. 1, p. 531–540, 2021. Disponí vel em: https://www.faje.edu.br/ 
periodicos/index.php/annales/article/view/4870. Acesso em: 20 de maio de 2024. 
 
SUESS, Paulo. EVANGELIZAÇA O E INCULTURAÇA O. In: ANJOS, Ma rcio Fabri dos. (Org.). 
Inculturação - Desafios de hoje. Petro polis/Sa o Paulo: Vozes/Soter, 1994. 
 

ZEN, P. Giordano. Notizie dalla nostra Missione di Araras. Il Foglietto dell'Istituto dei 
canosssiani. Veneza, p. 12-15, Junho, 1967.



Teologia: diálogos e reflexões 

143 

IMACULADA CONCEIÇÃO E ASSUNÇÃO DE MARIA COMO MODELO DA 

IGREJA:  A PARTIR DA CONSTITUIÇÃO DOGMÁTICA LUMEN GENTIUM 

E DO CONTEXTO DO CONCÍLIO VATICANO II 

 

 

 

 

Kauê Simões Jonas 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O presente trabalho possui duas intenço es claras, distintas e complementares. A 

primeira busca compreender como o tema da Virgem Maria e  refletido e apresentado 

dentro do Concí lio Vaticano II, partindo de seu contexto e das discusso es da mariolo gicas 

no se culo XX. Essa questa o mariana, assim denominada, consistia em uma disputa 

teolo gica entre duas orientaço es. Uma defendia que a mariologia na o deveria estar isolada 

das demais disciplinas teolo gicas. A outra centrava-se nas virtudes e prerrogativas de 

Maria, a isolando de certa maneira.     

Essa discussa o influenciou na abordagem que os padres conciliares deram ao tema, 

visto que, esperava-se a promulgaça o de um novo dogma mariano, movimento que seria 

natural em vistas das recentes proclamaço es dogma ticas a respeito da Imaculada 

Conceiça o e Assunça o. O concí lio, mantendo-se coerente a proposta inicial de na o 

promulgar novos dogmas, na o o faz tambe m com a Santí ssima Virgem. Em contrapartida, 

reafirma, endossa e retoma toda a tradiça o dogma tica referente a Maria. O concí lio 

desenvolve a questa o mariana, buscando aquilo que e  essencial na doutrina mariolo gica.  

Os padres conciliares na o dedicam um documento especí fico a  Virgem Maria, mas 

a inserem em um capí tulo da Lumen Gentium, uma constituiça o dogma tica de cara ter 

eclesiolo gico. Com essa inserça o ocorre um aumento qualitativo na compreensa o de Maria 

em uma perspectiva histo rico-salví fica, Maria e  posta no seio da Igreja. O documento na o 

resolve a querela mariana, mas antes, faz uma sí ntese entre as duas perspectivas. Mante m 

a sua orientaça o cristolo gica, pois na o e  possí vel isolar o miste rio de Maria dos me ritos de 



Teologia: diálogos e reflexões 

144 

Cristo, mas da  a ela tambe m uma perspectiva eclesiolo gica: Ma e da Igreja, Membro da 

Igreja e Modelo da Igreja. 

A segunda intença o prove m justamente desta afirmaça o de Maria como Modelo da 

Igreja. O artigo apresenta uma reflexa o que busca desvelar esta afirmaça o, partindo de 

uma pergunta: por que Maria e  modelo da Igreja? Esta questa o na o e  posta de maneira 

formal, mas e  respondida, a  medida que o artigo se ate m aos dois dogmas recentes: 

Imaculada Conceiça o e Assunça o que, em tese, seriam suporte para o terceiro. Os 

desenvolve, buscando aquilo que eles te m para dizer ao homem, o que fazem deles modelo 

para a Igreja, visto que Maria e  imaculada e assunta ao ce u.  

O artigo apresenta e desenvolve que a Imaculada Conceiça o e  modelo, pois mesmo 

tendo sido ornada com o privile gio de ser privada do pecado, ela precisou lutar para se 

manter assim. Os me ritos da Imaculada Conceiça o na o subtraem a sua necessidade de 

peregrinar, da existe ncia concreta em um mundo, onde ela na o experimenta o pecado, mas 

experimenta as conseque ncias dele. Uma realidade ao qual inevitavelmente o homem tem 

de caminhar vivendo santamente, a Imaculada e  modelo para esta Igreja que peregrina 

em direça o ao ce u. 

Por sua vez, a Assunça o e  modelo e sinal de esperança. Em Maria que foi assunta 

ao ce u, ocorre a transformaça o de sua realidade, glorificada em corpo e alma, e  imagem 

da Igreja que se ha  de confirmar no futuro. Maria que, ao cultivar uma existe ncia virtuosa, 

buscando um crescimento na fe  e na caridade, renova as esperanças de que um dia apo s 

esta jornada, com Cristo a Igreja ressuscitara , reinara  eternamente em uma realidade 

transformada, na glo ria do ce u. 

 

CONTEXTO DO CONCÍLIO VATICANO II 

 

O Concí lio Vaticano II e  seguramente um acontecimento u nico, primordial e 

essencial para a Igreja Cato lica no se culo XX. Pode-se ate  destaca -lo como um dos grandes 

acontecimentos tambe m da humanidade neste se culo. Este concí lio, que ocorreu entre os 

anos de 1962 a 1965, no Estado do Vaticano, teve por intença o uma renovaça o para a 

Igreja e para o mundo. Todavia, essa renovaça o na o e  uma ruptura, uma Igreja nova, mas 

antes, uma continuaça o, uma nova maneira de se relacionar com o mundo. Como afirma 

Bento XVI (2005): o concí lio necessita de uma justa interpretaça o, uma renovaça o na 

continuidade, uma correta hermene utica, pois a Igreja esta  destinada a uma 



Teologia: diálogos e reflexões 

145 

transformaça o, a viver em uma realidade escatolo gica. Ela peregrina neste mundo 

esperando essa realizaça o. Ademais, se fosse necessa rio escolher tre s palavras para 

sintetizar este concí lio certamente deveriam ser escolhidas: aggiornamento, 

ressoucerment e desenvolvimento.  

E  aggiornamento, pois a Igreja busca, como expresso por Sa o Joa o XXIII, olhar para 

o presente e voltar-se para as coisas celestes (O’ MALLEY, 2014). O concí lio tambe m e  

ressoucerment, pois faz uma retomada das fontes, principalmente a patrí stica. E 

desenvolvimento, pois busca por um processo cumulativo deixar a tradiça o da Igreja cada 

vez mais rica e na o mais pesada, um fardo difí cil de ser carregado (O’ MALLEY, 2014). O 

Vaticano II, portanto, na o tinha um interesse estritamente voltado para a promulgaça o de 

novos dogmas, mas antes buscava tratar da identidade da Igreja: “os grandes combates do 

concí lio eram combates a respeito da identidade da igreja, na o a respeito de seus dogmas 

fundamentais[...]” (O’ MALLEY, 2014, p. 55). Essa perspectiva fica evidente na questa o 

mariana, que sera  inserida sob o aspecto do “desenvolvimento” e do ressoucerment. 

Durante a preparaça o para o Concí lio Vaticano II, e  possí vel observar nos 

documentos preparato rios que o tema da Virgem Maria foi amplamente solicitado para 

ser pauta de discussa o no concí lio. A comissa o preparato ria organizou um documento 

mariano para ser submetido a  aprovaça o ja  na primeira sessa o, realizada em 1962. 

Todavia, este documento na o e  aprovado, pois ja  existia um movimento e uma expectativa 

de que a problema tica mariana fosse trabalhada na o de maneira isolada, mas antes, fosse 

compreendida dentro do miste rio da Igreja (DI FIORES, 1995; HACKMANN, 2017). 

O capí tulo VIII da Lumen Gentium - LG que insere Maria no miste rio da Igreja, busca 

uma sí ntese entre duas diferentes correntes de pensamento no debate mariolo gico do 

se culo XX, que ficou conhecida como “questa o mariana” (DI FIORES, 1995, p.297). De um 

lado a corrente “maximalista” ou “eclesiotí pica”, defende que a mariologia na o pode estar 

isolada das demais disciplinas teolo gicas, mas antes, deve se beneficiar dos diferentes 

setores do pensamento teolo gico (IWASHITA, 2014). Esta posiça o mostra a relaça o de 

Maria com os outros miste rios, “centrada e em seu papel histo rico-salví fico, tendo como 

ponto de partida a inserça o da mariologia na histo ria da salvaça o” (HACKMANN, 2017, p. 

72). Por outro lado, a corrente “minimalista” ou “cristotí pica” busca exaltar as “virtudes e 

prerrogativas de Nossa Senhora” (HACKMANN, 2017, p.72). E  importante ressaltar que 

na o e  intença o da LG resolver este debate, mas antes, faz uma sí ntese entre as duas 

correntes afim de proporcionar um maior desenvolvimento da teologia mariana.  



Teologia: diálogos e reflexões 

146 

Essa disputa teolo gica favoreceu a ampla solicitaça o para que o tema da Santí ssima 

Virgem fosse debatido no concí lio. E  possí vel, alinhado a isso, que na convocaça o deste, 

inicia-se uma efervescente expectativa de que houvesse por parte dos padres conciliares 

a promulgaça o de um novo dogma mariano: Maria como corredentora. Este tema era 

corriqueiro no debate mariano do se culo XX, pois poucos anos antes em 1854 o Papa Pio 

IX por meio da Bula Ineffabilis Deus, promulgou o dogma da Imaculada Conceiça o de 

Maria. A s portas do Concí lio Vaticano II o papa Pio XII, em 1950, promulgou por meio da 

Constituiça o Aposto lica Munificentissimus Deus, o dogma da Assunça o de Maria.  

Portanto, era esperado que houvesse a promulgaça o de um novo dogma mariano. 

A co-redença o seria um movimento natural, pois ele esta  ligado aos privile gios da 

Imaculada Conceiça o e Assunça o, compo e a missa o de Maria: mediaça o de todas as graças 

e cooperaça o na redença o realizada por Cristo (DI FIORES, 1995).  

 Todavia, como ja  afirmado, na o era a intença o deste concí lio promulgar novos 

dogmas, e isso fica evidente na discussa o mariana, mas antes ele buscou desenvolver a 

questa o, aumentando a sua compreensa o. E  tambe m um voltar-se as fontes patrí sticas que 

compreenderam rapidamente o cara ter eclesiolo gico de Maria. Ao inserir nossa Ma e 

Santí ssima em uma constituiça o dogma tica que versa sobre a compreensa o da Igreja e sua 

funça o no mundo, os padres conciliares muito mais do que um avanço quantitativo sobre 

a Virgem, da o um salto na questa o qualitativa (HACKMANN, 2017). Os padres evitam uma 

mariologia fechada nela mesma, uma disciplina isolada dentro da teologia, mas aumentam 

a compreensa o, privilegiando a Virgem Imaculada em uma “perspectiva histo rico-

salví fica” (HACKMANN, 2017, p. 73). 

O Capí tulo VIII da Lumen Gentium ao versar sobre Maria mante m sua orientaça o 

cristolo gica, pois tudo o que ocorre na Ma e e  pelos me ritos do Filho (LG 60), mas tambe m 

da  a ela o cara ter eclesiolo gico, ao afirmar que ela e  Ma e da Igreja (LG 63); Membro da 

Igreja (LG 53) e Modelo da Igreja (LG 65). Como se verificara , o capí tulo VIII da LG possui 

uma estrutura cristotí pica e eclesiotí pica, possibilitando que Maria seja proclamada como 

modelo da Igreja. 

 

ESTRUTURA DO CAPÍTULO VIII DA LUMEN GENTIUM – CRISTOTÍPICA E 
ECLESIOTÍPICA 
  

Para avançar na presente pesquisa e  importante ater-se ao tí tulo do capí tulo VIII 

da Lumen Gentium, pois ele, por si so , ja  indica o objetivo do sagrado concí lio ao tratar 



Teologia: diálogos e reflexões 

147 

sobre o tema mariano: “Bem-aventurada Virgem Maria Mãe de Deus no mistério de Cristo e 

da Igreja”. O tí tulo ja  revela que o objetivo dos padres conciliares e  tratar sobre Maria, o 

tema central do presente capí tulo e  ela, todavia, como observa-se na segunda metade do 

tí tulo, a Virgem Maria e  inserida na o apenas no miste rio de Cristo, mas tambe m no da 

Igreja (DI FIORES, 1995).  

Na o e  intença o do documento resolver a querela mariana, a disputa entre 

“maximalistas” e “minimalistas”, teologia cristotí pica e eclesiotí pica. Tambe m na o e  

intença o esgotar a doutrina mariana, antes deixa questo es em aberto para serem 

refletidas pelos teo logos (LG 54). A intença o do Concí lio e  fazer uma sí ntese entre as duas 

teologias, a fim de que, avançando na compreensa o de Maria, pudesse “esclarecer 

cuidadosamente na o so  o papel da Virgem Santí ssima no miste rio do Verbo encarnado e 

do Corpo mí stico, mas tambe m os deveres dos homens resgatados para com a Ma e de 

Deus, Ma e de Cristo e Ma e dos homens, sobretudo dos fie is” (LG 54).  

A estrutura do capí tulo tambe m favorece esta compreensa o: conte m um proe mio 

que possui a funça o de uma “solene introduça o” (DI FIORES, 1995, p. 299) onde expo e os 

principais temas marianos expostos no concí lio e tambe m a finalidade. Este capí tulo e , 

portanto, uma “primeira exposiça o sistema tica geral da doutrina dogma tica sobre Maria 

de autoria do Magiste rio da Igreja, superou-se a cla ssica oposiça o entre uma mariologia 

cristotí pica e uma eclesiotí pica” (MU LLER, 2015, p. 339). Ele alcança uma espe cie de 

“denominador comum, o essencial de doutrina mariolo gica” (IWASHITA, 2014, p. 561), 

que possibilitara  que Sa o Paulo VI proclame, em 1964, Maria como Ma e da Igreja. Embora 

este tí tulo na o apareça na LG, como afirma Di Fiores (1995), e  dado a Maria por Sa o Paulo 

VI no discurso de encerramento da terceira sessa o concí lio em novembro de 1964, deve 

ser considerado como ato do concí lio.  

Embora a constituiça o faça uma sí ntese, ela “retomou, endossou e confirmou todas 

as proclamaço es dogma ticas referentes a Maria” (IWASHITA, 2014, p. 560), Ma e de Deus, 

Virgindade Perpe tua, Imaculada Conceiça o e Assunça o de Maria. O concí lio propo e enta o 

um avanço na compreensa o dos dogmas e na o necessariamente um aumento quantitativo 

deles. Esse progresso doutrinal aprofunda a doutrina mariana tradicional, pois faz uma 

exposiça o da Virgem Maria “e sua missa o na histo ria da Salvaça o” (MURAD, 2012, p. 21).  

Ao apresentar Maria e sua missa o na histo ria da salvaça o, a LG faz “uma boa ponte 

entre a obra salví fica de Cristo, na qual Deus deu a conhecer escatologicamente sua 

esse ncia trinita ria, e a existe ncia crista  na graça e na vida da Igreja em seu caminho para 



Teologia: diálogos e reflexões 

148 

sua consumaça o escatolo gica” (MU LLER, 2015, p. 339), como sera  melhor aprofundado 

no to pico sobre a Imaculada Conceiça o e Assunça o. O concí lio parte de um foco 

cristoce ntrico, para situar Maria no miste rio de Cristo e da Igreja. Ela e  membro da Igreja, 

pois tambe m e  filha de Deus, a “filha predileta” (LG 53) de fato, mas tambe m esta  ligada a 

descende ncia de Ada o, ao qual todos necessitam de salvaça o (LG 53). Mesmo sendo 

membro ela possui uma transcende ncia em relaça o a Igreja, pelos me ritos da maternidade 

divina, Maria ma e de Deus, se torna assim Ma e da Igreja pois esta  “vinculada 

originalmente a  obra de Jesus Cristo, da qual surgiram a Igreja e a possibilidade da 

existe ncia crista ” (MU LLER, 2015, p. 339). 

Ao exprimir sua aceitaça o diante ao anjo Gabriel na anunciaça o (Lc 1, 26 – 38), 

Maria assume livremente uma cooperaça o na missa o de Cristo, na o de forma passiva, mas 

ativa, “Eu sou a serva do Senhor; faça-se em mim segundo tua palavra!” (Lc 1, 38). Ela 

coopera para a histo ria da salvaça o com livre fe  e obedie ncia (MURAD, 2012). E  inserida 

na economia da salvaça o na o apenas como membro, mas tambe m como Ma e de Deus. 

Atribuindo a ela prerrogativas, graças, de fato, mas tambe m recaindo sobre ela 

responsabilidades, uma missa o. A LG dedica enta o quatro para grafos expondo as etapas 

da vida de Maria: da anunciaça o, passando pela vida pu blica de Jesus, os eventos da Paixa o, 

Morte e Ressurreiça o ate  o dia de Pentecostes. Essa maternidade divina e sua inserça o na 

histo ria da salvaça o fazem dela modelo para a Igreja, pois assim como ela e  Virgem e Ma e, 

a Igreja tambe m e  chamada de Virgem pelo seu cara ter esponsal com Cristo e sua pureza 

na fe  (LG 63) e Ma e pois nos ensina a fe  (CAT., 1999, p. 67, n. 169; LG 63). 

 Retomando a afirmaça o de que a existe ncia crista  e  possibilitada pela Igreja, essa 

expressa o que pode se tornar ambí gua, vaga, demasiado abstrata, necessita enta o de um 

molde, um exemplo, um modelo: Maria. Ale m de ser modelo como Virgem e Ma e, ela se faz 

tipo da Igreja, pois peregrinou neste mundo sem a mancha do pecado, na expectativa de 

alcançar a salvaça o que viria por meio de seu Filho. Maria “brilha como modelo de virtudes 

sobre toda a famí lia dos eleitos” (LG 65).  

Ao isentar-se de proclamar um novo dogma mariano, pore m, endossando, 

desenvolvendo e aprofundando toda a dogma tica mariana precedente, o concí lio evita a 

perspectiva de uma teologia mariana manualí stica, de gabinete. Afirmando que ela e  

modelo para os homens enquanto crista os, a LG traz Maria para o seio da existe ncia crista , 

a coloca junto a seus filhos, para peregrinar com eles. Ela e  a Estrela da Manha  que brilha 

em meio as adversidades, as tormentas e as encruzilhadas de um mundo onde viver como 



Teologia: diálogos e reflexões 

149 

crista o e  cada vez mais difí cil e depositar as esperanças em Deus parece na o fazer mais 

sentido: “Minha alma engradece o Senhor, e meu espí rito exulta em Deus, meu Salvador” 

(Lc 1, 47). Maria como modelo e  um ba lsamo, um reme dio, pois reanima a viver como 

crista os, a buscar a santidade, que na o e  utopia, mas algo real, concreto: “Doravante as 

geraço es todas me chamara o de bem-aventurada” (Lc 1, 48). 

 A graça de Deus em Maria esta  na perspectiva proposta pela LG, a serem modelos 

para a pessoa humana, pois em Maria se encontra todas as prerrogativas da fe  crista  para 

os homens (MULLER, 2015). A exemplo da Santí ssima Virgem que peregrinou apoiada nas 

virtudes a ela infusas, da fe , esperança e caridade, se fazem modelos para os homens que 

sa o Igreja, na busca constate no progresso nas virtudes e na santidade (LG 65). Maria se 

faz modelo, pois assim como no s, ela tambe m esteve inserida em uma dimensa o social e 

individual, e foi peregrina neste mundo, na esperança da salvaça o. 

Os dogmas devem ser compreendidos na perspectiva de que Maria e  uma pessoa, 

assim como todas as outras, mas especial, pois existe nela um miste rio. A Ma e no ce u, e  

como “a terra virgem, cheia de viço; pessoa disponí vel para ser fecundada por Deus” 

(MURAD, 2012, p. 192). Essa Maria que peregrina e  o modelo de discí pula, que ouve a 

Palavra, medita e a coloca em pra tica, “toda de Deus e muito humana: eis os segredos dos 

dogmas de Maria. Um segredo que ajuda os crista os a serem aute nticos seguidores de 

Jesus, assim como Maria” (MURAD, 2012, p.192). Segredos esses que o artigo dissertara  a 

partir da Imaculada Conceiça o e da Assunça o de Maria. 

 

IMACULADA CONCEIÇÃO COMO MODELO PARA A IGREJA 

  

 O dogma da Imaculada Conceiça o promulgado pelo Papa Pio IX em 1854 atrave s da 

Bula Ineffabilis Deus, atesta o nascimento da Virgem Maria isenta do pecado original. Este 

dogma se relaciona com a maternidade divina, sob a o tica da graça, Deus que “age 

gratuitamente, por simples amor, e na o por causa de qualquer me rito humano pre vio” 

(MURAD, 2012, p. 173). Maria e  preservada do pecado original na o por seus me ritos, mas 

pelos de seu Filho. Por ser um designí o de Deus, a graça na Virgem e  eterna, e ela e  cheia 

de graça, plena. Todavia, a realizaça o da graça e  temporal, os efeitos desta sa o produzidos 

no tempo correspondente. O primeiro efeito e  a preservaça o do pecado original 

(HACKMANN, 2017). 



Teologia: diálogos e reflexões 

150 

 A preservaça o do pecado original em Maria na o a isenta da necessidade da 

redença o que acontece por meio de Jesus Cristo. Ela, mesmo isenta do pecado original, 

esta  subordinada a  necessidade universal da redença o humana por Cristo (HACKMANN, 

2017). Mas deve ser observada uma importante diferença entre o homem e Maria, 

conforme apresentado por Strada (1998): “em no s, a redença o opera a passagem do 

estado de pecado para o de graça. Em Maria, opera uma preservaça o do pecado” (p.111). 

Essa graça que necessita de acolhimento para que se torne efetiva e que se realize o 

projeto salví fico de Deus “[...]Eu sou a serva do Senhor; faça-se em mim segundo tua 

palavra!” (Lc 2, 38). Maria da  uma resposta, seu sim a Deus e  total, uma resposta na 

liberdade, acolhendo a proposta, a missa o que lhe e  confiada. Em Maria “na o existe 

competiça o entre a graça de Deus e a liberdade” (MURAD, 2012, p. 173). 

 Refletir sob a Imaculada Conceiça o pode levar a falsa sensaça o de que Maria vivia 

em uma redoma, como afirma Strada (1998), cercada por anjos que a preservavam de 

tudo, e tudo lhe era fa cil. Essa sensaça o e  erro nea, tira os me ritos da Virgem Maria e a 

afasta, a coloca distante do homem ao qual recebeu a missa o de ser ma e daquele que 

salvara  esse pro prio homem. Ao contra rio, Maria esta  perto, se faz pro xima, pois sofreu 

como sofremos. A salvaça o implica uma luta a rdua contra o pecado e Maria tambe m 

precisou lutar essa guerra. Esforçou-se para se manter Imaculada, ela viveu, pois, uma 

existe ncia, uma vida concreta. Na o viveu no paraí so, mas em um mundo onde o pecado era 

uma realidade. Ela na o experimenta o pecado, pois ela na o pecou, mas experimentou, 

enxergou, presenciou a desordem causada pelo pecado (STRADA, 1998). Essa mesma 

realidade ao qual temos a necessidade de viver para alcançar a santidade, pois para ser 

santo o homem necessita viver santamente. 

Strada afirma que tambe m seria erro neo pensar que os me ritos de Maria 

constituem apenas uma renu ncia ao pecado, “uma etapa no caminho para a perfeiça o” 

(1998, p.111). Ser a Imaculada Conceiça o na o tira dela a necessidade de um crescimento 

na fe , isso e  caracterí stica do homem que necessita aprender e evoluir. Um de seus me ritos 

consiste nesse crescimento na fe , no amor, na pra tica das virtudes.  Nas palavras de Sa o 

Joa o Paulo II, Maria e  “aquela que avançava na peregrinaça o da fe , participando como 

nenhuma outra criatura no miste rio de Cristo” (RM 25). A Imaculada Conceiça o e  um 

espelho de virtudes, pois reflete de maneira cristalina as maravilhas de Deus (RM 25).  

 Afirmar que Maria e  espelho de virtudes na o e  apenas algo bonito de se escrever, 

meditar, na o e  uma reto rica de uma teologia triunfalista, Maria “reflecte os mais altos 



Teologia: diálogos e reflexões 

151 

imperativos de nossa fe ” (LG 65) pois peregrinou em meio a dificuldades. O fato de ser 

Imaculada na o a privou de lutar o bom combate, de guardar a fe  (2Tm 4, 7). Este dom 

concedido por Deus “na o lhe adve m da graça originaria do paraí so, mas da redença o 

conquistada por Cristo. E essa redença o e  fruto da cruz e da dor, da morte e da entrega 

sacrificada” (STRADA, 1998, p. 112). 

 Os evangelhos, em especial o de Sa o Lucas, sa o um perfeito exemplo de como ela 

lutou o bom combate, cresceu na fe , “foi aprendiz da existe ncia” (MURAD, 2012, p. 173). 

Maria enfrenta as du vidas: na anunciaça o na o compreende como tudo se dara  (Lc 1, 29), 

na apresentaça o do Menino Jesus no templo na o entende a profecia de Simea o e ou as 

palavras da profetisa Ana (Lc 2, 25-38). Maria e  modelo para cada homem que na o 

compreende os desí gnios de Deus, mas guarda a Palavra em seu coraça o e se mante m fiel, 

firme no chamado. 

 Maria enfrenta a dor, a afliça o da perda do seu Filho (Lc 2, 41-50), o descaso, a falta 

de acolhida no momento de dar a  luz para Aquele que e  a pro pria Luz (Lc 2, 7). Maria 

enfrenta o exí lio, a imigraça o (Mt 2, 13 – 15.19 – 23). Sofre porque seus pro prios familiares 

na o compreendem a missa o de seu Filho (Mc 3, 20 – 21). Enfrenta a preocupaça o diante 

do perigo iminente e da viole ncia contra Jesus (Jo 7, 1). Experimenta o luto na perda do 

esposo; e uma dor muito maior ao ver seu Filho amado ser flagelado, pregado a uma Cruz 

nos eventos da Paixa o (Jo 19, 25 – 27).  

Para a Imaculada Conceiça o “nada do que e  humano lhe foi alheio. Conheceu a 

dignidade, a beleza e a nobreza das criaturas, mas tambe m a baixeza, a mentira e o o dio 

de quem vem deformando o ser humano desde a queda original” (STRADA, 1998, p. 112). 

Ao enfrentar as contrariedades da existe ncia, da rotina, na o pecou, permaneceu firme. 

O pecado ofusca a luz, diminui a capacidade humana de se comunicar com Deus, o 

dom da Imaculada “deve ter-lhe concedido capacidade maior de vive ncia e compreensa o 

da condiça o humana” (STRADA, 1998, p. 113), mas na o a privou de sua humanidade, pelo 

contra rio a fez perita (STRADA, 1998). Todavia, Maria enfrentou todas essas dificuldades 

sob o caminho da fe , “sem falsos desvios ou atoleiros” (MURAD, 2012, p. 173). Em funça o 

disso ela se faz modelo, pois quantas ma es, pais, pessoas em seus variados estados de vida, 

enfrentam situaço es similares no cotidiano. O relato bí blico revela que Deus sempre 

foi mostrando a ela metas sempre novas e mais desafiadoras, que a conduziram a um 

progresso permanente, “onde a graça e a liberdade atuaram simultaneamente” (STRADA, 

1998, p. 111). A liberdade que em Maria e  “ao mesmo tempo dom [...] e conquista[...]” 



Teologia: diálogos e reflexões 

152 

(MURAD, 2012, p.173). Ela se deixa iluminar por Deus para resistir ao mal e fazer o bem, 

deu tambe m com suas aço es seu “sim” ao Criador aderindo plenamente a vocaça o, ao seu 

chamado que exigia dela o ma ximo compromisso dentro da sua liberdade. Com sua 

coere ncia de vida, aço es guiadas por amor a incondicional a Deus, ela “mereceu realmente 

o aumento da graça nela” (STRADA, 1998, p. 111). Que como nos realça Strada (1998), na o 

existe contradiça o em dizer que ela e  plena de graça e aumento da graça, pois a todo 

momento a Graça na Virgem aumentava a capacidade de sua alma, ou seja, em sua alma 

na o existia nada que diminuí sse a graça. 

 Maria enfrentou as contrariedades da existe ncia, da rotina, na perfeita 

conformidade com o projeto divino, na o pecou. E sua grandeza e  oculta na simplicidade 

de uma vida semelhante a  nossa. Deus que da  a cada um no s uma missa o, tambe m oferece 

a graça necessa ria para o seu cumprimento. Em Maria sua missa o era receber o Salvador 

do mundo e dar a  luz a Ele. De certa forma ela comunicou a graça a todos, era, pois, 

necessa rio, que ela fosse a cheia de graça (STRADA, 1998). Ser plena de graça na o a 

distancia, na o a coloca em uma outra realidade, mas ao contra rio, a traz para mais perto, 

pois a mesma graça que atua nela atua tambe m em no s. 

 A Igreja anuncia a salvaça o e a opera no meio do mundo, tem em Maria, na 

Imaculada Conceiça o um perfeito modelo, pois ela e  a obra perfeita da humanidade 

redimida. Em Maria, se “encontra o modelo de homem que a graça de Cristo produz. Maria 

e  a primí cia da humanidade redimida, seu proto tipo mais perfeito” (STRADA, 1998, p. 

114). Ela que e  totalmente voltada para Deus, servidora (Lc 1, 39 – 40), possuí a harmonia, 

pois tambe m sabia a hora de parar os trabalhos para ouvir o Mestre (Lc 10, 39), assume a 

realidade concreta de sua vida e histo ria. Atrave s do modelo da Imaculada Conceiça o 

pode-se com segurança alcançar a santidade de vida, e consequentemente, o ce u. 

 

ASSUNÇÃO DE MARIA COMO MODELO PARA A IGREJA 

 

 O dogma da Assunça o de Maria foi promulgado pelo papa Pio XII em 1950, atrave s 

da Constituiça o Aposto lica Munificentissimus Deus. Este dogma se apoia nas prerrogativas 

da infalibilidade papal, mas na o e  um “ato imprevisto ou arbitra rio do magiste rio 

pontifí cio extraordina rio” (DI FIORES, 1995, p. 173). E  resultado de intensos estudos 

teolo gicos, histo ricos, bem como o da encí clica Deiparae Virginis, onde o papa envia um 

questionamento a mais de 5.000 bispos, indagando se em suas Igrejas particulares a 



Teologia: diálogos e reflexões 

153 

Assunça o de Maria “era ou na o a fe  do povo” (HACKMANN, 2017, p.80), recebendo 

respostas positivas. Como afirma Di Fiores (1995), a promulgaça o do dogma se baseia em 

um conjunto de elementos, na tradiça o, textos bí blicos, patrí sticos, litu rgicos, iconografia 

e de maneira especial na “fe  universal dos fie is, as quais, consideradas em seu conjunto, 

testemunham uma segura revelaça o do Espí rito Santo” (DI FIORES, 1995, p. 176). 

 O dogma declara que apo s sua peregrinaça o terrena, Maria foi assunta aos ce us em 

corpo e alma. A Assunça o de Maria deve ser compreendida de maneira mais ampla, na o e  

apenas seu corpo e alma que foram elevados ao ce u, mas a pessoa total de Maria. A 

constituiça o na o aprofunda em detalhes de como isso ocorreu, pois o que realmente 

importa para a fe  e  a Assunça o com todo o seu ser (DI FIORES, 1995). A gloriosa Assunça o 

de Maria bem como tudo que acontece a ela, deve ser compreendido pela relaça o com seu 

Filho, sua missa o de ser ma e do Salvador. Os privile gios dela sa o pelos me ritos de Cristo. 

Todavia, esta  inserido dentro do dogma um importante princí pio para reflexa o deste 

artigo: “o documento na o fundamenta a raiz da assunça o somente na maternidade divina, 

na imaculada conceiça o ou na virgindade perpe tua, mas em toda a vida e toda a missa o de 

Maria ao lado de Cristo” (DI FIORES, 1995, p. 176). 

 Esta perspectiva vem ao encontro da exposiça o sobre a Assunça o feita na LG, que 

reafirma o dogma: “finalmente, a Virgem Imaculada, preservada imune de toda a mancha 

da culpa original, terminado o curso da vida terrena, foi elevada ao ce u em corpo e alma e 

exaltada por Deus como rainha, para assim conformar mais plenamente com seu Filho[...]” 

(LG 59).  

O texto conciliar, oferece um avanço na perspectiva e reflexa o teolo gica, pois ele 

muito mais do que realçar e ou reafirmar os privile gios da Rainha do Ce u, o concí lio 

apresenta este dogma tambe m como modelo para a Igreja. Ela que peregrina neste mundo, 

na o esta  destinada a viver nele eternamente, mas sim que possui um destino escatolo gico. 

Bem como um dia, esta Igreja com os seus membros, devera o ressuscitar em Cristo e com 

Ele viver na eternidade: “entretanto, a Ma e de Jesus, assim como, glorificada ja  em corpo 

e alma, e  imagem e iní cio da Igreja que se ha -de consumar no se culo futuro[...]” (LG 68).  

 A Imaculada Conceiça o e  modelo para a Igreja peregrina, que apoiada na graça de 

Deus busca vencer o pecado, almeja e luta pela santidade que e  alcançada no cotidiano, na 

rotina do dia-a-dia. A Assunça o por sua vez e  uma renovaça o das esperanças, de que apo s 

esta peregrinaça o com Cristo ressuscitaremos, como claramente expresso no Catecismo 

da Igreja Cato lica (68): “a assunça o da Virgem Maria e  singular participaça o na 



Teologia: diálogos e reflexões 

154 

ressurreiça o de seu Filho e antecipaça o da ressurreiça o dos outros crista os”. Como bem 

posto por Murad (2012), a Assunça o na o e  uma viagem, uma mudança de local: Maria que 

habitava a terra passa a habitar o ce u. Tambe m na o e  um deslocamento em sentido de 

passagem: do temporal para o eterno, embora possamos ser tentados a compreender 

desta maneira, pois devido a  nossa condiça o humana, somos levados a pensar em 

categorias principalmente: espaço-tempo. O dogma da Assunça o e  “transformaça o da 

realidade humana” (MURAD, 2012, p. 190).  

Maria, que apo s cultivar nesta existe ncia uma vida virtuosa, vivido plenamente na 

graça do Pai, buscado um crescimento na fe  e na caridade, cumprindo com amor sua 

missa o, enfrentando as dificuldades da vida com pacie ncia e confiança em Deus, foi 

testemunha do Evangelho na o apenas com palavras, mas acima de tudo, com sua vida. Ela, 

que acompanhou seu Filho em sua missa o de anunciar o Reino, passa a viver aquilo que 

tambe m estamos destinados a viver, apo s o fim de nossa peregrinaça o. Este dogma que 

na o deve ser compreendido como uma espe cie de canonizaça o (STRADA, 1998), mas sim 

como transformaça o, pois pela redença o realizada por Cristo, “a realidade corporal 

recebe, de igual modo, um novo sentido” (STRADA, 1998, p.119), embora sejam 

desconhecidas as caracterí sticas dessa nova realidade, pois o que e  importante para a fe , 

e  saber que Deus cumpre ja  em Maria a promessa que faz a todos os homens: Maria que 

“existe em toda sua realidade humana – em corpo e alma – num estado de glorificaça o 

plena, antecipando assim aquela situaça o dos justos depois da ressurreiça o final” 

(STRADA, 1998, p. 118).  

   Portanto, esta nova perspectiva existencial para o dogma da Assunça o proposta 

pela LG, exorta a buscar a compreensa o de que Deus da  uma resposta a todo o sofrimento 

humano. A todos os momentos onde o homem esta  perto de perder as esperanças, de que 

esforçar-se a  santidade na o vale a pena, de que toda a vida do homem na o passa de dor e 

sofrimento, como afirma o salmista: “pode durar setenta anos nossa vida, os mais fortes 

talvez cheguem a oitenta; a maior parte e  ilusa o e sofrimento: passam depressa e tambe m 

no s assim passamos” (Sl 89-90), e outras tantas vezes o homem se encontra desolado, no 

escuro, sem uma luz. A Santí ssima Virgem em sua gloriosa assunça o aos ce us, e  a luz, a 

renovaça o da esperança de que o mal nunca ha  de vencer, a morte nunca ha  de prevalecer, 

se pela mulher entrou o pecado, pela mulher entrou a salvaça o, que e  Seu Filho Jesus 

Cristo. Em Maria, Deus mostra o destino, o final da histo ria da salvaça o: para aqueles que 

perseverarem, assim como a Imaculada, se abandonando totalmente a Divina Provide ncia, 



Teologia: diálogos e reflexões 

155 

um dia reinara o eternamente, em uma realidade transformada, na glo ria do ce u, ao lado 

da Rainha, que se veste de maneira “esplendente de ouro de Ofir” (Sl 44-45).   

 

 CONCLUSÃO 

 

 O Concí lio Vaticano II e , sem du vida, um grande marco para a Igreja, ao ser refletido 

sobre a lente de uma correta hermene utica de continuidade e na o de ruptura, uma nova 

maneira de se relacionar com o mundo. Apresenta-se ao homem moderno como um porto 

onde este homem escolhendo permanecer na barca da Igreja na o esta  so . Mesmo que a s 

vezes incompreendido por um mundo em que Deus cada vez mais e  esquecido, deixado 

para tra s, pois aparentemente na o ha  espaço para Ele, para o chamado a  santidade, a uma 

vida virtuosa, mesmo que signifique carregar a cruz todos os dias. O concí lio mostra a esse 

homem que sim! A Igreja esta  com ele, e que ela, atrave s dos sacramentos, perpetua a aça o 

salví fica de Cristo. E essa barca da Igreja na o leva a outro caminho que na o seja ao ce u. 

 Diante da questa o teolo gica da missa o corredentora de Maria, o concí lio opta por 

na o fazer um acre scimo dogma tico a respeito dela. Ele aprofunda e desenvolve uma 

teologia mariana pautada sobre a sí ntese de duas correntes mariolo gicas do se culo XX: 

eclesiotí pica e cristotí pica. A LG mante m uma orientaça o cristolo gica, pois Maria e , sempre 

foi, e sempre sera  Ma e de Deus, tudo nela e  pelos me ritos de Cristo. Os padres conciliares 

em nada diminuem as proclamaço es dogma ticas referentes a Maria. Todavia, o concí lio a 

insere em uma perspectiva histo rico-salví fica, no seio do miste rio da Igreja, dando um 

cara ter eclesiolo gico. 

 A Lumen Gentium aprofunda em uma mariologia de aspectos antropolo gicos. A 

partir deste capí tulo cada vez mais os dogmas marianos tem algo a dizer e mostrar ao 

homem, eles o exortam a buscar a santidade. Esta exortaça o que na o e  puramente reto rica, 

mas antes e  feita pelo exemplo de aço es concretas no cotidiano, um testemunho feito com 

a vida para o homem que se mostra carente de so lidos exemplos. Em uma sociedade onde 

os sí mbolos ja  na o falam mais por si, necessitam de legendas, a Santí ssima Virgem e  

modelo de perfeiça o de vida, que na o necessita de uma legenda, mas e  um estandarte de 

santidade, um modelo a ser seguido.  Maria e  aquela que ouviu o chamado, acreditou e 

viveu.  

A Imaculada Conceiça o ensina que a salvaça o implica em uma luta contra o pecado, 

e  necessa rio esforço, pois e  nesta realidade que buscamos a salvaça o. Ela foi privada do 



Teologia: diálogos e reflexões 

156 

pecado, mas na o foi privada da existe ncia em uma sociedade marcada por ele. E  

necessa rio, assim como ela, crescer na fe , aprender, buscar a virtudes, enfrentar o 

cotidiano com a esperança de quem tem a vida ancorada sobre o fundamento da fe . A 

responder sempre com caridade diante das contrariedades. E  na liberdade dizer “sim” 

todos os dias, na conformidade com o projeto divino. 

Por sua vez, a Assunça o se faz modelo de esperança, de que o bom combate na o e  

lutado em va o. Ela que peregrinou neste mundo na o estava destinada a ele, seu destino 

era uma realidade escatolo gica. Assim como ela, todos os membros da Igreja possuem por 

finalidade alcançar o ce u, ressuscitar em Cristo e com Ele viver na eternidade. Este dogma 

na o deve ser compreendido como uma espe cie de canonizaça o, uma mudança temporal, 

de localizaça o, mas antes uma transformaça o. Maria que e  glorificada em corpo e alma 

antecipa a ressurreiça o dos demais membros da Igreja.  

Por fim, em um mundo paulatinamente mais secularizado, marcado pela 

subjetividade, onde a vive ncia dos valores religiosos, das virtudes se mostram cada vez 

mais raros, a pregaça o que tambe m se dirige a esse homem secularizado e sem fe , onde a 

religia o ou a Igreja, as instituiço es como um todo, se esfarelam diante deste aspecto 

subjetivo, urge a necessidade de um modelo, um crite rio para viver a moral crista  e a 

pra tica religiosa. A Lumen Gentium, com toda a sabedoria proporcionada pela aça o do 

Espí rito Santo no magiste rio da Igreja, nos apresenta Maria como modelo de e para a 

Igreja, em um mundo em que o homem ocupa o centro, ele e  a re gua, a ta bua de valores.  

O artigo, partindo da LG apresenta uma Maria que se faz pro xima, um ideal possí vel 

de imitaça o, pois traz uma criatura, ornada por todos os me ritos divinos? Sim! Com 

certeza! Mas acima de tudo uma mulher, que viveu como e com os homens, sofreu como e 

com eles. Pore m, em vista dos seus me ritos, se torna o tipo ideal para eles. Maria foi criada 

para os homens, e para eles se faz modelo. Esta Maria continua peregrinando com os 

homens, mesmo que ja  triunfe gloriosa como Rainha dos Anjos e dos Santos. Todos os dias 

nos coloca em seu manto e aguarda com um amor maternal o dia que estaremos juntos na 

glo ria do ce u.   

 

 

REFRÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
BI BLIA. Portugue s. A Bíblia de Jerusalém. Sa o Paulo: Paulus, 2002. 
 



Teologia: diálogos e reflexões 

157 

BENTO XVI, Papa. Discurso do Papa Bento XVI aos cardeais, arcebispos e prelados 
da cúria romana na apresentação dos votos de natal. 2005. Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-
curia.html . Acesso em: 30 de abril de 2024. 
 
Catecismo da Igreja Católica. Sa o Paulo: Ediça o tí pica Vaticana, Loyola, 1999. 
 
CONCI LIO VATICANO II. Lumen Gentium. Constituiça o dogma tica do Concí lio Vaticano II. 
Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html Acesso em: 30 de abril de 2024. 
 
DI FIORES, Stefano; MEO, Salvatore (Org.). Dicionário de Mariologia. Sa o Paulo: Paulus, 
1995. 
 
HACKMANN, Geraldo L.B. Maria na Lumen Gentium: os dogmas marianos. Anais do 
Congresso de Mariologia: piedade popular, cultura e teologia. ISBN: 978-85-397-1075-1. 
Porto Alegre, 2017. 
 
IWASHITA, Pedro K. Maria no Vaticano II: renovaça o na Mariologia. Atualidade 
Teológica, v. 48, p. 554-571, 2014.  
 
JOA O PAULO II, Papa. Carta Encíclica Redemptoris Mater (Sobre a Bem-Aventurada 
Virgem Maria na Vida da Igreja que esta  a caminho). Disponí vel em: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp- Acesso 
em: 30 de abril de 2024. 
 
MU LLER, Gerhard L. A Ma e de Cristo – Modelo da existe ncia crista  e tipo da Igreja 
(Mariologia) In: MU LLER, Gerhard L. Dogmática Católica: Teoria pra tica da Teologia. 
Petro polis, RJ: Vozes, 2015. 
 
MURAD, Afonso. Maria, Toda de Deus e tão humana: Compe ndio de Mariologia. 
Paulinas: Santua rio, 2012.  
 
STRADA, Angel L. Maria: um exemplo de mulher. 3° ed. Sa o Paulo: Ave-Maria, 1998. 

 
O’ MALLEY, J.W. Grandes perspectivas em uma grande Assembleia. In: O’ MALLEY, J.W. O 
que aconteceu no Vaticano II. Sa o Paulo: Loyola, 2014.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-


Teologia: diálogos e reflexões 

158 

Resenha 

"ENSINAR-NOS A REZAR": VIVER O ANO DA ORAÇÃO EM PREPARAÇÃO 

PARA O JUBILEU 2025 

 

 

 

 

Arnaldo Madeira 

 

 

Este documento foi elaborado pelo Pontifí ce e Bispos do Dicaste rio da 

Evangelizaça o para os povos, tendo como o objetivo a preparaça o para o Jubileu de 2025, 

atrave s da oraça o. Ele nos apresenta as diversas formas de  oraça o para vivermos bem 

este Ano Santo. 

O documento estruturado em dez (10) capí tulos, com o total de 73 pa ginas. Inicia 

com uma breve introduça o, seguida dos capí tulos: 1. O ensinamento do Papa Francisco 

sobre a oraça o; 2. Ensina-nos a rezar (Lc 11,1): para uma escola de oraça o; 3. A oraça o 

na comunidade paroquial; 4. Oraça o em famí lia; 5. Oraça o dos Jovens; 6. Retirou-se para 

rezar (Mc 1, 35): retiros espirituais sobre a oraça o; 7. A catequese sobre a oraça o; 8. A 

oraça o nos mosteiros de clausura: A la mpada acesa da oraça o, 9. Oraça o nos santua rios; 

e por fim, o de cimo, A oraça o dos fie is para o Jubileu 2025.  

“Ensina-nos a rezar” e  uma obra do papa Francisco que explica e a pra tica da 

oraça o como uma experie ncia central na vida crista . Ele dedica este ano como ano de 

oraça o, enfatizando que Deus e  um pai de misericordioso, que nos mostra o caminho da 

santidade. E a oraça o e  o caminho que liga a humanidade e o Senhor.  

     Este livro apresenta uma reflexa o sobre o papel da oraça o na vida dos fie is, e oferece 

percepço es mais claras e simples para a vida de oraça o. Portanto, ele aborda a oraça o de 

maneira simples e acessí vel, com o intuito de tornar essa pra tica mais significativa para 

todos os crista os. O papa Francisco explora a oraça o como “um meio de expressa o da 

nossa fe  e uma maneira de buscar a transformaça o interior’’.  

A explicação do Papa sobre a oração é muito clara e simples, pois a oração deve ser 



Teologia: diálogos e reflexões 

159 

entendida como um diálogo autêntico e pessoal com Deus. Mas o livro sugere não somente 

um diálogo com Deus, mas a oração tem o poder de transformar o coração e a mente, uma 

transformação pessoal. 

O papa Francisco coloca todos os tipos de oraça o para o leitor poder compreender 

e integrar a oraça o nas atividades dia rias, tornando-a como uma parte natural e vital da 

vida. Ele e  abordado com uma sensibilidade pastoral que visa tornar a oraça o uma 

pra tica mais pro xima e significativa para todos os crista os. O Papa utiliza exemplos da 

vida cotidiana e da tradiça o crista  para ilustrar seus pontos, o que torna a leitura 

envolvente e pra tica. 

Este livro e  acessí vel tanto para leitores novos na pra tica da oraça o, quanto para 

aqueles que ja  te m uma vida de oraça o estabelecida. A simplicidade na escrita facilita a 

compreensa o dos conceitos apresentados. Ele tambe m tem foco na transformaça o 

pessoal atrave s da oraça o, e  inspirador e encorajador, refletindo a abordagem pastoral 

do Papa. 

Concluí mos que o "Ensina-nos a rezar", e  uma leitura enriquecedora, que oferece 

uma visa o acessí vel e pra tica sobre a oraça o. O papa Francisco consegue transmitir a 

importa ncia e a profundidade da pra tica da oraça o de uma maneira que e  ta o inspirada 

quanto aplica vel ao cotidiano dos fie is. Agora ja  meio do ano de oraça o, esperamos que 

este livro posso ajudar e atrair a todos para os braços de Deus, de forma que, com Jubileu 

de 2025, a nossa fe  e a nossa vida espiritual aumentem mais e mais. E para qualquer 

pessoa interessada em aprofundar sua vida de oraça o, este livro oferece uma orientaça o 

valiosa e pra tica. 

 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

160 

Organizadores 

 

Prof. Dr. Pe. Círio Alessandro Jacinto 

Doutor em Teologia pela Faculdade Jesuí ta de Filosofia e Teologia, Diretor e Docente dos 

cursos de graduaça o em Filosofia e Teologia, do Centro de Estudos da Arquidiocese de 

Ribeira o Preto – Cearp. 

 

Profa. Ma. Isadora Maria O. Souza 

Mestre em Teologia pela Pontifí cia Universidade Cato lica do Parana , Docente do curso de 

graduaça o em Teologia do Centro de Estudos da Arquidiocese de Ribeira o Preto - Cearp. 

 

 

 

 

Revisão Ortográfica 

 

Maria Marta Rodrigues Alves Silveira 

Possui graduaça o em Educaça o Musical e Especializaça o em Educaça o e Tecnologias, pela 

UFSCar, e bacharelado em Teologia pela UNINTER. E  Moderadora e Formadora Geral da 

Comunidade Cato lica Arca da Aliança. 

 



Teologia: diálogos e reflexões 

161 

 


