
diálogos em geoeducaçãodiálogos em geoeducação

DJAILSON RICARDO MALHEIRO 
CHRISTIAN DENNYS MONTEIRO DE OLIVEIRA

(ORGANIZADORES)

PSICOSFERA DOS
FENÔMENOS MÍSTICOS

PSICOSFERA DOS
FENÔMENOS MÍSTICOS



PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS: 

DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle

Stamp



DJAILSON RICARDO MALHEIRO
CHRISTIAN DENNYS MONTEIRO DE OLIVEIRA

(ORGANIZADORES)

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS: 

DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

1ª Edição

Quipá Editora
2024

Rectangle



Copyright © dos autores e autoras. Todos os direitos reservados.

Esta obra é publicada em acesso aberto. O conteúdo dos capítulos, os dados apresentados, bem como 
a revisão ortográfica e gramatical são de responsabilidade de seus autores, detentores de todos os 
Direitos Autorais,  que permitem o download e o compartilhamento,  com a devida atribuição de 
crédito, mas sem que seja possível alterar a obra, de nenhuma forma, ou utilizá-la para fins 
comerciais.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
_________________________________________________________________________________

P974
Psicosfera dos fenômenos místicos : diálogos em geoeducação / Organizado por 

Djailson Ricardo Malheiro e Christian Dennys Monteiro de Oliveira. ― Iguatu, CE : Quipá 
Editora, 2024.

103 p. : il.

ISBN 978-65-5376-363-0
DOI 10.36599/qped-978-65-5376-363-0

1. Espaço – Geografia. 2. Fenômenos místicos. I. Malheiro, Djailson Ricardo. II. Oliveira, 
Christian Dennys Monteiro de. III. Título.

CDD 910.021.9
_________________________________________________________________________________

Elaborada por Rosana de Vasconcelos Sousa ― CRB-3/1409 

Obra Publicada pela Quipá Editora em agosto de 2024

Quipá Editora 
www.quipaeditora.com.br 

@quipaeditora

Rectangle



APRESENTAÇÃO

O espaço é um verso.

Vazante de vício, vontade e virtude

O espaço é uma parte e um todo; movimento e atitude

Um sentimento mental um pedaço de fé a caminho.

Todo espaço, corpo e pensamento, meio-princípio-firmamento

Forma-conteúdo e sentido socioambiental, transforma-se!

Tornado tempo, revoga a limitação tecnocêntrica 

Para virar pulsão de ideias

Teias, tramas, traços, trilhas, 

Temperamentais psiquês e tempestades de seres

Psicanálises, Psicosínteses, Psicosferas...

Totalidade de Saberes 

E meras bolas de fogo, queimad lâminas d’água,

Caindo da Terra em ascensão: rumo aos Céus. 

Sim, Árvore Mística da Vida... duração curta e eterna.

O espaço faz da geografia uma inversão

Contracanto da Poética de Gaston Bachelard.

Oposição em mesma direção: Espelho do mundo

O Espaço-Tempo, o movimento em passos que se expendem   

A Geografia se expande com a vivência e possibilidades educativas

Psicosferas Geoeducativas.

É isso que 6 tecelagens de ensaios nos ensinam a reaprender
 
Tal ciência, quando vista para além das perspectivas físicas e humanas, amplia caminhos para 

novos  olhares  abertos  a  imaginação.  Possibilitando  investigar  fenômenos,  intersubjetivos  e 
irrequietos,  e  interpretar  saberes  transdisciplinares,  como  já  apontavam  os  clássicos  da  ciência 
geográfica.  A  Educação  direciona  meios  para  que  possamos  repensar  de  maneira  agregadora  e 
multifacetárias  postas  por  elementos  de  uma  esfera  ou  mundo  mental,  um  psicosfera tecida  e 
transada por manifestações que implicam espaços e valores – como poder, benzas, festas, identidades 
-  a  partir  das  experiências  dos  lugares,  como  nos  convida  Malheiro  a  visitar  nesta  obra,  por  
intermédio do trabalho FENÔMENOS DA PSICOSFERA: olhares para benzas em Juazeiro do Norte 
(CE) e Guarabira (PB).

Rectangle



Aragão  nos  traz  pensamentos  investigativos  sobre  as  hermenêuticas  da  Geografia  e 
espiritualidade  frente  a  utopia  da  esperança  traçada  nas  romarias  de  Padre  Cícero.  Seu  texto 
intitulado  HERMENÊUTICAS  GEOGRÁFICA  E  ESPIRITUAL  DAS  ROMARIAS  DE  PADRE 
CÍCERO EM JUAZEIRO DO NORTE/CE E A UTOPIA DA ESPERANÇA  abre possiblidades de 
compreensão deste ciclo de êxtase que permite a afetação da vivência do romeiro nas teorias do 
pesquisador. Cabendo  a  cada  leitor  criar  suas  diversas  interpretações  sobre  essa  investigação 
fundamentada e conceituada nos processos interligados entre a Geografia,  a Filosofia e áreas de 
estudos que somam aos estudos propostos pelo autor.

As  experiências  devocionais  perpassam  pelo  sagrado  e  as  vivências  do  lugar  em  uma 
subjetividade no campo da Geografia, como modo e substância de percebermos as experiências da 
comunidade e do sujeito em um mesmo elo devocional entre os saberes e o sagrado. No estudo O 
LUGAR SAGRADO NA EXPERIÊNCIA DEVOCIONAL DA NOVA COMUNIDADE CATÓLICA 
MARANATA DE SOBRAL (CE) Moraes propõe e desenvolve condições no tratamento geoeducativo 
na decodificação dos núcleos devocionais. Decodificação esta que molda caminhos ao rompimento 
de  uma espacialidade fixa  em busca  de  dinamismo ritual;  mesmo que tal  movimento aproxime 
formas católicas das práticas evangélicas contemporâneas.

A Educação Geográfica é vista em seus espaços simbólicos com lugar de patrimônio a partir 
das  romarias  em  Juazeiro  do  Norte.  Esse  traçado  por  Lima  e  Oliveira  dá-se  no  trabalho  O 
PATRIMÔNIO  GEOEDUCACIONAL  DAS  ROMARIAS  PELOS  DIFERENTES  ESPAÇOS 
SIMBÓLICOS: PROPOSIÇÕES PARA EDUCAÇÃO GEOGRÁFICA. O que nos faz acompanhar os 
autores por uma peregrinação geoeducacional transformadora, diante dos lugares que possibilitam 
conhecimentos sobre o real-simbólico; em um território sagrado e com investigações pautadas na 
interdisciplinaridade do saber científico.

Pensar  nas  crenças  das  comunidades  do  passado  e  repensar  o  modelo  de  fé  do  homem 
presenta no mundo pós-moderno é seguir a análise posta por Medeiros. O estudo AS CRENÇAS E 
SUAS CRENÇAS, ENTRE O HOJE E O ONTEM viaja no tempo e nas significações no interior de 
nossas mais profundas buscas de sentido existencial. O autor propõe a cada leitor, de acordo com 
suas vivências e áreas de investigações e/ou formações, refletir sobre a capacidade de crer e dar 
vazão a suas adesões em uma sociedade que vem se transformando aceleradamente ao longo da  
modernidade, mantendo medo e atração diante dos fenômenos místicos.

A trajetória se completa com a reflexão político-religiosa de Oliveira, que apresenta no ensaio 
final  POR  TODA  CIDADANIA  LAICA:  PANTEÍSTA  E  AGNÓSTICA uma  proposição  aberta  à 
potencialidade  da  psicosfera  no  exercício  da  laicidade  como  princípio  ético,  sem  os  vícios  do 
fundamentalismo que faz colidir e desintegrar a cidadania plena. Lembrando que a vida republicana 
exige  a  abertura  a  todas  as  devoções  e  a  recusa  pelo  predomínio  público  de  qualquer  religião, 
conseguimos  compreender  como e  porque  um ato  geoeducativo,  maduro  e  autocrítico,  torna-se 
indispensável a emergência de cidadãos emancipados.   

O  Programa  de  Pós-graduação  em  Geografia  da  Universidade  Federal  do  Ceará,  o 
Laboratório de Estudos Geoeducacionais e Espaços Simbólicos (LEGES) e a Rede de Pesquisa em 
Turismo Religioso do Nordeste (REPECTUR/NE) através das atividades pós-doutoral do Prof. Dr. 
Djailson Ricardo Malheiro e com a supervisão do Prof. Dr. Christian Dennys Monteiro de Oliveira, 
apresentam essa obra posta em 6 capítulos nos conduzindo ao tema central da proposta intitulada 
Fenômenos místicos de uma Geoeducação interdisciplinar como maneira difundir cada vez mais 

Rectangle



a  possibilidade  de  investigações  dentro  de  uma  subjetividade  fortalecida  em  uma  Geografia 
Humanista e plural.

Desenrolem, então, o novelo,

Místico delinear. 

Espelho de fenômenos internos

Externalizados aqui.

Organizadores!

Rectangle



AGRADECIMENTOS

Agradecemos as instituições e órgãos de fomento pelo incentivo a Ciência e a Pesquisa em 

sua plenitude na contribuição do saber em níveis de Educação Básica, Graduação, Pós-graduação 

Lato sensu, Stricto sensu e pós-doutorado, como: o Programa de Pós-graduação em Geografia da 

Universidade Federal do Ceará, CNPq, Funcap, CAPES, Laboratório de Estudos Geoeducacionais e 

Espaços  Simbólicos  (LEGES)  e  a  Rede  de  Pesquisa  em  Cultura,  Turismo  e  Religiosidade 

(REPECTUR), Secretaria Municipal de Educação de Juazeiro do Norte e Faculdade de Medicina de 

Juazeiro do Norte – Estácio IDOMED.

Rectangle



SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO

AGRADECIMENTOS

FENÔMENOS  DA  PSICOSFERA:  OLHARES  PARA  BENZAS  EM 
JUAZEIRO DO NORTE (CE) E GUARABIRA (PB)

Djailson Ricardo Malheiro

09

HERMENÊUTICAS GEOGRÁFICA E ESPIRITUAL DAS ROMARIAS DE 
PADRE  CÍCERO  EM  JUAZEIRO  DO  NORTE  -  CE  E  A  UTOPIA  DA 
ESPERANÇA

Raimundo Freitas Aragão

29

O  LUGAR  SAGRADO  NA  EXPERIÊNCIA  DEVOCIONAL  DA  NOVA 
COMUNIDADE CATÓLICA MARANATA DE SOBRAL (CE)

Antonio Jarbas Barros de Moraes

40

O  PATRIMÔNIO  GEOEDUCACIONAL  DAS  ROMARIAS  PELOS 
DIFERENTES  ESPAÇOS  SIMBÓLICOS:  PROPOSIÇÕES  PARA 
EDUCAÇÃO GEOGRÁFICA

Lariana Xavier de Lima
Paulo Wendell Alves de Oliveira

56

AS CRENÇAS E SUAS CRENÇAS, ENTRE O HOJE E O ONTEM

Francisco Francimar da Silva Medeiros
Marysangela de Oliveira Tavares

67

POR TODA CIDADANIA LAICA: PANTEÍSTA E AGNÓSTICA

Christian Dennys Monteiro de Oliveira

81

PÓSFACIO 91

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 92

SOBRE OS ORGANIZADORES 100

SOBRE OS AUTORES 101

Rectangle



FENÔMENOS DA PSICOSFERA: OLHARES PARA BENZAS 

EM JUAZEIRO DO NORTE (CE) E GUARABIRA (PB)

Djailson Ricardo Malheiro

INTRODUÇÃO

Pensar os fenômenos da psicosfera, em uma releitura miltoniana em A natureza do espaço, na 

perspectiva de uma geografia humanista e seus afluentes multidisciplinares, envolve uma gama de 

elementos  abertos  ao  diálogo  entre  subjetividades  e  análise  conceitual.  Especialmente  quanto 

diversos atores e condições específicas dos casos estudados promovem a reflexão comparativa dois 

lugares, unidos e separados por uma distância de aproximadamente 564 km; sendo, portanto, duas 

realidades sertanejas - de Juazeiro do Norte, no Ceará e Guarabira, na Paraíba – alimentadas por uma 

permanente reconstrução cultural das motivações religiosas e educacionais que às caracterizam.  

As comparações que estão propostas entre esses lugares devem ser bem delineadas para não 

ficar fadado a uma repetição ou pontuações de quem alcança patamares distintos em sua formatação 

espacial.  Enquanto  geógrafo  e  psicanalista  acolho  a  subjetividade,  amplitude  e  potencialidades 

presentes em cada um. Ora temos similaridades, ora particularidades dentro dos mesmos segmentos 

sociais, culturais, religiosos, afetivos, políticos e ambientais. Porém, faz-se necessário apresentar um 

breve retrato em dados desses dois municípios, conforme Quadro 1:

Quadro 1. Informes dos Municípios de Juazeiro do Norte e Guarabira

Fontes: IBGE (2023) e MALHEIRO (2023)

Dados JUAZEIRO DO NORTE CE GUARABIRA - PB
Ano de fundação 1858 1694

Emancipação 22 de julho de 1911 26 de novembro de 1887
População 286.120 hab (2022) 57.484

Renda per capita R$ 17.354,57 (2020) R$ 17.860,46
IDH 0,694 (2010) 0,673 (2010)

Território Capital Regional (2B) Centro Subregional B (3B)
Sede regional de Educação 2ª 2ª

Eventos religiosos Aniversário de Morte da Beata Maria de Araújo 
(Janeiro);  Nossa  Senhora  das  Candeias 
(Fevereiro);  Aniversário  do  Padre  Cícero 
(Março);  Morte  do  Padre  Cícero  (Julho); 
Padroeira N. S. das Dores (Setembro); Finados 
(Novembro);  Ciclo  Natalino  (Dezembro  / 
Janeiro)

Padroeira  N.  S.  da  Luz 
(Janeiro/  Fevereiro); 
Romaria  de  Frei  Damião 
(Maio)

9

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Há  equivalências  de  influência  regional,  educacional,  econômica  e  sociocultural  que 

conduzem a manutenção dos papeis estratégicos polarizados pelas duas cidades-santuário. Mas para 

este estudo específicos, a perspectiva norteadora na análise das representações místicas e no acesso 

às lideranças da religiosidade popular, passa pela superação dos limites materiais que estes centros 

urbanos tenderiam reduzir. A empiria em torno das benzas, principalmente no papel das benzeiras e 

misticismo presente nos dois municípios permite uma análise em que a subjetividade em torno os 

ritos  religiosos  institucionalizados  e  o  ofício  das  benzedeiras,  por  exemplo,  possibilitam  novos 

olhares para a essência dos fenômenos de uma psicosfera pautada na complexidade correlacionada as 

cidades-santuários e aos santuários-terreiros.

Para constituir o espaço geográfico, em suas múltiplas possibilidades de análise humanista, 

precisamos recorrer a investigações no campo da política, economia, religião, turismo, educação, 

artes,  ciências  sociais  e  psicológicas,  sem  perder  de  vista  as  bases  filosóficas  e  epistêmicas 

requeridas  ao desenho teórico mais  adequado.  Desse modo,  surgem perspectivas  que perpassam 

dimensões  emocionais,  memórias  afetivas,  e  manifestações  de  fé  em  suas  ritualidades  mais 

expressivas. Muitos povos elegem lugares “santos” como conectivos com “divindades-humanas que 

curam”. E quando reconhecemos tais conectivos na subjetividade de lideranças místicas a chamamos 

de benzedeiras e/ou curandeiras, capazes de acolher, confortar orientar a superação das aflições; não 

apenas  do  corpo,  mas  da  subjetividade  posta  em seus  delineamentos  enquanto  sujeitos  em um 

processo de adoecimento individual ou coletivo. Na falta dessas mulheres, com ofício da reza, as 

pessoas  migram  na  busca  de  alternativas  em  espaços  religiosos  e/ou  hospitalares,  tornando-os 

espaços de primeira escolha.

Analisar a espacialidade comunitária, numa perspectiva humanista contextualizada, nos faz 

refletir  a renovação de fenômenos místicos como das benzedeiras.  Um exemplo é a releitura do 

turismo religioso na acolhida de ritualidades impressas num inconsciente, existencial e essencial, 

mas sempre coletivo. Fenômenos esses que se alimentam de estudos geográficos e psicanalíticos 

para  uma  melhor  compreensão  dos  manifestos  presentes  em  uma  territorialidade  religiosa  de 

pulverizados interesses sociais e místicos. Isso porque a trama de rituais e motivações anda de mãos 

dadas  com  os  poderes  público/estatal,  empresarial  e  eclesial;  indo  amiúde  além  dos  setores 

econômicos  convencionais,  pois  a  fé  pragmática  e  contextualizada  também  redesenha  uma 

ampliação dos  lugares  sacralizados  para  mesclar  crenças  e  cultural,  como sistemas de  crédito  e 

investimento. As mais recentes investigações sobre a mística evangélica, a título de exemplificação 

no cristianismo ocidental, mostram a interdependência entre adesão eclesial e fidelidade empresarial 

(Santos, 2019) 

10

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Essa geografia abre as portas aos estudos da patrimonialidade social como bens coletivos 

densamente  significativos.  Encontra-se,  contudo,  nos  ritos  que  envolvem  uma  sacralidade 

institucionalizada, ancestral e celebrativa, podendo alcançar a pós-modernidade através de processos 

comunicacionais, emocionais em suas memórias afetivas. 

Dias (2022, p. 45 e 51) nos apresenta a ideia de uma geografia feita com e para as pessoas 

dentro  de  suas  singularidades  em torno  de  performances  como gestos,  imaginação,  lembranças, 

sintomas a partir  do inconsciente posto pela escuta e palavra. O encontro entre a Geografia e a 

Psicanálise abre espaço para a compreensão das experiências humanas em diversos tempos e lugares. 

Dessa  maneira,  consideramos  os  fenômenos  geoeducacionais  associados  em  uma  psicosfera 

manifesta,  tanto  em  Guarabira/PB,  quanto  em  Juazeiro  do  Norte/CE.  Uma  representação 

mental/emocional  dinamizando  a  leitura-mundo  sempre  presentes  em  eventos  religiosos  e  nos 

meandros educativos que permeiam tais eventos. 

A psicosfera, para Santos (2006), aponta uma racionalidade-transcendental ao estímulo do 

imaginário,  fortalece o campo de ideias,  sentimentos,  afetividades,  memórias,  em subjetividades 

diversas,  responsáveis  pela  produção  dos  lugares.  O  inconsciente  guarda  um  universo  de 

possibilidades; ora manifestas em eventos de experiências em que o sujeito se torna protagonista das 

suas  essências  enquanto  constituição  do  ser;  ora  constituinte  de  uma  participação  distante  dos 

mesmos eventos sem, contudo, perder sua afetação. Colocando os fenômenos como essência do 

saber popular, formalizados em segmentos geoeducacionais orientados pelo futuro, fazeres/saberes 

místicos  hibridizam  formas  e  sentidos  de  um  passado  acolhido  por  lideranças  abençoadas.  As 

benzedeiras são aqui esse portal humanista denso de psicosfera geoeducativa.

DELINEAMENTO DA PESQUISA

O escopo do estudo percorreu caminhos tidos como convencionais, que se iniciou com a 

observação sistemática dos lugares referenciais. Uma etapa indispensável para a problematização e 

fundamentação teórica a constituir o embasamento conceitual dos fenômenos registrados. O acesso 

aos textos (impressos e digitais) foi sendo aprimorado no campo com o contato e entrevistas com as  

benzedeiras e profissionais da educação.

O tratamento observacional dado às imagens do campo e as análises em registros fotográficos 

permitem um mergulho nos lugares vividos e a significância das experiências individuais e coletivas 

na  perspectiva  da  Geografia  das  Emoções.  Essa  ideia  se  amplia  quando  percebo  a  relação  das 

pessoas com os eventos festivos e com o local em que estão inseridas. Abrindo, dessa maneira, uma 

11

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



metodologia que alcança a subjetividade a partir dos fenômenos de uma psicosfera que apresenta a  

essência de movimentos para além dos aspectos do espaço, fortalecendo olhares para uma dinâmica 

nos territórios sagrados.

Os registros fotográficos buscam captar a essência do lugar e seus manifestos pautados na 

psicofesta  diante  dos fenômenos para  traçar  elementos que explicitam os eventos e  as  emoções 

próprias de cada território, sejam em Juazeiro do Norte ou em Guarabira. 

O balizamento teórico deu-se pela fenomenologia da percepção de Merleau-Ponty (1999), 

com base no filósofo/fenomenólogo e matemático Edmund Husserl (1859-1937). Nesta perspectiva a 

vivência  corpórea da percepção fenomênica e  descrita  como estudo das essências  para  além do 

sensível-imediato. As mediações que alcançam a consciência já estava ali – no lugar manifesto - bem 

antes das intervenções que restringem as subjetividades aos dados empíricos. São as narrativas do 

sujeito para o objeto que instiga novas descobertas em torno dos fenômenos místicos das benzas 

vividos e experienciados por mulheres com “o dom de curar” os mais necessitados. Evidenciamos, 

também,  como  as  hierópolis  validam  todo  um  misticismo  em  torno  do  sagrado  impressos  em 

elementos totêmicos, nos rituais, nos espaços templários e inclusive nos movimentos pagãos e/ou 

profanos vinculados aos territórios considerados “sagrados”.

Com  base  nessa  premissa,  seguimos  o  método  fenomenológico  para  compreender  os 

fenômenos evidenciados na vivência e nas narrativas da mística das benzas. Buscamos capturar um 

psicosfera, nos lugares selecionados de Juazeiro do Norte e Guarabira, a partir das práticas turístico-

religiosas de acesso ao mundo das benzedeiras. Como apoio aos procedimentos de campo, o uso de 

técnicas etnográficas de construção do diálogo progressivo, com base na interação/contexto/interação 

(Matos, 2011). O que foi sendo facilitado, diante das vivências e experiências adquiridas em campo e 

pela  subjetividade  da  investigação,  com  a  manutenção  uma  abordagem  teórica-metodológica 

qualitativa.  

Percorremos caminhos de uma pesquisa que amplia e rompe fronteiras. Solidificado com a 

participação ativa que integra  o ser  pesquisador  a  uma rede que pensa o Turismo Religioso no 

Nordeste trazendo uma gama de profissionais de diversas instituições a dialogar e contribuir com 

uma  geografia  pautada  nos  territórios  sagrados  a  exemplo  da  Rede  de  Pesquisa  em  Turismo 

Religioso  no  Nordeste.  Consoante  proposto  no  projeto  fomentar  a  pesquisa  do  Ceará  e  com 

perspectivas de investigações na Paraíba.

O campo do ensino geográfico ampliou as perspectivas em torno da proposta de pesquisa, 

possibilitando as análises e discussões.  Como por exemplo de encontros com docentes nos dois 

municípios  em  estudos,  em  busca  de  suas  representações  diante  dos  eventos  místicos  e 

geoeducacionais como as romarias, a festa da Luz e das Candeias. Conforme citado anteriormente, o 

12

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



contato  direto  com as  benzedeiras  norteou  análises  capazes  de  materializar  a  produção  textual. 

Pensando na didática da linguagem posta ao texto optei em fazer uma narrativa em primeira pessoa 

em parte da escrita e quando cabível. Haja vista, o mergulho etnográfico no campo e do objeto em 

estudo.

Foi  fundamental  o  fortalecimento  das  propostas  para  pesquisa  e  produção  em  rede. 

Principalmente,  quando  pensamos  em  compor  um  mosaico  integrado  por  diversas  áreas  que 

dialogam para a condução de caminhos convergidos no campo da pesquisa geográfica. Temos como 

exemplo a REPECTUR-NE (Rede de Pesquisa em Turismo Religiosos no Nordeste) que, através de 

seus encontros mensais (no formato virtual), busca traçar estratégias objetivas de investigações a 

partir de composições inter-religiosas das práticas devocionais em Santuários predominantemente 

católicos.

FUNDAMENTOS TEÓRICOS-METODOLÓGICOS E DISCURSIVOS

Os santuários-terreiros,  aponta  Oliveira  (2021),  favorecem perspectivas  em torno  de  um 

hibridismo cultural presente nos territórios sagrados evidenciando uma dinamicidade que agrega de 

maneira multifacetária as divergências e/ou proximidades de religiosidades. Compondo, assim, um 

cenário de espaços sagrados, destacando diversas modalidades a serem investigadas. Oliveira (2021, 

p. 158) nos fala que “a amplitude dos estudos sobre os espaços simbólicos credencia o exercício 

permanente de reencontro dos conceitos geográficos e suas dinâmicas híbridas”.

A  essência  que  permeia  o  objeto  da  pesquisa,  enquanto  fenômeno  entrelaçado  ao  olhar 

etnográfico, possibilitou um alcance qualitativo na investigação como marco de análise entre suas 

realidades regionais distintas. Mas, muito próximas enquanto elementos de fé, materializados nos 

fenômenos místicos perceptíveis pela vocação das benzedeiras, seja no cerne da comunidade, nos 

ritos das procissões católicas e nas ações educativas com práticas formal e não-formal.

Eller (2018, p. 63 e 65) nos conduz a uma reflexão quando destaca a crença como algo difuso 

para além de uma religião, devido a sua obviedade enquanto linguagem concreta do verbo crer como 

fenômeno do conhecimento verdadeiro para  quem acredita.  A oralidade presente  nas  “salas  dos 

santos”, no quintal ou até mesmo à sombra de uma árvore, demarca uma ancestralidade que cura 

através dos ritos executados por mulheres-benzedeiras, portadoras, em essência, do dom de cura pela 

fé popular. Esse misticismo popular atravessa não apenas gerações, pois recua a tempos imemoriais. 

Antecedendo as estruturas das políticas de saúde institucionalizada o misticismo curandeiro enraíza 

práticas terapêuticas associadas à perspectiva integrada de corpo-mente, atualizando diversas crenças 

e sabedorias. 

13

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Em estudos desenvolvidos recentemente Malheiro (2022, p. 143) demonstra o papel dessas 

mulheres  no  seio  social:  “conhecidas  como  guardiãs  práticas  milenares.  As  benzedeiras 

protagonizam a manutenção de uma cultura e transformações na identidade das comunidades ao 

longo  de  séculos”.  Validando,  dessa  maneira,  uma  crença  imensurável  por  parte  de  quem  as 

procuram para sanar seus males do corpo, da mente, do espírito e também da coletividade dentro de 

uma perspectiva social.

Diante do refletido em Germiniani Calvelli (2009) os processos de benzimento trazem novas 

nuances, numa modernidade que não apenas se contrapõe a tradição, mas começa a se correlacionar 

quase  que  em um processo  de  metamorfose  para  a  sobrevivência  desse  ofício.  A sociedade  do 

consumo nos permite “sonhar acordado”, pontua a autora, e as reais necessidades do sujeito carecem 

de  simbologias  e  significantes  que  supram carências  reais.  Fazendo,  dessa  maneira,  uso  de  um 

sincretismo que permeia os processos culturais de uma ancestralidade e os desejos curativos de uma 

magia presente nos fenômenos das benzeções e da cura, muitas vezes alcanças pela fé. 

Conforme sinalizado  por  Malheiro  (2022,  p.  142),  o  ofício  das  benzedeiras  a  partir  dos 

fenômenos místicos tem aguçado interesses das mais diversas áreas do conhecimento que navegam 

por uma Geografia das religiosidades a uma Psicanálise pautada nos manifestos do inconsciente. A 

História registra que na Idade Média benzedeiras e curandeiras eram perseguidas pela inquisição, 

segmento da Igreja Católica, que perseguia pagãos, hereges e todos aqueles que não seguiam as suas 

doutrinas. A arte ou ofício das palavras e das manipulações das ervas que curam resistiram a séculos 

de perseguições. Souza et al (2012, p. 324 e 325) corroboram com essas afirmativas conceituando 

tanto o ato do benzimento quanto nos amostra a ideia de ritualidade no campo das benzas:

“O ato de fazer benzimento é, na sua maioria, exercido por mulheres, predominantemente de 
religião Católica,  consistindo em uma tradição cultural,  passada de geração em geração. 
Estas, passam a ser reconhecidas e nomeadas pela população como curandeiras ou médicas 
do povo. Os próprios benzedores se autointitulam como intercessores divinos, agraciados 
com dom, não sendo os responsáveis pela cura em si, mas como mediadores. Relatam que é  
apenas a fé e por meio desta que a cura se concretiza. O ritual se dá por meio de orações e 
atos de benzimento feito com auxílio de ramo de plantas, velas, e alguns ainda se utilizam de  
recursos como uso de chás e medicamentos naturais para potencializar os tratamentos”.

Já no Brasil,  no período colonial,  a medicina institucionalizada era limitada a nobreza. E 

quando essa prática era escassa, mesmo as elites recorriam aos conhecimentos populares de homens 

e mulheres, que detinham “o poder de cura”. A intervenção divina, com mediação mística, seja nas 

tradições  cristãs  ou  povos  de  terreiros,  sempre  foi  reconhecida  pela  força  e  sabedorias  dos 

antepassados.  Incluindo aqui  os  sincretismos  religiosos,  como resistência  de  vida  comunitária  e 

14

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



origens  étnicas,  culturais  e  espirituais,  ao  longo  do  processo  colonial  e  pós-colonial  até  a 

contemporaneidade.

Na perspectiva da psicosfera, quando penso na essência do lugar e nos fenômenos quando 

retrato  o  misticismo em torno das  benzas,  surge  de  maneira  consciente  a  inquietação diante  da  

dificuldade  de  localizar  as  mulheres  de  ofício  milenar:  Que  lugar  ocupam  as  benzedeiras  na 

sociedade  contemporânea?  E  que  representações  humanistas  elas  podem  demarcar  em  cidades 

santuários  como  Juazeiro  do  Norte  e  Guarabira?  Tal  inquietação  vem  quando  percebo  o 

“desaparecimento”  concreto  e  em muitos  casos  vaga  lembrança  de  que  ali  já  existiram muitas. 

Porém, se manifestam dentro das memórias afetivas daqueles que outrora tiveram através das benzas 

momentos de cura e conforto espiritual, a exemplo de Guarabira que após várias tentativas frustradas 

em localizar algumas benzedeiras e que as respostas da comunidade eram quase que unânime: “na 

rua, no bairro, no sítio ou distrito existia uma senhora que rezava. Mas já morreu a muito tempo”. 

Quando estava quase desistindo e dentro do museu de Frei  Damião alguns senhores que 

trabalhavam na construção do espaço começaram a  pontar  que no centro  da  cidade existe  uma 

senhora que rezava a muito tempo. Os mesmos não sabiam seu nome. A única referência era a “a 

mãe de doquinha”. Ao chegar em sua residência foi um encontro em que me senti melancólico e 

saudoso de algo que não vive naquele lugar. A senhora-benzedeira não mais rezava por estar com 

suas funções cognitivas comprometidas, devido ser acometida pela doença de Alzheimer. A mesma 

teve Acidente Vascular Cerebral (AVC) causando danos em sua fala. Com muito esforço tanto da 

sua fala quanto da minha compreensão tive uma das narrativas mais sensíveis diante do desejo de 

manter-se viva em seu ofício, mas impossibilitada devido a suas condições físicas e mentais. 

As novas e futuras gerações Guarabirenses não saberão o que é serem benzidas com um copo 

de água, um pedaço de pano, folhinhas de plantas do terreiro e muito afetivo no processo de cuidar 

da doença do corpo, da mente e da alma por mulheres que viveram parte de suas vidas para acolher o 

outro. A medicalização estará presente como forte substituto da palavra e do sagrado posto pelas 

benzedeiras como instrumento do Divino e de fé curativa. Não diferentemente de Juazeiro do Norte 

que apesar de termos a presença ativa de algumas benzedeiras elas mesmas têm a consciência de que 

em suas comunidades serão as últimas. Sendo um dos motivos para o desaparecimento desse ofício é 

o  não  despertar  o  interesse  das  novas  gerações  e  em  muitos  casos  elas  não  repassam  seus 

conhecimentos das benzenções por temerem perder seus dons. 

Em geral as benzedeiras percebem que a formalização da saúde e o crescente investimento na 

farmacologia enfraquecem suas práticas tornando-se uma concorrência que não podem alcançar. A 

ciência  se  fortalece  a  cada  geração  e  potencializa  o  desaparecimento  do  saber  das  benzedeiras 

tratando-as como segmento de uma cultura imaterial que fica cada dia no passado.

15

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Lin (2019, p. 175) expõe sobre a estrutura que se fortalecia enquanto ciência - século XIX e  

XX – e que nasce questionando a autoridade da igreja, contrapondo-se a linguagem religiosa posta a  

milhares de anos. Se entre a ciência e instituição igreja houve fissuras e questionamentos sobre a 

espiritualidade e a fé, surge nesse momento um abismo muito maior quando falamos nas crenças 

populares. O descredito que já existia por parte da igreja sobre as curandeiras e ritos da cultura 

popular, quando falamos em cura pela fé, a ciência praticamente aniquila esses saberes, colocando a  

prova  todo  e  qualquer  saber  ancestral  e  que  acompanhava  as  novas  gerações,  a  exemplo  das 

benzedeiras e mezinheiras.  

A  pós-modernidade  abre  um  leque  de  possibilidades  e  aceitação  tanto  das  práticas 

institucionalizadas  quanto  populares  quando  se  trata  de  cuidado  com  o  ser  humano  em  suas 

patologias  diagnosticadas nos consultórios  ou nas salas  das  benzedeiras,  a  exemplo das práticas 

integrativas aceitas no Sistema Único de Saúde – SUS. Essa parceria do saber popular e da ciência  

vem de tempos remotos e no Brasil fortemente no período colonial em que a fé e a medicina popular 

dialogavam em sintonia, principalmente nos interiores em que a falta de médicos era um fato, aponta  

Gontigo Cunha (2018). 

Gontigo Cunha (2018) reflete sobre algo que está para além de um sincretismo, por refletir 

sobre a maneira em que fenômenos de benzimentos carregam em suas essências elementos indígenas 

e africanos misturados a uma fé cristã e que permite um alinhamento entre a necessidade de cura e os 

meios para alcança-la. Considerando, dessa maneira, que seria uma nova modalidade de sincretismo 

para manter vivo o religioso e sua ancestralidade diante da tecnologia farmacológica. 

Sanchis (2018) coloca o campo religioso brasileiro contemporâneo como lugar de novidades 

e que fenômenos que circundam uma diversidade e subjetivas práticas religiosas, pós-modernas, mas 

com  raízes  no  passado.  Possibilitam,  consequentemente,  o  fortalecimento  de  práticas 

fundamentalmente “mágicas” atreladas a espiritualidade nesse sincretismo popular e aceitável por 

instituições formalizadoras do saber. 

Oliveira  (2012,  p.  47)  nos  fala  que  a  “comunicação  e  cultura  formam  imaginários  de 

referenciais para a emergência das significações mais vitais de uma sociedade”. Trazendo nossos 

olhares geoeducacionais numa perspectiva em que fenômenos místicos permeiam o campo da saúde 

através  de  resgates  culturais  e  ensinamentos  repassados  por  gerações.  Vale  refletir  o  papel  das 

benzedeiras  na  cultura  e  no  imaginário  em  dois  municípios  com  grande  carga  religiosa  num 

catolicismo que permeia o institucional e o popular: Juazeiro do Norte no Estado do Ceará, terra do  

Padre Cícero Romão Batista, e Guarabira no Estado da Paraíba, cujo padroeira é Nossa Senhora da 

Luz e que é possível uma correspondência com a romaria de Nossa Senhora das Candeias. Não de 

16

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



maneira comparativa, mas numa conjuntura de fenômenos em torno das místicas religiosas nesses 

dois territórios postos a uma sacralidade.

Ainda nas reflexões de Oliveira (2012) em torno dos sentidos geoeducacionais, a fluidez da 

cultura  se  entrelaça  as  instituições  que  tentam  controlar  os  saberes  populares,  mesmo  numa 

sociedade com expressiva subjetividade posta a elementos contemporâneos e que a educação seja 

(in)formal sustenta, desde que com qualidade, as suas raízes em torno dos fenômenos filosóficos e 

culturais.  Fenômenos  que  têm  no  místico  e  no  imaginário  uma  sacralidade  no  sujeito  em  sua 

individualidade e em uma coletividade cravada na ideia do ser sagrado, seja intocável e invisível ou 

palpável, visível e que abraça em suas falas as experiências representadas pelas benzedeiras. 

Essa experiência nos traz Rosendhal (2012, p 75) quando que é “remonta a comportamentos 

individuais e coletivos próximos na história da humanidade (...) no plano de identidade, a sociedade 

se converte em um pluralismo étnico, cultural e religioso”. Podemos dizer que esses elementos estão 

presentes  nas  ritualidades  que  envolvem o  papel  das  benzas  seja  no  passado  e  suas  limitações 

dogmáticas impostas por instituições religiosas ou contemporâneas atreladas ao saber científico na 

tentativa de validar o saber popular dentro de uma cultura global ou própria de cada lugar.

Benzedeiras,  curandeiras  e  mezinheiras  ocupam  um  lugar  afetivo  na  sociedade  e  como 

elucidam Cardoso e Azevedo (2022, p. 18) é traduzida nessas mulheres uma “linguagem mágico-

religiosa” o poder de curar  pela fala,  pelas ervas e  por gestos em um ritual  como em um balé  

harmônico e preciso na arte de cuidar dos enfermos e que é adquirido pela proximidade com o 

sagrado e em alguns casos rompendo com práticas biomédicas em saúde. 

Feitosa (2022, p. 1121) fortalece essa ideia quando expõe a benzedeira como detentora de um 

poder  especial  capaz  de  harmonizar  o  que  está  em desequilíbrio  através  de  manifestos  orais  e 

gestuais em rituais que promovem, também, não apenas a cura, mas um desvencilhar-se dos males 

que conferem créditos a patologias médicas e aflições espirituais de diversas naturezas, devido a  

subjetividade do tema.

  Essas mulheres-benzedeiras dedicam toda a sua vida para ajudar ao próximo. De onde vem 

essa dedicação ao outro? Julien (2010) navega nas possibilidades de uma psicanálise e o religioso 

para analisar a importância da crença no Divino em Deus, no caso da religião católica, de que o amor 

ao próximo traça uma linha entre o eu e como referência o “sujeito suposto saber” em Lacan. Que 

sujeito ama tanto o outro quanto a si  e  a  Deus que valida cuidar das enfermidades de maneira 

holística? E que sujeito se apresenta diante do enfermo que amplia a certeza do contato direto com o 

amor de Deus? Não pelo que sabe, mas pelo que não sabe em mistério posto nos rituais de cura 

encenados por “mulheres-humanas” que se fazem divinas para um coletivo. Ele não coloca a religião 

17

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



em confronto a psicanálise, mas nos faz refletir a função desse amor que encontramos no ofício das  

benzedeiras. 

Dentro de uma Geografia cultural, religiosa e humanista de mãos dadas a outras áreas do 

conhecimento nos cabe observar e problematizar a regionalidade das práticas místicas das benzas. 

Saber como esses fenômenos são expressos de acordo com os espaços de vida nos municípios de 

Juazeiro  do  Norte  e  Guarabira  é  fundamental  para  que  possamos entender  as  raízes,  do  modus 

operandi,  dentro  de  uma  ancestralidade  e  ensinamentos  transmitidos  por  gerações.  Para  a 

perpetuação de práticas milenares frente a formalização do saber em saúde na ideia de cura pela fé e 

cura pela medicalização do saber institucionalizado e formalizado no campo acadêmico e como a 

igreja vivencia seus manifestos místicos em torno da materialização evidenciados nas procissões, nos 

cultos e na simbologia das imagens sacras. 

Urge nesse cenário a importância de investigar no campo proposto os eventos religiosos em 

duas  regiões  distintas  para  analisar  as  proximidades  e  divergências  regionais  em suas  práticas. 

Cabem, aqui, os seguintes questionamentos problematizados a partir do projeto que reflete a mística 

dos lugares perpassando por olhares geoeducacionais focados, também, nos fenômenos para além do 

religioso chegando a uma geografia  das emoções tanto pelos munícipes quanto por aqueles que 

buscam esses territórios como alternativas de uma conexão com o sagrado:  

 As práticas do benzimento e a origem das ritualidades apresentadas pelas benzedeiras 

nesses dois cenários distintos, Ceará e Paraíba, apresentam características divergentes as 

suas regionalidades? 

 As influências  regionais  a  partir  das  suas  ancestralidades  influenciam na  mística  dos 

fenômenos no espaço da pós-modernidade?

 Os  procedimentos  da  biomedicina,  institucionalizada,  interagem  ou  distanciam  do 

misticismo, das benzas das comunidades, de acordo com suas regiões, e que ainda, creem 

no poder da influência mística popular, mas que buscam na farmacologia a rapidez no 

tratamento dos seus males e patologias?

 Esses fenômenos místicos religiosos sofrem interferências do campo educacional? 

PSICOSFERA  E  ESPAÇOS  GEOEDUCACIONAIS  NAS  PERSPECTIVAS  DOS 

FENÔMENOS MÍSTICOS

A inquietude com a temática proposta é justificada a partir do interesse de continuidade de 

uma investigação  realizada  em nível  de  doutoramento  intitulada:  Psicosfera  da  Territorialidade 

18

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Sagrada do Cariri Cearense: narrativas do fenômeno místico das benzas. Sendo a Geografia um 

romper barreiras, conforme evidenciado nos objetivos, a ideia é buscar uma análise entre benzedeiras 

territórios sagrados que trazem em suas práticas de benzimentos e como manifestam os fenômenos 

místicos dentro de suas regionalidades e características espaciais, culturais, sociais e de fé. 

Analisamos, também, elementos que conduzem a uma afetividade com os lugares sagrados e 

como se manifestam as terapêuticas modernas enraizadas numa ancestralidade e que se apresentam 

em meio a uma sociedade contemporânea. Dessa maneira, seguimos com a proposta de investigação 

a partir do tema, conforme apresentado pensando um arranjo da Psicosfera dos Fenômenos místicos 

em conexão com a visitação cultural e o turismo religioso (Figura 1) 

Figura 1. Psicosfera em Conexão

Fonte: Elaborado pelo autor (2023)

A ideia não é meramente comparativa entre fenômenos de benzação a partir de uma mística 

dos  lugares.  Mas  como  esses  fenômenos  em  uma  psicosfera  se  aproximam  entre  essas 

territorialidades sagradas com características próximas em diversos aspectos como a religiosidade 

popular  e  a  cura  pela  fé,  mesmo aos  que  buscam a  medicina  convencional  e  as  peculiaridades 

próprias de cada lugar. Vale refletir, também, sobre a mercantilização dessa fé enquanto postos de 

estratégias para o desenvolvimento local.

Perceber e analisar esses fenômenos nos possibilita uma compreensão sobre a mística das 

benzas em lugares distintos e com objetivos, enquanto ofício, de acolher, ajudar e curar através de 

rituais com características próprias das influências ancestrais desenhadas e impressas na vida de 

quem as procuram para sanar seus males através da espiritualidade. Os elementos geoeducacionais 

são fundamentais para uma reflexão entre docentes sobre o papel da educação local em meio aos 

19

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



eventos calendarizados e aos informalizados pela simples presença de turistas em períodos fora dos 

datados  pelas  gestões  nos  segmentos  políticos  e/ou  religiosos  que  traçam  as  estratégias  desses 

territórios.

Diante de dois municípios – Juazeiro do Norte, Ceará e Guarabira, Paraíba – com fenômenos 

geográficos e religiosos tão próximos em suas vivências culturais, sociais e econômicas. Analisamos 

a psicosfera das práticas do benzimento em meio a comunidade como cenário de cura pela fé e como 

os  fenômenos  das  benzas  se  manifestam  nesses  municípios  apresentando  dois  grandes  eventos 

católicos: as romarias de Juazeiro do Norte no Ceará, principalmente de Nossa Senhora das Candeias 

e Nossa Senhora da Luz em Guarabira. Trazendo, ainda, do ponto de vista do turismo religioso 

visitações a dois monumentos que representam uma fé popular: a Estátua do Padre Cícero (CE) e a  

de Frei Damião (PB).

                        Figura 2. Estátua do Padre Cícero                                Figura 3. Estátua de Frei Damião 

             

                          Fonte: acervo do autor (2022)                                        Fonte: acervo do autor (2023)

Notas  da  Prefeitura  de  Juazeiro  do  Norte  (2022)  descreve  a  estátua  do  Padre  Cicero, 

inaugurada em 1969 e localizada na Serra do Catolé (mais de 500 metros de altitude), tendo 30 

metros de altura. Hoje, por motivos religiosos é conhecida como colina do Horto, fazendo alusão ao 

Horto das Oliveiras, posto no Novo Testamento em uma das passagens de Jesus Cristo. 

20

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Algumas  ritualidades  acontecem em torno  da  estátua  do  Padre  Cícero  como maneira  de 

expressão de fé,  pedidos e  agradecimentos por  graças alcançadas por  milhares  de romeiros que 

visitam esse espaço durante o ano inteiro. Para os visitantes e parte dos moradores esse lugar é  

sagrado e permite uma proximidade com o divino com intercessão do Padre Cícero, considerado 

santo popular e em processo de beatificação pela igreja Católica. Os fenômenos místicos presentes 

nesse lugar apontam uma simbologia, como nos propõe Oliveira (2023, p. 77), reflexões sobre o 

imaginário popular marcado pelas narrativas simbólicas dos romeiros diante da confirmação que 

tivemos nesse lugar o manifesto do sangue de Jesus Cristo. O autor ainda nos fala do simbólico na  

importância do lugar perante o catolicismo popular sertanejo: 

“Não é o lugar em si que produz a importância de si, nem mesmo o hierofânico por si só,  
mas o sistema simbólico do catolicismo popular sertanejo, que encontrou na narrativa do 
fenômeno uma estrutura de aceitação coletiva, que legitima daquele momento em diante o 
movimento messiânico que se desenvolveu em Juazeiro do Norte”.

Corrêa  (2012,  p.  140)  nos  apresenta  o  sentido simbólico de  um lugar  como a  complexa 

criação, seja interna por seus moradores ou externas por aqueles de outros lugares e com interesses  

pelos fenômenos evidenciados pela transformação dos lugares simbólicos. Nesse sentido, envolve 

diversos  segmentos  políticos,  religiosos,  culturais  entre  outros.  O  simbólico  está  presente  nos 

manifestos sociais das duas cidades investigadas, nesse caso, pelos processos de desenvolvimento, 

pela religiosidade popular, no ensino e numa Geografia planejada ou inventada para o turismo como 

fonte de mudanças em mão dupla dos processos internos e externos. 

O  real-simbólico  perpassa  a  complexidade  presente  nos  lugares  em  sua  concretude. 

Buscando,  uma  racionalidade  nos  processos  de  uma  psicosfera  quando  trago  a  ideia  de  uma 

geografia das emoções em um pertencimento evidenciado nas cidades-santuários. Agregado a esse 

imaginário temos que pensar os fenômenos presentes em uma Geografia dos espaços vividos como 

corrobora  Serpa  (2019  p.  94)  quando  reflete  sobre  abordagem  dialética  e  fenomenológica  das 

relações  sociedade-espaço.  Nesse  sentido,  a  Geografia  vislumbra  os  lugares  nos  territórios  de 

Guarabira e Juazeiro do Norte objetivando a conceituação do conhecimento que parte do empírico ao 

saber científico. Dessa maneira, o autor aponta, também, que uma Geografia dos espaços vividos 

está para além da simplória ideia de apenas localização e organização do espaço. Os manifestos de 

uma Geografia  Humanista  se  destacam por  toda complexidade passíveis  as  análises  dos lugares 

pertencentes a determinados espaços.

De acordo com a Prefeitura de Guarabira (2021) a estátua de Frei Damião, inaugurada em 

2004 fica localizada na Serra da Jurema (cerca de 340 metros de altitude) e tem 34 metros de altura 

21

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



sendo a 3º maior estatua católica do Brasil, ficando atrás do Cristo Redentor – RJ (38m) e de Santa  

Rita de Cássia – RN (54m) a maior estátua da América e a maior estátua Católica do mundo. Ainda 

de acordo com a Prefeitura o local foi transformado em Santuário em 2007. 

Ambos os espaços – Colina do Horto e Serra da Jurema – tem como atrativo turístico e 

religioso  ao  longo do percurso  até  as  estátuas  a  Via  Crucis  com as  14  estações,  representando 

simbolicamente  o  caminho  de  Cristo  rumo  ao  calvário.  Em  geral,  esses  símbolos  são  mais 

evidenciados  durante  a  Semana  Santa  com  ritos  próprios  daquele  momento  e  praticamente 

invisibilizados  no  restante  do  ano.  A  Estátua  do  Padre  Cícero  é  lugar  de  afetos,  lamúrias  e 

agradecimentos.  Muitos  fazem  ritos  em  torno  da  bengala  e  deixam  registros  escritos  e/ou 

fotográficos em sua base estrutural. A Estátua de Frei Damião me deu a impressão de um lugar com 

atrativos mais turísticos, principalmente pelo museu em seu interior e não descaracterizando como 

espaço sagrado. Trazendo, beleza com o simbólico presente em estátuas de tamanho natural com 

passagens de vida do frade. E em um dos seus andares um memorial a um político da região. 

Na  Colina  do  Horto  encontramos  diversos  ritos  e  um simbolismo  posto  por  fenômenos 

místicos e que perdura o ano inteiro como, por exemplo, subir de joelhos e com pedras na cabeça, 

queimas de fogos, depósitos de ex-votos, voltas em torno da bengala da estátua, entre outros. Já na 

Serra da Jurema percebi numa perspectiva da geoemoção um lugar com ritos muito pontuais em 

período específico, a exemplo da romaria de Frei Damião. Sendo o turismo um elemento forte diante  

do monumento para além do misticismo hierofânico. 

Porém, os dois lugares são palcos para grandes investimentos geoturísticos. Sendo Juazeiro 

do Norte com grande expressividade no campo da geografia da religião e Guarabira um lugar que 

está  caminhando  para  um  patamar  de  circuito  religioso  de  grande  potencialidade.  Ambos  se 

destacam por suas características próprias em torno do simbólico-real protagonizado tanto por seus 

residentes, principalmente pelo pertencimento, quanto por visitantes proporcionalmente de acordo 

com os eventos místicos religiosos. 

Ferreira (2019) analisa a fenomenologia como base transcendental para um olhar sobre os 

fenômenos, traduzidos em essência do sujeito sobre o objeto de investigação. Aponta ainda que o 

conhecimento é a base da intencionalidade para que possamos compreender o caráter da consciência 

sobre o transcender.  Nessa perspectiva, considero o campo da Geografia em suas múltiplas facetas 

chega aos professores de Guarabira como uma descoberta sobre o novo ao serem apresentados a 

Geografia da Religião, do Turismo, Cultural e Emoções numa vertente humanista. Tirando o véu da 

tradicional Geografia Física e Humana presentes, ainda hoje, em alguns livros didáticos, carentes de 

revisões pautadas na dinamicidade do espaço.

22

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Como pensar uma Geografia das emoções por uma psicosfera no campo geoeducacional, 

vivenciada  em dois  municípios  distintos  em muitos  aspectos  e  próximos  em alguns  eventos,  a 

exemplo da  Festa  de  Nossa  Senhora  da  Luz em Guarabira  e  Nossas  Senhora  das  Candeias  em 

Juazeiro do Norte? Considero que um dos caminhos é saber como os professores, principalmente da 

área  de  humanas,  estão  familiarizados  com  os  fenômenos  místicos  em  seus  territórios.  É 

fundamental,  também, que sejam integradas às práticas educacionais elementos vivenciados pela 

comunidade no campo dos festejos religiosos e perceber se há a sensação de pertencimentos das 

experiências vividas nesses lugares.  

Figura 4. Festa de Nossa Senhora das Candeias – CE

    Fonte: acervo do autor (2020).

23

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Figura 5. Festa de Nossa Senhora da Luz – PB

      
Fonte: acervo do autor (2020).

Nesse contexto, não podemos dispensar a análise do simbólico-religioso na perspectiva da 

geoeducação como mecanismo de proximidade com o real ampliando olhares para o território nos 

caminhos das geoemoções como elo entre imaginário e as experiências dos lugares vividos. Souza 

(2020,  p.  8)  corrobora  com  esses  caminhos  quando  nos  fala  sobre  o  lugar  num  panorama 

humanístico-emocional:

“A dimensão do lugar traduz uma análise que busca compreender a capacidade humana de 
simbolizar e produzir espaços simbólico-religiosos, interpretados e vivenciados como lugar 
ou  lugares,  lidos  aqui  por  uma  perspectiva  humanístico-emocional.  O  lugar,  assim,  é 
entendido como “território definido” e reivindicado pela comunidade religiosa que busca 
difundir a sua especificação de fé. Por conseguinte, sagrado, profano e território contribuem 
para  que  os  grupos  religiosos  reforcem  o  sentido  de  pertencimento  dos  fiéis  às  suas 
instituições”.

Acompanho  a  alguns  anos  o  processo  formativo  continuado  dos  professores  da  área  de 

Humanas (Geografia, História, Estudos Regionais e Ensino Religioso) de Juazeiro do Norte. Hoje, 

considero que esse grupo tem conceitos formados sobre as diversas Geografias, principalmente no 

campo  religioso,  devido  atividades  em  torno  das  romarias  e  os  fenômenos  místicos  no  Cariri 

cearense. Para além das propostas curriculares, esse segmento da Educação juazeirense, agrega às 

suas práticas em sala de aula experiências vividas tanto por eles quanto por seus alunos. Sendo que 

24

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



alguns  saem  do  seu  lugar  de  professor  e  aluno,  no  período  das  romarias,  para  atuar  como 

comerciantes na venda de velas, imagens de Santos, flores entre tantos bens vendidos nos espaços de  

circulação de romeiros. 

As escolas de Juazeiro do Norte registram em sua proposta curricular a disciplina de Estudos 

Regionais  com  estratégias  a  discutir  os  fenômenos  místicos  a  partir  do  município  e 

consequentemente toda a região do Cariri cearense durante o ensino fundamental anos finais. Os 

professores buscam olhares geográficos para os lugares vividos numa perspectiva geoemocional. 

Tendo como base as experiências dos estudantes durante os eventos específicos e suas trajetórias de 

vidas na comunidade como sujeitos nascidos ou ex-romeiros e agora residentes na cidade. 

É notório o pertencimento sobre o território nas mais simples ações, quando por exemplo os 

ritos em torno dos fenômenos místicos são expressos por seus moradores como algo que transcende a 

religião, a exemplo da romaria de Nossa Senhora das Candeias em que as memórias afetivas dos que 

visitam a cidade a décadas se imortalizam com os jovens romeiros perpetuando tradições, ritos e 

fortalecendo a fé. 

Algo tradicionalmente  posto,  ainda  nos  tempos  de  Padre  Cícero  durante  a  procissão  das 

Candeias,  é  o  “mar  de  luzes”  de  velas,  que  convivem com as  lanternas  dos  celulares  em seu  

predomínio cultural. As lamparinas, que deram a origem a esse iluminar de fé, quase não existem 

mais durante o percurso. Mas, para o sujeito fervoroso, a luz posta seja de qualquer instrumento é a 

essência  simbólico-divina,  materializando a  transcendência  e  a  espiritualidade.  Vejo,  em meio a 

passagem do andor da Santa catarse de lágrimas explícitas e com uma carga de dores,  alegrias,  

gratidão e conexão com a divindade, navegando nesse oceano de Luzes; e abençoando seus retornos,  

a cada ciclo, ao território sagrado de Juazeiro do Norte, como “Terra Santa” para os que creem. 

Dentro  de  uma  psicosfera  dos  fenômenos  místicos  amplificada  simbolicamente  pelas 

memórias afetivas do lugar como pensa Dias (2022), podemos “ter/fazer nossa leitura de mundo” e 

que a Geografia estrutura em torno das pessoas em meio as suas singularidades eclodidas no campo 

da Geografia das emoções através da escuta e da palavra, como coloca a autora: lembranças, gestos,  

esquecimentos, sonhos, atos falhos e manifesto do inconsciente transcrito pela linguagem. 

Algo que me chamou atenção em Guarabira foi a procissão infanto-juvenil de Nossa Senhora 

da  Luz,  ocorre  no  dia  anterior  a  procissão  oficial  da  Santa.  Em  que  crianças  com  vestes  

representativas de diversas Santas seguem em cortejo pelas ruas do centro da cidade. Essas “Nossas 

Senhoras Mirins” possibilitam a perpetuação de uma fé católica dentro de tradições enraizadas na 

tentativa corroborar com a continuidade de ritos por gerações futuras. As crianças se tornam parte de 

“um espetáculo angelical e Divino” para as pessoas que as acompanham, conforme a figura 6:

25

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Figura 6. Crianças vestidas de Nossas Senhoras no cortejo de Nossa Senhora da Luz – Guarabira/PB

Fonte: acervo do autor (2023).

A tecnologia abraçou os fiéis de Nossa Senhora da Luz, momento esse, em que as lanternas 

dos celulares são substitutas das tradicionais velas. A simbologia da luz transcende a materialidade 

do  instrumento  nas  mãos  das  pessoas  em  percurso  da  procissão.  Presenciei  um grande  evento 

religioso voltado para os residentes desse município. Salvo, filhos Guarabirenses que moram fora e 

retornam ao encontro dos seus em data, simbolicamente, importante para o fortalecimento de laços 

familiares e da comunidade. 

Mesmo em um momento de grande significado de manifesto de fé,  não consigo pontuar 

“emoções catárticas”, em um cenário de ritos que imanentes e transcendentes do humano. As pessoas 

atentas as palavras dos sacerdotes e harmônicas em seus cânticos, porém contidas emocionalmente – 

análise pessoal. 

No dia  seguinte  ao  encerramento  de  festa  da  Padroeira  Nossa  Senhora  da  Luz,  tive  um 

encontro com professores de Geografia, em sua grande maioria, articulado pela Secretaria Municipal 

de Educação de Guarabira. Nessa roda de conversa, visto que, inicialmente, a proposta curricular 

estava fixada em uma Geografia Física e Humana. E quando indagados sobre uma Geografia da 

religião, do turismo, cultural,  das emoções, entre outras, fora notória a inquietação dos docentes 

sobre a possibilidade de novas vertentes para suas práticas pedagógicas.  Ali,  perceberam que os 

fenômenos místicos em torno da Festa da Padroeira, do percurso e do Santuário de Frei Damião, o 

papel das benzedeiras como algo praticamente extinto e as religiões não católicas dentro de um 

território sagrado podem servir de elementos para a construção de uma nova Geografia Escolar. 

Apresentei aos professores um olhar de visitante em uma construção de um pertencimento 

que  eles  têm  enquanto  moradores  e  atores  educacionais.  Tivemos,  nesse  momento,  trocas  de 

vivências distintas sobre os mesmos lugares. As reflexões sobre seus papeis na formação do cidadão 

26

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



enquanto  sujeito  social  e  cultural  em  suas  práticas  docentes  possibilitaram  discussões  sobre  a 

Geografia das Emoções diante das narrativas presentes e suas memórias afetivadas do lugar.  As 

potencialidades Geoeducacionais  de Guarabira são grandes e cabe de fato uma análise sobre os 

territórios geoturísticos, Geografia da religião e cultural para uma amplitude do fazer pedagógico no 

campo do pertencimento e das vivências do lugar. 

Em Guarabira ainda predomina a religião católica e em segundo as neopentecostais.  Não 

localizei  nesse município religiões de matrizes  africanas,  por  exemplo.  E quando perguntado as 

pessoas ou não sabiam ou evitavam a temática. A transformação mítico-religiosa nesse território 

acontece  de  maneira  lenta  desde  o  momento  em  que  vemos  resistências  distintas  das  práticas 

religiosas  que  fogem,  predominantemente,  dos  manifestos  católicos.  Mesmo assim,  a  dimensão 

santuário-terreiro aflora quando investimentos em espaços são construídos para fortalecer o turismo-

religioso, a exemplo do Santuário de Frei Damião.  

Ambos  os  municípios  apresentam  fenômenos  místicos  que  ao  longo  do  tempo  sofrem 

mudanças significativas e pouco percebidas pela comunidade, ora pouco acelerada ora mais rápida 

devido as transformações no território devido a investimentos, principalmente no campo do turismo-

religioso. A ciência chega de maneira veloz, a tecnologia acelerada da pós-modernidade abre novos 

caminhos que negam manifestos de fé presentes nas poucas rezadeiras, tornando-as apenas como 

símbolo cultural de gerações passadas. A diversidade religiosa fragiliza as mais ortodoxas. 

No caso de Juazeiro do Norte, temos a marcha pela diversidade religiosa no mês de janeiro e 

com predominância das religiões de matrizes africanas, mas também, centros espíritas, budistas entre 

outras. Mostrando, dessa maneira, a abertura para diversos segmentos religiosos em um território que 

originalmente se desenvolveu devido aos fenômenos católicos,  sobretudo em torno da figura do 

Padre Cìcero e da Beata Maria de Araújo.

As relações com os lugares refletem muito sobre as relações afetivas entre as pessoas. A 

escola como lugar de experiências que vai da infância a fase adulta, as igrejas, templos, terreiros  

como lugares de transcendência e fé, hospitais diante da cura e da morte, a praça no brincar das  

crianças e nas rodas de conversas dos idosos e nesse panorama os fenômenos místicos das benzas e 

suas ritualidades vinculadas às pessoas, ao divino e ao lugar. Dias (2022, p. 161 e 162) fortalece essa 

premissa quando diz que as pessoas transferem aos lugares seus sentimentos por pessoas e que os 

sentimentos vividos diante de outros momentos de vida surgem numa relação de transferência, algo 

que pode acontecer na relação com os lugares. 

Na perspectiva de uma psicosfera e  fenômenos culturais  fica evidente que os manifestos 

presentes  nos territórios  sagrados navegam por  expressões e  um simbolismo que evidenciam as 

ritualidades  e  expressões  próprias  de  cada  lugar.  Dessa  maneira,  a  riqueza  da  oralidade  e 

27

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



fortalecimento dos manifestos possibilitam investigações que consolidam e estruturam os estudos 

através de olhares geoeducacionais em uma orientação sistematizada do saber.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As minhas experiências vividas como residente em Juazeiro do Norte e o acompanhamento 

dos fenômenos místicos e educacionais percorrem laços estreitos de pertencimento e propriedade de 

alguém que vive o lugar, mesmo que não em sua totalidade festiva, mas que conhece a dinâmica do 

território. O contato tanto com professores, quanto com romeiros e benzedeiras abre olhares sobre a 

Geografia das Emoções fortalecendo a psicosfera nos territórios místicos presentes em Juazeiro do 

Norte e Guarabira. 

A visita, na condição de pesquisador em Guarabira, me trouxe a certeza de não comparar 

esses  territórios  ricos em suas dinâmicas Geoeducacionais  e  culturais.  Perceber  Guarabira  como 

espaço de lugares vividos focados nos processos locais e na tentativa de manter suas tradições não 

limita  a  abrir  suas  portas  para  o  novo,  mesmo em meio  as  resistências  simbolicamente  de  um 

inconsciente coletivo.  A cidade ora parece uma metrópole,  proporcionalmente falando,  quanto a 

espacialidade do comércio, ora enche nosso peito de um saudosismo de uma cidade pacata e com 

suas tradições invioláveis de um povo acolhedor e hospitaleiro, típico de uma cidade pequena com 

alma de gigante. 

Com olhar contínuo em estudo, os fenômenos místicos e educacionais entram como alicerce 

para a pesquisa devido a mística em torno do real-simbólico enquanto percebemos a essência dos 

lugares, a afetividade em uma função maternal na figura da benzedeira para a comunidade e pelas  

práticas exercidas por mulheres,  em sua grande maioria.  Na falta  delas a  mística das benzas se 

localizam nos espaços sagrados e representativos nos rituais das missas, das procissões, dos ex-votos 

e na benzenção através de gestos, água e palavras de conforto físico, espiritual e mental. Quando a 

possível  cura  pela  fé  não  surge,  cabe  o  caminho  da  ciência  institucionaliza  seja  a  medicina,  a 

farmacologia e até mesmo as práticas integrativas como alternativas transcendentais. 

A  subjetividade  da  pesquisa  apresenta  fenômenos  da  psicosfera  na  perspectiva  de  uma 

Geografia  das  Emoções,  posta  nos  lugares  como  espaços  vividos  agregando  saberes  formais  e 

informais para análises dos santuários-terreiros e seus manifestos próprios de cada território seja em 

Juazeiro do Norte e/ou em Guarabira.

28

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



HERMENÊUTICAS GEOGRÁFICA E ESPIRITUAL DAS ROMARIAS DE 
PADRE CÍCERO EM JUAZEIRO DO NORTE - CE E 

A UTOPIA DA ESPERANÇA

Raimundo Freitas Aragão

INTRODUÇÃO

A estrutura e a organização social do espaço são formadas a partir dos simbolismos os quais 

lhe dão suporte. A humanidade, sem restrição, é estruturada em camadas estratificadas de símbolos.  

O sagrado e o religioso são componentes dessa estratificação em suas mais sublimes e singulares 

formas  desde  a  sociedade  mais  primitiva  até  a  considerada  mais  avançada.  Quando se  trata  da 

dinâmica simbólica das culturas estas pulsam de utopias visionárias tanto para o alcance material 

quanto espiritual em seus desejos mais íntimos. A esperança utópica místico/religiosa inscrita na 

cidade de Juazeiro do norte não foge à regra, ela é de uma realidade tão latente que, refletindo ao 

modo  de  Lowenthal  (1982),  sua  essência  não  teria  uma  potencialidade  porquanto  seus  ilustres 

romeiros não fossem capazes de acreditar no impossível como acessível. As romarias a Juazeiro do 

Norte contrabalançam e mediam o caminho desse impossível. Por isso, tem-se como objetivo, neste 

estudo,  o  de  fornecer  uma leitura  espacial  argumentando que o  sagrado em torno das  romarias  

compõe um desses substratos o qual denominamos de “utopias da esperança”. 

Juazeiro do Norte, cidade centenária, fundada em 1911, comporta-se como uma das mais 

importantes hierópolis brasileiras, assentada no simbolismo construído em torno da mística figura de 

Padre Cícero Romão Batista, religioso nascido na vizinha cidade do Crato, idealizador, fundador e 

seu  primeiro  prefeito.  Esse  simbolismo,  de  essência  popular,  disseminou  as  bases  e  mantém 

constantemente atualizadas as “utopias da esperança” influenciando na imagem sagrada da cidade e 

de seu mentor espiritual, um dos mais intrigantes personagens da religiosidade popular brasileira. 

O embasamento conceitual tem como principais suportes o filósofo francês Henri Corbin 

(1976) e as noções de “mundo imaginal”, “hermenêutica espiritual” ou o mundo da alma. O também 

filósofo francês Jean-Jacques Wunenburger (1979; 1985; 1999; 2002a; 2002b; 2003; 2007) sobre a 

imaginação e suas “utopias visionárias e espirituais”. No contexto geográfico humanista, no sentido 

de oferecer suporte de escritura espacial, trazemos Yi-Fu Tuan (1980), geógrafo sino-americano e 

seu conceito de “Topofilia”, termo diretamente relacionado ao amor ao lugar. E o também geógrafo 

Eric Dardel (2011) e sua geograficidade traduzida ontologicamente como a relação Homem-Terra. 

Esse conjunto de autores pluridisciplinares é capaz de traduzir as formas sensíveis e suprassensíveis 

da realidade social vivida nas romarias de Juazeiro do Norte. 

29

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



A hermenêutica como metodologia ocupa as obras de Villaschi (2014), Rego; Suertagaray; 

Heidri  (2001)  e  Suertagaray  (2005).  Em  Geografia,  o  texto  a  ser  lido  e  interpretado  pela 

hermenêutica é o espaço geográfico. Nesse sentido, propõem-se a hermenêutica a ser aplicada nesse 

campo entendida “[...] para além do que usualmente entendemos como sendo textos  propriamente 

ditos.  Exemplos:  os  sonhos,  as  linguagens corporais,  a  arquitetura”.  (REGO; SUERTAGARAY; 

HEIDRI, 2001, p. 169).

Suertagaray  (2005,  p.31-32)  encaminha  e  dá  suporte,  portanto,  o  que  se  objetiva  nessa 

pesquisa com a hermenêutica: “[...] o que se busca é compreender, interpretar o sentido do vivido a 

partir  dos  significados  criados,  construídos  e,  por  consequência,  materializados  no  espaço 

geográfico”. Evidencia-se, com isto, que a “[...] hermenêutica destaca as condições cotidianas da 

vida,  ressignifica  suas  estruturas  e  acentua  a  intersubjetividade  cultural,  enfatizando  formas  e 

conteúdos dos laços de solidariedade que vinculam os indivíduos”. (Villaschi, 2014, p.175). Assim, 

busca-se a  interpretação de uma dada realidade social  no bojo de sua complexidade existencial. 

Portanto, hermenêutica geográfica e hermenêutica espiritual se amálgamam em uma só realidade, ou 

seja, a presença dos humanos na terra e suas relações estratificadas em culturas e símbolos capazes  

de os conduzirem para além da vida terrena. 

Falar das romarias na cidade de Juazeiro do Norte como “utopias da esperança”, implica 

necessariamente a leitura e a interpretação de sua produção no espaço. Se, portanto, reforçando que 

em geografia o que se propõe a ser lido e interpretado é o espaço, o texto a ser explorado serão as  

romarias.  Exploração essa a  partir  do espaço da vida e  do vivido,  o  que envolve as  formas de  

sociabilidade, de intersubjetividade, laços de solidariedade, as crenças na esperança dos romeiros em 

atingirem tanto os anseios materiais da vida cotidiana quanto da vida espiritual, ambos considerados 

mundos concretos e reais. A técnica de pesquisa participante realizada durante três anos ininterruptos  

de convivência, acompanhando as romarias foi essencial, quando se mergulhou no fenômeno e na 

comunidade.   

Expomos as romarias em Juazeiro do Norte como “utopias da esperança” em quatro partes. A 

primeira é essa introdução. A segunda dá a forma da expressão trazendo os principais autores os 

quais servirão para justificá-la. Se nesta parte as “utopias da esperança” se restringem à sua formação 

e organização, na próxima, ou terceira parte, apresentamos a forma de como essa esperança está 

inscrita  nos  lugares  concretos  de  romaria.  A  unidade  supressensível/sensível  da  “utopia  da 

esperança”, neste sentido, é exposta, uma e outra não podem existir separadas. A quarta parte são as 

considerações finais. 

30

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



As  romarias  como  “utopias  da  esperança”  e  seu  caráter  profano-religioso,  lúdico  e 
transcendente 

Quando se fala de utopias da esperança as consideramos formas diretas para o alcance de um 

mundo melhor, assentado em dupla perspectiva: a primeira recorre ao alcance das coisas concretas,  

materiais,  palpáveis.  A segunda  perspectiva  elabora  o  “mundo imaginal  e  espiritual,  ou  seja,  o 

mundo  da  alma”  (Corbin,  1976).  E,  no  mesmo  sentido,  mundos  “utópicos  visionários” 

(Wunenburger, 1979; 1985; 2002a; 2003). Assim, a nomenclatura de que as romarias em Juazeiro do 

Norte  a  qual  denominamos de “utopias  da esperança” realiza-se  por  entendê-las  ligadas tanto à 

espera dos seus praticantes em atingir os anseios no mundo sensível, prático, do cotidiano, quanto no 

mundo suprassensível também considerado real para aqueles que o praticam.  

No contexto do imaginário religioso e das sociedades produtoras de mitologias, Wunenburger 

(1985;  2002a)  relata  que  algumas  das  mais  importantes  e  principais  religiões  foram  grandes 

produtoras  de  utopias,  e  estas  estavam  associadas  aos  sonhos.  Ele  as  denomina  de  “utopias 

espirituais ou visionárias”. Para o autor, essas formas utópicas, no sentido etimológico de lugar - 

topos em grego – não tinham coordenadas físicas definidas, fechadas, daí significarem as formas 

mais diretas de contato entre deuses e homens. Funcionavam com uma variação de temas e motivos 

simbólicos, alimentando-se da imaginação mítico-profética, ou seja, de imagens religiosas do outro 

mundo. Ainda mais, para ele, essas imagens estão longe de ser pura ficção, apesar de diretamente 

inacessíveis;  são  percebidas  como  reais,  no  sentido  de  que  sua  existência  é  autenticada  pelas 

tradições. 

Dessa forma, participar das romarias na estrutura organizacional religiosa popular juazeirense 

ocorre com o deslocamento para a cidade sagrada onde há, particularmente, a presença do mítico, de 

um santo popular de devoção, Padre Cícero Romão Batista, figura religiosa apropriada por tradição 

local.  Em sua forma mais  sublime,  as  romarias  a  Juazeiro do Norte  são,  um caminhar  espacial  

concreto e, ao mesmo tempo, em direção ao plano metafísico. A cidade e seus lugares de romaria 

definem esse duplo trajeto. 

Romarias,  conforme se  verificam em Juazeiro  do  Norte  é  a  ebulição  entre  o  sagrado,  o 

profano, o lúdico e a busca incessante do transcendente, desde sua saída de origem até à chegada 

quando da apresentação à Padre Cícero. Come-se, bebe-se, dança-se, marca-se encontro, partilham-

se energias e, antes de tudo, compartilham-se fé. Sagrado, profano e o transcendente se imbricam, 

fundindo-se e confundindo-se. Meneses (2004, p. 118) nos mostra as contribuições que as romarias 

populares podem proporcionar àquelas sociedades que as praticam. Elas funcionam como um campo 

31

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



centrípeto de culturas dado os diferentes atores atraídos para o seu centro e os quais ajudam no seu 

desenvolvimento:

Em sua generalidade, as romarias populares constituem, além do seu aspecto tipicamente 
religioso,  focos  de  polarização  da  cultura  subalterna,  pela  variedade  de  contribuições  e 
manifestações  que  para  aí  convergem:  grupos  folclóricos,  músicas,  cantos,  danças, 
dramaturgias, festas, indumentária, multiplicidade de trocas comerciais que asseguram de 
alguma maneira a sua perpetuação e mantêm em grande parte a existência da “cidade santa”. 

A “cidade santa” constitui-se elemento central e caminho ao espiritual de outra dimensão. 

Neste sentido, as romarias juazeirenses são sustentadas não somente pelo seu caráter mundano, elas 

não são uma festa  popular  ritualizada em versão puramente sagrada.  O religioso metafísico e o 

religioso mundano exercem o lado comunicacional dessas festas na medida em que participam delas 

não só a comunidade local,  mas díspares grupos.  A diversidade de aspectos profanos das festas 

também diversifica o sagrado, daí a complexidade ser uma de suas características não facilmente 

percebidas (Oliveira, 2011).   

Carneiro (2008) reitera tais considerações afirmando que ocupar o espaço da festa peregrina é 

expressar e desempenhar diferentes discursos, religiosos e não religiosos. Isso se deve à constituição 

dos peregrinos participantes, composta de diferentes tipos e perfis. Diante disso, é provável encontrar 

nesse espaço pessoas com visões particulares e específicas, até mesmo contrastantes à peregrinação.  

As romarias a Juazeiro do Norte são movidas e têm como principal combustível a esperança 

(Figura 1), quer dizer, fazendo romaria, pode-se alcançar o mais profundo dos desejos, sejam eles de 

cunho  material  ou  espiritual.  Por  isso,  sem  esperança  não  se  faz  romarias,  evidentemente 

excetuando-se aquelas ocasiões em que os participantes têm outros objetivos distantes do alcance do 

sagrado (Carneiro, 2008). A esperança é motivo dos seres agirem e reagirem procurando não perder 

sua identidade. A esperança é símbolo de uma resistência (Dorfiac, 2000). Fazer romarias é exercer  

uma dialética, a dialética da esperança. É deixar o visível, o material - lugar de origem - e adentrar  

no invisível, quando se tem acesso ao suprassensível. É deixar uma geografia física e seguir em 

trajetória rumo a uma “geografia espiritual”, onde o próprio tempo se torna espaço. É desenhar um 

círculo imaginário no santuário de chegada ou nos lugares onde os peregrinos creem que ali  se 

realizou alguma forma de hierofania e ela não deixa de estar viva. Nos lugares da romaria o tempo é  

concomitantemente histórico, mítico e sobrenatural ou supra-histórico (Meneses, 2004), e o espaço é 

simultaneamente sensível, pois ele nos envolve substancialmente e suprassensível porquanto este 

espaço sensível é o substrato direcionado para o imaginal, de natureza não palpável, de acordo com 

Corbin (1976).

32

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Figura 1: Multidão na Praça do Socorro em Juazeiro do Norte por força da crença na 
esperança que a romaria e a fé produzem.  .

Foto: Acervo do autor, 2010

Nessa perspectiva, deslocar-se em romaria não é jogar-se ao vazio, à incerteza. É seguirem 

todos num mesmo sentido, motivados pela mesma obrigação do sacrifício e a mesma gratidão da 

sobrevivência cotidiana. É seguir movido pela esperança. É adentrar no “mundo imaginal” (Corbin,  

1976),  expressão essa cunhada para designar o espaço espiritual  da alma, termo latino “mundus 

imaginalis”, cujo objetivo é diferenciá-lo da noção de imaginação e de imaginário, os quais, a partir 

do  mundo  moderno  racionalista,  passaram  a  ser  concebidos  pejorativamente  como  mentiras, 

falsidades (Braga, 2007; 2008). O mundo imaginal trata-se, portanto, de designar “[...] no domínio 

das espiritualidades místicas, imagens visionárias dissociadas do sujeito, que tem uma autonomia a 

meio caminho entre o material e o espiritual, e que servem para tornar presentes na consciência,  

realidades ontológicas transcendentes” (Wunenburger, 2007, p. 10). 

O mundo imaginal  das  utopias  da esperança de Juazeiro do Norte  é  a  precisa  ordem da 

realidade de seus praticantes, o que corresponde à concisa percepção do conhecimento e creditado 

por eles. É o espaço psíquico no qual a realidade “suprassensível” dos sonhos, das teofanias e seres 

espirituais construídos sobre Padre Cícero estão manifestados num sentido visionário. É o lugar da 

cidade o qual, ao mesmo tempo, está fora da cidade, fora do lugar do mundo natural. Corbin (1976, 

p. 5) coloca que:

“Um mundo tão ontologicamente real como o mundo dos sentidos e o mundo do intelecto,  
um mundo exigente de uma faculdade de percepção a qual a pertença, uma faculdade como 
percepção cognitiva, de valor noético, tão plenamente real como as faculdades da percepção 
sensorial ou intuição intelectual. Esta faculdade é o poder imaginativo, e é preciso evitar 
confundindo-o com a imaginação que o homem moderno identifica como “fantasia” e, de 
acordo com ele, produz somente o imaginário”.

33

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



O intelecto no mundo imaginal é utilizado para se contemplar as realidades suprassensíveis, 

as  ideias  ou  essências  divinas,  o  que  possibilita  o  conhecimento  dos  seres,  aos  quais  só  são 

percebidos  os  aspectos  particulares  e  contingentes  por  intermédio  dos  sentidos  corpóreos 

(Wunenburger, 2003). Padre Cícero é o mentor cognitivo desse intelecto, é o intermediário para esse 

mundo imaginal das realidades suprassensíveis, é a força centrífuga a espalhar e a força centrípeta a 

concentrar a utopia da esperança. 

A esperança em relação às romarias em Juazeiro trata-se exatamente das experiências dos 

deslocamentos  entre  esses  dois  mundos,  movimentos  migratórios  percorridos  muitas  vezes  por 

milhares de quilômetros em condições sanitárias e alimentares precárias, difíceis e desconfortáveis. 

É como sair de um tempo-espaço e entrar em outro, mais sutil. As romarias para Juazeiro do Norte  

podem ser  consideradas  a  procura  de  emancipação da  prisão terrestre  em direção à  imersão no 

mundo imaginal. 

As romarias e seus lugares sagrados como escrituras físicas. A utopia da esperança toma forma 
espacial
.

Pensar as romarias na cidade de Juazeiro do Norte como utopias significa reconhecer não 

apenas sua essência mítico simbólica, mas também a concretude material a elas interconectada no 

espaço . Adentrar no mundo das romarias para revelar a utopia da esperança requer que se estabeleça  

um roteiro ou percurso concreto, material, de lugares onde as práticas utópicas da esperança são 

fervorosamente estabelecidas. A importância desse roteiro evidencia como o conjunto patrimonial 

material é compreendido hermeneuticamente, ou melhor, sentido e registrado como texto.   

Recorre-se, desta forma, à distinção entre o sagrado e o religioso. O sagrado é aquilo que é 

entendido, interpretado e objetivado como verdadeiro na realidade transcendente. É uma forma de 

expressar as identidades reproduzidas sobre, com e para o sublime. Para dirigir-se ao sublime há a 

necessidade de uma divindade que seja merecedora de culto e de um ritual por este ser estabelecido 

em  esferas  suprassensíveis,  diferentes  daquelas  esferas  ordinárias  da  vida  humana  social 

(Wunenburger, 2002b). 

Já o religioso marca o espaço geográfico por meio das crenças e práticas coletivas e tem 

como suporte os lugares exemplificados por diversos templos, territórios sagrados, monumentos, etc. 

Esses lugares podem ser apreendidos ainda como “espaços rituais” percebidos como aqueles onde 

um  sistema  de  códigos,  de  práticas  e  crenças  põe  em  cena  atores  sociais  diversos.  Lugares  

desassociados simbolicamente dos espaços domésticos. Lugares nos quais os praticantes conduzem 

suas atividades rituais. Muitos desses lugares fogem ao contexto dos lugares tradicionais da Igreja,  

34

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



todavia  são importantes  do ponto de vista  do sentido simbólico para  os  romeiros.  A identidade 

sagrado-religiosa dos romeiros está indissoluvelmente atrelada a esses lugares. 

Os lugares de romaria estão associados ao contexto da paisagem ritual. Em outras palavras, 

os lugares de romarias são o conjunto dos espaços rituais espalhados em um determinado território.  

Fazem parte dessas paisagens tanto as estruturas arquiteturais quanto lugares naturais no seio de um 

mesmo  território,  formando  um  conjunto  significante  na  cultura  majoritária  religiosa  do  lugar 

(Arsenault, 1997). São nesses espaços onde os romeiros materializam suas utopias da esperança para 

o alcance do imaginal.

Se  levarmos  os  lugares  de  romaria  à  concepção  de  paisagem  sagrada,  eles  serão 

compreendidos em sua materialidade visível e como espaço de uma identidade religiosa específica 

(Figura 2). 

Figura 2: Basílica Santuário de N. S. das Dores, um dos principais
lugares de romaria a Padre Cícero.

                                                                       Foto: acervo do autor, 2017.

Em  contexto  geral,  o  da  pluralidade  religiosa,  a  noção  de  paisagem  sagrada  nasce  da 

constatação de que os cultos e os ritos só existem ancorados no espaço, de forma estável ou mesmo 

provisória. Assim, a paisagem sagrada é emoldurada pelas formas arquitetônicas como os templos, 

os santuários, etc. e procede de uma leitura simbólica do espaço (Scheid; Polignac, 2010). É dessa 

forma que se pode falar das romarias e de seus lugares como símbolos estratificados na paisagem.

São lugares especiais onde o imaginal se revela por meio de experiências visionárias (Figura 

3). São lugares de performances espirituais individuais ou coletivas de contato com o sagrado, de um 

relacionamento íntimo cuja repetição jamais é realizada da mesma forma e intensidade. Ambientes 

onde a crença e a esperança são metamorfoseadas em objetos os quais, a partir de então, passam a ser 

santificados  e  plenos  de  magia  (Bonnemaison,  1992).  Lugares  intermediários  de  acesso  ao 

suprassensível são as outras metades dos símbolos.  Wunenburger (2002b, p. 3), aponta que:

35

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



“O religioso  é  simultaneamente  uma forma  de  conservação  e  transformação  cultural  da 
imaginação e experiência de encontro das imagens em sua riqueza emocional e simbólica. O 
religioso  contém,  de  fato,  como elemento  constitutivo,  o  sagrado,  no  sentido  de  Otto  e 
Eliade, isto é, uma estrutura afeto-cognitiva permitindo-nos arrebatar apenas o sensível e 
visível para penetrar no campo de realidades supraempíricas”.

Em acepção que se pretende ainda mais incisiva, “[...] a realidade espiritual envolve, cerca,  

contém a chamada realidade material. A realidade espiritual não pode ser encontrada “no onde”. O 

“onde” está nela. Em outro termo: a realidade espiritual, ela mesma, é o “onde” de todas as coisas”  

(Corbin, 1976, p. 4). Ele acrescenta que há correspondências topográficas entre o mundo sensível e o 

imaginal, um simbolizando com o outro. No entanto, não é possível ir de um ao outro sem uma 

pausa. Dessa forma, os templos, territórios e monumentos sagrados podem ser atrelados em relação 

tanto afetiva quanto espiritual com o lugar. Eles mostram, do mesmo modo, o visível e o invisível. 

Eles  falam e  transmitem esperança  e  amor  em relação  ao  lugar  (Tuan,  1980),  pois  apresentam 

virtudes  ou  sentimentos  os  quais  lhes  são  inerentes.  São  objetos  que  servem  de  trajetivas 

estabelecidas entre o meio, os indivíduos e as realidades sensível e suprassensível, justamente por 

que os romeiros veem nestes lugares de romaria espaços de esperança. 

Figura 3: Estátua de Padre Cícero na colina do Horto. Escritura maior na relação sensível/
suprassensível produzida pelo imaginário criativo da religiosidade popular

Foto: Acervo do autor, 2017.

As romarias e seus lugares e territórios de culto são patrimônios sociais transformados em 

trajetórias estimuladoras e alimentadoras da imaginação; eles sobrepõem-se ao conceito de paisagem 

visual  ultrapassando  as  representações  cognitivas  apreensíveis  neste  mundo.  Estão  ajustados  e 

alinhados ao conceito de “Topofilia” de Tuan (1980), ou seja, constituídas sob a base da percepção, 

atitudes e valores do ambiente, ou melhor, do afeto e do amor ao lugar.

36

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Carneiro (2008) afirma que em muitos fenômenos de peregrinação encontram-se referenciais 

de  afetividade  e  de  simbologias  em relação ao  lar,  a  casa.  De modo que  a  peregrinação é  um  

fenômeno vivido e experimentado e, sobretudo, expressão material e afetivamente incorporada na 

paisagem e no corpo. Fazer romarias é, metaforicamente, deslocar-se da casa para o lar.

A realidade espiritual, no contexto geográfico, serve de mediação entre os sistemas sociais de 

representações  praticadas  no  espaço.  Os  lugares  de  romarias  onde  essas  representações  são 

encenadas tornam-se lócus privilegiados dos significados culturais os quais o imaginário místico 

religioso domina. São lugares de expressão regulados e coerentes de imagens formadas por crenças e 

obras religiosas (Wunenburger, 2002b), são lugares de vida própria, de profundo valor afetivo, onde 

se mantêm vivas as manifestações religiosas tradicionais,  são onde se vive mais intensamente o 

imaginário criativo (Figura 4). As crenças, os mitos, os simbolismos de uma realidade espiritual e 

sua espacialização são partes dos processos culturais em suas formas coletivas ou individuais. 

Figura 4: A criatividade visionária espiritual utópica dos romeiros e sua escritura na colina do Horto

Foto: Acervo do autor, 2010.

As  romarias  e  seus  desdobramentos,  ou  seja,  os  lugares  de  romaria,  como  lócus  de 

imaginários espirituais criativos, elaborados no bojo da cultura popular, atuam no espaço-tempo da 

comunidade como “marcação geográfica”, papel importante nas práticas socioculturais ordinárias. 

As romarias como representações sociais são esquemas pertinentes do real, elas evocam objetos,  

mesmo  se  estes  não  estão  diretamente  presentes.  As  romarias  são  traços  das  criações  sociais, 

evoluindo depois para serem transformadas e sedimentadas em marcas.

As romarias são ao mesmo tempo materiais e imateriais, são traços de ações do passado,  

reproduzidas como marcas do presente já que são consolidadas no espaço, no território e no lugar.  

Pertencem ao domínio interior cognitivo, inscritas no pensamento e na memória. Representam o que 

37

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



se entende por geograficidade, ou seja, a intrínseca relação Homem-Terra, a realidade que une todos 

os elementos, do visível ou sensível, ou seja, a sua “impressão” (Dardel, 2011) e o invisível (Corbin, 

1976)  e  são  essas  as  condições  necessárias  para  definir  espacialmente,  fenomenologicamente  e 

imaginalmente, um lugar. 

Os deslocamentos de romeiros para Juazeiro do Norte são a própria noção de esperança, 

caminho possível e realizável, meio de encontro e assimilação com um “Deus”, na acepção mesma 

do divino e a “Terra Prometida”, do “Lugar Sagrado”, pois este “[...] deslocamento espacial já de si é 

sacralizante [...]” (Meneses, 2004, p. 117). Só que com uma peculiaridade: esse encontro é realizado 

através da invocação de um intermediário mítico e místico, de um santo popular idealizado por uma 

religião popular, não oficial - Padre Cícero - e, segundo seus seguidores, escolhido por “Deus” e 

incumbido por Ele como o mensageiro direto “Terra-Céu” quando vivo, e agora quando morto, o 

caminho é invertido, o místico assume sua força “Céu-Terra”. Assim sendo, as romarias em Juazeiro 

do Norte estão imbuídas de uma alta espiritualidade visionária e criativa. 

As romarias de Juazeiro do Norte como eventos religiosos e  festivos são excepcionais  e 

singulares, o que explica seu papel peculiar no jogo das relações da sociedade local com seu espaço, 

a misticidade envolvendo um santo não regido pelo aparelho romanizado e eurocêntrico da Igreja, 

mas cujo estatuto começa a ser revisto com vistas à sua cooptação (Memneses, 2004). As festas 

romeiras são encenações sociais nos espaços de vida e do vivido, enriquecidas de utopias visionárias 

conduzidas  pela  esperança.  E  como  afirma  Di  Méo  (2002b),  são  a  construção  exemplar  e 

diferenciada da identidade e do patrimônio social de um território. E da mesma forma, quando o 

próprio território se transforma em patrimônio legitimado socialmente. 

As realidades utópicas visionárias do mundo real material dos romeiros, tomando como ponto 

de vista as considerações de Wunenburger (2003, p. 108) “[...] só ganham sentido no universo de um 

pensamento suprarracional, que procura, não no domínio do mundo empírico, mas uma perfeição 

interior que só pode ser encontrada na comunhão com Deus”. As romarias atuam como meios de 

transformar Juazeiro do Norte em “paraíso” terrestre, um lugar melhor, feliz e perfeito. É preciso 

esclarecer  que  essa  crença  do  romeiro  no  mundo visionário,  permite-lhe,  todavia  “[...]  suportar 

serenamente a existência com a certeza de que outro mundo virá [...] no horizonte da vida terrestre  

ou  numa  vida  do  além”  (Wunenburger,  2007,  p.  71).  A  esperança  descrita  no  imaginário  dos 

romeiros se expressa no espaço concreto da cidade, ou especificamente nos lugares de romaria onde 

costumeiramente eles desenvolvem sua peregrinação urbana.  

É através deste percurso que um novo mundo se abre. É a própria cidade a transmitir uma luz 

iluminando os romeiros, eles acreditam em uma luz sobrenatural proveniente de um ser total. Creem 

que o próprio Deus por intermédio de padre Cícero em forma de Luz irá  guiá-los a  uma fonte 

38

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



transcendente. O romeiro recorre primeiro às forças suprassensíveis, no caso as forças divinas, pois é 

a partir delas que emana a esperança fundamental. 

É por isso que Wunenburger (1979) diz que ao místico não é possível descrever senão lá 

aonde se quer ir, onde ele está. Ele não pode mostrar o caminho; a força da esperança como utopia é  

que conduz esse  movimento de  procura.  Acreditamos que a  utopia  da  esperança,  neste  sentido, 

fortalece o imaginário místico dos romeiros transmitindo-lhe significado e sustentação, fazendo com 

que os lugares de romaria sejam um dos fatores mais importantes em uma romaria, por causa da  

expectativa  que  os  romeiros  criam  antes  de  chegar  ao  destino.  O  destino  é  uma  forma  de 

confirmação, eles querem ratificar no destino a evocação de seus anseios, tanto materiais quanto 

transcendentais. Mesmo por que a esperança é um “avenir”, ou seja, um futuro, o que está para vir, 

não se espera para ontem. Os romeiros esperam com perspectivas de certezas futuras.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As utopias da esperança, ou seja, a realidade da leitura e escritura das romarias de Juazeiro do 

Norte neste artigo advém da interconectividade conceitual analítica da Filosofia e da Geografia por 

meio da hermenêutica. No caso dos conceitos filosóficos estes adentram no mundo do suprassensível  

como realidades concretas, observando-se as formas do mundo imaginal e das utopias visionárias e 

espirituais. Já a Geografia utiliza-se da escritura espacial ou a construção dos lugares de romaria para 

que o texto seja lido em sua totalidade.  A junção conceitual  das duas ciências torna possível  a 

escritura da unidade suprassensível/sensível no espaço das romarias como “utopias da esperança”.  

As romarias e os lugares de seu desenrolar constroem e deixam marcas ou escrituras a serem 

lidas e interpretadas. São marcas porque são duráveis no tempo e são escrituras no espaço a partir da 

presença  humana,  por  que  podem  ser  reeditadas.  Eles  definem  a  cidade  religiosa,  pois  se 

transformaram na quintessência de uma cultura particular. 

39

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



O LUGAR SAGRADO NA EXPERIÊNCIA DEVOCIONAL DA NOVA 
COMUNIDADE CATÓLICA MARANATA DE SOBRAL (CE)

Antonio Jarbas Barros de Moraes

INTRODUÇÃO

A presente abordagem tem como ponto de partida a experiência religiosa devocional das 

Novas Comunidades Católicas (NCCs), com o objetivo de compreender os significados geográficos 

do lugar sagrado que emergem dessa experiência. Ela é fruto de uma pesquisa de doutorado realizada 

nas NCCs Maranata e Rainha da Paz, situadas em Sobral (CE), entre 2020 e 2023, no âmbito do 

Programa de Pós-Graduação em Geografia da Universidade Federal do Ceará. As NCCs têm sua 

origem na Renovação Carismática Católica (RCC) e suas práticas englobam o carisma interno, a  

força missionária, propósitos de vida e aliança, obediência hierárquica, celibato, culto aos ministérios 

e oração pessoal.

Na revisão teórico-metodológica, utilizou-se como referencial preponderante a Geografia da 

Religião,  que  auxilia  na  compreensão  dos  fenômenos  religiosos  a  partir  dos  seus  significados 

contextualizados espacialmente, conforme estudado por Rosendahl (2018) e Souza (2017). No que se 

refere  à  sensibilidade  dos  lugares,  foram consideradas  as  contribuições  de  Tuan (2012),  Holzer 

(2011), Relph (2014 e 1976) e Marandola Jr. (2014). Com o objetivo de ampliar as discussões sobre 

comunidades  e  relacionar  suas  dinâmicas  contínuas,  também se  buscou  aproximações  à  Victor 

Turner (1974, 2008) no âmbito dos dramas sociais em communitas, que são fases de conflito da vida 

social  com  direções  divergentes.  É  por  meio  desses  dramas  sociais-religiosos  que  ocorre  a 

consagração do lugar, resultando na criação de lugares sagrados, a saber: a Maranata.

A metodologia utilizada foi a participação no fenômeno religioso das NCCs. Neste texto,  

enfatizam-se  as  entrevistas  realizadas  com  a  comunidade  Maranata  e  com  um  representante 

diocesano. Isso ajudou a produzir uma compreensão dos significados das experiências religiosas do 

lugar.  E o ato da participação foi influenciado pelas leituras de Geertz (1978) e a amplitude da 

percepção espacial por Merleau-Ponty (1999), Eric Dardel (2011) e Serpa (2019). Essa correlação foi 

possível  a  partir  da  temporalidade  dominada  pelo  presente  da  imaginação,  aquilo  vivido  na 

comunidade  e  produzido  na  pesquisa,  corroborando  uma  compreensão  geográfica  como  essa 

sugerida.

40

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



O COMPONENTE METODOLÓGICO ESPACIAL DA PARTICIPAÇÃO 

As Novas Comunidades Católicas de Sobral (CE) foram o ponto de partida desta pesquisa. 

Compreendemos, especialmente, neste artigo a Nova Comunidade Católica Maranata, devido à sua 

relevância  religiosa  para  realidade  católica  sobralense.  Sua  dinâmica  representa  o  componente 

espacial fundamental para a compreensão dos significados religiosos. Isso foi possível graças à nossa 

participação  nas  práticas,  organizacionais  e  devocionais,  realizadas  nesses  lugares.  Além  do 

envolvimento  afetivo,  pudemos  perceber  os  efeitos  contínuos,  políticos  e  transcendentais  das 

referidas práticas,  as quais,  por sua vez, consagram os lugares.  É esse processo de consagração, 

associado ao contexto devocional das comunidades, que produz o lugar sagrado. Para aprofundar a 

aproximação  com  os  sujeitos  envolvidos,  conduzimos  entrevistas  que,  fenomenologicamente, 

auxiliaram na  identificação  da  essência  simbólico-religiosa  da  realidade  comunitária.  Além dos 

dramas sociais enfrentados pelas comunidades ou communitas, também convergem os significados 

espaciais ali produzidos. Essa correlação espacial é apresentada no mapa cognitivo da figura 1.

Figura 1: Mapa cognitivo-metodológico da compreensão espacial abordada no artigo

Fonte: Elaborado pelo autor (2023).

Um  dos  eixos  de  compreensão  apresentado  é  oriundo  do  interesse  do  geógrafo  pela 

fenomenologia,  que tem adensado a abordagem cultural e fenomenológica da Geografia.  Angelo 

Serpa (2019) indica algumas portas de entrada do geógrafo à fenomenologia, que, em Merleau-Ponty 

(1999), pela percepção, é um pensamento fundador, realização e inacabamento, um estar antes de 

todas as coisas e é nele que o resto do mundo se faz; e em Gaston Bachelard (1993), pela poética do  

espaço, os quais são a especificação da imagem poética, operada pela repercussão (o plano da vida) e 

pela ressonância (aprofundamento da existência). A operação dupla, ressonância-repercussão, é a 

41

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



possível impressão da poética espacial presente nos lugares. Além disso, as experiências religiosas e 

espaciais das quais despertam a consciência geográfica são aliadas à compreensão geográfica (Souza, 

2017).

A participação nas experiências religiosas das comunidades iniciou no ano de 2020, que 

diante da situação pandêmica de Covid-19, iniciada em 11 de março desse mesmo ano (OMS, 2020), 

as organizações religiosas, assim como outros setores/instituições, tiveram temporariamente as suas 

atividades paralisadas (Oliveira et al., 2020). No entanto, com o avanço das campanhas de vacinação, 

a  metodologia  de  pesquisa  priorizou  uma  demanda  presencial,  que  apesar  das  redefinições  ou 

prorrogações, seguiu um instrumental viabilizado pela experiência de campo.

Na aproximação presencial, o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) serviu 

para  resguardar  informações  sigilosas.  E  outros  documentos  como o  Termo de  Autorização  foi 

utilizado  para  entrada  na  comunidade  e  o  Termo  de  Concessão  para  ter  acesso  a  registros 

documentais de arquivos da comunidade. Eles foram importantes para o recrutamento e para oferecer 

confiabilidade aos participantes nas entrevistas. As entrevistas foram realizadas com membros de 

umas das comunidades e com um agente diocesano que possui vinculação clerical, um representante 

da cúria. O caráter semiestruturado possibilitou que alterações fossem feitas no instante do diálogo.  

No total de cinco entrevistas, sendo uma com um representante diocesano, sujeito denominado ao 

longo do texto como D1, e quatro com membros da NCC Maranata, mencionados como M1, M2, 

M3 e M4. Os nomes dos sujeitos são significativamente indispensáveis na narrativa da vida religiosa, 

principalmente se forem relacionados a homenagens devocionais. 

No entanto, a presença das siglas tem a ver com o uso do TCLE. A partir dessas narrativas,  

pode-se situar os discursos no contexto espacial do lugar sagrado, Maranata. Para tanto, contamos 

com a disponibilidade desses sujeitos espaciais. E a partir das entrevistas, foi possível conceber uma 

abordagem  dispondo  de  alguns  significados  espaciais  da  consagração  do  lugar,  porém  com 

horizontes abertos para outras possibilidades perceptivas.

LUGAR E DRAMA SOCIAL RELIGIOSO

A noção de lugar a partir da vida religiosa em experiências em lugares sagrados marianos é 

encarada a partir das experiências, do pesquisador e dos sujeitos espaciais, e do imaginário religioso 

destes lugares que foi possível uma compreensão geográfica. Além disso, apresenta-se um apanhado 

epistemológico sobre a noção de lugar no contexto humanista e cultural da Geografia, inclusive, da 

perspectiva de communitas enquanto drama social que inspira este olhar geográfico.

42

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Para  iniciar  esse  diálogo  epistêmico,  Werther  Holzer  (2011),  com  referência  a  Dardel 

(2011),  destaca que as  essências  são indispensáveis  nos estudos fenomenológicos,  pois  elas  são 

resultado das experiências humanas na Terra. Marandola Jr. (2014) concorda com essa premissa ao 

estudar  lugar.  Com  isso,  é  preciso  interrogar  os  sentidos  das  coisas,  descobrindo  um  mundo 

individual e coletivo, que não é restrito à coisa pela coisa, em suma, a uma morfologia, mas um 

mundo questionado nas suas relações ser-no-mundo, explicitamente uma crítica às grandes estruturas 

mercadológicas que parecem locações bem delimitadas, mesmo em escala planetária.

Em  outra  conceituação,  Doreen  Massey  (2000)  mostra  o  lugar  por  meio  das  tensões 

políticas e dos desejos que reverberam uma discussão voltada para contatos intra-inter-nacionais. 

Diante desses dois pontos de vista anteriores, o espaço engloba as dinâmicas dos lugares, sejam elas 

econômicas ou culturais, influenciadas e (re)criadas pelas vivências significativas, tomadas como 

construção social para tentar pôr ordem no cotidiano e além para perceber os impactos dos sentidos 

extraordinárias da vida religiosa.

As práticas humanas, às diversidades de saberes, aos desejos e às aspirações, ou seja, uma 

geografia emergente,  própria  do  sujeito  transcendental,  em outras  palavras,  o  modo  de  ser  em 

situações geográficas variadas, busca compreender as relações mundanas com o lugar (Marandola 

Jr., 2014). Para a Geografia, é preciso incorporar essas diversidades nas suas dimensões de análise 

para adquirir um estudo de saber universal. Essa demanda também deve considerar as sociedades, 

suas diversidades, em diferentes graus e representações. Isso “nasce da experiência que os homens 

têm dos lugares e das emoções que esta suscita” (Claval, 2010, p. 55). Os saberes produzidos nas 

experiências  permitem  que  as  pessoas  criem  sentidos  e  orientações  espaciais,  que  se  tornam 

elementos indispensáveis para os indivíduos engendrarem conhecimento do lugar.

Na obra de Tuan (2012) esse lugar possui sensações de pertencimento e a dimensão da  

experiência de  mundo. É também uma contribuição para a superação de uma importante questão 

ontológica que separa sujeito  e  objeto.  É preciso entrelaçar  modos de ser  espaço,  lugar  e  entes 

(coisas quaisquer), oferecendo compreensões inter-relacionadas (sujeito-objeto) que não se resumem 

à  extensividade  puramente  cartesiana.  Nesta  direção,  Edward  Relph  (2014)  compreende  que  a 

essência implica continuidade e experiência aberta ao mundo dos significados.

O lugar pode representar o modo como uma comunidade utiliza a sua situação social, no 

caso deste texto, a tal situação é religiosa. Diante disso, o lugar associado a parte religiosa com ótica 

do  sagrado,  é  melhor  exprimido  pelos  pontos  sensíveis  do  mundo,  o  exemplo  das  Novas 

Comunidades Católicas,  demarcado para a  Maranata,  acionados pela presença humana na Terra. 

Com a amplitude espacial presente, tendendo para o infinito geográfico, recorreu-se à continuidade 

43

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



simbólica do lugar, que comunica a sucessão de significados de potencial dramática e  communita. 

Trata-se o sentido de lugar, percebido, vivido e sentido, porém jamais encerrado.

Victor Turner (1974) influenciou essa premissa ao pensar a projeção liminar, fora e dentro 

do tempo da ação, dentro ou fora das estruturas sociais, uma relação que pode estar rigidamente  

estabelecida ou em continuidade, por ele relacionada a  liminaridade, em constituição. A ideia de 

communitas é uma de suas teses acerca da comunidade, não restrita a viver em sociabilidade, afinal  

de  contas,  por  exemplo,  viver  uma condição humana sagrada,  política  e  religiosa,  são posições 

adquiridas ao longo dos processos de passagens. 

A  imprecisão  em  relação  ao  sentido  de  comunidade,  está  relacionado  ao  que  o  autor 

devolveu sobre dramas sociais, consequentemente, ao contexto das Novas Comunidades Católicas 

(NCCs) sobralenses que dispõem de significados dramáticos religiosas, políticas e econômicas nas 

práticas  desenvolvidas.  Assim,  os  dramas  sociais  são  um  processo  de  transformação  social  e 

espiritual, no qual sugerem instantes superação pela ação reparadora do sagrado, relacionada também 

a vida cotidiana, por isso, é interessante compreender em um ótica sacro-profana, e pela reintegração 

à comunidade religiosa (Turner, 2008). As direções de afirmação das comunidades são divergentes,  

por isso, conflitantes e sem um ordenamento preciso. 

A condição de sagrado fornece alguns dos fundamentos para uma compreensão imagética 

daquilo  que  está  ao  alcance  da  pesquisa.  Assim,  as  manifestações  do  sagrado  no  espaço  estão 

presentes tanto nos lugares sagrados, santuários, templos e outros, quanto na vida comunitária. A 

sacralidade  espacial  corresponde  a  uma  experiência  que  envolve  eventuais  acontecimentos, 

aparições, milagres. No contexto, existe uma variação de espaços sagrados por ocasião da fé, onde o 

sagrado de alguma maneira se manifestou (Rosendahl, 2008; 2009; 2018). E religiosidade, que não é 

restrita à sacralidade espacial, é importante porque se manifesta das mais variadas maneiras. Neste 

caso, apesar de reconhecer a importância e a força do sagrado, além disso, considera-se aquilo que 

está envolvido no contexto dramático comunitário de ordem política, econômica, mística e religiosa. 

As  Novas  Comunidades  Católicas  (NCCs) são  um  veio  do  movimento  de  Renovação 

Carismática da Igreja Católica Apostólica Romana. Essa intenção renovadora teria sido iniciada em 

1967,  nos  Estados  Unidos,  sob influência  das  mudanças  estruturais  regulamentadas  no Concilio 

Vaticano  II  (1962-1965),  que  propôs  mudanças  reinterpretadas  para  aqueles  novos  tempos.  São 

transformações temporo-espacial que a Igreja planeja para adequar a questão religiosa à vida dos 

fiéis,  tencionando  as  práticas  devocionais  e  ampliando  a  difusão  da  fé  para  múltiplas  direções 

espaciais, tecnológicas, políticas dentre outras, além de intencionar atração de fiéis e influenciado 

pela consagração de “novos” lugares. Jefferson Oliveira (2017), na sua tese de doutorado, ajuda na 

compreensão a respeito da renovação carismática, identificando que as ações carismáticas de contato 

44

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



e comunicação podem ser capazes de assegurar a hegemonia de novos grupos devocionais. Assim, as 

práticas  de  renovação  conectaram  vivências  religiosas  tradicionais  revitalizando-as  a  seu  modo 

(Oliveira, J., 2017).

A chegada da Renovação Carismática Católica (RCC) na América Latina se deu em fases, 

segundo Brenda Carranza (2009): a fase fundacional, com a estruturação do movimento, nos anos de 

l960 e 1970; A fase social e cultural, nos anos de 1980 e 1990, em que ocorre a consolidação de um 

estilo de evangelização a partir da música, do lazer e da oração, como um processo de continuidade 

do  carisma;  e  a  fase  midiática,  dos  anos  2000,  a  partir  do  qual  os  meios  de  comunicação são 

principais  veículos de difusão carismática.  E com a sofisticação da tecnologia  informacional  na 

contemporaneidade, as divulgações por meio das redes sociais, com designes apelativos dos eventos,  

são prioridades das Novas Comunidades Católicas (NCCs). No contexto da pandemia de Covid-19, a 

intensificação das atividades midiatizadas ficou ainda mais evidente nas transmissões ao vivo via 

redes  sociais  e  nos  canais  na  plataforma  do  YouTube e  em  outras.  Diante  das  dinâmicas  que 

perpassam  espaço-temporalmente  às  sociedades,  existem(iram)irão)  ajustes  a  cada  situação, 

repercutindo a consagração dos lugares pelos seus significados devocionais religiosos. O sentido 

espacial da religião é significado a cada temporalidade pelas práticas humanas, em diferentes lugares 

o exemplo compreendido a seguir.

LUGAR  (CON)SAGRADO:  A  NOVA  COMUNIDADE  CATÓLICA  MARANATA  DE 

SOBRAL (CE) 

Este entendimento remete a uma noção de lugar a partir da vida religiosa vivenciada na 

Nova Comunidade Católica Maranata de Sobral. É por meio das experiências do pesquisador e dos 

sujeitos  espaciais,  bem como  da  essência  desses  lugares,  que  essa  compreensão  geográfica  foi 

possível (Holzer, 2011; Marandola Jr., 2014).

A menção de que o lugar é consagrado sugere que existe um senso de importância e respeito 

pelos  significados  e  práticas  associadas  a  esse  lugar,  o  que  também pode  ser  considerado uma 

expressão de apego simbólico ao lugar. Isso está em consonância com a relação do sujeito espacial  

com o lugar, que pode ser afetiva, conflituosa e carregada de significado (Tuan, 2012).

Às entrevistas  realizadas  com representantes  da  diocese  e  membros  da  NCC Maranata, 

proporcionaram uma compreensão dos significados atribuídos ao lugar sagrado. Por meio dessas 

entrevistas,  tornou-se possível  compreender parcialmente como os sujeitos espaciais estabelecem 

relações e consagram o lugar, contribuindo assim para a sua caracterização como um lugar sagrado.

45

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



A comunidade em questão tem o objetivo de disseminar suas práticas religiosas e reforçar o 

sentido de lugar sagrado tanto em sua sede comunitária quanto em outros locais, como, por exemplo, 

nas casas de missões. A vida religiosa vivida nesses lugares sagrados, juntamente com o drama 

social  da experiência  comunitária,  contribui  para  a  produção de significados atribuídos ao lugar 

(Turner,  1974;  2008).  Essa  produção  de  significados  despertou  o  interesse  do  geógrafo.  Essa 

compreensão foi  feita  a  partir  das experiências relatadas nas entrevistas pelos sujeitos espaciais, 

enriquecidas por suas vivências pessoais.

O contexto das entrevistas envolvia uma reunião de alinhamento entre membros e fundador 

da Maranata, não sendo a primeira vez que a participação fez parte das atividades de campo, porém, 

nesta se multiplicou a intensidade das conversas a respeito da comunidade, assuntos corriqueiros 

sobre a pandemia, violência na cidade e sobre as atividades paroquiais do mês de maio. No dia 16 do  

mês de maio de 2022, foram feitas, primeiro com o M1, que posicionou duas cadeiras, uma de frente 

para  a  outra,  logo  em  seguida  foi  iniciada  a  gravação  de  uma  breve  narrativa  dos  propósitos  

políticos-religiosos da comunidade. Os membros, tanto o M1 quanto M2, M3 e M4, contaram suas 

versões  sobre  a  vida  religiosa  comunitária.  Chegar  antes  das  atividades  iniciarem possibilitou o 

contato direto e, consequentemente, reforçar presencialmente o convite para entrevistas antes feita 

on-line, além de percorrer o lugar para conhecer repartições administrativas, capela, auditório e área 

de convivência.

Nos dias 16 e 17 do mês de maio, o destino foi a Cúria, na intenção de conversar com algum 

agente  diocesano,  mas  por  ser  a  primeira  vez  neste  lugar,  a  passagem  rendeu  em  conversas 

prolongadas  com  alguns  padres  e  secretárias.  Na  oportunidade  houve  troca  de  contatos  para 

comunicação a respeito de um retorno posteriormente. O retorno só foi possível no dia nove de 

agosto de 2022, com disponibilidade de um dos representantes diocesanos – D1, dialogou-se acerca 

dos vínculos entre dioceses e as Novas Comunidades Católicas (NCCs). Partiram dessa entrevista 

algumas  orientações  a  respeito  do  acesso  a  documentos,  eles  são  arquivos  próprios  de  cada 

associação.

Perguntado  sobre  o  processo  de  fundação  de  uma  comunidade,  o  sujeito  espacial  D1 

respondeu:

Depois  de  um  tempo  de  vivência,  então  vão  elaborando  os  seus  estatutos,  estatutos  e 
Regimento  Interno,  regra  de  vida,  são  duas  coisas  diferentes.  E  apresentam  ao  bispo, 
normalmente o bispo dá uma aprovação a experimento por tantos anos. Isso às vezes é 
renovada. Agora mesmo a Comunidade Filhos de Sião, depois de 20 anos, é que veio ser 
reconhecida com status de definitiva. Filhos de Sião do Marco. Então, às vezes passa por 
um longo período (D1, 09 de agosto de 2022).

46

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



O  processo  de  fundação  não  é  imediatista.  Mostram-se  algumas  características  da 

comunidade,  que  não  se  bastam  na  vivência  pessoal  do  fundador,  é  dependente  de  um 

reconhecimento da Igreja. Esse tempo de experiência precede a aprovação estatutária, e nela deve 

conter ações que deram início ao agrupamento e que devem se projetar para o futuro, portanto, algo 

que deve ser visto com atenção pelos fundadores e pelas dioceses.  Essa temporalidade pode ser 

renovada ou encerrada, atestando a impossibilidade de continuidade da associação ou reconhecendo 

o seu status de definitiva. Mesmo que elas derivem de grupos de orações consolidados, que têm uma 

vida comunitária associada à Igreja, é preciso um acompanhamento instruído clericalmente. Essa 

relação de dependência mostra a unidade da Igreja no que se refere à capacidade de manutenção 

conservadora das suas ações no caso das comunidades, no entanto, desensinando e impedindo o seu 

desenvolvimento particularizado (Massey, 2000).

Para ajudar a compreender a questão da fundação, destaca-se um dos trechos do depoimento 

cedido por M1 (2022), que revela: “essa escolha, ela é muito pelo chamado de Deus, pelo carisma, 

por aquilo que Deus vai nos inspirando ao longo da caminhada. Então uma comunidade não se cria, 

não é uma criação, não é uma invenção” (M1, 16 de maio de 2022). Apesar de atribuir, nesse 

trecho, a fundação ao contato com o sagrado, não a entende como uma criação humana do desejo  

pessoal e dominador de conduzir um grupo religioso, muito bem discutido por Max Weber (1991).

A reunião de membros deriva da vivência em outras comunidades, a participação tem como 

requisito esse contato com outra realidade católica carismática, assim conforme é afirmado: “eu já 

participava de outra comunidade” (M1 e M2, 16 de maio de 2022). De um engajamento individual, 

que reproduz a conduta da liderança comunitária, como é dito: “o meu chamado. Eu sou um jovem 

de 24 anos, hoje em dia é muito difícil você encontrar um jovem que esteja engajado, hoje eu sou 

consagrado da comunidade, e há mais ou menos dez anos atrás, nosso senhor me chamou”  (M4, 16 

de maio de 2022). E uma continuidade hereditária: “a minha entrada na comunidade foi muito bem-

vinda. Eu sou de família já católica, meus pais são da Fundação dessa comunidade” (M4, 16 de 

maio  de  2022).  O  encontro  de  membros  com  comunidade  produz  significados,  como  estes 

explanados, envolvidos no imaginário mariano, no movimento espaço-temporal e pertencimento ao 

lugar (Tuan, 2012).

Essa prática religiosa é trazida pela experiência carismática, que:

Quer dizer o Carisma, o Espírito Santo, assume o Espírito Santo, chama quem quer. E a 
gente não pode impedir que o Espírito Santo aja. Então isso é como acontece com as novas 
comunidades, às vezes eu tenho visão crítica também, eu reconheço o bem que as Novas 
Comunidades da Renovação Carismática, as novas comunidades chamadas, realizam, muita 
gente  teria se  perdido,  e  muita não estaria na Igreja,  sobretudo jovens,  se  não fosse a 
Renovação Carismática, a maneira feliz, inovadora, descontraída de viver a fé além do rito, 
dando oportunidade às pessoas de externar os seus sentimentos, tudo isso. Isso traz um bem 

47

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



muito  grande,  muito  grande.  Porém,  a  Renovação  Carismática,  fundamentalmente,  ela 
começa nos Grupos de Oração, o que caracteriza a Renovação Carismática, a princípio,  
não são as novas comunidades, são os grupos de oração. Eu mesmo fiz parte de um grupo 
de oração. E era algo muito bom (D1, 09 de agosto de 2022).

Existindo assim pelo menos dois sentidos, um positivo, que promove uma ordem na vida da 

juventude, ao passo que é disseminada uma ideia de inovação da fé que pode superar a ritualização 

cerimonial das celebrações, expressando de maneira espontânea seu modo de vida religioso. Por 

outro lado, um sentido que reverbera o nascimento da Renovação Carismática Católica (RCC), nos 

grupos  de  oração.  Todavia,  uma  diminuição  destes  ajuntamentos  de  fiéis parece  o  incomodar, 

atrelando “algo bom” ao que viveu no passado como modelo referência religiosa. Essa diversidade 

de significados tem a ver, na visão de Rosendahl (2018) com as práticas devocionais que ajudam na 

construção de simbolismo do lugar. Ainda com esse tom de criticidade, ele continua: 

fui ler [estatutos]... primeiro reunimos toda a comunidade em torno, o pároco e o chanceler 
da cúria, que é o canonista, para a gente ver os estatutos juntos. Aí tinha assim: pobreza, só 
citei no máximo dois pares de sapatos. Não se pode ter além de duas ou três camisas, duas 
calças. Mas não é muito rigoroso? Vocês não estão fazendo algo com muito rigor? Isso não 
é algo que estamos criando agora, a gente vive isso há mais de 15 anos, aí a gente se  
espanta. A gente tem uns vocacionados seminaristas, a gente procura por regras e diminuir 
as coisas e reclamam. E esse pessoal, espontaneamente, sem imposição de ninguém escolhe 
viver dessa forma, isso é ação do espírito. Isso só pode ser ação do espírito. Então é algo 
fascinante, é o lado positivo que eu vejo. Agora é o lado preocupante, eu não digo negativo, 
mas preocupante,  é  que  houve uma proliferação de  novas  comunidades,  todo grupo de 
oração de repente inicia uma nova comunidade (D1, 09 de agosto de 2022).

Enfatiza-se que existem elementos exacerbados presentes nos estatutos. Mas que também 

são  considerados  uma  questão  de  escolha,  de  modo  que  a  Igreja  não  intervém  se  já  houver 

obediência,  aquilo  que  ela  tanto  busca,  e  está  sendo  feito  espontaneamente.  Há  o  encontro  de 

interesses envolvidos entre aquilo que é feito pela comunidade e o idealizado canonicamente. O 

discurso  seria  justificado  assim,  pelo  que  é  praticado,  como a  questão  do  voto  de  pobreza.  A 

princípio parece improvável, porém é um processo de dedicação reproduzir o que a Igreja faz, em 

prol do reconhecimento diocesano. Entretanto, a rápida difusão das comunidades deve favorecer aos 

interesses institucionais,  por isso,  deve ser acompanhada e se atender aos fundamentos internos, 

reconhecida e é estabelecido um controle eclesiástico (Urrego-Romero, 2019)

As vivências dos membros tendem para um encadeamento de práticas ligadas à Igreja, ao 

carisma e à vocação. Viver a vocação é “algo parecido [com o carisma], mas ao mesmo tempo ela é 

mais específica, até porque nós temos vocações religiosas, vocações leigas, vocações sacerdotais, a 

própria vocação profissional de cada um” (M1, 16 de maio de 2022). Isso dito, é que o carisma seria 

da ordem extraordinária da divindade e a vocação advém da motivação induzida na formação da 

comunidade, daí brota uma escolha pessoal. Com isso, a vocação de um membro corresponde a uma 

48

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



relação  de  significados  entre  esses  pares  sagrados,  antecedente  à  existência  da  comunidade  e 

originário das ações da Igreja. Envolve também a sacralização como o ininterrupto processo de busca 

pelo sagrado de sentidos institucionais e pessoais que sacraliza a si e o lugar (Rosendahl, 2018;  

oliveira, 1999).

A  narrativa  mostra  alguns  significados  do  lugar,  mas  também existe  uma  tentativa  de 

sobrevalorização da vocação religiosa, já que, segundo ele, remete a algo diferente do que é terreno, 

profissional e outras. Esse destaque estaria relacionado à capacidade de lidar com essas questões de 

ordem cotidiana sem maiores abalos sociais (Campos; Nascimento Jr., 2013). Isso é resultado da 

multiplicidade de dinâmicas espacialmente associadas à caminhada devocional, nela “nós trazemos 

para  a  nossa  realidade  e  conseguimos  vencer  as  batalhas  porque  a  experiência  de  viver 

espiritualmente com meu irmão, eu consigo vencer na minha vida cotidiana lá na minha casa”  (M2, 

16 de maio de 2022).  A experiência coletiva entre membros,  anunciada na fala,  envolve a vida 

religiosa e a cotidiana (Claval, 2010). Por mais que a religiosidade apareça como uma intensidade 

condutora do viver humano, há outras questões primordiais. O envolvimento do transcendental com 

o cotidiano é notável, haja vista que o empenho no  “viver espiritual” é também o impulso que 

reivindica um alento diário.

Um dos sujeitos conta que:

E precisam ser  acompanhadas  pela  Igreja,  a  necessidade  de  se  fazer  com que  os  fiéis 
tenham liberdade de se associarem, associação de fiéis, públicas de fiéis. É o que são as  
Novas Comunidades. Mas muitas vezes precisa também ter uma associação registrada, uma 
associação civil porque tem questão de bens. É muito preocupante quando o fundador cria 
uma coisa dessa, começa passar bens no nome dele e depois, se ele morre, a família vai 
brigar por esses bens, e a comunidade toda foi quem contribuiu para arrecadar esses bens 
(D1, 09 de agosto de 2022).

No trecho da entrevista  é  apontada uma preocupação sobre o acompanhamento eclesial 

nestas associações. A institucionalização das ações da comunidade é uma maneira de assegurar a 

finalidade dos bens da comunidade. Não obstante, coloca que é de responsabilidade da Igreja realizar  

o  registro  legal.  Ainda  que  as  comunidades  preguem  uma  autonomia,  existem  a  relação  de 

dependência  entre  Igreja,  comunidade  e  membros. Mas  que  os  interesses  envolvidos,  além  do 

religioso, seriam justificados assim, com a questão do destino dos bens enquanto relação de trocas 

entre instituições,  nem sempre amistosas relacionadas ao que discutem Douglas e Isherwood (2009), 

afinal  uma  omissão  resultaria  em  tensões  na  comunidade  porque  a  contribuição  foi  coletiva, 

inclusive,  em relação à  manutenção da  infraestrutura  física  que  “os  membros,  eles  dão alguma 

contribuição, não é uma contribuição volumosa, mas dá para os gastos” (M1, 16 de maio de 2022).

49

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Perguntados sobre relação entre comunidades, eles explanaram que “a gente tem a graça de 

trabalhar muito juntos” (M1, 16 de maio de 2022). Outro disse que  “da minha comunidade para 

outra não existe diferença, o sentido é o mesmo. É ajudar um ao outro” (M2, 16 de maio de 2022). 

“Com o  sagrado,  nós  temos  aquela  busca  pela  santidade.  Então  neste  apoio  da  família,  nós, 

comunidades, nos damos mais bem” (M3, 16 de maio de 2022). Neste contexto, “existe essa questão 

da  união,  da  fraternidade  que  nós  somos  chamados  a  vivenciar  com o  povo  no  geral.  É  ter, 

realmente,  consciência de que a comunidade Maranata,  ela não se basta sozinha,  mas que ela 

precisa dar outra comunidade” (M4, 16 de maio de 2022). Apesar da sincronia do discurso, admite-

se que existe “tensões entre comunidades e paróquias e dioceses, desde o início da Igreja” (D1, 16 

de maio de 2022). Essas tensões são induzidas por um sistema de ações dos membros e traduzem 

uma produção de significados com articulações comunitárias e clericais. Essa dimensão conflitante 

do  lugar  é  produzida  diversamente  em  muitas  relações  instáveis  próximas,  distantes,  que 

transcendem o cotidiano na direção da divindade, mas como um modo de ser múltiplo e drama social  

contínuos (Turner, 1974). É assim que no contexto comunitário religioso o lugar ganha variadas 

maneiras de existir, em função do retorno a sua produção histórica, fundadora e marcação espacial  

(Merleau-Ponty, 1999; Serpa, 2019), mas também o reconhecimento da abundante possibilidade de 

compreensão do movimento da poética espacial mariana comunitária (Bachelard, 1993).

Essa poética espacial de relações não é tão amistosa entre Igreja e comunidade,

A Igreja tem hoje se preocupado em manter uma unidade entre as comunidades, criou uma 
estrutura, o CHARIS, que procura reunir a renovação carismática, os grupos de oração e as 
novas comunidades para haver mais unidade entre esses grupos, viu? Inclusive, aquelas 
comunidades que já são internacionais. O Papa Francisco já colocou que deve haver um 
período que o fundador deixe de ser o líder máximo. E que ele renuncie e outro assuma o 
seu lugar. Isso talvez venha a acontecer também nas comunidades diocesanas. Eu acho isso  
aí importante, nada é vitalício, até o papa renunciou, que é um cargo vitalício (D1, 09 de 
agosto de 2022).

Em referência ao autor citando anteriormente, adequa-se o seu modo de pensar ao contexto 

do  espaço  sagrado,  portanto  é  poético,  mas  não  é  uniforme,  ele  é  proveniente  do  componente 

religioso da imaginação espacial do crente, com particularidades de cada contexto (Stump, 2008). 

Neste sentido, buscar o sagrado é especifico de cada contexto e homem, que afirma a singularidade 

do espaço (Eliade, 1992;  Rosendahl, 2009). No trecho da fala do representante diocesano há um 

olhar do particular ao internacional, do diocesano ao vaticano, que estabelece um sistema de controle  

sobre as comunidades (Pierucci; Prandi, 1996). 

Até certo ponto, pode-se notar que há ocasiões de consenso, em que Igreja e comunidade se 

confundem,  porém,  de  dissenso,  em que a  hierarquia  comunitária  deveria  ser  repensada.  “Bom, 

aquele  que  é  fundador  de  uma  comunidade,  ele  tem  muito  orgulho  de  ser  fundador  de  uma 

50

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



comunidade, quer dizer, quem é general, não quer ser soldado raso” (D1, 09 de agosto de 2022). 

Essa metáfora do “soldado raso” se refere à circularidade do posto de liderança da comunidade, que 

o fundador deveria deixar de liderar para outro membro assumir. É uma criticidade que resguarda o 

interesse da Igreja em detrimento de autogestão comunitária. Há duas intencionalidades envolvidas, 

porém, preservam a questão conservadora interno, que é justificada por uma romantizada devoção 

mariana, mas que tende para um marianismo conservador (Martins, 2017). Em outro trecho, a junção 

das comunidades é colocada em questão, sendo talvez para ele a solução para a dissolução destas 

lideranças: “Por que não se juntam tudo e formam uma única comunidade? Por que se multiplicam 

fazendo a mesma coisa?” (D1, 09 de agosto de 2022).

A autonomia das comunidades parece incomodar, 

tem pessoas que participam da comunidade e  deixam de participara das pastorais,  das 
pastorais  nas  paróquias  e  muitas  vezes  planejam,  fazem  um  planejamento,  à  parte, 
independentemente da existência da paróquia. A referência deixa de ser a paróquia para ser 
a comunidade. Eles dizem: Eu não tenho paróquia. E foi batizado numa paróquia e fez a  
crisma  em  outra.  A  CNBB  se  reunião,  primeiro  fez  uma  advertência  à  renovação 
carismática, existe um documento sobre isso. Depois um documento renovou a importância 
da paróquia. A paróquia não é uma instituição caduca. A paróquia deve ser uma rede de 
comunidades em movimentos.  Então as comunidades devem estar inseridas na paróquia 
(D1, 09 de agosto de 2022).

É demostrado descontentamento no que se refere ao comportamento religioso dos membros. 

Ao afirmar que existem planejamentos fora das paróquias, mesmo que estas comunidades tenham 

vínculos diocesanos, entende-se que a forma de buscar deve ajudar a reforçar o compromisso com as 

paróquias. Embora o planejamento remeta a uma ideia de união entre membros e comunidade, se 

essa unidade não é derivada das ações que servem às paroquiais, poderá passar por advertências. A 

comunidade, segundo o sujeito, não pode ter ações particularizadas que não sejam uma continuidade 

batismal. Então, o planejamento deve promover uma atividade em rede, sobretudo de retorno para a 

diocese via paroquias.

Baseado  no  processo  de  difusão,  é  afirmado  que  “o nosso  interesse  não  é  divulgar  a 

comunidade. O nosso interesse é divulgar o evangelho”.  O  “nosso trabalho, basicamente, é com 

evangelização” (M1, 16 de maio de 2022). Assim, a religiosidade justifica que a propagação seria 

um processo natural,  localmente e (inter)nacionalmente,  que ganha proporções de acordo com o 

alcance da “evangelização”. É primordial lembrar que para divulgar, além de missões pelos bairros 

vizinhos às sedes das comunidades, também fazem uso da tecnologia informatizada para irradiar 

suas ações. As comunidades estão próximas a uma realidade hipermoderna, no ciberespaço, em rede 

sociais, sites e canais de transmissões (Oliveira, J., 2017). Os meios tecnológicos, a Internet, Rádio e 

TV,  trouxeram  novas  significações  sobre  o  modo  de  ver  e  viver  a  religiosidade  carismática, 

51

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



sobretudo aquelas relacionadas às celebrações, associada a uma mobilidade ininterrupta de sentidos. 

A realidade religiosa existe  por uma construção constante,  sobretudo quando se trata  de assistir 

repetidas vezes a uma transmissão ao vivo a longa distância e a gravações em outra temporalidade.

Na corrente pandemia de Covid-19,  a  intensificação do uso dos meios de comunicação 

informatizados teve um papel fundamental para perpetuar a sacralidade entre os fiéis e a Igreja. As 

práticas de ir  ao templo,  peregrinar  e,  especialmente,  se aglomerar para rezar,  foram suspensas, 

ganharam ressignificação espacial e simbólico-religiosa restrita ao digital. É em torno destes meios 

de  comunicação  que  a  busca  pela  sacralização  acentuou  uma  configuração  temporária  de 

manifestação de fé. Apesar de os templos, capelas e sedes das comunidades terem sido fechados, foi  

na rede que o contato aconteceu em torno da devoção, inclusive, mostrando-se eficaz a ponto de 

permanecer após o retorno das atividades presenciais. Como se vê, a religião, neste caso a católica,  

se adapta a cada temporalidade, utilizando-se de aparatos para manter vivo o seu desejo político de  

ordenar a experiência religiosa do fiel (Moraes, 2022). Neste sentido,

Nós  fomos  assim,  de  certas  formas,  obrigados  a  fechar  os  templos.  A  transmitir  as 
celebrações  a  partir  dos  meios  de  comunicação  e,  nesse  sentido,  as  comunidades 
colaboraram em preencher esse espaço, apresentar à juventude de uma forma, não digo só 
as comunidades, porém outros jovens que viram o seu talento, que essa galera já nasce 
conhecendo os  meios  de  comunicação,  a  tecnologia.  Então se  sentiram úteis  na Igreja,  
surgiu a pastoral da comunicação (D1, 09 de agosto de 2022).

A  comunicação  do  devoto  com  o  templo  e  com  a  divindade  é  colocada  como  uma 

responsabilidade da Igreja, por isso, foi criado um setor de comunicação para administrar a área da 

informação. Embora as comunidades tenham contribuído para a concretização destas práticas de 

transmissões  e  a  juventude  esteja  ciente  do  manuseio  das  ferramentas  tecnológicas,  elas  são 

atribuídas  a  uma  vinculação  institucional,  cuja  origem  ordinária  é  secundária,  de  modo  que  a 

dimensão simbólico-religiosa da comunicação seria  de criação mais  interna que externa,  que ao 

chegar ao externo acontece a recriação (Oliveira, J., 2017).

Esse assunto acerca da pandemia se fez presente nas entrevistas. Indagados a respeito dela,  

responderam que: “Sim, a gente teve a graça de trabalhar muito juntos” (M1, 16 de maio de 2022). 

“Onde foi o tempo mais forte para nos reunirmos no tempo da pandemia, o tempo mais forte de 

vigilância e  oração.  E nós não deixamos de maneira nenhuma de estar  juntos,  mesmo estando 

distante, distante e juntos, espiritualmente juntos” (M2, 16 de maio de 2022). Nesse enfático trecho 

de fala, reconhece-se a junção existente entre os membros. Estar junto se apresenta diferente de uma 

realidade concreta, isto é, relaciona-se a uma ideia de fé que se aproxima da distância física. É uma 

proximidade reforçada pelos meios digitais, brevemente discutidos.

A experiência remota ajudou a perceber alguma essência como propósito de vida:

52

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Digo até que essa pandemia foi uma prova. O Senhor nos prova quando a gente está nesse  
caminho. Ele não provou só a comunidade, não somente a Igreja. Ele provou o mundo.  
Então foi o momento de nós nos apoiar neste. E até que eu digo, perdi minha filha, ela foi  
antes de mim. Porque eu creio que Deus tem um céu para nós. Então, assim como a minha 
filha foi para o céu antes de mim, eu penso que muitos foram para o céu antes de nós. Então 
nós continuamos a batalha aqui, nós que ficamos, nós conseguimos, nós, que Deus permitiu 
de nós passar por ela (M2, 16 de maio de 2022).

Notam-se dois elementos fundamentais, – o caminho e a batalha. Esse caminho simbólico é 

próprio da vida religiosa, qualificado por meio dos inúmeros significados produzidos na mobilidade 

terrena em torno da autossacralização (Souza, 2017). Os percalços são habituais do modo de viver, 

porém, é deles que nasce a empatia. Isso citado, “perdi a minha filha”, além de um momento de 

empatia  entre  membros,  é  colocado em questão  sobre  quem deveria  “ir  primeiro”, no  entanto, 

“ficar” também seria um privilégio dado pela divindade. Esse é um sentido essencial do lugar, que 

na  comunidade  é  móvel  espacial  (Relph,  1976).  O  irrompimento  de  uma  questão  terrena, 

questionando o sentido existencial do membro, pode ir de uma situação autoexplicativa para uma 

ordem superior tendendo para o inexplicável. A dinâmica dos grupos, no remoto e no presencial, 

corrobora uma questão espacial sujeita a compreensões múltiplas, que ao responder à essência do 

lugar produz representação simbólica variada. E outro é a permanência do membro no grupo durante 

e após o período de isolamento social:

Assim, a gente viu muitos irmãos que se distanciaram. Mas, sim, a gente percebeu também 
que muitos retornaram, tendo esse retorno porque no momento da pandemia, eu acredito 
muito que as comunidades elas serviram de sinal de esperança para o povo. É porque tinha 
muita  gente  perdida,  que  não  sabiam  como  fazer.  Eu  vejo  por  mim,  se  não  fosse  a 
comunidade, porque a gente saber que tinha horas ali que batia um desespero. Mas a gente 
tinha a quem recorrer, a gente tinha a comunidade aqui, a gente tinha Jesus ali perto da 
gente (M4, 16 de maio de 2022).

Em Dardel (2011) o ser humano, com substantivação homem, centraliza a busca pelo seu 

sentido existencial, o mundo tem pontos forte, os centros para Eliade (1992). Além desses centros 

telúricos, biológicos e afirmativos de um processo político religioso ou um marianismo, os membros 

de  uma  comunidade  identificam  na  sua  subjetividade  outros  lugares  dos  quais  pertence.  Na 

pandemia, a comunidade pode vivenciar uma realidade atípica, mas que permitiu repensar a sua 

prática religiosa. Por um lado, este sujeito compreende que a organização espacial comunitária foi 

um atrativo, – ponto de apoio, central e forte –, para uma desorientação no mundo e ali a existência 

continua a ter um sentido espacial que projeta a vida do membro. De modo que a disponibilidade  

coletiva da comunidade, ritualizada via redes sociais e outros canais on-line, ajudou a amenizar os 

efeitos catastróficos do tempo pandêmico. Por outro lado, “trouxe um prejuízo muito grande. Mas eu 

não posso atribuir isso à comunidade. Mas, à Igreja como um todo”  (D1, 09 de agosto de 2022). 

53

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Isso retoma a possibilidade dos fiéis de acompanhar celebrações pelos meios digitais, porém limitou 

a presença física, que é, tradicionalmente, mais aceita. Nesse contexto, o que restou do isolamento 

social, além dos adesivos de distanciamento, uso de máscaras, público reduzido e dispersores de 

álcool, que marcam a sensibilidade das interações sociais e a retomada das celebrações in lócus, foi 

que a comunidade tem experimentado a mutabilidade das práticas devocionais que denotam a busca 

pelo sagrado, que impregnadas de simbolismo religioso devocional, realça a produção ininterrupta 

do sentido, institucional e pessoal,  de que consagram o  lugar,  à vista disso significando o lugar 

sagrado.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A compreensão geográfica dos lugares consagrados em Sobral (CE) foi realizada a partir da 

experiência de campo, que está detalhada no texto. No entanto, outras compreensões são possíveis,  

uma vez que a vida religiosa envolve circunstâncias contínuas e conflituosas das quais os sujeitos 

espaciais participam para dar origem ao que Victor Turner (1974) chamou de communitas. A NCC 

em questão apresenta o drama social de uma formação católica carismática, o qual elabora uma 

dinâmica contínua do lugar ligada ao mundo religioso católico, o que significa um lugar sagrado.

A Nova Comunidade Católica Maranata poderia ser estudada a partir de outras abordagens, 

outras  premissas  científicas,  com  abordagem  crítico-sociais.  Todavia,  nesta  abordagem  foi 

considerado, além disso, o contexto espacial produzido a partir das experiências e no modo de viver 

em coletivo. A revisão teórica, a metodologia e as experiências dão conta dessas escolhas. 

A pesquisa revelou uma narrativa espacial dimensionada nos projetos religiosos institucionais 

e  pessoais,  tensões,  autonomias  e  dependência.  A  parte  religiosa  é  diversa  no  sentido  do 

merecimento, quem funda uma comunidade se julga merecedor de um aviso divino, por isso, antes 

de  uma  admissão  institucional,  o  projeto  de  comunidade  já  é  originário  de  uma  coletividade 

hierárquica.  Uma  nova  comunidade  católica  já  nasce  com  uma  liderança  e  com  princípios  de 

diferenciações que a particularizam no que concerne a outras associações religiosas. Esse é o cerne 

devocional, – o marianismo –, identificado nas comunidades que indica a sacralidade dos lugares.

As comunidades, segundo os membros fundadores, são as sedes, no caso da Maranata, se 

localizam em Sobral. É de lá que se projetam práticas de evangelização. Esses lugares são repletos 

de orientações a respeito do viver coletivo. Dessa forma, a intimidade para adentrar esses lugares 

deve ser resultado de processo de produção de confiança, que pode ou não ter efeito exitoso. 

A  questão  anteriormente  aberta  é  uma  entre  tantas  outras,  promovida  pelo  processo  de 

persuasão da religião, merecendo ser retomada em futuros textos. O que não coube à pesquisa foi um 

54

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



julgamento de valores. No entanto, essa compreensão é baseada naquilo produzido na experiência de 

participação em campo.  As  lições  da  participação foram capazes  de  engendrar  uma abordagem 

cultural da Geografia da Religião, sobretudo das forças que promovem a existência do lugar sagrado.

55

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



O PATRIMÔNIO GEOEDUCACIONAL DAS ROMARIAS PELOS 

DIFERENTES ESPAÇOS SIMBÓLICOS: PROPOSIÇÕES PARA 

EDUCAÇÃO GEOGRÁFICA

Lariana Xavier de Lima
Paulo Wendell Alves de Oliveira

INTRODUÇÃO

O elemento primordial neste trabalho é o patrimônio geoeducacional das romarias de Juazeiro 

do  Norte-CE,  a  partir  de  alguns  espaços  que  são  visitados  pelos  romeiros,  os  quais  foram 

selecionados para análise nesse estudo. Assim, buscar-se-á destacar como esses espaços podem ser 

abordados nas práticas pedagógicas em sala de aula, vinculados especialmente aos estudos regionais.

O município de Juazeiro do Norte-CE compreende uma área de 248 km². Localiza-se a 528 

km de Fortaleza-CE e possui uma população de 249.936 hab., segundo o censo do IBGE realizado 

em 2010.  A presença do catolicismo popular  na cidade é  muito forte  e  significativa,  desde sua 

fundação, até os dias atuais, devido a grande influência exercida pelo Padre Cícero que constitui-se 

como agente simbólico de mudança da dinâmica cultural, econômica e social da cidade (Oliveira, 

2019), contando com as romarias como uma de suas maiores atratividades.

A cidade possui,  ao longo do ano,  várias  romarias  que conta  com romeiros de todos os  

lugares do País, fazendo da cidade o segundo maior centro de convergência religioso do catolicismo 

no Brasil. Atualmente, praticamente o ano todo a cidade recebe romeiros, mas há períodos de maior 

intensidade, tais como: A romaria de Nossa Senhora das Dores, padroeira da cidade e realizada no 

mês de setembro; a  romaria de finados, realizada em novembro;  a romaria de Nossa Senhora das 

Candeias, realizada entre o mês de janeiro e fevereiro; a romaria da Semana Santa realizada no mês 

de abril; a romaria em alusão ao falecimento do Padre Cícero, realizada no mês de julho e a romaria 

do ciclo de reis realizada entre dezembro e janeiro.

A partir disso, podemos analisar como são importantes as romarias para o crescimento do 

município, mas, não devemos deixar de lado a importância que estes festejos têm para a construção 

intelectual de saberes em sala de aula. Porém, na grande maioria das vezes, estes conteúdos não são 

trabalhados  nas  aulas  de  Geografia,  sendo  negligenciados,  tratados  com  menor  importância, 

decorrente da temática envolver questões religiosas, passíveis de tensões em sala de aula.

No entanto, destaca-se a necessidade de uma abordagem que valorize o espaço vivido pelos 

estudantes,  possibilitando  a  compreensão  da  produção  do  espaço  geográfico  por  eles  habitado, 

56

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



destacando-se um olhar geográfico, por meio dos aspectos históricos, acontecimentos do município e 

da região em que habitam. 

Com isso  a  geoeducação,  ponto  de  partida  para  este  trabalho,  vem abordar  como  estes 

espaços são percebidos pelos romeiros, permitindo realizar uma abordagem nas aulas de Geografia, 

vinculados ao contexto dos estudos regionais, apresentando-se de suma importância para o aluno 

compreender e conhecer todo o processo geográfico e histórico a qual se formou sua cidade e região. 

Dessa  forma,  neste  trabalho,  buscou-se  fazer  um  levantamento  bibliográfico  a  partir  de 

algumas referências teóricas a respeito dessa abordagem. A pesquisa bibliográfica, conforme Amaral 

(2007, p. 1):

(...) é uma etapa fundamental em todo trabalho cientifico que influenciará todas as etapas de 
uma pesquisa, na medida em que der o embasamento teórico em que se baseará o trabalho. 
Consistem  no  levantamento,  seleção,  fichamento  e  arquivamento  de  informações 
relacionadas à pesquisa.

A natureza desta pesquisa fundamentou-se em estudo de caso, onde conforme Gil (2008, 

p.57) “O estudo de caso é caracterizado pelo estudo profundo e exaustivo de um ou de poucos 

objetos, de maneira a permitir o seu conhecimento amplo e detalhado, tarefa praticamente impossível 

mediante os outros tipos de delineamentos considerados.”

Portanto, a fim de iniciar uma pesquisa voltada ao contexto geoeducacional, através desses 

espaços  identificados  na  cidade  de  Juazeiro  do  Norte-CE,  após  o  estudo  do  levantamento 

bibliográfico selecionado, foi realizada a delimitação do foco da pesquisa, a partir do estudo de caso, 

desenvolvendo-se entrevistas, caracterizada como semiestruturada, com dois professores da cidade, a 

fim de discutir quais os principais espaços geoeducacionais que eles identificam na cidade e qual sua  

importância no contexto de ensino-aprendizagem.

As entrevistas ocorreram de forma presencial, com ambos os professores, sendo estruturada 

em três perguntas base, a respeito da temática mencionada. A escolha dos entrevistados, tanto o 

professor José Carlos,  quanto o professor Djailson Ricardo, baseou-se no aspecto de que ambos 

trabalham com a temática dos festejos das romarias, como também por vivenciarem essa expressão 

cultural da cidade de Juazeiro do Norte-CE. 

Posteriormente a realização da entrevista elaborou-se, a partir das informações coletadas, uma 

cartografia simbólica base, destacando os lugares que foram identificados e mencionados pelos dois 

professores. Após a elaboração deste mapa simbólico, com indicações de pontos de partida para a 

abordagem, será realizada uma compreensão de como trabalhar esses lugares em sala de aula, para 

que,  por fim, este  mapa produzido,  possa ser  utilizado e ampliado nas aulas como auxílio para  

57

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



compreensão  e  discussão  sobre  os  espaços  simbólicos  de  produção  da  cidade,  os  quais  serão 

explorados a partir do contexto de ensino-aprendizagem.

LEITURA TEÓRICO-CONCEITUAL SOBRE O PATRIMÔNIO GEOEDUCACIONAL

Para  iniciarmos este  tópico de  discussão,  devemos primeiramente  ter  uma noção do que 

venha a ser o patrimônio o qual iremos discutir.  No entendimento popular e cotidiano entende-se 

patrimônio como uma herança que foi deixada para as futuras gerações, portanto, é com este sentido 

que iremos abordar. Até o breve momento não podemos contextualizar e adentrar neste cenário das 

romarias como patrimônio cultural devido às mesmas ainda não serem oficialmente reconhecidas, 

estando  passando  pelo  processo  de  estudos  pelo  Instituto  do  Patrimônio  Histórico  e  Artístico 

Nacional-  IPHAN. Dessa  forma,  abordaremos aqui  o  patrimônio no seu sentido particularmente 

mencionado.

Nosso  ponto  de  partida,  para  este  trabalho,  será  compreender  o  que  de  fato  é  esta 

denominação de geoeducação, a partir de algumas referências, para que, posteriormente, possamos 

analisar  o  contexto  central  desta  pesquisa.  De  início,  deve-se  deixar  claro  que  esta  é  uma 

denominação  nova,  utilizada  também  pela  Geografia  física,  mas  que  atribui  outra  reflexão. 

Realizando uma abordagem, compreendendo-a por meio do contexto cultural, podemos dialogar com 

Oliveira (2014, p. 20), ao afirmar que:  “Nossa iniciativa aqui é construir alicerces para aproximar 

educação  e  geografia  pela  mediação  das  questões  do  patrimônio  contemporâneo.  Nenhum  dos 

campos citados – nem Geografia, nem as ciências da Educação – fixam qualquer prioridade neste 

tema”. 

Portanto,  “O patrimônio geográfico (especificado como geoeducacional) é,  nesses termos, 

uma conjunção de focos simbólicos capazes de serem capturados ou cooptados, na maior parte das 

vezes, pelo poder instituído. O que significa que nem sempre isso aconteça” (Oliveira, 2014, p. 48).

Dessa  forma,  para  finalizar  a  contextualização  sobre  o  que  de  fato  seria  o  conceito  

geoeducacional, segundo Oliveira (2014, p. 21):

“Geoeducação” emerge como um modelo não formal de gerar  sentidos dos lugares pela 
ritualidade festiva.  Sentido que responde ao conhecimento de forças simbólicas vetoriais 
(comunicativas,  turísticas  e  cenográficas)  –  intermediadas  pela  questão  patrimonial 
contemporânea”. 

Portanto, a partir dessa análise é possível ponderar que geoeducação é um conceito que tem 

como finalidade abordar sobre os assuntos geográficos culturais e suas particularidades vinculados 

com a educação tanto formal, como a não formal e a informal.

58

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



PAISAGEM E CULTURA NESSE CONTEXTO PATRIMONIAL

O foco principal desta nossa análise é o patrimônio geoeducacional das romarias em Juazeiro 

do Norte-CE, portanto deve-se tomar como partida a discussão do conceito de paisagem, para que 

possamos compreender melhor o contexto do nosso estudo.

Dentre os principais conceitos da Geografia temos a paisagem a qual é compreendida, em 

palavras simples,  como aquilo que a visão abarca em um determinado momento,  ou seja,  nesta 

perspectiva o conceito de paisagem estar ligado com o visual. Devemos ampliar sua compreensão,  

principalmente  no  contexto  de  compreensão  de  aspectos  culturais,  desta  forma  a  paisagem  é 

constituída pela  subjetividade,  pela  leitura  individual  e  coletiva realizada pelos  sujeitos,  estando 

diretamente vinculada aos nossos sentidos. Portanto, essa é uma das primeiras formas de abordagem 

sobre a paisagem.

O  conceito  de  paisagem,  assim  como  outros  conceitos-chave  que  compõe  a  ciência 

geográfica,  sofre  influência  de  diferentes  perspectivas  teórico-metodológicas.  Na  abordagem da 

chamada Geografia Cultural Humanista, o conceito de paisagem pode ser analisado em seus aspectos 

culturais, traduzido como paisagem cultural.

Destarte, podemos evidenciar também como afirma Dardel (2011, p.30), “Muito mais que 

uma justaposição de detalhes pitorescos, a paisagem é um conjunto, uma convergência, um momento 

vivido, uma ligação interna, uma 'impressão' que une todos os elementos.” Portanto, a paisagem 

marca a herança da vivência do homem na terra.

O conceito de paisagem tem várias classificações, não só na Geografia,  mas também em 

diversas outras ciências. De fato, o que nos interessa neste trabalho é que possamos compreender a 

paisagem analisada como uma herança cultural simbólica para esta cidade. Nesse aspecto corrobora-

se com as afirmações de Almeida (2013, p. 192), pois: 

A paisagem testemunha a aventura do homem na superfície da terra e qualquer marca por ele  
introduzida significa um diferente valor cultural. Técnicas, crenças religiosas e ideológicas  
perpassam cada paisagem, por isso, as paisagens possuem significados simbólicos e estão,  
também, carregadas de ideologias. São reconhecidas como testemunhas da criatividade, da 
diversidade  cultural,  dos  cenários  de  vida  e  tornam-se  objetos  de  interesse  de  políticas 
nacionais e internacionais. 

Ademais, é de suma importância ressaltar que, Figueiredo (2013, p. 215): 

Pode-se  considerar  ainda  a  paisagem como o  território  definido  por  suas  características 
naturais e intervenções antrópicas, onde o ser humano habita e se relaciona com o ambiente,  
e  que,  além  de  valores  ecológicos  e  descrições  geográficas,  tem  significados  sociais  e 
culturais, e pode ser vista sob os seus aspectos estéticos ou cênicos. 

59

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Evidencia-se que o conceito de paisagem que está empregado nesta análise tem uma relação 

direta com a cultura da cidade de Juazeiro do Norte-CE. Portanto, neste cenário, a cultura passa a ter 

uma grande importância na vida desta cidade, tanto nos aspectos sociais, econômicos e da identidade 

local.  Dessa forma,  como afirma  Figueiredo (2013,  p.  207),  “A cultura  humana é  que define e 

distingue o desenvolvimento e o atraso, a qualidade, a exigência, ou seja, a capacidade de aprender”. 

Portanto,  sua  conservação  é  de  fundamental  importância  para  a  memória  coletiva  da  cidade, 

Figueiredo (2013, p, 207):

É  a  partir  desse  entendimento  que  a  dimensão  geográfica  da  cultura  deve  abranger  a 
compreensão  do  passado,  presente  e  futuro,  de  modo  que  a  memória  seja  revivida  e 
respeitada, assumindo a relação que se estabelece entre as pessoas, a sociedade e a herança  
que recebem e que projetam no futuro.

Com isso, deixamos claro que não estamos apenas associando ao viés religioso, mas a um 

olhar  que  retrata  a  cultura  e  a  história  da  cidade  pelos  diferentes  espaços  e  heranças  que  são  

identificados nos diferentes espaços simbólicos.

            Longe de ser algo abstrato as vidas e aos espaços, nos agrada a compreensão que diz que a 

cultura é a condição para construção e ressignificação da geografia dos homens (Claval, 2010). Essa 

Geografia envolve significados, formas e representações. Portanto, trabalhar com questões culturais, 

envolve muito além de saberes escolares, há muito mais que isso. Abordar essas questões culturais,  

em sala de aula, diz respeito a despertar e construir nos alunos identidades e valores sobre sua região  

e aspectos culturais que muitas vezes foram deixados de lado. 

           Ao passo que fazem parte dos ideários patrimoniais e simbólicos da cultura de vida dos alunos 

e  de  seus  lugares,  as  (i)  materialidades  das  festas  religiosas  definem  práticas,  conhecimentos, 

representações e aptidões (Cabral, 2011). Assim, os espaços que serão indicados, posteriormente, 

têm uma importância imensurável tanto na valorização dessas lembranças do passado, como também 

na sua preservação da memória cultural de toda uma coletividade. Portanto, a ideia principal aqui é 

que possamos fornecer proximidade a este contexto histórico e atual da cidade, para que tenhamos 

conhecimento de valores “culturais e regionais” neste processo geográfico educativo podendo serem 

utilizados como instrumento metodológico de educação.

60

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



CARTOGRAFIA  SIMBÓLICA  DE  DETERMINADOS  ESPAÇOS  VISITADOS  PELOS 

ROMEIROS

Apresenta-se uma cartografia inicial,  com base no que foi  resultado de um levantamento 

realizado com dois  professores  da cidade,  José Carlos  e  Djailson Ricardo,  onde a  partir  de um 

diálogo, os entrevistados indicaram como principais patrimônios vinculados ao contexto religioso da 

cidade de Juazeiro do Norte-CE os itinerários que estão representados no mapa a seguir (Figura 1).

Figura 1- Cartografia simbólica dos espaços visitados pelos romeiros em Juazeiro do Norte-CE.

Elaboração: Própria (2022)

Existem  vários  itinerários  simbólicos  na  cidade  que  se  caracterizam  como  patrimônio 

geoeducacional do catolicismo popular mas, pensando em um ensaio de partida, destaca-se alguns 

dos pontos selecionamos para reflexão. Nesse ponto temos que pensar especialmente nos espaços 

que os romeiros visitam. Dessa forma, para seleção desses lugares foram realizadas conversas com 

os  dois  professores  já  mencionados  anteriormente,  onde  eles  identificaram  como  principais 

patrimônios, tanto tangível como intangível, que marcam o espaço simbólico de Juazeiro do Norte-

CE, principalmente aqueles que são vinculados a memória do Padre Cícero: 

61

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



* Basílica e Santuário Nossa Senhora das Dores: Primeiro templo católico da Vila do “Joaseiro” e 

igreja a qual o Padre Cicero exerceu seu sacerdócio. Um dos primeiros lugares a ser visitado quando 

o romeiro chega a cidade, isso foi embutido pelo Padre Cícero a importância e devoção a Nossa 

Senhora das Dores; 

* Túmulo do Padre Cícero: Um dos espaços mais visitados e considerado sagrado. Os restos mortais  

do Pároco estão sepultados dentro da Igreja do Perpétuo Socorro;

* Casa/Museu do Padre Cícero: O lugar que hoje é o Museu do Padre Cícero, foi ao decorrer da sua 

vida, sua moradia. Lá encontra-se objetos, peças, fotos e vários artigos que eram do Padre e estão  

exposto no lugar para visitação;

* Horto: Lugar onde encontra-se todo um complexo de espaços como a estátua do Padre Cicero,  

Museu Vivo do Padre, Igreja do Senhor Bom Jesus do Horto, trilha ao Santo Sepulcro e podemos 

encontrar também restos do muro de sedição de Juazeiro.

* Santuário de São Francisco das Chagas: Igreja dedicada a São Francisco, onde os romeiros vão nos  

seus ônibus de viagem para o centro da praça, localizada em frente a igreja contando com uma 

estátua de São Francisco. Antes de partirem, cada ônibus com romeiros dá três voltas ao redor do 

monumento agradecendo por mais uma viagem. No teto do santuário conta com o nome das pessoas 

e famílias que ajudaram na sua construção, gravados os nomes dentro de estrelas.

Todos esses lugares, destacados na cartografia simbólica, carregam um significado tanto para 

os  romeiros  como  para  produção  e  desenvolvimento  da  cidade.  Primeiro  por  questão  do 

pertencimento, a partir da fé dos romeiros. Quando o romeiro se dirige ao túmulo do Padre Cícero,  

carrega em seu universo simbólico-religioso a figura do Padre enquanto santo popular. Quando vai 

ao museu, uma das práticas ritualísticas que realizam é colocar objetos em cima da cama para serem 

benzidos, o que se repete no túmulo também. A prática deste ato é uma maneira de se aproximar o  

máximo possível da divindade, do sagrado, estabelecendo um cosmo, distinguido um tempo-espaço 

sagrado do tempo-espaço profano. Quando os romeiros vão ao horto e dão a volta em torno da 

bengala do Padre Cícero, nesse ritual, caracteriza-se pela crença na proteção e agradecimento. 

Segundo, partindo de uma questão conceitual, podemos compreender esses espaços a partir 

de uma diferença entre espaço e espacialidade. O espaço seria a dimensão do espaço físico que se  

estabelece em si mesmo, já na dimensão religiosa podemos trabalhar com a ideia de espacialidade,  

que é  o lugar  habitado,  vivenciado,  significado pelas  pessoas que ocupam ou que desenvolvem 

alguma ação nesse espaço físico. Portanto, a romaria não caracteriza-se como mera prática de visita a 

um espaço físico em Juazeiro do Norte-CE mas é, acima de tudo, uma visita que assume um caráter 

de uma espacialidade,  ou seja,  quando o romeiro transita  em todos esses lugares,  esses espaços 

62

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



assumem uma dimensão de espacialidade, há um sentido, um significado nesses espaços. E a partir 

disso, podemos compreender esse percurso que os romeiros fazem e como podem ser relacionados e  

interligados com a importância educacional.

Todos esses itinerários, constituindo-se um mapa da fé, no qual esses espaços simbólicos, o 

romeiro tem em mente, torna-se para ele uma espacialidade, um espaço sagrado. Dar-se um sentido a  

esses lugares e isso é representativo pela repetição ritualística que ocorre em Juazeiro do Norte-CE,  

renovando o espaço sagrado, no tempo sagrado das romarias. Todas as vezes que o romeiro vem a 

cidade,  realiza-se  o roteiro,  denominado como roteiro da fé.  Esses  lugares  carregam um grande 

significado, dessa forma destaca-se a possibilidade de compreender como articular essa leitura, com 

base na educação geográfica, valorizando uma experiência contextualizada no cotidiano dos alunos. 

Além de destacar as diferentes possibilidades de análise espacial do fenômeno é possível 

vencer  preconceitos  e  possibilitar  a  leitura  da  paisagem cultural,  pelo  fenômeno  produzido,  no 

contexto de leitura de cada um dos alunos, dinamizando o educar geograficamente.

A partir desse mapeamento podemos identificar que não há um único ponto de convergência, 

mas toda a cidade fica repleta de romeiros, irradiando-se para as cidades vizinhas. Portanto, é uma 

força motora para o desenvolvimento da cidade e da região. A romaria pode ser compreendida, o 

fenômeno em si,  como aquilo que vai além de um evento religioso, ela transcende isso, porque 

penetra dentro da cidade e de outras dimensões que são importantes, tais como o desenvolvimento 

econômico da cidade, o querer morar, trabalhar na cidade, constituindo-se pelos ensinamentos do 

Padre Cícero.

PROPOSTA  DE  COMO  ESSES  ESPAÇOS  PODEM  SER  TRABALHADOS  PELA 

EDUCAÇÃO GEOGRÁFICA

Neste tópico podemos pensar a partir da seguinte perspectiva, como uma cartografia desses 

espaços podem produzir diálogo com a educação geográfica? Pode-se destacar que o grande desafio 

é ter, em sala de aula, uma forma que os alunos compreendam a história e a realidade da cidade de  

Juazeiro do Norte-CE em uma perspectiva transversal.  As escolas devem ter um projeto de educação 

que a história da cidade seja repassada, pois existem muitas narrativas construídas dessa história. 

Dessa  forma,  há  uma  necessidade  e  um desafio  muito  grande  de  procuramos  dialogar  com os 

aspectos históricos dos fatos. 

Ademais, devemos procurar na educação geográfica a possibilidade de reconhecer a força e a 

estrutura,  na qual  ocorreu a produção da cidade estimulando,  nas escolas,  para que a juventude 

reconheça a importância desse fenômeno histórico,  que repete-se no tempo sagrado dos espaços 

63

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



simbólicos, permitindo uma transposição de diversos aspectos da produção da cidade. Possibilitando 

transpassar a problemática do não conhecer a história e o contexto geográfico da sua própria cidade.  

A partir disso, a geoeducação pode ser pensada em diversas perspectivas, como a Geografia dentro 

desses espaços, relacionando-a ao lugar e seu contexto histórico.

 Quanto a questão da geoeducação dentro da sala de aula, podemos destacar que o município 

de Juazeiro do Norte-CE, há mais de 30 anos, conta em sua estrutura curricular com a disciplina de 

estudos regionais no sistema da educação municipal. Essa disciplina traz elementos da história do 

Juazeiro do Norte-CE e da região do Cariri, onde conta também com um novo projeto de focar na  

figura do Padre Cícero com uma eletiva nas escolas. 

O destaque a figura do Padre Cícero está para além da devoção, destacando-se o papel de 

agente simbólico da produção do espaço que ele exerceu e, ainda hoje exerce, estando presente no 

imaginário religioso do sertanejo nordestino (Oliveira, 2019).

A disciplina de estudos regionais vem como auxílio para os alunos compreenderem a história 

de  sua  cidade  e  região,  entendo  que  os  livros  didáticos  não  conseguem  abarcar  as  diversas 

informações sobre o contexto local e sua realidade. Em sua maioria abordam questões de outras 

regiões  brasileiras,  o  que  reforçar  a  necessidade  de  se  trabalhar  com  base  no  contexto  local. 

Portanto,  essa  disciplina  é  de  suma  importância,  para  que  os  alunos  compreendam  o  espaço 

geográfico local e possam estudar sistematicamente sua cidade e região, com base em aspectos como 

história, cultura, economia, população e diversos outros.

Neste contexto abordado, podemos salientar que elementos educacionais são percebidos e 

permite  a  apropriação  desses  lugares,  dentro  de  uma  perspectiva  geográfica,  no  qual  podemos 

analisar que tipo de educação temos e qual o contexto em que pode ser repassada uma leitura que  

aborde a cidade de Juazeiro do Norte-CE, a fé católica popular, sobre a questão dos elementos que 

envolvem a figura do Padre Cícero, tanto históricos, sociais, culturais e religiosos.  

A partir dessa disciplina de estudos regionais que, em sua grande maioria, é ministrada pelos 

professores de Geografia, podemos pensar como uma cartografia dos espaços simbólicos, espaços 

mencionados  neste  trabalho,  bem como outros  que  possam ser  pontuados,  podem produzir  um 

diálogo com a educação na perspectiva geoeducacional. Dessa forma, apresenta-se como proposta 

educacional o projeto: “Um dia de romeiro nos espaços simbólicos de Juazeiro do Norte-CE”. A 

partir desses espaços simbólicos, que foram identificados na cartografia, é possível levar os alunos 

para terem a experiência de um trabalho de campo, ao passo em que os mesmos terão contato com os  

lugares que foram importantes na produção e desenvolvimento da cidade, permitindo um exercício 

de paisagem, na qual podem ser produzidas a compreensão subjetiva que marca cada uma e cada um 

dos alunos.

64

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



A  partir  dessa  proposta  de  ensino-aprendizagem  é  possível  solicitar  aos  alunos  que, 

posteriormente a visitação, façam um diário de campo sobre os espaços visitados, destacando o que 

foi perceptível sobre suas principais características históricas, geográficas e culturais, as quais se  

destaquem como importantes, encontradas em de cada um destes espaços simbólicos, tomando por 

base as manifestações do sagrado. 

Dessa forma podemos dizer que, (2014, p.63):

O turismo permanece como um recurso educativo muito bem-vindo, desde que direcione sua 
prática exclusivamente aos caminhos de aprendizagem estabelecidos pela gestão de cada 
unidade  os  quais  são  conservadores,  inovadores  e,  consequentemente,  defasados  da 
geograficidade requerida pelos processos culturais mais sutis.

 Portanto,  estaremos  empregando  nesse  processo  de  ensino-aprendizagem  o  turismo 

educativo,  na  própria  cidade  que  o  aluno  habita,  como  estratégia  articulada  para  compreensão 

geográfica integrada destes lugares. Dessa forma, fazendo que os alunos compreendam e explorem 

todo esse contexto já mencionado anteriormente, a partir desses espaços simbólicos que poderão ser 

visitados, os quais revelam-se com importância e de maneira significativa nesse processo de ensino-

aprendizagem, proporcionando possibilidades metodológicas de educação geográfica.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O presente ensaio buscou apresentar uma proposta de ensino-aprendizagem para ser utilizada 

nas aulas de Geografia, como também nas da disciplina de Estudos regionais do ensino fundamental,  

tratando  de  discutir  uma  maneira  de  pensar  estratégias  educacionais  que  sejam  facilitadoras  e 

inovadoras para a educação geográfica.

A ideia principal é fornecer proximidade ao contexto histórico, cultural e atual da cidade, a 

partir  do  seu  entendimento,  tendo  em vista  que  as  romarias  e  todas  suas  esferas  de  vivências 

precisam ser  compreendidas.  Os  espaços  simbólicos  destacam-se  como potencialidade  de  serem 

estudados, analisados e problematizados, pois são de potenciais instrumentos metodológicos para um 

ensino geoeducacional.

É importante ressaltar, mais uma vez, que esses estudos geoeducacionais ligados a questão 

cultural  são  recentes,  todavia,  é  fundamental  enfatizar  sua  importância  para  compreensão  da 

dinâmica  da  cidade.  A  partir  disso,  o  aluno  conseguirá  compreender  tanto  aspectos  históricos, 

culturais, religiosos e educacionais, todos interligados em uma mesma estratégia de ensino.

65

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



A partir dessa proposta de turismo educativo em sua cidade, podemos mencionar que é uma 

ferramenta  inovadora  e  um  excelente  instrumento  de  ensino.  Enquanto  recurso  de  ensino-

aprendizagem conseguimos desenvolver uma conexão com aqueles aspectos importantes que podem 

ser identificados nesses espaços, como a cultura e processo geográfico presentes no contexto atual da 

cidade.

A cartografia  simbólica  apresentada  durante  este  trabalho,  serve  como ponto  de  partida, 

destacando-se como um instrumento metodológico de auxílio ao professor na qual, a partir de sua 

utilização, o docente consegue também fazer adaptações para utilização no entendimento de outras 

temáticas abordadas em sala de aula.

Destaca-se que é de suma importância que o professor busque sempre trazer estudos sobre a 

região e o lugar do aluno. Dessa forma, a pesquisa buscou destacar possibilidades de trabalhar o 

contexto  histórico-cultural  da  cidade,  a  partir  de  uma  proposta  do  educar  geograficamente, 

auxiliando tanto o professor como os alunos nesse processo educacional.  

66

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



AS CRENÇAS E SUAS CRENÇAS, ENTRE O 

HOJE E O ONTEM

Francisco Francimar da Silva Medeiros 
Marysangela de Oliveira Tavares

INTRODUÇÃO

Vivemos em nossa  contemporaneidade uma verdadeira  guerra  por  defender  as  narrativas 

religiosas subjugando e menosprezando umas às outras. Um período de grande intolerância religiosa, 

na qual não há o mínimo de respeito às crenças das pessoas que não professam a mesma fé. O desejo 

de exterminar os deuses, os mitos de criação, seus dogmas e crenças são os principais elementos que 

buscam destruir a religião do outro. Essa relação entre o Eu e Outro dentro dos credos religiosos são 

bem conflitantes, mas elas se tornam ainda mais conflitantes se o outro pertence à outra religião, com 

o conjunto de crianças diferentes;  entretanto essa relação torna-se mortal quando o outro pertence às 

religiões de matriz africana. 

A veracidade das narrativas religiosas é algo que talvez nunca tenhamos uma comprovação 

definitiva,  pois  a  função  das  crenças  é  poder  criar  um  conjunto  de  sentido  existencial,  para 

determinado povo ou indivíduo,  uma vez que  nós somos muito inferiores diante da existência de 

Deus, assim como nós o definimos. Podemos criar, teorizar, argumentar, simbolizar, mas ainda assim 

será apenas uma representação daquilo que sentimos e entendemos por Deus.

Lembremos de uma importante escritora moçambicana, (Chiziane, 1995): 

“Deus não é cristão. E fica muito claro isso. Deus não tem religião. E Deus não é 
propriedade privada. Qualquer povo, qualquer cultura tem o direito de procurar a 
Deus à sua maneira. Este é o primeiro aspecto que gostaria de deixar muito claro. 
Para mim é. Deus não é propriedade privada, nem um pouco. O que significa que eu 
africana,  eu moçambicana,  de uma determinada cultura tenho minha maneira de 
dizer Deus. 

Paulina  Chiziane,  nessa  fala  bem  lúcida,  diante  da  realidade  que  é  Deus  e  diante  da 

ignorância  que  é  o  homem,  nos  possibilita  uma  reflexão  sobre  a  realidade  de  Deus  que  é 

irrepresentável diante da realidade humana que só consegue entender o mundo e a si mesmo por 

meio de representações. Deus, em sua essência pura, não se computa em uma representação e nós 

como forma humana, limitada a uma representação, só entendemos o mundo por meio dela. Com 

67

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



isso, as estruturas que constituem Deus e o homem dificultam conhecer a realidade divina assim 

como ela é. 

O objetivo deste artigo é identificar os elementos comuns nos inúmeros credos, fazendo uma 

ponte entre o que acreditamos, ou o que identificamos como crenças presentes nas diversas crenças, 

com o que os povos primitivos,  já apresentavam como postura de veneração. O intuito é poder 

apresentar que o que veneramos como elementos sagrados, não é algo novo ou recente, construído 

nos  últimos milênios,  mas algo construído e  desenvolvido desde os  primórdios  da  humanidade, 

quando, diante  do  desconhecido,  trágico  e  pavoroso,  busca  uma interpretação  que  dê  sentido  à 

realidade diante de seus olhos.

O presente artigo está dividido em dois momentos: o período histórico caçador-coletor e o 

período do surgimento da agricultura. Neste primeiro momento, abordaremos como os primeiros 

homens que tinham como base de sua sobrevivência a caça e a coleta, tiveram sua primeira postura 

de reverência  com elementos,  que denominamos de sagrado e  como esses  elementos são muito 

próximos  aos nossos elementos sagrados. Já no segundo momento, apresentaremos o período do 

surgimento  da  agricultura.  A  descoberta  do  ato  de  plantar,  cultivar,  cuidar,  esperar  e  colher,  

transforma completamente o modo como os caçadores e coletores viviam. Esse novo contexto gera 

neles uma nova forma de ver o mundo, novas maneiras de dar sentido e novas explicações.

CAÇADORES-COLETORES, O DESPERTAR DO INVISÍVEL

Mas quais os elementos comuns nas expressões religiosas que ajudam nossa compreensão do 

sagrado,  ou esses elementos são apenas construções em nós e para nós de um sagrado do qual  

afirmam ser uma manifestação de Deus? Esses elementos são: a existência de um Deus ou de deuses  

que organizou ou criou a realidade como ela está posta; esse Deus ou deuses, sendo figuras humanas, 

animais ou naturais; realidades do caos e da ordem, em que a ordem busca controlar o caos; criação  

dos mundos divinos e do cosmo, separando assim o que é espiritual do que é material; a dualidade 

entre noite e dia, divino e humano, bem e mal; criação de seres espirituais e seres animados; mundo 

dos vivos e dos mortos, primeiro homem e primeira mulher; a grande mãe e pai da humanidade, alma 

e espírito, etc. Riceto; Junior (2019, p. 171):

“A procura por respostas é algo que sempre instigou e motivou a humanidade. À 
medida que o conhecimento vai  sendo construído,  algumas perguntas encontram 
respostas, enquanto outras surgem em um movimento que informa e (de) forma a 

68

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



construção de conhecimentos, sejam eles científicos ou teológicos. O conhecimento 
científico, por ter um caráter de logicidade, busca explicar uma grande variedade de 
fenômenos que ocorrem ao nosso redor, estando em constante modificação. Já o 
teológico, muitas vezes revestido de revelações divinas, busca na crença e na fé suas  
bases de sustentação”.

Esses elementos sagrados que fazem parte do conjunto de crenças da maioria dos credos, não 

foram criados com as grandes religiões que temos no mundo hoje. Sua origem ou pelos menos seu 

processo de imaginação e criação remonta à idade pré-histórica da humanidade. Somos herdeiros de 

nossos antepassados, de nosso passado. “[...]O homem é o produto final de uma decisão tomada no 

começo dos tempos[...]” (Eliade, 2010, p. 18). É muito interessante perceber que somos um grande 

produto, uma síntese, tanto genética, como cultural de nossos antepassados e é desse banco de dados 

sobre o qual construímos nossa subjetividade.

Nossa primeira criação de realidades sagradas,  com o intuito de poder explicar o mundo 

posto, tem início na pré-história quando os primeiros homens, que utilizavam da caça e da coleta de 

alimentos e de animais para sua sobrevivência, começam a utilizar de seu contexto histórico para 

poder dar a si mesmo uma representação do mundo a sua vista.  É esse contexto histórico que os 

formou e que nos forma constantemente, nos dando uma visão do mundo externo para compor uma 

cosmovisão para nosso mundo interno. O pesquisador Bernardi nos afirma a esse respeito.  Castilho 

(2016. p. 746): 

“A formação do ser humano está ligada à construção do lugar onde ele habita que 
envolve  desde  o  ambiente  natural  (paisagem natural)  até  as  influências  que  ele 
recebeu na vida pretérita. Essas influências formam seu caráter individual e social. 
Ele se constrói em um dado território e busca ser ele mesmo nesse espaço, passando 
a se conectar com outros indivíduos e com elementos que passam a fazer parte de 
seu cotidiano. Neste processo encontram-se aspectos de sua formação tais como: a 
cultura, a arte, a religião, o direito, etc.” 

É esse habitat que forma nossas crenças,  nossos valores e o que somos. No período pré-histórico, a 

caça e a coleta são os elementos essenciais para a sobrevivência, junto com eles estavam as dificuldades que 

seus  habitats  colocavam.  Esses  elementos  essenciais  tinham  no  animal  e  na  natureza  o  centro  de  sua  

veneração, pois eram eles que forneciam os alimentos que lhe davam alma.  O animal e a natureza serão vistos 

como símbolos do movimento ou aquilo que promove movimento,  por esse motivo a experiência de que as 

coisas são animadas tem sua origem nos caçadores e coletores. Tempos depois essa experiência de animação 

será traduzida por alma.

Diante de um mundo completamente novo, com inúmeros fatos, realidades e acontecimentos sem 

explicação ou sentido aparente, aflorou tanto em suas mentes, quanto aflora em nós, a atuação da imaginação 

69

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



na busca de dar sentido e explicação aos fatos postos diante deles. Mostrando assim que “[...] o homem pré-

histórico já se comportava como um ser dotado de inteligência e de imaginação. ” (Eliade, 2010, p. 18). Ao 

contrário do que se pensa ou defende sobre os homens pré-históricos,  apresentando-os  como seres 

sem inteligência.

Temos um período dividido entre o mundo que se apresenta em constante movimentação, 

movendo tudo, e o homem imerso nesse mundo móvel, buscando sentido e explicação para todo 

aquele caos de movimento. Como entender e explicar a causa de fenômenos como o raio, a chuva, o  

frio, o calor, a fome, a morte, a vida, o nascimento, coisas tão corriqueiras para nós, mas para eles 

tão misteriosas. Diante do movimento na natureza, há um movedor que produz, que faz as coisas se 

movimentarem,  algo  invisível.  “  [...]para  os  caçadores-coletores,  esses  seres  invisíveis  são 

organicamente ligados ao mundo natural observável[...]” (Wright, 2012, p. 31)

É exatamente por meio da observação da natureza, com seus jogos de movimentos, que eles 

passam a identificar  elementos e  forças para além da natureza observada.  Identificando assim a 

estrutura física e percebendo a substância invisível; aqui temos, talvez, a primeira identificação de 

algo sobrenatural, mas isso é a nossa concepção, ao analisar sua visão de mundo e sua postura diante 

dele. “Podemos chamar de “sobrenatural” algumas de suas explicações de como o mundo funciona; 

outras,  chamaríamos de “naturalistas”.  Todavia  essas  são categorias  nossas,  não deles” (Wright, 

2012,  p.  31).  Identificando  assim  essa  busca  de  sentido  e  explicação  do  mundo,  por  meio  da 

imaginação e da representação de seres invisíveis, entre eles e nós.     

Como há um fluxo constante e infinito de movimento no mundo, havia a necessidade de ter  

um movedor  ou  uma força  dentro  da  coisa  que  pudesse  causar  o  movimento.  Tal  energia  está 

presente inclusive nos animais, na qual se encontra sua principal fonte de alimentação, essencial para 

sua sobrevivência. Essa relação além de ter uma importância na vida e no cotidiano passa a ter um 

sentido e um significado invisível, que possibilita ao animal a capacidade de fornecer energia por  

meio de sua carne.  Entre o caçador e sua presa  essa relação  terá uma importância muito grande. 

Passaram a tornar o ato de caçar, matar e comer como algo místico, isso porque, o animal, como ser  

que se movimenta, teria em si a força invisível. Eliade (2010, p.19):

“Mas a incessante perseguição e morte da presa acabaram por criar um sistema de  
relações sui  generis  entre  o caçador  e  os  animais  abatidos.  [...]  Lembremos por 
enquanto que a “solidariedade mística” entre caçador e suas presas é revelada pelo 
próprio ato de matar; o sangue derramado é em todos os aspectos semelhante ao 
sangue humano. Em última instância, a “solidariedade mística” com a presa revela o 
parentesco entre a sociedade humana e o mundo animal”. 

70

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Já o ato de matar também era considerado místico, pois iriam tirar a vida de um invisível. No 

entanto, para isso acontecer era necessária a criação de armas para tal fim. Como  a relação entre a 

caça e o caçador é uma relação sagrada,  eram necessários utensílios místicos para que  se pudesse 

ceifar a vida do sagrado. Devorar a carne do animal corresponderia ao ato de comer a alma  do 

mesmo, que como força fornece a força necessária ao seu movimento, essa seria a explicação para o 

ato de alimentar-se e adquirir energia por meio desse ato.  

Com isso, podemos perceber que “[...] a experiência do sagrado constitui um elemento na 

estrutura da consciência”, (Eliade, 2010, p. 19). Não importa a época ou o nível de consciência,  

parece que sempre teremos essa necessidade de criar, a partir do ambiente onde estamos inseridos, 

representações sagradas que dão conta e expliquem o mundo à nossa volta.   

 Essa relação sagrada entre o homem e o animal e sua comunhão mística produziu inúmeras 

crenças:  a  semelhança  entre  o  homem  e  o  animal,  sendo  seres  sobrenaturais,  com  força  e 

característica  desta entidade invisível;  a transmutação de almas entre os corpos do homem e do 

animal,  resultando assim  na transformação  de  homem  em  animal  e  do animal  em  homem;  a 

incorporação  da  alma  dos  mortos  no  corpo  do  animal,  permitindo a  comunicação  entre  seus 

ancestrais através do animal. Eliade (2010, p. 21):   

“Os caçadores primitivos consideravam que os animais são semelhante aos homens, 
embora possuam poderes sobrenaturais; creem que o homem podem transformar-se 
em animal e vice-versa; que as almas dos mortos podem penetrar nos animais, e, 
finalmente,  que  existem  relações  misteriosas  entre  uma  pessoa  e  um  animal 
determinado”. 

A relação entre o homem e o animal, sendo o animal  este um ser super sagrado, por ser a 

fonte de sua alimentação e que possibilita força ao comer sua carne, identificando essa força como 

algo invisível que se move e faz os outros moverem-se, isso gera uma representação de um ser  

divino, que representa esse invisível. “A ele pertencem as almas de todos os animais; sozinho, tem o  

poder de libertá-los na natureza, e, depois de serem caçados e mortos, só ele pode coletar suas almas 

de volta para si. Ele é conhecido como o Senhor das Feras” (ASLAN, 2018, p. 23). O Senhor das 

Feras será a primeira divindade que temos registrada por meio das pinturas rupestres expostas nas 

diversas cavernas espalhadas pelo mundo, uma divindade que representa esse momento histórico e 

sua principal atividade de sobrevivência. O mais interessante é que é uma divindade que aparece e é  

representada e ressignificada ao longo da história da humanidade em diversas mitologias de culturas 

diferentes. Aslan (2018, p.23):  

71

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



“O Senhor das Feras não é apenas um dos mais antigos deuses da história religiosa; 
ele é  também um dos mais amplamente difundidos.  Existe alguma versão dessa 
divindade em quase todas as partes do mundo – da Eurásia à América do Norte, até 
a  América  Central.  Sua  imagem  pode  ser  encontrada  em  vasos  de  pedra  da 
Mesopotâmia que datam do final do IV milênio a.C. Uma faca de marfim e sílex 
feita no Egito por volta de 3450 a.C. – muito antes da ascensão dos faraós – tem 
incisa no cabo uma figura representando o Senhor das Feras agarrando um leão em 
cada  mão.  No  vale  do  Indo,  o  Senhor  das  Feras  tem  sido  associado  ao  deus 
zoroastriano  Ahura  Mazda  e  à  divindade  hindu  Shiva,  especialmente  em  sua 
encarnação  como  Pashupati,  ou  Senhor  de  Todos  os  Animais.  Enkidu,  o  herói 
hirsuto na epopeia babilônica de Gilgamesh – um dos primeiros mitos escritos do 
mundo –, é uma figura do Senhor das Feras, como o é Hermes e às vezes Pã, meio 
homem, meio cabra, deus da natureza na mitologia grega. Mesmo o deus hebraico,  
Javé, é ocasionalmente apresentado como o Senhor das Feras na Bíblia. O livro de 
Jó descreve que o Senhor se gaba do poder de deixar o jumento selvagem libertar-se, 
de obrigar o avestruz a largar seus ovos na terra para que eles possam ser reunidos 
pelos homens e de ordenar ao boi selvagem para que ele próprio seja amarrado com 
cordas  e  se  ponha  a  arar  os  vales  ao  comando do  homem (Jó  39).  No  mundo 
moderno, certos devotos de Wicca e adeptos do neopaganismo adoram o Senhor das 
Feras como o Deus de Chifres, um ser mitológico encontrado na mitologia celta. 

O Senhor das Feras constitui o Ser supremo, aquele que gerava vida e tirava a vida dos 

animais, sob seu comando estava a alma de todo animal; ele se torna para os caçadores e coletores o 

supremo senhor dos animais.  Sua função dentro da natureza, além de gerar vida e alma, era zelar 

pelos  animais,  impedindo que os  homens matassem além do necessário para  sua sobrevivência.  

Havia uma importância muito grande nos “[...] ossos, especialmente no crânio [...] (provavelmente 

por se acreditar que eles encerram a “alma” e a “vida” do animal e que é a partir do esqueleto que o 

senhor  das  feras  fará  crescer  uma nova carne)  [...]  (Eliade,  2010,  p.  21).  Ainda hoje,  podemos 

perceber essas crenças nos animais como deuses ou espíritos guias no mundo espiritual em diversas 

crenças  espalhadas  nas  tribos  primitivas.  Também podemos  perceber  os  inúmeros  monumentos 

construídos ou ornados com ossos e crânios, resquício dos povos caçadores coletores. Aslan (2018, 

p. 2023):   

“Como  essa  peculiar  divindade  pré-histórica,  concebida  pela  mente  do  período 
paleolítico há dezenas de milhares de anos, se disseminou para Mesopotâmia, Egito, 
Irã e Índia, para os gregos e os hebreus, para bruxas na América e os neopagãos na  
Europa? Mais precisamente, para começar, como nossos antepassados pré-históricos 
evoluíram de um estado de animismo primitivo para o tipo de sistema de crenças 
sofisticado que resultaria na criação do Senhor das Feras? 

Nossa necessidade por  respostas  e a  capacidade criativa  de  nosso cérebro,  diante  de  um 

mundo repleto de efeitos e  fatos que se põe a todo o momento diante de nossos olhos,  cria  as  

condições perfeitas para gerar representações de sentido e significado, dando assim uma resposta aos 

72

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



fatos e acontecimentos sem explicação. Identificar as coisas como algo com movimento, animadas 

por alguma coisa é a percepção mais lógica que podemos pensar e criar diante de algo que se move. 

Outra coisa que também faz sentido  pensar é o fato de alguém ou algo colocar em movimento as 

coisas que se movem. Aqui, temos duas conclusões:  a percepção do mundo tal como existe e as 

causas de seu funcionamento.

O animismo como corrente que tenta explicar essa primeira fase do sagrado da humanidade, 

afirma Gaarder (2000, p.15):

“Já  houve  muitas  tentativas  de  explicar  como  surgiram  as  religiões.  Uma  das 
explicações  é  que  o  homem  logo  começou  a  ver  as  coisas  a  seu  redor  como 
animadas. Ele acreditava que os animais, as plantas, os rios, as montanhas, o sol, a 
lua e as estrelas continham espíritos, os quais era fundamental apaziguar. ” 

É desse mesmo período, que a percepção de um invisível posto como causa da animação das 

coisas, será visto e interpretado, posteriormente,  como uma entidade, seja ela alma ou espírito, em 

visões mais particulares e individuais, e como Deuses, entidades mais coletivas, pois representava 

um conjunto de espíritos ou forças de  uma determinada região. Uma busca da mente humana por 

unidade, representação e ordenamento, tanto do mundo externo, quanto do mundo interno. 

Uma outra realidade posta diante deles era a morte. Como explicar e entender a morte? Isso 

era um problema e um terror exatamente por ter a percepção de que tudo tem um fim, os animais, as  

plantas e o homem. E a concepção de morte é a constatação  de que algo não se move mais,  o 

invisível deixou o corpo. Se a alma ou o espírito não está naquele corpo, fazendo ele se mover, então 

ela foi para algum lugar. Dando início à concepção de vida após  a morte. “A crença numa vida Post 

Mortem parece demonstrar, desde os tempos mais recuados [...]” (Eliade, 2010, p. 23)  que eles já 

possuíam a cultura de preparar seus mortos por meio de inúmeros ornamentos e rituais, conduzindo-

os ao sepultamento. 

Como eles chegaram à ideia de sepultar seus mortos, com toda a preparação, ritualidade e 

ordenamentos? Para que tanto trabalho? O que eles esperavam alcançar com tamanha preocupação? 

Poderíamos dizer  que o fato de enterrar  os  mortos  era  para  evitar  o  mau cheiro,  mas a  grande 

importância dada ao preparo fúnebre implicava algo a mais, a imortalidade, o ato de sepultar com 

todo o preparo fúnebre indicava a crença em uma vida imortal. Mas o que os levou a chegar nessas 

concepções? Eliade (2010, p. 23):

73

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



“[...] a crença na imortalidade é confirmada pela sepultura; de outra forma, não se  
compreenderia  o  trabalho  empregado para  enterrar  os  corpos.  Essa  imortalidade 
podia ser exclusivamente espiritual, isto é, concebida como uma pós-existência da 
alma,  crença  corroborada  pela  aparição  dos  mortos  nos  sonhos.  Mas  certas 
sepulturas também podem ser interpretadas como uma precaução contra o eventual 
retorno dos mortos [...]”. 

O  sonho  pode  ser  um  ótimo  motivo  ou  explicação  para  o  surgimento  da crença  na 

imortalidade, pois somente nele poderiam ver e interagir com os entes queridos mortos. Os mortos 

no sonho se comportam de forma livre e sem nenhuma limitação, podendo fazer tudo o que desejam, 

pois  essas  são  as  características  da  realidade  sonhada.  Com  essa  experiência  poderiam  ter 

confirmado que há um outro mundo, onde os mortos não morrem.

 Vejamos  um  relato  cerimonial  de  um  funeral,  ministrado  por  um  xamã  em  uma  tribo 

colombiana, um ritual que remonta às memórias mais primitivas dele e de seu povo. Eliade (2010, p. 

24):

“Reichel-Dolmatoff fez uma descrição bastante minuciosa do sepultamento de uma 
jovem, em 1966, entre os índios Kogi, tribo de língua chibcha, que habita a Sierra  
Nevada, Santa Marta, na Colômbia (2). Depois de ter escolhido o local da cova, o  
xamã (máma) executa uma série de gestos rituais, e declara: « Aqui é a aldeia da  
Morte; aqui é a casa cerimonial da Morte; aqui é o útero. Vou abrir a casa. A casa  
está fechada, e eu vou abri-la». A seguir, anuncia: «A casa está aberta», indica aos 
homens o lugar onde devem cavar a cova, e retira-se. A morta está envolta por um 
pano branco e o seu pai com a mortalha. Durante todo esse tempo, a mãe e a avó 
entoam uma canção lenta,  quase sem palavras.  No fundo do túmulo colocam-se 
pequenas pedras verdes, conchinhas e a carapaça de um gastrópode. Em seguida, o 
xamã tenta inútilmente erguer o corpo, dando a impressão de ele ser pesado demais; 
só na nona tentativa é que consegue fazê-lo. O corpo é depositado com a cabeça 
voltada para leste e «fecha-se a casa», isto é, cobre-se de terra a cova. Seguem-se 
outros movimentos rituais em torno do túmulo, e finalmente todos se retiram. A 
cerimónia teve a duração de duas horas”. 

No seguinte trecho da citação acima: “Aqui é a aldeia da Morte; aqui é a casa cerimonial da 

Morte; aqui é o útero. Vou abrir a casa. A casa está fechada, e eu vou abri-la». A seguir, anuncia: «A  

casa está aberta” (Eliade, 2010, p. 24). Esse trecho é interessante, pois ele traz uma simbologia, uma 

mística e uma expectativa no porvir, que extrapola o simples ato de enterrar, ele transcende a cova, 

isso por que sua finalidade é a eternidade, o renascimento em outro mundo totalmente imortal. A 

ideia de um “útero” que une a mulher e a mãe terra, que tudo destrói para gestar e renascer para outra 

vida.

74

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Já em As Máscaras de Deus de Joseph Campbell, nos faz uma síntese e uma conclusão bem 

interessante sobre o ritual de preparação dos mortos e sua relação com a imortalidade. Campbell 

(1992, p. 66): 

“Os  esqueletos  de  Neandertal  foram  encontrados  sepultados  com  provisões 
(sugerindo  a  idéia  de  outra  vida),  acompanhados  de  animais  sacrificados  (boi 
selvagem, bisão e cabra selvagem), orientados no sentido leste-oeste (o caminho do 
sol, o qual renasce da mesma terra em que são colocados os mortos), em posição 
fetal (como se estivessem no útero),  ou numa posição de dormir — em um dos 
casos, com um travesseiro de lascas de sílex.“ Sono e morte, despertar e ressuscitar,  
a  sepultura como retorno à mãe para renascer;  mas se o Homem de Neandertal 
pensava que o próximo despertar seria aqui novamente ou em algum mundo por vir 
(ou mesmo em ambos juntos) nós não sabemos” (Campbell, 1992, p. 66).

O Joseph Campbell, nos apresenta a posição fúnebre dos primeiros homens, como eles eram 

colocados na cova. Nos chama a atenção o fato de serem sepultados na posição fetal, que remete ao 

útero, simbolizando seu renascimento em outro mundo, para outra vida, mas também remete ao 

dormir, que simboliza a liberdade e a conexão espiritual com o mundo dos antepassados.    

Com o  fim  do  período  caçador-coletor  da  humanidade,  no  qual  sua  centralidade  estava 

concentrada na caça e na coleta, base de sua alimentação e de sua construção cultural e religiosa, 

surge um novo período na história da humanidade em que: “As novas culturas que se desenvolveram 

durante os milênios subsequentes foram conhecidas pelo termo de mesolítico” (ELIADE, 2010, p. 41). 

E tem como ponto inicial o surgimento da agricultura. 

A AGRICULTURA, MÃE DO PENSAMENTO RELIGIOSO.

Nesse novo período histórico “[...] é a época da domesticação dos primeiros animais e dos 

primórdios da agricultura” (Eliade, 2010, p. 41), temos  assim novos elementos sendo inseridos no 

contexto desses povos: a domesticação de animais e plantas. O convívio com os animais, como parte 

integrante da tribo, como família e parente e a atividade de cultivo do solo, produz toda uma cultura  

em que suas crenças e modo de sobrevivência serão pautados no plantio. Lógico que as crenças e a 

espiritualidade caçador-coletor ainda  estavam muito  presentes nesse período.  Entretanto, com a 

descoberta da agricultura e toda a comodidade que ela possibilitou, a tribo acabou sendo dividida em 

dois grupos: os que são a favor da agricultura e os que se opõem a ela. Eliade (2010, p. 46):

“A caça como meio de subsistência prolonga-se nas sociedades dos agricultores. É 
provável  que  um  certo  número  de  caçadores,  que  se  recusavam  a  participar 
ativamente da economia dos cultivadores, tenham sido empregados como defensores 

75

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



das  aldeias;  a  princípio  contra  os  animais  selvagens  que  importunavam  os 
sedentários e causavam prejuízos aos campos cultivados,  e  mais tarde contra os  
bandos de saqueadores. É também provável que as primeiras organizações militares 
se tenham constituído a partir desses grupos de caçadores-defensores das aldeias”. 

Podemos perceber uma tribo que começava a se organizar, entre aqueles que produziam os 

alimentos e os que defendiam a tribo e saiam para a caça, mas faltava uma função, a de mediador 

entre os deuses e os homens. O contexto da agricultura influenciará muito na construção de novas 

crenças,  tendo como base fundamental  o nascer,  morrer e o renascer.  Como eles deixam de ser 

nômades e passam a ser sedentários têm a possibilidade ter mais tempo para observar e refletir sobre 

o mundo à sua volta. Com a observação do plantio, as percepções do invisível do período anterior 

torna-se mais plausível nessa nova época. Isso por que eles agora podem observar todo o processo da  

vida por meio das plantas.  As ideias de alma, espírito,  destino e renascimento serão percepções 

muito presentes nesse momento. Eliade (2010, p. 45):

“Em ambos os casos, pode-se presumir um ato mágico-religioso, uma vez que a 
cabeça (j.e., o cérebro) era considerada a sede da «alma». Há já muito e tempo que, 
graças  aos  sonhos  e  às  experiências  extáticas  e  paraextáticas,  se  reconheceu  a 
existência  de  um  elemento  independente  do  corpo,  que  as  línguas  modernas 
designam pelos termos «alma», «espírito», «sopro», «vida», «duplo», a etc. Esse 
elemento «espiritual» (não lhes podemos dar outro nome, já  que era apreendido 
enquanto  imagem,  visão,  «aparição»  etc.)  estava  presente  no  corpo  inteiro; 
constituía de alguma forma o seu «duplo». Mas a localização da «alma» Si ou do 
«espírito» no cérebro teve consequências consideráveis (5): por um lado acreditava-
se poder assimilar o elemento «espiritual» da vítima devorando-lhe o cérebro; por 
outro lado, o crânio, fonte de poder, tornava-se objeto de culto”.

A percepção de que o mundo é dual, composta de uma realidade visível e aparente e de uma 

realidade invisível, percebida apenas pelo movimento das coisas, já existia a partir da observação dos 

povos pré-históricos. Nós nomeamos tal invisível de alma, espírito ou sopro.

Com o advento do plantio, há uma mudança de valores e de percepção da realidade.  Essa 

mudança só é possível pela contemplação do ciclo da natureza e do plantio. Essas mudanças de  

valores,  comportamentos  agrícolas  e  também  o universo espiritual.  Diante  da  dádiva  do nascer, 

crescer, dar frutos, morrer e renascer pela semente surge uma nova percepção de invisível que faz 

todo esse processo acontecer. Agora, o invisível que antes estava no movimento das coisas e nos 

ossos dos animais, deslocou-se para a Terra, uma vez que é nela onde tudo nasce e está sua fonte de 

sobrevivência e comodidade.

76

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Em nossas tribos há vários mitos primitivos que buscam explicar essa fecundidade da terra. 

“O exemplo mais famoso chega-nos de Ceram, uma das ilhas da Nova Guiné: do corpo retalhado e 

enterrado  de  uma  mocinha  semidivina,  Hainuwele  crescem  plantas  até  então  desconhecidas, 

principalmente os tubérculos. ” (Eliade, 2010, p. 49). Aqui vemos o sacrifício de uma divindade que , 

com seu sangue espalhado pela terra,  cria um solo fértil  onde tudo pode produzir. Eliade (2010, p. 

49):

“A morte violenta de Hainuwele não é apenas uma morte «criadora»: ela permite à 
deusa estar continuamente presente na vida dos humanos, e até mesmo na sua morte. 
Nutrindo-se das plantas provindas do seu próprio corpo, os homens alimentam-se, 
na realidade, da sua própria substância da divindade”.

Esse mito nos mostra ou pelo menos nos apresenta um vislumbre da relação que os povos 

primitivos tinham com a terra. Pois se tudo o que comemos, em termo de vegetais, provém da terra e 

sobre seu corpo cresce a vida e os frutos e a força que faz isso tudo acontecer provém de seu espírito,  

então, as plantas se alimentam do espírito da terra; e ao comer os frutos da terra, estamos também 

nos alimentando de seu espírito, o ato de se alimentar do que a terra produz seria um ato de devorar a 

alma da terra. “Os atos de lavrar e colher exigiam dos agricultores uma pureza ritual e a observação  

do milagre agrícola da semente que cai na terra e brota em seguida, transformando a colheita em uma 

epifania na qual as forças divinas se manifestavam. ” (Medeiros Filho, 2014, p. 52) 

O ato de gerar e dar vida transforma a terra em Deusa-Mãe. Ailton Krenak nos afirma sobre a  

terra: “Uma deusa perfeita e infindável, fluxo de graça, beleza e fartura. ” (Krenak, 2019, p. 30). 

Como membro dos povos indígenas do Brasil, traz consigo o conhecimento e a sabedoria de seus 

antepassados que concebiam essa unidade, filiação e reverência à terra como mãe. A ideia de Deusa 

da terra está presente em diversas culturas, desde as mais primitivas até as mais modernas. Eliade 

(2010, p. 31):

“A descoberta de figuras femininas no último período glaciário levantou problemas 
que continuam a ser discutidos. A sua distribuição é bastante extensa, do Sudoeste 
da  França  ao  lago  Baical,  na  Sibéria,  e  da  Itália  setentrional  até  o  Reno.  As  
estatuetas, de 5 a 25 cm de altura, são esculpidas em pedra, osso ou marfim. Deu-se-
lhes, muito impropriamente, o nome de «Vénus» sendo as mais célebres «Vénus» de 
Lespuges, Willendorf (Austria) e de Laussel (Dordonha) (1) ”. 

Com isso, o culto a uma divindade feminina e mãe tem origem desde os tempos mais remotos 

da humanidade, pelo menos, desde o momento que os povos primitivos experimentam a maternidade 

77

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



da terra, por meio de seus frutos. Podemos ver isso na Delta de Vênus, uma estatueta que exalta o 

corpo feminino e suas características reprodutivas. 

Sendo a terra o invisível,  o espírito e a deusa que tudo gera e destroem, as crenças que  

surgem desse novo ponto de culto e veneração retomam as crenças do período anterior, dando ainda 

mais confirmação, fundamento e sentido. Se sobre os ossos o Senhor das Feras gerava carne e dava a 

vida, sobre o corpo da mãe terra toda a vida é gerada, cultivada e morta. A mesma terra que gera a  

vida e o corpo retorna a si mesmo em suas entranhas. Nos afirma os Vedas: “Rasteja para a terra, tua 

mãe” (Rig Veda, X, 18, 10). Aqui, o significado do enterrar em uma cova ganha ainda mais sentido e 

importância, pois tal ato assemelhava e muito ao plantio, à medida que uma semente é plantada no 

solo e uma planta cresce, ela, por sua vez, dará frutos que terão sementes e depois de plantada a 

mesma planta crescerá novamente. O ato de sepultar terá o mesmo sentido, o de renascer, uma vez 

que a terra gera, mata e renasce. 

Algumas concepções podem ser percebidas neste período: a vida se está em ciclo constante 

de nascimento, morte e renascimento, assim como a natureza. Assim como a planta que produz a 

semente, que permite que ela surja em outro tempo e espaço, o homem que também dá a semente, 

que carrega em si as suas características, que perduram de geração em geração, fazendo-o renascer 

em cada ascendente, mas o homem que morreu renascerá em outro mundo, vivendo outra vida, mas 

sendo ele mesmo com os seus descendentes. É uma ideia de eternidade, tanto no que está por vir, 

onde ele se perpetua, quanto no que já se foi, conectando-se com todos os seus ancestrais. 

Tanto a semente,  quanto a vida e o homem são eternos no seio e na alma da Mãe Terra. 

Também podemos ter essa visão proferida por Leonardo Boff: “ Por sentir-nos filhos e filhas da 

Terra, vivenciamo-la como Mãe generosa. Ela é o princípio generativo. Representa o feminino que 

concebe, gesta e dá à luz. Emerge assim o arquétipo da Terra como Grande Mãe, Pacha Mama e  

Nana [...] Ao morrer voltamos à Mãe Terra” (Boff, 2017, p. 86).

Outra crença muito importante e forte em diversas religiões, e que surge neste contexto de 

agricultura, é a ideia de Árvore cósmica, Árvore da Vida e Árvore do conhecimento. Ela seria ou 

representaria toda a vida, o sustentáculo do mundo e a fonte dos segredos da criação. Sobre ela  

estariam fixados diversos mundos: o mundo dos espíritos, dos deuses, dos vivos e dos mortos. Russo 

(2021, p. 17):

“A  figura  da  árvore  –  com  as  raízes  fixas  ao  chão,  o  forte  tronco  que  cresce  
verticalmente e a  copa que parece tender ao céu – sempre foi  uma referência à  
conexão entre as profundidades do solo e a esfera cósmica, entre a vida na terra e os  
dons preciosos do céu (água, luz, vento...). Estes aspectos se espelham na concepção 

78

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



da  árvore  do  mundo,  que  era  vista  como  um  suporte  da  terra  ou,  mais 
frequentemente, como a personificação da árvore cósmica: na mitologia nórdica é 
conhecido,  por  exemplo,  o  “freixo  cósmico”:  Yggdrasil;  no  Egito,  o  sicômoro 
sagrado e o Djed (a espinha dorsal de Osíris) desempenham um papel importante no 
esoterismo  egípcio;  sob  diferentes  nomes,  uma  mesma  percepção  se  instalou 
também em culturas mais distantes: a árvore da vida se chamava – e é chamada – 
Aśvattha entre os hindus e ficus religiosa entre os budistas”. 

 

É da experiência com o contexto em que vivemos ou estamos inseridos, ou com aquilo que 

para nós é essencial, que esses elementos presentes na maioria das crenças são fomentados e forjados 

em  nossa  vivência  coletiva  e  pessoal,  para  só  assim  podermos  manifestar  e  cultuar  nossas 

representações.  Estamos  constantemente  criando  divindades,  seres  poderosos  que  conseguem 

manipular e criar a realidade,  apenas para dar sentido, ordem e explicação ao mundo, que muitas 

vezes parece não ter  sentido.  A história  das crenças é  uma busca por unidade,  pertencimento e 

comunidade, para aplacar a nossa solidão e o silêncio de da nossa existência.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Somos uma síntese, seja genética, natural ou cultural de uma série de elementos que nos 

circundam.  As  crenças,  por  sua  vez,  não  ficariam  fora  desse  grande  circuito  de  informação  e 

impulsos que provêm desde os tempos mais remotos. É curioso perceber que temas tão corriqueiros 

em nossas diversas crenças, que comungam entre si, também fazem parte não só de outras culturas, 

mas  especialmente  de outros  tempos  bem  mais  remotos.  Isso  nos  mostra  o  quanto  nós,  seres 

humanos,  estamos  tão  conectados  e  o  quanto  nós  somos  uma  grande  unidade,  seja  na  herança 

hereditária, seja na herança cultural, ou seja, há um pano de fundo, uma grande rede que não só 

conecta cada um de nós, como também nossos ancestrais. É desse ponto comum que brotam todas as 

nossas crenças, mediante a necessidade de sentido e explicação da realidade. 

Outro ponto que também podemos concluir ou vislumbrar nessa nossa pesquisa, sobre os 

elementos do sagrado que  estão presentes  tanto em nós, quanto em nossos ancestrais, é a grande 

influência que tais elementos exercem nas fontes de nossa sobrevivência. Perceber que a imaginação 

e a criação desses elementos são fruto da nossa relação com a natureza é algo que nos coloca em 

profunda reflexão com aquilo que cremos.  Que credos como alma, espírito,  Deus,  vida,  morte, 

renascimento, imortalidade, eternidade são crenças geradas pela observação da natureza e seus ciclos 

de produção é algo fantástico de ser observado. A nossa fé não está baseada só e unicamente em uma 

79

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



realidade  transcendental,  totalmente  fora  de  nossas  experiências  e  vivências,  mas  sofre  grande 

influência da natureza que provoca afecções no espírito humano. 

Com isso, podemos perceber que o pensamento a respeito de cada crença que temos, ou que 

já tivemos, são as responsáveis por produzir o primeiro ato em busca do sentido do mundo posto à  

nossa frente. Tal ato será o primeiro a identificar que no mundo e em suas coisas existe uma força, 

energia, sopro, invisível, substância ou essência imerso nela que faz  as coisas  se moverem. Uma 

atividade que identifica que no mundo há um uma parte visível e uma outra invisível, uma aparência 

e  uma essência  ou  espírito  é  a  primeira  postura  pré-crítica  da  humanidade  da  qual  sobre  ela  a 

filosofia e o discurso teológico surgirão.           

 

           

 

80

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



POR TODA CIDADANIA LAICA: 

PANTEÍSTA E AGNÓSTICA

Christian Dennys Monteiro de Oliveira

Talvez fosse menos difícil 
criar (o ovo sagrado) do que aniquilar, 

fazer Deus do que matá-lo! 
(GUYAU, J.-M. A Irreligião do Futuro, 

Editora Martins Fontes 2014 p.762)

As eleições municipais de 2020, no período de “alívio” dos índices de contágio e mortandade 

da Pandemia de  SARS-Cov-2,  desafiaram processos habituais  de campanha política.  Houve uma 

aceleração de tudo em meio a catástrofe sanitária. Só não houve uma significativa mudança das 

expressões  de  crescente  naturalização  do  direito  de  se  debater  a  política  territorial  urbana  pela  

mediação de valores exageradamente dogmáticos e religiosos. Uma “fé cega de faca amolada”, há 

alguns ciclos eleitorais, deturpou um ditado popular: removeu as montanhas da sensatez impessoal 

pelo personalismo. Agora um líder social, quando emergente dos grupos de reivindicação religiosa, 

pode acessar a política institucional com a autorização de um selo “evangélico”; como se fosse um 

partido de apoio e fidelidade de voto. Outras denominações não cristãs – espíritas, religiões de axé, 

indígenas,  progressismos  católicos  etc.  –  também  usufruem  de  vantagens  comunitárias.  Mas  o 

diferencial deste “cego” evangelismo político cristão está na fixação de uma pauta suprapartidária,  

que enfrenta com efetiva violência ideológica a laicidade.

E na laicidade corroída pelos ataques “teocráticos” de líderes do movimento evangélico (leia-

se reacionário), temos uma perda quase paradoxal de cidadania, em plena vigência da Constituição 

cidadã  de  1988  (PRANDI;  SANTOS,  2017).  A  que  se  deve  essa  inversão  que  fez  do 

fundamentalismo evangélico uma ameaça à Democracia e ao Sistema eleitoral brasileiro?

Desdobramos este questionamento em seis perguntas, cujo prelúdio de respostas (parcial e 

aberto a interlocução com os leitores) visa posicionar o texto na defesa da Cidadania laica e da 

Democracia  como  sistema  político  fundado  nos  pilares  de  uma  realidade  panteísta  e  agnóstica 

(OLIVEIRA, 2010). Justamente para que o direito à religiosidade não nos escravize um dever: o 

temor da supremacia do crer sobre todas as outras formas de ser e estar no mundo. Relacionamos na 

Figura 1 o conjunto das questões que orientam tal debate. 

81

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Figura 1 – Seis questões para direcionar a reflexão

Fonte: Elaboração autoral (2020)

METODOLOGIA PARA REFLEXÃO

O presente texto demonstra um exercício hermenêutico exploratório, a partir observação 

da pré-campanha eleitoral municipal de 2020. Seu contexto é de resistência às ameaças políticas da 

crise partidária institucional, que varre a década de 2010, bem como a catástrofe da Pandemia do 

coronavírus  (SARS-CoV-2).  E  a  catástrofe  oscilou  (no  2º  Semestre  de  2020  junto  a  campanha 

eleitoral) e recrudesceu, entre dezembro de 2020 e maio de 2021, levando a óbito cerca de 2/3 dos 

540.400  mil  mortos  (16/07/2021)1.  Refletindo  nesta  inadequada  conjuntura,  não  seguimos  as 

recomendações de uma Ciência Política consistente. Apenas nos aventuramos por uma geografia das 

religiões,  em perspectivas mais diversificadas que a sacralidade teológica (SANTOS, 2002).  Foi 

exercitado aqui um exercício de observação indireta dos parcos resultados de 2020; que contrastam 

midiaticamente à superexposição das expectativas com as eleições majoritárias do executivo das 

Prefeituras, frente à subestimação das estruturas de votação e acesso às Câmaras Municipais das  

principais capitais brasileiras. 

Não  houve  quantificação  para  esse  exercício.  Portanto,  não  se  trata  de  um  trabalho 

rigoroso no sentido investigativo do termo. Trata-se de uma especulação, preliminarmente filosófica, 

quanto às perdas de Cidadania, no lamacento mar de avanços sacro-moralistas; e nos parâmetros de 

subordinação dos valores éticos e civis aos critérios estéticos de uma fé evangélica. Algo que barra a 

impessoalidade das instituições pela subordinação à moralidade personalista de candidaturas, cuja 

1 https://www.uol.com.br/vivabem/noticias/redacao/2021/07/16/covid-19-coronavirus-casos-mortes-16-de-julho.htm 

82

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



aparência em pós-moderna Santíssima Trindade, deve juntar três figurações de marketing político. 

Um Pastor, um Militar, um Agro/comunicador, Três em Um” (nome de um programa telejornalístico 

de  maior  sucesso entre  os  apoiadores  do regime de  2018/2022),  sintetiza  o  que psiquiatra  Carl  

Gustav  Jung  (1875-1961)  considerou  como  grande  limitação  psíquica  para  o  processo  de 

individuação dos arquétipos humanos. Isto frente a troca de um processo de harmonização com o 

divino, em religere, por outro de subordinação a uma só divindade mediada por interesses externos, 

em religare (PORTELA, 2013). Quando a escolha do seu poder público se deforma em juízo valor, 

com razões moralistas compostas por representantes da fé, da força e do fetiche narrativo, a religião 

perde espaço para seus donos. E esse poder religioso donatário absorve o investimento social em 

uma fidelidade subalterna. Uma cidadania de rebanho. Eis aqui dois exemplos comunicados pela 

grande  imprensa.  De  um  lado  a  adoção  de  termos  religiosos,  especialmente  de  pastor/a para 

alavancar as candidaturas2.  De outro o destaque aos partidos acolhedores de candidaturas que se 

declaram profissionalmente como “sacerdotes”. E justamente o recordista desse processo vem sendo 

o partido de sigla “Republicanos”3    

Neste trajeto, juntamos algumas reportagens e informações fornecidas por estudos recentes 

desse boom do poder evangélico – bancadas legislativas, showmícios, tráfego/tráfico de influências, 

vantagens nas concessões dos veículos de mídia, doações entre outros – maior regente da pauta de 

nossa discussão na live do LAGHUM, Política, Religião e Voto4. Embora não foram aprofundadas, 

tais fontes serviram de base às questões que sequenciamos.

POR QUE NECESSITAMOS MISTURAR PODERES CIVIS?

 A questão de partida é o registro da insuficiência republicana, em uma nação com imensas 

fragilidades frente a sua modernização cultural. Nada no pertencimento ao status civil, no interior da 

República  Federativa  do  Brasil,  é  indicativo  de  maturidade;  excetuando  o  discurso  positivo  de 

lideranças democráticas e, nem por isso, menos hipócrita que aquele feito por tradicionais caciques 

(regionalistas e corruptos) de muita longevidade na esfera política. Afinal, quais são os poderes civis 

que demonstram tal insuficiência?

2 Vide.  https://g1.globo.com/politica/eleicoes/2020/eleicao-em-numeros/noticia/2020/10/01/mais-de-87-mil-
candidatos-adotam-titulos-religiosos-no-nome-de-urna.ghtml 
3 Vide  https://apublica.org/2020/10/puxadas-por-universal-candidaturas-de-sacerdotes-religiosos-batem-recorde-em-
2020/ 
4  Laboratório  de  Geografia  Humana  da   Universidade  Estadual  do  rio  Grande  do  Norte 
(https://portal.uern.br/blog/projeto-conversatorio-promove-debate-religiao-politica-e-voto-usos-e-abusos-no-
territorio-brasileiro/)

83

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



O poder religioso, a segurança pública, o direito absoluto à livre opinião (falada e escrita)  

são representativos da força delegada àquela  Santíssima Trindade,  indicativa de que a cidadania 

republicana não tem prosperado. Existem vários argumentos no sentido de afirmar que a experiência 

democrática das eleições livres e reguladas pela Constituição Federal de 1988 falhou abertamente em 

um enorme corolário de ilusões, impedindo o país (e a sociedade) de avançar coeso em seu propósito  

de retidão. As pautas de centro-esquerda e centro-direita, bloquearam os reais interesses familiares e 

econômicos  da  maioria  dos  brasileiros.  Neste  sentido,  uma  forma  elitizada  de  agregar  as 

representações  da  trindade  de  candidaturas  aposta  fichas  em  um modelo  civil,  que  mistura  do 

monarquismo ao ruralismo; traduzindo nas campanhas eleitorais o agronegócio por uma filosofia 

política das monoculturas agrárias. Tudo que permitir essa mistura original – que estava dando certo 

até queda do Império do Brasil, ironicamente valorizado só agora – será muito bem-vindo. Daí a 

defesa de um presidencialismo civil-militar com ares de poder moderador. Bem como um espaço de 

sobra para censura de “globalismos” e ideias acadêmicas que corroem, por cientificidade ateia, os 

valores de um cristianismo como religião hegemônica, de estado e de mercado. 

Necessitaram misturar os poderes civis aos direitos rurais da identidade nacional. Por isso, 

bancadas da bala, da bíblia e do boi, no  blábláblá dos parlamentos como programas de auditório, 

aproximam a política de um povo ressentido pela discriminação institucional de partidos e formas 

impessoais de fazer política (ZANFOLIN, 2006).  A “mistura” demonstra paradoxalmente maior 

popularidade  da  política  no  cotidiano  social;  e  menor  condição  de  se  evitar  as  turbulências,  

justamente pela desesperança explícita em projeto republicano. 

ENTÃO ESTAMOS DIANTE DE UMA DOENÇA RELIGIOSA NA CIDADANIA? 

Talvez essa seja a pergunta mais fácil de responder – indiscutivelmente, sim, estamos! – e 

a mais difícil de trilhar, em termos de caminho terapêutico. Uma cidadania retroalimenta sua própria 

enfermidade orgânica quando admite  crer na Democracia, como se estivéssemos falando de uma 

opção eclesial entre tantas outras.  Entendemos ser o regime democrático moderno, ainda diante dos 

vícios  e  limitações  da  extrema desigualdade  social,  um experimento  de  civilidade  pautado pelo 

conhecimento  racional;  e  não  só  pela  adesão  mística  às  representações  institucionais.  Isso, 

evidentemente,  é elaborado demais para uma comunidade nacional,  onde o sistema escolar e os 

serviços públicos são tão fragilizados, operando em níveis inferiores de importância se comparados 

às narrativas de essencialidade do mercado consumidor; como “a mais indispensável” fonte geradora 

de emprego e renda.

84

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Já  a  doença  religiosa  que  advém desse  movimento  “monárquico”  –  lembrando  que  a 

brutalidade  de  sua  proposição  em nada  se  assemelha  aos  parlamentarismos  de  Espanha,  Reino 

Unido, Suécia, Canadá ou Japão – se instaura pela sobreposição do  crer  frente ao  saber político. 

Acreditar em políticos (eleitos ou candidatos) como se fossem guias espirituais de um valor cívico 

equivale a destituir a representação. Talvez por isso estejamos naturalizando a ideia de que a crise de 

representação dos partidos políticos, nos poderes legislativo e executivo, só possa ser ultrapassada na 

eliminação completa dessas “velhas” estruturas em nome do personalismo de líderes apartidários. 

Pela primeira vez estamos atravessando um longo período (2 anos inteiros) em que o presidente da 

república não pertença a nenhuma sigla partidária. Ao contrário, busca criar ou compor um partido 

que  ser  reorganizar  à  sua  imagem e  semelhança.  Neste  processo,  o  armamentismo  (policial)  e  

ruralismo (agro ideológico),  fixam alianças  com diretas  com os  personalismos populistas,  como 

“proféticas” renovações bíblicas de um fundamentalismo cristão; sejam ele de tendência pentecostal 

(evangélica)  ou carismática  (católica).  A “Santíssima Trindade”,  nesta  capacidade de  espalhar  a 

doença religiosa da cidadania, forja um lazer televisivo do “BBB” (Programa  Big Brother Brasil 

como Bíblia/Bala/Boi) valor eleitoral absoluto. Nestes programas não se vota em partido; apenas em 

indivíduos. E quando indivíduos elegem muitos ícones teatrais patéticos, a Democracia vita cortina 

de um neologismo doentio um real DeMonarquia! Religiosamente incurável.

QUAL É E COMO SE DÁ A FRÁGIL CONTRADIÇÃO DO SISTEMA DE PARTIDOS 

POLÍTICOS?          

Existe a possibilidade de se imaginar essa tendência, doentia e fragmentadora, como um 

processo invasor. Uma ação política advinda da estetização artístico-midiática da sociedade, pronta 

para  gerar  candidaturas  de  sucesso,  conforme  um  consumismo  absolutista  das  aparências 

(LIPOVETSKY; SERROY 2015). Contudo, é preciso ler tal tendência também no plano local de 

resistência  e  manutenção  das  velhas  e  perpetuadas  estruturas  familiares,  responsáveis  pelas 

hierarquias  locais  e  regionais.  O  exercício  de  mudanças  existe,  mas  é  mais  lento  e  menos 

visibilizado. Daí a compreensão de que a fragilidade principal emerge de dentro do próprio desenho 

do sistema partidário constituído no período de redemocratização (anos 1980-1990). 

 Os  partidos  elegiam  seus  vereadores  e  deputados  por  intermédio  de  coligações. 

Atualmente o fazem pelas conexões do ativo ou capital social que agregariam como valor imediato 

(se  for  para  disputar  voto  naquela  eleição específica)  ou de  médio prazo (se  busca  agregar  um 

potencial  de  mobilização  para  futuras  disputas  ou  acesso  aos  gabinetes,  campanhas,  grupos  e 

organizações  sociais.  E  as  igrejas  e  comunidades  (pentecostais  e  neopentecostais),  em  sua 

85

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



capilaridade  e  fidelização  hierárquica,  já  disponibilizam  esse  ativo  eleitoral  às  suas  lideranças. 

Quando  os  parlamentares  são  eleitos  agora,  encontram  partidos  amordaçados  por  regimentos 

atrofiantes. Por isso são visibilizadas Frentes Parlamentares. Em princípio, elas perdem seu enfoque 

de  articulação provisórias.  Acabam ampliando visões  suprapartidárias  em causas  mais  atraentes. 

Inclusive no âmbito da fé, que instrumentaliza longevidades. 

Temos  hoje  em  escala  federal,  a  perpetuação  legislativa  dessa  valorização  da  fé  em 

diversos  tipos  de  Frentes,  coligando  o  foco  de  interesses  parlamentares,  independente  de  seus 

partidos de origem: Frente Parlamentar Evangélica;  Frente Parlamentar em Defesa da Liberdade 

Religiosa  e  da  Cultura  de  Paz;  Frente  Parlamentar  Mista  Católica  Apostólica  Romana;  Frente 

Parlamentar Mista da Liberdade Religiosa, Refugiados e Ajuda Humanitária4. Considerando que na 

maioria das Câmaras de Vereadores, dos 5.570 municípios brasileiros, a vida partidária quase nada 

corresponde ao desenho ideológico partidário, podemos projetar que tais  frentes correspondam aos 

vínculos  efetivamente  utilitários  de  clãs  (r)eleitos.  E que o  posicionamento social,  econômico e  

religioso do vereador ou deputado reproduz sua fidelidade corporativa/familiar muito melhor do que 

a  partidária.  Afinal,  não  é  possível  traduzir  com facilidade,  na  escala  local,  quase  nenhum dos 

indicadores  que  distinguem  direita,  centro  e  esquerda.  Ao  mesmo  tempo  que  por  essa  frágil 

contradição se torne muito provável que votações em blocos de interesse, negociações e acordos faça 

avançar decisões de um pragmatismo absolutamente perverso. E nesse horizonte, os membros de 

partidos “cristãos” (no nome ou nos valores) são os primeiros a tornar as pautas “anticristãs” de 

desamparo social um modelo desenvolvimentista de narrativa e convencimento.

PARTIDOS  DEMOCRÁTICOS  DE  FATO  NÃO  DEVERIAM  PROTEGER  MINORIAS 

SOCIAIS?

A representação de maioria sociais,  momentâneas ou permanentes formadas,  consolida 

uma constante luta pela vitória nos embates eleitorais e nos fóruns institucionais.   Não há nada 

estranho em proporcionar discussões e costuras nos entendimentos (com diversas barganhas), que 

antecipam tais jogos majoritários. Lobbies advindos das lideranças civis, sindicais, mercantis etc.  

costumam promover essa construção dos entendimentos, embora nem sempre com táticas lícitas. Os 

grupos religiosos cristãos formam, neste mesmo domínio, seus lobbies e suas ilicitudes, mediante a 

fúria  de uma pauta costumeiramente associada ao conservadorismo; ou pauta de costumes,  cujo 

resumo da ópera tende a projetar na esfera pública a ilusão de que o estado é laico, mas não a 

sociedade! (FOLLMANN, 2016). O que também estabelece outra ordem de misturas como confusão. 

4 Vide https://www.camara.leg.br/internet/deputado/frentes.asp 

86

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



Em uma cultura cristã popular e sincrética, muitos desses grupos querem apenas perpetuar a cultura 

religiosa (eclesial e fundamentalista).

O resultado desse investimento eclesial – cuja restrição privatista torna-se mais autêntica 

do  que  seu  âmbito  religioso  –  é  o  desamparo  efetivo  das  minorias  sociais,  étnicas,  locais  ou 

discriminadas por questões de gênero,  nacionalidade,  status social  ou saúde/necessidade especial 

(BOHN, 2007).  Evidentemente, partidos e instituições democráticas, comprometidas com a inclusão 

e a justa distribuição de oportunidades, permitem as minorias condições de participação na regra de 

ouro:  tratar  desigualmente  os  desiguais  em  busca  da  equidade.  Mas  a  orientação  eclesial  das 

bancadas  bíblicas  (terrivelmente  evangélicas)  vem  sendo  a  apropriação  do  Pentateuco  –  os  5 

primeiros  livros  do velho testamento judaico-cristão –  como lei  maior,  acima das  Constituições 

federal,  estadual  ou da Lei  orgânica dos municípios.  E pelo Pentateuco – que deveria  inclusive 

nomear  boa  parte  das  igrejas  como  Neo-Pentatêuticas,  não  fosse  necessidade  de  permanecer 

adorando um Jesus triunfante – os vínculos cristãos dessa leitura política busca o silenciamento ou 

extermínio de toda e qualquer outra fé no acesso ao bem público. O que indica uma total ignorância 

sobre  o  papel  da  laicidade  na  garantida  do  estado democrático  de  direito  (FOLLMANN, 2016; 

GONÇALVES, 2016). 

Estivessem dispostas a rever seu papel político na esfera pública, a ponto de conduzir 

candidaturas para esse estágio de proteção das minorias – inclusive religiosas – e de amadurecer seus 

valores no interior de um contrato social republicano, igrejas e partidos eclesiais seriam capazes de 

reconhecer a primazia laica, lutando abertamente pela:

 Redução do poder daquelas 'redes de interesse eclesiais ao mundo privado das comunidades;

 Ampliação da esfera pública dos rituais ecumênicos e inter-religiosos, no que concerne às questões  

ético-morais como o luto pandêmico;

 Responsabilidade  das  Organizações  Religiosas,  na  compensação  de  sua  Isenção  Fiscal. 

Especialmente na Seguridade Social; e sem proselitismo confessional.

Por essas 3 vias, compreenderíamos que o ato de fé no contexto republicano, herdado da 

Reforma (sec. XVI e XVII), retornaria ao pacto moderno de subordinação da Bíblia à Constituição. 

Por enquanto, tais lutas tem se arrefecido quase naturalmente em sentido oposto. O que alimenta a  

tese do filósofo britânico John Gray sobre a formação de uma política pública como capítulo recente 

da história do cristianismo. Tal política torna-se cada vez mais “apocalíptica” nos bastidores das  

instituições nacionais, diante do enfraquecimento das utopias laicas modernas. Gray, em seu estudo 

intitulado Missa Negra, investiga a revanche de uma religião apocalíptica emergente no terror e na 

guerra ao terrorismo do atentado às Torres Gêmeas de Nova York em setembro de 2001 (GRAY, 

87

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



2007). Escolhe uma via alternativa para criticar o ateísmo religioso dos intelectuais que negam a 

religião  hegemônica  imitando  seus  procedimentos  de  fé  no  progresso.  Eis  aqui  um  parâmetro 

interessante para pensar o quanto as pautas do laicismo não prosperam porque precisam enfrentar 

dois extremismos religiosos. De fundamentalista e ateus, pentateucos e apocalípticos, cada um a seu 

modo desassistindo os grupos sociais que mais necessitam de amparo; quando não, jogando-os na 

fogueira.        

COMO SERIA ALCANÇAR UMA TRANSTOPIA DE BLOCOS AMPLOS?

Vencidas as utopias das revoluções francesa (1879) e russa (1917), na escala internacional, 

e  abaladas as redemocratizações da América Latina (com eleições fragmentárias e  submetidas a 

permanente tensão social), podemos exercitar como seria a retomada de processos políticos (dentro e 

fora dos parlamentos) para assegurar alguma razoabilidade na vida institucional dos partidos. E, por 

intermédio provocações transtópicas, isto é, operadoras de utopias religiosas no interior do laicismo 

possível, chegamos ao quadro comparativo da figura 2 que elenca alguns marcos fundamentais para 

enfrentar e rearticular os partidos e movimentos com a lógica blocos amplos institucionais.

Figura 2 – Em busca dos Blocos Amplos

Fonte: Elaboração autoral (2020)

O que a figura permite contrastar  entre as colunas da esquerda (predomínio atual  dos 

critérios eleitorais) e da direita (predomínio  transtópico em todos os 7 itens) é o que projetamos 

como vínculo de uma cidadania laica, simultaneamente panteísta e agnóstica. Nesta formulação, não 

88

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



basta  controlar  dimensões  religiosas  em  sintonia  com  a  diversidade  de  credos  e  proposições 

acessíveis  às  representações  culturais  das  minorias.  Torna-se  indispensável,  construir 

sistematicamente  outras  formas  de  representação  que  já  estão  sendo  pontualmente  testadas: 

candidaturas  coletivas,  projetos  que  atravessem  legislaturas,  bloqueio  parcial  às  reeleições  de 

indivíduos “desalinhados”.  Quebrar oligarquias, cadeias de nepotismos, apropriações familiares de 

partidos, amplificando as cotas de representação, conforme percentuais demográficos e regionais, é 

abastecer esse espírito de  bloco, entendido como revitalização dos partidos, responsabilização dos 

movimentos e participação dos grupos religiosos, das mais diferentes matrizes, nos limites da esfera 

pública e priorizando a laicidade.

PARA  CONCLUIR:  SANTUÁRIOS  PERMANECERIAM  COMO  ESPAÇOS  DE 

PALANQUES POPULISTAS?

O trajeto feito nessa reflexão, da crítica a apropriação religiosa cristã como uma monocultura  

política até a defesa de uma laicidade na cidadania transtópica (panteísta e agnóstica), exige uma 

resposta  tão  positiva  como  negativa  para  essa  última  pergunta.  Afinal,  palanques  populistas  é 

também um direito da cultura religiosas dos santuários – tradicionais e festivos – em seus eventos de  

massa, aberto as mais variadas expressões do turismo religioso. 

Portanto,  não  há  como  impedir  ou  enfraquecer  os  exercícios  políticos  discursivos  que 

mobilizam lideranças a fazer dos templos, complexos devocionais, terreiros e casas de oração uma 

projeção dos interesses públicos a partir desses espaços privados. Muito embora saibamos que as 

grandezas de alguns eventos extrapolem habitualmente para nichos públicos, sem autorização nem 

atendimento às recomendações territoriais de boa vizinhança com os não participantes (OLIVEIRA, 

2007). 

A questão eleitoral e a vida institucional das representações executivas e legislativas é o que 

aponta uma tendencia negativa para essa resposta. As campanhas pelo voto e o funcionamento dos 

parlamentos não podem impunimente servirem de palco para imitação de santuários, casas, terreiros, 

cultos ou missas... espaços públicos “privatizados” ao populismo religioso. É nesta direção que uma 

vigilância laica precisa ser redobrada. Especialmente por aquele que sabem do valor da cidadania 

como bem público e republicano, independentemente da fé (cristão ou não cristã) que motiva seus 

valores. Ainda que possamos reconhecer nessa pauta de tolerância ativa o tolhimento necessário aos 

abusos religiosos, não nos iludimos sobre enorme dificuldade de colocá-la em prática. 

Se temos acordo, na fé e no conhecimento, de que uma política teocrática é o triunfo de um 

totalitarismo ameaçador, tanto aos santuários quanto os poderes da República, não podemos abdicar 

89

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



um só instante desse pensamento em ato radical. Religião é um bem privado;  Religião é um bem 

privado e a religiosidade é um bem cultural. Ambos os bens amparados pela diversidade democrática 

permaneceram preciosos. Mas na esfera pública, só a ambiguidade panteísta e agnóstica da cidadania 

laica conseguem proteger esses bens nos limites republicanos do seu devido valor. Para além disso, 

não se trata de pecado ou heresia, trata-se de crime conta a Nação.

Daí servir-nos do pensamento-epígrafe do filósofo Jean-Marie Guyau (1854-1888) como 

força motriz de parceria entre o pluralismo divino e o agir agnóstico independente. O ovo sagrado 

precisa ser chocado à imagem e semelhança dos valores democráticos... e ponto final.       

90

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



POSFÁCIO

DESAFIOS DA PSICOSFERA NO DIÁLOGO GEOEDUCACIONAL 

As convergências  dos  temas  apresentados  para  uma  perspectiva  educacional  a  partir  de 
leituras geográficas dialogam, como se em um mosaico. Mesmo que não simétrico, mas em uma 
simetria caleidoscópica. O desafio cumprido por pesquisadores em cada capítulo aponta na essência 
dos fenômenos místicos para uma psicosfera. Eis que essa psicosfera muito nos aproxima das nossas 
experiências e que se imortalizam nas memórias afetivas de uma coletividade presente nos territórios 
sagrados  e  que  moldam  a  essência  dos  lugares,  mesmo  quando  nascem  de  vivências  muito 
particulares.

As  contribuições  nesse  “guarda-chuva”  intitulado  Psicosfera  dos  fenômenos  místicos: 
diálogos em Geoeducação nos permite transcender para o campo educacional, por vias dos lugares 
vividos, por cada comunidade e que apresentam especificidades próprias de cada território. Essa 
psicosfera  nos  oferece  a  essência  dos  fenômenos  pautados  em diversas  áreas  do  conhecimento, 
principalmente, nos achados dialogados tanto dos residentes quanto dos peregrinos e/ou turistas.

Cabe a cada professor elaborar estratégias para a sala de aula na apresentação do que já é  
vivido pelos alunos e pela comunidade. Que essa obra venha para complemento desses saberes e que 
os permitam refletir o lugar.

Obrigado pela leitura!

91

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALMEIDA,  Maria  Geralda  de.  Paisagens  culturais  e  patrimônio  cultural:  Contribuições 
introdutórias para reflexões. In:  HEIDRICH, Álvaro Luiz;  COSTA, Benhur Pinós da;  PIRES, 
Cláudia Luisa Zeferino (orgs). Maneiras de ler: Geografia e cultura.  Porto Alegre: Imprensa Livre: 
Compasso Lugar Cultura, 2013. p. 186-194.

AMARAL, J. J. F. Como fazer uma pesquisa bibliográfica. Fortaleza, CE: Universidade Federal 
do Ceará, 2007.

ARSENAULT, Daniel. Monuments, images e pratiques rituels: vers une archeology du paysage 
rituel.  In:  TURGEON,  Laurier;  LETOURNEAU,  Jocelyn;  FALL,  Khadiyatoulah  (dirs.).  Les 
espaces de l’identité. Québec: Les presses de l’Université Laval, 1997. P. 260-279. 

ASLAN, Reza.  Deus: uma história humana. Tradução de Marlene Suano. Rio de Janeiro: Zahar, 
2018. 

AZEVEDO.  Ana  Carolina  da  Silva  Brito  de;  CARDOSO.  Luís  Fernando  Cardoso  e.  As 
Enfermidades do Corpo e os Males da Alma: Sobre o Método Terapêutico das Benzedeiras em 
Belém do Pará. Amazônica - Revista de Antropologia. Volume 14 (1) | 11 - 30 | 2022. 

BERNARDI,  C.  J.;  CASTILHO,  M.  A. A  religiosidade  como  elemento  do  desenvolvimento 
humano. Interações (Campo Grande), v. 17, n. 4, p. 379-397, out./dez. 2016.

BOFF, Leonardo. Saber cuidar: ética do humano - compaixão pela terra. 20. ed. Petrópolis: Vozes, 
2014.

BOHN, S.  R.  Contexto político-eleitoral,  minorias religiosas e  voto em pleitos  presidenciais 
(2002-2006). Disponível em  https://www.scielo.br/j/op/a/m56dbLXLvpWLM6cR766Mt8J/?lang=pt 
Acesso em 19 jul.2021.

BONNEMAISON, Joël.  Le territoire enchanté: croyances et territorialités em Mélanésie. In: 
Géographie  et  cultures,  n.03,  automne,  1992.  P.  71-89.  Disponível  em: 
<http://horizon.documentation.ird.fr/exldoc/pleins_textes/pleins_textes_5/b_fdi_3132/36034.pdf>. 
Acesso em 27 abr. 2012. 

BONNEMAISON, Joël.  De l´utopie à la contre-utopie aux XVI-XIX siècles. 2008. 530 f..Thèse 
(doctorat)  de  philosophie  –  étude  des  sustèmes.Université  Jean  Moulin  Lyon  3.Disponível 
em:<http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=de%20la%20utopie%20a%20la%20contreutopie
%20aux%20xvixix%20siecle&source...>. Acesso em 19 mai. 2012. 

BRAGA, Corin.  “Imagination”, “imaginaire, “imaginal: three concepts for defining creative 
fantasy. In:  JSRI,   No.16,   Spring  2007.  P.  59-68.   Disponível  em:  < 
http://jsri.ro/ojs/index.php/jsri/article/view/425/423 >. Acesso em: 26 dgo. 2010. 

CABRAL, C.B. Patrimônio cultural imaterial: convenção da UNESCO e seus contextos. Lisboa: 
Arte & comunicação 98, 2011.

92

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



CARNEIRO,  Roberta  Bivar.  Como Juazeiro  do  Norte  se  tornou  a  terra  da  Mãe  de  Deus: 
penitência, ethos de misericórdia e identidade do lugar. In: SciELO. Religião e Sociedade. Vol. 
28no.  1,  Rio  de  Janeiro/Julho  2008.  P.  146-175.  Disponível  em: 
<http://www.scielo.br/pdf/rs/v28n1/a08v28n1.pdf>. Acesso em: 12 ago. 2010. 

CAMPBELL, Joseph.  As Máscaras de Deus/Joseph Campbell; tradução Carmen Fischer. - - São 
Paulo: Palas Athena, 1992. Companhia das Letras, 2000.

CAMPOS, R. B. C.; NASCIMENTO JR., J. I. Em Juazeiro do Norte, Nossa Senhora é Deus-mãe: 
um feminismo mariano? Religião & Sociedade,  Rio de Janeiro,  v.  33,  n.  2,  p.  174-197,  2013. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/rs/a/hcBzVnXyWj8T9Q5yMXQvNZx/?lang=pt. Acesso em: 
08 nov. 2022.

CARRANZA,  B.  Perspectivas  da  neopentecostalização  católica.  In:  CARRANZA,  B.;  M.  C.; 
CAMURÇA, M. Novas Comunidades Católicas: em busca  do espaço pós-moderno. Aparecida: 
Ideias & Letras. 2009.

CLAVAL,  P.  Terra  dos  homens:  a  geografia.  Tradução  de  Domitila  Madureira.  São  Paulo: 
Contexto, 2010.

CLAVAL, P.  As abordagens da Geografia cultural. In: CASTRO, Iná Elias de; GOMES, Paulo 
Cesar da Costa; CORRÊA, Roberto Lobato (orgs). Explorações Geográficas no fim do século. Rio 
de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997.

CORBIN,  Henry.  Mundus  Imaginalis  or  the  Imaginary  and  the  Imaginal.  In:  Ipswich: 
Golgonooza  Press,  1976.  Disponível  em: 
<http://www.bahaistudies.net/asma/mundus_imaginalis.pdf>. Acesso em: 29 abr. 2012. P. 1-13.

CORRÊA, Roberto Lobato.  Espaço e simbolismo.  Olhares Geográficos:  mdos de ver e viver o 
espaço. Org. Iná Elias de Castro, Paulo Cesar da Costa Gomes, Roberto Lobato Corrêa. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2012.

DIAS,  Juliana  Maddalena  Trifilio.  Lugar  geopsiquíco:  onde  a  Psicanálise  e  a  Geografia  se 
encontram. Goiania: C&A Alfa Comunicação, 2022.

DARDEL, Eric. O homem e a terra: Natureza da realidade geográfica. Tradução Werther Holzer. 
– São Paulo: Perspectiva, 2011. 

DI MÉO, Guy. L'identité : une médiation essentielle du rapport espace / société. In: Géocarrefour. 
Vol.  77  n°2,  2002.  pp.  175-184.  Disponível  em: 
<http://www.persee.fr/articleAsPDF/geoca_16274873_2002_num_77_2_1569/article_geoca_1627-
4873_2002_num_77_2_1569.pdf>. Acesso em: 28 abr. 2012. 

DORFIAC,  Claude.  Millénarisme  et  utopie.  In:  Quaderni.  N.  42,  Automne  2000.  Disponível 
em:<http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/quad_09871381_2000_num_42_1_145
2>.A cesso em: 2 de jun. 2012.  pp. 17-23.

ELIADE, Mircea. História das crenças e das ideias religiosas: volume I: Da Idade da Pedra aos 
mistérios de Elêusis. Tradução de Daniela de Carvalho e Paulo Ferreira da Cunha. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2010.

93

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/quad_09871381_2000_num_42_1_1452
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/quad_09871381_2000_num_42_1_1452
http://www.persee.fr/articleAsPDF/geoca_16274873_2002_num_77_2_1569/article_geoca_1627-4873_2002_num_77_2_1569.pdf
http://www.persee.fr/articleAsPDF/geoca_16274873_2002_num_77_2_1569/article_geoca_1627-4873_2002_num_77_2_1569.pdf
http://www.bahaistudies.net/asma/mundus_imaginalis.pdf
https://www.scielo.br/j/rs/a/hcBzVnXyWj8T9Q5yMXQvNZx/?lang=pt
Rectangle



ELIADE, M.  O sagrado e o profano: a essência das religiões. 1. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
1992.

ELLER, Jack David. Introdução à antropologia da religião / Jack David Eller; tradução de Gentil 
Avelino Titton. – Petrópoles, Rj: Vozes, 2018.

FEITOSA.  Pedro  Walisson  Gomes  et  al.  “Não,  eu  só  rezo  em  criança”:  Benzedeiras  e 
Construções epistemológicas em saúde no Cariri  cearense.  Id on Line Revista de Psicologia. 
V.16, 60, p. 1120-1129, Maio/2022.

FERREIRA, Flávia Neves.  Intencionalidade e linguagem na fenomenologia: uma aproximação 
entre  filosofia  e  linguística.  SANTOS,  Renato  dos;  IÓRIO,  Luiz  Fernando  Duran  (Orgs.) 
Fenomenologia, Linguística & Psicanálise [recurso eletrônico] / Renato dos Santos; Luiz Fernando 
Duran Iório  (Orgs.) -- Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2019. 

FIGUEIREDO,  Lauro  César.  Novos  olhares  sobre  a  dimensão  geográfica  da  cultura:  O 
patrimônio  cultural.  In:  HEIDRICH,  Álvaro  Luiz;  COSTA,  Benhur  Pinós  da;  PIRES,  Cláudia 
Luisa  Zeferino  (orgs).  Maneiras  de  ler:  Geografia  e  cultura.   Porto  Alegre:  Imprensa  Livre: 
Compasso Lugar Cultura, 2013. p. 206-219.

FOLLMANN, J. I. Religião, laicidade e democracia: apontamentos sobre o Brasil. Cadernos do 
CEAS,  Salvador,  n.  236,  p.  170-184,  2016.  Disponível  em 
https://olma.org.br/wp-content/uploads/2016/12/221-447-1-SM.pdf. Acesso em 19 jul. 2021.

GAARDER,  Jostein.  O livro  das  religiões /  Jostein  Gaarder,  Victor  Hellern,  Henry  Notaker  ; 
tradução Isa Mara Lando ; revisão técnica e apêndice Antônio Flavio Pierucci. — São Paulo: 2005.

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.

GEERTZ,  C.  O  saber  local:  novos  ensaios  em  antropologia  interpretativa.  Tradução  de
Vera Mello Joscelyne. 1. Ed. Petrópolis: Vozes, 1997.

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. – 6. Ed.- São Paulo: Atlas, 2008.

GERMINIANI CALVELLI, Haudrey.  O Fenômeno da ‘benzeção moderna’ à luz da teoria do 
consumo moderno. INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / v. 4 n.5 / p. 49-64 / 2009.
GONÇALVES, M. C. Influência da Frente Parlamentar Evangélica nos debates do Congresso 
Nacional. Monografia em Gestão em Políticas Públicas, UNB. Disponível em  https://www.bdm. 
unb.br/bitstream/10483/16127/1/2016_MaisaCoimbraGoncalves_tcc.pdf  Acesso em 19 jul.2021. 

GONTIJO CUNHA. Celina.  A PRÁTICA DA BENZEDEIRA: memória  e  tradição oral  em 
terras  mineiras.  Dissertação  de  Mestrado  –  Universidade  de  Ouro  Preto.  Instituo  de  Ciências 
Humanas e Sociais. Departamento de Letras. Programa de Pós-graduação em Letras. Mariana Minas 
Gerais – 2018.

GRAY, J. Missa Negra: Religião Apocalíptica e o Fim das utopias. Rio de Janeiro: Record, 2007.

GUYAU, J-M. a Irreligião do Futuro. São Paulo, Editora Martins fontes, 2014.

94

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



HOLZER,  W.  A  geografia  fenomenológica  de  Eric  Dardel.  In:  DARDEL,  E.  O  homem
e  a  terra:  natureza  da  realidade  geográfica.  Tradução:  Werther  Holzer.  1.  ed.  São  Paulo:
Perspectiva, p. 140-153, 2011.

JULIEN, Philippe.  A psicanálise e o religioso: Freud, Jung, Lacan /  Philippe Julien; tradução 
Claudia Berliner; revisão técnica Marco Antonio Coutinho Jorge. – Rio de Janeiro: Zahar, 2010.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

LIN,  Davi  C.  Ribeiro.  Terapia no mundo antigo e  suas  implicações  para um diálogo entre 
Psicologia e Teologia. Conselho Regional de Psicologia – Minas Gerais Comissão de Psicologia, 
Laicidade, Espiritualidade, Religião e outros Saberes Tradicionais. Belo Horizonte – MG: CRP04, 
2019.

LIPOVETSKY, G; SERROY, J. A Estetização do Mundo: Viver na Era do Capitalismo Artista. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2015 .

LOWENTHAL, David.  Geografia, experiência e imaginação: em direção a uma epistemologia 
geográfica. In: CHRISTOFOLETTI, Antonio (org.). Perspectivas da Geografia. São Paulo: DIFEL, 
1982. P. 103-142. 

MALHEIRO,  Djailson  Ricardo.  Psicosfera  da  Territorialidade  Sagrada  do  Cariri  Cearense: 
Narrativas do Fenômeno Místico das Benzas.  Tese Universidade Federal do Ceará, Centro de 
Ciências, Programa de Pós-Graduação em Geografia, Fortaleza 2022.

MASSEY, D. Um sentido global do lugar. In: ARANTES, A. A. (Org.). O espaço da diferença. 1. 
ed. Campinas: Papirus, p. 176-185, 2000.

MARANDOLA  JR.,  E.  Lugar  enquanto  circunstancialidade.  In:  MARANDOLA  JR.,
E  (Org.).  Qual  o  espaço  do  lugar?:  geografia,  epistemologia,  fenomenologia.  ed.  1.
São Paulo: Perspectiva, 2014.

MARTINS,  Edson.  Novos  Movimentos  Religiosos:  duas  questões.  Teologia  e  Espiritualidade, 
Curitiba,  v.  4,  n.  08,  p.  7-16,  2017.  Disponível  em: 
https://faculdadecristadecuritiba.com.br/storage/2018/11/Numero-8-Dezembro-2017-Art1.pdf. 
Acesso em: 03 mar. 2021.

MATTOS, Carmem Lúcia Guimarães de. A abordagem etnográfica na investigação científica. In 
MATTOS, CLG.,  and CASTRO, PA.,  orgs.  Etnografia e  educação: conceitos  e  usos [online]. 
Campina Grande: EDUEPB, 2011. pp. 49-83. ISBN 978-85-7879-190-2. Available from SciELO 
Books <http://books.scielo.org>.

MEDEIROS FILHO, Felix Antonio de. A concepção de alma/espírito na Pré-História: um estudo 
semântico do Nostrático / Felix Antonio de Medeiros Filho.-- João Pessoa, 2014

MENESES,  Eduardo  Diatahy  Bezerra  de.  Romarias  e  o  Juazeiro  de  Padre  Cícero.  In: 
DUMOULIN,  A.;  GUIMARÃES,  A.  T.;  FORTI,  M.  C.  P.  (Orgs.).  Anais  do  III  Simpósio 
Internacional Padre Cícero do Juazeiro. E… quem é ele?Juazeiro do Norte, 18 a 22 de julho de 2004. 
P. 114-122.

95

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

https://faculdadecristadecuritiba.com.br/storage/2018/11/Numero-8-Dezembro-2017-Art1.pdf
Rectangle



MERLEAU-PONTY,  Maurice,  1908-1961.  Fenomenologia  da  percepção /  Maurice  Merleau-
Ponty; [tradução Carlos Alberto Ribeiro de Moura]. - 2- ed. - São Paulo: Martins Fontes, 1999.

MORAES, Antonio Jarbas Barros.  A paisagem da jornada mundial da juventude: imagem e 
peregrinação  internacional.  In:  SOUZA,  J.  A.  X.  Paisagens  Patrimoniais  e  Artes  na  América 
Latina. 1. ed. São Luís: EDUEMA, 2022a.

OLIVEIRA,  Christian  Dennys  Monteiro  de.  Dinâmicas  Híbridas  de  Devoção  em  Santuários 
Terreiros: Para Geografar Turismo Religioso. Espaço e Cultura, UERJ, RJ, Jan./Jun. de 2021, N. 
49, P. 156–175. 

OLIVEIRA, Christian Dennys Monteiro de.  Caminhos da festa ao patrimônio geoeducacional: 
como educar sem encenar geografia? Fortaleza: EDUUFC, 2014.

OLIVEIRA,  Christian  D.  M.  de.  Festas  religiosas,  santuários  naturais  e  vetores  de  lugares 
simbólicos. In:  Revista  da  ANPEGE,  v.  7,  n.  8,  p.  93-106,  ago./dez.  2011.  Disponível  em: 
<http://anpege.org.br/revista/ojs-2.2.2/index.php/anpege08/article/viewFile/209/RA807>.  Acesso 
em: 15 abr. 2012.

OLIVEIRA, Paulo Wendell Alves de. O Padre Cícero e as tensões simbólicas entre catolicismo 
popular e catolicismo romanizado. Povo e território: práticas educativas relacionadas à lugares, 
memórias e pertencimento no Cariri cearense. Org. Josier Ferreira da 
Silva, Paulo Wendell Alves de Oliveira, Sandra Nancy Ramos Freire Bezerra, Ana Paula Rodrigues 
da Costa. Fortaleza: Expressão Gráfica e Editora, 2021.

OLIVEIRA, J. R.  O on e o off da fé na hipermodernidade: a religião e as novas interfaces do 
sagrado  na  era  2.0:  O  exemplo  no  Vale  do  Paraíba  (SP).  2017.  261  f.  Tese  (Doutorado  em 
Geografia) – Instituto de Geografia, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 
2017.

OLIVEIRA,  C.  D.  M.  de  et  al.  As  organizações  religiosas  brasileiras  frente
à pandemia de Covid-19.  Journal  of  Latin American Geography,  Texas,  v.  19,  n.  3,  p.  272-
279, 2020. Disponível em: https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/53304. Acesso em: 08 fev. 2023.

OLIVEIRA,  C.  D.M.  de  et.  al.  Turismo e  Modernização do Santuários  Cearenses:  a  lógica 
mítica do espetáculo. Disponível em http://www.eca.usp.br/turismocultural/christian.pdf Acesso 19 
jul.2021.

OLIVEIRA, Christian Dennys Monteiro de.  Linguagens da questão patrimonial:  Dos selos às 
salas, um patrimônio geográfico em construção. In: HEIDRICH, Álvaro Luiz; COSTA, Benhur 
Pinós da; PIRES, Cláudia Luisa Zeferino (orgs). Maneiras de ler: Geografia e cultura.  Porto Alegre: 
Imprensa Livre: Compasso Lugar Cultura, 2013. p. 195-205.

OLIVEIRA,  Christian  Dennys;  LIMA,  Francisco  John  Lennon Alves  Paixão;  CARNEIRO,  Icla 
Tamara  Alves.  Representações  do  patrimônio  na  geografia  escolar:  o  imaginário  da  festa 
religiosa cearense no Ensino Médio. Geografia & Pesquisa, v 17, n. 3, p.127-142, 2013.

OLIVEIRA,  F.  V.  Direitos  humanos  e  Democracia:  Fundamentação  filosófica  em  Jürguen 
Habermas. Dissertação  da  Fac.  de  Artes,  Filosofia  e  C.Sociais  da  UFU.  2010.  Disponível  em 

96

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

http://www.eca.usp.br/turismocultural/christian.pdf%20Acesso%2019%20jul.2021
http://www.eca.usp.br/turismocultural/christian.pdf%20Acesso%2019%20jul.2021
http://anpege.org.br/revista/ojs-2.2.2/index.php/anpege08/article/viewFile/209/RA807
Rectangle



https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/15530/1/Diss%20Franciele.pdf  Acesso  em  19 
jul.2021.

OLIVEIRA, Paulo Wendell Alves de.  Ser-tão romeiro: a memória hierofânica do catolicismo 
popular sertanejo e sua espacialização em Juazeiro do Norte-CE. 2019. 206 f. Tese (Doutorado 
em Geografia)  -  Instituto  de  Estudos  Socioambientais,  Universidade Federal  de  Goiás,  Goiânia,  
2019.

OMS, afirma que COVID-19 é agora caracterizada como pandemia. Paho, Washington, 11 Mar. 
2020. Disponível em: https://bit.ly/3wORlaM. Acesso em: 22 dez. 2021.

PIERUCCI, A. F.;  PRANDI, R.  A realidade social das religiões no Brasil.  1.  Ed.  São Paulo, 
Hucitec, 1996.

PORTELA, B de L. S.  O conceito religião no pensamento de Carl Gustav Jung - Sacrilegens, 
Juiz  de  Fora,  v.10,  n.1,  p.  46-61,  jan-jun/2013.  Disponível  em 
http://www.ufjf.br/sacrilegens/files/2014/01/10-1-5.pdf Acesso em 19 de jul. de 2021.

PRANDI,  R.;  SANTOS,  R.  W.  Quem  tem  medo  da  bancada  evangélica?  Posições  sobre 
moralidade e política no eleitorado brasileiro, no Congresso Nacional e na Frente Parlamentar 
Evangélica. Tempo  Social,  revista  de  sociologia  da  USP,  v.  29,  n.  2.  2017.  Disponível  em 
https://www.scielo.br/pdf/ts/v29n2/1809-4554-ts-29-02-0009.pdf Acesso em 19 jul.2021.

REGO,  Nelson;  SUERTAGARAY,  Dirce  Maria  Antunes;  HEIDRIC,  Álvaro.  O  ensino  de 
Geografia como uma hermenêutica instauradora. In: Terra Livre. São Paulo n. 16 p. 169-194 1o 
semestre/2001. Disponível em: < file:///C:/Users/User/Downloads/355-686-1-SM.pdf >. Acesso em: 
13 de agosto de 2013.

RELPH, E. Place and placelessness. 1. ed. London: Pilon, 1976. 174p.

ROSENDAHL, Zeny. O sagrado e sua dimensão espacial. In: CASTRO, Iná Elias de; 

GOMES, Paulo César da Costa; CORRÊA, Roberto Lobato (org.). Olhares geográficos: modos de 
ver e viver o espaço. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012.

RELPH, E. Reflexões sobre a emergência, aspectos e essência de lugar. In: MARANDOLA JR., 
E.;  HOLZER,  W.;  OLIVEIRA,  L.  (Org.).  Qual  o  espaço  do  lugar?:
Geografia, epistemologia, fenomenologia. 1. ed. São Paulo: Perspectiva, p. 17-32, 2014.

RICETO, L. M.; JUNIOR, A. C.  Diálogos entre ciência e religião: a temática sob a ótica de 
futuros professores. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, v. 100, n. 254, p. 379-397, jan./abr. 
2019.

ROSENDAHL, Z. Os caminhos da construção teórica: ratificando e exemplificando as relações 
entre  espaço  e  religião.  In:  ROSENDAHL,  Z;  CORRÊA,  R.  L.  (Org.).  Espaço  e  Cultura: 
Pluralidade Temática. 1. ed. Rio de Janeiro, EDUERJ, 2008.

ROSENDAHL, Z. Hierópolis: o sagrado e o urbano. 2. ed. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2009.

97

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

../../User/Downloads/355-686-1-SM.pdf
Rectangle



ROSENDAHL,  Z.  Uma  procissão  na  geografia.  1.  ed.  Rio  de  Janeiro:  EDUERJ,  2018.
408p.

RUSSO, Roberta.   A árvore da vida e outros símbolos cristãos  /  Roberta Russo; tradução de 
Thácio Siqueira. – São Paulo : Paulinas, 2021. 296 p. (Temas de religião)
WRIGHT, Robert.  A evolução de Deus. Tradução de Flávio Demberg. Rio de Janeiro: Record, 
2012. 

SANCHIS, Pierre. Religião, cultura e identidade: matrizes e matizes. Petrópolis, Rj: Vozes, 2018.
SANTOS,  José  Leandro  Fernandes  dos.  Templo  é  dinheiro:  o  uso  do  território  pelas  igrejas 
neopentecostais  na  cidade  de  Maceió,  AL (1987-2018).  2019.  151 f.  Dissertação (Mestrado em 
Geografia)  –  Instituto  de  Geografia,  Desenvolvimento  e  Meio  Ambiente,  Programa  de  Pós 
Graduação em Geografia, Universidade Federal de Alagoas, Maceió, 2019.

SANTOS, Milton.  A Natureza do Espaço: Técnica e Tempo, Razão e Emoção. 4. ed. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2006.

SANTOS, A. P. dos. Introdução à geografia das religiões. GEOUSP Espaço e Tempo (Online), [S. 
l.],  v.  6,  n.  1,  p.  21-33,  2002.  Disponível  em: 
https://www.revistas.usp.br/geousp/article/view/123639. Acesso em: 19 jul. 2021.

SCHEID, John; POLIGNAC; François.  Qu’est-ce qu’um “paysage religieux”?: répresentations 
cultuelles de l’espace dans les societés anciennes. In: Revue de l’histoire des religions [En ligne], 4 
| 2010. P. 427-434. Disponível em: <http://www.cairn.info/revue-de-l-histoire-des-religions-2010-4-
page-427.htm>. Acesso em 21 abr. 2012. 

SERPA,  A.  Por  uma  Geografia  dos  espaços  vividos:  geografia  e  fenomenologia.  1.  ed.
São Paulo: Editora Contexto, 2019.

SOUSA, Maria Clara de; et al. Cura pela Fé: As Benzedeiras do Cariri Cearense. Id on Line Rev. 
Mult. Psic., v. 14, n. 54, 2021.

SOUZA, José Arilson Xavier de. Espaço, Religião e Geografia. Em Geografia: V.13, N. 01, 2020.

SOUZA,  J.  A.  X.  Espaços  de  peregrinação:  ver  e  sentir  o  sagrado  na  Romaria
de Nosso Senhor do Bonfim – TO. 2017. 229 f.  Tese (Doutorado em Geografia) – Instituto de 
Geografia, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2017.

SUERTEGARAY. Dirce Maria Antunes. Notas sobre a epistemologia da geografia. In:  Cadernos 
Geográficos /  Universidade Federal de Santa Catarina. Centro de Filosofia e Ciências Humanas. 
Departamento de Geociências.  – n.1(maio 1999) -.  –Florianópolis:  Imprensa Universitária,  1999. 
Disponível em: <  cadernosgeograficos.ufsc.br/.../Cadernos-Geográficos-UFSC-Nº-12-Notas-sobre-
a-Esp... >. Acesso em: 12 de agosto de 2019.

TUAN,  Yi-Fu.  Topofilia:  um  estudo  da  percepção,  atitudes  e  valores  do  meio  ambiente.
Tradução por Lívia de Oliveira. 1. ed. Londrina: Eduel, 2012.

TUAN, Yi-Fu.  Topofilia: um estudo da percepção, atitudes e valores do meio ambiente. São 
Paulo/Rio de Janeiro: DIFEL, 1980. 

98

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

http://cadernosgeograficos.ufsc.br/files/2016/02/Cadernos-Geogr%C3%A1ficos-UFSC-N%C2%BA-12-Notas-sobre-a-Espistemologia-da-Geografia.-Maio-de-2005.pdf
http://cadernosgeograficos.ufsc.br/files/2016/02/Cadernos-Geogr%C3%A1ficos-UFSC-N%C2%BA-12-Notas-sobre-a-Espistemologia-da-Geografia.-Maio-de-2005.pdf
http://www.cairn.info/revue-de-l-histoire-des-religions-2010-4-page-427.htm
http://www.cairn.info/revue-de-l-histoire-des-religions-2010-4-page-427.htm
Rectangle



TURNER;  V.  Dramas,  campos  e  metáforas:  ação  simbólica  na  sociedade  humana.
Niterói: Editora da Universidade Federal Fluminense, 2008.

TURNER,  V.  O  processo  Ritual:  estrutura  e  anti-estrutura.  Tradução  por  Nancy  Campi
de Castro. 1. ed. Petrópolis: Vozes, 1974 (1969).

VILLASCHI, João Nazário Simões. Hermenêutica do patrimônio e apropriação do território em 
Ouro Preto – MG.  294 f.  Tese (Doutortado em Geografa) da Faculdade De Filosofia,  Letras e 
Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. São Paulo, 2014. Disponível em: <
www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/.../2014_JoaoNazarioSimoesVillaschi_VOrig.pdf
>. Acesso em: 12 de agosto de 2019.   

WEBER, M.  Economia e Sociedade:  Fundamentos da sociologia compreensiva.  1.  ed.  Brasília: 
UNB, 1991 (1921)

WUNENBURGER,  Jean-Jaques.  L’utopie  ou  la  crise  de  l’imaginaire.  France:  Encyclopédie 
universitaire, Jean-Pierre Delarge, 1979. 

WUNENBURGER,  Jean-Jaques.  Déclin  et  renaissance  de  l’imagination  symbolique.  In: 
Sociologie  et  sociétés,  vol.  17,  n°  2,  1985.  P.  41-52.  Disponível  em: 
<http://www.erudit.org/revue/socsoc/1985/v17/n2/001844ar.pdf>.  Acesso em: 20 mai. 2012.

WUNENBURGER, Jean-Jaques. Regard et transparence: utopie et philosophie. In: Quaderni. N. 
40,  Hiver  1999.  Utopie  I:  la  fabrique  de  l'utopie.  pp.  145-158.  Disponível  em: 
<http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/quad_09871381_1999_num_40_1_1433  >. 
Acesso em: 16 mai. 2012. 

WUNENBURGER, Jean-Jaques.  L'ambiguïté utopique: temple de dieu ou prison de verre? In: 
PAUL, Jean-.Marie.  Le systeme et le reve.  France: L’Harmattan. Coll. Ouverture philosophique, 
2002a.p  37-58.  Article  en  ligne  dans:  Phantasma.  Centre  de  Recherche  sur  l’Imaginaire. 
Universitatea  Babes-Bolyai,  Cluj,  Roman.  Disponível  em: 
http://lett.ubbcluj.ro/~echinox/caiete4/17.htm. Acesso em: 23 mai. 2012.
 
WUNENBURGER, Jean-Jaques.   “L’imaginaire reste un milieu psychique encore mal connu”. 
Un entretien avec Jean Jacques Wunenburger. In: Caietele Echinox, vol. 2, (Teoria si practica 
imaginii.  Imaginarul  cultural),  Dacia,  2002b.  Disponível  em: 
<http://www.phantasma.ro/caiete/caiete/caiete2/02.html>. Acesso em: 23 mai. 2012.

WUNENBURGER, Jean-Jaques. Uma utopia da razão: ensaio sobre a política moderna. Tradução 
de Ana Cristina Leonardo. Lisboa: Instituto Piaget, 2003
. 
WUNENBURGER, Jean-Jaques.  O imaginário.  Tradução de Maria Stela Gonçalves. São Paulo: 
Edições Loyola, 2007. 

ZANFOLIN, D. E. Geografia eleitoral, Reforma Política e o uso do Território brasileiro. Tese de 
Geografia  Humana da  FFLCH da  USP.2006.  Disponível  em https://teses.usp.br/teses/disponiveis 
/8/8136/tde-18062007-154416/publico/TESE_DORACI_ELIAS_ZANFOLIN.pdf  Acesso em 19 jul. 
2021.

99

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

http://www.phantasma.ro/caiete/caiete/caiete2/02.html
http://lett.ubbcluj.ro/~echinox/caiete4/17.htm
http://www.erudit.org/revue/socsoc/1985/v17/n2/001844ar.pdf
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-07112014-184004/publico/2014_JoaoNazarioSimoesVillaschi_VOrig.pdf
Rectangle



AUTORES/ORGANIZADORES

DJAILSON RICARDO MALHEIRO

Pós-Doutor e Doutor em Geografia pela Universidade Federal do Ceará - UFC, Mestre em Geografia pela Universidade 
Estadual do Ceará - UECE. Graduado em Geografia, especialista em Geografia e Meio Ambiente, Língua Portuguesa e  
Arte-Educação pela Universidade Regional do Cariri - URCA. Atualmente é professor Assistente II da Faculdade de 
Medicina de Juazeiro do Norte - Estácio/IDOMED, professor efetivo da rede municipal de Juazeiro do Norte atuando no 
setor Pedagógico da Secretaria de Educação e Psicanalista. E-mail: djailsonricardo@gmail.com

 
CHRISTIAN DENNYS MONTEIRO DE OLIVEIRA

Pós-Doutor em Geografia Humana pela Universidade de Sevilha (Espanha); e, em Turismo Cultural, pela Universidade 
de  São  Paulo  (Brasil).  Doutor  e  Mestre  em  Geografia  Humana  (FFLCH-USP).  Geógrafo  (CREA-CE  42106)  e 
Licenciado pela mesma Faculdade. É Professor Titular no Departamento de Geografia da Universidade Federal do Ceará, 
onde atua, desde 2005, em Cursos de Graduação, Mestrado e Doutorado (PPGGEO). Pesquisador em Geografia Cultural, 
das  Matrizes  Religiosas  e  da  Comunicação,  trabalha  com  Imaginário  Geográfico,  Representações  do  Patrimônio,  
Turismo Religioso e Festividades Sacro-Profanas. Integra a Rede/Observatório de Paisagens Patrimoniais e Artes Latino  
Americanas (OPPALA), a Rede de Pesquisa em turismo Religioso do Nordeste e a Conference of Latin Americanist  
Geographers (CLAG). No Laboratório de Estudos Geoeducacionais e Espaços Simbólicos (LEGES) da UFC. E-mail:  
cdennys@gmail.com

100

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



SOBRE OS/AS AUTORES/AS

RAIMUNDO FREITAS ARAGÃO

Doutor em Geografia Humana pela Universidade Federal do Ceará. Licenciado em Filosofia e bacharel em Geografia 
com especialização em Educação Ambiental ligada à área geográfica pela Universidade Estadual do Ceará - UECE.  
Mestre em Desenvolvimento e Meio Ambiente pela Universidade Federal do Ceará. E-mail: freitasaragao@hotmail.com

 
ANTONIO JARBAS BARROS DE MORAES

Doutor  em  Geografia  pelo  Programa  de  Pós-Graduação  em  Geografia  da  Universidade  Federal  do  Ceará  (UFC), 
Fortaleza/CE. Mestre em Geografia pelo Programa de Pós-Graduação em Geografia da Universidade Estadual Vale do  
Acaraú (UVA), Sobral/CE. Licenciatura em Geografia pela Universidade Estadual Vale do Acaraú (UVA), Sobral-CE.  
Colaborador do Laboratório de Estudos Geoeducacionais e Espaços Simbólicos (LEGES/UFC). Integra também as redes 
de  pesquisa:  Rede  de  Pesquisa  em  Turismo  Religioso  no  Nordeste  (REPECTUR)  e  o  Observatório  de  Paisagens 
Patrimoniais das Artes Latino-Americanas (OPALLA). Áreas de atuação: Geografia Cultural; Geografia da Religião; 
Geografia Humanista; Ensino de Geografia. E-mail: jarbasgeografia@gmail.com

101

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle



 
PAULO WENDELL ALVES DE OLIVEIRA

Licenciado em Geografia pela Universidade Regional do Cariri-URCA (2012); Mestre em Geografia pelo Programa de 
Pós-Graduação  em Geografia  (ProPGeo)  da  Universidade  Estadual  do  Ceará-UECE)  e  Doutor  em  Geografia  pelo  
Programa de Pós-Graduação em Geografia (PPGeo), do Instituto de Estudos Socioambientais (IESA), da Universidade 
Federal de Goiás-UFG (2019). Professor Adjunto do Departamento de Geociências (DEGEO) da Universidade Regional  
do Cariri (URCA), É Coordenador do Setor de Cultura do Araripe UNESCO Global Geopark e Professor Colaborador no 
Programa de Mestrado Profissional em Educação (PMPEDU/URCA). E-mail: wendell.oliveira@urca.br

LARIANA XAVIER DE LIMA

Graduada  em  licenciatura  plena  em  Geografia  pela  Universidade  Regional  do  Cariri-URCA  (2023).  Foi  monitora 
voluntária de estágio supervisionado no ensino médio e atua pesquisando sobre o patrimônio geoeducacional ligado as 
romarias na cidade de Juazeiro do Norte-CE.

102

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

mailto:wendell.oliveira@urca.br
Rectangle



FRANCISCO FRANCIMAR DA SILVA MEDEIROS

Licenciado em Filosofia pela FAFIC – Cajazeiras/PB. Bacharel em Filosofia pela UFCA – Juazeiro do Norte. Mestrando 
em Filosofia pela UFCA. Professor da Secretaria de Educação de Juazeiro do Norte.

MARYSANGELA DE OLIVEIRA TAVARES

Mestranda  em  Biblioteconomia  pela  UFCA  -  Universidade  Federal  do  Cariri.  Especialista  em  Geografia  e  Meio 
Ambiente - Universidade Regional do Cariri – URCA. Graduada em Geografia pela FAFOPST - Serra Talhada – PE, em  
Administração de Empresas pela FAP - Faculdade Paraíso e em em Pedagogia pela Unifatecie.

103

PSICOSFERA DOS FENÔMENOS MÍSTICOS:  DIÁLOGOS EM GEOEDUCAÇÃO

Rectangle




	CAPA EBOOK
	d4f78f8f0e139409d7f8ebae9d4e4269bcabfecf8c1e76f6e566c6b02959ace2.pdf
	INTRODUÇÃO
	DELINEAMENTO DA PESQUISA
	
	FUNDAMENTOS TEÓRICOS-METODOLÓGICOS E DISCURSIVOS
	BRAGA, Corin. “Imagination”, “imaginaire, “imaginal: three concepts for defining creative fantasy. In: JSRI, No.16, Spring 2007. P. 59-68. Disponível em: < http://jsri.ro/ojs/index.php/jsri/article/view/425/423 >. Acesso em: 26 dgo. 2010.


	CAPA EBOOK

