
CEDIF
Coordenação de Educação na Diferença

Programa Criança na Creche



MIA COUTO 

Jacqueline Barros



“Quando é verdadeira, quando nasce da necessidade de dizer, a voz 
humana não encontra quem a detenha. Se lhe negam a boca, ela fala 
pelas mãos, ou pelos olhos, ou pelos poros, ou por onde for. Porque 
todos, todos, temos algo a dizer aos outros, alguma coisa, alguma 

palavra que merece ser celebrada ou perdoada pelos demais”. 
Eduardo Galeano



Escritor, poeta, jornalista, biólogo 
(preservação da reserva natural da Ilha de 
Inhaca, em 1992)
e moçambicano. 

Prêmio Camões de 2013, Cadeira 5 da 
Academia Brasileira de Letras.

Mia Couto, pseudônimo de Antônio Emílio 
Leite Couto (1955).

Publicou seus primeiros poemas aos 14 
anos. 

Em 1974, começou a dedicar-se ao 
jornalismo. Trabalhou na “Tribuna”, como 
diretor e no jornal “Notícias”, até 1985.

1983, primeiro livro de poesias “Raízes de 
Orvalho”

1985, ingressou no curso de Biologia.

1992,  escreveu “Terra Sonâmbula”, 
Romance, em prosa poética, uma fábula 
passada em Moçambique no

Pós-independência (guerra civil – 10anos).



“O escritor é um ser que deve estar aberto a viajar por outras 
experiências, outras culturas, outras vidas [...] E é isso que um escritor 

é – um viajante de identidades”. 
Mia Couto

“Umuntu ngumuntu ngabantu” 
(Uma pessoa é uma pessoa por causa das outras pessoas). 

Filosofia Bantu

“é pela palavra escrita que convulsionamos o silenciamento de nossas 
vozes.”



A guerra da independência acabou na assinatura dos “Acordos de 
Lusaka” (nome da capital da Zâmbia onde o acordo foi assinado), em 7 

de Setembro de 1974 (em 1974, Moçambique tinha uma população 
com 90% de analfabetos). Nesse período foi estabelecido um governo 

provisório, com representantes da FRELIMO e do governo português. A 
Frelimo, partido que detinha o poder político, após a independência, 

entra em conflito interno, causando a desestabilização da economia do 
país, já fragilizada. Neste período, os escritores moçambicanos 

contemporâneos contextualizam suas obras em diálogo com uma terra 
massacrada por guerrilhas, mas repleta de pluralidades culturais. Esse 
embate durou até o ano de 2002. Mia Couto fez parte da FRELIMO até 

o final da década de 80.



à ternura pouca
me vou acostumando

enquanto me adio
servente de danos e enganos

vou perdendo morada
na súbita lentidão

de um destino
que me vai sendo escasso

conheço a minha morte
seu lugar esquivo

seu acontecer disperso

agora
que mais

me poderei vencer? 
(Destino, Raiz de Orvalho e outros poemas, 1983)



Mapa divulgado nas escolas de Portugal. O ‘império’ 
português ensinava que os países africanos que falavam a 

Língua Portuguesa (Palop), como Moçambique, não podiam 

sobreviver sem a influência e o sustento de Portugal.



“A construção da narrativa literária é uma mentira que não mente, 
enquanto a política faz o inverso” 

(Jornal El País, em 2019)

Pós-independência de Moçambique

Nessa década, diversas manifestações contra o domínio 
colonial foram feitas no país através da literatura, da arte e 
de greves de trabalhadores. Essas manifestações tomaram 

proporções maiores e mais radicais com o desenvolvimento 
dos movimentos nacionalistas armados, como o movimento 

FRELIMO, Frente de Libertação de Moçambique (Eduardo 
Mondlane) e RENAMO, Resistência Nacional Moçambicana 

(Ossufo Momade).



“É preciso uma paz sustentável, que não seja só uma 
reconciliação de forças políticas, formalmente estabelecida 

entre dois partidos, mas entre os cidadãos desse país e entre 
o cidadão e sua própria cidadania, que ainda está em 

construção. Isso é tudo novo em Moçambique. 
É preciso que haja possibilidade de uma democracia viva, 
vivenciada pelas pessoas, que não vão lá só dar o voto. A 

crise que Moçambique vive é uma profunda crise para 
chegar a um modelo de fazer política que já sabemos que 

morreu, não é? E nós fazemos de conta que está ainda vivo” 
(2014, Jornal online, Rede Brasil Atual) . 

“Comecei a criar e a contar minhas histórias, porque 
não tinha a competência para viver, para ser feliz, e 

tinha de inventar um mundo outro” (Entrevista à 
Daniella Zupo, 2018).  



“A guerra nunca partiu, filho. As guerras são como as 
estações do ano: ficam suspensas, a amadurecer no 
ódio da gente miúda” (O Último voo do Flamingo, 

2000).

Freud afirma que todo sentido humano se encontra no 
exercício da linguagem com o semelhante dentro da 

civilização. Por isso, as lendas, os mitos, as fábulas e as 
narrativas (orais ou escritas) são o marcadores do significado 

do ser humano, ao longo da História.



Mia Couto é poeta e prosador do pós-independência (literatura pós-
independente).

“A literatura moçambicana era voltada para o 
questionamento da exploração colonial. É nesse período 

que (re)floresce o desejo de fundar literariamente a 
nação, de desvincular a produção literária dos padrões 

eurocêntricos. Despontava uma forte relação com a 
política e ganhavam vigor os enfoques com compromisso 

social” (AMORIM, v.1, FUNDAÇÃO CECIERJ). 



Moçambique segue a tradição oral e não escrita. Histórias, 
ensinamentos, contos, provérbios e tradições são transmitidos assim. 
Escritores contemporâneos, como Mia Couto, buscam reinventar a sua 

escrita, resgatando o traço mais marcante do país que está nos 
elementos da sua cultura: a oralidade. Por isso, são considerados os 

“griots modernos”.

O poeta busca uma temática a partir da qual o homem e 
a mulher moçambicanos possam definir “suas posições 

na sociedade pós-colonial em que vivem” (CHABAL, 
1994, p. 24).



Saudade

“Que saudade

tenho de nascer.

Nostalgia

de esperar por um nome

como quem volta

à casa que nunca ninguém habitou.

Não precisas da vida, poeta.

Assim falava a avó.

Deus vive por nós, sentenciava.

E regressava às orações.

A casa voltava

ao ventre do silêncio

e dava vontade de nascer.

Que saudade

tenho de Deus."

(Poema do livro Tradutor de Chuvas - 2011)



“Entre o convite ao esquecimento da Europa e o sonho de ser 
americano, a saída só pode ser vista como um passo para a frente. Os 
intelectuais africanos não têm que se envergonhar da sua apetência 
para a mestiçagem. Eles não necessitam de corresponder à imagem 
que os mitos europeus fizeram deles. Não carecem de artifícios nem 

de fetiches para serem africanos. Eles são africanos assim mesmo 
como são urbanos de alma mista e mesclada, porque África tem 

direito pleno à modernidade, tem direito a assumir as mestiçagens 
que ela própria iniciou e que a tornam mais diversa e, por isso, mais 

rica” (Mia Couto, 2008).



“Nessa nova fase literária, há um profundo diálogo entre o presente e 
o passado, reconfigurando não só as fronteiras históricas, como as 

geográficas, culturais, políticas e identitárias. O escritor moçambicano 
contemporâneo encontra-se em uma eterna confluência entre aquilo 
que o país é, aquilo que acabou se tornando e aquilo que almeja se 

tornar. Muitos dos escritores mais proeminentes dessa nova geração já 
produziam textos durante o período da guerra de libertação, além de 

estarem envolvidos politicamente com os movimentos de 
independência. Após esse período, esses escritores buscam uma 

consolidação de sua literatura, um amadurecimento de sua produção 
ficcional. Herdeiros de uma terra que é um mosaico cultural, os 

escritores moçambicanos buscam mesclar elementos da oralidade e da 
escrita, em constante diálogo com o passado” (LARANJEIRA, 1995).



“Em Raiz de orvalho e outros poemas (1983), na maior parte dos 
poemas, substituiu-se o tom engajado da poética de combate por um 
lirismo intimista. Esta obra resgata, na literatura moçambicana pós-

independência, uma poesia de caráter existencial, preocupada, 
também, com as paisagens do presente e do outrora, com o próprio 

fazer poético” (AMORIM, v.1, FUNDAÇÃO CECIERJ). 
Identidade 

Preciso ser um outro para ser eu mesmo

Sou grão de rocha 

Sou o vento que a desgasta

Sou pólen sem inseto

Sou areia sustentando o sexo das árvores

Existo onde me desconheço

aguardando pelo meu passado

ansiando a esperança do futuro

No mundo que combato morro

no mundo porque luto nasço.

(1999)



“Sobre as influências de Luandino Vieira e Guimarães Rosa, Mia Couto 
transgride linguisticamente e contribui para uma renovação estética, 
explorando as possibilidades do sistema linguístico, jogando com a 

“oratura” (recolha de textos da tradição oral fixados pela escrita sem 
alteração por parte do escritor ) e com uma escrita que se afirma como 
herdeira da tradição oral, a “oralitura” (produção que elabora e recria 
a palavra oral na escrita fixa (MATA, 1998, p. 58). Seguindo a tradição 

literária, resgata as características mais significativas da cultura oral de 
tradição e recupera, ficcionalmente, o imaginário popular local” 

(AMORIM, v.1, Fundação Cecierj).



“a oralitura conserva em si seu valor de literatura. Portanto, é 
entendida como linguagem significante, constitutiva da alteridade dos 
sujeitos, das culturas e de suas representações simbólicas” (MARTINS, 

2001, p. 83).
“a oralitura existe trazendo à baila mitos e saberes constituintes do 

arcabouço cultural de um determinado coletivo” (SILVA, 2000). 

“Michael Pollak afirma que a referência ao passado serve para manter 
a coesão dos grupos e das instituições que compõem uma sociedade, 

para definir seu lugar respectivo, sua complementaridade, mas 
também as oposições irredutíveis” (POLLAK, 1989, p. 7).

“Lembrar o passado é uma maneira encontrada pelos negros para se 
defender dos históricos apagamentos e branqueamentos da cultura 

nacional, pautada em valores eurocêntricos” (SILVA, 2000). 



“A oratura é um campo conceitual distinto da literatura. Designa a 
herança que é transmitida oralmente, sem recurso à escrita, desde as 
fórmulas mais curtas (gritos de guerra, trava-línguas, provérbios, etc.), 

às mais longas (contos, lendas). A sua composição depende 
exclusivamente da grafia memorial. Seu desempenho implica 

necessariamente uma interação com um ambiente e um público. 

Devido à sua transmissão por gerações, constituem um patrimônio 
oral que reforça a identidade de uma comunidade.

A oratura é um saber ancorado na experiência de corpos em relação. 
Todos os sentidos são convocados para este ato relacional de 

comunicação. Daí ser também um encontro de sentidos, na sua 
pluralidade, desde a audição à cinestesia. Rosto, presença, toque, 

escuta, ritual, tempo kairológico, são constitutivos da oratura e abrem 
outras experiências de vivência em comunidade, distintas das 

possíveis num universo apenas literário” (GOMES, 2019).



Sotaque da Terra

Estas pedras
sonham ser casa

sei
porque falo

a língua do chão
nascida

na véspera de mim

minha voz
ficou cativa no mundo,

pegada nas areias do Índico

agora
ouço em mim

o sotaque da terra

e choro
como as pedras

a demora de subirem ao sol

“Como a poesia nasce da dor? 
Eu aprendi a desvalorizar as paredes” 
(Primeiro presidente do Vietnã, Hồ Chí

Minh).

“O povo de Moçambique, porque é religioso 
(cristão ou muçulmano), mas 
tradicionalmente fruto de uma religião 
africana antiga, visita a tristeza, mas não mora 
nela. A tradição diz que a tristeza pode 
convocar maus espíritos, por isso é preciso 
ficar triste, mas não morar dentro da tristeza” 
(Mia Couto, “Tirando de Letra”).



Língua, Vidas em Português (documentário de Victor 
Lopes, 2004) 

“O que foi notável foi depois, num processo histórico, que está para além da língua, 
como é que estas culturas se mestiçaram e, a certa altura, o português perdeu o 
dono, quer dizer, ficou sem dono. Felizmente. E namorou, e namorou no chão, e 

namorou na poeira do Brasil, e namorou também aqui, na poeira de Moçambique. 
Quer dizer, sujou-se, no sentido que o Manoel de Barros dá. Sujou-se nesse sentido 

em que é capaz de casar com o chão”
(Mia Couto).

Comparamento

Os rios recebem, no seu percurso, pedaços de pau,
folhas secas, penas de urubu

E demais trombolhos.
Seria como o percurso de uma palavra

antes de chegar ao poema.
As palavras, na viagem para o poema, recebem

nossas torpezas, nossas demências, nossas vaidades.
E demais escorralhas.

As palavras se sujam de nós na viagem.
Mas desembarcam no poema escorreitas: como que filtradas.

E livres das tripas do nosso espírito

(Manoel de Barros). 



A Fogueira
(Vozes Anoitecidas, 1987) 

Observemos a simbologia da morte de acordo com a 
herança cultural africana, assim como suas múltiplas 
interpretações acerca da temática, evidenciando que, 

em oposição à cultura ocidental, os africanos – por uma 
simbologia transcendental e tradicional – vislumbram a 

morte como elemento natural, necessário, mítico e, 
sobretudo, belo.



“Para que as luzes do outro 
sejam percebidas por mim 

devo por bem apagar as 
minhas” (Mia Couto) 



Obrigada!


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3: “Quando é verdadeira, quando nasce da necessidade de dizer, a voz humana não encontra quem a detenha. Se lhe negam a boca, ela fala pelas mãos, ou pelos olhos, ou pelos poros, ou por onde for. Porque todos, todos, temos algo a dizer aos outros, a
	Slide 4
	Slide 5: “O escritor é um ser que deve estar aberto a viajar por outras experiências, outras culturas, outras vidas [...] E é isso que um escritor é – um viajante de identidades”.  Mia Couto   “Umuntu ngumuntu ngabantu”  (Uma pessoa é uma pessoa por causa
	Slide 6:       A guerra da independência acabou na assinatura dos “Acordos de Lusaka” (nome da capital da Zâmbia onde o acordo foi assinado), em 7 de Setembro de 1974 (em 1974, Moçambique tinha uma população com 90% de analfabetos). Nesse período foi esta
	Slide 7: à ternura pouca me vou acostumando enquanto me adio servente de danos e enganos  vou perdendo morada na súbita lentidão de um destino que me vai sendo escasso  conheço a minha morte seu lugar esquivo seu acontecer disperso  agora que mais me pode
	Slide 8
	Slide 9:   “A construção da narrativa literária é uma mentira que não mente, enquanto a política faz o inverso”  (Jornal El País, em 2019)  Pós-independência de Moçambique
	Slide 10: “É preciso uma paz sustentável, que não seja só uma reconciliação de forças políticas, formalmente estabelecida entre dois partidos, mas entre os cidadãos desse país e entre o cidadão e sua própria cidadania, que ainda está em construção. Isso é
	Slide 11: “A guerra nunca partiu, filho. As guerras são como as estações do ano: ficam suspensas, a amadurecer no ódio da gente miúda” (O Último voo do Flamingo, 2000). 
	Slide 12:    Mia Couto é poeta e prosador do pós-independência (literatura pós-independente).
	Slide 13: Moçambique segue a tradição oral e não escrita. Histórias, ensinamentos, contos, provérbios e tradições são transmitidos assim. Escritores contemporâneos, como Mia Couto, buscam reinventar a sua escrita, resgatando o traço mais marcante do país 
	Slide 14: Saudade “Que saudade tenho de nascer. Nostalgia de esperar por um nome como quem volta à casa que nunca ninguém habitou. Não precisas da vida, poeta. Assim falava a avó. Deus vive por nós, sentenciava. E regressava às orações. A casa voltava ao 
	Slide 15: “Entre o convite ao esquecimento da Europa e o sonho de ser americano, a saída só pode ser vista como um passo para a frente. Os intelectuais africanos não têm que se envergonhar da sua apetência para a mestiçagem. Eles não necessitam de corresp
	Slide 16: “Nessa nova fase literária, há um profundo diálogo entre o presente e o passado, reconfigurando não só as fronteiras históricas, como as geográficas, culturais, políticas e identitárias. O escritor moçambicano contemporâneo encontra-se em uma et
	Slide 17: “Em Raiz de orvalho e outros poemas (1983), na maior parte dos poemas, substituiu-se o tom engajado da poética de combate por um lirismo intimista. Esta obra resgata, na literatura moçambicana pós-independência, uma poesia de caráter existencial
	Slide 18
	Slide 19: “a oralitura conserva em si seu valor de literatura. Portanto, é entendida como linguagem significante, constitutiva da alteridade dos sujeitos, das culturas e de suas representações simbólicas” (MARTINS, 2001, p. 83). “a oralitura existe trazen
	Slide 20:       “A oratura é um campo conceitual distinto da literatura. Designa a herança que é transmitida oralmente, sem recurso à escrita, desde as fórmulas mais curtas (gritos de guerra, trava-línguas, provérbios, etc.), às mais longas (contos, lenda
	Slide 21: Sotaque da Terra  Estas pedras sonham ser casa  sei porque falo a língua do chão nascida na véspera de mim  minha voz ficou cativa no mundo, pegada nas areias do Índico  agora ouço em mim o sotaque da terra  e choro como as pedras a demora de su
	Slide 22: Língua, Vidas em Português (documentário de Victor Lopes, 2004) 
	Slide 23: A Fogueira (Vozes Anoitecidas, 1987) 
	Slide 24: “Para que as luzes do outro sejam percebidas por mim devo por bem apagar as minhas” (Mia Couto) 
	Slide 25: Obrigada!

