
 

 

 

 

 

 

 

 

 

LIDIANE SOUZA DE OLIVEIRA 

 

 

 

A importância do ensino da história das mulheres 

negras no Brasil para a construção de uma educação 

antirracista e antissexista: reflexões sobre a prática 

docente 

 

 

 

 

 

UNEB 

Junho/2021 

 

 

 

 

 

 



LIDIANE SOUZA DE OLIVEIRA 

 

 

 

A importância do ensino da história das mulheres negras no Brasil para a construção de 

uma educação antirracista e antissexista: reflexões sobre a prática docente 

 

 

 

Dissertação apresentada no curso Mestrado 

Profissional em Ensino de História da 

Universidade do Estado da Bahia – UNEB, 

como requisito final para obtenção do título de 

Mestre em Ensino de História. 

Orientadora: Profa. Dra. Marilécia Oliveira 

Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador-BA 

2021 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LIDIANE SOUZA DE OLIVEIRA 

 

 

 

A importância do ensino da história das mulheres negras no Brasil para a construção de 

uma educação antirracista e antissexista: reflexões sobre a prática docente 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Banca examinadora  
 

 

 

__________________________________________________ 

Profa. Dra. Marilécia Oliveira Santos (Orientadora) 

Universidade do Estado da Bahia (UNEB) 

 

 

__________________________________________________ 

Profa. Dra. Luana Carla Martins Campos Akinruli (Avaliadora Externa) 

Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) 

 

 

__________________________________________________ 

Prof. Dr. José Gledison Rocha Pinheiro (Avaliador Interno) 

Universidade do Estado da Bahia (UNEB) 

 

 

 

 

Aprovada em: 04/06/2021 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 

Para mim, a conclusão do curso de Mestrado em Ensino de História representa uma 

vitória de um dos desafios mais difíceis da minha vida. Ao longo desta formação, provei das 

dores e delícias que o processo de construção do conhecimento pode proporcionar; mas não 

conseguiria vencer este desafio sozinha. Muitas pessoas, especialmente mulheres, conhecidas 

ou anônimas, prepararam o caminho antes de mim, para que eu, mulher negra, pudesse, agora, 

contrariar a estrutura racista e sexista existente em nosso país e chegar a esta importante etapa 

da formação acadêmica.  

Das pessoas que me ajudaram neste percurso, tenho muitos agradecimentos a fazer: 

À minha família, que sempre fez questão de mostrar o quanto me admira por cada 

conquista acadêmica e profissional. Em especial, agradeço à minha sobrinha-filha do coração 

Raphaela, que sempre me disse o quanto eu a inspiro, o que, além de gerar uma grande 

responsabilidade, me impediu de desistir. 

À minha amiga-irmã do coração Edicléia, a mais bonita! Dona de um coração imenso, 

não pensou duas vezes em abrir mão de sua folga às sextas-feiras para assumir o meu lugar na 

direção da escola, liberando-me para frequentar as aulas do Mestrado.   

Aos meus maravilhosos colegas de turma, que partilharam comigo os saberes e as 

angústias do ser professor(a). A esses colegas que tornaram meus dias mais alegres e que me 

ensinaram tanto, sobre a vida e sobre a educação, terei eterna gratidão. Dessa turma ficaram 

boas lembranças e amigos que guardarei sempre no coração. Gratidão aos amigos do grupo 

Temas Sensíveis: Aryana, Antônio Hermida, James e Márcia, com quem compartilhei alegrias 

e tristezas, dúvidas e incertezas. Obrigada pelo carinho e paciência! 

À coordenação e a todo o corpo docente do Profhistória por compartilharem saberes e 

colaborarem para o meu crescimento pessoal, acadêmico e profissional. 

À minha orientadora, a Profa. Dra. Marilécia Oliveira Santos, que me acolheu, me 

incentivou e acreditou em mim quando nem eu mesma acreditava. Gratidão por toda gentileza, 

sensibilidade, empatia e paciência! 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

O trabalho com a história de mulheres negras no ensino de história do Brasil pode propiciar a 

construção de uma educação capaz de combater concepções e práticas racistas e sexistas, 

contribuindo para a formação de uma sociedade mais justa. Considerando essa premissa, este 

trabalho objetivou discutir as questões de gênero, raça e identidade no ensino de história. Para 

tanto, entre outros, os estudos desenvolvidos por Circe Bittencourt, Selva Guimarães Fonseca, 

Guacira Lopes Louro, Roberto Rafael Dias da Silva, Tomaz Tadeu da Silva, Joana Maria Pedro, 

Michelle Perrot, Nilma Lino Gomes e Jurjo Torres Santomé foram fundamentais para a 

construção do debate teórico apresentado. Em relação aos caminhos metodológicos, a pesquisa-

ação, em diálogo com a análise do trabalho realizado por esta pesquisadora em sala de aula, foi 

adotada como meio de organizar e desenvolver a discussão sobre a importância do ensino da 

história de mulheres negras no Brasil, no intuito de promover a construção de um ensino de 

história capaz de reforçar valores de igualdade de gênero e de raça. A proposição prática que 

resultou deste estudo levou à realização de oficinas de formação continuada para professores 

de história da rede estadual do município de Ribeira do Pombal, Bahia, com o objetivo de 

socializar conhecimentos e materiais sobre o tema, investindo, assim, em uma formação 

docente que possa se desdobrar em resultados produtivos, também, para os discentes. 

 

Palavras-chave: Ensino de História; Gênero; Raça; Identidade; Formação Docente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

Working with the history of black women in teaching Brazilian history can facilitate the 

construction of an education capable of combating racist and sexist conceptions and practices, 

contributing to the formation of a more just society. Considering this premise, this work aimed 

to discuss issues of gender, race and identity in history teaching. To this end, among others, the 

studies developed by Circe Bittencourt, Selva Guimarães Fonseca, Guacira Lopes Louro, 

Roberto Rafael Dias da Silva, Tomaz Tadeu da Silva, Joana Maria Pedro, Michelle Perrot, 

Nilma Lino Gomes and Jurjo Torres Santomé were fundamental to the construction of the 

theoretical debate presented. In relation to methodological paths, action research, in dialogue 

with the analysis of the work carried out by this researcher in the classroom, was adopted as a 

means of organizing and developing the discussion about the importance of teaching the history 

of black women in Brazil, with the aim of promoting the construction of history teaching 

capable of reinforcing values of gender and racial equality. The practical proposition that 

resulted from this study led to the holding of continuing education workshops for history 

teachers from the state network in the municipality of Ribeira do Pombal, Bahia, with the aim 

of socializing knowledge and materials on the subject, thus investing in training teacher that 

can also result in productive results for students. 

 

Keywords: History Teaching; Gender; Race; Identity; Teacher Training. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 – Dissertações selecionadas no banco de dissertações do Profhistória ................... 11 

Quadro 2 – Planejamento das atividades propostas ................................................................ 46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE SIGLAS 

 

UNEB Universidade do Estado da Bahia 

PCN Parâmetros Curriculares Nacionais 

LDBN Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

PPP Projeto Político Pedagógico 

MMN Movimento de Mulheres Negras 

ENMN Encontro Nacional de Mulheres Negras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................... 08 

 

2 “E NÃO SOU EU UMA MULHER?”: A  INTERSECCIONALIDADE DE GÊNERO E 

RAÇA E A INVISIBILIDADE DA MULHER NEGRA .................................................... 13 

2.1 Os movimentos feministas: origens e pluralidades ........................................................ 14 

2.2 O Feminismo Negro: a interseccionalidade de gênero, raça e classe dentro dos 

movimentos feministas ........................................................................................................... 17 

 

3 OS PERIGOS DA HISTÓRIA ÚNICA ............................................................................. 26 

3.1 O currículo e o ensino de história no Brasil ................................................................... 27 

3.2 Os desafios da aplicação da Lei nº 10.639/03 ................................................................. 31 

3.3 Gênero e raça na história do Brasil: a história das mulheres e o ensino da história das 

mulheres negras no Brasil ...................................................................................................... 35 

 

4 PRÁTICA DOCENTE: CAMINHOS PERCORRIDOS ................................................. 40 

4.1 A dimensão prática ........................................................................................................... 45 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................. 56 

 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 58 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Identidade 

 

Foi uma mulher negra e escritora 

de pele e alma como a minha 

que me ensinou 

sobre os vulcões e as rédeas e os freios 

sobre os tumultos dentro do peito 

e sobre a importância de ser protagonista 

nunca segundo plano 

se você encostar a mão entre os seios 

vai sentir os rastros de nossas ancestrais 

somos continuidade 

das que vieram antes de nós 

(Ryane Leão). 

 

Este trabalho nasceu da minha inquietação como mulher negra e professora que, ao 

longo de quase quatro décadas de vida, experienciou diversas formas de preconceito, mas que 

percebeu na educação uma alternativa para o enfrentamento do machismo e do racismo, e 

também uma estratégia para a promoção do empoderamento das mulheres negras que, assim 

como eu, precisam resistir para existir em uma sociedade marcadamente machista e racista. Na 

condição de mulher negra e professora, pude compreender os processos que negaram às minhas 

ancestrais o papel de sujeitos na História do Brasil, cujas narrativas não são representadas nos 

livros didáticos que utilizo nas minhas aulas, que, por outro lado, mostram apenas uma versão 

estereotipada das mulheres na história. Isso reflete também a dificuldade que enfrento para 

ensinar a história que evidencie os múltiplos sujeitos que dela fizeram parte, confrontando, 

assim, a tradição masculina de fazer e escrever a história, buscando dar visibilidade às histórias 

das mulheres negras que tanto colaboraram para a formação da história do nosso país.  

Diante da realidade por mim experienciada, das dificuldades enfrentadas na prática 

como docente da rede estadual de ensino, desejo, com este trabalho, contribuir para a construção 

de uma educação que discuta as questões de gênero e raça nas nossas escolas, buscando dar 

visibilidade às histórias dos sujeitos que foram silenciados ao longo do tempo, e que preze pelo 

respeito e combata atitudes e comportamentos discriminatórios e excludentes. Para tanto, 

propus, inicialmente, uma investigação sobre o saber e o fazer das(os) professoras(es) de 

história, tendo como recorte as três escolas da sede da rede estadual da cidade de Ribeira do 

Pombal, Bahia, com o objetivo de contribuir para a reflexão do saber e fazer desses(as) docentes 

e para reafirmar a necessidade de utilizarmos a história como uma ferramenta para a produção 

de conhecimentos, atitudes e valores que colaborem para a construção de uma sociedade que 

https://www.pensador.com/autor/ryane_leao/


9 

 

reconheça o valor da pluralidade, primando pelo respeito, igualdade e justiça. Com essa 

proposta, eu pretendia entender como os(as) professores(as) de história dessas escolas da rede 

estadual desse município colaboram ou não para repensar o papel das mulheres negras na 

história do Brasil. 

No entanto, com a suspensão das atividades escolares estaduais, devido à pandemia de 

covid-19, não foi possível realizar a pesquisa dessa forma. Decidi, então, com base nas 

sugestões apresentadas pela banca de qualificação, construir uma reflexão a partir da análise da 

minha prática docente. Nesse contexto de pandemia, a minha proposta passou, então, a ser a de 

discutir como os marcadores de gênero/raça/classe atravessaram minha vida pessoal e se 

refletiram na minha vida profissional, interferindo diretamente no meu fazer pedagógico como 

professora de história de escolas públicas e privadas, durante os meus 18 anos de docência na 

educação básica. 

Por ter como objeto a prática docente em história, esta pesquisa está relacionada à Linha 

de Pesquisa 1: Saberes históricos no espaço escolar. Como proposta de intervenção mediadora, 

organizei e ofereci oficinas de formação continuada para os professores de história da rede 

estadual do município de Ribeira do Pombal, Bahia. Para a elaboração dessas oficinas, a 

problemática se construiu a partir da análise da trajetória da história como ciência e disciplina 

curricular no Brasil e da compreensão de que, como campo de conhecimento, a história foi 

forjada nos moldes eurocêntricos por uma elite masculina intelectualizada, de inspiração 

iluminista. Além disso, como disciplina escolar no Brasil, foi usada, ao longo de décadas, para 

atender ao interesse de criação de uma nação alicerçada no modelo hegemônico do colonizador 

europeu, em um esforço de invisibilizar a participação de sujeitos históricos subalternizados, 

como negros e índios. 

Embora muitos avanços já sejam percebidos no que tange à desconstrução dessa história 

eurocêntrica, principalmente a partir da Lei nº 10.639/03, que altera a LDBN nº 9.394/03, 

tornando obrigatório o ensino da história da África e das culturas afro-brasileiras e indígenas, 

o ensino de história no Brasil ainda carece de uma transformação mais profunda, que rompa 

com o modelo branco, masculino e patriarcal. Nesse viés, como afirma Gomes (2012), continua 

a ser um grande desafio a implementação da Lei nº 10.639/03, visto que a estrutura educacional 

no Brasil é marcada pela rigidez das grades curriculares, seu caráter conteudista e sua 

desconexão com a realidade social, que nega e silencia culturas “outras”, situação ainda mais 

agravada pela deficiência nas formações de professores e professoras. Segundo a autora, 

precisamos descolonizar os currículos da educação básica e do ensino superior, de forma a 

evidenciar uma mudança estrutural, conceitual, epistemológica e política, capaz de contribuir 



10 

 

para uma (re)construção histórica alternativa e de resultar na realização de projetos educativos 

antirracistas, emancipatórios e democráticos. 

Minha principal motivação para esta pesquisa se deve ao fato de que, como mulher 

negra, não me vejo representada na história ensinada nas salas de aula; uma história que relega 

a população negra à condição de escravizados, subalternizados, e que perpetua um ideário de 

desumanização, especialmente no que se refere à representação das mulheres negras, sujeitos 

ainda mais invisibilizados na discussão dos processos históricos. Minha proposta, portanto, 

consistiu em promover, entre os docentes da rede estadual do município onde atuo, uma 

reflexão sobre as histórias das mulheres negras, objetivando que elas venham a ser contadas e 

discutidas nas salas de aula da educação básica. É preciso questionar quais caminhos as 

professoras e professores têm ou não buscado para incluir a história das mulheres negras nos 

currículos das suas escolas, discutindo sobre a importância dessas histórias para o 

fortalecimento da identidade dos(as) alunos(as) negros(as) no processo de construção de uma 

sociedade mais justa e menos excludente, que realmente reconheça e valorize todos os sujeitos. 

Como professora de história que atua na rede pública de ensino, em uma escola central 

que atende, em sua maioria, a alunas e alunos negros, sendo mais da metade do corpo discente 

formada por meninas, tenho feito esse exercício reflexivo frequentemente, o que tem me levado 

a questionar a minha prática docente, desde a dinâmica das relações em sala de aula até a 

escolha dos conteúdos, fontes e metodologias adotadas. Nesse sentido, preocupa-me a seguinte 

problemática: como a prática dos docentes de história pode colaborar com a construção de uma 

educação que permita a desconstrução do modelo machista e racista de sociedade que 

possuímos, que promova o empoderamento das meninas e mulheres negras, impedindo a 

perpetuação de um modelo hegemônico de colonialidade, pautado em uma história construída 

e contada em grande medida por homens brancos, que relegam as mulheres, especialmente as 

mulheres negras, à marginalização social? Para responder a essa questão, busquei definir e 

entender qual concepção de ensino de história fundamenta o meu trabalho docente e que lugar 

a história de mulheres negras ocupa nas minhas aulas: quais abordagens estou apresentando aos 

alunos e alunas, e de que forma elas têm colaborado para o fortalecimento ou não da identidade 

das alunas negras no espaço escolar? 

Antes de iniciar esta investigação, realizei uma busca na plataforma do Profhistória, no 

banco de dissertações, visando conhecer as principais pesquisas já realizadas sobre o meu objeto 

de estudo. Utilizei como palavras-chave os termos gênero e raça, visto que pretendia verificar 

o que já tinha sido produzido sobre esse tema, buscando identificar quais trabalhos se 

aproximavam do meu objeto de pesquisa, que é o trabalho docente com a história de mulheres 



11 

 

negras no Brasil. Não encontrei nenhum estudo com essas palavras-chave. Refiz, então, a busca 

utilizando apenas a palavra gênero. Apareceram 11 registros, dos quais selecionei seis como 

aqueles que mais se aproximavam do objeto da minha pesquisa. Em relação à história da África 

e da cultura afro-brasileira, foram poucas as produções encontradas, evidenciando pesquisas 

que discutem a implementação da Lei nº 10.639/03 e sua relação com o ensino de história. No 

que tange à história de mulheres no Brasil, encontrei apenas três trabalhos; e mais 

especificamente sobre o ensino da história de mulheres negras, não encontrei nenhuma 

produção.  

Refazendo minha busca no banco de dissertações do Profhistória referente ao ano de 

2021, encontrei duas dissertações que dialogam diretamente com o meu objeto de investigação, 

pois discutem a representação das mulheres nos livros didáticos de história, o papel da mulher 

negra como sujeito histórico e as possibilidades de se trabalhar a história da mulher negra em 

sala de aula e discutir a contribuição do feminismo negro decolonial para a prática docente no 

ensino de história, colocando as mulheres negras como potências intelectuais, produtora de 

saberes na busca da descolonização do poder. Diante do resultado dessa busca, selecionei cinco 

dissertações que se aproximam do meu objeto de pesquisa, levando em consideração a presença 

das categorias de análise presentes na minha pesquisa: gênero, raça, racismo, história das 

mulheres e formação docente, como apresentadas na ilustração a seguir: 

 

Quadro 1 – Dissertações selecionadas no banco de dissertações do Profhistória 

TÍTULO AUTORIA ANO 

A trajetória da professora Rosa Barreto Dias: possibilidades 

no ensino-aprendizagem de gênero e raça a partir da história 

local de Morro do Chapéu-BA 

Aryana Costa 

Nascimento 
2020 

Pedagogia feminista negra decolonial para um ensino de 

história engajado na Educação Básica 

Soraia Maria Ceita 

Nascimento 
2020 

As mulheres na história dos livros didáticos de história de 

ensino fundamental II das escolas municipais de Cruz das 

Almas/BA 

Sara Menezes Felizardo 2018 

Aprender a desaprender para reaprender: a perspectiva da 

descolonização do gênero no ensino de história 

Giseli Origuela 

Umbelino 
2018 

É para falar de gênero sim! Uma experiência de formação 

continuada para professoras/es de História 
Paula Tatiane Azevedo 2016 

Fonte: Elaborado pela autora com base nos dados de plataformas online 

 



12 

 

 A busca, conforme listado no Quadro 1, evidenciou a relevância desta pesquisa, que 

tem como propósito refletir sobre a articulação entre o trabalho docente no ensino da história 

de mulheres negras no Brasil e a formação das identidades de raça e gênero.  

O resultado desta investigação está dividido em três capítulos.  No primeiro discuto 

aspectos do movimento feminista e do feminismo negro elencando as principais categorias de 

análise que fundamentam este estudo, propondo uma discussão sobre a importância desses 

conceitos para a formação e a prática docentes e das teorias sobre gênero, raça e 

interseccionalidade, a partir dos olhares de importantes pensadoras, como bell hooks, Djamila 

Ribeiro, Carla Akotirene, Guacira Lopes Louro e Joana Maria Pedro, entre outras. No segundo 

reflito sobre os perigos da História única considerando as questões do currículo e da Lei nº 

10.639/03. No terceiro discuto e analiso a minha prática como professora de história, no intuito 

de responder à questão-problema que motivou o início deste processo de investigação: como a 

prática dos docentes de história pode colaborar com a construção de uma educação que permita 

a desconstrução do modelo machista e racista de sociedade que possuímos, que promova o 

empoderamento das meninas e mulheres negras, impedindo a perpetuação de um modelo 

hegemônico de colonialidade, pautado em uma história construída e contada por homens 

brancos, que relegam as mulheres, especialmente as mulheres negras, à marginalização social? 

Além disso, discuto também sobre a importância da formação continuada para o aprimoramento 

da prática docente, apresentando minha proposta de dimensão prática, que consistiu na 

realização de oficinas de formação continuada realizadas com os docentes de história da rede 

estadual do município de Ribeira do Pombal, Bahia, com o objetivo de discutir sobre o ensino 

de história, o ensino da história das mulheres negras e socializar materiais sobre as temáticas 

em questão. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

2 “E NÃO SOU EU UMA MULHER?”: A  INTERSECCIONALIDADE DE GÊNERO E 

RAÇA E A INVISIBILIDADE DA MULHER NEGRA 

 

E não sou eu uma mulher? 

Aquele homem ali diz que as mulheres 

precisam ser ajudadas a subir em  

carruagens, e carregadas através dos 

lamaçais e devem ter sempre os  

melhores lugares. Ninguém nunca me 

ajuda a subir numa carruagem, a  

passar por cima da lama ou me cede o 

melhor lugar! E não sou uma mulher?  

Olhem para mim! Olhem para meu braço! 

Eu capinei e plantei, juntei palha  

nos celeiros e homem nenhum me 

superava! E não sou uma mulher? Eu  

conseguia trabalhar e comer tanto quanto 

um homem – quando tinha o que  

comer – e também aguentei as mesmas 

chicotadas! E não sou uma mulher?  

Dei à luz a treze filhos e vi a maioria deles 

ser vendido como escravos, e  

quando chorei minha dor de mãe, ninguém, 

a não ser Jesus, me ouviu! E não  

sou uma mulher?  

(Sojourner Truth, 1797-1883) 

 

 

O texto acima faz parte de um discurso apresentado por Sojourner Truth, em 1851, na 

Convenção dos Direitos da Mulher, na cidade de Akron, Ohio, nos Estados Unidos. Nascida 

cativa, Isabella Baumfree alcançou a liberdade e decidiu assumir o nome de Sojourner Truth a 

partir do ano de 1843, atuando como abolicionista e lutando pelos direitos das mulheres negras. 

Tornou-se escritora e escreveu poemas que denunciam a invisibilidade e a marginalização da 

mulher negra no movimento feminista hegemônico. Ao denunciar a dura realidade enfrentada 

pelas mulheres negras, Truth representa as vozes das mulheres que, historicamente, foram 

silenciadas, mas que nunca se calaram, reclamando seus direitos por meio de debates e da 

produção de discursos.  

Ainda muito atual, seu discurso, ainda hoje, suscita questionamentos sobre os 

movimentos feministas hegemônicos que não abarcam as demandas políticas específicas das 

mulheres negras. Para Ribeiro (2017, p. 21), no contexto norte americano, o 

 

[...] discurso de Truth, ainda no século XIX, já evidencia uma grande demanda 

que o feminismo hegemônico viria a enfrentar: a universalização da categoria 

mulher. Esse debate de se perceber as várias possibilidades de ser mulher, ou 

seja, do feminino abdicar da estrutura universal ao se falar de mulheres e levar 



14 

 

em conta as outras intersecções como raça, orientação sexual, identidade de 

gênero, foi atribuído mais fortemente à terceira onda do feminismo, sendo 

Judith Butler um dos grandes nomes. 

 

O que Sojourner Truth mostra é sua crítica à incapacidade do movimento feminista, que 

ganhava força naquele momento nos Estados Unidos e na Europa, de reconhecer as mulheres 

negras como sujeitos políticos, que produzem discurso e lutam contra uma estrutura de poder 

que as oprime, não apenas pela questão do gênero, mas também pela raça e classe, com 

demandas e questões específicas. Isso comprova que, se o feminismo surgiu como movimento 

social que lutava pelo reconhecimento das mulheres como pessoas dotadas de direitos iguais 

aos homens, denunciando os mecanismos de opressão das sociedades ocidentais, notadamente 

o sexismo e o machismo, por que as mulheres negras não foram incluídas, ou foram incluídas 

em papel secundário nessa dinâmica? Por que suas demandas políticas e produções intelectuais 

foram invisibilizadas? Essa invisibilidade não estaria colaborando para a perpetuação da 

opressão às mulheres negras? Quais estratégias de resistência foram e ainda são utilizadas pelas 

mulheres negras para que suas vozes sejam ouvidas e consideradas? Para obter respostas a essas 

questões, o conhecimento sobre a origem do movimento feminista e sobre suas tensões e 

enfrentamentos ao longo do tempo são os primeiros passos que precisamos dar neste debate. 

 

2.1 Os movimentos feministas: origens e pluralidades 

 

As lutas das mulheres pelo reconhecimento da igualdade em relação aos homens, bem 

como pelo fim da opressão de gênero, são pautas muito antigas na história da humanidade, antes 

mesmo de o feminismo se configurar como movimento social, no século XIX, na Europa. Sobre 

isso, Miguel e Biroli (2014, p. 19) citam os exemplos de Safo (poetisa) e Hipátia (filósofa e 

matemática), ambas mulheres gregas, que já na Antiguidade questionavam o papel ocupado 

pelas mulheres na sociedade, denunciando a dominação masculina e lutando pela afirmação da 

igualdade intelectual e moral na Grécia Antiga. Outro exemplo destacado pelos autores é o de 

Cristina de Pizán (1364-1430), que escreveu vários textos dedicados às mulheres nas suas obras, 

de modo a afirmar que as diferenças físicas não poderiam ser usadas para justificar a 

inferioridade feminina, visto que esta era resultante das condições sociais. 

De acordo com Miguel e Biroli (2014, p. 19), o feminismo pode ser considerado um 

“filho indesejado” da Revolução Francesa, pois nasceu ainda em meio à efervescência das 

transformações ocorridas na França durante seu processo revolucionário, liderado por homens 

que, em sua maioria, mostravam desinteresse, quando não hostilidade, pelas questões 



15 

 

relacionadas aos direitos das mulheres. Nesse período surgiram demandas pelo acesso das 

mulheres aos direitos políticos, expressas pela Sociedade das Republicanas Revolucionárias, de 

Claire Lacombe e Pauline Léon, ou realizadas isoladamente por mulheres como Théoigne de 

Méricourt e Olympe de Gouges, esta, autora de um importante documento, a Declaração dos 

Direitos da Mulher e da Cidadã. O texto é uma transcrição, para o feminino, da Declaração dos 

Direitos do Homem e do Cidadão, documento elaborado pelos revolucionários franceses, no 

qual a autora defende a liberdade de expressão e conclama as mulheres a exigirem seus direitos. 

No entanto, mesmo Gouges sendo uma importante figura na história das lutas das mulheres por 

seus direitos, o título de fundadora do feminismo foi dado à inglesa Mary Wollstonecraft (1759-

1797), autora da obra Uma reivindicação dos direitos da mulher, publicada em 1792, na qual 

a autora expõe, de forma sistematizada, suas reflexões sobre os obstáculos e a necessidade de 

emancipação das mulheres (MIGUEL; BIROLI, 2014). 

 Ao longo do tempo e no espaço, o movimento feminista passou por mudanças que 

resultaram na sua pluralização. Os vários movimentos feministas existentes na atualidade, 

embora tenham como elemento comum a luta das mulheres contra a opressão promovida pelo 

patriarcado, singularizam-se pela existência de pautas específicas não contempladas pelo 

feminismo em suas origens, como questões referentes à raça, etnia e diversidade sexual. Nessa 

perspectiva, a historiadora brasileira Joana Maria Pedro (2005) afirma que o feminismo, como 

movimento social, passou por processos de mudanças que podem ser caracterizados como 

“ondas”: na “primeira onda”, iniciada no final do século XIX, na Europa e nos Estados Unidos, 

a luta feminista esteve centrada na conquista de direitos políticos, como o de votar e de ser 

eleita, e de direitos econômicos, como trabalho remunerado, estudo, propriedade e herança.  

Evidentemente, a pauta feminista dessa primeira onda não era, e talvez não pudesse 

mesmo ser, específica, pois não contemplava a realidade vivenciada pelas mulheres negras e 

indígenas que ainda lutavam pelo direito à humanidade, que historicamente lhes foi usurpado. 

A não inclusão de temas como escravidão e racismo mostra que as chamadas “sufragistas” 

estavam alheias às opressões de gênero/raça/classe que as mulheres negras sofriam.; ou talvez 

a urgência em resolver questões mais gerais forçasse a concentração de suas energias nessas 

demandas mais amplas. Analisando o assunto de modo semelhante, Louro (2014, p. 19) afirma 

que os objetivos desse feminismo de primeira onda “[...] estavam, sem dúvida, ligados aos 

interesses das mulheres brancas de classe média”. Como podemos verificar no discurso de 

Sojourner Truth, apresentado no início deste capítulo, numa sociedade ainda marcada pela 

escravidão, como a estadunidense, a luta do movimento feminista se distanciava das demandas 

das mulheres negras que, naquele momento, lutavam pelos direitos de existir e de ser livre.  



16 

 

Em seguida, a considerada “segunda onda”, que surgiu após a Segunda Guerra Mundial, 

combatia o patriarcado, denunciando a falta de legitimidade da dominação dos homens sobre 

as mulheres, priorizando o direito ao corpo e ao prazer. Um dos marcos dessa segunda fase do 

movimento feminista é a publicação da obra O segundo sexo, de Simone de Beauvoir, em 1949. 

Embora seja atualmente alvo de muitas críticas, essa obra é considerada ponto de partida do 

feminismo contemporâneo, pois expressa a tentativa da autora de entender a construção social 

do “feminino” como um conjunto de determinações e expectativas destinadas a cercear a 

capacidade de agência autônoma das mulheres (MIGUEL; BIROLI, 2014). 

As feministas dessa fase questionavam o uso universal da palavra homem, reivindicando 

o uso da categoria “mulher” como elemento fundamental no respeito à constituição da 

identidade feminina. Dessa forma, o movimento feminista do período reivindicava direitos em 

nome da “mulher” diferente do “homem”, por possuir demandas específicas que a categoria 

posta como universal “homem” não contemplava. No entanto, o uso da categoria “mulher” 

passou a ser questionado dentro do próprio movimento feminista, por mulheres negras, índias, 

mestiças, pobres, trabalhadoras, que argumentavam que a categoria “mulher”, embora traçasse 

uma diferença identitária da do “homem”, era insuficiente para explicar as diferentes formas de 

opressão que elas sofriam. Como consequência, a categoria “mulheres” passou a ser utilizada, 

visto que não 

 

[...] havia a “mulher”, mas sim as mais diversas “mulheres”, e que aquilo que 

formava a pauta de reivindicações de umas, não necessariamente, formaria a 

pauta de outras. Afinal, as sociedades possuem as mais diversas formas de 

opressão, e o fato de ser uma mulher não a torna igual a todas as demais. 

Assim, a identidade de sexo não era suficiente para juntar as mulheres em 

torno de uma mesma luta (PEDRO, 2005, p. 82). 

 

A luta pelo reconhecimento da “diferença” dentro da diferença ganhou força com a 

“terceira onda” do movimento feminista, que teve início na década de 1990. Algumas feministas 

dessa fase, dentre elas Judith Butler, passaram a apontar o discurso feminista universal como 

excludente, visto que não discutia a questão do gênero juntamente com o recorte de classe e 

raça, representando, portanto, apenas as demandas específicas das mulheres brancas de classe 

média. Outra reivindicação dessa “onda” foi a desconstrução do modelo binário 

(masculino/feminino) da categoria gênero, que era utilizada nas teorias feministas daquele 

período (RIBEIRO, 2018). Para Biroli (2018), esse movimento ganhou força, ainda, durante a 

“segunda onda” feminista. Nessa perspectiva, a 

 

[...] identidade do grupo mulheres vêm sendo posta em questão de maneira 

sistemática pelas feministas negras e pelas socialistas, ao menos desde os anos 



17 

 

1960. A crítica não nasceu nesse ponto, é claro. Mas o debate que se 

estabeleceu a partir de meados do século XX alterou radicalmente o 

pensamento e o ativismo feministas, que passaram a operar com noções mais 

complexas das experiências e das necessidades de classe, raça, etnia, 

sexualidade, geração (BIROLI, 2018, p. 9). 

 

Evidencia-se, dessa forma, que os marcadores gênero, raça, classe e sexualidade não 

estão dissociados. A intersecção entre esses marcadores agrava a opressão sofrida por essas 

pessoas, e os movimentos sociais que não contemplam a conexão entre esses elementos são 

incapazes de representar suas angústias e reivindicações. Daí derivam as críticas das mulheres 

negras ao feminismo hegemônico, justamente da invisibilidade que continuavam tendo dentro 

do movimento. Isso porque, segundo Ribeiro (2017, p. 41), se  

 

[...] não se nomeia uma realidade, sequer serão pensadas melhorias para uma 

realidade que segue invisível. A insistência em falar de mulheres como 

universais, não marcando as diferenças existentes, faz com que somente parte 

desse ser mulher seja visto. 

 

Essa classificação do movimento feminista em “ondas” foi uma importante forma 

encontrada para agrupar experiências investigadas em contextos e lugares específicos. Hoje, 

essa classificação ajuda a compreender questões mais gerais relacionadas aos períodos 

contemplados. Contudo, não dão conta da diversidade vivenciada em lugares distintos, pois em 

cada período atribuído às “ondas” existiram outras formas de atuação e resistência de mulheres 

que não se encaixariam naquela classificação. Somente os estudos sobre experiências 

específicas farão emergir a diversidade do que foi vivenciado em cada contexto histórico.  

 

2.2 O Feminismo Negro: a interseccionalidade de gênero, raça e classe dentro dos 

movimentos feministas 

 

O feminismo é um movimento plural que sofreu e sofre constantes modificações para 

atender às demandas das diversas mulheres atravessadas pela combinação interseccional de 

gênero/raça/classe/sexualidade/idade/plasticidade. Como afirma Tiburi (2018, p. 43), “[...] todo 

feminismo é particular e geral ao mesmo tempo. Todo feminismo está, na lógica da presença, 

ligado a outro feminismo; todo feminismo está na relação dialética, em tensão com o outro”. 

Não seria incorreto, portanto, usar a palavra feminismos, uma vez que esses movimentos 

resultam das relações de poder verificadas dentro da categoria mulheres e movimentos de 

mulheres. A respeito da pluralidade do movimento feminista, Alvarez (2000, p. 393-394) 

enfatiza que, com 



18 

 

 

[...] a expansão do feminismo negro, feminismo lésbico, feminismo popular, 

ecofeminismo, feminismo cristão e assim por diante, a segunda metade dos 

anos 80 e os anos 90 viram a proliferação de novas protagonistas cujas 

trajetórias político-pessoais diferiam de modo significativo daqueles das 

primeiras feministas (referidas agora como “históricas”) cujos discursos 

enfatizavam a forma em que raça/etnia, classe, sexualidade, idade são 

constitutivas das identidades de gênero e cujas práticas diferiam às vezes da 

política cultural dos primeiros anos do feminismo latino-americano. 

 

O feminismo negro, um movimento integrante do feminismo, é exemplo da 

diversificação que o movimento feminista vivenciou no tempo e espaço, na tentativa de 

contemplar as mulheres negras, sujeitos historicamente invisibilizados, mas produtores de 

saberes e resistências, e que reivindicavam a humanidade, por muito tempo, a elas negada. Já 

no século XIX, o discurso de Sojourner Truth, “E não sou eu uma mulher?”, revela que, ainda 

durante a “primeira onda” feminista, muitas mulheres negras, mesmo desconsideradas como 

sujeitos de direitos, estavam envolvidas na luta contra os diversos tipos de opressão. Nesse 

sentido, cabe considerar o fragmento a seguir: 

 

É evidente que as determinações sobrepostas das desigualdades de gênero, 

classe e raça não aparecem no feminismo do século XVIII e XIX da forma 

como foram desenvolvidas por parte das feministas posteriores. O próprio 

paralelo entre a situação das mulheres e dos escravos revela que as escravas 

não participavam do coletivo em nome do qual as sufragistas falavam 

(MIGUEL; BIROLI, 2014, p. 22). 

 

Mesmo invisibilizadas dentro do movimento feminista da “primeira à segunda ondas”, 

mulheres negras produziam discursos que reivindicavam a humanidade a elas negada e 

denunciavam o racismo presente na sociedade, evidenciando a necessidade de reconhecimento, 

por parte do feminismo hegemônico, à luta contra outros mecanismos de opressão diretamente 

interligados ao de gênero: os de raça e classe (RIBEIRO, 2017). Para Ribeiro (2017), o 

feminismo negro não surge como um movimento à parte, nem com o objetivo de provocar 

cisões ou separações; sua proposta consiste em mostrar que as mulheres negras sofrem opressão 

de gênero, raça e classe, sendo, dessa maneira, uma incoerência pensar esses sistemas de 

opressão separadamente. Outra importante proposta do feminismo negro apresentado, ainda 

segundo Ribeiro (2017), é a divulgação da produção intelectual de mulheres negras que 

contribui para o reconhecimento do seu lugar de sujeito que produz conhecimento, rompendo 

com as narrativas dominantes que historicamente as têm invisibilizado.  

Ao tratar das dificuldades vivenciadas pelas mulheres negras para que suas demandas 

fossem inseridas no movimento feminista, bell hooks (1981) destaca o descaso com que são 

ouvidas as demandas das mulheres negras, e por todos os grupos sociais, tanto sujeitos brancos 



19 

 

como negros. Quando não se sobrepunha o marcador gênero (evidenciado nas relações sexistas 

com os homens brancos e negros), o marcador raça se impunha (nas relações com mulheres 

brancas). Conforme essa lógica, nenhum 

 

[...] outro grupo na América tinha a sua identidade tão socializada fora da 

existência como tinham as mulheres negras. Éramos raramente reconhecidas 

como um grupo separado e distinto dos homens negros, ou como uma parte 

presente de um grupo maior de “mulheres” desta cultura. Quando o povo 

negro é falado o sexismo milita contra o reconhecimento dos interesses das 

mulheres negras; quando as mulheres são faladas o racismo milita contra o 

reconhecimento dos interesses das mulheres negras. Quando o povo negro é 

falado a tendência é focada nos homens negros; e quando as mulheres são 

faladas a tendência recai sobre as mulheres brancas. Em lado nenhum isto é 

mais evidente que no vasto corpo da literatura feminista (HOOKS, 1981, p. 

8). 

 

Reflexão semelhante é desenvolvida por Silva (2000) ao discutir o movimento das 

mulheres negras e a construção do pensamento negro feminista. Para a autora, é necessário 

analisar as realidades das mulheres por diversos ângulos, especialmente as mulheres negras que 

sofrem um processo de opressão que entrecruza complexas relações de poder. Nesse viés, 

segundo Silva (2000, p. 4), a 

 

[...] mulher negra, assim como a mulher branca, é oprimida pelo homem 

branco porque ele, inserido numa ideologia patriarcal e eurocêntrica, acredita 

que tem maiores qualidades físicas, biológicas, intelectuais, de liderança para 

gerir a sua vida e a de outrem. É oprimida também pelo homem negro, que 

muito embora partilhe com ela uma experiência histórico cultural comum, não 

deixou de ser influenciado pela mesma ideologia patriarcal que sedimenta o 

inconsciente coletivo. É, ainda, oprimida pela mulher branca que, dada as 

circunstâncias históricas, estabelecem(ram) relações de dominação, de 

diferentes formas, desempenhando papéis que “legitimam(vam)” sua 

superioridade na hierarquia social em relação às mulheres negras. Essas duas 

formas de opressão, a de gênero e a de raça, atravessadas pela de classe, têm 

impedido, ou melhor, relegado às mulheres negras um papel social de muito 

menor prestígio na esfera social. Concorre ainda o aspecto ideológico que 

alimenta o imaginário social e atrela à mulher negra a imagem de subserviente, 

menos capaz, “mãezona”, “boazinha” e resignada à sorte. 

 

A inter-relação de marcadores de desigualdades, como as de gênero, raça e classe, foi 

denominada pela professora e pesquisadora Kimberlé Crenshaw como interseccionalidade, que 

consiste em 

 

[...] reconhecer que as experiências das mulheres negras não podem ser 

enquadradas separadamente nas categorias de discriminação racial ou da 

discriminação de gênero. Ambas categorias precisam ser ampliadas para que 

possamos abordar as questões de interseccionalidade que as mulheres negras 

enfrentam (CRENSHAW, s. d., p. 8). 

 



20 

 

Perceber a estreita relação entre esses sistemas de opressão possibilita uma análise mais 

aprofundada da situação das mulheres negras, oportunizando a criação de políticas públicas que 

promovam o combate à desigualdade de raça e gênero em nossa sociedade. Além disso, 

conforme defende Akotirene (2019), ao discutir o feminismo negro e a interseccionalidade, é 

preciso pensar a questão da colonialidade de poder, que “[...] cria avenidas identitárias do 

racismo, cisheteropatriarcado e capitalismo”. De acordo com a autora, contrariando 

 

[...] o que está posto, o projeto feminista negro, desde sua fundação, trabalha 

o marcador racial para superar estereótipos de gênero, privilégios de classe e 

cisheteronarmatividades articuladas em nível global, seus movimentos vão, 

desde onde estejam as populações de cor acidentadas pela modernidade 

colonialista até a encruzilhada, buscar alimento analítico para a fome histórica 

de justiça (AKOTIRENE, 2019, p. 22-23). 

 

A interseccionalidade evidencia que, historicamente, as mulheres negras estão no ponto 

do entrecruzamento de sistemas de opressão, que as excluem, objetificam e animalizam, do 

início do processo de colonização à colonialidade, tornando-as as principais vítimas do racismo 

e do machismo. Portanto, o feminismo negro é um projeto político que potencializa a voz de 

mulheres que foram “negligenciadas” pelo feminismo hegemônico, como as mulheres negras, 

indígenas, terceiro-mundistas, lésbicas etc., visando desconstruir essa visão estereotipada, fruto 

da dominação colonialista, e combater as diversas formas de opressão sofridas por essas 

mulheres. A esse movimento, a pesquisadora María Lugones dá o nome de feminismo 

decolonial, por defender a necessidade de descolonizar o olhar sobre a trajetória das mulheres 

não-brancas. Desse modo, então, descolonizar  

 

[...] o gênero é necessariamente uma práxis. É decretar uma crítica da opressão 

de gênero racializada, colonial e capitalista heterossexualizada visando uma 

transformação vivida do social. Como tal, a descolonização do gênero localiza 

quem teoriza em meio a pessoas, em uma compreensão histórica, 

subjetiva/intersubjetiva da relação oprimir-resistir na intersecção de sistemas 

complexos de opressão. Em grande medida, tem que estar de acordo com as 

subjetividades e intersubjetividades que parcialmente constroem e são 

construídas “pela situação”. Deve incluir “aprender” sobre povos. Além disso, 

o feminismo não fornece apenas uma narrativa da opressão de mulheres. Vai 

além da opressão ao fornecer materiais que permitem às mulheres 

compreender sua situação sem sucumbir a ela. Começo aqui a fornecer uma 

forma de compreender a opressão de mulheres subalternizadas através de 

processos combinados de racialização, colonização, exploração capitalista, e 

heterossexualismo. Minha intenção é enfocar a 

subjetividade/intersubjetividade para revelar que, desagregando opressões, 

desagregam-se as fontes subjetivas e intersubjetivas de agenciamento das 

mulheres colonizadas. Chamo a análise da opressão de gênero racializada 

capitalista de “colonialidade do gênero”. Chamo a possibilidade de superar a 

colonialidade do gênero de “feminismo descolonial” (LUGONES, 2014, p. 

940-941). 



21 

 

 

Ainda sobre a decolonialidade nas relações de poder, Quijano (2009), analisando o papel 

do capitalismo no processo de dominação colonial, observa como os marcadores trabalho/raça/ 

gênero são usados pelo capitalismo mundial nas relações de poder entre dominador-dominado 

no sistema colonial. Para Quijano (2009, p. 104), esses elementos que criam classificações 

sociais que interferem diretamente na constituição das identidades dos sujeitos e, no capitalismo  

 

[...] mundial, são a questão do trabalho, da “raça” e do “género”, as três 

instâncias centrais a respeito das quais se ordenam as relações de 

exploração/dominação/conflito. Portanto, os processos de classificação social 

consistirão, necessariamente, em processos onde essas três instâncias se 

associam ou se dissociam em relação ao complexo exploração/dominação/ 

conflito. 

 

Ainda segundo Quijano (2009), a colonialidade cria uma classificação universal para o 

mundo capitalista, iniciado na América, mas que se projeta para todo o mundo. O primeiro 

ponto observado para estruturar essa classificação das populações trata-se da questão racial, 

que produz identidades divididas entre “dominantes/superiores” (europeus) e 

“dominados/inferiores” (não-europeus). A raça seria definida, inicialmente, através das 

características fenotipicamente visíveis, como cor da pele, dos olhos e do cabelo e, mais tarde, 

formato do rosto, crânio e nariz. Nesse contexto está inserida a colonialidade das relações de 

gênero e das relações culturais e subjetivas, visto que a “[...] população colonizada foi despojada 

dos seus saberes intelectuais e dos seus meios de expressão exteriorizantes ou objectivantes. 

Foram reduzidas à condição de indivíduos rurais e iletrados” (QUIJANO, 2009). Como afirma 

bell hooks (1981), é necessário considerar a interseccionalidade, visto que “[...] a luta para 

acabar com o racismo e a luta para acabar com o sexismo estão naturalmente entrelaçadas e 

fazê-las separar era negar uma verdade básica da nossa existência, que a raça e o sexo são ambos 

faces imutáveis da identidade humana”. 

No Brasil, a reflexão feminista ganhou espaço a partir dos anos 1960 e 1970.  Enquanto 

o hemisfério norte vivia a “segunda onda” do feminismo, marcada pela revolução 

comportamental e pelo enfrentamento da opressão contra as mulheres em diferentes dimensões 

da vida, “[...] as brasileiras enfrentavam a misoginia do regime ditatorial e, ainda que de formas 

distintas, também a dos grupos de esquerda” (BIROLI, 2018, p. 178-179). Estudos mostram 

que “[...] foi no combate à ditadura e entre os movimentos progressistas que se estabeleceram 

lutas que politizaram as relações de gênero, numa atuação que, a partir dos anos de 1980”, 

assumiram assim “[...] uma perspectiva interseccional”, aspectos observáveis “[...] na imprensa 



22 

 

feminista da época, em jornais como Mulherio, Nós Mulheres, Brasil Mulher e Nzinga 

Informativo” (BIROLI, 2018, p. 178-179). 

A ausência de liberdade para questionar o autoritarismo, a censura e a violência de 

gênero levaram a atuação das mulheres para espaços alternativos, junto a comunidades locais, 

em alguns casos ligadas à igreja católica e às comunidades eclesiais de base, em movimentos 

de direitos humanos e sindicatos. A organização dos diversos feminismos foi moldada por uma 

atitude de desconfiança em relação ao Estado, e suas integrantes mantiveram um 

distanciamento em relação ao Estado e aos partidos políticos (BIROLI, 2018).  

 

Entre os anos finais da década de 1970 e a aprovação da nova Constituição, 

1988 foi significativo para os movimentos feministas e de mulheres. Sua 

atuação na construção de organismos de políticas para mulheres inseriu a 

temática no espaço estatal de forma mais direta, com a criação de conselhos 

estaduais e do Conselho Nacional dos direitos das Mulheres (CNDM), que 

resultou da atuação de grupos feministas” “formular políticas para a 

eliminação da discriminação contra a mulher, assegurando-lhe condições de 

liberdade e de igualdade de direitos”(BIROLI, 2018, p. 180-181).   

 

No Brasil, o feminismo negro se estruturou a partir das insurgências de mulheres negras 

que viam suas vozes serem silenciadas dentro do movimento feminista. Nessa perspectiva, 

feminista bastante atuante, González (1983, p. 43) mostra como  

 

[...] o atraso político dos movimentos feministas brasileiros é flagrante, na 

medida em que são liderados por mulheres brancas de classe média. Também 

aqui se pode perceber a necessidade de negação do racismo. O discurso é 

predominantemente de esquerda, enfatizando a importância da luta junto ao 

empresariado, de denúncias e reivindicações específicas. Todavia, é 

impressionante o silêncio em relação à discriminação racial. 

 

As mulheres negras brasileiras, ao reivindicarem mudanças nas representações sociais 

que lhes são impostas, buscavam mudanças nos planos políticos, sociais, simbólicos e 

ideológicos. Para Silva (2000), as ativistas negras, cientes da falta de atenção à questão racial 

dentro do movimento feminista, buscaram uma maior aproximação com os movimentos negros. 

Estes, no entanto, não aprofundavam a questão da mulher, o que fez com que as mulheres negras 

buscassem ampliar a militância dentro do Movimento Feminista, criando as primeiras 

iniciativas do Movimento das Mulheres Negras (MMN).  Ainda segundo Silva (2000), os 

principais momentos de mobilização que marcaram o processo de organização das mulheres 

negras no Brasil podem ser assim listados: 

 A organização do MMN no Brasil tem seu pontapé inicial em Bertioga, São Paulo, 

em 1985, por ocasião da realização do III Encontro Feminista Latino-Americano e do 

Caribe (EFLAC). Esse Encontro contou com a participação de 850 mulheres, 



23 

 

formalmente inscritas, sendo que 116 mulheres se declararam negras e mestiças. A 

temática central foi Feminismo e racismo. 

 Em 1987, foi realizado em Garanhuns, Pernambuco, o IX Encontro Nacional 

Feminista. Mais uma vez, as mulheres negras presentes não se viram contempladas e 

denunciaram a ausência de discussões atreladas à questão racial. O documento 

produzido no encontro informa a presença de 450 participantes, contemplando 17 

estados. As mulheres negras se fecham na posição de que o Movimento Feminista é 

orientado por uma definição elitista, exclusivista, opressora e autoritária de mulher; 

afirmam que, ao tentar universalizar essa definição para todas as mulheres brasileiras, 

deixa de levar em consideração as especificidades que constituem cada grupo, daí a 

impossibilidade de se trabalhar conjuntamente as questões de gênero. O diálogo se torna 

inviável, e as mulheres negras deixam o local já articuladas para realizar o I Encontro 

Nacional de Mulheres Negras. Essa situação foi um divisor de águas. 

 Em 1988, na cidade de Valença, Rio de Janeiro, contando com a presença de 450 

participantes, “representando” 17 estados, foi realizado o I Encontro Nacional de 

Mulheres Negras (I ENMN), consolidando, assim, o Movimento de Mulheres Negras. 

Nesse encontro, já se evidenciava a necessidade de uma definição de um projeto político 

de atuação e da identificação das várias concepções e formas de trabalho com mulheres 

negras ou por estas realizadas, existentes no âmbito dos movimentos sociais, 

especificamente o movimento negro e o movimento de mulheres.  

 O II Encontro Nacional de Mulheres Negras ocorreu na cidade de Salvador, Bahia, 

em 1991, com um público de 430 participantes, envolvendo 17 estados. 

 Em abril de 1993 foi realizada a Reunião de Brasília, convocada com o objetivo de 

“[...] encaminhar minimamente a principal resolução do II ENMN: a realização do III 

ENMN”, Segundo o documento produzido pelo Fórum de Mulheres Negras de Belo 

Horizonte, em 1998, a avaliação final da Reunião apontou para a importância dos I e II 

ENMN, que, devido à visibilidade alcançada, estimularam outras formas de organização 

de mulheres negras. 

 O Seminário Nacional de Políticas Públicas e Direitos Reprodutivos das Mulheres 

Negras aconteceu também em 1993, em Itapecerica da Serra, São Paulo, de 20 a 22 de 

agosto, com um total de 55 participantes, envolvendo 14 estados. O evento teve como  

objetivos: (a) discutir questões relacionadas a políticas públicas de saúde, 

principalmente aquelas relativas à maternidade, à sexualidade e ao controle de 



24 

 

natalidade, e avaliar em que medida elas traduziam os interesses específicos das 

mulheres negras; (b) sensibilizar, através das mobilizações de todas as organizações do 

movimento negro, ONG, movimento feminista, a sociedade em relação ao turismo 

sexual, estupro que atinge em particular as mulheres negras; (c) estimular a participação 

das mulheres negras no processo que antecedia a Conferência Internacional do Cairo, 

isto é, traçar estratégias no sentido de serem representadas em evento de tanta 

magnitude. 

 Ainda em 1993, no período de 12 a 15 de novembro, foi realizado o I Seminário 

Nacional de Mulheres Negras em Atibaia, São Paulo, que contou com a participação de 

48 mulheres, advindas de nove estados brasileiros. Esse Seminário tinha como objetivo 

a construção de um espaço coletivo, democrático, amplo e unitário, de avaliação e 

reflexão. 

 O II Seminário Nacional de Mulher Negra aconteceu em Salvador, Bahia, no período 

de 09 a 11 de setembro de 1994, e contou com a participação de 67 mulheres. 

 A IV Conferência Mundial sobre a Mulher – a intervenção das mulheres negras 

possibilitou a ampliação da discussão sobre a questão racial em nível mundial, 

explicitando que o racismo se manifesta com mais ou menos intensidade em todas as 

sociedades, hierarquizando a relação entre as raças, privilegiando a raça branca em 

detrimento das demais. Considerou-se que o racismo não está circunscrito a uma região 

ou cultura, é fator determinante no processo de exclusão social. 

 Em 1997, no período de 19 a 20 de abril, aconteceu a I Reunião Nacional de Mulheres 

Negras, sediada em Campinas, contando com a participação de 58 mulheres, de 13 

estados. O objetivo foi avaliar o II Encontro da Rede de Mulheres Afro-caribenhas e 

Afro-latino-americanas, bem como definir a representação brasileira. 

 Em setembro de 1997 foi convocada a II Reunião Nacional de Mulheres Negras, na 

cidade de Belo Horizonte, Minas Gerais, quando compareceram 69 mulheres, 

provenientes de 10 estados e Distrito Federal. A reunião buscou dar continuidade aos 

temas abordados na anterior. Elegeu-se mais três representantes (Rio Grande do Sul, 

Minas Gerais e Rio Grande do Norte). Essa representação passou a ser denominada 

“Comitê Nacional Sub-Regional Brasil da Rede Afro-Latino-Americana e Afro-

Caribenha de Mulheres. 

A realização desses encontros e discussões do Movimento de Mulheres Negras 

representa uma importantíssima contribuição na luta das mulheres negras no Brasil e no 



25 

 

combate à universalização da categoria mulher, que desconsidera os marcadores de gênero, raça 

e classe e sua articulação na ampliação da opressão sofrida pelas mulheres negras. Foi 

importante também para a socialização da diversidade das experiências das mulheres negras 

nos diferentes estados da nação, evidenciando sua pluralidade. Contudo, existem demandas e 

questões específicas de determinados lugares, e o grande desafio posto é fazer com que essas 

diferenças não nos distanciem e separem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 

 

3 OS PERIGOS DA HISTÓRIA ÚNICA 

 

O título desse capítulo faz referência ao livro de Chimamanda Ngozi Adichie, O perigo 

de uma história única, por meio do qual a autora evidencia a necessidade de fugir das 

armadilhas da história única. Para ela, uma história única se constrói ao apresentar um povo 

como uma única coisa, repetidas vezes, reduzindo o povo àquilo que foi apresentado. Nas 

palavras da autora: 

 

Existe uma palavra em igbo na qual sempre penso quando considero as 

estruturas de poder no mundo: nkali. É um substantivo que, em tradução livre, 

quer dizer “ser maior do que o outro”. Assim como o mundo econômico e 

político, as histórias também são definidas pelo princípio de nkali: como elas 

são contadas e quantas são contadas depende muito de poder. O poder é a 

habilidade não apenas de contar a história de outra pessoa, mas de fazer que 

ela seja sua história definitiva (ADICHIE, 2019, p. 22-23). 

 

Como afirma Adichie (2019), a história única cria estereótipos que mostram versões 

incompletas da história, fazem com que determinada narrativa se torne a única história, roubam 

a identidade daqueles que não estão ali contemplados como pessoas e torna difícil o 

reconhecimento da nossa humanidade em comum, visto que enfatiza o que existe de diferente 

e não como somos parecidos.  

Foi essa preocupação com a “história única”, neste caso, das mulheres negras no Brasil 

que me levou a realizar este estudo, que consiste em analisar a minha prática docente e 

investigar que concepção de ensino de história tenho utilizado nas salas de aulas. Identificar se 

essa concepção inclui a história de mulheres negras e se as representações de mulheres negras 

na história utilizadas nas aulas são discutidas, confrontadas, historicizadas por mim e por outros 

historiadores. Caso estejam inclusas, quais abordagens são apresentadas aos alunos e alunas, e 

de que forma essas abordagens têm colaborado para o fortalecimento de identidades/diferenças 

no espaço escolar? Minha busca, então, contempla o desejo de provocar um outro olhar sobre 

as vivências dessas mulheres, evidenciar sua contribuição como sujeitos históricos, perceber e 

desconstruir as narrativas que as coloquem numa posição de subalternidade, invisibilidade, de 

forma a combater o racismo e o sexismo sofridos por elas, contando outras histórias que 

evidenciem o protagonismo de mulheres negras na história do Brasil, fugindo do lugar comum 

que a apresenta apenas como a mulher escravizada, destituída de capacidades intelectuais, 

reduzida à condição de trabalhadora braçal, doméstica ou objeto sexual. Podemos começar com 

uma breve reflexão sobre o percurso do ensino de história no Brasil e de seu processo de 

amadurecimento diante dos desafios contemporâneos.  



27 

 

 

3.1 O currículo e o ensino de história no Brasil 

 

Ao historicizar a história, compreendemos que, como disciplina escolar, ela foi 

construída com base numa proposta curricular produzida por representantes de uma elite 

branca, masculina, fortemente impregnada de valores culturais eurocêntricos, sendo o resultado 

de um longo processo de dominação colonial que silenciou vozes e saberes de outros grupos 

sociais historicamente marginalizados. Segundo Abud (1998), “[...] desde que a História se 

estruturou enquanto disciplina escolar, a formação e o fortalecimento do sentimento de uma 

identidade nacional foi um dos objetivos de seu ensino”. Havia, portanto, um discurso de poder 

que permeava a construção dessa história e buscava alcançar uma identidade idealizada 

copiando modelos a serem perseguidos e imitados. Assim, os sujeitos que não se ajustavam a 

esses modelos eram subalternizados e inferiorizados. No caso de uma realidade diversa e 

mestiça, qualquer classificação resultaria em muita disputa e tensão.   

Como afirma Bitencourt (1993, p. 194), “[...] a História proposta para o ensino das 

escolas brasileiras, desde os primeiros anos do surgimento do Estado Nacional, foi objeto de 

disputas de grupos divergentes que se instalaram junto ao poder educacional”, e continua sendo 

usada como meio de firmar relações de poder estabelecidas na sociedade, reforçando 

concepções e atitudes de grupos dominantes no esforço de garantir seus privilégios. 

Corroborando essa ideia, Fonseca (2003) mostra a estreita relação entre as mudanças operadas 

no ensino de história, nas últimas décadas do século XX, e as transformações ocorridas nos 

campos social, político e educacional. As mudanças no ensino de história e em seu currículo 

foram processaram para atender a uma demanda do Estado, representante das elites econômicas 

do país, fortalecendo a história do branco colonizador e invisibilizando o protagonismo de 

negros e índios na história do Brasil, haja vista que a 

 

[...] história tradicional positivista utiliza como fontes o estudo de documentos 

oficiais e não oficiais escritos (leis e livros); também valoriza os sítios 

arqueológicos, as edificações e os objetos de coleções e de museus como 

moedas e selos. Os sujeitos da história tradicional são grandes personalidades 

políticas, religiosas e militares. São reis, líderes religiosos, generais, grandes 

empresários. São atores individuais, heróis que geralmente aparecem como 

construtores da história. Assim, a história tradicional estuda os grandes 

acontecimentos diplomáticos, políticos e religiosos do passado. Privilegia o 

estudo dos fatos passados que são apresentados numa sequência linear e 

progressiva (FONSECA, 2011, p. 41). 

 



28 

 

No Brasil, essas mudanças quanto à historiografia chegam apenas por volta das últimas 

décadas do século XX, mas, a respeito do ensino e da reformulação nas práticas e conteúdos 

estudados, é possível perceber uma transformação paulatina, sempre atrelada ao contexto 

político do país, a exemplo do tipo de ensino que prevaleceu durante o período da Ditadura 

Militar, isto é, um ensino predominantemente preocupado em difundir valores morais e cívicos 

e combater os “perturbadores” da ordem vigente; uma educação que valorizava de modo 

exacerbado os símbolos nacionais, com sua exibição em desfiles cuidadosamente 

paramentados; uma preocupação com o controle dos corpos, enfatizando a importância dos 

exercícios físicos e o papel do professor de educação física, disciplina largamente ministrada 

por militares.  

Esse cenário torna evidente o fato de que o currículo de história foi atravessado pelas 

relações de poder, pois, como afirma Silva (1995), currículo e poder estão mutuamente 

implicados, sendo que o poder 

 

[...] está inscrito no currículo através das divisões entre saberes e narrativas 

inerentes ao processo de seleção do conhecimento e das resultantes divisões 

entre os diferentes grupos sociais. Aquilo que divide e, portanto, aquilo que 

inclui/exclui, isso aí é o poder. Aquilo que divide o currículo – que diz o que 

é conhecimento e o que não é – e aquilo que essa divisão divide – que 

estabelece desigualdades entre indivíduos e grupos sociais – é precisamente o 

poder (SILVA, 1995, p. 197). 

 

Evidentemente, o currículo não é neutro, e nele estão expressas as relações de poder que 

constituem a sociedade. Ao selecionarmos determinados conteúdos e validarmos certos 

conhecimentos, deixamos clara a nossa concepção ideológica do que é ou não importante, o 

que merece ou não ser valorizado, estudado, pesquisado, investigado: “Que tipo de 

conhecimento vale mais?”. Essa pergunta complexa e intrigante, feita por Apple (2011), 

possibilita uma reflexão sobre o caráter político e ideológico do currículo, pois, “[...] quer 

reconheçamos ou não, o currículo e as questões educacionais mais genéricas sempre estiveram 

atrelados à história dos conflitos de classes, raça, sexo e religião”.  

O currículo de história no Brasil tem o traço marcadamente imperialista das nações 

europeias, evidenciado na seleção dos conteúdos desses livros didáticos, que privilegiam os 

conteúdos de história geral (europeia), em detrimento da história nacional. E mesmo nos 

conteúdos sobre a história do Brasil, a figura de destaque é sempre a do homem branco, cristão, 

heterossexual, concebido como o agente histórico que conduz a história nacional.  

No embate desse currículo colonizado temos as teorias críticas do currículo, que visam 

tensionar as discussões a respeito dessas relações de poder e fazem emergir as vozes silenciadas 



29 

 

nesses currículos. A esse respeito, Silva (2015, p. 126) acrescenta ao debate a questão da teoria 

pós-colonial, que se apresenta como um 

 

[...] importante elemento de questionamento e na crítica dos currículos 

entrados nos chamados ‘cânon ocidental’ das grandes obras literárias e 

artísticas. A teoria pós-colonial, juntamente com o feminismo e as outras 

teorizações críticas baseadas em outros movimentos sociais, como o 

movimento negro, reivindica a inclusão das formas culturais que refletem a 

experiência de grupos cujas identidades culturais e sociais são marginalizadas 

pela identidade europeia dominante. 

 

Ao discutir a respeito das culturas negadas e silenciadas no currículo, Santomé (1995, 

p. 161) afirma que, quando se analisa 

 

[...] de maneira atenta os conteúdos que são desenvolvidos de forma explícita 

na maioria das instituições escolares e aquilo que é enfatizado nas propostas 

curriculares, chama fortemente a atenção a arrasadora presença das culturas 

que podemos chamar de hegemônicas. As culturas ou vozes de grupos sociais 

minoritários e/ou marginalizados que não dispõem de estruturas importantes 

de poder costumam ser silenciadas, quando não são estereotipadas e 

deformadas, para anular suas possibilidades de reação.  

 

Embora Santomé (1995) tenha desenvolvido uma análise da realidade espanhola, a 

discussão dialoga com a realidade do ensino de história em nosso país; e, mesmo diante das 

mudanças que presenciamos neste momento histórico, nos currículos e, consequentemente, nos 

livros didáticos de história adotados no Brasil, essa concepção de história hegemônica ainda 

permeia os processos de ensino-aprendizagem da disciplina. No entanto, o crescimento dos 

movimentos sociais, reivindicando representação e tensionando as estruturas de poder, exige a 

reestruturação desse currículo, pois, para Silva (2010, p. 44), 

 

[...] a partir destes cenários de mutações e incertezas que ora vivenciamos, 

novos currículos emergiram e vêm compondo os mosaicos da educação 

contemporânea. Conceitos como deslocamentos, fragmentações, 

multiplicidades, diferenças, indiscutivelmente, passam a ser importantes 

ferramentas para as movimentações analíticas destes tempos. O sonho de uma 

sociedade estável, democrática, com classes sociais bem definidas e que 

eduque seus unificados cidadãos para este modelo é algo do qual estamos nos 

despedindo. Temos, sim, o compromisso de gerar novas e criativas narrativas 

acerca daquilo que nos ensinaram a chamar de “realidade social”, de modo a 

produzirmos pequenos espaços possíveis, dos quais movimentar uma outra 

imagem da história pode contingencialmente fazer emergir importantes 

deslocamentos. 

 

Dessa forma, o ensino de história e o seu currículo precisam ser repensados, de maneira 

que os conhecimentos históricos se tornem ferramentas para a formação de indivíduos 

conscientes da própria realidade e de seu papel de sujeitos, representados e capazes de enfrentar 



30 

 

as estruturas discriminatórias do poder vigente em nosso país, que marginaliza mulheres, 

negros, indígenas e todas as minorias identitárias.  

Por isso, as Orientações Curriculares para o Ensino Médio elencam os seguintes 

objetivos para o ensino de história:  

 

Perceber a complexidade das relações sociais presentes no cotidiano e na 

organização social mais ampla permite indagar qual o lugar que o indivíduo 

ocupa na trama da História e como são construídas as identidades pessoais e 

as sociais em dimensão temporal. Os sujeitos históricos, que se configuram na 

inter-relação complexa, duradoura e contraditória das identidades sociais e 

pessoais, são os verdadeiros construtores da História. Assim, é necessário 

acentuar que a trama da História não é o resultado apenas da ação de figuras 

de destaque, consagradas pelos interesses explicativos de grupos, mas 

consequência das construções conscientes ou inconscientes, paulatinas e 

imperceptíveis, de todos os agentes sociais, individuais ou coletivos 

(BRASIL, 2006, p. 75). 

 

Portanto, reconhecer que o currículo se constitui com base nas relações de poder e 

propor sua reestruturação, possibilitando a emergência de outros conhecimentos que valorizem 

diferentes culturas, que deem visibilidade e representatividade, são caminhos possíveis para se 

tornar o ensino de história uma ferramenta de enfrentamento para os grupos que tiveram suas 

culturas negadas, vítimas de diversas estratégias de marginalização social e política, rompendo 

com a colonialidade de poder, ainda tão presente em nossa sociedade.  

A questão da representatividade das mulheres na história ensinada em sala de aula, 

através dos livros didáticos, foi alvo de investigação de uma aluna do Profhistória, Sara 

Menezes Felizardo (2018), que realizou a análise dos livros didáticos e manuais do professor 

da Coleção História: Sociedade e Cidadania, do autor Alfredo Boulos, do 6º ao 9º ano, livros 

escolhidos pelos professores de sete das 11 escolas da rede municipal de Cruz das Almas, Bahia, 

lócus de sua investigação. Ao analisar a coleção, Felizardo (2018 destaca a preocupação do 

autor em pontuar o lugar das mulheres na história, visto que todos os volumes da coleção 

apresentam imagens e textos que mostram mulheres em diferentes contextos, mas não na 

mesma proporção às imagens dos personagens masculinos. Além disso, a pesquisadora chama 

atenção para a pouca problematização das trajetórias dessas mulheres, que muitas vezes 

aparecem em situação de subalternização (FELIZARDO, 2018). No caso do livro didático de 

história do 8º ano, a autora observa a questão da preponderância de representações 

estereotipadas das mulheres negras, bem como o destaque dado à figura masculina no processo 

de resistência à escravidão: 

 

As mulheres negras aparecem, pouquíssimas vezes, dentro das duas linhas 

apontadas pelo autor em seu título de unidade: dominação e resistência. Elas 



31 

 

são mais vistas no primeiro eixo: “A mulher cultivava a terra, cuidava dos 

doentes, colhia e moía a cana, lavava, passava, fazia partos, vendia doces e 

salgados etc” (BOULOS JÚNIOR, 2015, p. 17). Como visto, são atribuídas as 

atividades “naturalmente” femininas às negras escravizadas. Essas ações 

cotidianas, apresentadas no recurso didático, acabam direcionando as 

mulheres aos cuidados dos homens e de outras mulheres [...]. São os homens 

que reaparecem como centro de resistência frente à instituição escravista, 

mesmo que na sequência do texto apareça a imagem de uma roda de capoeira 

onde algumas poucas mulheres fazem-se presentes. O texto escrito e o texto 

imagético não se cruzam, não são traçados harmonicamente. Ou seja, as 

mulheres são retratadas diferentemente dos homens ao longo do primeiro 

capítulo, o que, em certa medida, torna-se padrão por todo o livro 

(FELIZARDO, 2018, p. 66, 68). 

 

Buscando refletir sobre as formas de representação (textual e imagética) das mulheres 

na história, Felizardo (2018), após a análise de todos os capítulos da coleção, chega à seguinte 

conclusão: 

 

[...] podemos considerar que as mulheres, enquanto representação figurativa, 

têm espaço nos manuais didáticos, à medida que imagens femininas ilustram 

quase todos os capítulos da coleção analisada. Entretanto, apesar da 

representação, o sujeito histórico majoritariamente continua sendo o homem 

e branco, uma vez que a representação imagética não é suficiente para colocar 

as mulheres no protagonismo, em especial se considerarmos que suas 

histórias, lutas e vivências ainda são apresentadas fora do texto principal 

(FELIZARDO, 2018, p. 105). 

 

O material didático analisado, base do trabalho realizado em sala de aula, embora 

apresente uma preocupação em sinalizar a participação das mulheres na história, o faz de forma 

superficial, reproduzindo concepções de gênero e raça que colaboram para a negação do 

protagonismo das mulheres negras na história. E, nesse contexto escolar, é preciso, ainda, 

considerar o papel desempenhado pela Lei nº 10.639/03, que é resultado das ações sociais dos 

movimentos organizados. 

 

3.2 Os desafios da aplicação da Lei nº 10.639/03 

 

Visando reparar distorções históricas no currículo e no ensino de história, que por 

séculos desprezou a história e a cultura dos povos africanos, afro-brasileiros e indígenas, foi 

promulgada, em 2003, a Lei nº 10.639, que altera a LDBN nº 9.394/96, tornando obrigatório o 

ensino da história e cultura afro-brasileira e dos povos africanos nas escolas brasileiras. 

Considerando as proposições dessa lei, e discutindo sobre ensino, aprendizagem e relações 

étnico-raciais no Brasil, Silva (2007, p. 490) assim expõe a proposta da Lei nº 10.639/03: 

 



32 

 

A educação das relações étnico-raciais tem por alvo a formação de cidadãos, 

mulheres e homens empenhados em promover condições de igualdade no 

exercício de direitos sociais, políticos, econômicos, dos direitos de ser, viver, 

pensar, próprios aos diferentes pertencimentos étnico-raciais e sociais. Em 

outras palavras, persegue o objetivo precípuo de desencadear aprendizagens e 

ensinos em que se efetive participação no espaço público. Isto é, em que se 

formem homens e mulheres comprometidos com e na discussão de questões 

de interesse geral, sendo capazes de reconhecer e valorizar visões de mundo, 

experiências históricas, contribuições dos diferentes povos que têm formado 

a nação, bem como de negociar prioridades, coordenando diferentes 

interesses, propósitos, desejos, além de propor políticas que contemplem 

efetivamente a todos. 

 

De acordo com Gomes (2012), o momento histórico da implementação da Lei nº 

10.639/03 foi marcado por um intenso debate no campo do conhecimento a respeito da 

diversidade epistemológica, e a área das ciências sociais é apontada como o local privilegiado 

para esse debate. Durante esse período, a educação vivenciou, de maneira prática, uma tensão 

entre a teoria e a prática, exigindo da teoria educacional e do currículo respostas que 

contemplassem a diversidade dos sujeitos do conhecimento e de seus valores, corporeidades, 

demandas políticas, condições de vida, sofrimentos e vitórias, que agora constituem o espaço 

da educação básica e do ensino superior no Brasil. 

No entanto, embora tenha sido proposta com o objetivo de promover conhecimento, 

reconhecimento e valorização da história e cultura dos povos afro-brasileiros e africanos, essa 

lei ainda não tem sido trabalhada de forma efetiva nas salas de aula. Quase duas décadas após 

a implementação da Lei nº 10.639/03, ainda são muitas as dificuldades enfrentadas pelos(as) 

docentes para, efetivamente, trabalhar os conteúdos pertinentes a esses temas. No que tange à 

essas dificuldades, Gomes (2012) elenca alguns aspectos que fragilizam a implementação 

efetiva da lei, como a rigidez das grades curriculares, seu caráter conteudista, sua desconexão 

com a realidade social, que nega e silencia culturas “outras”, e a deficiência nas formações de 

professores e professoras. Ainda, ressalta a necessidade da descolonização dos currículos da 

educação básica e do ensino superior, de forma a contemplar uma mudança estrutural, 

conceitual, epistemológica e política, capaz de contribuir para a (re)construção histórica 

alternativa e de modo a resultar na construção de projetos educativos antirracistas, 

emancipatórios e democráticos. 

Tema de diversas discussões, o processo de implementação dessa lei também foi 

analisado por Prado e Fátima (2016, p.131), que enfatizam que 

 

[...] a Lei 10.639/03 não inclui somente novos conteúdos, também provoca um 

repensar sobre as relações sociais e étnico-raciais, assim como uma reflexão 

sobre os procedimentos de ensino, as ações pedagógicas e os objetivos da 



33 

 

educação nas instituições escolares. É um novo olhar e uma mudança de 

postura sobre a história afro-brasileira. É uma mudança nas práticas 

pedagógicas para que se reverta a visão estereotipada sobre a população negra. 

 

Isso mostra que, embora a Lei nº 10.639/03 seja uma grande conquista no que tange às 

ações afirmativas para a superação das desigualdades raciais no Brasil, sua implementação 

ainda carece de efetividade, sendo necessária a ruptura das barreiras impostas pelo currículo, 

pela formação de professores e pela estrutura organizacional das escolas em nosso país. 

Conforme texto das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, para 

 

[...] obter êxito, a escola e seus professores não podem improvisar. Têm que 

desfazer a mentalidade racista e discriminadora secular, superando o 

etnocentrismo europeu, reestruturando as relações étnico-raciais e sociais, 

desalienando processos pedagógicos. Isto não pode ficar reduzido a palavras 

e a raciocínios desvinculados da experiência de ser inferiorizados vivida pelos 

negros, tampouco das baixas classificações que lhe são atribuídas nas escalas 

de desigualdades sociais, econômicas, educativas e políticas (BRASIL, 2004). 

 

Durante minha trajetória docente, na educação básica, verifiquei que, nas seis escolas 

onde lecionei e nas três onde ainda leciono, o trabalho com a história e a cultura afro-brasileira 

e africana ainda é muito superficial, restringindo-se às resumidas e rasas menções ao conteúdo 

presentes nos livros didáticos e aos projetos para comemoração do Dia do Folclore e da 

Consciência Negra. Nesses eventos, são comuns apresentações de lendas, comidas típicas, 

artesanato, danças e desfiles de moda e beleza. Essas estratégias pontuais de abordagem do 

tema mostram uma falta de aprofundamento da própria história afro-brasileira e africana e uma 

dificuldade de sair do lugar comum, que é o de evidenciar apenas os aspectos culturais e 

folclorizados da história dos povos africanos e de seus descendentes no Brasil. Valorizar a 

cultura é extremamente importante, mas a história dos afro-brasileiros e africanos é muito mais 

rica e complexa, requerendo de nós, educadoras e educadores, um estudo mais aprofundado. A 

esse tipo de abordagem, Santomé (1995) denomina “currículo turístico”, cuja principal marca 

é a trivialização, isto é, 

 

[...] estudando os grupos sociais diferentes dos majoritários com grande 

superficialidade e banalidade. Estudando, por exemplo, seus aspectos mais de 

estilo rústico, por exemplo, seus costumes alimentares, seu folclore, suas 

formas de vestir, seus rituais festivos, a decoração de suas habitações, etc. 

(SANTOMÉ, 1995, p. 173). 

 

O autor complementa sua discussão a respeito dos currículos turísticos mostrando como 

eles colaboram para a marginalização e negação da existência de outras culturas. Nesse sentido, 



34 

 

ele ressalta a necessidade de se construir, de maneira coletiva, com a participação de toda 

comunidade educacional e dos grupos sociais desfavorecidos, uma pedagogia crítica e 

libertadora. Essa perspectiva é compartilhada por Gomes (2012), que relaciona essa dificuldade 

de implementação da Lei nº 10.639/03 com o histórico de colonialidade do currículo de história 

no Brasil, haja vista que a introdução do ensino de história da África e das culturas afro-

brasileiras “[...] exige mudança de práticas e descolonização dos currículos da educação básica 

e superior em relação à África e aos afro-brasileiros. Mudanças de representação e de práticas. 

Exige questionamento dos lugares de poder” (GOMES, 2012). Além disso, “[...] a fragilidade 

de conhecimentos e práticas docentes tem uma raiz mais profunda, que está ligada ao processo 

de formação acadêmico”, uma vez que “[...] o currículo dos cursos de formação de professores 

ainda está impregnado pelas epistemologias eurocêntricas, relegando um lugar secundário para 

conteúdos e conhecimentos referentes a África e afro-brasileiros” (GOMES, 2012). 

Para além da abordagem através dos aspectos da cultura dos povos africanos e afro-

brasileiros, precisamos evidenciar aspectos da história que foram, por séculos, silenciados, 

negados, ampliar os conteúdos, mostrar o protagonismo de mulheres negras e homens negros 

que desempenharam papéis fundamentais em diversos eventos históricos no Brasil e no mundo; 

mostrar aos educandos que a história dos povos africanos e afro-brasileiros não se resume à 

experiência da escravidão, desconstruindo os estereótipos que só têm colaborado para a 

perpetuação do racismo em nosso país. Portanto, educar para as relações étnico-raciais vai além 

da mera inclusão de conteúdos sobre a África e a história e cultura afro-brasileira, como 

prescrito nos livros didáticos; 

 

[...] precisamos, antes de mais nada, prestar a atenção nas formas e meios que 

nossos alunos utilizam para aprender. Se atentarmos para experiências 

educativas entre povos indígenas, quilombolas e habitantes de outros 

territórios negros, veremos que não é somente com a inteligência que se tem 

acesso a conhecimentos. Que é com o corpo inteiro – o físico, a inteligência, 

os sentimentos, as emoções, a espiritualidade – que ensinamos e aprendemos, 

que descobrimos o mundo. Corpos negros, brancos, indígenas, mestiços, 

doentes, sadios, gordos, magros, com deficiências, produzem conhecimentos 

distintos, todos igualmente humanos e, por isso, ricos em significados. 

Produzem também conhecimentos científicos, quando decidem realizar 

pesquisas deste cunho, que têm em conta as circunstâncias e suas condições 

de ser e viver (SILVA, 2007, p. 501). 

 

Como docente, entendo esta pesquisa como uma ferramenta que adoto em minha sala 

de aula para garantir a aplicabilidade da Lei nº 10.639/03. Nesse processo, busco analisar a 

minha prática, especialmente no que tange ao ensino da história das mulheres negras na história 

do Brasil e ao apresentar como dimensão propositiva a realização de oficinas de formação 



35 

 

continuada, nas quais será possível a reflexão e a socialização de conteúdos sobre essa temática, 

no intuito de ampliar o conhecimento e trabalhar a história das mulheres negras de forma mais 

crítica, menos estereotipada e muito mais rica do ponto de vista do conhecimento, colaborando 

para o combate aos preconceitos de gênero e raça nas escolas em que atuo. 

 

3.3 Gênero e raça na história do Brasil: a história das mulheres e o ensino da história das 

mulheres negras no Brasil 

 

Na história, o protagonismo feminino foi, durante muito tempo, negado. As mulheres 

foram relegadas ao papel de simples expectadoras dos fatos históricos, não sendo abordadas 

como agentes históricos indispensáveis nos grandes acontecimentos históricos da humanidade. 

Para Perrot (1998), o 

 

[...] “ofício do historiador” é um ofício de homens que escrevem a história no 

masculino. Os campos que abordam são os da ação e do poder masculinos, 

mesmo quando anexam novos territórios. Econômica, a história ignora a 

mulher improdutiva. Social, ela privilegia as classes e negligencia os sexos. 

Cultural ou “mental”, ela fala do Homem em geral, tão assexuado quanto a 

Humanidade. 

 

Nessa mesma direção, Pedro (2005), discutindo a questão do gênero na pesquisa 

historiográfica, também faz uma crítica à ausência das mulheres na historiografia, citando a 

discussão realizada por algumas feministas, como André Michel, autora do livro O Feminismo, 

em que aborda a questão desses silenciamento. Segundo Pedro (2005, p. 83), a autora francesa 

alertou para o fato 

 

[...] de inúmeras mulheres francesas terem participado do esforço em pôr um 

fim nas guerras coloniais – e ela a nomeia – a história delas se esqueceu, 

trazendo apenas nomes masculinos e dando visibilidade para algumas 

enfermeiras, pelo fato destas desempenharem uma função aceita pelos homens 

como feminina. 

Convém lembrar que “entrar para a história” tem sido um valor disputado. A 

antiga forma de escrever a história, costumeiramente chamada de “positivista” 

ou às vezes “empirista”, dava destaque a personagens, em geral masculinos, 

que tinham de alguma forma participado dos governos e/ou de guerras.  

 

Ainda analisando a questão da ausência das mulheres na história, Pedro (2005) pontua 

que, nessa história positivista, não havia lugar para as mulheres, que só apareciam quando 

ocupavam algum cargo de poder ou se tornavam amantes de grandes autoridades.  

 

Nesta perspectiva da “história de governantes e de batalhas”, as mulheres só 

eram incluídas quando ocupavam, eventualmente, o trono (em caso de 



36 

 

ausência de filho varão) ou então quando se tornavam a “face oculta” que 

governava o trono, ou a república, por trás das cortinas, dos panos, do trono 

ou seja, lá do que for, numa clara insinuação sensual/sexual que pensa que as 

coisas são decididas nos leitos de amantes. Estes leitos costumam ser 

considerados os responsáveis pelas “grandes” decisões da história, e 

promovem a queda ou a ascensão de governantes. Carregadas de estereótipos, 

estas análises reforçaram mitos ora da suprema santidade, ora da grande 

malvadez das poucas mulheres que ocupam algum cargo de destaque nos 

governos e/ou nas guerras. Engrossam este panteão as rainhas, as princesas e 

as donzelas guerreiras, das quais Joana D’Arc é uma espécie de arquétipo do 

“bem”, enquanto Lucrecia Borgia, por exemplo, é considerada um exemplo 

do “mal” (PEDRO, 2005). 

 

Para Pedro (2005), a partir da historiografia dos Annales, e como resultado da luta dos 

movimentos feministas, foi possível dar um novo enfoque à história das mulheres. No Brasil, 

Maria Odila Leite da Silva Dias foi uma das grandes precursoras desse movimento. Na década 

de 1980, ao escrever o livro História das Mulheres, a autora questiona se o que tornava difícil 

a história das mulheres era a ausência de fontes ou sua invisibilidade ideológica. Propôs, então, 

uma busca às minúcias, uma leitura nas entrelinhas e a garimpagem do metal precioso das fontes 

em meio a abundante cascalho (PEDRO, 2005). 

Percebemos que a ausência da figura feminina na historiografia do nosso país é fruto de 

um passado marcado pela dominação colonial, que deixou como herança uma sociedade 

profundamente marcada pela preponderância do poder masculino, branco e católico, que se 

esforçava para relegar à mulher um papel de subserviência, numa tentativa de calar sua voz e 

neutralizar sua ação. No entanto, com o fortalecimento dos movimentos sociais, em especial 

dos movimentos feministas, reafirmou-se a necessidade de dar visibilidade às histórias de 

mulheres, gênero tão silenciado pela história, e o “[...] feminismo evidenciou a ausência da 

figura feminina no território historiográfico, criando as bases para uma história das mulheres 

feita por historiadoras” (DEL PRIORE, 2001). 

No entanto, mesmo com os avanços alcançados no campo da historiografia, quanto à 

história de mulheres, a participação das mulheres nos processos históricos ainda carece de 

conhecimento e reconhecimento, principalmente das histórias de mulheres negras, por serem 

elas as que tiveram sua imagem representada de forma mais estereotipada e distorcida ao longo 

da história, como pode ser constatado nestas palavras de Gilberto Freyre (2003, p. 367), sobre 

as marcas da influência africana na sociedade brasileira: 

 

Da escrava ou sinhama que nos embalou. Que nos deu de mamar. Que nos deu 

de comer, ela própria amolengando na mão o bolão de comida. Da negra velha 

que nos contou as primeiras histórias de bicho e de mal-assombrado. Da 

mulata que nos tirou o primeiro bicho-de-pé de uma coceira tão boba. Da que 



37 

 

nos iniciou no amor físico e nos transmitiu, ao ranger da cama-de-vento, a 

primeira sensação completa de homem. 

 

O preconceito contra a mulher negra foi, e ainda é, muito mais violento. De animal, 

objeto, à escrava sexual, na historiografia a mulher negra teve sua imagem associada a tudo que 

há de “não humano”, “selvagem” e “imoral”. De acordo com hooks (1981, p. 40), a  

 

[...] desvalorização da natureza feminina negra ocorreu como resultado da 

exploração sexual das mulheres negras durante a escravatura que não foi 

alterado no decurso de centenas de anos. [...] enquanto muitos cidadãos 

interessados simpatizaram com a exploração das mulheres negras quer durante 

a escravatura quer após, como todas as vítimas de violação da sociedade 

patriarcal elas eram vistas como tendo perdido valor e dignidade como 

resultado da humilhação que elas suportaram. As crônicas da escravatura 

revelam que o mesmo público abolicionista que condenou a violação das 

mulheres negras olhou-as mais como cúmplices do que vítimas. 

 

Desconstruir essa imagem estereotipada e trazer à tona outras formas de representação 

de mulheres negras, outras histórias que evidenciem outros papéis ocupados por elas na história 

do nosso país, que colabore para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária, são 

tarefas que, como educadoras/educadores, precisamos assumir. Nesse sentido, Fonseca (2003, 

p. 35) ressalta que, no “[...] espaço da sala de aula, é possível o professor de história fazer 

emergir o plural, a memória daqueles que tradicionalmente não tem direito à história, unindo 

os fios do presente e do passado, num processo ativo de desalienação”. 

De acordo com a historiadora Pedro (2005), foi no interior da categoria mulheres que 

surgiu a categoria gênero, numa tentativa do movimento feminista de compreender a 

subordinação imposta às mulheres. Em 1980, no âmbito dos movimentos feministas, o termo 

“gênero” passou a ser utilizado no lugar da palavra “sexo”, numa tentativa de explicar que as 

diferenças entre homens e mulheres não eram determinadas pelo “sexo” como uma questão 

biológica, mas sim pelo “gênero”, sendo, portanto, uma construção cultural (PEDRO, 2005). A 

obra de Judith Butler constitui-se como um campo profícuo para os estudos de gênero. Em 

Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade, a autora discute sexo e gênero 

como construções culturais, e considera o gênero como resultante de uma performatividade. 

Nesse viés, para Butler (2017, p. 24-25), gênero 

 

[...] não é um substantivo, mas também não é uma série de atributos vagos, 

pois vimos que o efeito substancial do gênero é performativamente produzido 

e obrigado pelas práticas reguladoras da coerência de gênero. Assim, no 

discurso herdado da metafísica da substância, o gênero prova ser performativo 

– isto é, constituindo a identidade que se propõe que ele seja. Neste sentido, 

gênero é sempre um ato, embora não um ato feito por um sujeito que possa 

ser considerado como preexistindo o ato. 



38 

 

 

Para Louro (2014), o termo gênero é um conceito fundamental no debate sobre as 

relações estabelecidas entre homens e mulheres, pois, além de servir como uma ferramenta 

analítica, é também uma ferramenta política. Desse modo, é 

 

[...] necessário demonstrar que não são propriamente as características 

sexuais, mas é a forma como essas características são representadas ou 

valorizadas, aquilo que se diz ou pensa sobre elas que vai constituir, 

efetivamente, o que é feminino ou masculino em uma dada sociedade e em 

um dado momento histórico. Para que se compreenda o lugar e as relações de 

homens e mulheres numa sociedade, importa observar não exatamente seus 

sexos, mas sim tudo que socialmente se construiu sobre os sexos (LOURO, 

2014, p. 25). 

 

No campo da historiografia, uma importante contribuição para o debate do uso do termo 

gênero como categoria analítica foi dada pela historiadora norte-americana Scott (1995), que, 

ao discutir a diferença entre sexo e gênero, articula o termo gênero às relações de poder, 

afirmando que, no uso do termo gênero, devem ser rejeitadas 

 

[...] explicitamente explicações biológicas, como aquelas que encontram 

denominador comum, para diversas formas de subordinação feminina. [...] Em 

vez disso, o termo “gênero” torna-se uma forma de indicar “construções 

culturais” ¬ a criação inteiramente social de ideias sobre os papéis adequados 

aos homens e às mulheres. Trata-se de uma forma de se referir às origens 

sociais das identidades subjetivas de homens e mulheres. “Gênero” é, segundo 

esta definição, uma categoria social sobre um corpo sexuado (SCOTT, 1995, 

p. 95). 

 

Em aprofundamento ao debate sobre uso da categoria gênero na análise histórica, a 

autora reitera o caráter não neutro da produção historiográfica, chamando atenção para o fato 

de a história, como disciplina, ser um campo de produção das diferenças sexuais, visto que sua 

produção era tradicionalmente feita por homens e privilegiava os feitos masculinos. Nessa 

mesma direção, Soihet e Pedro (2007, p. 290), ao analisarem as proposições feitas por Scott 

sobre a questão do gênero e da escrita da história, concluem que a autora propõe 

 

[...] que a história seja escrita “a respeito de como os significados subjetivos e 

coletivos de homens e mulheres, como categorias de identidade, foram 

construídos”. Para quem quer escrever esta história, trata-se de observar os 

significados “variáveis e contraditórios” que são atribuídos à diferença sexual. 

Finaliza argumentando que um conceito relativizado de gênero, como um 

saber historicamente específico sobre a diferença sexual, permite, às 

feministas, forjar um instrumento analítico que possibilita gerar um 

conhecimento novo sobre as mulheres e sobre a diferença sexual, e inspirar 

desafios críticos às políticas da história ou de qualquer outra disciplina. A 

história feminista deixa, então, de ser apenas uma tentativa de corrigir ou 

suplementar um registro incompleto do passado, e se torna um modo de 



39 

 

compreender criticamente como a história opera enquanto lugar de produção 

do saber de gênero. 

 

O debate sobre o conhecimento da história das relações de gênero conta com a 

contribuição de várias outras autoras, como Margareth Rago, Maria Izilda Matos, Cristina 

Scheibe Wolff, Roselane Neckel, Tania Navarro-Swain e Mônica Schpun. Outro nome que 

merece destaque nas discussões a respeito de gênero é o de Durval Muniz de Albuquerque Jr., 

que vem dando historicidade às masculinidades no Nordeste (SOIHET; PEDRO, 2007). 

Considerando os aspectos destacados neste capítulo, entendemos que a história das 

mulheres negras deve ser debatida junto com a categoria raça, já que essas mulheres se 

encontram na encruzilhada de dois marcadores analíticos: gênero e raça. Assim como gênero, 

a palavra raça tem seu significado atrelado ao ato de estabelecer classificações, inicialmente 

entre plantas e animais e, depois, seres humanos. De acordo com Almeida (2019), raça é um 

conceito fluido, sendo, portanto, relacional e histórico, à medida que sua história está atrelada 

às constituições políticas e econômicas das sociedades contemporâneas. Para Almeida (2019, 

p. 28), é  

 

[...] nesse contexto que a raça emerge como um conceito central para que a 

aparente contradição entre a universalidade da razão e o ciclo de morte e 

destruição do colonialismo e da escravidão possam operar simultaneamente 

como fundamentos irremovíveis da sociedade contemporânea. Assim, a 

classificação dos seres humanos serviria, mais do que para o conhecimento 

filosófico, como uma tecnologia do colonialismo europeu para a submissão e 

destruição das populações das Américas, da África, da Ásia e da Oceania.  

 

A construção do conceito de raça está intimamente relacionada ao processo de expansão 

comercial da burguesia, que teve no Iluminismo o embasamento filosófico para a construção 

da ideia do homem “civilizado”, em oposição ao “selvagem”, propondo a composição filosófica 

do homem universal, mas que excluía e dominava aqueles que não estavam inseridos no modelo 

civilizatório europeu. O que Almeida (2019) destaca é que raça é uma construção histórica 

forjada no século XVI, no processo de colonização do Novo Mundo, e que essa diferenciação 

se fortaleceu com o Iluminismo. 

 

 

 

 

 

 



40 

 

4 PRÁTICA DOCENTE: CAMINHOS PERCORRIDOS 

 

Neste capítulo, partindo da análise sobre a minha atuação como professora de história, 

discuto como o meu saber-fazer pedagógico pode colaborar para a construção das identidades 

de meninas e meninos negros em minha sala de aula. Como aluna, e também como professora, 

sempre acreditei no potencial da educação para transformar a realidade. Estudante da escola 

pública no primário, tive minha trajetória escolar inicial marcada pelas dificuldades comuns às 

meninas negras e pobres em nosso país: deslocamento a pé de casa para a escola, falta de 

material escolar e precariedade das instalações da escola. Em contrapartida, tive a felicidade de 

encontrar em meu caminho professoras que, fazendo uso da afetividade, me acolheram e me 

incentivaram a continuar estudando, estimulando minha paixão pela leitura (algumas vezes, 

doando livros dos próprios filhos), contribuindo, assim, para a minha permanência na escola. 

Essas professoras representaram um papel fundamental na minha formação como pessoa e 

como profissional da educação, uma vez que me mostraram o quanto a figura de um professor 

pode colaborar positivamente para a trajetória escolar de uma criança. 

O ginásio foi cursado numa escola particular, onde estudei com bolsa, já que as 

condições econômicas da minha família não eram suficientes para o pagamento da mensalidade. 

Frequentada pela classe média da cidade, em quase sua totalidade formada por alunas e alunos 

brancos, nessa escola eu vivenciei episódios de discriminação de raça e classe. Essas 

experiências foram decisivas para a consciência da minha constituição como mulher negra. O 

contato com práticas racistas já era uma realidade experienciada por mim desde a infância. Filha 

do meio de uma família matriarcal, convivi desde cedo com o preconceito racial no próprio seio 

familiar. Das quatro irmãs e um irmão, eu era a “negrinha” da família, pois minha mãe, branca, 

considerava tanto seu falecido marido, meu pai, como seus outros quatro filhos pessoas 

“morenas”, pois possuíam cabelos lisos, e eu, a pretinha do cabelo “ruim”, era o “tição”, o 

“urubu”, alvo constante de chacotas e brincadeiras depreciativas.  

Vivenciava diariamente as violências impostas pelo racismo, quando ainda nem tinha 

consciência do seu conceito, experimentando as vicissitudes de ser negra, tema tão bem 

analisado por Souza (1983). A experiência negativa de ser negra me fazia desejar ter uma 

identidade física e intelectual diferente de tudo que eu era: eu queria ser branca ou, no mínimo, 

possuir elementos que me aproximassem da visão do que seria uma pessoa branca. Para Souza 

(1983, p. 19-20), 

 



41 

 

Saber-se negra é viver a experiência de ter sido massacrada em sua identidade, 

confundida em suas perspectivas, submetidas a exigências, compelida a 

expectativas alienadas. Mas é também, e sobretudo, a experiência de resgatar 

sua história e recriar suas potencialidades. 

 

Na busca pela aceitação e aprovação familiar, dediquei-me aos estudos, sempre tendo 

destaque na sala de aula, tanto em comportamento como em aprendizagem. Isso me rendeu 

alguns elogios por parte de familiares e uma bolsa de estudos em uma escola particular, como 

dito anteriormente, onde cursei o antigo ginásio. Negra e pobre, numa escola frequentada pela 

classe média da cidade onde residia, mais uma vez, me vi sendo alvo de olhares e brincadeiras 

depreciativas, por causa da minha cor, do meu cabelo e da minha origem social. Ignorava as 

ofensas e me dedicava cada vez mais aos estudos, até ser considerada uma das melhores alunas 

da escola e, por isso, ser convidada para representar a instituição nas competições de 

conhecimento realizadas na cidade. Era a minha forma de mostrar o meu valor e provar que eu, 

menina negra e periférica, era tão capaz quanto qualquer um deles. O desejo de ascensão social 

se mostrava uma possibilidade de aproximação do ideal de ser branco (SOUZA, 1983). 

No primeiro ano do ensino médio, a escola foi municipalizada, mas manteve o mesmo 

padrão de qualidade, o que favoreceu minha formação, possibilitando-me uma aprovação no 

vestibular para licenciatura em história, em 2000, na UNEB, no Campus II, localizado na cidade 

de Alagoinhas. A licenciatura em história não era a minha escolha inicial, pois meu sonho era 

ser médica; que foi logo abandonado diante das inúmeras dificuldades proveniente da falta de 

recursos financeiros e da necessidade de trabalhar após a conclusão do 2º grau. Dessa forma, o 

curso de licenciatura em história, único curso noturno na única universidade pública da cidade, 

mostrou-se a opção mais viável para a minha realidade.  

Estudava a noite e trabalhava em uma farmácia, como caixa, durante o dia, pois era 

necessário pagar os gastos com transporte e materiais de estudo. Foram 4 anos de luta, poucas 

horas de sono e finais de semana com a cara nos livros, abdicando da vida social. Eu não podia 

desistir! Para mim, naquele momento, concluir o ensino superior era a única chance de mostrar 

que uma mulher negra e pobre podia, sim, vencer na vida, fugir da pobreza e do trabalho 

doméstico, destino que muitas mulheres da minha família foram forçadas a aceitar. Honrando 

a força da minha ancestralidade, tornei-me a primeira e, infelizmente, a única da família com 

formação superior até o momento. Cheia de sonhos e depositando na educação todas as minhas 

fichas para a minha realização pessoal, acreditava que poderia, com meu exemplo e meu 

trabalho, contribuir para transformar a realidade social discriminatória e excludente na qual 

estou inserida.  



42 

 

Da formatura até hoje, 17 anos se passaram. Ao longo desse tempo, como professora 

concursada de história da rede pública municipal e estadual, vivenciando a realidade das salas 

de aula de escolas centrais, mas que acolhe principalmente alunos e alunas da periferia e da 

zona rural, sempre me questionei de que forma, através do meu ofício, poderia colaborar para 

a construção de uma sociedade mais justa; inquietei-me em saber sobre como o conhecimento 

histórico poderia promover não apenas o desenvolvimento intelectual desses(as) estudantes, 

mas também colaborar com a sua formação cidadã, ampliando sua criticidade e estimulando a 

intervenção e transformação da realidade em que estão inseridos.  

No início da minha carreira de docente, acreditava que exercer responsavelmente meu 

papel docente, cumprindo horários, respeitando as normas da escola, trabalhando os conteúdos 

preestabelecidos com alunas e alunos em sala de aula, esforçando-me para que 

compreendessem e/ou decorassem o conteúdo, seria o suficiente. Ingenuamente, acreditava 

que, se aprendessem tudo que estava nos livros didáticos, estariam preparados(as) para concluir 

a educação básica, ingressar no ensino superior e se tornarem bons profissionais, concluindo, 

assim, o ciclo do que eu acreditava ser o de uma vida “de sucesso”. 

Concebia a sala de aula, então, como um ambiente homogêneo, no qual todas(os) 

deveriam se esforçar para aprender os conteúdos, que muitas vezes eram “transmitidos” de 

forma descontextualizada, seguindo a sequência dos livros didáticos, e poucas vezes 

complementado com outros materiais didáticos, atitude justificada pela carência de recursos 

nas escolas públicas e pela falta de tempo, dada a necessidade de passar pelos conteúdos pré-

determinados pela matriz curricular de cada série; por isso, planejar aulas com temáticas e 

recursos diferenciados poderia atrapalhar o andamento da unidade letiva. 

Temas como igualdade de gênero, combate à discriminação racial, respeito à 

diversidade e inclusão faziam parte do meu planejamento pedagógico, pois trabalhar esses 

temas são orientações dos documentos oficiais que norteiam o trabalho docente, como os PCN 

(Parâmetros Curriculares Nacionais, Diretrizes Curriculares Nacionais). No que tange à questão 

da história e cultura africana e afro-brasileira, é uma obrigatoriedade, de acordo com a Lei nº 

10.639/03. No entanto, ficavam restritos a momentos específicos do calendário escolar, como 

o Dia Internacional da Mulher ou o Dia da Consciência Negra.  As discussões sobre esses temas 

eram superficiais, não permeavam os conteúdos trabalhados ao longo do ano, ou seja, não eram 

contextualizadas. 

Atribuo a fragilidade da minha prática docente à falta de conhecimento teórico que 

favorecesse a ampliação da minha visão crítica sobre os temas citados, sua relação com o ensino 

de história e sobre minha prática docente. Temas como gênero e raça/racismo não foram 



43 

 

conteúdos trabalhados com profundidade durante a minha graduação. A disciplina história da 

África, por exemplo, não era ofertada na grade curricular do meu curso, que foi concluído antes 

da implementação da Lei nº 10.639/03. Cabe destacar que os cursos de história da Uneb 

passaram por uma reformulação curricular no ano de 2004, período em que eu estava 

concluindo a minha graduação. Acredito, dessa forma, que a deficiência na minha formação 

inicial foi crucial para as dificuldades enfrentadas por mim para a realização de um trabalho 

docente que, de fato, colaborasse para uma educação antirracista e antissexista. 

A experiência como gestora (2012-2019) de uma escola estadual de grande porte, que 

atende a alunos dos níveis fundamental e médio, foi significativa para alargar minha visão 

crítica sobre a responsabilidade da escola na formação humana, o papel do ensino de história 

na constituição das identidades das/os alunas/alunos e a importância de redimensionar minha 

prática docente. A inexistência de uma/um profissional de coordenação atuando na escola me 

impôs a responsabilidade de acompanhar de perto o trabalho pedagógico desenvolvido pelos 

professores de todas as áreas do conhecimento, participando ativamente da elaboração dos 

documentos norteadores do fazer pedagógico, como o Projeto Político Pedagógico (PPP), 

planos de curso, de unidade e de aula, bem como dos projetos pedagógicos desenvolvidos ao 

longo do ano letivo, como gincanas, projetos de leitura e feira de ciências. À época, já pontuava 

a necessidade de trabalhar de forma consistente, em todas as áreas de conhecimento, temas 

como raça e gênero, mas percebia certa resistência por parte da maioria dos docentes. Essa 

resistência se mostrava mais evidente nas jornadas pedagógicas, quando decidíamos sobre os 

temas dos projetos que seriam desenvolvidos ao longo do ano, e as propostas envolvendo as 

temáticas citadas sempre eram as menos votadas, perdendo para temas como olimpíadas, 

cultura nordestina, história da Bahia, entre outros. Embora esses temas também possibilitassem 

a discussão de gênero e raça, geralmente isso não acontecia. Apenas em momentos pontuais do 

ano letivo, como o Dia Internacional da Mulher e o Dia da Consciência Negra, trabalhos 

envolvendo essas discussões eram realizados.  

Essa experiência foi marcante, pois colaborou para que eu enxergasse de forma muito 

mais ampla o funcionamento de uma unidade escolar em todos os seus níveis – administrativo, 

financeiro e pedagógico –, bem como me forneceu elementos para entender as complexas 

relações de poder que se estabelecem dentro e fora da escola. A experiência na gestão me 

transformou como docente, promoveu profundas mudanças na visão que eu tinha acerca do 

papel da escola, da educação e do fazer docente na formação da/do cidadã/cidadão. 

No entanto, as transformações mais profundas em minha prática docente só ganharam 

força com o aperfeiçoamento intelectual advindo dos cursos de formação continuada, como as 



44 

 

especializações na área de ensino de história e, especialmente, com o ingresso no Mestrado 

Profissional em Ensino de História na Uneb, no Campus I, no ano de 2018. Os conhecimentos 

partilhados, o contato com teorias até então desconhecidas e a socialização de experiências com 

os colegas e professores enriqueceram de forma significativa os meus conhecimentos e 

reforçaram a minha percepção a respeito da importância que as professoras e os professores 

têm na mediação da construção de conhecimentos e valores na sociedade. 

Merece destaque a disciplina Currículo de história: memória e produção de identidade, 

ministrada pela professora Cláudia Pons Cardoso. Essa disciplina oportunizou o meu contato 

inicial com produções acadêmicas e discussões sobre o currículo de história e a produção de 

identidades, com as teorias sobre gênero e raça e a história dos movimentos das mulheres 

negras. Esses temas foram essenciais para que eu pudesse repensar a minha constituição como 

mulher negra e o papel social que eu desempenho na docência em história. 

O amadurecimento pessoal, intelectual e profissional que venho adquirindo com o 

Profhistória tem me proporcionado elementos para ampliar a minha visão de mundo, alargando 

minha criticidade e me fazendo perceber como o ensino de história pode ser um importante 

recurso na formação de sujeitos mais críticos, conscientes da sua realidade e do poder 

transformador que possuem. Esse amadurecimento intelectual possibilitou uma análise crítica 

mais aprofundada sobre o meu saber-fazer pedagógico, e passei a analisar de maneira mais 

apurada de que forma a escola, bem como a minha prática docente, estaria contribuindo ou não 

para a construção de conhecimentos, atitudes e valores que prezassem pelo respeito, valorização 

da diversidade e, consequentemente, construção de uma sociedade mais justa. Comecei a me 

indagar sobre qual impacto da figura de uma professora negra, de origem pobre, na vida dos 

alunos e alunas pretas que fazem parte do corpo discente da escola onde leciono; passei a me 

questionar sobre como a minha atuação profissional, os conteúdos que trabalho e as abordagens 

que utilizo colaboram para a formação da identidade dessas crianças e adolescentes. 

Na condição de professora de história, percebo que a deficiência em minha formação 

fez com que, inconscientemente, eu operasse dentro do sistema de opressão, reproduzindo 

padrões hegemônicos, colaborando, assim, para a consolidação de uma educação excludente, 

que valorizava o conhecimento posto como verdade nos livros didáticos, que não estimula o 

olhar crítico das/dos alunas e alunos. 

Analisando a estrutura organizacional das seis escolas onde trabalhei, sendo duas da 

rede estadual, duas da rede municipal e duas da rede particular, em três cidades diferentes do 

interior da Bahia (Valente, Nova Soure e Ribeira do Pombal), bem como fazendo uma reflexão 

profunda da minha prática pedagógica, percebi que, embora teoricamente a escola tenha um 



45 

 

importante papel na construção de uma sociedade plural e democrática, a realidade vivenciada 

por muitos grupos sociais dentro do ambiente escolar é de desrespeito, marginalização e 

exclusão. Refletindo sobre os estudos de Foucault em relação às relações de poder, Louro 

(2016) analisa a estrutura escolar, mostrando que a própria arquitetura e os símbolos por ela 

espalhados colaboram para a demarcação dos “lugares” que os indivíduos devem ocupar, 

instituindo, através dos seus símbolos e códigos, os moldes que nortearão a formação, a 

integração ou a exclusão dos sujeitos que ocupam aqueles espaços. Logo, a escola é um espaço 

onde se constrói não apenas conhecimentos, mas também atitudes e valores, e onde se 

experiencia vivências que são importantes para a constituição intelectual e moral dos 

indivíduos. Como professoras e professores, temos o dever de contribuir para transformar a 

escola em um ambiente democrático, que valorize a diversidade e que preze pelo respeito à 

pluralidade. 

Nesse contexto, o ensino de história tem um papel fundamental, pois possibilita o 

conhecimento, a análise e a reflexão das estruturas políticas, econômicas, sociais e culturais 

sobre as quais as sociedades foram construídas, bem como suas relações de poder, colaborando 

para o desenvolvimento de uma visão mais crítica sobre a realidade que nos cerca. No entanto, 

isso só será possível se os sujeitos envolvidos no processo educativo na escola, especialmente 

as professoras e professores, estiverem pedagogicamente preparados e emocionalmente 

sensibilizados para dar sua contribuição nessa árdua tarefa. Diante disso, torna-se 

imprescindível que os docentes de história se apropriem da história como ciência, da trajetória 

do ensino de história, atentando para os usos e intencionalidades atribuídos a esse campo do 

conhecimento humano, no tempo e no espaço, compreendendo a complexidade e o potencial 

que a disciplina tem no currículo escolar. 

Ciente do meu papel de educadora na difícil tarefa de colaborar para a construção uma 

educação emancipadora, como a que foi proposta por Paulo Freire, capaz de reconhecer a 

pluralidade de sujeitos e saberes, pautada no respeito e no combate aos diversos tipos de 

preconceito, tenho o propósito de contribuir para a reflexão sobre o ensino de história e sua 

relação com as questões de raça e gênero, visando colaborar no processo de construção de uma 

educação antirracista e antissexista. 

 

4.1 A dimensão prática 

 

Ao decidir discutir a questão de gênero e raça na história do Brasil, buscando refletir 

sobre a minha prática no que se refere à história das mulheres negras na história do Brasil, 



46 

 

escolhi a Linha de Pesquisa 1: Saberes Históricos no Espaço Escolar, cuja ementa tem a 

seguinte redação:  

 

A Linha de Pesquisa desenvolve pesquisas sobre o processo de ensino e 

aprendizagem da história, considerando as especificidades dos saberes e 

práticas mobilizados na escola. O foco recai sobre as condições de formação 

do estudante e do professor e o exercício do ensino de História na escola, 

pensada como lugar de produção e transmissão de conteúdos, que atende a 

formas de organização e de classificação do conhecimento histórico por meio 

do currículo. Esse último é compreendido como conhecimento historicamente 

constituído, uma forma de regulação social e disciplinar. 

 

Pensando na dimensão prática, e buscando coerência entre produto e linha de pesquisa, 

considerei ser oportuno propor a realização de oficinas de formação continuada, inicialmente 

para as/os professoras/es de história das escolas da sede, da rede estadual de ensino da cidade 

de Ribeira do Pombal, Bahia. A escolha das oficinas se justifica por considerar essa metodologia 

uma fonte de possibilidades para a realização de atividades práticas, reflexões, discussões e 

socialização de materiais, de conhecimentos, e pela troca de experiências entre as/os 

professoras/es participantes. 

A proposta é que as oficinas sejam realizadas em três encontros com duração de duas 

horas/aulas cada, nos dias destinados à realização das Atividades Complementares (AC). Entre 

os temas abordados estão estes: 

 A mulher negra na sociedade brasileira atual: resistir para existir; 

 As representações das mulheres negras na arte, literatura e mídias ao longo da história; 

 Historiografia e ensino de história: a representação das mulheres negras nos livros 

didáticos de história; 

 Novos olhares sobre as histórias das mulheres negras na história do Brasil. 

 

Quadro 2 – Planejamento das atividades propostas 

Tema geral 
O ENSINO DA HISTÓRIA DE MULHERES NEGRAS NA 

HISTÓRIA DO BRASIL 

Público-alvo 
Professores de História da rede estadual de ensino da cidade de Ribeira do 

Pombal 

Duração 06 horas 

Quantidade 

de encontros 
03 

Objetivos 

geral 

Discutir e socializar conteúdos referentes ao ensino da História das mulheres 

negras na História do Brasil 



47 

 

  

Encontro 1 

A mulher negra na sociedade brasileira atual: resistir para existir 

1º momento 
Acolhimento com a apresentação do vídeo da música “Mulheres Negras”, 

na voz da cantora Izalú 

 

Mulheres Negras 

 

Enquanto o couro do chicote cortava a carne 

A dor metabolizada fortificava o caráter 

A colônia produziu muito mais que cativos 

Fez heroínas que pra não gerar escravos, matavam os filhos 

Não fomos vencidas pela anulação social 

Sobrevivemos à ausência na novela, e no comercial 

O sistema pode até me transformar em empregada 

Mas não pode me fazer raciocinar como criada 

Enquanto mulheres convencionais lutam contra o machismo 

As negras duelam pra vencer o machismo, o preconceito, o racismo 

Lutam pra reverter o processo de aniquilação 

Que encarcera afrodescendentes em cubículos na prisão 

Não existe lei maria da penha que nos proteja 

Da violência de nos submeter aos cargos de limpeza 

De ler nos banheiros das faculdades hitleristas 

Fora macacos cotistas 

Pelo processo branqueador não sou a beleza padrão 

Mas na lei dos justos sou a personificação da determinação 

Navios negreiros e apelidos dados pelo escravizador 

Falharam na missão de me dar complexo de inferior 

Não sou a subalterna que o senhorio crê que construiu 

Meu lugar não é nos calvários do Brasil 

Se um dia eu tiver que me alistar no tráfico do morro 

É porque a lei áurea não passa de um texto morto 

Não precisa se esconder, segurança 

Sei que cê tá me seguindo, pela minha feição, a minha trança 

Sei que no seu curso de protetor de dono praia 

Ensinaram que as negras saem do mercado com produtos embaixo da saia 

Não quero um pote de manteiga ou de xampu 

Quero frear o maquinário que me dá rodo e uru 

Fazer o meu povo entender que é inadmissível 

Se contentar com as bolsas estudantis do péssimo ensino 

Cansei de ver a minha gente nas estatísticas 

Das mães solteiras, detentas, diaristas 

O aço das novas correntes não aprisiona minha mente 

Não me compra e não me faz mostrar os dentes 

Mulher negra não se acostume com termo depreciativo 

Não é melhor ter cabelo liso, nariz fino 

Nossos traços faciais são como letras de um documento 



48 

 

Que mantém vivo o maior crime de todos os tempos 

Fique de pé pelos que no mar foram jogados 

Pelos corpos que nos pelourinhos foram descarnados 

Não deixe que te façam pensar que o nosso papel na pátria 

É atrair gringo turista interpretando mulata 

Podem pagar menos pelos mesmos serviços 

Atacar nossas religiões, acusar de feitiços 

Menosprezar a nossa contribuição para a cultura brasileira 

Mas não podem arrancar o orgulho de nossa pele negra 

Mulheres negras são como mantas kevlar 

Preparadas pela vida para suportar 

O racismo, os tiros, o eurocentrismo 

Abalam mais não deixam nossos neurônios cativos. 

 
Disponível em: https://youtu.be/6p9cthjjMa4 

 

2º momento Apresentação da cantora e discussão sobre a música 

 

Possibilidades de temas a serem abordados 

 

 A história de escravização e resistência 

 O não lugar da mulher negra na história do Brasil 

 As opressões de gênero, raça e classe 

 A estereotipação da mulher negra e a hipersexualização dos seus 

corpos 

 A resistência das mulheres negras no Brasil atual 

 

3º momento 

Apresentação, em slides, de dados do “Dossiê Mulheres Negras: retrato das 

condições de vida das mulheres negras no Brasil” (2013) e do “Dossiê: 

Mulheres” (2020) 

 

Os temas apresentados para discussão 

 

 Acesso ao ensino superior 

 Mercado de trabalho 

 Pobreza e desigualdade de renda 

 Violência  

 

3º momento 
Discussão sobre o papel da educação e do ensino de história no 

enfrentamento e transformação dessa realidade 

Encontro 2 

As representações das mulheres negras na arte, literatura e mídias ao longo da 

história 

1º momento Acolhimento com a leitura da poesia “Sou!”, da poetisa negra Missandra 

Almeida 

 

Sou! 

 



49 

 

Sou deusa 

cabocla 

e orixá 

Sou vento 

água 

fogo 

e mar 

Sou filha, neta e mãe 

tia, prima e irmã 

amiga e sobrinha 

criança, mulher e anciã 

Sou a desconhecida 

a vizinha 

a santa 

e a bruxa 

Sou a vítima e a vilã 

a mulher trans 

a virgem e a puta 

Sou mulher que 

acolhe 

sente 

prevê 

repele 

e também aninha 

Todas em mim 

transeuntes 

habitantes 

caçadoras de sintonia 

Ela por elas 

Eu por elas 

Elas por mim 

Pertenço a todas 

E elas a mim 

 

E nessa moradia 

aquieto 

grito 

tenho colo 

cresço 

e broto em poesia 

Sou mulher de lua e sombra 

alma pura 

carne crua 

Sou maré 

estação da lua 

Nova: inverno 

Crescente: primaverizo 

Cheia: esquento 

Minguante: desapego 

 



50 

 

Tudez... 

Sou todas elas sem sobrar 

Todas... 

 

Poesia farta 

que tira o fôlego 

pra se multiplicar 

tudez que revira o útero 

e me faz acordar 

 

Sororidade pra agora! 

Já! 

Precisamos apagar a fogueira que insiste em nos queimar! 

 

2º momento Análise da poesia 

 

 Informações sobre a biografia da autora e os desafios enfrentados por 

ela para produzir arte, como mulher negra 

 Discutir a importância da representatividade e da autorrepresentação 

 Discutir as múltiplas interpretações da poesia 

 

3º momento 
Análise das representações de mulheres negras em algumas obras das artes 

visuais, literatura e propagandas no Brasil, ao longo do tempo 

 

 As professoras e professores serão separados em duplas; 

 Cada dupla receberá uma obra para realizar a análise, apontando os elementos 

que caracterizam a mulher negra representada; 

 Após a análise e discussão pela dupla, deverão apresentar a obra para as demais 

duplas e apontar os marcadores de opressão de gênero e raça presentes na obra 

analisada. 

 Discutir como a arte, a literatura e a propaganda puderam ser usadas a serviço da 

construção de uma imagem estereotipada da mulher negra, ao longo da história; 

 Apontar os avanços e retrocessos dessas representações na atualidade e o papel 

dos movimentos sociais e da educação nesse processo. 

 Socializar referências de obras produzidas por mulheres negras, que objetivam 

dar visibilidade e fortalecer a identidade dessas mulheres, colaborando para o seu 

empoderamento, bem como de autoras e autores que buscam desconstruir as 

representações deturpadas e limitadoras a respeito das mulheres negras. 

 

Na literatura (poesia) 

 

COUTINHO, Afrânio (org.). Jorge de Lima. Obra Completa. Vol. I. Rio de Janeiro: José 

Aguilar, 1958. p. 291-293. 

 

Essa negra fulô 

 

Ora, se deu que chegou 

(isso já faz muito tempo) 

no bangüê dum meu avô 

uma negra bonitinha 

http://www.nilc.icmc.usp.br/nilc/literatura/jorgedelima.htm


51 

 

chamada negra Fulô. 

Essa negra Fulô! 

Essa negra Fulô! 

Ó Fulô! Ó Fulô! 

(Era a fala da Sinhá) 

— Vai forrar a minha cama, 

pentear os meus cabelos, 

vem ajudar a tirar 

a minha roupa, Fulô! 

Essa negra Fulô! 

Essa negrinha Fulô 

ficou loco pra mucama, 

para vigiar a Sinhá 

pra engomar pro Sinhô! 

Essa negra Fulô! 

Essa negra Fulô 

Ó Fulô! Ó Fulô ! 

(Era a fala da Sinhá) 

vem me ajudar, ó Fulô, 

vem abanar o meu corpo 

que eu estou suada, Fulô! 

vem coçar minha coceira, 

vem me catar cafuné, 

vem balançar minha rede, 

vem me contar uma história, 

que eu estou com sono, Fulô! 

Essa negra Fulô! 

"Era um dia uma princesa 

que vivia num castelo 

que possuía um vestido 

com os peixinhos do mar. 

entrou na perna dum pato 

saiu na perna dum pinto 

o Rei-Sinhô me mandou 

que vos contasse mais cinco". 

Essa negra Fulô! 

Essa negra Fulô! 

Ó Fulô? Ó Fulô? 

Vai botar para dormir 

esses meninos, Fulô! 

"Minha mãe me penteou 

minha madrasta me enterrou 

pelos figos da figueira 

que o Sabiá beliscou." 

Essa negra Fulô! 

Essa negra Fulô! 

Fulô? Ó Fulô? 

(Era a fala da Sinhá 

chamando a negra Fulô.) 

Cadê meu frasco de cheiro 



52 

 

que teu Sinhô me mandou? 

— Ah! foi você que roubou! 

Ah! foi você que roubou! 

O Sinhô foi ver a negra 

levar couro do feitor. 

A negra tirou a roupa. 

O Sinhô disse: Fulô! 

(A vista se escureceu 

que nem a negra Fulô.) 

Essa negra Fulô! 

Essa negra Fulô 

Ó Fulô? Ó Fulô? 

Cadê meu lenço de rendas 

cadê meu cinto, meu broche, 

cadê meu terço de ouro 

que teu Sinhô me mandou? 

Ah! foi você que roubou. 

Ah! foi você que roubou. 

O Sinhô foi açoitar 

sozinho a negra Fulô. 

A negra tirou a saia 

e tirou o cabeção, 

de dentro dele pulou 

nuinha a negra Fulô. 

Essa negra Fulô! 

Essa negra Fulô! 

Ó Fulô? Ó Fulô? 

Cadê, cadê teu Sinhô 

que nosso Senhor me mandou? 

Ah! foi você que roubou, 

foi você, negra Fulô? 

Essa negra Fulô! 

 

 

Na mídia (propaganda) 

 

Propaganda da cerveja Devassa (2011) 

 



53 

 

 

 

 

Propaganda do sabonete Dove (2017) 

 
 

 

 

Nas artes visuais (pintura) 

 

“A Redenção de Cam”, pintura a óleo sobre tela realizada pelo pintor espanhol Modesto 

Brocos, em 1895 

 
 

 

 

Encontro 3 

Historiografia e ensino de história: a representação das mulheres negras nos livros 

didáticos de história 

1º momento 
Acolhimento com a poesia “Vozes mulheres”, de Conceição Evaristo     

(Poemas de recordação e outros movimentos, 2008, p. 10-11) 

Vozes-Mulheres 



54 

 

 

A voz de minha bisavó 

ecoou criança 

nos porões do navio. 

ecoou lamentos 

de uma infância perdida. 

A voz de minha avó 

ecoou obediência 

aos brancos-donos de tudo. 

A voz de minha mãe 

ecoou baixinho revolta 

no fundo das cozinhas alheias 

debaixo das trouxas 

roupagens sujas dos brancos 

pelo caminho empoeirado 

rumo à favela 

A minha voz ainda 

ecoa versos perplexos 

com rimas de sangue 

e 

fome. 

A voz de minha filha 

recolhe todas as nossas vozes 

recolhe em si 

as vozes mudas caladas 

engasgadas nas gargantas. 

A voz de minha filha 

recolhe em si 

a fala e o ato. 

O ontem – o hoje – o agora. 

Na voz de minha filha 

se fará ouvir a ressonância 

O eco da vida-liberdade. 

 

2º momento Apresentação da síntese da biografia da autora e da importância de sua 

produção para o empoderamento das mulheres negras 

 

Análise da poesia 

Discussão sobre a importância da visibilidade das produções de mulheres negras 

 

3º momento Análise de livros didáticos de história 

 

Cada professora e professor deverá pegar o livro didático com o qual trabalha e 

escolher um capítulo que trate da história do Brasil  

Realizar a leitura do capítulo e analisar as imagens contidas nele 

Observar os seguintes elementos: 

 No texto e nas imagens do capítulo aparecem menções a mulheres negras? 

 Caso apareçam, como são apresentadas? Quais informações são dadas? 

A/as identidade/s é/são evidenciada/s? Qual papel elas ocupam na narrativa 



55 

 

histórica? As representações imagéticas são contextualizadas? Existe uma 

reflexão crítica do autor a respeito da imagem? 

Socializar as informações com as/os colegas 

 

4º momento Apresentação de slides sobre a construção da história do Brasil e o (não) 

lugar da mulher negra 

 

Discussão sobre as dificuldades e possibilidades de se trabalhar a história das 

mulheres negras na história do Brasil 

Apresentação de sugestões de artigos, sites, páginas no Instagram, livros, jogos e 

diversos materiais que discutam sobre a mulher negra no Brasil, bem como sobre 

mulheres negras que se destacaram ao longo da história 

 

5º momento Sequência didática 

 

Construção coletiva de uma sequência didática de um conteúdo da história do Brasil, 

incluindo a participação das mulheres negras, desconstruindo a visão estereotipada e 

limitadora que ainda estão presentes na História 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Legalmente, a educação é um direito. No artigo 205 da Constituição Federal de 1988 

está expresso que a “[...] educação, direito de todos e dever do Estado e da família, será 

promovida e incentivada com a colaboração da sociedade, visando ao pleno desenvolvimento 

da pessoa, seu preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho” 

(BRASIL, 1998). Logo, cabe ao Estado proporcionar uma educação pública e de qualidade a 

todos os cidadãos brasileiros, pautada nos princípios constitucionais vigentes de igualdade e 

respeito à diversidade. 

Como instituição social, a escola possui um importante papel, o de promover a formação 

do indivíduo, instrumentalizando-o nos saberes científicos e culturais e tornando-o capaz de 

conhecer, refletir e intervir na sociedade na qual está inserida. A educação e a escola, articuladas 

com a transformação social, implicam uma nova compreensão do conhecimento, tomado agora 

como saber social, construção histórica, instrumento para compreensão e intervenção crítica na 

realidade; concebe, portanto, o homem na sua totalidade e visam a sua formação integral: 

biológica, material, social, afetiva, lúdica, estética, cultural e política, entre outras.  

Cabe, então, à escola promover a formação do indivíduo, através da socialização dos 

conhecimentos universalmente construídos, bem como do incentivo à pesquisa e à construção 

de novos conhecimentos, em diálogo com conhecimentos prévios dos alunos. No entanto, a 

função social da escola não se resume apenas à formação científica do educando, mas, em 

parceria com a família, à promoção da formação para os valores morais, contribuindo para a 

formação integral dos indivíduos e reforçando valores como respeito e solidariedade, visando 

o pleno exercício da cidadania. 

Nesse contexto, o trabalho docente ocupa um lugar de grande responsabilidade, pois 

as/os professoras/professores são os mediadores no processo de socialização e produção de 

conhecimentos por parte dos alunos. Como professora de história, sempre me indaguei sobre 

como a história poderia colaborar positivamente para a constituição das identidades das 

meninas negras que compõem a maioria dos estudantes em minhas salas de aula. Dessa 

realidade surgiu o meu interesse em aprofundar o debate sobre o ensino da história de mulheres 

negras na história do Brasil, considerando como isso poderia colaborar para a construção de 

uma educação que combatesse práticas racistas e sexistas em nossa sociedade.  

Pensando em ampliar a discussão, propus como dimensão prática o trabalho de 

formação continuada com os docentes de história da rede estadual da cidade de Ribeira do 



57 

 

Pombal, por acreditar que a formação continuada tem importância fundamental no fazer 

pedagógico. Assim, com este trabalho, presto minha contribuição para os estudos sobre a 

docência, especialmente dos professores de história, e ressalto a importância da construção de 

uma educação pautada no combate ao racismo e ao sexismo na sociedade em que vivemos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABUD, Kátia Maria. Formação da alma e do caráter nacional: ensino de história na Era 

Vargas. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 18, n. 36, p. 103-114, 1998.  

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Tradução Julia Romeu. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

 

AKOTIRENE, Carla. O que é interseccionalidade? São Paulo: Letramento, 2019. 

 

ALMEIDA, Sílvio de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 

 

ALVAREZ, Sonia E. A “globalização” dos feminismos latino-americanos – tendências dos 

anos 90 e desafios para o novo milênio. In: ALVAREZ, Sonia E.; DAGNINO, Evelina; 

ESCOBAR, Arturo. Cultura e políticas nos movimentos sociais latino-americanos – novas 

leituras. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2000. p. 383-426.  

 

APPLE, Michael W. Repensando Ideologia e Currículo. In: MOREIRA, Antônio Flávio 

Barbosa; SILVA, Tomaz Tadeu da. Currículo, Cultura e Sociedade. São Paulo: Cortez, 

2011. p. 49-69.  

 

BIROLI, Flávia. Gênero e desigualdades: limites da democracia no Brasil. São Paulo: 

Boitempo, 2018. 

 

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. Os confrontos de uma disciplina escolar: da 

história sagrada à história profana. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 13, n. 25/26, 

p. 193-221, set./ago. 1992/1993.  

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Presidência da 

República; Casa Civil; Subchefia para Assuntos Jurídicos, [1988]. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 8 maio 

2023. 

 

BRASIL. Lei nº 10.639/03, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 

currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-

Brasileira”. Brasília, DF: Presidência da República, 2003. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 15 maio 2018. 

 

BRASIL. Diretrizes Curriculares para a Educação das Relações Étnico-Raciais para o 

Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília, DF: Presidência da 

República, 2004. Disponível em: http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-

content/uploads/2012/10/DCN-s-Educacao-das-Relacoes-Etnico-Raciais.pdf. Acesso em: 15 

maio 2018. 

 

BRASIL. Orientações Curriculares para o Ensino Médio. Ciências Humanas e suas 

tecnologias. Brasília: SEB/MEC, 2006. 

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 

Renato Aguiar. 15. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017.  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/10/DCN-s-Educacao-das-Relacoes-Etnico-Raciais.pdf
http://www.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/10/DCN-s-Educacao-das-Relacoes-Etnico-Raciais.pdf


59 

 

 

COUTINHO, Afrânio (org.). Jorge de Lima. Obra Completa. Vol. I. Rio de Janeiro: José 

Aguilar, 1958. 

 

CRENSHAW, Kimberlé. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. [S. d.]. 

Disponível em: https://glefas.org/download/biblioteca/feminismo-

antirracismo/KimberleCrenshaw.-A-interseccionalidade..-de-raza-y-geCC80nero.pdf. Acesso 

em: 15 mar. 2019. 

 

DEL PRIORE, Mary. História das mulheres: as vozes do silêncio. In: FREITAS, Marcos 

Cezar (org.). Historiografia brasileira em perspectiva. 4. ed. São Paulo: Contexto, 2001. p. 

217-235.  

 

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Belo Horizonte: 

Nandyala, 2008. 

 

FELIZARDO, Sara Menezes. As mulheres na história dos livros didáticos de história de 

ensino fundamental II das escolas municipais de Cruz das Almas/BA. 2018. Dissertação 

(Mestrado em Ensino de História) – Universidade do Estado da Bahia, Salvador, 2018. 

 

FONSECA, Selva Guimarães. Didática e prática do ensino de história: experiências, 

reflexões e aprendizados. Campinas: Papirus, 2003.  

 

FONSECA, Selva Guimarães. Didática e prática de ensino de história: experiências e 

reflexões de aprendizados. 10. ed. Campinas: Papirus, 2011.  

 

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala: formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal. 48. ed. São Paulo: Global, 2003. 

 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais e descolonização dos currículos. Currículo 

sem Fronteiras,  v. 12, n. 1, p. 98-109, jan./abr. 2012. 

 

GONZÁLEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. 1983. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4130749/mod_resource/content/1/Gonzalez.Lelia%2

81983original%29.Racismo%20e%20sexismo%20na%20cultura%20brasileira_1983.pdf. 

Acesso em: 12 nov. 2020.  

 

HOOKS, bell. Não sou eu uma mulher? Mulheres negras e feminismo. 1981. 

 

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva pós-

estruturalista. Petrópolis: Vozes, 2014. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, Florianópolis, 

n. 22, v. 3, p. 935-952, set./dez. 2014.  

 

MIGUEL, Luis Felipe; BIROLI, Flávia. Feminismo e política. São Paulo: Boitempo, 2014. 

 

PEDRO, Joana Maria. Traduzindo o debate: o uso da categoria gênero na pesquisa histórica. 

História, v. 24, n. 1, p. 77-98, 2005. 

 

https://glefas.org/download/biblioteca/feminismo-antirracismo/KimberleCrenshaw.-A-interseccionalidade..-de-raza-y-geCC80nero.pdf
https://glefas.org/download/biblioteca/feminismo-antirracismo/KimberleCrenshaw.-A-interseccionalidade..-de-raza-y-geCC80nero.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4130749/mod_resource/content/1/Gonzalez.Lelia%281983original%29.Racismo%20e%20sexismo%20na%20cultura%20brasileira_1983.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4130749/mod_resource/content/1/Gonzalez.Lelia%281983original%29.Racismo%20e%20sexismo%20na%20cultura%20brasileira_1983.pdf


60 

 

PERROT, Michelle. Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros. Tradução 

Denise Bottmann. 7. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2017. 

 

PRADO, Eliane Mimesse e FÁTIMA, Lílian Elizabete da Silva. Os desafios da prática docente 

na aplicação da lei 10.639/03. Intersaberes, Curitiba, n. 22, v. 11, p. 124-139, jan./abr. 2016. 

Disponível em: 

https://www.revistasuninter.com/intersaberes/index.php/revista/article/view/929. Acesso em: 

27 fev. 2024. 

 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade de poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura 

Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2009. p. 

84-130.  

 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento; Justificando, 2017. 

 

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? São Paulo: Companhia das 

Letras, 2018.   

 

SANTOMÉ, Jurjo Torres. As culturas negadas e silenciadas no currículo. In: SILVA, Tomaz 

Tadeu da (org.). Alienígenas na sala de aula. Uma introdução aos estudos culturais em 

educação. Rio de Janeiro: Vozes, 1995. p. 159-177.  

 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e realidade, Porto 

Alegre, v. 20, p. 71-99, 1995. 

 

SOIHET Rachel; PEDRO, Joana Maria. A emergência da pesquisa da história das mulheres e 

das relações de gênero. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 27, n. 54, p. 281-300, 

2007.  

 

SILVA, Eliane Borges. Tecendo o fio, aparando as arestas: o movimento de mulheres 

negras e a construção do pensamento negro feminista. 2000. Disponível em: 

http://www.clam.org.br/bibliotecadigital/detalhes.asp?cod_dados=887. Acesso em: 20 fev. 

2021. 

 

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no Brasil 

étnico-raciais no Brasil. Revista Educação, Porto Alegre, ano 30, n. 3, v. 30, p. 489-506, 

set./dez. 2007.   

 

SILVA, Roberto Rafael Dias da. Currículo, poder e história em tempos de tormenta. Revista 

Fato & Versões, Uberlândia, v. 2, n. 4, p. 36-45, jul./dez. 2010. 

 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de identidade: uma introdução às teorias do 

currículo. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2015. 

 

SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Alienígenas em sala de aula. Uma introdução aos estudos 

culturais em educação. Rio de Janeiro: Vozes, 1995. 

 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro brasileiro 

em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 

https://www.revistasuninter.com/intersaberes/index.php/revista/article/view/929
http://www.clam.org.br/bibliotecadigital/detalhes.asp?cod_dados=887


61 

 

 

TIBURI, Marcia. Feminismo em comum: para todas, todes e todos. 7. ed. Rio de Janeiro: 

Rosa dos Tempos, 2018. 

 


