
 
 

  



 
 

  



© 2023 – Editora MultiAtual 

 

 

www.editoramultiatual.com.br 

editoramultiatual@gmail.com 

 

 

 

Organizadoras 

Maria Judith da Costa Sucupira-Lins 

Daniela Honorio de Sousa Brito 

 

 

 

Editor Chefe: Jader Luí s da Silveira 

Editoração e Arte: Resiane Paula da Silveira 

Capa: Freepik/MultiAtual 

Revisão: Respectivos autores dos artigos 

 

 

Conselho Editorial 

Ma. Heloisa Alves Braga, Secretaria de Estado de Educaça o de Minas Gerais, SEE-MG 

Me. Ricardo Ferreira de Sousa, Universidade Federal do Tocantins, UFT 

Me. Guilherme de Andrade Ruela, Universidade Federal de Juiz de Fora, UFJF 

Esp. Ricael Spirandeli Rocha, Instituto Federal Minas Gerais, IFMG 

Ma. Luana Ferreira dos Santos, Universidade Estadual de Santa Cruz, UESC 

Ma. Ana Paula Cota Moreira, Fundaça o Comunita ria Educacional e Cultural de Joa o Monlevade, 
FUNCEC 

Me. Camilla Mariane Menezes Souza, Universidade Federal do Parana , UFPR 

Ma. Jocilene dos Santos Pereira, Universidade Estadual de Santa Cruz, UESC 

Ma. Tatiany Michelle Gonçalves da Silva, Secretaria de Estado do Distrito Federal, SEE-DF 

Dra. Haiany Aparecida Ferreira, Universidade Federal de Lavras, UFLA 

Me. Arthur Lima de Oliveira, Fundaça o Centro de Cie ncias e Educaça o Superior a  Dista ncia do 
Estado do RJ, CECIERJ 

 

http://www.editoramultiatual.com.br/


Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
 

 
 
 

Os artigos, seus conteúdos, textos e contextos que participam da presente obra apresentam 
responsabilidade de seus autores. 

 
Downloads podem ser feitos com cre ditos aos autores. Sa o proibidas as modificaço es e os fins 

comerciais. 
Proibido pla gio e todas as formas de co pias. 

 
 

Editora MultiAtual 
CNPJ: 35.335.163/0001-00 

Telefone: +55 (37) 99855-6001 
www.editoramultiatual.com.br  
editoramultiatual@gmail.com  

Formiga - MG 
Cata logo Geral: https://editoras.grupomultiatual.com.br/  

 
 

 
 Sucupira-Lins, Maria Judith da Costa.org 

S942e Educar para a Afetividade: Dietrich Von Hildebrand / Maria Judith da 
Costa Sucupira-Lins, Daniela Honorio de Sousa Brito 
(organizadoras). – Formiga (MG): Editora MultiAtual, 2023. 111 p. : 
il. 

 

Formato: PDF 
Requisitos de sistema: Adobe Acrobat Reader 
Modo de acesso: World Wide Web 
Inclui bibliografia 
ISBN 978-65-6009-044-6 
DOI: 10.5281/zenodo.10222755 

 
1. Educação. 2. Filosofia da Pessoa. 3. Dietrich Von Hildebrand. I. 

Brito, Daniela Honorio de Sousa.org. III. Título. 
 

CDD: 107 
 CDU: 10 

Acesse a obra originalmente publicada em: 
https://www.editoramultiatual.com.br/2023/11/educar-para-
afetividade-dietrich-von.html  

http://www.editoramultiatual.com.br/
mailto:editoramultiatual@gmail.com
https://editoras.grupomultiatual.com.br/
https://www.editoramultiatual.com.br/2023/11/educar-para-afetividade-dietrich-von.html
https://www.editoramultiatual.com.br/2023/11/educar-para-afetividade-dietrich-von.html


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

5 

SUMÁRIO 

 
PREFÁCIO ………………………………………………………………........................................…………………. 07 

Bruna Rodrigues Cardoso Miranda 

 

APRESENTAÇÃO …………………………………………………….....................................……………………. 09 

Maria Judith Sucupira da Costa Lins 

 

CAPÍTULO 1 

O PAPEL DA AFETIVIDADE NA PERSPECTIVA DE VON HILDEBRAND NO CAMPO 

EDUCACIONAL ……………………………………………….......................................…………………………… 13 

Agostinho Morosini 

 

CAPÍTULO 2 

A DIMENSÃO AFETIVA SILENCIADA NA EDUCAÇÃO ……………………...........................……...… 25 

Andreia Nunes de Castro 

 

CAPÍTULO 3 

EDUCAÇÃO INTEGRAL DA PESSOA HUMANA: PERSPECTIVA AFETIVA DA FILOSOFIA DE 

VON HILDEBRAND ………………………………………...............................................................……………. 44 

Daniela Honorio de Sousa Brito 

 

CAPÍTULO 4 

A TEORIA DO VALOR E A NOÇÃO DE FELICIDADE EM DIETRICH VON HILDEBRAN ....… 58 

Ellen Nogueira Rodrigues 

 

CAPÍTULO 5  

EDUCAÇÃO PELA AFETIVIDADE …………………………………….................................………………… 76 

Glaucya Maria Lopes Lino 

 

CAPÍTULO 6 

EDUCAÇÃO PARA A AFETIVIDADE: A CONTRIBUIÇÃO DE VON HILDEBRAND.................... 94 

Maria Judith Sucupira da Costa Lins 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

6 

EDUCAR PARA A AFETIVIDADE: DIETRICH VON HILDEBRAND 

 

 

Org: Sucupira-Lins, Maria Judith da Costa 

Brito, Daniela Honorio de Sousa 

 

 

 
AUTORES 

Agostinho Morosini 

Andreia Nunes de Castro 

Daniela Honorio de Sousa Brito 

Ellen Nogueira Rodrigues 

Glaucya Maria Lopes Lino 

Maria Judith Sucupira da Costa Lins 

 
 
 
 
 

 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

7 

PREFÁCIO 

 

 

A obra é escrita por pesquisadores que compõem o Grupo de Pesquisas em Ética e 

Educação, da Faculdade de Educação da Universidade Federal do Rio de Janeiro 

(GPEE/FE/UFRJ), coordenado pela professora Dra. Maria Judith Sucupira da Costa Lins. 

Os autores têm em comum o interesse em conhecer melhor as questões referentes à 

Afetividade relacionada à Educação, por sua indubitável importância nessa área, de 

acordo com a perspectiva do renomado e contemporâneo filósofo alemão Von Hildebrand 

(1889-1977), estudioso da pessoa humana. 

O tema é extremamente relevante e original, que tem sido muitas vezes 

negligenciado e exige contínuo estudo. A metodologia hermenêutica, utilizada na 

construção de cada capítulo, apresenta rigor na interpretação dos dados e facilita a 

compreensão do que é pretendido em cada uma das propostas aqui reunidas. 

É muito interessante para o leitor, observar que são abordadas diferentes facetas 

em relação ao conceito da Afetividade, mostrando desde o seu uso equivocado, derivado, 

especialmente da Psicologia, sendo necessária a afirmação no contexto da Filosofia. Ao 

longo da leitura, descobrimos explicações claras quanto ao que se pode entender da 

Afetividade, para além do dito pelo senso comum, respondendo perguntas importantes 

em torno dessa instância, que é exclusiva do ser humano. 

Ressaltamos que essa coletânea mantém o foco da análise da Afetividade no 

âmbito da Filosofia da Educação, apontando as lacunas existentes nessa área de 

conhecimento e sugerindo contínuas pesquisas nesse sentido. A importância de o 

educador ter um olhar atento ao educando, com objetivo de auxiliar seu desenvolvimento 

integral: cognitivo, moral, social, afetivo e físico, visto que possibilita uma educação de 

qualidade, escolhendo como referencial a Afetividade, é uma constante trabalhada por 

todos. A forte relação da Afetividade com o Amor, as Virtudes e a Felicidade é destacada, 

permitindo que se compreenda o Amor como núcleo da Afetividade e a sua tomada de 

consciência norteando o comportamento manifestado pelas pessoas. 

O texto proporciona, também, o entendimento da importância da Educação para o 

desenvolvimento da Afetividade, enfatizando a necessidade da prática dos valores e o 

papel das interações sociais, no sentido de cada pessoa se mover em direção ao outro. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

8 

Encontramos sub-temas diversos, tais como arte e cultura, relacionados à Afetividade, que 

enriquecem ainda mais a pesquisa e exposição do que se pretende nessa obra. 

Fazemos questão de frisar que se trata de uma leitura instigante e fluida que nos 

faz refletir acerca das nossas próprias atitudes e nossas relações interpessoais, sendo este 

uma de suas contribuições. Existem dois pontos cruciais que são um convite e um desafio 

à mudança, na busca para que, nós educadores, nos dediquemos ao desenvolvimento da 

Afetividade a ser realizado pelos alunos.  

A obra aponta caminhos que possibilitam o renascimento da Afetividade entre os 

seres humanos, lembrando que essa é uma característica só deles. A filosofia de von 

Hildebrand, calcada na indagação fenomenológica visando a compreensão da realidade 

gera esse efeito. Concluímos, sem exagero algum, que os autores desta obra foram capazes 

de nos oferecer, brilhantemente, o pensamento de von Hildebrand referente à 

Afetividade, tendo como finalidade não só a argumentação filosófica, mas seu 

encaminhamento para a prática pedagógica. 

 

 

Bruna Rodrigues Cardoso Miranda 
Doutora em Educação 

Programa de Pós-Graduação em Educação 
Universidade Federal do Rio de Janeiro 

16 de outubro de 2023 

 
 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

9 

APRESENTAÇÃO 

 

Depois da publicação de um livro, em que reunimos artigos específicos versando 

sobre o tema que lhe dá o título “Filosofia da Pessoa e Educação – Dietrich von 

Hildebrand”, e sempre continuando com as pesquisas concernentes ao pensamento do 

autor em questão, nós nos sentimos motivados a oferecer aos leitores os estudos que têm 

como foco a Afetividade. É bom lembrar que a Afetividade é um dos centros humanos de 

capital significação para a Educação Integral da Pessoa, na acepção de sua completude. 

Este livro, que o leitor tem em mãos, pode ser entendido como prosseguimento do 

anterior, embora tenha nitidamente originalidade e constituição próprias que permitem 

o aproveitamento de sua leitura independentemente do conhecimento do outro. 

Apresentamos, nesta coletânea, o conjunto dos resultados de pesquisas conduzidas por 

estudiosos interessados em diferentes áreas da Educação que participaram do curso por 

nós oferecido no Programa de Pós-Graduação em Educação da Faculdade de Educação da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro no semestre 2022.2. 

Acrescente-se que os autores fazem parte do Grupo de Pesquisa em Ética e 

Educação da mesma instituição, por mim coordenado, têm se debruçado incessantemente 

sobre as inúmeras obras deste filósofo alemão. Monografias, dissertações e teses têm sido 

brilhantemente defendidas tendo como fundamentação teórica seu pensamento. Nossos 

encontros se revelaram extremamente interessantes e frutíferos, de modo que julgamos 

não ser bom que as conclusões permanecessem apenas entre nós. A elaboração de um 

volume contendo os textos é um árduo esforço, e por isso, agradeço a todos que 

colaboraram, especialmente à coorganizadora, a doutoranda Daniela Honorio de Sousa 

Brito.  

Os especialistas, que se prontificaram a partilhar suas experiências detalhadas nos 

correspondentes capítulos, encontraram, na Filosofia de Dietrich von Hildebrand (1889-

1977), uma fonte límpida, generosa e de fluxo inesgotável para sua investigação e se 

responsabilizam inteiramente por seus escritos. Em comum a todos, há esse núcleo 

central que é a Afetividade na perspectiva do referido filósofo.  

Dentre os múltiplos enfoques constantes na obra deste filósofo alemão, 

posteriormente radicado nos Estados Unidos devido à perseguição sofrida pelo regime 

nazista, a Afetividade é o fio condutor que aparece com forte ênfase. Justifica-se, desde 

logo, essa escolha como uma das razões para a fundamentação da argumentação, pela 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

10 

notoriedade desse pensador, sua autoridade legítima quanto aos temas abordados e 

seriedade de investigação filosófica.  

Pode-se afirmar que, o edifício filosófico está alicerçado nos estudos da 

Fenomenologia Idealista de Edmund Husserl (1859-1938) e no Personalismo, 

pioneiramente exposto por Emmanuel Mounier (1905-1950). Em seguida à reflexão que 

parte desses pontos iniciais, a originalidade do pensamento hildebrandiano é uma 

realidade. Para melhor informação quanto a esse filósofo da modernidade, 

recomendamos ao leitor uma visita à página Hildebrand Legacy da internet, 

https://hildebrandproject.org/ na qual são encontrados dados biográficos, notícias 

referentes aos contínuos grupos de estudos, seminários, palestras, cursos, juntamente 

com textos de sua autoria e de outros filósofos.  

A partir de perspectivas particulares, cada um dos pesquisadores-autores, cujos 

textos constituem os capítulos reunidos neste volume, escreveu suas observações e 

argumentos, tendo como base, não somente os escritos relativos à Afetividade, como 

outras publicações deste renomado filósofo do século XX. A diversidade de pontos de 

vista, aqui expressa, enriquece esta leitura e mostra algumas das possibilidades de 

abordagem da Afetividade tendo como fundamento as ideias de von Hildebrand. 

Colaboraram na confecção desse livro segundo a premissa da importância do pensamento 

de von Hildebrand e da necessidade de trazê-lo ao público de língua portuguesa, 

principalmente tendo sido verificado o quase desconhecimento no Brasil das suas ideias.  

A variedade de pontos de vista, aqui expressa, enriquece este volume e mostra 

algumas das possibilidades de abordagem da Afetividade, tendo como fundamento as 

ideias de Dietrich von Hildebrand. A autoria das argumentações e das conclusões, em cada 

capítulo, é expressão da liberdade de cada componente do curso, que pesquisou e 

escreveu com inteira autonomia acadêmica. O rigor das investigações, a clareza das 

explicações, e as sugestões trazidas justificam a publicação desse nosso livro. É valioso 

salientar que todos os pesquisadores optaram pelo uso da hermenêutica desenvolvida 

pelo filósofo francês Paul Ricoeur como a metodologia de sustentação de suas pesquisas. 

Trata-se de uma abordagem rigorosa, difícil, e que foi levada a termo com total êxito.  

O propósito imediato, que nos levou à ideia e à concretização da organização  desse 

livro, contendo seis interessantes capítulos escritos segundo olhares diferentes, é duplo. 

Em primeiro lugar, é ressaltada a Afetividade como instância central da pessoa, 

constituinte de seu interior mais íntimo e ativo em conjunto com a inteligência e a 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

11 

vontade. Em segundo, é promover a discussão dos temas e conceitos destacados, 

permitindo uma continuidade dessas pesquisas e o surgimento de outras. Sugerimos que 

haja um maior número de estudos em Filosofia da Educação voltados para essa 

característica especial aos seres humanos, a Afetividade. 

De maneira alguma, pensamos em impor uma novidade ou forçar uma adesão a um 

pensamento filosófico. Partilhamos as descobertas, esperando que sejam úteis a 

educadores e a todos os interessados no desenvolvimento da pessoa humana, aguardando 

as críticas e sugestões que surgirão. Temos a certeza que tanto a Filosofia, disciplina pura 

em si mesma, como a Filosofia da Educação, têm muito a ganhar em sua caminhada de 

descobertas quando são guiadas pela Afetividade e, de modo geral, pelas ideias de Dietrich 

von Hildebrand.  

Concluímos esta apresentação, enfatizando o valor e a imensa contribuição do 

pensamento do filósofo que serve de base às pesquisas aqui expostas. Em seguida, 

expomos, em breves linhas, cada um dos capítulos, os quais estão em ordem alfabética, 

obedecendo ao prenome dos autores.  

No primeiro, Agostinho Morosini explora um conceito concreto ao se perguntar, e 

responder, qual pode ser O Papel da Afetividade na Perspectiva de von Hildebrand no 

Campo Educacional. A premissa norteadora é o pensamento do filósofo, sempre com o 

enfoque na ação educativa.  

O segundo traz, de forma consistente, uma crítica. A Dimensão Afetiva Silenciada 

na Educação, é o título, sob o qual Andreia Nunes de Castro aponta a negligência com a 

qual a Afetividade é tratada no que se refere às propostas educacionais e mostra a 

necessidade de se olhar mais atentamente para essa esfera humana.  

O terceiro, resultado da pesquisa de Daniela Honorio de Sousa Brito, destaca a 

totalidade da pessoa, ao discutir A Educação Integral da Pessoa Humana: Perspectiva 

Afetiva da Filosofia De Von Hildebrand, como indica o título. A autora ressalta a 

Afetividade em sua essencialidade para que haja a Educação Integral.  

No quarto capítulo A Teoria do Valor e a Noção de Felicidade em Dietrich Von 

Hildebrand, como enfatiza o título, é defendida por Ellen Nogueira Rodrigues. São 

conceituados os termos fundamentais que embasam o pensamento deste filósofo e 

trabalhados na perspectiva educacional.  

No capítulo quinto, Glaucya Maria Lopes Lino propõe a Educação pela Afetividade, 

enfatizando sua centralidade na atuação educacional como um todo, realçando a validade 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

12 

deste aspecto na vida das pessoas. Sugere que sem se voltar para a Afetividade, é 

impossível que se realize o processo educativo.  

No último capítulo, o de número seis, Maria Judith Sucupira da Costa Lins discorre 

sobre a importância da Afetividade nas atividades educacionais, ressaltando os tópicos 

desenvolvidos por von Hildebrand. Sob o título Educação para a Afetividade: A 

Contribuição de Von Hildebrand, a autora interpreta o pensamento do filósofo visando à 

pessoa do aluno. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

13 

CAPÍTULO 1 

O PAPEL DA AFETIVIDADE NA PERSPECTIVA DE VON HILDEBRAND NO 

CAMPO EDUCACIONAL 

 

Agostinho Morosini  
 

 

Introdução 

 

A análise das relações humanas mostra claramente que a afetividade abrange uma 

variedade de experiências, tendo este texto a proposição de versar sobre o papel que elas 

exercem, sob a perspectiva de Dietrich von Hildebrand (2009, 2007, 1996), dentro do 

campo educacional. Segundo o autor (2007), tais experiências variam em estrutura, 

qualidade e hierarquia, indo de estados não espirituais (de maneira especial aquelas que 

estão ligadas aos instintos) a respostas afetivas de alto nível espiritual como, por exemplo, 

o amor e a reverência.  

O primeiro passo é esclarecer o sentido da expressão experiência afetiva, 

considerando seus mecanismos e encadeamentos. A fenomenologia de tais relações 

afetivas, tanto positivas quanto negativas, permite demonstrar a importância do tema no 

processo de formação integral dos alunos. 

De acordo com Sucupira-Lins (2009, p. 641), “é preciso que estejamos atentos 

sempre ao todo da pessoa, observando suas características biológicas, afetivas, cognitivas 

e socioculturais em desenvolvimento”, palavras que compreendem as experiências 

afetivas em comunhão com o todo da pessoa e não de modo fragmentado. Junto com 

outras dimensões humanas, a afetividade desempenha função integradora no processo 

educacional. 

A fundamentação compõe-se basicamente das teorias de von Hildebrand (2009, 

2007, 1996), especialmente no que se refere à ideia de experiência afetiva; Sucupira-Lins 

(2022, 2018, 2009), no que reflete o tema dentro da Filosofia da Educação; e Maritain 

(1959), no que se volta à necessidade de uma Educação Integral. Outros autores são 

tratados ao longo do texto, pois contribuíram para o desenvolvimento desta pesquisa. 

A metodologia utilizada neste texto é a interpretação hermenêutica de Ricoeur 

(2013, p. 23), à qual é definida como “a teoria das operações da compreensão em sua 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

14 

relação com a interpretação dos textos”. Essa proposta metodológica perpassa a filosofia 

reflexiva e consiste fundamentalmente na análise rigorosa de textos, monumentos, obras 

de arte e qualquer manifestação do ser humano, sem perder de vista o contexto e a 

intencionalidade do autor quanto à mensagem transmitida. Fundamenta-se, pois, na 

análise do significado dos conceitos expressos nos discursos e ações que se apresentam. 

O texto está organizado em três tópicos, sendo o primeiro uma tentativa de 

conceituação da expressão experiência afetiva, o segundo, da experiência afetiva e da 

consciência afetiva na Educação e o terceiro, da função integradora da afetividade no 

campo educacional. Por último, algumas considerações finais. 

 

 

1.  Experiências afetivas: tentativa de conceituação  

 

A palavra “experiência” não está isenta de polissemia. Lalande (1993) apresenta 

uma variedade de significados de experiência, dentre os quais foi destacado o que mais se 

aproxima do sentido usado neste texto, o de letra C, no qual o autor a designa, dentro da 

Teoria do Conhecimento, como:  

 

O exercício das faculdades intelectuais considerado como algo que fornece ao 
espírito conhecimentos válidos que não estão implicados na mera natureza do 
espírito enquanto puro sujeito cognoscente. É usual distinguir neste sentido 
entre a experiência externa (percepção) e a experiência interna (consciência) 
(Lalande, 1993, p. 366).  

 

A palavra experiência, dessa forma, ganha dimensão de aquisição de conhecimento 

por meio de duas fontes distintas: a externa e a interna, implicando em um processo que 

transcende a experimentação meramente empírica ou aquela adquirida como habilidade 

ao longo de um tempo, por exemplo, por um determinado período de prática docente de 

um educador.  

Nesse sentido ampliado, trata-se de uma experiência pessoal, intencional e 

motivada, ou seja, a experiência afetiva se dá quando houver a intenção consciente. 

Conforme enfatiza von Hildebrand (2009), um erro absurdo reside na noção de que tudo 

o que se conhece das atitudes de outras pessoas seja apenas uma projeção das próprias 

experiências daquele que observa. O filósofo enfatiza as experiências autênticas, tal como 

as encontradas no amor verdadeiro entre duas pessoas ou em uma atitude de experiência 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

15 

afetiva que comporta o comprometimento, casos cuja interpretação se afasta da simples 

projeção.  

Aristóteles (séc. IV a.C. 1991, livro VI, 8 e 11) afirma que “um jovem carece de 

experiência, que só o tempo pode dar (...) e pessoas experientes e mais velhas, assim como 

as pessoas dotadas de sabedoria prática, enxergam bem porque a experiência lhes deu um 

terceiro olho”. Para ele, a experiência se qualifica por habilidades, perícia, prática 

adquirida ao longo da vida. Por outro lado, na Filosofia da Experiência, de Dewey (1959 p. 

354), as “experiências contam somente quando resultam em insight, ou em uma 

percepção apreciada”. Esse autor aponta para a experiência no sentido empirista, o que 

não condiz com esta proposta.  

Sucupira-Lins (2015, p. 26) ensina que “o problema da experiência é complexo 

porque o termo pode ser entendido de diferentes maneiras e o leitor pode seguir 

caminhos opostos ao que a filosofia pretende com este conceito”. Por sua complexidade e 

característica polissêmica, os erros de interpretação são possíveis, daí a necessidade de 

localizar o termo dentro do contexto em que se insere. 

Depois de fazer um traçado histórico do conceito de experiência, desde a Filosofia 

clássica grega até a Modernidade, Mora (1991) conclui sua conceituação, fazendo 

referência ao sentido de experiência como “imediatamente dado”, porque é gerada da 

intuição, sem mediação: 

 

Esta experiência primária é a intuição. É uma experiência análoga a que 
anteriormente se chamara a experiência interna, mas não é só experiência de si 
mesmo. É também de tudo o que é dado sem mediação. Husserl admitiu também 
uma experiência primária, anterior à experiência do mundo natural: experiência 
fenomenológica (Mora, 1991, p. 147, grifos do autor). 

 

É precisamente nesse pensamento que von Hildebrand (2007, p. 20), ao tratar de 

experiência afetiva, recorre à fenomenologia para se referir ao dado imediatamente, ou 

seja, a coisa dada em si mesma, movida por intencionalidade, o que requer uma resposta 

de valor que se dá somente de maneira racional e significativa. Uma resposta de valor 

acarreta uma relação consciente, significativa com um objeto, uma experiência 

intencional.  

Quanto ao conceito de afetividade, Sucupira-Lins (2022) considera que é uma 

palavra derivada do verbo afetar, significando ser tocado e não afetado, por seu possível 

sentido pejorativo. Com base nos esclarecimentos sobre as palavras experiência e 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

16 

afetividade, parte-se para a junção desses dois termos, formando a expressão experiência 

afetiva, muito presente na filosofia hildebrandiana. 

Em outra obra, o próprio von Hildebrand (1996, p. 13) já havia tratado 

diretamente do tema, ao dizer que “esta relação significativa e consciente pertence à 

família das relações espirituais que, a partir de Husserl, se chama intencionais”. Em 

período mais recente, aprofundou-se a reflexão, deixando mais compreensível a questão 

da intencionalidade essencialmente espiritual. 

 

A intencionalidade, neste sentido, é precisamente uma marca essencial da 
espiritualidade. O caráter da intencionalidade se encontra em todo ato de 
conhecimento, em toda resposta teórica (como convicção ou dúvida), em cada 
resposta volitiva e em cada resposta afetiva. Também está presente nas 
diferentes formas de ‘ser afetado’, como ‘ser movido’, ‘estar cheio de paz’ ou ‘ser 
edificado’. Embora a intencionalidade ainda não garanta a espiritualidade em seu 
sentido pleno, ela implica a presença de um elemento racional, de uma 
racionalidade estrutural (Von Hildebrand, 2007, p. 25, tradução nossa). 

 

Na fenomenologia da experiência afetiva, exige-se uma resposta consciente, e não 

um evento meramente de reação, efeito consequente de uma ação. Von Hildebrand (2007) 

elabora sua análise separando as vivências intencionais, caracterizadas por implicarem 

uma relação consciente e racional da pessoa para o objeto, daquelas não intencionais, que 

não apresentam relação devidamente significativa e consciente com um objeto. As 

experiências não intencionais (ligadas à fome, sede, respiração, sono e sexo) estão 

relacionadas de forma direta às necessidades instintivas e não apresentam caráter de 

intencionalidade. Por conseguinte, não havendo essa resposta de valor ou 

intencionalidade, não podem ser consideradas experiências afetivas segundo a filosofia 

hildebrandiana.  

Mesmo presente no cotidiano da vida, a dimensão da afetividade carece de 

entendimento para uma melhor compreensão de sua especificidade. Sucupira-Lins 

(2022) observa que as pessoas a confundem com carinho, o que foge por completo da 

interpretação hermenêutica, proposta na metodologia de Ricoeur (2013). Se, por um lado, 

conforme atesta von Hildebrand (2007), a palavra, ao ser colocada no plano das paixões, 

foi ignorada ou relegada historicamente pela filosofia a um nível secundário, por outro, se 

constata atualmente a mesma tendência de marginalizar a esfera afetiva, sobretudo na 

área da Educação, que deveria ser a primeira a resgatá-la.   

As experiências afetivas fazem parte do cotidiano, e não é diferente nos ambientes 

da escola, onde os relacionamentos são dos mais variados e entrelaçados entre os 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

17 

próprios estudantes e para com seus professores. É primordial também considerar na 

qualidade de educadores aqueles que não são professores, mas que trabalham na escola 

e que, de algum modo, têm contato com os alunos fora da sala de aula: funcionários da 

secretaria, da portaria, da cozinha, da biblioteca e de outros espaços, inclusive. São 

pessoas que talvez conheçam melhor as motivações e as dificuldades dos alunos sob sua 

guarda e, por conta disso, possuem a capacidade de manifestar afeto para com eles. 

Para melhor compreensão da fenomenologia da experiência afetiva, é levado em 

conta o pressuposto de que o ser humano é constituído pelas três dimensões ou esferas: 

a capacidade intelectual, a vontade e a afetividade. Tendo como objetivo uma vivência 

equilibrada, essas esferas precisam estar em harmonia, em colaboração entre si, uma vez 

que são a base constitutiva da vida espiritual, da vida interior.  

Embora as dimensões estejam relacionadas entre si, o filósofo alerta que “não pode 

haver dúvida sobre o fato de que a afetividade é uma grande realidade na vida do homem, 

uma realidade que não pode ser subsumida ao intelecto ou à vontade” (Von Hildebrand, 

2007, p. 21, tradução nossa). Com tal afirmação, sobressai a necessidade de considerar a 

afetividade no seu lugar adequado. Afetividade e intelecto devem estar em harmonia com 

a vontade para que o sujeito consiga agir verdadeiramente com liberdade. Este último 

aspecto, caracteriza-se como a quarta dimensão da pessoa humana, conforme proposta 

de Sucupira-Lins (2022), uma vez que toda pessoa nasce livre, em sua dignidade, mas 

necessita aprender para exercitar o livre-arbítrio de forma adequada.  

Depois da família, a escola constitui-se um espaço privilegiado para se educar na 

liberdade. Segundo Maritain (1959, p. 169), “é na educação que a liberdade tem seu mais 

seguro refúgio humano. Onde as reservas da liberdade permanecem intactas”. O filósofo 

deixa subentendida a urgência de uma educação do homem para a liberdade, em face do 

mal-estar mental da atualidade, decorrente da ideia de tornar o homem livre 

aprisionando-o em ideologias perversas. Fenômeno que, em geral, restringe e/ou distorce 

o sentido de liberdade dentro da diversidade de experiências afetivas positivas ou 

negativas. Von Hildebrand (2007) dedica um longo trecho de sua obra a detalhar as 

experiências da pessoa humana no sentido negativo, isto é, em um nível baixo de “estar 

fora de si” e, mais à frente, as experiências afetivas consideradas autênticas dotadas de 

valores: 

 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

18 

A qualidade específica do estado inferior ou negativo de ‘estar fora de si’ varia 
em grande medida de acordo com a natureza da experiência afetiva que leva a 
um obscurecimento da razão e ao destronamento da liberdade. O ‘estar fora de 
si’ tem um caráter e qualidade muito diferentes no caso da ira do que no caso do 
medo ou do desejo sexual. Até mesmo o ‘estar fora de si’, típico da ira, assume 
uma nota diferente de acordo com o tipo de ira em questão (Von Hildebrand, 
2007, p. 32-33, tradução nossa). 

 

Observa-se acima a natureza da experiência afetiva de nível baixo, que leva ao 

obscurecimento da razão e ao destronamento da liberdade e da razão. Isso pode ocorrer 

quando a pessoa se entrega aos sentimentos exacerbados e sua razão se torna serva da 

paixão ou da fúria, deixando-se levar por impulsos sexuais ou violentos, cujas 

consequências são desastrosas. 

Vale ressaltar a observação do autor ao se referir à liberdade em ligação com a 

responsabilidade. Existem situações distintas: uma coisa é quando alguém faz algo sem 

saber claramente o que está fazendo; a outra se dá quando alguém age consciente de seus 

atos, caso em que, mesmo quando o mal é realizado conscientemente, a liberdade não é 

destronada ou subjugada. Exemplo: um homem que, em sua fúria, perde a cabeça: “Sua 

responsabilidade não é diminuída de forma alguma. Ele planeja com clareza e premedita 

suas decisões, e elas exibem o uso de seu livre-arbítrio” (Von Hildebrand, 2007, p. 33). A 

partir daí, percebe-se que a liberdade moral, mesmo não estando destronada, está de 

algum modo frustrada, à medida em que a pessoa tem sua vontade dominada pelas 

paixões, vendo-se impedida de exercer a liberdade verdadeira, fundamentada em valores 

e princípios moralmente relevantes. 

Neste ponto, faz-se coerente entender a diferença radical entre paixões e 

experiências afetivas por bens dotados de valores.  

 

Queremos realçar a espiritualidade das experiências afetivas motivadas por 
valores. Essa espiritualidade distingue essas experiências afetivas não apenas 
das paixões em sentido estrito, mas também dos estados não intencionais e dos 
apetites e impulsos. Esta espiritualidade também os distingue de um tipo de 
experiência que, embora intencional, não é gerada por bens de valor (Von 
Hildebrand, 2007, p. 37, tradução nossa). 

 

Von Hildebrand, acima, concentra sua análise no aspecto espiritual de tais 

experiências. Em outras palavras, para que se configure uma experiência afetiva 

autêntica, é crucial que haja a espiritualidade, evidenciando um possível desastre quando 

as paixões são usadas como padrão para toda a esfera da afetividade. Enquanto cada 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

19 

resposta afetiva for vista à luz da paixão, inevitavelmente haverá interpretações errôneas 

da parte mais importante e autêntica da afetividade. 

Na prática educacional não é difícil perceber a inegável relação existente entre a 

esfera da afetividade com o intelecto e a vontade, incluindo os casos em que se impõe a 

necessidade de uma intervenção. Diferentemente do sentido de intervencionismo, o 

intervir corresponde ao ato de ajudar o aluno a superar a dificuldade, para evitar uma 

briga entre colegas ou um possível acidente. Tal atitude caracteriza-se como autêntica 

experiência afetiva. De acordo com Pedroza (2012), para conhecer bem o outro é preciso 

estar o mais próximo dele, de modo a encontrar a melhor maneira de intervir. A referida 

autora alerta para o fato de que, por vezes, ao querer ajudar, o educador opta por decidir 

sem o devido discernimento. Por isso, nem sempre acerta. Sendo assim, é de suma 

importância ajustar, junto com o aluno, o processo de aprendizagem de maneira que lhe 

proporcione um ganho significativo do ponto de vista educacional e afetivo. 

 

 

2. Experiência afetiva e consciência afetiva na educação 

 

A educação, como cerne da formação da pessoa, contribui diretamente para que o 

sujeito compreenda a si mesmo e aos que o cercam. Ela se constitui tanto no âmbito da 

família, quanto por meio da Educação Escolar de forma sistematizada, atribuindo aos 

educadores o papel de colaborar com os educandos no sentido de adquirirem os 

necessários instrumentos para formarem sua consciência, aderindo aos valores éticos e 

moralmente relevantes. Segundo Sucupira-Lins (2018, p. 78), “sem a ação educativa, a 

pessoa tende a cair no estado de inconsciência quanto aos valores, além de irrelevância, 

desprezo, indiferentismo e desconhecimento”. Em vista disso, a educadora suscita o 

pressuposto de que há uma relação entre o aperfeiçoamento constante da pessoa e a 

formação da reta consciência, algo fundamental na ação educativa, quando os alunos são 

guiados por educadores.  

Na filosofia de von Hildebrand (2007, p. 46), a consciência é considerada como 

experiência mais completa: “A verdadeira consciência não implica em qualquer 

introversão, pelo contrário, em uma experiência mais completa e mais atenta”, concepção 

que engloba a perspectiva de que a pessoa vive melhor uma experiência na medida em 

que é afetada conscientemente, ou seja, em um estado de consciência afetiva em que o 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

20 

sujeito tem condições de dar uma resposta. Dá-se também o oposto: quanto menos 

consciente, menor é também o caráter afetivo revelado e experienciado.  

Aplicada às pessoas em geral, a expressão consciência afetiva refere-se a um nível 

elevado de percepção, entendimento e compreensão das coisas. A pessoa, assim, passa a 

ter plena consciência das realidades que a circunda e compreende que, em muitas 

situações, “o objeto exige uma resposta afetiva ou uma intervenção ativa de sua parte” 

(Von Hildebrand, 2007, p. 55). Compreende-se intervenção ativa por atitudes positivas de 

uma pessoa, no sentido de ajudar alguém que, porventura, passa por alguma dificuldade. 

No campo educacional se aplica esse princípio na medida em que surgem situações de 

conflito ou de dificuldades na aprendizagem. O educador age afetiva e proativamente, não 

como um intervencionista, mas como um colaborador construtivo e consciente para a 

superação de situações problemáticas. 

Von Hildebrand (2007), para assegurar a capacidade de a pessoa agir consciente, 

ressalta a necessidade de não descuidar do coração, o centro da afetividade.  

 

Quando compreendemos o horror da impotência afetiva e passamos a perceber 
toda a importância da afetividade e de seu centro, o coração, podemos ver que a 
riqueza e a plenitude de um homem dependem muito do potencial de sua 
afetividade e, acima de tudo, da qualidade de sua vida afetiva (Von Hildebrand, 
2007, p. 57, tradução nossa). 

 

Para ele, a pessoa verdadeiramente afetiva equivale àquela que tem consciência 

afetiva e manifesta um coração mais atento, compreendendo que o fundamental é a 

situação concreta, sobretudo se existe motivação para um estado de alegria e felicidade, 

assim se apreende que a consciência afetiva também é construída. De acordo com 

Sucupira-Lins (1999), o ser humano caracteriza-se como o sujeito e o agente de sua 

própria construção. A filosofia de von Hildebrand contribui com educadores na tarefa de 

ajudar alunos na construção de uma consciência centrada nos valores da pessoa em 

comunhão com sua intelectualidade, vontade e afetividade. O êxito nessa formação 

depende do grau de desenvolvimento da consciência. 

No sentido aqui entendido, educar é fornecer as condições para que a pessoa 

construa sua identidade a partir de suas potencialidades (ativas ou adormecidas). Os 

educadores, em suas atividades docentes, devem estar atentos a qualquer oportunidade 

educativa referente aos aspectos constitutivos da pessoa humana: cognitivo, volitivo, 

afetivo e referente à liberdade, sem desconsiderar os cuidados com a estrutura do corpo 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

21 

físico. As únicas coisas que a pessoa tem em plenitude ao nascer são o dom da vida e a 

existência. Tudo o mais, tendo em potência, precisa ser desenvolvido; daí a importância 

da ação educativa. 

 

 

3. Função integradora da experiência afetiva no campo educacional 

 

A característica integradora acerca das experiências afetivas na perspectiva de 

Dietrich von Hildebrand (2007), dentro do campo educacional, pressupõe o coração no 

sentido mais amplo do termo: o de ser o centro da esfera afetiva, num anúncio de sua 

característica integradora. Mas isso quando se trata de experiência afetiva autêntica, uma 

vez que, não havendo autenticidade, ocorrem problemas de desagregação e de 

perturbação entre o intelecto, a vontade e a liberdade. É preciso que estas esferas estejam 

em harmonia para que a pessoa viva de forma equilibrada nas realidades socioafetivas.  

No ambiente escolar, o educador tem instrumentos para constatar, sem 

dificuldades, que as experiências afetivas, quando autênticas, são integradoras. As 

experiências afetivas dentro do processo educacional devem ser consideradas em relação 

ao todo da pessoa, e não de modo fragmentado. Maritain (1959, p. 44) enfatiza que a 

pessoa se aperfeiçoa por meio da educação e, com isso, “a educação, no seu sentido mais 

lato, deve compreender semelhante encadear de funções”. Ao sustentar o 

desenvolvimento da pessoa como um todo, ele abraça a formação integral como um 

caminho para o aperfeiçoamento, sem, contudo, produzir algum tipo padrão/formatação, 

possibilitando que a pessoa se forme com valores morais e verdadeiramente humanos. 

A função integradora da afetividade também se pode efetuar em outro sentido. 

Quando o professor dedica uma atenção específica ao aluno com dificuldades no 

aprendizado, fazendo-o avançar, corrigindo-o, animando-o e exortando-o afetuosamente, 

é certo que tal atitude poderá nutrir sentimentos autênticos e, inclusive, servir de 

parâmetro para os demais alunos que interagem com o docente tendo atitudes de 

reverência e de respeito. Tal cenário favorece a atuação do docente como elo de 

integração e de agregação, de forma que, mesmo passados os anos, os alunos conseguem 

recordar-se daquele educador com admiração, reverência, agradecimento e amor. De 

acordo com von Hildebrand (2009, p. 11), “na experiência de ser amado, o amor do outro 

nos é dado; a experiência de ser amado pressupõe essa doação”. Atitudes positivas 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

22 

mostram o caráter integrador da experiência afetiva, que leva a pessoa à doação de si em 

uma resposta de valor. 

Portanto, a experiência afetiva possibilita a harmonia entre as três dimensões 

humanas. Do contrário, se a experiência afetiva não for autêntica resposta de valor, 

perturbações estão sujeitas a acontecer, dificultando o relacionamento humano. O 

comportamento de alunos com elevado potencial na esfera do intelecto, mas que 

apresentam dificuldade de interação social entre os colegas, demonstra o descompasso 

entre os campos do intelecto e o da afetividade, o que gera consequências. Em muitos 

casos, o educador precisará apaziguar estados de ânimo inapropriados e deverá estimular 

a demonstração de um adequado envolvimento afetivo.   

 

 

Considerações finais  

 

A análise da experiência afetiva na perspectiva de von Hildebrand (2007, 1996) 

dentro do campo educacional revela sua importância na formação da pessoa humana, 

juntamente com o intelecto, a vontade e a liberdade. Em suma, a diversidade de 

experiências na esfera afetiva é grande e variada em sua estrutura, qualidade e hierarquia, 

indo de estados não espirituais a respostas afetivas de alto nível espiritual. Para que a 

pessoa tenha uma vivência equilibrada, tais esferas precisam estar em harmonia, em 

colaboração entre si, visto que essas dimensões constituem a vida espiritual, a vida 

interior de uma pessoa humana, estando o coração no centro da esfera afetiva. 

Uma contribuição de Dietrich von Hildebrand que se coloca em destaque é a 

possibilidade de fazer uma intervenção ativa, pois se trata diretamente de um tema ligado 

à educação. Na prática educativa, agir com a virtude da coragem, isto é, agir com o coração 

(do latim, cor-agere), supõe a experiência afetiva no sentido de intervir, quando 

necessário, para ajudar o aluno a superar a dificuldade no aprendizado, corrigir 

equívocos, ou, até mesmo, quando ocorre alguma situação de conflito. 

A formação da consciência afetiva também tem lugar no âmbito educacional. É por 

meio da ação educativa que o educador se dispõe a colaborar para que o aluno, ele 

próprio, forme sua consciência, inclusive no que tange aos valores éticos e moralmente 

relevantes. Esse ponto característico na filosofia realista hildebrandiana indica a 

intencionalidade como requisito básico para haver uma resposta afetiva, o que se pode 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

23 

chamar de relação significativa e consciente entre a pessoa e o objeto. E quando esse objeto 

é não uma coisa, mas outra pessoa, o envolvimento deve ser maior, e a resposta afetiva, 

mais autêntica.  

Observa-se, por fim, que a experiência afetiva, quando autêntica, é integradora, 

pois funciona como um elo de ligação. Quando bem compreendida e vivenciada, facilita a 

cooperação entre intelecto, vontade e liberdade. Estendendo esta análise, devido à 

concentração de pessoas em um mesmo espaço/ambiente, a escola, com os profissionais 

que a representam, não deve perder de vista seu objetivo primeiro: educar para valores. 

 

 

Referências 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. 4 ed. 
São Paulo: Nova Cultural, 1991. 
 
DEWEY, John. Experience and nature. New York: Dover Publications Inc. 1959. 
 
LALANDE, André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. Tradução: Fátima Sá 
Correia et al. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 
MARITAIN, Jacques. Rumos da educação. Tradução: Inês Fortes de Oliveira. 2. Ed. Rio 
de Janeiro, Ed. Agir, 1959. 
 
MORA, Jose Ferrater. Diccionario de filosofía. Edição abreviada. Trad. de António José 
Massano e Manuel J. Palmeirim. Lisboa: Publicações Dom Quixote, 1991. 
 
PEDROZA, Regina Lucia Sucupira. Relações interpessoais: abordagem psicológica. 
Cuiabá: Universidade Federal de Mato Grosso/Rede e-Tec, 2012. 
 
RICOEUR, Paul. Hermenêutica e ideologias. 3ª ed. Tradução de Milton Japiassu. 
Petrópolis: Vozes, 2013. 
 
SUCUPIRA-LINS, Maria Judith da Costa. Afetividade. 2022. 1 vídeo (8min 30s). 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lFd7wrtRRo4&t=53s. Acesso em: 
08 mar 2022. 
 
SUCUPIRA-LINS, Maria Judith da Costa. O respeito à pessoa na educação mediante 
uma filosofia da educação. Revista Eletrônica Pesquiseduca. Volume 10, número 
22, p.497-511, set.-dez. 2018. 
 
SUCUPIRA-LINS, Maria Judith da Costa. A Filosofia da educação de John Dewey: 
reflexões e perspectivas atuais para a escola brasileira. Filosofia e Educação [rfe] – 
volume 7, número 2 – Campinas, SP Junho-Setembro de 2015, p. 19-46. 
 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

24 

SUCUPIRA-LINS, Maria Judith da Costa. Maturidade ética e identidade moral: a 
construção na prática pedagógica. Rev. Diálogo Educ., Curitiba, v. 9, n. 28, p. 633-649, 
set./dez. 2009. 
 
SUCUPIRA-LINS, Maria Judith da Costa. Educação moral na encruzilhada. Educação e 
contemporaneidade. Revista FAAEBA, p. 97-112 ano 8 n.12 –jul/dez 1999.  ISSN  
0104-7043.  
 
VON HILDEBRAND, Dietrich. The nature of love. South Bend. St. Augustine’s Press. 
Indiana, 2009. 
 
VON HILDEBRAND, Dietrich. The heart: an analysis of human and divine affectivity. St. 
Augustine’s Press, 2007.  
 
VON HILDEBRAND, Dietrich. Las formas espirituales de la afectividade. Trad. Juan 
Miguel Palacios. Excerpta Philosophica 19, Madrid: Facultad de Filosofía de la 
Universidad Complutense, 1996. 
 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

25 

CAPÍTULO 2 

A DIMENSÃO AFETIVA SILENCIADA NA EDUCAÇÃO 

 

Andreia Nunes de Castro 
 

 

1. Introdução 

 

Compreende-se que para educar é primordial reconhecer o outro como pessoa e 

não como objeto. Conforme explica Sucupira-Lins e Cardoso (2021), a pessoa é preciosa e 

valiosa em si mesma e precisa ter consciência desse valor. Por esse pressuposto admite-

se que a questão do amor está envolvida no processo de ensino-aprendizagem e nas 

relações que envolvem a escola. Um planejamento pedagógico elaborado pela concepção 

da afetividade e sua consequente realização no cotidiano escolar, poderá levar os alunos 

a construírem personalidades mais autônomas, morais e solidárias. Esse pressuposto é 

salutar para a Instituição Escolar que tem como missão, educar para vida e para o 

trabalho, dentro princípio da Educação Integral. 

Conforme a visão de Sucupira-Lins e Cardoso (2021), a profissão de docente exige 

uma disposição de amor pela pessoa, que se manifesta como um ato de reconhecimento 

do valor do outro. Sob essa perspectiva, o processo de ensino pautado pelo amor produz 

um movimento ao outro, cuja intenção é identificar e cuidar das necessidades de 

aprendizagens dos alunos. O movimento possui a capacidade de germinar atitudes 

carregadas de significado e de suscitar respostas-valor, criando um ciclo de 

desenvolvimento da consciência individual, do outro, e, por conseguinte, da cidadania. 

Para adotar uma prática educacional que integre a afetividade, é necessário 

admitir que não se sabe tudo, e compreender que a ausência de conhecimento representa 

uma oportunidade de adquirir uma nova forma de conceber a educação e o mundo. 

Conforme se concebe a construção deste mundo, surge a exigência de desenvolver 

determinados conhecimentos, atitudes, habilidades e sentimentos que possibilitem uma 

convivência plena nele. Importante destacar que o docente não precisa abdicar do rigor 

em prol da afetuosidade; ao contrário, é o amor que fundamenta sua autoridade, impondo 

um compromisso e uma responsabilidade inerente ao ato de ensinar. 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

26 

Ao incorporar a afetividade como uma abordagem no trabalho docente, surgem 

questionamentos sobre sua legitimidade. Inicialmente, o professor pode percebê-la como 

uma proposta desafiadora, até mesmo utópica, devido ao modelo predominante de 

ciência e Educação que privilegia o desenvolvimento cognitivo enquanto ignora a esfera 

afetiva. Com base nessa observação, este artigo busca estabelecer fundamentos sobre a 

afetividade, à luz da filosofia de von Hildebrand (2007, 2009), que podem ser 

incorporados à prática pedagógica. O objetivo é examinar conceitos relacionados à 

dimensão afetiva, a fim de elucidar equívocos intelectuais associados à ênfase na razão 

em detrimento da afetividade.  

Salientamos que não se trata de um texto que segue a tendência contemporânea 

que proclama a inteligência emocional como novo paradigma a ser adotado na Educação. 

A tendência mencionada se refere à crescente exigência à chamada inteligência emocional 

como um conceito fundamental nas esferas da gestão empresarial. A inteligência 

emocional diz respeito à habilidade de considerar, compreender, gerenciar e utilizar 

eficazmente as emoções, tanto as suas quanto as dos outros. O delineamento adotado é de 

concepção humanista personalista, que concebe o ser humano como uma pessoa única, 

de valor intrínseco. Nessa perspectiva, a compreensão do homem ocorre em sua 

totalidade, destacando a relevância da responsabilidade e da liberdade, que representam 

a capacidade de enfrentar a realidade e responder a ela positivamente (Mounier, 2004). 

Com base no pressuposto de Maritain (1968), consideramos que a Educação deve 

orientar o desenvolvimento da pessoa humana na esfera social, promovendo a liberdade, 

os deveres e as responsabilidades cidadãs. Formar um sujeito que possua conhecimento, 

virtudes morais e habilidades analíticas, capaz de expressar suas opiniões com respeito 

aos divergentes. Por esse entendimento, a Educação Integral não separa a cognição e a 

afetividade, na busca pela formação de cidadãos éticos, responsáveis e conscientes de seu 

papel na sociedade. 

 

 

2. A supremacia do objetivismo no sujeito cognoscente 

 

O sistema educativo, principalmente no contexto do ensino obrigatório, tem como 

foco principal a transmissão de conhecimentos por meio de conteúdos que se acredita 

serem fundamentais para o desenvolvimento do aluno na vida pública e para sua 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

27 

preparação para inserção no mundo do trabalho. Segundo Machado (2003) esses 

conhecimentos pertencem à ciência clássica, priorizam a formação intelectual, sendo 

caracterizados por um pensamento racionalista, reducionista, fragmentado. Excluem a 

afetividade, por considerá-la perturbadora da imparcialidade e da suposta objetividade. 

Historicamente, de acordo com von Hildebrand (2007), as razões pelas quais o 

ensino formal negligenciou a dimensão afetiva tem raízes na Antiguidade, influenciadas 

por Platão, que dividiu a alma humana em partes racional e irracional, e por Aristóteles 

(Séc. V a.C.) que considerava o intelecto e a vontade pertencentes à parte racional, 

enquanto atribuía a esfera afetiva à parte irracional. O equívoco, segundo o filósofo, reside 

em subordinar o domínio afetivo à categorização das paixões, enfatizando seu caráter 

irracional e não espiritual: 

 

[...] E esse erro é especialmente desastroso quando a falência em distinguir 
resulta na identificação de algo superior com algo muito inferior. Uma das 
principais razões para subestimar a esfera afetiva para negar a existência de atos 
afetivos espirituais, para recusar conceder ao coração um status análogo ao do 
intelecto e da vontade é que se identifica a afetividade com os tipos mais 
inferiores experiência afetiva (Von Hildebrand, 2007, p. 4-5). 

 
 

A associação da esfera afetiva com as paixões mais baixas subestimou seu valor. 

Isso se torna um problema quando essa falta de distinção leva à identificação do afetivo 

como algo inferior. Von Hildebrand (2007) acredita que essa identificação errônea 

impede o reconhecimento de atos afetivos espirituais e a atribuição de um status 

equivalente ao intelecto e à vontade ao coração, perdendo sua importância e potencial na 

experiência humana. Continua o autor elucidando que “talvez a razão mais notável para o 

descrédito em toda a esfera afetiva ser mantida seja encontrada na caricatura da 

afetividade que resulta do desprendimento de uma resposta afetiva do objeto” (Von 

Hildebrand, 2007, p. 6). Essa desconfiança em relação à esfera afetiva se baseia na ideia 

equivocada de que os sentimentos, como excitação, alegria e tristeza, têm significados 

intrínsecos, independentes do objeto que os desencadeia. A análise e a valorização desses 

sentimentos sem considerar o contexto que os motivam distorcem sua verdadeira 

natureza. O autor argumenta que a afetividade é uma resposta consciente e intencional, 

não uma mera reação instintiva. 

  No âmbito da construção do conhecimento, de acordo com Machado (2003), existe um 

debate entre objetividade e subjetividade, que continua sendo uma questão em aberto, 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

28 

embora a perspectiva da objetividade seja dominante. De acordo com suas pesquisas, a 

consagração da supremacia da objetividade ocorre com a obra de Karl Popper, onde ele 

rejeita a possibilidade de uma avaliação autêntica da subjetividade. Segundo Machado 

(2003), para Popper a subjetividade introduziria viés na construção do conhecimento, 

que somente seria confiável na medida em que fosse objetivada, tornando-se 

independente do sujeito que conhece. Morin (2017) argumenta que na cultura ocidental 

prevalece a ênfase na objetividade do conhecimento, influenciada pelo racionalismo 

cartesiano e sua máxima cogito, ergo sum, bem como pela teoria kantiana que considera 

todo o conhecimento adequado como pertencente ao intelecto objetivo, sendo as paixões 

a fraqueza da alma, cujos sentimentos e as emoções submete o ser humano às 

contingências corporais, causam cegueira e distorcem a percepção da realidade.  

  Tais convicções sobre a construção do conhecimento exerceram uma influência tão 

profunda no pensamento humano que a subjetividade é frequentemente desvalorizada, 

vista como prejudicial na formulação de julgamentos e na tomada de decisões sólidas. Ao 

explorar o significado das conotações positivas da objetividade e das negativas da 

subjetividade no ato de conhecer, Machado (2003) apresenta uma visão geral do espectro 

do objetivismo ao subjetivismo: 

  (i) em relação ao mundo e a vida - para o objetivismo é constituído de objetos que têm 

propriedades independentes da pessoa que possa experimentá-los; para o subjetivismo o 

mais importante são os sentimentos, a sensibilidade estética, os valores éticos;  

(ii) em relação ao conhecimento – o objetivismo é associado à ciência, à precisão, 

sinônimo de racionalidade, de argumentação lógica, de coerência, enquanto o 

subjetivismo é associado à arte, à intuição, à imaginação, à verdade relativa, significa 

irracionalidade, perda de controle das emoções, arbitrariedade, incerteza;  

(iii) em relação à capacidade de julgamento – objetividade pressupõe a verdade 

como correspondência dos fatos e justiça absoluta, a subjetividade é parcial, representa 

um ponto de vista pessoal;  

(iv) em relação à linguagem - no objetivismo expressa conceitos e categorias, os 

significados são claramente definidos para descrição e explicação adequada da realidade, 

no subjetivismo a interpretação e compreensão é pessoal, imprecisa e indefinida. 

 
A análise resulta em uma perspectiva distorcida da subjetividade, que a coloca em 

posição inferior ao intelecto, resultando na sua subestimação na Educação. A ambiguidade 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

29 

entre afetividade, emoções e sentimentos gera preconceitos em relação à sua aplicação na 

prática educacional, principalmente devido à suposição de que esses termos são 

sinônimos. Contudo, teorias que transcendem a dicotomia entre afetividade e cognição 

esclarecem as nuances entre esses termos e refutam as teorias científicas que limitam a 

legitimidade do conhecimento apenas ao objetivo. Essas conjecturas evidenciam que o 

conhecimento é resultante da atividade humana, permeado por todas as características 

pessoais, emocionais e psicológicas do sujeito. 

Uma explicação para o equívoco do mito do objetivismo é fornecida pela teoria de 

Damásio (2000). Segundo esse neurocientista, as emoções consistem em conjuntos 

complexos de reações químicas e neurais, com uma base biológica e dependência de 

mecanismos cerebrais. As emoções usam o corpo como teatro e afetam o modo de 

operação de inúmeros circuitos cerebrais. O termo “sentimento” é definido por Damásio 

(2000, p. 64) como “a experiência mental privada de uma emoção”, denotando 

consciência. Damásio (2000) argumenta que a consciência possibilita o conhecimento dos 

sentimentos e, consequentemente, propaga internamente o impacto das emoções, 

permitindo que estas, por meio dos sentimentos, influenciem os processos de 

pensamento. Essa teoria ressalta que as emoções desempenham um papel fundamental 

na cognição humana. As emoções não são simples interações físicas, mas possuem uma 

dimensão consciente, denominada sentimento. Os sentimentos podem influenciar a forma 

como pensamos, percebemos o mundo e tomamos decisões. Isso significa que não 

podemos separar completamente nossos estados emocionais de nossos processos de 

pensamento. 

Araújo (2003a) postula que a afetividade é intrínseca ao psiquismo humano, 

conferindo qualidade ao domínio afetivo e significado aos afetos que experimentamos em 

relação a nós mesmos, aos outros, à vida, à natureza, entre outros aspectos. Esclarece que 

no cotidiano, os pensamentos, sentimentos e ações humanas resultam da interação entre 

elementos cognitivos, afetivos, biológicos e socioculturais. Esses elementos são 

fundamentais para a capacidade humana de tomar decisões e agir de forma consciente. 

Essa análise aponta o equívoco intelectual de estabelecer um contraste entre objetividade 

e afetividade, uma vez que a verdadeira objetividade, ou ato de conhecimento, depende 

de uma resposta em consonância com a natureza, tema e valor do objeto ao qual se refere. 

 
 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

30 

Já é tempo de nos libertarmos da desastrosa equiparação de objetividade e 
neutralidade. Devemos nos libertar da ilusão de que a objetividade implica uma 
abordagem exclusivamente observadora e exploratória. Não, a objetividade é 
encontrada apenas na atitude que corta adequadamente o objeto, seu significado 
e sua aura. Para ser neutro, ou permanecer não comprometido quando um objeto 
e seu valor exigem e a intervenção de nossa vontade, é ser totalmente não 
objetivo. (Von Hildebrand, 2007, p. 48) 

 

Desse contexto, adotar práticas de ensino que privilegiam a objetividade e a 

racionalidade em detrimento da subjetividade e da afetividade parece ser uma 

abordagem pedagógica limitada. No entanto, existe resistência em abandonar as 

tendências, mesmo quando novos conhecimentos as desmistificam. Araújo (2003b) 

ressalta que essa dificuldade decorre da concepção de que abandonar uma opinião 

implica renunciar a uma parte do nosso pensamento, aquilo que percebemos como 

verdade, em favor do desconhecido, onde se encontra a oportunidade de crescimento. 

Essa resistência pode ser explicada pelo medo do desconhecido ou pela relutância em 

reconsiderar suas crenças, mesmo que isso signifique possibilidade de desenvolvimento 

pessoal. 

O apego às próprias crenças e a resistência em contemplar novas perspectivas têm 

o potencial de desencadear uma crise educacional. Como Arendt (2016) destaca: 

 

Uma crise só se torna um desastre quando respondemos a ela com juízos pré-
formados, isto é, com preconceitos. Uma atitude dessas não apenas aguça a crise 
como nos priva da experiência da realidade e da oportunidade por ela 

proporcionada à reflexão. (Arendt, 2016, p. 223) 

 
Essas considerações conduzem à compreensão de que, na estruturação do 

conhecimento no ambiente escolar, a ideia de que o conhecimento é neutro não é 

sustentável. Segundo von Hildebrand (2007, p. 48), isso se deve ao fato de que “o homem 

totalmente desprovido de afetividade verdadeira, nunca é, em última análise, realmente 

objetivo.” Essa compreensão sugere que a Educação deve refletir a interação entre a 

dimensão afetiva e a construção do conhecimento, buscando uma abordagem mais 

holística e equilibrada no processo educacional. Compreender o papel da subjetividade 

na educação requer o gesto de humildade em reconhecer que toda compreensão humana 

está sujeita à finitude e às condições históricas. Isso implica aceitar que nossa visão do 

mundo e do conhecimento é limitada e influenciada por nossas experiências individuais e 

pelo contexto em que vivemos. A filosofia fenomenológica de von Hildebrand (2007) nos 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

31 

convida a examinar imparcialmente os dados em si mesmos, questionando quaisquer 

explicações antigas, reducionismos ou interpretações que excluam a afetividade. 

 

2.1 A esfera afetiva segundo von Hildebrand 

 

A filosofia hildebrandiana concede a esfera afetiva um status análogo ao do 

intelecto e da vontade na constituição da capacidade do ser humano, embora cada um 

desempenhe funções distintas, eles colaboram mutuamente. No entanto, a esfera afetiva 

não é homogênea e abrange uma ampla gama de experiências, variando em estrutura, 

qualidade e posição, desde estados não espirituais até respostas afetivas de ordem 

espiritual elevada. Von Hildebrand (2007) categoriza a esfera afetiva em diversos níveis 

de experiência: sensações corporais, estados emocionais e paixões que variam, não 

apenas em sua natureza mental, mas também em sua estrutura e ontologia. Em sua 

interpretação a afetividade está intrinsecamente ligada ao objeto, respondendo a ele de 

maneira significativa. 

Von Hildebrand (2007) ressalta uma distinção crucial entre as sensações 

corporais, os estados emocionais, paixões e resposta afetiva. As sensações representam 

processos fisiológicos resultantes de estímulos externos; os estados emocionais se 

referem a respostas intensas e instintivas imediatas; as paixões são desejos que tendem à 

subjugação da razão, como ciúmes e ambição lasciva; as respostas afetivas envolvem uma 

avaliação pessoal de eventos específicos. Ao esclarecer sobre a natureza dos estados 

psíquicos e da resposta afetiva, o filósofo (2007, p.26) afirma que, “os estados psíquicos 

são “causados” por processos corporais ou por psíquicas, enquanto as respostas afetivas 

são ‘motivadas”. Os sentimentos surgem decorrentes dos estímulos e das situações que 

mobilizam as emoções, enquanto a resposta afetiva advém de uma motivação provocada 

conscientemente e intencionalmente. Por essas características, as respostas afetivas não 

são geradas livremente como atos da vontade, e se referem em responder 

intencionalmente a uma provocação externa. Desse modo, não podemos separar a 

resposta afetiva de seus objetos, nem negligenciar seu caráter-resposta, pois esta tem 

significado decisivo na esfera da moralidade, que torna possível dizer e demonstrar o 

valor da pessoa. 

Ao esclarecer a distinção entre um mero estado afetivo e uma resposta afetiva, von 

Hildebrand (2007) aponta que o primeiro é transitório, enquanto o segundo é de natureza 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

32 

duradoura e está relacionado a valores moralmente relevantes. Esses valores enriquecem 

e ampliam a compreensão do outro e do mundo. As respostas afetivas solicitam a 

valorização da dignidade da pessoa, devido à sua intencionalidade, caráter volitivo e 

consciência presentes na condição humana do livre arbítrio. 

Dentro do humanismo integral, a liberdade é valorizada como algo inerente ao ser 

humano, tanto como meio como quanto finalidade. A liberdade implica em 

responsabilidade pela própria existência. Sucupira-Lins (2017), adepta desse movimento 

filosófico, destaca que a liberdade é uma característica intrínseca do ser humano, porém, 

para exercê-la plenamente, é necessário tomar consciência. Argumenta que a integridade 

do sujeito está ligada à sua capacidade de agir de maneira consciente. O termo ação é 

próprio do sujeito como realização de uma vontade livre e consciente. 

Na concepção de von Hildebrand (2007), a intencionalidade e a motivação impõem 

uma resposta-valor, no entanto, devido a diferentes formas de ser afetado e motivado a 

dar uma resposta, o filósofo destaca o amor como resposta afetiva de maior 

comprometimento com o outro. O amor é uma resposta afetiva criadora de vínculo, no 

qual o sujeito amado cresce em seu valor. Entende-se que a pessoa tem valor em si mesmo, 

portanto, amar é mover-se guiado pela ética para valorizar o outro. O filósofo (2007, p.37) 

apresenta a resposta afetiva moral sendo a de maior comprometimento, uma resposta 

“transcendente - isto é, tão livre de necessidades e apetites meramente subjetivos e de um 

movimento meramente enteléquico - quanto é nosso conhecimento que se agarra e se 

submete à verdade”. A resposta afetiva moral provoca um mover-se na direção do outro 

com solidariedade e alteridade. A plenitude do compromisso que vem com o amor vai em 

direção ao outro, independente de qualquer deficiência ou erro, sem juízo de valor 

objetivo, ama-se a pessoa em sua totalidade e unicidade, livre de necessidades meramente 

subjetivas e isenta de movimento apenas intelectual. 

 

 

3. O problema do excesso de objetividade na educação 

 

 A ciência moderna alicerçou-se na separação entre juízo de fato e juízo de valor, 

entre o objetivo e o subjetivo. Esse desenvolvimento científico, intrinsecamente ligado ao 

avanço tecnológico e econômico, resultou no predomínio da racionalidade instrumental 

no sistema educacional. De acordo com Morin (2017), esse modelo educacional tende a 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

33 

ser fragmentado, com foco na construção de competências unilaterais. Tem como 

consequência a diminuição do ensino em valores éticos, responsabilidade e solidariedade, 

ao mesmo tempo em que fomenta o individualismo, o egocentrismo e a busca desenfreada 

pela felicidade pessoal, sem considerar custos ou consequências. O excesso da 

racionalidade, o conhecimento pelo conhecimento, não enxerga as graves consequências 

geradas pela manipulação, suscitada pelo progresso científico e que pode ser posta a 

serviço de fins imorais, de onde deriva a diluição da responsabilidade, da solidariedade e 

da ética. 

 Uma das manifestações da desintegração da realidade social é apresentada por 

MacIntyre (2001), ao descrever o conceito de desordem moral, existente na sociedade e 

decorrente do Emotivismo. Emotivismo é uma doutrina filosófica que afirma que todos os 

juízos valorativos, especialmente os morais, são apenas expressões de preferência, 

sentimentos ou atitudes pessoais e não possuem uma base objetiva ou racional. Nega que 

existam verdades morais motivacionais e sustenta que as crenças morais são apenas 

expressões subjetivas de emoções ou individuais. Bauman (1998) corrobora com essa 

ideia, ao descrever a configuração social exacerbada do individualismo, a volatilidade e a 

fluidez das relações. Na busca pelo sucesso e felicidade, a pessoa se torna cada vez mais 

individualista e solitária, uma vez que passa a acreditar que depende de suas ações 

pessoais. Isso resulta em um declínio do interesse por práticas sociais sólidas e 

estruturadas, enfraquecendo as relações interpessoais e contribuindo para a 

desvalorização da ética e da moral. 

 Diagnóstico semelhante, mas não todo coincidente, é oferecido por von Hildebrand 

(2007, p 59), ao alertar para a consequência da hipertrofia do intelecto e da vontade que 

torna o “homem insensível ou de coração duro, incapaz de amar realmente ou de sentir 

compaixão autêntica ou total contrição”. Esse movimento resultará em um amor-próprio 

exacerbado, no qual considera válida somente a moral individual, resultando numa 

desconsideração moral do outro. Destituído da capacidade de empatia e solidariedade, o 

insensível se torna um egocêntrico, cuja ambição, avareza, fanatismo, desonestidade e 

cinismo passam a fazer parte de suas atitudes. 

 Quanto mais prolifera o paradigma da objetividade, mais frequentes são as novas 

exigências referentes à intervenção escolar no âmbito propriamente pedagógico, 

constantemente entrecortado por episódios disruptivos do convívio harmonioso: 

descaso, negligência, hostilidade, chantagem, às vezes atos violentos. O paradoxo de tal 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

34 

fenômeno reside na crescente indiferença que ele produz, ou seja, quanto mais 

racionalidade, mais indiferentes, menos resposta-valor afetiva manifestamos. Cenário 

captado por Mario Quintana (2007, n.p.) no poema Jardim Interior ao expressar que “o 

que mata um jardim não é o abandono. O que mata um jardim é esse olhar vazio de quem 

por eles passa indiferente”. Fazendo uma analogia com a prática docente, esses versos 

retratam o sentido de mundo pessoal, íntimo, que para ser preservado deve ser olhado 

com atenção. Da mesma forma, o aluno para se desenvolver precisa ser valorizado por 

meio de respostas afetivas e morais. 

 No pensamento de von Hildebrand (2009, p. 107) “se respondermos com pesar ou 

aborrecimento aquilo que é objetivamente alegre, então nossa resposta forma um oposto 

específico à resposta-valor”, estaremos demonstrando indiferença ao fenômeno ou 

objeto. No contexto escolar a resposta afetiva moral é o contra-ataque à indiferença, 

desempenhando um papel positivo e adequado na relação professor e aluno. A ausência 

dessa resposta é vista como uma indiferença. A resposta-valor na relação pedagógica 

facilita a diligência em alcançar o objetivo final da educação, conforme indicado por 

Maritain (1968, p. 37) de “guiar o homem no desenvolvimento dinâmico no curso do qual 

se constituirá como pessoa humana, dotada das armas do conhecimento, do poder de 

julgar e das virtudes morais.” Dessa maneira, a resposta-valor implica demonstrar apreço 

e valorização pelo aluno, incentivando sua participação ativa e seu progresso no processo 

educacional.  

 A resposta-valor na educação está relacionada ao compromisso do educador em 

promover o crescimento integral do aluno, não apenas em termos acadêmicos, mas 

também como ser humano moralmente consciente. Isso se traduz em cuidado, atenção e 

esforço em direção a orientar o estudante em seu desenvolvimento pleno, visando 

capacitá-lo a se tornar uma pessoa humana completa. 

 Os argumentos realçam que o excesso de objetividade/racionalidade pode impedir 

o pleno exercício da cidadania, porque a sociedade é composta por pessoas, que por sua 

vez, se constroem com bases em valores socialmente aceitos, dentro de um arcabouço de 

consensos legais que estabelece o limite entre o pessoal e o coletivo, entre o público e o 

privado. (Machado, 2003). A cidadania envolve uma interconexão de reciprocidade entre 

a pessoa e a sociedade. Essa reciprocidade é explicitada por Elias (1994) ao afirmar que: 

 
 
 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

35 

Essa rede de funções no interior das associações humanas, essa ordem invisível 
em que são constantemente introduzidos os objetivos individuais, não deve sua 
origem a uma simples soma de vontades, a uma decisão comum de muitas 
pessoas individuais... Por baixo de cada um dos acordos cumulativos há, entre as 
pessoas, uma ligação funcional preexistente, que não é apenas somatória. (Elias, 
1994, p. 22) 
 

 É fundamental registrar que, embora a palavra cidadania costume ser associada 

à garantia de direitos, seu cerne encontra-se precisamente na ideia de participação, de 

articulação de interesses, entre projetos pessoais e coletivos. Essa articulação é regulada 

por leis que garantem direitos e deveres, que disciplinam a participação, mas não 

garantem sua efetiva plenitude, porque esta encontra no âmbito da pessoalidade, e como 

tal, associada a valores. Para Santos (2021) uma possibilidade de formar para cidadania 

reside no reconhecimento de três dimensões do homem: a dimensão da corporeidade, a 

dimensão da individualidade e a dimensão da socialidade. A corporeidade trata-se da 

realidade do corpo do homem, é uma dimensão objetiva, que representa as virtualidades 

de educação, da capacidade de mobilidade, da localidade. A dimensão da individualidade 

é subjetiva; diz respeito às consciências: do mundo, do lugar, de si, do outro, de nós, e 

todas estas formas de consciência têm a ver com a transindividualidade, isto é, com as 

relações entre indivíduos; que são parte das condições de produção da socialidade, isto é, 

do fenômeno de estar junto. 

 Referindo à cidadania, Machado (2003, p. 228) afirma: “A cidadania é o núcleo 

duro da pessoalidade, mas esta apresenta um âmbito muito mais abrangente, que inclui 

regiões idiossincráticas em que cada um de nós é a maior autoridade sobre si mesmo”.  No 

entendimento do autor, a pessoalidade é o espaço onde as diferenças individuais se 

manifestam, embora como cidadãos todos sejam iguais perante a lei. Justamente por 

sermos diferentes, não tomamos decisões pessoais e em temas que envolvem 

sentimentos, com base em leis. Por isso, consideramos que a formação para a cidadania 

não se limita à construção de consensos de normas que garantam direitos e deveres, mas 

ingressa no terreno da pessoalidade.  

 Almejando a formação integral, parece-nos lógico a existência da 

subjetividade/afetividade na prática docente, pois como pessoas, somos constituídos de 

um espectro de competências com característica única no modo de ser e agir. Por isso, 

consideramos a formação moral e o ensino de ética premissa para a formação integral e 

para cidadania. O ensino a que nos referimos não é calcado em teorias nem em coação, 

mas pela presença das artes e a preocupação com a dimensão estética, parecem-nos 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

36 

profícuo e necessário. A arte por sua capacidade de trazer à existência as coisas que nos 

comovem permite ao sujeito entrar em contato com a realidade, dar a resposta-valor 

adequada e exercer a cidadania. 

 A tomada de consciência da pessoalidade na educação, que nos diferencia um do 

outro, e não se restringe ao campo visual, traz para a escola a ideia da subjetividade como 

elemento essencial para a comunicação, sendo esta, instrumento sinequa non para a 

cidadania. Entre os ideais de objetividade e de subjetividade no processo de construção 

do conhecimento, partimos da premissa de que ambos os elementos são importantes, e 

que devem cooperar um com outro para que nenhum se sobressaia, causando 

desequilíbrios no ser humano e nas relações sociais. A cooperação é essencial porque 

aprendemos pela articulação de processos mentais, por onde circunscrevem o objetivo e 

o subjetivo. 

 A mensagem fundamental para a Educação que decorre das reflexões de 

estudiosos da subjetividade dirige-se à formação de valores visando desenvolver 

competências para relacionar com as pessoas e com o mundo à sua volta. Uma formação 

que promova o desenvolvimento do autoconhecimento, da autonomia, da 

responsabilidade, do autocontrole, da autorregulação. Os estudos de Sucupira-Lins 

(2017), sugerem que há um nexo fulcral entre objetividade e subjetividade decisivo para 

exercemos a liberdade, e não nos tornarmos escravos dos instintos, dos impulsos, 

respondendo às pulsões e a ímpetos. 

 

 

4. A prática educativa e a afetividade 

 

Tradicionalmente, de acordo com uma visão racionalista e dualista do ser humano, 

considerou-se a aprendizagem exclusivamente como processo consciente e produto da 

inteligência, no qual se exclui o corpo e os afetos. Porém, os estudos de Fernández (1991) 

evidenciam que: 

 

A inteligência processa, pela elaboração objetivamente, os movimentos de 
aproximação e apropriação do objeto, classificando-o, seriando-o, incluindo-o 
em alguma estrutura hierárquica e de classe, enquanto que o desejo tende 
apropriar-se do objeto, incluindo-o em alguma metáfora própria (elaboração 
subjetivante). (Fernández, 1991, p. 116) 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

37 

Para a pesquisadora, aprender é apropriar-se, apropriação que se dá a partir de 

uma elaboração objetiva e subjetiva, num processo de vínculo entre ensinante e 

aprendente. Essa simples constatação é a própria essência da escola: para aprender 

necessitam-se dois sujeitos, um que ensina e um que aprende, e um vínculo estabelecido 

entre ambos, com desdobramento afetivo por meio da articulação inteligência-desejo e do 

equilíbrio assimilação-acomodação, passando por quatro níveis: articulação construtiva 

do organismo, corpo, inteligência e estrutura do desejo, numa interação com o outro.  

Esclarecemos que o termo inteligência não é aqui concebido como capacidade ou 

aptidão intelectual, associado à noção quociente de inteligência de escala de normalidade 

entre os indivíduos. Refere-se ao conceito piagetiano no qual a inteligência origina-se de 

um substrato biológico, em cujo cerne encontram-se os atributos invariantes da 

organização e da adaptação. Essas invariantes funcionais em ação ao longo da vida em 

interação com seu ambiente propiciam a construção constante das estruturas intelectuais. 

(Piaget, 1982). Ou seja, a inteligência não é inata, há possibilidade de ser desenvolvida 

pela interação com o meio. 

Emerge de tal pressuposto a importância fundamental da intervenção educativa, 

considerando que dada a plasticidade do sistema psicológico humano, são os outros que 

mostram à criança ou adolescente como ser sujeito numa determinada cultura. Na 

ausência desses parâmetros externos fornecidos por outros seres humanos, o homem não 

se desenvolve em sua totalidade de ser. Totalidade do ser no sentido da antropologia 

buberiana que é composta por unidade, unicidade e essencialmente relacional, sendo na 

relação que ele se descobre e se conhece (Buber, 2001). 

Tal perspectiva solicita que a educação se reestruture de forma a assumir funções 

mais abrangentes, incorporando em seu núcleo de objetivos a formação integral do ser 

humano, objetivando a cidadania, por meio do desenvolvimento de competências para 

lidar de maneira consciente, democrática e autônoma com a diversidade, com o conflito 

de ideias e com as influências das culturas.  Por formação integral adotamos o conceito 

proposto por Sucupira-Lins (2014, p. 127): “processo que visa o aperfeiçoamento do 

educando em todos os seus aspectos, de modo que se pode observar a Educação cognitiva, 

sociocultural, afetiva, física e moral.” Este conceito atende a proposta de educação de 

Maritain (1968), que postula o ensino como responsável por formar o homem social e 

moralmente, conscientizando o aluno de seu papel na sociedade, incentivando e 

fortalecendo a liberdade, os deveres e responsabilidades no exercício de sua cidadania. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

38 

Alicerçado no Humanismo Integral, Maritain (1968) indica a educação liberal 

como a ideal para formar a consciência social, por ser a educação que capacita o homem 

a pensar bem, que aceita as faculdades naturais e a unidade do indivíduo, sistematizando 

o ensino de toda a cultura de forma concisa às crianças e aos jovens. A educação deve 

ensinar e praticar os valores morais, com objetivo de formar a consciência de que 

cidadania exige o pensar no outro, a considerar o bem comum como projeto de existência.  

O tipo de educação idealizada pelo filósofo humanista traz à tona uma questão 

central: como se ensina o conhecimento? Ao responder essa questão apresentamos 

argumentos e conceitos da área da psicologia e filosofia, sabendo que há outros, e mesmo 

não sendo o objetivo desse texto padronizar posturas de ensino que orientam a atividade 

educativa de modo a torná-la mais eficiente, não nos eximimos de analisar aspectos 

didáticos que permitam o encaminhamento do objetivo. 

Fernández (1991, p.52) argumenta que o conhecimento não pode ser transmitido 

diretamente em bloco, e mesmo com a intervenção educativa intencional não se transmite 

o conhecimento, mas, por “sinais desse conhecimento para que o sujeito possa, 

transformando-os, reproduzi-lo”. Nessa perspectiva, o professor cumpre um papel 

fundamental, sendo o mediador entre o conhecimento e o aluno.  O professor é o outro 

que conhece, e precisa ensinar porque “não aprendemos de qualquer um, aprendemos 

daquele a quem outorgamos confiança e direito de ensinar”. Consoante à visão de Arendt 

(2016), trata-se da autoridade docente, concebida como uma referência simbólica que 

torna a palavra do docente significativa, uma pessoa que merece ser ouvida e valorizada 

porque tem saberes relevantes a transmitir. Para a pensadora, a autoridade docente 

refere-se à responsabilidade pelo mundo, pela vida e pelo desenvolvimento das novas 

gerações, ao mesmo tempo em que garante a continuidade do mundo. Portanto, se dá em 

um trato interpessoal com uma conotação política em se comprometer e responsabilizar 

em construir um mundo comum que permita o conviver. A autoridade pressupõe tanto o 

domínio do conhecimento, quanto uma postura ética que deve permear a relação entre 

professores e seus alunos, e se assenta na credibilidade intelectual, mas também no rigor 

e na conduta afetuosa, de modo a fazer emergir os sentimentos de confiança e respeito, os 

quais conduzem às virtudes necessárias à integração social do sujeito. 

Diante de tal autoridade, como é possível a expectativa da conduta afetuosa sem 

cair no sentimentalismo? Para enfrentar tal questão, é necessário distinguir autoridade 

de autoritarismo. A fim de evitar mal-entendidos, o princípio postulado por Arendt (2016) 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

39 

de que onde há força e coerção, não há autoridade, assegura o discernimento entre 

termos, visto que ambos pressupõem a obediência. Cerezer (2011 p. 64) explica que 

“autoridade representa o avesso do autoritarismo, o qual é exercido pela força ou pelo 

abandono e negligência. Este surge quando a autoridade está ausente”. Vale destacar que 

a obediência é elemento presente tanto na autoridade quanto no autoritarismo, pois 

requer acatamento às regras e limites, porém, de natureza distinta, uma vez que na 

autoridade ocorre numa relação assimétrica, e no autoritarismo ocorre à coerção para se 

fazer obedecer. O educador deve dar o limite com autoridade sem autoritarismo, criando 

um espaço de segurança e proteção sem ser permissivo e complacente às demandas do 

educando. Ao explicar a função do professor na escola contemporânea, o autor o faz por 

meio da metáfora professor-filtro, na qual o professor, em sala de aula, é o que escuta, 

entende e filtra para seus alunos aquilo que é oferecido pelo mundo externo. 

Etimologicamente filtro (do étimo filtrum) se refere a capacidade de separar para analisar 

a realidade a sua volta, para mostrar-se e posicionar-se como adulto na relação com 

crianças e adolescentes interpondo-se para o desenvolvimento do aluno. “Em outro 

sentido, filtro (do étimo phíltron) como alguém embebido em afeto amoroso, equilibrado 

e, principalmente, autor de suas ações” (Cerezer, 2011, p. 47). O autor, indica o amor como 

elemento necessário para a confiança no ato de educar, cuja experiência com o outro 

ultrapassa a mera tolerância, é uma fonte de responsabilidade irrestrita que um sujeito 

possui em relação a outro. Portanto, amar é racional, e apresenta-se como condição para 

o estabelecimento de vínculos que conferem ao outro a condição de existência e 

unicidade. 

Por tais pressupostos, compreendemos que por meio de ameaças pode-se 

conseguir a obediência dos alunos, mas não a sua legitimidade. Enquanto no 

autoritarismo prevalece o medo, na autoridade a obediência é consentida por meio do 

julgamento válido, no qual o respeito e a confiança estão presentes. Deste modo, tanto a 

natureza da autoridade e do autoritarismo é distinta, quanto também o são a resposta que 

eles produzem. No universo escolar a autoridade só é possível pela via do afeto exercido 

com maturidade e respeito. Nesse sentido, von Hildebrand (2009, p. 65), oferece 

contribuições significativas para a prática docente ao pontuar que “o amor é inteiramente 

oposto ao arbitrário”. 

 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

40 

Quando dizemos arbitrário, estamos pensando na atitude de uma pessoa que se 
sente inteiramente dona de si mesma e que cede sem qualquer resistência a tudo 
o que considera subjetivamente satisfatório. Não pensamos na pessoa que se 
sente senhor de si porque aprendeu a controlar-se, porque se tem nas mãos, mas 
sim em quem se aproxima da vida com a consciência de poder fazer ou omitir o 
que quer que seja [...]. (Von Hildebrand, 2009, p. 65) 

 

Essa compreensão possibilita considerar a autoridade do professor como resposta 

afetiva-moral, que sustentada pelo amor à pessoa dos alunos, desenvolve sua prática com 

rigor, sem ser arbitrário, julga sem rotular, corrige e intervém sem tolher, distingue as 

necessidades de cada um, incentiva e valoriza o progresso. O amor não permite abandonar 

e desistir do aluno, porque o comprometimento que vem dele produz o olhar sem 

preconceito impulsionando o agir. Essa constatação cria para o catalisador do 

conhecimento, no caso o professor, uma exigência de um vínculo afetivo com o aluno, 

devido a sua dificuldade de abstrair, de pensar cientificamente, e da existência do erro. 

Diante do erro, uma resposta imprópria da parte do professor pode explicitar dois fatos 

distintos: a ignorância ou confusão entre autoritarismo e autoridade, ou a noção 

equivocada que erro é indício de fracasso do aluno, como se esse processo fosse um 

caminho invariável e de mão única.  

A indiferença do professor a uma resposta-valor adequada torna uma experiência 

desagradável e inibidora da aprendizagem, da mesma forma que uma resposta desvalor, 

como ser rotulado com alguma síndrome médica ou psicológica, tolhe o 

comprometimento do professor com a docência. De acordo com Pinto (1997) a calidez da 

vinculação afetiva entre professor e aluno estimula poderosamente a reação que resulta 

na apreensão do objeto pelo sujeito. Referimo-nos a vínculo afetivo no sentido de resposta 

afetiva-moral, e não de acepção epidérmica do senso comum de sentimento de amor pelos 

alunos que impõe tolerância e carinho como eufemismo para não educar. Contra o 

sentimentalismo, ergue-se uma antítese cabal: a resposta afetiva. Trata-se de atitude, de 

um comprometimento, de mover-se em direção ao aluno, sem nenhum compartilhamento 

de intimidades, nenhuma sedução para agradar o aluno.   

 Simetricamente, o vocábulo resposta conduz a ideia de reação, mas aqui, 

compreendemo-la na concepção de von Hildebrand (2007, 2009), um lançar-se 

afetuosamente em direção ao outro, consciente de sua dignidade enquanto pessoa. Na 

prática docente, significa saber que se consegue ensinar muito mais do que o articulado 

em palavras, ensina muito mais do que temos a intenção de fazê-lo, porque na 

comunicação, pedra angular do ensino, expressamos sentimentos, raciocínios, 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

41 

contentamento, desafetos. Elementos que propiciam uma interação pessoal subjetiva que 

se expressa no olhar, no gesto, no sorriso, que não conseguimos expressar em palavras, 

mas que compõem, genuinamente, os processos cognitivos.  

Nesse sentido, parece-nos possível aceitar a existência de descontinuidades entre 

ensinar e aprender, e essas descontinuidades ocorreriam justamente porque o 

desenvolvimento do conhecimento, em níveis escolares, não se deve apenas a questões 

epistemológicas e a procedimentos didáticos, mas também a fatores referentes às crenças 

e valores daqueles que são responsáveis pelo processo educativo. Por isso, na organização 

da prática docente a presença da afetividade, por meio da resposta afetiva-moral, na 

prática docente é fundamental para a construção da confiança, meio pelo qual se 

desarraiga o receio do erro e favorece a aprendizagem de conteúdos científicos e 

atitudinais. 

 

 

5. Considerações finais 

 

Nas análises realizadas, compreendemos que a chave da inteligibilidade está em 

levar o objeto e o sujeito, a objetividade e subjetividade, a uma fusão que permite 

interpretar a realidade e ao mesmo tempo, posicionar-se no mundo como pessoa e como 

cidadão. Por essa lógica, a escola deve ajudar a formar valores morais que permitam ao 

aluno conviver com a diversidade e o conflito de ideias presentes nas relações que 

estabelecem com o outro. Considerando que os jovens atuarão no mundo do trabalho 

regulando eticamente os conhecimentos e as ações, eximir-se de formar a subjetividade 

dos alunos é um caminho perigoso para as relações sociais, para a democracia e para a 

cidadania.  

Diante dos pressupostos apresentados por von Hildebrand (2007, 2009), 

consideramos que a formação de valores morais, com intuito de formar o caráter, está 

intrinsecamente relacionada à formação da subjetividade. Por esse entendimento, a 

aprendizagem não está centrada nem no docente nem no estudante, mas na relação entre 

eles. A aprendizagem ocorre numa relação que envolve a intersubjetividade, a 

cooperação, a solidariedade, o amor, cuja resposta afetiva moral revela o valor da pessoa 

do aluno e contribui com a aquisição do conhecimento. As teorias de von Hildebrand 

(2007, 2009), que serviram de base filosófica, apontam caminhos para projetos 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

42 

educacionais que contemplam a cognição, a dimensão do afeto, da ética, da estética, da 

espiritualidade, efetivando de fato uma Educação Integral. 

 

Referências 

 

ARAÚJO, U. F. Temas Transversais e a Estratégia de Projetos. São Paulo: Moderna, 
2003a. 
 
ARAÚJO, U. F. A dimensão afetiva da psique humana e a educação em valores. In: 
ARANTES, V.A. (org). Afetividade na escola: alternativas teóricas e práticas. São Paulo: 
Summus, 2003b. 
 
ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro. Tradução: Mauro W. Barbosa. São Paulo: 
Perspectiva, 2016. 
 
BAUMAN, Z. O mal-estar da pós-modernidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 
1998. 
 
BUBER, M. Eu e Tu. Introdução e Tradução de Newton Aquiles Von Zuben. 10. ed. São 
Paulo: Centauro, 2001. 
 
CEREZER, C. Ser professor/educador na atualidade. In: CEREZER, C; OUTEIRAL, J. 
Autoridade e Mal-estar do educador. São Paulo: Zagodoni, 2011. 
 
DAMÁSIO, A. O mistério da consciência: do corpo e das emoções ao conhecimento de 
si. Tradução Laura Teixeira Motta.  São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
ELIAS, N. A sociedade dos indivíduos. Rio de Janeiro: Zahar, 1994. 
 
FERNÁNDEZ, A. A inteligência aprisionada. Tradução Iara Rodrigues. Porto Alegre: 
Artmed, 1991. 
 
MACHADO, N. J. Objetividade e subjetividade na construção do conhecimento. In: 
ARANTES, V.A. (org). Afetividade na escola: alternativas teóricas e práticas. São Paulo: 
Summus, 2003. 
 
SANTOS, M. Por uma geografia cidadã: por uma epistemologia da existência. Revista 
Prosa Verso e Arte. Educação e ciência. 2021. Disponível em 
<https://bityli.com/mAYbe>. Acesso em 30 jul. 2023. 
 
MACINTYRE, A. Depois da Virtude. Tradução de Jussara Simões: revisão de Helder 
Bueno Aires de Carvalho. Bauru, SP: EDUSC, 2001. 
 
MARITAIN, J. Rumos da educação. 5. ed. Rio de Janeiro: Agir, 1968. 
 
MORIN, E. O método 6: ética. Tradução Jurenir Machado da Silva. 5 ed. Porto Alegre: 
Sulina, 2017. 

https://bityli.com/mAYbe


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

43 

 
MOUNIER, E. O Personalismo. Tradução de Vinicius Eduardo Alves. São Paulo: 
Centauro, 2004. 
 
PIAGET, J. O nascimento da inteligência na criança. Ed. 4ª. Rio de Janeiro: Editora 
LTC, 1982. 
PINTO, H. D. S. As fontes do erro. In: AQUINO, J. G. Erro e fracasso na escola: 
alternativas teóricas e práticas. 5ª Ed. São Paulo: Summus, 1997.  
 
QUINTANA, M. Jardim interior. A cor do invisível. In: MARQUES, L. Mario Quintana 
Poemas. E-book. 2007. Disponível em https://docero.com.br/doc/n850cc. Acesso em 
06 de jan. 2023. 
 
Sucupira-Lins, M. J C. Liberdade e educação moral. Youtube. 04 de ago. de 2017. 
Disponível em: <https://www. com/watch?v=yTydq5hydGI&t=136s>. Acesso em: 06 
jan. de 2022. 
 
Sucupira-Lins, M. J C. A educação integral e o desenvolvimento da pessoa humana. In: 
MALHEIRO, J. Escola com corpo e alma: manual de ética para pais, professores e 
alunos. 1. ed. Curitiba, PR: CRV, 2014. 
 
Sucupira-Lins, M. J.; CARDOSO, B. R. M.   Necessidades e motivações na construção da 
hierarquia de valores na formação da pessoa. Rev. Eletrônica Pesquiseduca. Santos, 
V.13, N. 320, p.969-982,set.-dez.2021. 
 
VON HILDEBRAND, D. The nature of love. South Bend: St. Augustine, 2009. 
 
VON HILDEBRAND, D. The Heart. Edited by Jonh Henry Crosby. South Bend, Indiana: St. 
Augustine’s Press, 2007. 
 
 

 

https://docero.com.br/doc/n850cc


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

44 

CAPÍTULO 3 

EDUCAÇÃO INTEGRAL DA PESSOA HUMANA: PERSPECTIVA AFETIVA 

DA FILOSOFIA DE VON HILDEBRAND  
 

Daniela Honorio de Sousa Brito 
 

 

Introdução 

 

  Reflexões sobre a afetividade na Educação são necessárias para que se torne 

efetiva a plena formação do educando. Considerando que a pessoa humana é “um todo, e 

não somente uma parte” (Maritain, 1967, p. 16), pensar em práticas pedagógicas visando 

o desenvolvimento das diferentes facetas (cognitivo, moral, social, afetivo, físico) do 

educando é de primordial importância. Essa é a perspectiva de Educação Integral que 

fundamenta este texto, não tendo, portanto, associação com horário estendido na escola. 

A Constituição Federal de 1946 (Brasil, 1946) apresenta, em seu 166° artigo, que 

a Educação “deve inspirar-se nos princípios de liberdade e nos ideais de solidariedade 

humana”, o que foi reiterado, posteriormente, na Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional n° 4024/61 (Brasil, 1961) e na Constituição Federal de 1967 (Brasil, 1967). A 

liberdade é inerente ao ser humano e tem seu crescimento favorecido pela Educação. O 

desenvolvimento pleno da pessoa humana permite que esta atinja sua plenitude. A 

Educação contribui para a “formação de homens livres para uma comunidade livre” 

(Maritain, 1968, p. 161), de pessoas que utilizam sua liberdade com autonomia e 

comprometimento social.  

A solidariedade é um conceito que já aparecia nestas diretrizes e tem um destaque 

maior no volume 8, destinado ao tema Ética, dos Parâmetros Curriculares Nacionais 

(Brasil, 1997). Este documento enfatiza a necessidade de intervenções do educador, no 

contexto escolar, que favoreçam o desenvolvimento moral do aluno e consequentemente 

a formação plena da pessoa humana. Nos PCNs Ética, solidariedade é apresentada como 

um dos quatro blocos de conteúdo (Respeito Mútuo, Justiça, Diálogo e Solidariedade) que 

devem ser priorizados no cotidiano escolar de forma transversal, ou seja, sem um horário 

e/ou disciplina específica. Neste documento orientador, solidariedade é compreendido 

como um termo “muito próximo da ideia de “generosidade”: doar-se a alguém, ajudar 

desinteressadamente” (Brasil, 1997, p. 85). Diante desta afirmação é possível associar aos 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

45 

escritos de Aristóteles quando afirma que “o generoso se destaca mais por dar aos 

indivíduos certos do que por obter riquezas das fontes certas” (Aristóteles, séc. IV a.C. 

2020, Livro IV, capítulo 1, 1120a1: 10). Neste ponto, é importante salientar a relevância 

da afetividade para a vida social como afirma Maritain: 

 

Assim acontece não somente em virtude das necessidades e indigências da 
natureza humana, em razão das quais cada um tem necessidade dos outros para 
sua vida material, intelectual e moral, mas também por causa da generosidade 
radical inscrita no próprio ser da pessoa, e por espírito aberto às comunicações 
da inteligência e do amor, o que exige a relação com outras pessoas. (Maritain, 
1967, p. 18) 

 
 

A Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988) apresenta como uma das finalidades 

da Educação o “pleno desenvolvimento da pessoa”, o que é consolidado na atual Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional n° 9394/96 (Brasil, 1996). Esta preocupação com 

a formação plena do educando já estava presente na Lei de Diretrizes e Bases n° 4024 de 

1961 que estabelece como finalidade da Educação “o desenvolvimento integral da 

personalidade humana e sua participação na obra do bem comum” (Brasil, 1961, art. 1). 

A Lei n° 5692/71 também apresenta a mesma perspectiva ao dizer que “o ensino de 1° e 

2° graus tem por objetivo geral proporcionar ao educando a formação necessária ao 

desenvolvimento de suas potencialidades” (Brasil, 1971, art. 1). Recentemente na 

resolução de 22 de dezembro de 2017 (Brasil, 2017), que institui e orienta a implantação 

da Base Nacional Comum Curricular (BNCC), lê-se: “As propostas pedagógicas e os 

currículos devem considerar as múltiplas dimensões dos estudantes, visando ao seu pleno 

desenvolvimento, na perspectiva de efetivação de uma educação integral.” Neste sentido, 

a Educação escolar deve contribuir para a formação humana como um todo e não 

priorizar um determinado aspecto. Após esse breve histórico é possível observar uma 

recorrência da preocupação com a Educação Integral da pessoa humana na legislação 

brasileira.   

O conceito de pessoa humana é um tema central neste trabalho. Considerando a 

escola uma instância social, é necessário afirmar que “o homem, antes de ser constituído 

parte da comunidade política, é constituído como pessoa” (Maritain, 1967, p. 73). A partir 

desse pressuposto, entende-se que na relação educador e educando é indispensável o 

respeito à dignidade própria do ser humano que é formado por diferentes facetas. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

46 

O filósofo Dietrich von Hildebrand (2007) afirma que no curso da história da 

filosofia a afetividade foi entendida como algo de menor valor. Uma das principais razões 

para uma classificação mais baixa da esfera afetiva consiste no fato de a identificarem com 

os tipos inferiores de experiência afetiva. Isso indica uma das possíveis razões para a 

afetividade não ser uma preocupação central na Educação. Deste modo, um estudo mais 

aprofundado sobre a afetividade se faz necessário. 

Pesquisas desenvolvidas no campo educacional (Cruz, 2018; Soares, 2018; 

Sucupira-Lins, 2018; Taets, 2018) apontam possibilidades de uma Filosofia da Educação 

com base na Filosofia da Pessoa de von Hildebrand. Este renomado autor não é um 

educador, entretanto seus estudos têm muito a contribuir para a Educação que tem como 

finalidade a formação plena da pessoa. 

Este capítulo é estruturado em 3 partes. Primeiramente é exposta a afetividade sob 

a perspectiva de Dietrich von Hildebrand. No segundo tópico o foco é a Educação Integral 

da pessoa humana na Educação brasileira. O terceiro item aborda a relação entre a 

Educação Integral e a filosofia de von Hildebrand. Por fim, são apresentadas as reflexões 

finais. 

 

 

A afetividade na perspectiva de Dietrich von Hildebrand 

 

Compreender o real significado da afetividade é crucial para superar o erro de 

associar as experiências afetivas apenas a características irracionais. Para von Hildebrand 

(2021, p. 141), “a esfera afetiva como um todo era vista como irracional, como 

característica que o homem compartilhava com os animais”, por isso não teve seu valor 

reconhecido durante anos no campo da filosofia. Este equívoco pode ser superado pelas 

reflexões deste renomado autor que indica o caráter racional das respostas afetivas e a 

relevância da pessoa buscar conduzir sua afetividade para experiências superiores. 

Para Piaget (2014), há uma relação indissociável entre elementos cognitivos e o 

aspecto afetivo da pessoa, não há um sem o outro. Neste texto, compreende-se a 

afetividade como algo que não surge espontaneamente, não é um impulso ou apenas uma 

expressão de carinho. Está ligada à vontade, à razão e à liberdade do ser humano, é um 

ato decidido.  



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

47 

Von Hildebrand (2007) afirma que a pessoa é constituída de três centros 

fundamentais: intelecto, vontade e coração. Estas três estruturas são primordiais, porém, 

a afetividade é a que melhor expressa a vida interior humana. É indispensável destacar 

que “o coração representa nosso ser mais íntimo” (Von Hildebrand, 2021, p. 150) e este 

inclui uma cooperação do intelecto e da vontade. É justamente a hipertrofia do coração, 

ou seja, quando a afetividade tenta usurpar os domínios próprios da vontade e do 

intelecto, que se realiza equívocos de associação da afetividade apenas como ímpetos, 

paixões e sentimentalismo. 

A vontade, segundo Sucupira-Lins (2017), exige uma capacidade racional e 

decorre do livre arbítrio que possibilita a pessoa ser autônoma. É por meio do livre 

arbítrio, característica presente unicamente na pessoa humana, que “podemos fazer 

muitas coisas para libertar nosso coração dos obstáculos que o impedem de dar as 

respostas corretas.” (Von Hildebrand, 2021, p. 154). Portanto, a esfera afetiva, quando em 

equilíbrio com a vontade e o intelecto, pode atingir as experiências afetivas mais elevadas 

e auxiliar a construção da pessoa verdadeiramente livre. 

A hierarquia de valores apresentada por von Hildebrand (1972) destaca que os 

valores pertencentes à esfera afetiva mais superficial são denominados valores 

subjetivamente satisfatórios. Estes não são condenáveis, no entanto não contribuem para 

a maturidade ética da pessoa. Os valores objetivamente bons devem ser praticados 

visando o Bem Comum, mas ainda não constituem o que há de mais elevado. Os valores 

que devem pautar a vida das pessoas são os moralmente relevantes. Nesta perspectiva, a 

Educação tem uma responsabilidade fundamental em “propiciar à pessoa condições para 

o discernimento dessas três esferas e consequentemente da escolha consciente da prática 

dos valores moralmente relevantes” (Sucupira-Lins, 2018, p. 79) uma vez que tem a 

função de auxiliar na formação plena da pessoa. 

A preciosidade da pessoa humana enfatizada por von Hildebrand (2007) é de 

profunda relevância para que a afetividade seja entendida. Cada pessoa é única, 

irrepetível e tem um valor em si mesma. A pessoa é o maior valor. É necessário ressaltar 

que “a verdade de cada um só existe quando em união com todos os outros” (Mounier, 

1974, p. 35), portanto o ser humano não pode deixar de estar aberto aos demais e atento 

a reconhecer o valor do outro. Somente reconhecendo o valor da pessoa que se atingirá a 

experiência afetiva superior: o amor. 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

48 

Para ser capaz de reconhecer o valor e a preciosidade da pessoa, é necessário 
exercer a virtude do amor, pois o comportamento da pessoa manifesta seus 
valores. Amar uma pessoa não pode depender daquilo que ela faz, pois a 
utilidade não deve ditar os valores. A prática da virtude do amor deve ser 
exercitada para garantir que seja reconhecido o valor intrínseco da pessoa, visto 
que o valor não é dado por alguém, ele é independente da vontade e do desejo. 
(Miranda; Sucupira-Lins, 2021, p. 976) 

 
Neste ponto, a relação entre educador e educando também deve ser contemplada 

visto que “o amor se refere às pessoas direta e imediatamente. A natureza do amor inclui 

a afirmação do valor da pessoa como tal.” (Wojtyla, 1982, p. 39) e a dignidade da pessoa 

também deve ser respeitada na Educação. Tendo em vista as considerações sobre a 

preciosidade da pessoa serão abordadas a seguir reflexões, a partir da legislação 

brasileira, referentes à Educação Integral da pessoa humana. 

 

Educação Integral da Pessoa Humana na Legislação Brasileira 

 

A pessoa humana é constituída por diferentes aspectos que formam sua totalidade. 

Para Maritain (1968), é por meio da Educação que a pessoa se aperfeiçoa. Neste texto, 

entende-se Educação Integral como “o processo que visa o aperfeiçoamento do educando 

em todos os seus aspectos, de modo que se pode observar a Educação cognitiva, 

sociocultural, afetiva, física e moral” (Sucupira-Lins, 2014, p. 127), não tendo relação 

direta com aumento de carga horária na instituição escolar. 

A escola é a instituição da sociedade com a função de formar cidadãos. É por meio 

das vivências que o sujeito aprende e “o princípio de que o desenvolvimento da 

experiência se faz por interação do indivíduo com pessoas e coisas significa que a 

educação é, essencialmente, um processo social.” (Dewey, 1976, p. 54). Deste modo, as 

relações construídas no campo educacional auxiliam na formação plena da pessoa.  

Na década de 30, o documento Manifesto dos Pioneiros da Educação Nova 

apresenta indícios da pertinência de uma Educação Integral ao afirmar que a Educação 

tem por objetivo “organizar e desenvolver os meios de acção duravel com o fim de ‘dirigir 

o desenvolvimento natural e integral do ser humano em cada uma das etapas de seu 

crescimento’, de accôrdo com uma certa concepção do mundo” (Azevedo et al, 1984, p. 

411, sic). A partir deste documento houveram debates e iniciativas acerca de uma 

Educação Integral. Anísio Teixeira, um dos intelectuais do Manifesto dos Pioneiros, 

propôs uma organização educacional que foi implantada, na década de 50, no Centro 

Educacional Carneiro Ribeiro localizado na Bahia conforme descrito a seguir: 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

49 

A escola primária seria dividida em dois setores, o da instrução, propriamente 
dita, ou seja da antiga escola de letras, e o da educação, propriamente dita, ou 
seja da escola ativa. No setor instrução, manter-se-ia o trabalho convencional da 
classe, o ensino de leitura, escrita e aritmética e mais ciências físicas e sociais, e 
no setor educação – as atividades socializantes, a educação artística, o trabalho 
manual e as artes industriais e a educação física. (Teixeira, 1959)  

 
Nesta concepção, o aluno permanecia o dia inteiro na instituição escolar. Tendo 

assim, uma associação entre Educação Integral e Tempo Integral. Posteriormente, na 

década de 80, houve a experiência dos Centros Integrados de Educação Pública (CIEPs) 

concebida por Darcy Ribeiro.  A proposta pedagógica dos CIEPs pretendia proporcionar 

aos “seus alunos múltiplas atividades, complementando o trabalho nas salas de aulas com 

recreações, esportes e atividades culturais” (Ribeiro, 1986, p. 47) e também foi 

relacionada ao horário escolar estendido. 

O Decreto n° 6094 de 24 de abril de 2007 dispõe sobre a implantação do Plano de 

Metas Compromisso Todos pela Educação (Brasil, 2007a) que tem como finalidade a 

melhoria da qualidade da Educação Básica. Dentre as propostas deste documento 

destaca-se “integrar os programas da área da educação com os de outras áreas como 

saúde, esporte, assistência social, cultura, dentre outras, com vista ao fortalecimento da 

identidade do educando com sua escola” (Brasil, 2007a, art. 2) que tem relação com o 

Desenvolvimento Integral do educando. A Portaria Normativa Interministerial n°17 de 24 

de abril de 2007 (Brasil, 2007b) institui o Programa Mais Educação que “visa fomentar a 

educação integral de crianças, adolescentes e jovens, por meio do apoio a atividades sócio-

educativas no contraturno escolar.” Esta proposta estimula a parceria entre setores 

públicos e privados visando o aprimoramento do Programa. O Decreto n° 7083 de 27 de 

janeiro de 2010 (Brasil, 2010) dispõe sobre o Programa Mais Educação e salienta, no 2° 

artigo, um dos princípios da Educação Integral sendo “a constituição de territórios 

educativos para o desenvolvimento de atividades de educação integral, por meio da 

integração dos espaços escolares com equipamentos públicos como centros comunitários, 

bibliotecas públicas, praças, parques, museus e cinemas”. Nestes documentos, verifica-se 

a associação de Educação Integral com o aumento da carga horária escolar, o que não é 

necessariamente uma tentativa de contribuir para a formação plena da pessoa humana. 

As facetas morais e afetivas não foram destacadas nestes documentos que demonstraram 

maior interesse em aspectos sociais, culturais e físicos dos estudantes. Mais do que a 

ampliação do tempo escolar, é necessário refletir em possibilidades do educador 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

50 

favorecer o aperfeiçoamento do educando em diferentes aspectos, principalmente dos 

que contribuem diretamente para a formação de cidadãos que visam o Bem Comum. 

Com o objetivo de desencadear um amplo debate nacional e a “construção de um 

paradigma contemporâneo de educação integral” (Brasil, 2009a, p. 8) o Ministério da 

Educação disponibilizou uma trilogia de documentos com “o propósito de contribuir para 

a conceituação, a operacionalização e a implementação do Programa MAIS EDUCAÇÃO” 

(Brasil, 2009a, p. 8). O primeiro caderno intitulado “Gestão Intersetorial no território” 

(Brasil, 2009a, p. 8) trata dos “marcos legais do Programa Mais Educação, das temáticas 

Educação Integral e Gestão Intersetorial, da estrutura organizacional e operacional do 

Programa Mais Educação, dos projetos e programas ministeriais que o compõem e de 

sugestões para procedimentos de gestão nos territórios”. O segundo caderno chama-se 

“Educação integral: texto referência para o debate nacional” (Brasil, 2009b) apresenta  um 

trabalho construído por um grupo constituído de gestores e educadores municipais, 

estaduais, e federais, representantes da União Nacional dos Dirigentes Municipais de 

Educação (UNDIME), do Conselho Nacional dos Secretários de Educação (CONSED), da 

Confederação Nacional dos Trabalhadores em Educação (CNTE), da Associação Nacional 

pela Formação de Profissionais da Educação (ANFOPE), de universidades e de 

Organizações não Governamentais comprometidas com a educação. O terceiro com o 

título “Caminhos para elaborar uma proposta de Educação Integral em Jornada Ampliada: 

como ampliar tempos, espaços e oportunidades educativas para crianças, adolescentes e 

jovens aprenderem” (Brasil, 2011) apresenta propostas pedagógicas de Educação 

Integral realizadas no Brasil. Apesar dos indícios para uma Educação Integral da pessoa 

humana apresentados nos documentos mencionados, não há um detalhamento quanto a 

conceituação deste termo, mas verifica-se a responsabilidade da instituição escolar em 

contribuir para a formação plena da pessoa. 

 
Historicamente, o projeto de Educação Integral está enraizado na instituição 
escolar, o que a pressupõe como espaço privilegiado da formação completa do 
aluno sem, no entanto, considerar-se como o único espaço dessa formação. Em 
outras palavras, a escola – por meio de planejamento, projetos integrados e 
também de seu projeto pedagógico – pode proporcionar experiências, fora de 
seu espaço formal, que estão vinculadas a esses seus projetos institucionais, 
elaborados pela comunidade escolar. Encontram-se, nesse caso, por exemplo, as 
visitas a museus, parques e idas a outros espaços socioculturais, sempre 
acompanhadas por profissionais que, intencionalmente, constroem essas 
possibilidades educativas em outros espaços educativos que se consolidam no 

projeto maior – o do espaço formal de aprendizagens (Brasil, 2009b, p. 35) 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

51 

Mais uma vez a Educação Integral está associada à permanência de maior tempo 

do educando na instituição escolar.  Destaca-se o pensamento do filósofo Durmeval 

Trigueiro Mendes (1974) que ao tratar de desenvolvimento na Educação defende uma 

interiorização na consciência como objeto da Educação. O educador tem responsabilidade 

em promover as potencialidades do aluno o considerando como pessoa preciosa, 

constituída de intelecto, vontade e coração e que consequentemente tem uma consciência 

em formação. Recentemente, com o lançamento da Base Nacional Comum Curricular 

(Brasil, 2018) a Educação Integral teve um novo destaque. Este documento, de caráter 

normativo, aponta a necessidade de uma Educação que tem como finalidade o 

desenvolvimento do educando em diferentes aspectos. 

 

a BNCC afirma, de maneira explícita, o seu compromisso com a educação integral. 
Reconhece, assim, que a Educação Básica deve visar à formação e ao 
desenvolvimento humano global, o que implica compreender a complexidade e 
a não linearidade desse desenvolvimento, rompendo com visões reducionistas 
que privilegiam ou a dimensão intelectual (cognitiva) ou a dimensão afetiva. 

(Brasil, 2018, p.14) 

 

 Nesta perspectiva, não há privilégio de uma faceta humana em detrimento de 

outras, favorecendo o reconhecimento do valor da pessoa que “está ligado ao seu ser 

total.” (Wojtyla, 1982, p. 107). Para a efetivação deste objetivo é necessário destacar a 

relação da BNCC e o currículo escolar: “Os currículos devem incluir a abordagem, de forma 

transversal e integradora, de temas exigidos por legislação e normas específicas, e temas 

contemporâneos relevantes para o desenvolvimento da cidadania, que afetam a vida 

humana em escala local, regional e global” (Brasil, 2017). Neste ponto, pode-se afirmar a 

atualidade dos Parâmetros Curriculares Nacionais (Brasil, 1997) no volume 8, que trata 

do tema Ética, e tem como objetivo propor atividades que levem a reflexão do aluno sobre 

sua conduta a partir de princípios para formar cidadãos éticos e que consequentemente 

respeitem a dignidade humana. O aspecto moral constitui a pessoa humana plena e 

também deve ser desenvolvido no contexto escolar, assim como o afetivo. 

 Após esta breve exposição sobre a Educação Integral na realidade da escola 

brasileira, pode-se afirmar que não é recente a preocupação com a Educação Integral. No 

entanto, não há clareza quanto a concepção adotada o que permite diferentes 

interpretações. A seguir será abordada a associação entre a Educação Integral da Pessoa 

Humana e a perspectiva afetiva de von Hildebrand.  

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

52 

 Relação entre Educação Integral e a Filosofia de von Hildebrand 

 

A sociedade contemporânea vive uma crise moral, denominada Desordem Moral 

por MacIntyre (2001) na qual é possível observar o predomínio de preferências pessoais 

na tomada de decisões. Isto impede a valorização de princípios essenciais para o Bem 

Comum, entendido como a busca da felicidade na pólis (Aristóteles, séc. IV a.C. 2020). Esta 

situação é causada pelo Emotivismo que trata da: 

 
condição daqueles que não vêem no mundo social nada além de um ponto de 
encontro para os desejos individuais, cada um com seu próprio conjunto de 
atitudes e preferências, e que só entendem esse mundo como uma arena para a 
realização da própria satisfação, que interpretam a realidade como uma série de 
oportunidades para seu próprio prazer (MacIntyre, 2001, p. 54) 

 
 

Conforme afirma von Hildebrand (2009), a afetividade genuína acontece quando a 

pessoa se volta para outra reconhecendo nesta a sua preciosidade. Neste sentido, o 

Emotivismo não é afetividade por estar relacionado a preferências pessoais. A superação 

desta crise moral, segundo MacIntyre (2001), acontece pela retomada da prática das 

virtudes aristotélicas. As virtudes são um equilíbrio entre dois extremos igualmente 

prejudiciais, como ensina Aristóteles (2020) desde o século IV a.C., por exemplo, o termo 

médio entre a prodigalidade e a mesquinhez é a virtude generosidade.  

Relacionando os valores morais com a perspectiva afetiva destaca-se as virtudes 

por serem “qualidades do caráter do homem, exigem que a pessoa inteira, até o mais 

fundo de seu ser - uma profundidade que se encontra precisamente no coração e nas 

respostas afetivas aos valores -, esteja imbuída desses valores” (Von Hildebrand, 2021, p. 

156). Esta afirmação aponta a pertinência da Educação Integral visar a formação moral e 

afetiva como elementos centrais na constituição da pessoa humana. Uma vez que a 

Educação resulta de um encontro intencional entre pessoas e o educando é o centro deste 

processo, conforme ensina Sucupira-Lins (2008), o educador está em uma posição 

própria de responsabilidade para com o educando. 

O conceito de resposta-valor, definido por von Hildebrand (2009), refere-se ao fato 

da pessoa ter um valor em si mesma que é reconhecido e respondido com amor por outra. 

Para Wojtyla (1982, p. 108) “o amor, no pleno sentido da palavra, é uma virtude, e não só 

um sentimento ou, muito menos, uma excitação dos sentidos”, por isso o educador deve 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

53 

possibilitar a formação plena do educando, inclusive para a vivência desta experiência 

afetiva mais elevada. 

As virtudes têm relação com a liberdade humana, uma vez que “são tipos de 

escolhas ou, de um modo ou outro, envolvem escolhas” (Aristóteles, séc. IV a.C. 2020, Livro 

II, capítulo 5, 1106a1: 30). O processo educacional auxilia a pessoa para que aprenda a 

expressar sua liberdade considerando os valores moralmente relevantes em cada ação e 

tomada de decisões. A experiência afetiva mais elevada, o amor, também está relacionada 

à liberdade do agir humano, pois “sempre é uma “tarefa”. Eis como é preciso vê-lo: em 

certo sentido, o amor nunca “é”, mas “se faz” a cada instante, dependendo da contribuição 

de cada pessoa, da profundidade do seu compromisso” (Wojtyla, 1982, p. 121). O amor é 

aprendido, mas não de forma teórica, e sim por meio de atitudes, modelos e convivência. 

Este fato evidencia a primordial relevância da Educação que visa o desenvolvimento do 

aspecto afetivo como constituinte da pessoa humana.  

 

 

Considerações Finais 

  

 A pessoa humana é constituída de diferentes aspectos que precisam ser 

contemplados no processo educacional. Não há Educação sem afetividade. É por meio da 

vivência dos valores moralmente relevantes e da prática de virtudes que se desenvolve 

esta capacidade humana. A esfera afetiva é composta por diferentes elementos e a 

Educação auxilia no entendimento de que a pessoa não pode ficar presa a ímpetos e 

sentimentalismo, e que deve almejar as experiências afetivas mais elevadas, dentre elas o 

amor.  

 Há uma integralidade no ser humano que não pode ser partida. A pessoa é preciosa, 

única, irrepetível. O amor é uma resposta ao reconhecimento de que a pessoa tem um 

valor em si mesma e está relacionado a prática de virtudes. A pessoa virtuosa considera a 

preciosidade do outro e visa o Bem Comum. Neste sentido, a Educação Moral e a 

Afetividade estão associadas e compreendem aspectos indispensáveis para a construção 

de uma sociedade harmoniosa. 

A Educação Integral não é um tema recente na legislação brasileira. Desde a década 

de 30, há documentos que indicam a preocupação com a formação global do aluno. 

Recentemente com o lançamento da Base Nacional Comum Curricular (Brasil, 2018), este 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

54 

tema gerou novos debates acerca da responsabilidade docente em contribuir para o 

aperfeiçoamento humano do educando.  No entanto, apesar de indícios da preocupação 

quanto a sua efetivação na Educação escolar, não há clareza da conceituação deste termo 

e reflexões que auxiliem o professor quanto a efetivação da Educação Integral no 

cotidiano escolar. Há uma constante associação entre a formação plena do educando e a 

proposta de horário escolar estendido. No entanto, não há uma relação consistente entre 

os objetivos propostos em uma Educação que visa o desenvolvimento global do educando 

e aumento de carga horária na escola.  É necessário que haja maiores debates e 

aprofundamento nos estudos da Educação Integral e sua prática em sala de aula nos 

cursos de formação de professores, visando a compreensão e efetivação, por meio de 

práticas pedagógicas que possibilitem a formação plena da pessoa humana. 

 Finalizando, reafirma-se que a concepção de Educação Integral com a finalidade da 

plena formação da pessoa humana, considera a afetividade como um destes aspectos que 

precisam ser contemplados no processo educacional. É por meio de atividades educativas 

que o educando chega a um estado de aperfeiçoamento humano, e como a afetividade 

precisa ser desenvolvida para que a pessoa atinja as experiências afetivas mais elevadas, 

deve ser foco de práticas pedagógicas com o objetivo de formar cidadãos comprometidos 

com os valores moralmente relevantes e com a doação ao outro pelo amor. 

 

Referências 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. 4. ed. 2ª reimpressão. São Paulo: Edipro, 2020. 
 
AZEVEDO, F; et al. O Manifesto dos pioneiros da Educação Nova. Revista Brasileira de 
Estudos Pedagógicos, Brasília: 65(110), p. 405-425, maio/ago, 1984. 
 
BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Brasília: MEC, 2018. 
 
 
BRASIL, Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CP n° 2, de 22 de dezembro 
de 2017. Disponível em: rcp002_17 (mec.gov.br)             Acesso em: 11 ago 2023. 
 
BRASIL. Ministério da educação. Caminhos para elaborar uma proposta de Educação 
Integral em Jornada Ampliada: como ampliar tempos, espaços e oportunidades 
educativas para crianças, adolescentes e jovens aprenderem. Brasília, DF, 2011.  
(Série Mais Educação). 
 
BRASIL. Decreto n° 7083 de 27 de janeiro de 2010. Disponível em: Decreto nº 7083 
(planalto.gov.br)    Acesso em: 20 mar 2023. 

http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/historico/RESOLUCAOCNE_CP222DEDEZEMBRODE2017.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/decreto/d7083.htm#:~:text=DECRETA%3A,educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica%20em%20tempo%20integral.
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/decreto/d7083.htm#:~:text=DECRETA%3A,educa%C3%A7%C3%A3o%20b%C3%A1sica%20em%20tempo%20integral.


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

55 

 
BRASIL. Ministério da Educação. Programa Mais Educação: gestão intersetorial no 
território. Brasília:  Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, 2009a. (Série Mais Educação). 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Educação integral: texto referência para o debate 
nacional. Brasília, DF, 2009b. (Série Mais Educação). 
 
BRASIL. Decreto n° 6094 de de 24 de abril de 2007a. Disponível em: Decreto nº 6094 
(planalto.gov.br)    Acesso em: 20 jul 2023. 
 
BRASIL. Portaria Normativa Interministerial n°17 de 24 de abril de 2007b. 
Disponível em: PORTARIA NORMATIVA INTERMINISTERIAL No- 20, DE 24 DE ABRIL 
DE 2007 (mec.gov.br)  Acesso em: 20 jul 2023. 
 
BRASIL. Secretaria da educação fundamental. Parâmetros Curriculares Nacionais: 
apresentação dos temas transversais, ética. Vol. VIII. Brasília: MEC/SEF, 1997. 
 
BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. LDB - Lei nº 9394/96, de 20 de dezembro de 
1996. 
 
BRASIL, Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil.  
Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm   Acesso 
em: 20 jul 2023. 
 
BRASIL, Congresso Nacional. LDB - Lei n° 5692/71, de 11 de agosto de 1971. 
Disponível em: L5692 (planalto.gov.br)      Acesso em: 20 jul 2023 
 
BRASIL. Constituição Federal de 1967. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao67EMC69.htm      
Acesso em: 14 ago 2023 
 
BRASIL. Congresso Nacional. LDB - Lei n° 4024/61, de 20 de dezembro de 1961. 
Disponível em: L4024 (planalto.gov.br)     Acesso em: 18 jul 2023 
 
BRASIL. Constituição Federal de 1946. Disponível em: 
http://www2.camara.leg.br/legin/fed/consti/1940-1949/constituicao-1946-18-julho-
1946-365199-publicacaooriginal-1-pl.html           Acesso em: 10 mar 2023. 
 
CRUZ, L. C. A virtude da responsabilidade na vivência ética de jovens do Ensino Médio. 
In: Sucupira-Lins, M. J.; MIRANDA, B. R. C. (Org). Filosofia da pessoa e educação 
Dietrich von Hildebrand. Curitiba: CRV, 2018, p. 63-72. 
 
DEWEY, J. Experiência e educação. 2 ed. São Paulo: Editora Nacional, 1976. 
 
MACINTYRE, A. Depois da Virtude: um estudo em teoria moral. 2. ed. Bauru SP: EDUSC, 
2001. 
 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6094.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6094.htm
http://portal.mec.gov.br/arquivos/pdf/mais_educacao.pdf
http://portal.mec.gov.br/arquivos/pdf/mais_educacao.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l5692.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l4024.htm


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

56 

MARITAIN, J. Rumos da Educação. Rio de Janeiro (RJ): Editora Agir, 1968. 
 
MARITAIN, J. Os direitos do homem e a lei natural. 3 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 
1967.  
 
MIRANDA, B. R. C; Sucupira-Lins, M. J. Necessidades e motivações na construção da 
hierarquia de valores na formação da pessoa. Revista Eletrônica Pesquiseduca. Santos, 
v.13, n. 320, p.969-982, set.- dez. 2021. 
 
MOUNIER, E. O personalismo. 3. ed. Santos: Livraria Martins Fontes, 1974.  
 
PIAGET, J. Relações entre a afetividade e a inteligência no desenvolvimento mental 
da criança. Rio de Janeiro, Wak Editora, 2014. 
 
RIBEIRO, D. O livro dos CIEPs. Rio de Janeiro: Bloch, 1986. 
 
RICOEUR, P. Interpretação e ideologias. 4. ed. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1990 
 
SOARES, F. M. R. A filosofia do amor de von Hildebrand fundamentada na ética para a 
formação da pessoa. In: Sucupira-Lins, M. J.; MIRANDA, B. R. C. (Org). Filosofia da 
pessoa e educação Dietrich von Hildebrand. Curitiba: CRV, 2018, p. 51-61. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. A filosofia da educação a partir do pensamento de von Hildebrand. 
In: Sucupira-Lins, M. J.; MIRANDA, B. R. C. (Org). Filosofia da pessoa e educação Dietrich 
von Hildebrand. Curitiba: CRV, 2018, p. 73-85. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Vontade X Desejo. 2017. (6m 18s). Disponível em: 
<www.youtube.com/watch?v=5Bk5iTkGU-Q>. Acesso em 17 jul 2023. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Educação Integral e o Desenvolvimento da Pessoa Humana. In: 
João Malheiro. (Org.). Escola com corpo e alma: manual de Ética para pais, professores 
e alunos. 1ed. Curitiba, PR: CRV, 2014, v. 1, p. 135-144. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Agentes da educação: a relação educador e educando. 
COMMUNIO: Revista Internacional de Teologia e Cultura, p.399-414, volume XXVII, 
Número 2, (Edição 98): abril/ junho 2008. 
 
VON HILDEBRAND, Dietrich. O coração humano. In: VON HILDEBRAND, Dietrich; VON 
HILDEBRAND, Alice. A arte de viver. 1 ed. São Paulo: Quadrante Editora. 2021, p. 141-
157. 
 
VON HILDEBRAND, D. The Nature of Love. South Bend, Indiana: St. Augustine’s Press, 
2009.  
 
VON HILDEBRAND, D. The heart: an analysis of human and divine affetivity. South Bend, 
Indiana: St Augustine`s Press, 2007. 
 
VON HILDEBRAND, D. Ethics. Chicago. Franciscan Herald Press. 1972.  
 

http://www.youtube.com/watch?v=5Bk5iTkGU-Q


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

57 

TAETS, T. N. Atitudes éticas fundamentais: possibilidades para a educação. In: Sucupira-
Lins, M. J.; MIRANDA, B. R. C. (Org). Filosofia da pessoa e educação Dietrich von 
Hildebrand. Curitiba: CRV, 2018, p. 99-109. 
 
TEIXEIRA, Anísio. Centro Educacional Carneiro Ribeiro. Revista Brasileira de Estudos 
Pedagógicos. Rio de Janeiro, v.31, n.73, jan./mar. 1959. p.78-84. 
 
TRIGUEIRO MENDES, D. Fenomenologia do processo educativo. Revista Brasileira de 
Estudos Pedagógicos. Rio de Janeiro, v. 60, n. 134, p. 140-172, abr./jun. 1974. 
 
WOJTYLA, K. Amor e responsabilidade: estudo ético. São Paulo: Edições Loyola, 1982. 

 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

58 

CAPÍTULO 4 

A TEORIA DO VALOR E A NOÇÃO DE FELICIDADE EM DIETRICH VON 

HILDEBRAND  

 

Ellen Nogueira Rodrigues 

 

 

Atualmente a afetividade exerce um papel significativo na epistemologia moral e 

na filosofia, sobretudo na sua relação com o valor. Durante muito tempo, a esfera afetiva 

foi excluída do domínio da moralidade por certas tradições filosóficas e as emoções foram 

rebaixadas a uma experiência afetiva inferior. Consequentemente, a filosofia das emoções 

e a filosofia do valor eram vistas como disciplinas autônomas, sem uma integração entre 

o estudo das emoções e a percepção do valor (Muller, 2020). Entretanto, filósofos das 

tradições fenomenológica e personalista como Edmund Husserl, Adolf Reinach, Edith 

Stein, Max Scheler, bem como Dietrich von Hildebrand atribuíram a afetividade o 

fundamento basilar para a construção da ética. 

Dentre os representantes da fenomenologia realista, Dietrich von Hildebrand 

(1889-1977) buscou resgatar a esfera da afetividade por meio de uma descrição 

compreensiva e detalhada das emoções ao conectá-la ao valor. Ele conferiu à esfera da 

afetividade um status análogo a outros domínios do ser humano como o intelecto e a 

vontade. Sob a supervisão de Edmund Husserl, von Hildebrand escreveu sua tese 

intitulada “The Idea of Moral Action,” publicada em 1916. A envergadura e complexidade 

de suas ideias foi reconhecida pelo pai da fenomenologia, por sua capacidade rara em 

apreender de forma rigorosa, precisa e magistral as diversas experiências da consciência 

afetiva (Husserl, 1992). O filósofo alemão ao participar dos círculos de Munich e Göttingen 

fez diversos conhecidos que influenciaram sua trajetória filosófica e pessoal, como Max 

Scheler e Adolf Reinach. As reflexões de von Hildebrand acerca do significado ético da vida 

afetiva continuaram de muitas maneiras as interpretações de Scheler e a filosofia da 

mente de Reinach, mas também ampliaram de forma singular uma ontologia e 

fenomenologia do papel das emoções e dos valores na experiência ética.  

Portanto, o presente capítulo tem como objetivo reconstruir e analisar a teoria do 

valor em von Hildebrand tendo como foco particular sua concepção de felicidade. Nas 

seções a seguir serão apresentados o conceito de valor e a experiência afetiva, bem como 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

59 

as categorias de valor em von Hildebrand. Em sequência abordaremos a noção de 

felicidade e alguns apontamentos são indicados entre a teoria ética de Aristóteles e von 

Hildebrand para o conceito da felicidade. Por fim, apresentaremos as conclusões e 

implicações para a Educação Moral. 

 

 

O Conceito de Valor e a Experiência Afetiva  

 

Em seus escritos von Hildebrand (2009; 2007) salienta as razões do desprezo 

conferido a esfera afetiva da natureza humana, onde teorias morais como as de Kant e 

Hume, restringem a afetividade as paixões, as inclinações, ao instinto ou ao fato material 

e irracional. Em linhas gerais, na perspectiva de Kant, as ações morais são boas quando 

enraizadas na lei moral, onde a pura razão e a vontade são a fonte da boa ação (D’Addelfio, 

2021). A noção do imperativo categórico de Kant serve como parâmetro incondicional 

para as pessoas independentemente de suas emoções. As emoções e os sentimentos são 

reduzidos a um mero fato material pertinente a experiência psíquica-física, onde a esfera 

da afetividade comprometeria a experiência ética. Portanto, conforme os autores 

fenomenológicos e personalistas, a abordagem ética kantiana retira o fenômeno central 

da experiência moral, isto é, os valores.  

Husserl (1989) e von Hildebrand (2007) argumentam que uma teoria do valor 

inclui não apenas a dimensão teórica, com atos intencionais governados pela razão lógica. 

É imperioso estender a experiência moral à esfera prática, com atos intencionais 

governados pela razão prática tendo como função pivotal as emoções. Desse modo, a 

origem das experiências éticas depende em grande parte das emoções e seu caráter 

intencional. Von Hildebrand (2009; 2007) explora de forma pormenorizada e primorosa 

o domínio da afetividade como portadora da experiência ética, em que os valores são 

reconhecidos por meio das emoções. Para o autor, as emoções não são apenas indicadores 

de valores, no qual vemos o valor de forma distanciada da essencialidade da pessoa. Há 

uma relação profunda, uma resposta afetiva que envolve toda a pessoa na percepção do 

valor, há um “relacionamento significativo e inteligível do sujeito com o objeto” possível 

por meio da resposta valor (Von Hildebrand, 2007, p.1). Segundo o filósofo personalista, 

uma pessoa virtuosa é portadora de valores não apenas ao exercer o domínio da sua 

vontade, mas por meio de experiências afetivas como, alegria, entusiasmo, admiração, 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

60 

gratidão, amor, contrição e tristeza, dentre outras. A beleza da natureza ou de formas de 

arte, a majestade de uma grande verdade e o esplendor dos valores morais são 

considerados objetos-valores que motivam a nossa vontade e produzem respostas 

afetivas.  

Na esfera afetiva, von Hildebrand (2007) distingue as experiências caracterizadas 

pela intencionalidade, que requerem uma tomada de posição e consciência pelo sujeito 

como resposta a certas qualidades do objeto (D’Addelfio, 2021; Crespo, 2017). O autor 

considera a intencionalidade como elemento essencial da espiritualidade humana, pois a 

resposta-valor “pressupõe conhecimento da causa da experiência; do objeto que motiva 

nossa experiência” (Von Hildebrand, 2007, p.1). Ele também distingue a experiência 

humana de estar cansado, mau humorado e irritado, das experiências afetivas da alegria 

e da compaixão, que requerem o aspecto da intencionalidade. O estado físico cansado 

nunca pressupõe uma relação consciente com o objeto de valor, enquanto nas 

experiências afetivas há uma experiência consciente e racional do sujeito para com o 

objeto.  

Nessa relação significativa com o objeto, a pessoa tem uma percepção minuciosa e 

uma convicção da qualidade existente no “objeto ao se mostrar presente em sua mente” 

(Von Hildebrand, 2007 p.174). O objeto de valor nos move e requer de nós uma resposta 

afetiva. Consequentemente, ao apreciarmos e nos deleitarmos nas características do 

objeto à luz de suas qualidades há uma tomada de posição que constitui a resposta afetiva. 

Ao contemplarmos o objeto seja na beleza de uma paisagem, na música ou na virtude 

moral, essas experiências nos impressionam ao apreciarmos o seu valor. Ao passo que ao 

conferirmos uma resposta ao valor, o evento nos envolve com sentimentos de alegria, de 

apreciação e de aprazibilidade (Crespo, 2017; Von Hildebrand, 2007).  

Conforme von Hildebrand (2007, p. 10) afirma, “ao nos movermos pela beleza 

sublime na natureza ou na arte ou por uma virtude moral, como a humildade e a caridade, 

permitimos sermos penetrados pela luz presente desses valores e nos abrirmos para a 

mensagem do alto. É uma submissão que implica reverência, humildade e ternura.” A 

percepção completa e profunda dos valores implica uma atitude de reverência e 

deslumbramento que transcende a dimensão intelectual para uma experiência religiosa 

portadora de uma atmosfera divina. Crosby (2002) enfatiza que talvez um dos ensinos 

mais significativos de von Hildebrand na área da epistemologia dos valores, seja a ideia 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

61 

que a percepção do valor envolve uma postura moral, principalmente a atitude de 

reverência.  

Woodruff (2014, p. 1) aponta que, “a reverência começa com uma profunda 

compreensão de nossa limitação humana; disso cresce a capacidade de estarmos 

deslumbrados com aquilo que acreditamos estar fora no nosso controle - Deus, verdade, 

justiça, natureza e até a morte.” Segundo von Hildebrand (2007), a atitude de reverência 

suscita no ser humano a consciência da diferença entre o homem e o ser divino, a fim de 

enxergarmos nos valores aquilo que é intrinsecamente belo, sublime e importante. A 

percepção do valor demanda uma atitude de transcendência ao invés de permanecermos 

focados na nossa auto satisfação e imanência. Essa experiência afetiva pressupõe não 

apenas o conhecimento sensorial e intelectual, mas as emoções são primordiais como 

respostas aos valores ao levarem a pessoa a se sentir de uma certa maneira.  

Von Hildebrand (2007, p. 184) diferencia a vontade da resposta afetiva nos 

seguintes pontos. Primeiramente, a resposta afetiva “pressupõe que o objeto seja real,” 

enquanto a vontade se direciona para algo ainda não real. O segundo aspecto centra na 

plenitude afetiva da resposta, uma vez que na resposta afetiva toda a pessoa está 

envolvida, ao passo que a vontade envolve uma única dimensão. Já no terceiro aspecto, a 

vontade está livre para conceber aquilo que está em seu poder, enquanto na resposta 

afetiva “não podemos construir uma resposta afetiva por um fiat, nem podemos comandar 

a nossa vontade como conseguimos com qualquer outra atividade” (idem, p.194). A 

vontade sempre se direciona a algo impessoal e a resposta afetiva se manifesta pela sua 

plenitude afetiva caracterizada pelo deleite e felicidade, aspectos não evidenciados na 

vontade.  

Na esfera afetiva há uma relação significativa entre o objeto que nos afeta e o efeito 

criado em nossa alma, o que von Hildebrand destaca como “estar afetado.” Por exemplo, 

a beleza de uma música e uma ação moral nos move, onde uma apreensão do objeto e a 

percepção dos valores está implicado. Na base da relação de estar afetado existe uma 

relação de correspondência entre o objeto e o efeito, entre sua natureza e o seu 

significado. O objeto confere algo a nós e concedemos algo ao objeto. Haja vista que estar 

afetado vai da direção do objeto até a pessoa; e a resposta, da pessoa ao objeto. Portanto, 

vemos os valores graças às emoções. Isso envolve uma atitude moral de reverência da 

parte da pessoa para desfrutar de experiências afetivas como a alegria, o deleite, a paz, a 

humildade e a contrição. As emoções servem para apontar aquilo que é de importância e 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

62 

de valor, e o tipo de importância que motiva a nossa resposta afetiva têm um fator decisivo 

na natureza da resposta. Para von Hildebrand (2007), há uma diferença entre respostas 

que são motivadas por valores e por elementos meramente subjetivo satisfatório, 

conceitos que dão sustentáculo teórico para sua perspectiva ética do valor. Vale lembrar 

que von Hildebrand aborda três categorias de importância: 1) importante em si mesmo; 

2) meramente subjetivo satisfatório; e 3) bom para a pessoa. Vamos nos deter nas suas 

primeiras categorias mais enfatizadas em suas obras. 

 

 

As Categorias de Valor: Valor em Si Mesmo e Meramente Subjetivo Satisfatório 

 

 Conforme Crosby (2002, p. 477) menciona, “o conceito de valor e de resposta ao 

valor forma o eixo de sua filosofia moral; é o centro do qual todo o resto deriva.”  De fato, 

o conceito de valor em von Hildebrand aponta uma noção mais ampla, o de importância 

(Bedeutsamkeit), ao reconhecer diferentes formas em que algo possa ter significado. Os 

conceitos de valor e desvalor são atribuídos apenas a categoria de importância chamada 

importante em si mesmo, em oposição a outra categoria axiológica denominada de 

meramente subjetivo satisfatório. Na categoria importante em si mesmo, o objeto ou o 

evento é intrinsecamente importante. Ele revela algo nobre e precioso independente do 

meu interesse ou prazer, e somos conscientes que esse ato deve ser, algo importante. Já 

na categoria subjetivo satisfatório, temos consciência de que algo é importante e motiva 

nosso interesse apenas até nos dar prazer e satisfação.  

Tomando como exemplo a diferença entre um elogio e o ato de perdoar, podemos 

observar que o elogio tem um caráter de importância enquanto produz prazer em nós. 

Tão logo a satisfação e o prazer com o ato do elogio se dissipar, nos tornamos indiferentes 

a ele, e sua importância cai no anonimato (Von Hildebrand, 2007). Por outro lado, o ato 

de perdoar é dotado de valor intrínseco, a sua importância não depende da relação ou 

efeito de satisfação que ele produz em nós. Portanto, aquilo que possui desvalor é 

importante em si mesmo, enquanto na categoria meramente subjetivo satisfatório as 

respostas não são dotadas de valor, pois a importância é relativa aos interesses e 

satisfação da pessoa. Ambas as categorias de importância podem motivar uma resposta 

particular como, alegria, entusiasmo e deleite. Contudo, na categoria importância em si 

mesmo o desvalor demanda uma resposta, ao passo que o meramente subjetivo 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

63 

satisfatório nos tenta e limita a responder de uma forma específica. No caso de uma pessoa 

ser favorecida em um negócio monetário, a resposta a esse evento se restringe ao 

potencial dele satisfazer minha preocupação em permanecer materialmente bem. Em 

contrapartida, quando uma pessoa se restabelece e é salva, a resposta a esse valor leva-

nos a conferir a esse evento como extremamente importante e valoroso (Von Hildebrand, 

2007).  

Assim como em Husserl (1992), na ética de von Hildebrand a esfera emocional 

apresenta sua própria normatividade, com leis a priori presentes na experiência afetiva. 

Crespo (2017) apresenta de forma pormenorizada essas leis. Em síntese, há uma 

correspondência entre o conteúdo da resposta e o que motiva o valor, no qual o objeto ou 

evento é digno de uma resposta certa em virtude do seu valor. Nas palavras de von 

Hildebrand (2007, p. 164), “cada valor possui uma resposta ideal que lhe é devida, 

independentemente se a resposta de fato existir.” A normatividade se mostra no fato de 

que, o conteúdo da resposta será necessariamente positivo quando o valor do qual a 

resposta é motivada é positiva, e negativa da mesma forma. A resposta afetiva pode ser 

correta ou incorreta de acordo com o valor da qual corresponde. Além disso, o conteúdo 

da resposta ao valor necessariamente corresponde à natureza do valor a qual ele 

pertence. Por exemplo, a indignação é uma resposta afetiva para o objeto ou evento que 

tem como corresponde a injustiça ou atos desprezíveis. No caso do entusiasmo constitui 

uma resposta correta ao objeto ou evento que porta um valor positivo (Crespo, 2017). 

Portanto, as emoções chamam nossa atenção para o que é importante e de valor. Elas 

possuem relevância moral, pois nos permitem apreender as experiências emocionais 

corretas e incorretas. Quando vejo uma injustiça sendo cometida, as emoções portam o 

sentimento de indignação ao revelar quão incorreto é essa ação moral.  

De acordo com von Hildebrand (2007), ter consciência e conhecimento daquilo 

que é correto não é suficiente para o desenvolvimento moral. É somente pela esfera 

afetiva que adentramos em contato profundo e pessoal com aquilo que é de valor, algo 

que que se revela presente em nós e que nos afeta, motiva e move nossas ações morais. 

Conforme D’Addelfio (2021, p. 192) menciona, “realmente vivemos o valor somente pelas 

emoções já que é somente graças às emoções que o valor pode entrar em relacionamento 

direto com a pessoa e graças a profundidade dos sentimentos que permanece como uma 

regra a nosso comportamento concreto.” Enquanto na esfera intelectual detemos algo em 

nossa consciência, as emoções falam e tocam o nosso coração e nos permite experimentar 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

64 

de forma genuína o mundo dos valores. Desta forma, o conhecimento e a experiência da 

esfera afetiva por meio dos valores é pré-requisito para o comportamento virtuoso, pois 

possibilita num nível pessoal experiências éticas que reconhecem o que de fato é de valor 

para nossas vidas.  

 

 

O Valor e a Felicidade 

 

Quando comparamos as categorias de importância, importante em si mesmo e 

meramente subjetivo satisfatório, ambas experiências despertaram deleite e felicidade. 

Contudo, a natureza da felicidade mostra-se essencialmente diferente. A felicidade 

advinda ao darmos importância ao subjetivo satisfatório, apela a nossos instintos, 

devaneios, paixões e desejos pessoais, a fim de trazer prazer e satisfação temporária. A 

experiência ética manifestada pelo meramente subjetivo satisfatório pode, por vezes, 

conferir voz à tentação, pois de muitas maneiras silencia a nossa consciência (Von 

Hildebrand, 2007, p.33). É certo que em nosso cotidiano fazemos escolhas baseadas na 

categoria meramente subjetivo satisfatório e elas fazem parte da nossa vivência. Contudo, 

essa maneira obstrutiva de julgar aquilo que é de importância baseado em nossas 

próprias inclinações pessoais restringe a felicidade mais plena que o valor pode nos 

conceder. Segundo von Hildebrand (2007), “uma vida que consiste em um contínuo fluxo 

de prazeres, derivado do que é meramente subjetivo satisfatório, nunca pode nos dar um 

momento dessa bem-aventurada felicidade engendrada pelos objetos que possuem 

valor.” A categoria importante em si mesmo inverte a ordem do prazer focado na pessoa, 

ao ultrapassar a perspectiva do satisfatório subjetivo que confina os objetos meramente 

a nós mesmos, como alvo de nossa satisfação. Não há no satisfatório subjetivo o caráter 

de submissão a algo intrinsecamente importante por si mesmo. 

Já a marca essencial dos valores é sua possibilidade de conceder deleite e 

felicidade. Quando somos conscientes da importância intrínseca do objeto ou evento o 

valor produz uma felicidade plena e genuína. Desse modo, a experiência de 

testemunharmos uma ação moral nobre ou contemplarmos a beleza do céu nos leva ao 

caráter intrínseco do valor que se apresenta como majestoso, sublime, nobre e bom. De 

fato, o valor se desvela a nós como “uma mensagem, como se fosse, do alto, nos elevando 

além de nós mesmos” (Von Hildebrand, 2007, p. 10). O caráter de submissão e reverência 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

65 

ao valor nos eleva à uma ordem transcendente que é independente de nós, que sobrepassa 

as nossas inclinações, tendências e desejos ao nos libertar da nossa autossatisfação. A 

consciência do valor inerente ao objeto faz com que nos relacionamos com ele para algo 

além de nós, reconhecendo e abnegando nossa imanência a uma atmosfera transcendente.  

Ao nos confrontarmos e contemplarmos algo superior a nós mesmos por meio do 

objeto de valor que se mostra majestoso, sublime e nobre perante nós, a experiência nos 

toca e nos preenche de deleite e felicidade. Contudo, o deleite não é a fonte do valor, e sim 

o valor em si mesmo é a fonte de deleite e felicidade (Crosby, 2002). Tudo indica que para 

von Hildebrand (2007) todos os valores são caracterizados por sua beleza, na qual a 

experiência da plenitude do belo necessariamente concede deleite em nós. É certo que 

von Hildebrand distingue os valores estéticos de outros domínios de valor, mas para ele 

os valores não-estéticos, assim como o valor moral é também marcado pelo belo. Crosby 

(2002) pondera que, a experiência profunda do valor sempre confere deleite a pessoa; o 

deleite que apenas o belo pode conferir. Assim, o deleite ocorre quando uma profunda 

experiência do belo toca e move o nosso coração. É por isso que von Hildebrand 

correlaciona o valor não apenas à vontade, mas também ao coração, que é o centro da 

afetividade da pessoa. O valor é o tipo de importância que permite a pessoa ser movida e 

tocada por causa do seu esplendor e excelência intrínseca.  

Enquanto ambas as categorias, importante em si mesmo e subjetivo satisfatório, 

podem ser consideradas experiências portadoras de felicidade, o subjetivo satisfatório 

oferece um tipo de felicidade que leva ao tédio e vazio, ao focalizar apenas na própria 

autossatisfação. Já a felicidade advinda da categoria importante em si mesmo nos liberta, 

ao transcendermos nossa imanência para a felicidade que vem dos objetos que possuem 

valor. De acordo com von Hildebrand (2007), os dois tipos de felicidade são 

essencialmente diferentes, como no caso da afirmação “o sucesso da minha situação 

financeira me faz feliz,” ao passo que posso também dizer “a sua bondade e generosidade 

me faz feliz.” Na primeira afirmação, temos o primeiro tipo de felicidade, onde o prazer é 

o principium e a importância da satisfação do objeto, o principiatum. Já na segunda 

afirmação, o valor é o principium (o derminante), e nossa felicidade, o principiatum (o 

determinado) (Von Hildebrand, 2007, p. 32). Como podemos observar, o subjetivo 

satisfatório não tem o caráter de abandono e verdadeira submissão aquilo que é 

intrinsecamente importante por seu próprio bem e a felicidade lhe é secundária. Além 

disso, no subjetivo satisfatório não encontramos nada que remete a beleza do objeto e ao 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

66 

deleite proveniente do belo. Ademais, as categorias de von Hildebrand (1953) evidencia 

como podemos obter a real alegria não apenas por meio de objetos impessoais impostos 

a nós pela via dos nossos desejos e prazeres, mas pela submissão, autodoação e contato 

com o objeto de valor objetivos da nossa vida que exigem da nossa alma uma resposta. 

Somente por meio de uma atitude moral de contemplação e reverência podemos 

reconhecer os mistérios do cosmo, a mão invisível do ser divino e absoluto e a dimensão 

transcendente da nossa natureza humana. 

 

 

O Amor e a Felicidade 

 

Sem dúvida, se perguntarmos para qualquer pessoa o que ela deseja na vida, o mais 

provável será ela responder: a felicidade. Há muitas causas e indicadores para a felicidade 

como uma boa educação, prestígio, dinheiro, beleza, sucesso profissional, virtudes morais 

e muitos outros fatores que podem contribuir para a felicidade. Von Hildebrand (2009) 

apresenta uma fenomenologia do coração, ao colocá-lo como o centro mais íntimo e 

pessoal da verdadeira afetividade. Somente no coração experimentamos a felicidade e 

deleite, ao manifestarmos a nossa verdadeira identidade. Desse modo, não cabe ao 

intelecto ou à vontade a experiência da felicidade, mas ao coração como a parte mais 

íntima da pessoa. O autor ensina que, “somente o coração pode experimentar a felicidade... 

É de certo um fato surpreendente que algo que nasça espontaneamente como uma dádiva 

na alma deva ser a manifestação do verdadeiro eu da pessoa” (Von Hildebrand, 2009, 

p.68). O amor alcança o seu ponto mais elevado nas relações interpessoais com o valor do 

convívio com as pessoas, no qual o coração é afetado, movido e preenchido de felicidade 

em resposta à preciosidade singular das pessoas. Assim, o fruto do amor nas relações 

humanas é a felicidade, considerada uma dádiva relativa à esfera espiritual, em que a 

preciosidade da personalidade individual é revestida de uma beleza divina, personificada 

pela pessoa (Von Hildebrand, 2009, p.26).  

É certo que para o filósofo existem várias maneiras pelas quais encontramos a 

felicidade, seja a felicidade por meio de virtudes morais, do conhecimento, da beleza, da 

natureza ou da arte, mas a felicidade do amor sobrepassa a todas. Ela é a experiência 

afetiva mais profunda e intensa. Para o autor, a felicidade plena não basta apenas ser 

pensada e desejada, ela deve ser sentida na esfera afetiva, em nosso interior. Ele, em sua 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

67 

obra Ética (1953), critica Aristóteles por negligenciar a esfera afetiva, ao dicotomizar as 

paixões, os desejos e o apetite à parte irracional do homem, em oposição à vontade e à 

inteligência referentes ao lado racional. Segundo von Hildebrand (2009), Aristóteles 

confunde as paixões e o apetite com a experiência afetiva, ao restringir o papel das 

emoções na ética. De acordo com von Hildebrand (2009, p.24), “o lugar limitado a 

afetividade na filosofia de Aristóteles é surpreendente já que ele declara a felicidade como 

o bem maior, do qual todo outro bem é desejado.” Por sua vez, para o mestre da ética 

cristã, a felicidade só pode existir na esfera afetiva tendo o amor como centro da 

afetividade e aspecto fulcral da experiência humana. 

Segundo a perspectiva de von Hildebrand (2009), o amor em sua essência tem 

como ordem suprema a resposta ao valor. O amor como resposta-valor responde ao valor 

único da pessoa, na qual a apreciação do valor da pessoa amada é condição necessária 

para o amor. Reconhecer a beleza e a preciosidade do amado, como importante em si 

mesmo é o começo do processo de amar, o que faz acender o amor. Conforme von 

Hildebrand (2009, p.17) reitera: “É essencial para cada tipo de amor que o amado se 

apresente diante dele como precioso, bonito, amável. Enquanto alguém for apenas útil 

para mim, enquanto eu posso usá-lo, a base do amor está ausente.” A apreciação da beleza 

e preciosidade da pessoa está na base do amor entre amigos, pais e a criança e, 

principalmente, no amor conjugal. O amor conjugal retrata a relação suprema do amor, 

que requer também um caráter de autodoação e de devoção sincera ao amado. 

Von Hildebrand (2009, p. 41) destaca como característica essencial do amor, a autodoação 

no qual o amor “dura mesmo quando o amado não está no seu foco e é persaviso e 

superatual no sentido de colorir e modificar a vida consciente do amado.” A característica 

de submissão permite considerar e desfrutar do deleite da beleza, da preciosidade e da 

amabilidade da pessoa. Por meio da autodoação, o amor é distinto de todas os outros tipos 

de resposta-valor devido a duas características fundamentais: intentio unionis e intentio 

benevolentiae. A noção de intentio unionis implica uma união espiritual com a pessoa 

amada, como pessoa exclusiva do meu amor. Há uma ligação real em vivenciar o amor e 

estar com o amado. Já o conceito intentio benevolentiae se relaciona ao desejo pela 

felicidade e o bem-estar do amado. Envolve não apenas conhecer a vida, as alegrias e os 

sofrimentos da pessoa amada, mas revelar um interesse genuíno na felicidade e “um 

espontâneo interesse em fazer um compromisso extraordinário ou tomar uma 

responsabilidade extraordinário por ela” (idem, p.41). Esses dois conceitos aprofundam 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

68 

o caráter da resposta ao valor, pois afeta não apenas a vontade em considerar e apreciar 

o amado, mas o coração é preenchido por um deleite ao ansiar estar com a pessoa amada, 

ao se regozijar com sua presença e desejar uma união espiritual que abarca desfrutar de 

todas as esferas de sua vida (Von Hildebrand, 2009, p.67).  

Von Hildebrand (2009, p. 66) coloca em suas próprias palavras que, “aquele que 

ama despeja o seu amor no coração do amado, ele quer afetar o seu coração, preenchê-lo 

com alegria; e somente, então, ele irá sentir que alcançou o amado, o seu próprio self.” 

Desse modo, ao demonstrarmos um amor abnegado que centra na preciosidade e na 

beleza do amado, ao nos preocuparmos com sua felicidade e bem-estar alcançamos um 

deleite e alegria na pessoa amada e na recompensa do seu amor. De acordo com Cajthaml 

(2019) e Vohánka (2019), Aristóteles e Platão divergem de von Hildebrand (2009) quanto 

à sua perspectiva do amor devido ao conceito do bem. Para os autores clássicos, o bem é 

o objeto do desejo do amor, enquanto para o autor alemão o amor envolve uma resposta 

adequada de valor direcionada à pessoa. Os autores apresentam os conceitos latinos 

intentio unionis e intentio benevolentiae relacionados ao amor como fontes de desejo. Por 

exemplo, a primeira noção seria o desejo de união espiritual com o amado e, a segunda, o 

desejo da felicidade e bem-estar do amado. Embora os termos latinos sendo colocados 

como desejo não influenciem a essência da resposta afetiva relacionada ao amor, von 

Hildebrand discorre sobre esses conceitos apresentando a linguagem da natureza da 

autodoação e da cooperação do ser humano com a esfera espiritual de forma mais 

contundente do que um mero desejo.  

Diversas dimensões podem envolver a resposta-valor do amor como, o 

compromisso, o envolvimento de toda a pessoa, confirmação de uma profunda felicidade, 

se tornar um bem objetivo, e ter o desejo da união com a pessoa amada (Vohánka, 2019). 

A resposta ao valor da pessoa envolve investi-la com certo esplendor, onde o caráter de 

autodoação implica transcender o seu próprio self, ao vislumbrar a beleza divina na 

pessoa. Consequentemente, a felicidade apresenta-se como algo muito maior e duradouro 

no amor do que qualquer outra experiência. O amor é concebido não como mero meio 

para alcançar a felicidade, mas como modo de união com o amado e com o absoluto ser 

transcendente.  

 

 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

69 

A Felicidade em Aristóteles e von Hildebrand  

 

Na obra Aristotle: Nicomachean Ethics, Irwin (2019) destaca que Aristóteles busca 

responder à seguinte questão: Qual é o propósito último da existência humana? O autor 

apresenta o termo eudaimonia como o maior bem que alguém pode almejar. O conceito 

eudaimonia traduzido como felicidade, bem-estar ou florescimento, não está relacionado 

a descrição e análise de um sentimento, mas refere-se ao tipo de vida que seria importante 

viver (Kraut, 1991). Para Aristóteles o objetivo último do ser humano é ser feliz ou 

eudaimõn, que compreende estar ativamente engajado na vida da virtude. O indivíduo 

eudaimõn mostra-se em um estado de desenvolvido maduro, na qual exerce regularmente 

as várias virtudes da alma, seja intelectual e moral. Desse modo, o objetivo último da 

pessoa se realiza por meio do seu engajamento na atividade filosófica e na atividade moral 

da prática das virtudes justiça, generosidade, temperança, dentre outras.  

A teoria ética de Aristóteles advoga que os seres humanos possuem um telos, um 

objetivo e propósito na vida com base em sua própria natureza. Fomos formados para 

sermos agentes virtuosos e do bem, a fim de alcançarmos o nosso telos. “Quando somos 

bons, o telos da vida humana é alcançado, e consequentemente, encontramos felicidade 

ou o desenvolvimento humano” (Arthur, 2021). Assim, para Aristóteles o ser humano 

busca a felicidade pelo uso cuidadoso da razão e da aquisição das virtudes. O conceito de 

telos é fundamental no pensamento de Aristóteles e conforme MacIntyre (1981, p.52) 

destaca: “neste esquema teleológico há um contraste fundamental entre o homem como 

ele está e o homem como ele poderia ser se ele compreender a essência da sua natureza.” 

Há uma tensão entre o que somos e o que podemos ser, onde a visão compreensiva da 

vida e da finalidade humana constituem na busca da eudaimonia, que significa viver bem 

e fazer o bem. 

De fato, são inúmeras as interpretações para o significado do objetivo último do 

ser humano nas obras de Aristóteles, pois muitos avançam o elemento da contemplação 

pela experiência intelectual como a fonte da felicidade (Kenny, 1992). Por vezes, nos 

escritos do autor parece haver uma contradição entre o ideal intelectual para a felicidade 

última da pessoa, no caso da obra Nicomachean Ethics, enquanto outros livros equiparam 

a felicidade a uma atividade moral e intelectual. Além disso, há autores que apresentam 

bens não apenas intrínsecos como elementos necessários para a felicidade e a conquista 

da vida justa e boa. Proponentes dessa linha teórica, denominada inclusivista, sugerem 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

70 

que na obra do autor a felicidade envolve a ação virtuosa juntamente com outros bens 

externos, como o desejo pelo dinheiro, pelo prazer e pela honra. Por outro lado, a corrente 

aristotélica monista tomando como fonte a felicidade como aquilo que é sempre desejado 

por si mesmo e nunca pelo bem de algo, defende o significado de felicidade como a ação 

virtuosa para o bem viver (Kraut, 1991). 

Nesse sentido, Kraut (1991) argumenta que a felicidade envolve a contemplação, 

mas há formas secundárias de alcançarmos a felicidade por meio da atividade moral. O 

autor salienta que bens indiretos como os amigos, prazeres físicos, honra e saúde 

promovem a felicidade, mas não são fatores que consistem na felicidade. Segundo o 

teórico, Aristóteles apresenta dois modelos importantes que servem de diretriz para uma 

vida feliz. Ele conecta aquele que devota sua vida para exercer as virtudes da razão 

intelectual ao filósofo, e ao estadista o exercício pleno da virtude moral. 

Consequentemente, tanto o filósofo, quanto o estadista se apropriam da atividade ética 

como guia para o bem indireto, ao escolherem a melhor quantidade de honra, de amigos, 

de tempo ao lazer, etc. A atividade intelectual e a prática das virtudes são essenciais para 

a felicidade, onde há uma conexão entre viver virtuosamente, exercer o potencial humano 

por meio do intelecto e ser feliz. 

Na interpretação esboçada por Arthur (2021), Aristóteles vale-se de três 

compreensões diferentes para alcançar a felicidade: 1) prazer e diversão; 2) honra e 

reconhecimento social com base na excelência e sucesso pessoal; 3) aprender e buscar a 

sabedoria, a vida intelectual. Von Hildebrand (2009) critica justamente a ausência da 

esfera afetiva na teoria ética de Aristóteles ao privilegiar a dimensão contemplativa 

relacionada a atividade cognitiva e racional, e associar a moralidade ao campo da prática 

(Sánchez-Migallón, 2000). Aristóteles contrapõe a parte racional e a vontade, a parte 

irracional do homem que envolve o apetite, impulso e paixões. Desta forma, reduz a 

complexidade e a beleza da experiência afetiva às paixões e ao apetite, ao passo que 

privilegia a dimensão contemplativa por meio das virtudes dianoéticas como a sabedoria 

e prudência, em detrimento das virtudes morais e da moralidade. O autor alemão 

questiona o intelectualismo preponderante na ética de Aristóteles em exclusão a 

experiência afetiva e o papel moral da afetividade, principalmente o lugar do valor e da 

resposta afetiva. 

Von Hildebrand (2009) comenta que a felicidade só pode ser sentida na esfera 

afetiva e desaprova a concepção unívoca de Aristóteles para a felicidade. Para o filósofo 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

71 

alemão é ausente na concepção teleológica e eudaimonista de Aristóteles a clara distinção 

entre o importante em si mesmo e o subjetivamente satisfatório. A felicidade como o 

objetivo último do ser humano é considerada vaga, pois não diferencia os diversos tipos 

de importância positiva como o bom e a felicidade ao entendê-los como conceitos 

unívocos. Ele escreve que “consequentemente, jamais diferencia explicitamente entre o 

egocentrismo e a verdadeira felicidade, que só nos pode proporcionar os bens que portam 

um valor autêntico” (Von Hildebrand, 2009, p. 299). Ademais, as categorias de 

importância do autor permitem, do ponto de vista moral, distinguir a felicidade autêntica 

da autocentrada focada na autossatisfação. Embora a premissa máxima seja que todos os 

homens por natureza buscam a felicidade, não podemos assumir que todos 

subjetivamente desejam a mesma felicidade (Von Hildebrand, 2009, p.287).  

Crosby (2002) afirma que Von Hildebrand era principalmente crítico da teoria do 

eudaimonismo de Aristóteles, ao considerá-la meramente um desejo voltado para o 

objetivo bom para a pessoa. A felicidade como objetivo último pode estar calcada no 

próprio benefício e na ambição e interesse individualista em ser feliz. Segundo a ética de 

Von Hildebrand (2009), Aristóteles não tematiza o valor e a resposta-valor como 

conceitos centrais para a vida moral em sua perspectiva da eudaimonia. A verdadeira 

felicidade deve ter como fonte a resposta-valor, onde o valor sobrepassa o bem objetivo 

da pessoa para a categoria do valor em si mesmo. “De fato, von Hildebrand somente estará 

satisfeito se certa prioridade for concedida a resposta-valor sobre o interesse em sua 

própria eudaimonia, pois somente uma relação de resposta-valor aos bens e valores nos 

coloca na posição de sermos felizes e nos beneficiarmos da posse deles” (Crosby, 2002, 

p.486). Para von Hildebrand, atos excelentes morais são sempre resposta ao valor e a 

verdadeira felicidade advém da resposta-valor que tem como base o valor em si mesmo e 

a dimensão transcendente.  

Além disso, as limitações da finalidade do ser humano associada a eudonomia 

carregam a ideia de que a nossa liberdade é concedida apenas aos meios e não nas 

escolhas sobre a realidade última. Contudo, a felicidade pode ser alcançada como fim para 

a própria autossatisfação ou a felicidade autêntica como resposta ao valor concedida 

como uma dádiva a nós (Von Hildebrand, 2009, p.287). Neste último tipo de felicidade, há 

o deleite supremo que deriva do valor autêntico por meio da dimensão transcendente 

como bem absoluto. Segundo Cajthaml (2019) e Vohánka (2019), a felicidade para von 

Hildebrand pode ser conceituada como um estado da mente intencional, afetivo e 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

72 

deleitoso motivado introspectivamente pelo reconhecimento do objeto como 

positivamente valioso em si mesmo ou objetivamente bom para a pessoa (ou as pessoas). 

Essa suprema fonte de felicidade deriva principalmente do amor como resposta-valor na 

vida das pessoas, mais do que outros objetos impessoais de grande valor. A resposta-valor 

permite reconhecer a beleza e preciosidade dos objetos e a individualidade das pessoas, 

onde descobrimos no amor quão belo o mundo realmente é. 

Reconhecemos que o amor torna ainda maior a beleza de cada um nas relações 

interpessoais e conjugal, devido ao seu caráter sinérgico, ao reforçamos e 

desenvolvermos o amor um do outro ao nos tornarmos mais notáveis, felizes e belos. O 

amor em maior grau requer uma rendição, ao irmos além do confinamento das 

necessidades da própria pessoa e do nosso egoísmo e arrogância, onde na dimensão 

espiritual e transcendente encontramos uma dimensão maior da felicidade. 

Principalmente no amor e na resposta-valores, as dimensões impessoais nos despertamos 

para o mundo dos valores intrínsecos e do vislumbre da perfeição divina como fonte de 

felicidade. Essa sensibilidade aos valores importantes por si mesmos, nos estimula a 

tornarmos mais conscientes das nossas atitudes morais e das emoções, ao podermos 

despertar e moldar nossa vontade e nossa experiência afetiva para aquilo que de fato tem 

importância e concede a felicidade genuína e real. 

 

 

Conclusão e Implicações para a Educação Moral 

 

 A educação moral nos habilita a desejar e encontrar prazer nas coisas certas, em 

ações virtuosas e no bem viver. Von Hildebrand nos conscientiza de que as emoções são 

fundamentais na experiência moral da pessoa e que é a partir delas que uma relação 

genuína com valor é possível. Não podemos negar o papel das emoções na Educação 

Moral, pois nos sensibilizam, nos motivam, nos afetam e nos movem para o real valor 

presente nas relações interpessoais e nos objetos impessoais. A Educação Moral nos 

desperta para o mundo dos valores, naquilo que tem valor em si mesmo e que requer uma 

resposta afetiva intencional. Entendemos que é por meio das emoções que os valores 

permanecem como importantes diretrizes para o nosso comportamento concreto e na 

tomada de uma consciência pessoal e duradoura acerca do que é de valor. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

73 

O caráter intencional da resposta-valor nos faz ter consciência de que precisamos 

nos interessar por coisas que tem um real valor, ao demonstrarmos uma atitude moral de 

reverência, de rendição e contemplação para com o objeto de valor. Von Hildebrand 

(2007) com sua teoria de valor, nos apresenta o conteúdo moral para o ensino dos valores, 

com base nos diferentes tipos de importância que motivam nossa resposta afetiva e 

volitiva aos eventos e objetos da vida. Podemos viver sem uma atitude de resposta ao 

valor genuíno, ao considerar aquilo que é importante como algo meramente subjetivo 

satisfatório. Assim, “podemos nos equivocar em experimentar coisas que são boas por si 

mesmo (amar aos outros como valioso por si mesmo), mas essa abordagem – longe de 

expandir as possibilidades da pessoa – acaba por trivializá-la” (D’Addelfio, 2021 p.199). 

De acordo com von Hildebrand (2007, p. 192), o processo de valorizar as coisas por si 

mesmo é essencial, pois de um ponto de vista pedagógico, um dos principais caminhos 

para a Educação Moral é “abrir a alma dos alunos a fim de serem afetados pelos valores.” 

As categorias de importância do autor são perspectivas cruciais da nossa abordagem à 

vida moral. Quando somos cegos e não respondemos aos valores, nos tornamos 

prisioneiros da nossa auto satisfação, aprisionados na nossa imanência. Portanto, o 

trabalho de mover o coração dos alunos para o mundo dos valores absolutos e reais, 

conduz a pessoa a revelar de fato sua verdadeira essência como pessoa, pois o valor 

demanda uma atitude de transcendência ao invés de permanecermos focados nas nossas 

necessidades e imanência. 

Ter apenas consciência e conhecimento daquilo que é correto não é suficiente para 

o desenvolvimento moral. É somente pela esfera afetiva que entramos em contato 

profundo e pessoal com aquilo que é de valor. Embora ambas as categorias de 

importância: importante em si mesmo e meramente subjetivo satisfatório, despertaram 

deleite e felicidade, somente os valores nos concedem a verdadeira felicidade. Quando 

somos conscientes da importância, da preciosidade e sublimidade intrínseca do valor 

recebemos a felicidade plena e genuína. Não há no satisfatório subjetivo o caráter de 

submissão a algo intrinsecamente importante por si mesmo e o deleite do objeto 

proveniente do belo. 

Para von Hildebrand (2007), a felicidade alcança seu grau supremo no amor, por 

meio das relações interpessoais e convívio com as pessoas, no qual o coração é afetado, 

movido e preenchido de felicidade em resposta à preciosidade singular das pessoas. Não 

há felicidade na vida solitária e é necessário a formação ética o reconhecimento do valor 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

74 

e da preciosidade da pessoa nas interações para que nos tornemos felizes e socialmente 

ajustados (Soares e Sucupira-Lins, 2020). Somos virtuosos somente quando conseguimos 

amar as pessoas, pois almejamos o bem das pessoas precisamente reconhecendo a pessoa 

como pessoa de valor. A felicidade deriva principalmente do amor, na qual o caráter de 

rendição e submissão ao objeto de valor, nos abre para atmosfera transcendente, onde na 

essência da preciosidade da pessoa vislumbramos a realidade última no próprio ser 

divino. 

 

 

Referências 

 

ARTHUR, J. A. Christian Education in the Virtues: Character Formation and Human 
Flourishing. Taylor & Francis, 2021. 
 
CAJTHAML, M. Love and happiness. In: CAJTHAML, M.; VOHÁNKA, V. (Eds.). The moral 
philosophy of Dietrich von Hildebrand. Catholic University of America Press, 2019. 
 
CRESPO, M. The husserlian sources of emotive consciousness in Dietrich von 
Hildebrand’s moral philosophy. American Catholic Philosophical Quarterly, v. 91, n. 
4, p. 671-686, 2017. 
 
CROSBY, J. F. Dietrich von Hildebrand: Master of phenomenological value-ethics. 
In: DRUMMOND, J. J.; EMBREE, L. (Eds.), Phenomenological Approaches to Moral 
Philosophy. Springer, Dordrecht, 2002. p. 475-496. 
 
D’ADDELFIO, G. Value-Feeling and Moral Education: Pedagogical Remarks on Dietrich 
Von Hildebrand’s Phenomenology. In: BRINKMANN, M.; TÜRSTIG, J.; WEBER-
SPANKNEBEL, M (Org.). Emotion–Feeling–Mood. Springer VS, Wiesbaden, 2021. p. 
185-200. 
 
HUSSERL, E. Evaluation of Dietrich von Hildebrand’s doctoral dissertation: Die Idee der 
sittlichen Handlung. Aletheia, v. 4–5, 1992.  
 
IRWIN, T.  Aristotle: Nicomachean Ethics. Hackett Publishing Company: Indianapolis, 
2019. 
 
KENNY, A. Aristotle on the perfect life. Oxford University Press, 1992. 
 
KRAUT, R. Aristotle on the human good. Princeton University Press, 1991. 
 
MACINTYRE, A. After virtue: A study in Moral Theory. Notre Dame, IN: Notre Dame 
University Press, 1981. 
 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

75 

MÜLLER, J. M. Dietrich von Hildebrand. In: SZANTO, T.; LANDWEER, H. (Org.). The 
Routledge Handbook of Phenomenology of Emotion. Routledge, 2020. p. 114-122. 
 
SÁNCHEZ-MIGALLÓN, S. Ética Aristotélica versus ética de los valores? Um acercamiento 
al problema desde Aristóteles y Hildebrand. Scripta Theologica, v.32, p. 301-310, 2000. 
 
SOARES, M.R.F.; SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Von Hildebrand: Formação ética, preciosidade 
da pessoa humana e as consequências do isolamento social. International Journal of 
Development Research, v. 10, n. 2, p.34072-34077, 2020. 
 
VOHÁNKA, V. Love or Contemplation?: Hildebrandian and Aristotelian Ways to High 
Happiness. Studia Neoaristotelica, v. 16, n. 1, p. 5-47, 2019. 
 
VON HILDEBRAND, D. The Heart: An Analysis of Human and Divine Affectivity. South 
Bend: St. Augustine’s, 2009. 
 
VON HILDEBRAND, D.  Christian Ethics. New York: McKay, 2007. 1953. 
 
VON HILDEBRAND, D. The Heart: An Analysis of Human and Divine Affectivity. South 
Bend: St. Augustine’s, 1953. 
 
WOODRUFF, P.; FLOWERS, B. S. Reverence: Renewing a Forgotten Virtue. New York: 
Oxford University Press, 2014. 
 

     



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

76 

CAPÍTULO 5 

EDUCAÇÃO PELA AFETIVIDADE 

 

Glaucya Maria Lopes Lino 

 

Pesquisas da área da psicologia (Ramos, 2021; Dominici, GOMES & NEVES, 2018; 

Guimarães & ARENARI, 2018; Ribeiro, 2010; Barroso et al, 2017; Lourenço, 2018; 

Colagrossi, 2017) discutem o lugar da Afetividade na Educação e é na Educação Infantil 

que o tema aparece com mais frequência, pois é no contexto da primeira infância que se 

encontra maior número de produções científicas referentes ao tema. Os artigos, acima 

citados, têm em comum as pesquisas de Goleman (1995) em relação à Inteligência 

Emocional e analisam a prática da Afetividade em escolas e em outras instâncias sociais. 

Argumenta-se a importância do desenvolvimento desta dimensão humana, mas não há 

pesquisas que tratem dos fundamentos filosóficos da Afetividade. 

O conceito de Afetividade tem passado por muitas interpretações, segundo bases 

teóricas específicas. Existe uma polissemia nesse conceito que suscita a necessidade da 

definição do termo e aprofundamento de suas particularidades. Oferecemos reflexões 

iniciais a partir da leitura das obras de von Hildebrand (2020; 2009; 2007) e de autores 

que fazem a interlocução com esse filósofo. A fenomenologia desse autor, segundo 

Sucupira-Lins (2021, 2020, 2020a), e o diálogo no grupo online de leitura von Hildebrand 

Legacy durante o ano de 2021 são valiosos subsídios para esse capítulo, cujo objetivo é 

auxiliar a preencher a lacuna quanto ao assunto e aos pressupostos que fundamentam, na 

Filosofia da Educação, os estudos da Afetividade. Esperamos que a relevância do tema 

aumente o interesse dos educadores de modo que possam completar, questionar e gerar 

mais pesquisas. 

Von Hildebrand (2007, p. 3) afirma que: “A esfera afetiva, e o coração como seu 

centro, estiveram mais ou menos na sombra durante todo o curso da história da Filosofia”. 

Um dos motivos dessa exclusão, conforme o autor, é que experiências afetivas meramente 

sensoriais e as emoções foram colocadas no mesmo nível que experiências afetivas 

profundas, como entusiasmo, reverência e amor. Debatendo as experiências sensoriais, o 

fenomenólogo diz que essas dependem unicamente da audição, tato, paladar, visão e 

olfato para se realizarem. As emoções como medo, alegria, tristeza e raiva são reações que 

causam o movimento da ação.  Colocar essas experiências afetivas no mesmo nível das 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

77 

superiores, desacreditou a Afetividade em sua totalidade. Na perspectiva desse autor, as 

experiências afetivas autênticas contam com a parte sensorial como porta de entrada e a 

supera, pois envolvem o ser humano todo. Ao incluir o intelecto e a vontade, essas 

experiências são respostas afetivas livres e não reações. 

Ao enfatizar que o coração é o centro da esfera afetiva, Von Hildebrand (2009) dá 

especial atenção à alma humana. Alma, do latim animus, significa a dimensão interior do 

ser humano e se opõe à dimensão física, não ao intelecto e à vontade. Entendemos o 

intelecto de acordo com o pensamento da Antiguidade Clássica, pois, para Aristóteles (séc. 

IV a.C. 2014, livro VI), intelecto é um conjunto de capacidades do pensar humano e leva 

ao discernimento e à sabedoria. Vontade, palavra que vem do latim voluntas, é uma 

potência humana específica de tomada de decisão. 

A pessoa é constituída pela conexão entre vontade, Afetividade e intelecto. A 

novidade do autor, a nosso ver, é dar centralidade à Afetividade e não descartar o intelecto 

e a vontade, sublinhando que a resposta afetiva pressupõe a interlocução dessas três 

dimensões do ser humano. 

Von Hildebrand (2007) explica que a Afetividade é a experiência de ser movido 

pelo valor que reconhecemos no outro ou em algo. Reconhecer algo implica o intelecto e 

responder a esse valor envolve a vontade. O coração, para o escritor, é o cerne da esfera 

afetiva, e igualmente da pessoa, cujo núcleo se desloca do intelecto para esta instância. 

Significa que o coração está em primeiro plano, redimensiona o intelecto e a vontade e 

equilibra escolhas e atitudes, o que reforça a conotação de profundidade atribuída ao 

coração. Segundo a concepção do autor, é o lugar onde as ações humanas são geradas e, 

portanto, é a base da pessoa. O filósofo afirma que as paixões são irracionais e brotam do 

egoísmo humano, sendo desprovidas de razão, vontade e liberdade.  As respostas afetivas 

se baseiam no intelecto, na vontade e no coração humano e se caracterizam por querer o 

bem do outro. 

O autor está ancorado na fenomenologia de Husserl (2021), do qual foi aluno, e de 

Scheler (2017) no que diz respeito aos conceitos básicos da fenomenologia. Com 

profundidade, von Hildebrand (2009, 2007) discute as questões da Afetividade e constrói 

um pensamento próprio e original. O amor humano é um dos temas centrais estudados 

por von Hildebrand (2021; 2009; 2007) e necessita ser aprofundado em cada detalhe de 

modo que sejam eliminadas as ambiguidades surgidas nesta esfera. Analisamos 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

78 

unicamente os aspectos do seu pensamento em vista dos objetivos propostos para esta 

pesquisa. 

 

 

Amor e Empatia 

  

O Amor, resposta-afetiva, é o núcleo da Afetividade. O amor não é instinto, nem 

paixão, pois esta não recebe intervenção da vontade, não é consciente e, portanto, não é 

gerenciada pela pessoa. O Sentimento, de acordo com von Hildebrand (2007, p. 4), “é a 

única forma de experiência que pode ser vivida conscientemente”.  Estar consciente 

significa estar desperto, senhor de suas capacidades. Diferentemente da emoção, que não 

inclui o pensar, o sentimento é duradouro. Entre os sentimentos, há uma escala que os 

distingue em profundidade e hierarquia. O autor argumenta que respeito, admiração, 

reverência e amor são sentimentos distintos e, comparados entre si, apresentam uma 

ordem crescente de profundidade. O respeito se expressa em um modo menos profundo 

do que a admiração; O amor, compreendido como resposta afetiva de valor maior, está na 

posição mais alta da escala. 

Para entendermos o fenomenólogo, é fundamental voltarmos a um conceito basilar 

para essa reflexão concernente à Afetividade: a tomada de consciência. Para Mounier 

(1964), filósofo francês considerado o fundador do movimento personalista, a consciência 

não é uma faculdade da pessoa, é a pessoa mesma por inteiro. A citação abaixo resume a 

afirmação: 

  

Ter consciência daquela árvore é estar com ela, entre seus ramos e folhas, é, de 
algum modo, como dizem os hindus, e os românticos numa expressão-limite, ser 
aquela árvore, pulsar ao seu doce calor primaveril, crescer com ela no seu secular 
crescimento, brotar com a alegria de seus rebentos, sempre sendo eu próprio e 
sempre sendo distinto. A consciência íntima não serve de bastidores onde a 
pessoa entorpeça, é como a luz, presença secreta e, no entanto, irradiando para 
o mundo inteiro. (Mounier,1964, p. 87) 

  

No Personalismo, fica evidente que a pessoa é ela própria enquanto ser no mundo 

que a circunda. É distinta do mundo, ao mesmo tempo em que está no mundo e com o 

mundo. Buscar o próprio eu é ir ao encontro do outro, tendo consciência, em primeiro 

lugar, de que é uma pessoa única, uma subjetividade em relação. Em outras palavras, a 

consciência, no Personalismo, é o eu mais profundo da pessoa, é o lugar das escolhas e 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

79 

livres decisões. Considerando que a consciência é o eu mais profundo, ter consciência quer 

dizer conhecer-se a si mesmo. Nesta perspectiva, é na relação com o outro que o sujeito 

se conhece profundamente e vive a Afetividade. 

A questão do conhecer-se a si mesmo é fundamental na Fenomenologia. Stein 

(1989) investiga a consciência profunda do eu e explica o seu papel. Conhecer-se a si 

próprio, é estar diante da própria singularidade. O movimento de tomada de consciência 

é a posição frente às escolhas e não somente algo introspectivo. Podemos inferir que os 

autores convergem no conceito de pessoa do Personalismo, de acordo com o que 

apresentamos anteriormente. Esse conceito é basilar para pensar as relações 

interpessoais. Passemos à análise dos estudos de Stein (1989) cujo núcleo está na 

estrutura da pessoa humana e no princípio da individuação. O ser pessoa na 

Fenomenologia equivale ao conceito personalista de ser em relação. Para Stein (1989), 

somos pessoa pela empatia. 

A empatia, explica Alfieri (2014, p.125), estudioso de Stein, é “o ato pelo qual 

alguém percebe o conteúdo do ato de consciência de outrem no exato momento em que 

ele vivencia”. Em síntese, é experiência da experiência do outro. Reforçamos que ter 

consciência envolve todo o ser da pessoa. É uma participação na experiência do outro no 

modo como o outro a vive. Os desdobramentos da vivência da empatia são muitos. Entre 

eles destacamos a harmonia entre o pensar e o agir, o conhecimento de si. Seria necessário 

outro capítulo para desenvolver alguns dos conceitos fundamentais de tais afirmações. 

Savian Filho (2014) discute os textos da autora e os apresenta de forma didática. 

O pesquisador explica a questão: como sabemos da experiência do outro? A consciência 

da experiência do outro é a definição de Empatia, o que vem ganhando campo na 

Psicologia e na Educação. O uso indiscriminado deste conceito leva a erros em sua 

interpretação e aplicação. Este autor oferece uma chave de leitura para compreensão da 

Empatia, como se pode ler abaixo: 

 

Não se trata de uma intuição ou de uma simples emoção, mas de um saber do que 
se passa na consciência alheia, uma experiência da experiência alheia, um 
perceber aquilo que o outro vivencia, ou, ainda, um sentir o que o outro sente. 
(Savian Filho, 2014, p.34) 

  

Empatia é, portanto, a transcendência da própria individualidade para 

compreensão do outro. Não é suficiente saber o que o outro vive, sofrer com ele; é 

necessário ter consciência do outro. O problema da individualidade, tão bem aprofundada 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

80 

por Stein (1989), é de suma importância para a Educação. Alfieri (2014, p.15), estudioso 

dessa autora, diz que “a pessoa humana tem a possibilidade de crescer quando explora 

seu potencial e toma consciência de si mesma”, concebendo a singularidade da pessoa 

humana como o seu eu mais íntimo. De acordo com esta perspectiva, a tomada de 

consciência de si é um objetivo imprescindível da Educação. 

Voltando à própria autora, Stein (1989, p. 116) expõe que “pela empatia com 

estruturas pessoais compostas de maneira diferente, tornamos claro o que não somos, o 

que somos mais ou menos que os outros”. A argumentação da filósofa enfatiza a 

importância da empatia para a pessoa humana. Dar ênfase a esta ação humana é crucial 

para a Educação. 

A antropologia filosófica desenvolvida pela filósofa alemã, conforme Sberg (2019), 

afirma que o ser humano é uma totalidade. Suas pesquisas concernentes ao conceito de 

ser humano e à empatia são importantes para o entendimento do pensamento de von 

Hildebrand (2007). Os dois autores partem da mesma base fenomenológica husserliana, 

que fundamenta o ser em relação, ser pessoa. O trabalho minucioso da filósofa, ao 

descrever o caminho de consciência de si que se dá no encontro com o outro, é útil para 

entrar no pensamento de von Hildebrand (2009). Ao mesmo tempo, empatia tem 

características apontadas por von Hildebrand (2007) na definição de amor: envolve o ser 

inteiro da pessoa, não se limita ao conhecimento do outro, é intencional, consciente. 

Com base no conceito de individualidade da pessoa, Stein (1989) era contrária à 

concepção vigente em sua época que pretendia anular o indivíduo em função do grupo. 

Tal concepção, é, a nosso aviso, basilar para a Filosofia da Educação, pois propõe 

direcionar o olhar, o mais possível, para a individualidade do educando, visto como um 

microcosmo dentro de sua espécie. Esta proposta encontra consonância na argumentação 

hildebrandiana para a qual a pessoa é um ser único e precioso. É possível argumentar que 

tal perspectiva oferece elementos para estabelecer uma relação que favoreça a autonomia 

do estudante, evitando cair no conformismo irrefletido, conforme afirma Nash (1968). O 

autor diz que um dos erros possíveis da Educação, quando crianças são consideradas no 

grupo, é o incentivo ao conformismo. Segundo Nash (1968), o desenvolvimento da 

autonomia individual é prejudicado. Prioriza-se a formação de indivíduos similares, 

dóceis e capazes de obedecer sem pensar e há o apagamento da preciosidade de cada 

pessoa. Há a tirania do grupo. 

A questão da individualidade também é discutida por Maritain (1962) o qual diz: 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

81 

A Individualidade se opõe ao estado de universalidade que as coisas têm no 
espírito, designa este estado concreto de unidade ou de indivisão que é requerido 
pela existência graças ao qual toda a natureza existente ou capaz de existir se 
pode pôr na existência como distinta dos outros seres. (Maritain, 1962, p. 36-37) 

  

O filósofo explica que cada pessoa é um ser indivisível, formado por uma unidade 

e, neste aspecto é único, distinto, apresenta características próprias. O indivíduo é uma 

parte do universo, de uma espécie, na perspectiva de Maritain (1962). O autor avança, 

afirmando que cada um é indivíduo e é uma pessoa. De acordo com o pensador, a 

individualidade confere ao ser humano a ligação com os de sua espécie, ao mundo físico. 

Eis um ponto no qual Maritain, Stein e Hildebrand convergem. O conceito de pessoa 

ressalta no ser humano sua realidade mais profunda: a independência dos 

condicionamentos, sua liberdade e dignidade. A pessoa é um ser livre. A insistência, nesta 

reflexão, quanto ao conceito de pessoa indica quanto esta discussão é nuclear para a 

Educação. Entendemos que as ações educativas revelam a visão de pessoa na qual a 

Educação se fundamenta. O processo educativo visto como um caminho de crescente 

consciência de si e de liberdade é fundamental. 

É possível que haja o risco de se entender a tomada de consciência como a busca 

de si no outro. Piaget (2014/1953, 1977/1932, 1973/1965, 1972/1956) mostra que na 

criança predomina o egocentrismo até por volta dos sete anos. Esta fase do 

desenvolvimento é caracterizada pela centralização e impedimento da compreensão do 

outro.  É na relação com o outro que a criança, progressivamente, se descentraliza e 

começa a entender que há outros pontos de vista. Em seguida, viverá a fase operatória 

concreta que é caracterizada pela cooperação, raciocínio e socialização. Segundo o 

epistemólogo, a socialização começa nos primeiros meses de vida, mas só se consolida 

nesta fase que é iniciada por volta dos sete, oito anos. O equilíbrio cooperativo só é 

assegurado depois de um longo caminho de desenvolvimento e necessita do raciocínio. 

O personalista Mounier (1964, p.65), proclama que “ser pessoa é ser capaz de se 

descentrar para se tornar disponível ao outro”, o que é coerente ao conceito de 

Afetividade aqui trabalhado. A pessoa é um ser livre e capaz de ir ao encontro do outro. O 

autor enumera cinco ações que caracterizam a pessoa humana e que dão as bases para se 

compreender o que quer dizer descentrar-se. As ações são: 

1ª ação: Saída de si próprio. Entendida como a capacidade de despojar-se de si para 

ir ao encontro do outro; 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

82 

2ª ação: Compreensão do outro. Capacidade de olhar o mundo com a perspectiva 

do outro. 

3ª ação: Partilha da sorte do outro. Colocar-se no lugar do outro; 

4ª ação:  Capacidade de doação. São ressaltadas a generosidade e gratuidade de 

que a pessoa é capaz; 

5ª ação: Fidelidade ao outro. As ações anteriores perdem o sentido sem a 

continuidade. Fidelidade diz respeito à renovação do vínculo afetivo, é mais que mera 

repetição. O autor a denomina fidelidade criativa. 

Essas ações, diz o autor, não se encontram em nenhum outro lugar no universo, a 

não ser na pessoa.  O conceito de pessoa a que atingimos neste estudo se fundamenta nas 

ações citadas acima. Tendo presente essas ações tipicamente humanas, continuamos 

nossa compreensão do que von Hildebrand entende por amor e Afetividade. É possível 

afirmar que o argumento nuclear da Filosofia de von Hildebrand (2007) é a centralidade 

do coração na Afetividade e o Amor definido como resposta afetiva. 

Von Hildebrand (2009, 2007), que estuda o amor, e Stein (1989) com sua 

preocupação com o conceito de empatia se aproximam. O amor em von Hildebrand (2009) 

é intencional, consciente. A empatia, em Stein (1989) é, em síntese, também intencional e 

consciente. 

Quando queremos saber o motivo de uma escolha, perguntamos à pessoa o que a 

moveu. Ser movido é uma ação que envolve o coração, portanto a Afetividade. Ao 

argumentar que o coração é o centro da Afetividade e da Pessoa, von Hildebrand (2007) 

diz que 

  

O coração está aqui não apenas como o verdadeiro eu, porque o amor é 
essencialmente a voz do coração; é também o verdadeiro eu, na medida em que 
o amor visa o coração da pessoa amada de uma maneira específica. O amante 
quer derramar seu amor no coração da amada, quer afetar seu coração, enchê-lo 
de felicidade; e só então ele sentirá que realmente alcançou a pessoa amada, seu 
verdadeiro eu. (Von Hildebrand, 2007, p. 67) 

  

Amar consiste em afetar, tocar o coração do outro, responder ao belo que se 

reconhece no outro. A beleza é fundamental para o autor por sua relação com o amor e 

porque a pessoa é por esta atraída. A beleza é um valor e gera uma resposta da parte do 

sujeito, como se pode entender na citação abaixo: 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

83 

Ser movido por alguma beleza sublime na natureza ou na arte ou por alguma 
virtude moral, como a humildade ou a caridade, é deixar-se penetrar pela luz 
interior desses valores e abrir-se à sua mensagem sublime. É uma entrega que 
implica reverência, humildade e ternura. (Von Hildebrand, 2007, p. 10) 

  

O amor é suscitado pelo Tu com o qual a pessoa se relaciona. Cada pessoa ama 

pessoalmente, é única, específica e exige de quem é movido uma disposição de abertura e 

entrega.  Observamos que a referência de amor máximo, segundo o filósofo, é o amor 

conjugal, considerada a forma mais completa, perfeita e sublime de amar. 

Há aspectos do amor aprofundados pelo autor que são intrínsecos à Afetividade. 

Introduzimos os que foram selecionados em vista de nossos objetivos. Antes de qualquer 

enumeração de características, é fundamental destacar a qualidade de resposta atribuída 

ao amor, que é consciente e está na relação entre pessoas. O amor é a resposta mais 

relevante e para o autor, são quatro as características principais do amor: 

  

● Amor não é livre. Não se escolhe ser tocado e não é possível impor amor aos outros. 

O amor é a voz do coração a avisar ao sujeito que foi tocado por um valor. Nesse 

sentido, o amor não é livre. Significa dizer que o sujeito, inicialmente, é tocado pelo 

valor e esta ação não depende dele. 

● O amor é intencional, consciente, depende da vontade e a vontade é aberta. Essa 

característica sublinhada por von Hildebrand (2009) se contrapõe à ideia 

freudiana que define o amor como um impulso privado de intencionalidade, de 

consciência. Quando algo toca a pessoa, esta é chamada a responder. O amor 

genuíno age em conjunto com o intelecto para discernir a pertinência da resposta 

afetiva e da vontade para decidir responder ao que a tocou. O amor, nestes termos, 

é resposta consciente, não é uma paixão irresistível. 

● O amor é motivado por algo que é importante, não é neutro, e esta importância é 

dada pelo sujeito. No amor, a pessoa é movida pelo valor que encontra no outro, 

portanto é preciso estar consciente do valor. Nessa direção, é que o autor 

argumenta que se maravilhar, é transcender as aparências. Ver a beleza requer 

buscar o que no outro é valoroso. 

● Amor gera união, não é união que gera amor. A união pode, inclusive, revelar que 

não se ama alguém, diz von Hildebrand (2007). Amar é superar o que não se gosta 

no outro.  O amor é fruto de algo que move, porque toca profundamente. Amor não 

é simplesmente reação, é uma resposta. Resposta a quem, pode-se perguntar? 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

84 

Quem responde, responde a alguém. O autor qualifica a resposta acrescentando 

um adjetivo: Resposta-valor.  É uma resposta e não uma reação, porque é 

consciente. Responde-se a uma pessoa, que é o único ser com o qual o 

relacionamento é de reciprocidade consciente. A pessoa é, em si mesma, um valor 

e nela há valores pelos quais o outro é movido a responder. O amor, acatado como 

resposta-valor, contrasta com a ideia na qual amar significa buscar no outro a 

satisfação da própria necessidade. Na relação de amor, segundo von Hildebrand 

(2009), não se é motivado a amar pelo bem que o outro faz e sim pelo que revela 

da pessoa amada. 

Entendemos que o amor é uma ação recíproca: o sujeito tocado, decide se responde 

ou não. A resposta alimenta o valor que, evidenciado, gera mais amor, mais resposta. Von 

Hildebrand (2009) distingue amor de outras respostas afetivas como respeito, admiração 

e reverência. Em primeiro lugar, o autor define essas atitudes como resposta afetiva e, em 

segundo lugar, reforça que no respeito, admiração e reverência há o voltar-se com todo o 

ser àquele ao qual essas respostas são devotadas. Este sustenta que existe, entretanto, 

uma gradação entre elas. Em comparação com essas, que são também respostas-valor 

afetivas, o amor se sobressai não somente pelo grau de Afetividade, mas pelo maior 

envolvimento do coração, isto é, da pessoa inteira. 

Entre as especificações quanto ao amor, analisadas por von Hildebrand (2009), há 

uma que nos interessa: O amor é super-real. O termo real tem o sentido de realizar, 

reavivar, enquanto a ação super-real significa que esta não termina quando a experiência 

é concluída, mas é renovada e alimentada de forma ainda mais robusta. Essa característica 

retoma a explicação dada por Mounier (1964) a respeito da fidelidade como característica 

do ser pessoa, conforme discutimos na introdução. A super-realidade é uma 

característica, afirma von Hildebrand (2009), que supera a qualidade de durabilidade e 

realiza mudanças, pois “esta atitude perdura em minha alma, colore e modifica a situação 

real na qual se vive” (Von Hildebrand, 2009, p. 45). A criatividade própria da fidelidade 

contribui para renovar o amor e é a base da vida do sujeito. O amor sublinha a 

personalidade do outro e dá colorido à vida do amado. 

Quem ama realiza as qualidades do outro, que na fenomenologia é concretizar a 

potência. Esse conceito, é original na Filosofia aristotélica, retomado no pensamento de 

Aquino (2008) e, em von Hildebrand (2009), é mantido. Quem ama, reconhece a beleza, 

dignidade do outro e, ao amar, sublinha, reforça e evidencia essas qualidades. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

85 

Pode parecer que se é atraído a amar outra pessoa pelo interesse egoísta que seus 

valores despertam, como se os valores não fossem a pessoa. É preciso lembrar que o valor 

e a pessoa são uma só coisa. Um erro comum é pensar que o amor é utilitário, ou seja, 

conforme o outro pode servir. 

Von Hildebrand (2020) dá à Afetividade um lugar de destaque entre as dimensões 

vontade e intelecto e oferece um tripé: mente, coração e mãos que simbolizam pensar, 

amar e agir. Agir sem a Afetividade e o intelecto não faz sentido, pois agir, na visão 

personalista é tomar posição, decidir, como também enfatiza o filósofo brasileiro Mendes 

(1990). A ação pressupõe o intelecto, pois requer discernimento. Afetividade, sem o 

intelecto e a vontade, corre o risco de sucumbir ao sentimentalismo. Sucupira-Lins 

(2021), estudiosa do filósofo alemão, explica que o pensar sozinho é capaz de construir e 

propor desastres. 

Von Hildebrand (2009, 2007) entende que o ser humano é afetivo, racional e livre, 

permitindo inferir que a Afetividade completa as dimensões da pessoa. A importância da 

cooperação entre as três dimensões é clara pela análise dos erros de interpretação do 

amor feita por este filósofo. Há possibilidade de transformar o amor em um mero 

sentimento de responsabilidade. Cujo vínculo existe independentemente da pessoa se 

sentir responsável ou não. É diferente da resposta afetiva por excelência, o amor, que 

existe na relação entre um Eu e um Tu. Depende do eu ser movido por algo que é o Tu em 

si mesmo, exigindo a empatia do eu. Stein (1989, p. 19) afirma que “ser empático não 

significa conhecer o outro, seu pesar, sua alegria. O conhecimento é cego”. Entende 

empatia como a ação da consciência do que o outro vive e partilhar com o outro da forma 

como este vive. Tal afirmação traz à mente a famosa frase do livro O Pequeno Príncipe de 

Saint-Exupéry (2018, p. 38) “O essencial é invisível aos olhos” que traduz, na literatura, o 

que a filósofa diz. A experiência empática difere da intelectual para a autora. Não podemos 

afirmar que a dimensão intelectual seja por ela desconsiderada, pois a atitude de 

percepção, na Fenomenologia, pressupõe o uso do intelecto. Quer dizer que não é 

suficiente saber. A empatia é mais que saber do outro. Concluímos, então que assim como 

von Hildebrand (2009), a filósofa entenda com essa frase que o intelecto sozinho não é 

capaz de responder afetivamente. 

Confundir apego com amor é outro erro. Estar apegado é ser prisioneiro de algo ou 

de alguém que exerce um poder sobre o sujeito. Von Hildebrand (2007) argumenta que é 

comum essa confusão, pois o apego está presente no amar. No amor genuíno, o objeto do 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

86 

amor exerce um fascínio em relação ao sujeito, similar ao que comumente se chama apego. 

No amor, há uma atração pelo valor do outro que engendra felicidade no sujeito que ama. 

O apego por si é a alguma coisa agradável, mas não é radicado no valor. A felicidade não é 

fim, é fruto do amor. No apego por si mesmo o sujeito tem em vista a própria felicidade, é 

uma atitude egoísta.  

Entre os problemas que envolvem o amor, von Hildebrand (2007) levanta a 

questão da atrofia, hipertrofia do coração e da crueldade, em oposição à Afetividade terna. 

Esta última é o equilíbrio em relação às três primeiras. No caso da atrofia do coração, 

causada, na maioria das vezes, pela hipertrofia do intelecto, a pessoa é incapaz do 

desapego da atitude de análise e de ser movido por algo que lhe provoque uma resposta 

de entusiasmo, compaixão ou amor. Sua atitude é de observador, não toca nem se deixa 

tocar. Na atrofia, a razão comanda a tal ponto que impede a pessoa de amar. A hipertrofia 

do coração é a característica da pessoa dominada pelo coração. Age conforme os 

comandos do coração, o tirano. É incapaz de dizer não aos que ama, pois sofre de uma 

benevolência desordenada. Quem é acometido dessa desordem é incapaz de pensar no 

que de fato é bom para o outro. Nem sempre o que é objetivamente bom é agradável, mas 

a tirania do coração confere a quem a sofre a dificuldade de desagradar o outro. Tal 

afirmação encontra eco no argumento de MacIntyre (2001) no que se refere ao 

emotivismo, que é a atitude caracterizada pelo domínio das emoções de forma 

indiscriminada nas ações humanas. Um coração tirânico também comete injustiças 

quando expressa amor por uma pessoa negligenciando a outra e é caracterizado pelo 

egocentrismo e pela autocomiseração. Tende a se preocupar com insignificâncias, busca 

especialmente o contentamento de uma arrogância avarenta e perde tempo com 

preocupações e com ofensas fantasiosas. Essa atitude torna as pessoas tiranizadas pelo 

coração não objetivas. Essas leem os acontecimentos de forma negativa e se sentem 

constantemente excluídas, desconsideradas e não compreendidas. De acordo com o autor, 

seria suficiente deixar o intelecto fazer o seu papel para superar tal tirania. Esse erro não 

é amor. 

Por fim, explica a crueldade que é a característica da pessoa sem coração. O coração 

é silenciado. Não tem espaço, é sufocado. Não se trata da incapacidade de amar, trata-se 

de um coração endurecido pelo orgulho, raiva, medo ou avareza. Conforme elucida von 

Hildebrand (2020, 2007), a resposta-valor afetiva inclui a autodoação, atitude acatada 

como fraqueza para quem é prisioneiro da crueldade. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

87 

Von Hildebrand (2020) conclui que a felicidade é constitutiva do amor. Na 

perspectiva aristotélica, felicidade é o bem supremo a que todos almejam. O filósofo 

discorda da visão aristotélica que enfatiza a busca do ser humano pela felicidade. Na 

Filosofia hildebrandiana a felicidade é um fruto do amor. O sujeito se compraz ao ver o 

outro feliz e experimentar a felicidade não é igual a uma satisfação ou alegria passageira. 

Essa felicidade é agregada ao ser do sujeito, é duradoura e é gerada pela vivência da 

resposta-valor. A felicidade não é uma meta, é fruto da experiência afetiva. O sujeito é ele 

mesmo na relação com o outro. Encontra a si mesmo na consciência do outro como algo 

precioso. Ter consciência do outro não significa unicamente saber que o outro existe, mas 

ser capaz de ir ao encontro deste, reconhecer sua preciosidade e amá-lo. A felicidade está 

em amar. Desta forma, as argumentações que caracterizam o amor e a sua ausência são 

nucleares nesta pesquisa. 

Nos últimos anos, um grupo de filósofos tem estudado o pensamento de von 

Hildebrand. Os diálogos têm esclarecido e enfatizado nuances dessa Filosofia. Wolter 

(2013) afirma que o autor busca a natureza das coisas e uma de suas características é 

sublinhar a importância da distinção entre termos usados para definir amor e o que não 

é amor. Salientamos uma característica do amor evidenciada por von Hildebrand (2009): 

  

Em todo tipo de amor, com exceção do amor ao próximo, o amado torna-se um 
bem objetivo para quem ama, embora este caráter do bem objetivo varie com a 
categoria do amor e sobretudo com a intensidade e profundidade do amor. 
Talvez eu respeite alguém, talvez o aprecie e admire - mas ainda não o amo. Ele 
ainda não é meu amigo, eu não dei a ele um lugar no meu coração, ele ainda não 

se tornou uma fonte de felicidade para mim. (Von Hildebrand, 2009, p. 119) 

 

Nesse trecho, é sublinhado um ponto central da atitude de amar. A felicidade não 

é o tema central na relação de amor, entretanto, é constitutiva desta. Von Hildebrand 

(2009), em outro trecho, diz que alguém se aproxima da outra para fazê-la feliz. O amor 

genuíno busca a felicidade do outro e nessa relação com o outro encontra-se a própria 

felicidade. É, portanto, ingrediente e não finalidade da relação de amor. O autor explica 

que o amor engendra felicidade em quem ama, mas quem ama verdadeiramente, não o 

faz com a finalidade de encontrar a própria felicidade. 

A filósofa Sucupira-Lins (2022, 2021), pesquisadora do pensamento de von 

Hildebrand (2020), reflete quanto aos conceitos basilares da Fenomenologia do amor e, 

conforme tal perspectiva, oferece pistas importantes para a Filosofia da Educação. 

Sucupira-Lins (2022, 2022a, 2021) argumenta que não existe Educação sem Afetividade. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

88 

Somente a pessoa é capaz de responder afetivamente, de reconhecer o valor do outro. 

Inferimos que quem ama, reconhece a beleza, dignidade do outro e, ao amar, sublinha, 

reforça, evidencia as qualidades do estudante. Essa perspectiva oferece a base para uma 

Educação que sublinha a singularidade de cada um. 

Na Educação, pode-se confundir amor com carinho ou com laissez faire. Amar, na 

Educação, é proporcionar ao outro as condições necessárias para se desenvolver. Essa 

atitude do educador inclui a vivência da ética e a prática da Afetividade. Não entendemos 

aqui o que propõe a psicanálise. Não é um ato inconsciente. A Afetividade de que falamos 

diz respeito ao ato de ser tocado por algo externo à pessoa, afirma Sucupira-Lins (2022). 

O valor é externo à pessoa por não depender dela para existir e, ao mesmo tempo, o valor 

é a pessoa mesma. 

A Afetividade não é aprendida unicamente no plano cognitivo. Não é suficiente 

conhecer o conceito de Afetividade. É preciso que esta seja praticada para que a 

experiência afetiva aconteça na sua profundidade. O educador que entende fundamentar 

sua prática nos valores da Afetividade, precisa vivenciá-la, concretamente. 

O respeito, a reverência e o amor, praticados não somente na direção criança-

adulto, precisam ser visíveis na relação adulto-criança. Respeitar a criança, o jovem 

significa se aproximar observando suas características e estar consciente de sua 

dignidade. Quando um educador introduz sua aula informando à criança as motivações e 

os objetivos do que será realizado, este está respeitando a criança. O mesmo pode ser dito 

da intervenção educativa na família. Respeitar a individualidade da criança não significa 

perguntar-lhes o que quer fazer, posto que sua pouca idade ainda não lhe permite 

conhecer o que é objetivamente bom para ela. Ao adulto cabe a tarefa de indicar o caminho 

até que a criança tenha condições de cooperar. A cooperação é a forma pela qual a 

autoridade se expressa quando o sujeito atinge a idade da razão. O respeito da parte do 

adulto impede que a autoridade seja desvirtuada e tome forma autoritária e arbitrária na 

fase em que a criança depende do adulto. O limiar tênue entre a vivência da autoridade e 

o autoritarismo exige do educador atenção para não ceder ao excesso da arbitrariedade. 

Exige também humildade para entender quando é possível e necessário convocar a 

cooperação dos mais novos quando esses, de forma gradual, são capazes. 

Sucupira-Lins (2021, 2020, 2018, 2013) enfatiza a centralidade da Afetividade no 

ensino de Ética. Segundo a filósofa, o amor é um conceito filosófico que não é sinônimo de 

sentimentalismo, está ligado a algo de valor superior e envolve a pessoa na sua inteireza. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

89 

Para a autora, os valores não são inatos, mas aprendidos. Ser movido por um valor requer 

que o sujeito conheça este valor. A construção do valor faz parte da Ética. Esta 

argumentação sustenta a necessidade do ensino desta dimensão da Filosofia. A vivência 

da Afetividade na Educação requer a aprendizagem ética. A educação pela Afetividade 

pressupõe a prática da ética. 

Quando argumentamos pela importância do ensino de Ética, não estamos 

pensando em criar uma disciplina obrigatória nem eletiva. A Ética e a Afetividade estão 

presentes em todas as ações pedagógicas, todas as matérias. Ética e Afetividade se 

aprendem na prática. 

A afirmação de von Hildebrand (2009) de que só na pessoa se encontra a 

Afetividade, tem um desdobramento fundamental na Educação. Esta capacidade 

tipicamente humana, confere ao educador a propriedade de ação que nenhuma técnica 

poderá substituir. Se o conhecimento cognitivo pode ser encontrado em uma plataforma 

ou em um livro, a Afetividade só se aprende na relação entre as pessoas. 

O amor, núcleo da Afetividade, se expressa na preparação da ação educativa. 

Quando o educador age movido pelo valor do educando, ama. Nos momentos de correção, 

o educador facilmente entenderá se sua intervenção educativa é motivada e caracterizada 

pelo amor. Se focalizarmos a característica do amor que é a felicidade do outro, a 

intervenção educativa fundamentada no amor tem como fim o bem, a felicidade da criança 

e do jovem. A felicidade pode ser confundida com o meramente agradável. Pode-se pensar 

que o Educador precisa satisfazer às crianças e jovens. Não é isso que entendemos. É 

preciso discernir o que é objetivamente bom. Esta atitude gera a felicidade e nem sempre 

será agradável. O que é agradável suscita satisfação imediata, mas não configura 

felicidade, que é duradoura. Enfatizamos que se a intervenção educativa tem como fim 

unicamente o bem do educador é uma atitude egoísta, não é amor. Referimo-nos às 

intervenções caracterizadas por atitudes arbitrárias motivadas pela irritação do adulto. 

Solicitar silêncio sem um motivo objetivo, por exemplo. Amar não significa, diz Sucupira-

Lins (2022), negligenciar paradigmas ou encobrir erros. Quem ama, justamente porque 

ama, corrige e direciona. O que caracteriza a atitude amorosa e a diferencia do egoísmo é 

a causa, o que move o educador: o amor. Porque ama, o educador corrige. O motivo do 

amor é o bem do outro. Esta atitude requer do educador atenção e contínua renovação da 

intenção. A correção não fundamentada no amor resulta em atitudes arbitrárias e 

prejudica o outro. Neste caso, o educador age de forma egoísta. A ação educativa 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

90 

alicerçada no amor gera felicidade a quem é amado e quem ama experimenta a felicidade 

ao ver a felicidade do outro. 

A empatia, conforme o pensamento de Stein (1989), sublinha uma das 

necessidades da Educação. É necessário um olhar atento do educador para as vivências e 

necessidades das crianças e jovens, dos estudantes. Sberga (2019), estudiosa de Stein, 

afirma que a empatia gera o movimento de fazer a experiência da experiência do 

educando. A pesquisadora explica que a ideia de Stein quanto à Educação, exige do 

educador a capacidade de facilitar o desabrochar do outro. Como uma flor, única. O que 

quer dizer facilitar o desabrochar? Há quem acredite que signifique retirar do caminho 

todas as dificuldades ou que seja deixar à criança a responsabilidade de suas escolhas. 

Não é essa a perspectiva da autora. Cooperar para que cada pessoa seja consciente de sua 

preciosidade e unicidade é oferecer as condições necessárias ao seu desabrochar. 

Entendemos que a empatia é o primeiro passo para o amor verdadeiro. Exige do 

Educador atitude atenta à individualidade do educando. Porém, não é suficiente a 

disposição do educador. Ao amar, este suscita a resposta do educando. A Educação pela 

Afetividade consiste na relação que se estabelece entre educador e educando. O 

desabrochar de cada um é único, pois depende da qualidade da resposta que é específica. 

A ideia da preciosidade da pessoa e, portanto, da criança, expõe a necessidade de 

redefinir os pilares da Educação. É preciso acrescentar ao intelecto e à vontade, o coração 

em vista de uma educação que desenvolva as capacidades cognitivas, a decisão livre e a 

prática do amor. Não é suficiente o desenvolvimento cognitivo e volitivo. O amor, núcleo 

da Afetividade, é um dos pilares da Educação e necessita ser considerado essencial neste 

processo. 

Conforme argumentamos, não é suficiente saber o que é amor para amar, é preciso 

fazer a experiência. As crianças aprendem por imitação e observação. Aprenderão a amar 

se encontrarem educadores que amam. Neste aspecto, é possível afirmar que a 

Afetividade é uma dimensão central da Educação. 

A ideia do coração motor das ações é crucial para a aprendizagem. Desta forma, o 

centro da Educação não é o professor, nem o estudante, nem a técnica: é a relação afetiva 

que move a ação educativa. Ousamos dizer: Educar é amar, responder ao valor 

reconhecido no outro. Valor que se aprende e se exercita ao longo da vida. A Educação é, 

nesta perspectiva, processo no qual o sujeito é amado e responde ao amor recebido. 

Educação é, portanto, ação recíproca, é aprender a ser, com o outro.  



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

91 

Referências 
  
ALFIERI, Francesco. Pessoa Humana e singularidade em Edith Stein: Uma nova 
fundação da antropologia filosófica. Org./trad. Clio Francesca Tricarico. Pref. Juvenal 
Savian Filho. 1ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2014. 
 
ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. 4. ed. 2ª reimpressão. Tradução e notas: Edson Bini. 
São Paulo: Edipro, 2014. 
 
BARROSO, Isabel et al. Estudo sobre as diferenças interativas e comunicativas das 
educadoras e das mães com crianças em idade pré-escolar. Invest. Práticas, Lisboa, v. 7, 
n. 1, p. 41-62, mar.  2017.   Disponível em 
<http://scielo.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2182-
13722017000100004&lng=pt&nrm=iso>. acessos em 02 dez 2021. 
 
COLAGROSSI, Ana Luiza Raggio; VASSIMON, Geórgia. A aprendizagem socioemocional 
pode transformar a educação infantil no Brasil. Construção psicopedagógica, v. 25, n. 
26, p. 17-23, 2017. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-
69542017000100003 Acesso em dez 2021. 
 
D’AQUINO, Tommaso. L’Ente e L’essenza: L’unità dell’intelletto. trad. Abelardo 
Lobato. 3ª reimpressione. Città Nuova Editrice: Roma, 1989. 
 
DOMINICI, I. C.; GOMES, M.F. C. e NEVES, V, F. A. “Por que aprender a ler?”: afeto e 
cognição na Educação Infantil. Pro-Posições [online]. 2018, v. 29, n. 3 [Acessado 20 
Dezembro2021], pp. 15-40. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/1980-6248-2016-
0113>. ISSN 1980-6248. https://doi.org/10.1590/1980-6248-2016-0113. 
 
GOLEMAN, Daniel. Inteligência Emocional. Tradução Marcos Santarrita. 59ª ed. Rio de 
Janeiro: Ed. Objetiva, 1995. 
 
GUIMARÃES, Daniela; ARENARI, Rachel. Na Creche, Cuidados Corporais, Afetividade e 
Dialogia. Educação em Revista [online]. 2018, v. 34 [Acessado 20 Dezembro2021], 
e186909. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/0102-4698186909>. Epub 19 Jul 
2018. ISSN 1982-6621. https://doi.org/10.1590/0102-4698186909 
 
HUSSERL, E. A ideia da Fenomenologia: Cinco Lições. Trad. Marloren Lopes Miranda. 
Petrópolis-RJ .Ed. Vozes, 2021. 
 
LOURENÇO, Iana Maria Pereira. Afetividade e Educação Infantil: concepções e práticas 
docentes no Município de Campina Grande/PB. 2018. Acesso em dez 2021. Disponível 
em: https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/11026 
 
MACINTYRE, Alasdair. Depois da Virtude: um estudo em teoria moral. Tradução Pedro 
Arruda e Pablo Costa: Campinas, SP: Vide Editorial, 2001. 
 
MARITAIN, J. A pessoa e o Bem Comum. Trad. Vasco Miranda. Ed. Livraria Morais, 
Lisboa, 1962. 

http://scielo.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2182-13722017000100004&lng=pt&nrm=iso
http://scielo.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2182-13722017000100004&lng=pt&nrm=iso
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-69542017000100003
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-69542017000100003
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2016-0113
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2016-0113
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2016-0113
https://doi.org/10.1590/0102-4698186909
https://doi.org/10.1590/0102-4698186909
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/11026


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

92 

 
MENDES, Durmeval Trigueiro. Filosofia Política da Educação Brasileira. Rio de 
Janeiro: Fundação Universitária José Bonifácio, 1990. 
 
MOUNIER, Emmanuel. O Personalismo. Tradução: João Bernard da Costa. 2. ed. Lisboa: 
Editora Largo do Picadeiro, 1964. 
 
NASH, Paul. Autoridade e Liberdade na Educação: Uma introdução à Filosofia da 
Educação. Trad. Jorge Moreira Nunes. Edições Bloch: Rio de Janeiro, 1968. 
 
PIAGET, J. Relações entre a afetividade e a inteligência no desenvolvimento mental 
da criança. Rio de Janeiro: Wak Ed. 2014.   
 
PIAGET, J. O Julgamento Moral da Criança. Trad. Elzon Leardon. São Paulo: Ed. 
Mestre Jou, 1977.   
 
PIAGET, J. Estudos Sociológicos. Trad. Reginaldo di Piero. Co. Ed. Forense, Rio de 
Janeiro, 1973.  
 
PIAGET, J. Psicologia da Inteligência. Trad.  Egléa de Alencar. Ed. Fundo de Cultura: 
Rio de Janeiro, 1972.  
 
RAMOS, Natália Queiroz dos. A afetividade na educação infantil. 2021. Acesso em dez 
2021. Disponível em http://dspace.unirb.edu.br/xmlui/handle/123456789/175. 
 
RIBEIRO, Marinalva Lopes. A afetividade na relação educativa. Estudos de Psicologia 
(Campinas) [online]. 2010, v. 27, n. 3 [Acessado 26 Janeiro2022], pp. 403-412. 
Disponível em: <https://doi.org/10.1590/S0103-166X2010000300012>. Epub 31 Jan 
2011. ISSN 1982-0275. https://doi.org/10.1590/S0103-166X2010000300012. 
 
SAINT EXUPERY, A. O Pequeno Príncipe. HarperCollins, Rio de Janeiro, 2018. 
 
SAVIAN FILHO, Juvenal (org). Empatia, Edmund Husserl e Edith Stein: apresentações 
didáticas. São Paulo: Edições Loyola, 2014. 
 
SBERGA, Adair. A Formação da pessoa em Edith Stein. Youtube. 15 nov. 2019. 
Disponível em: https://youtu.be/M_xNzfOm7Zc.  Acesso em 29 de outubro de 2022. 
SCHELER, M. The nature of sympathy. Translated by Peter Heath, with an introduction 
by Werner Stark, and a new introduction by Graham McAleer. Taylor and Francis, New 
York, NY, USA, 2017. 
 
STEIN, Edith. On the Problem of Empathy. Trad. Waltraut Stein. Vol.3. 3ª rev edition. 
Washington, DC: ICS Publications, 1989. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Afetividade. Youtube. 9 de fevereiro de 2022. Disponível em: 
https:// youtu.be/lFd7wrtRRo4?list=PLrefieDcyJTFuxh8MvDRXGepHk0N1rnJ_ Acesso 
em 20 mar 2022. 
 

http://dspace.unirb.edu.br/xmlui/handle/123456789/175
https://doi.org/10.1590/S0103-166X2010000300012
https://doi.org/10.1590/S0103-166X2010000300012
https://youtu.be/M_xNzfOm7Zc
http://youtu.be/lFd7wrtRRo4?list=PLrefieDcyJTFuxh8MvDRXGepHk0N1rnJ_


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

93 

SUCUPIRA-LINS, M. J. C. O Papel da Afetividade na Filosofia da Educação. Youtube 16 de 
março de 2022a. Disponível em https://youtu.be/iOxj6HNkax4 Acesso em 20 de março 
de 2022. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Filosofia da Educação e Afetividade. Youtube. 6 de out. 2021. 
Disponível em https://youtu.be/gpCaJr56x7o . Acesso em 21 de novembro de 2021. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Afetividade na Pandemia. Youtube. 30 de set. 2020. 
Disponível em https://youtu.be/U9DU1RlkmOY Acesso em 20 jan. de 2021. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Educação e o coração. Youtube.15 de jul de 2020a. Disponível 
em: https://youtu.be/jkEMdhEEuhM Acesso em 20 de set. 2021. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Ética e Tradição. Youtube. 01.09.2018. Disponível em: 
https://youtu.be/ gIj5CmL2qEA  acesso em 21 ago. 2020. 
 
SUCUPIRA-LINS, M. J. C. Natureza da educação e filosofia da educação. Revista da 
FAEEBA –Educação e Contemporaneidade, Salvador, v. 22, n. 39, 2013, pp. 31-39, 
jan./jun. <https://www.revistas.uneb.br/index.php /faeeba/article/view/ 
323/273>.Disponível em: (Acesso em 20 de março de 2021) 
 
VON HILDEBRAND, D. A arte de viver. Trad. Arthur Padovan e Henrique Elfes. Ed. 
Quadrante. São Paulo, 2021. 
 
VON HILDEBRAND, D. Ethics. Trad. John F. Crosby; John H. Crosby, South Bend, Indiana, 
USA: St. Augustine’s press, 2020. 
 
VON HILDEBRAND, D. The Nature of Love. Trad. John F. Crosby; John H. Crosby, South 
Bend, Indiana, USA: St. Augustine’s press, 2009. 
 
VON HILDEBRAND, D. The Heart: An analysis of Human and Divine Affectivity. Ed. J. H. 
Crosby. South Bend, Indiana, USA: St. Augustine’s Press, 2007. 
 
WOLTER, M. The Role of the Heart and the Will in Dietrich von Hildebrand’s Vision 
of Love. Publicado no Canal Hildebrand Project em 12 de dez de 2013: Duração 1:19:22. 
Hildebrand Summer Seminar 2013: The Personalist Vision of Love and Marriage. Day 2: 
Love and the Heart; Love and the desire to be loved. Apresentação de dra. Maria Wolter. 
Acesso em 12 de agosto 

 

https://youtu.be/iOxj6HNkax4
https://youtu.be/gpCaJr56x7o
https://youtu.be/U9DU1RlkmOY
https://youtu.be/jkEMdhEEuhM%20Acesso%20em%2020%20de%20set.%202021
https://youtu.be/%20gIj5CmL2qEA
https://www.revistas.uneb.br/index.php


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

94 

CAPÍTULO 6 

EDUCAÇÃO PARA A AFETIVIDADE: A CONTRIBUIÇÃO DE VON 

HILDEBRAND 

 

Maria Judith Sucupira da Costa Lins 
 

 

1. Introdução 

 

Afetividade é um dos temas que se encontra no cerne da atividade educacional, e 

antes disso, assumimos, faz parte do próprio ser da Filosofia da Educação. À primeira 

vista, essa combinação poderia soar um pouco inadequada, na medida em que 

observamos, o fato da Filosofia nem sempre ter se dedicado, como deveria, a investigações 

profundas quanto à Afetividade, embora essa categoria tenha aparecido ao longo da 

história. Uma retrospectiva do pensamento dos filósofos, neste momento, parece-nos 

desnecessária, pois a intenção, no momento, é outra. A justificativa é que o foco desse 

capítulo é a presença concreta da Afetividade, como o título indica, em uma filosofia 

específica, desenvolvida por Dietrich von Hildebrand (2020, 2009, 2007). 

A contribuição desse filósofo contemporâneo austríaco, com atividade profissional 

nos Estados Unidos, quanto a essa crucial característica do ser humano é aqui analisada 

visando-se a Educação. Crosby (2009, p xxxiii), um de seus dedicados alunos e que 

desenvolveu uma filosofia original, afirma que na obra do mestre, “a relação entre amor e 

conhecimento é uma relação mútua”, mostrando a necessidade de se manter esta ligação. 

Aponta para a atualidade do pensamento de seu professor, sua validade atemporal e como 

as diferentes áreas de aplicação podem se enriquecer com estas ideias. Analisa os 

conceitos e aponta novos caminhos de reflexão, explicando o pensamento do mestre. 

É preciso ressaltar que a Afetividade nem sempre tem sido objeto de interesse de 

filósofos, os quais, de certa forma a relegaram a planos inferiores em seus escritos, dando 

ênfase a outras dimensões do ser humano. O presente capítulo, de um livro dedicado à 

investigação desse tema, sob a ótica educacional, focaliza a questão da Afetividade no 

âmbito da Filosofia da Educação, concentrando-se nas ideias do renomado fenomenólogo 

e estudioso da pessoa humana, que apontou essa grave lacuna na referida área de 

conhecimento. Ao salientar essa ausência, o filósofo explica, detalhadamente, a 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

95 

necessidade de que seja suprida e começa uma série de argumentos em torno do 

problema. Estudou esse tema conectado aos aspectos básicos da vida dos seres humanos, 

as esferas centrais da pessoa, notadamente a Razão, a Liberdade e a Vontade.  

Vale a pena considerar, desde já, que a Afetividade é uma das mais importantes 

características dos seres humanos, notoriamente compreendida como sua exclusividade, 

a qual se manifesta sob diferentes roupagens, devido à cultura e à época mutantes. Outros 

animais têm instintos e formas de agir que podem, falsamente, ser considerados como 

manifestações afetivas, no entanto, pela ausência da liberdade em sua constituição, não 

trazem a Afetividade em si. Lembramos ainda que, estudar a Afetividade, identificando 

sua especificidade nas pessoas, sempre se apresenta como um forte desafio para os 

estudiosos, sejam quais forem as suas áreas do conhecimento ou de trabalho.  

O que é Afetividade? Qual o conceito de Afetividade? Como se pode descrever as 

manifestações da Afetividade? Quais as relações da Afetividade com as demais 

características do ser humano? Em que as suas conclusões podem contribuir para a 

Educação? Quais são as suas ideias relevantes para os educadores? Essas e muitas outras 

perguntas nos orientam nessa pesquisa exploratória, buscando melhor entender a 

essência e a natureza desse sentimento humano. Ao interpretarmos os textos, 

entendemos que não há receitas nem trilhos rígidos que determinem um caminho a ser 

seguido. 

Quando refletimos, buscando entender a Afetividade, não podemos esquecer estas 

três instâncias fundamentais do ser de cada pessoa - Razão, Liberdade e Vontade - 

realçadas pelo autor, porque há uma integração forte entre elas e todo o espectro dos 

afetos. Nunca é demais repetir essa conexão porque é o que dá significado ao pensamento 

e à ação das pessoas. Afetividade é um tema que preocupa os pensadores, afirmamos, 

embora às vezes, não esteja em destaque, ressaltado como um tópico especial. Uma 

análise mais minuciosa mostra que esse assunto está presente em escritos de autores que, 

certamente o valorizaram e o estudaram cuidadosamente.   

Temas particulares, de grande expressão educativa, são trabalhados de tal modo 

que podemos neles inferir a presença do interesse pela Afetividade. Trazemos o exemplo 

da pensadora Arendt (1972, p.40), que investiga a falta de atenção dada pela sociedade à 

tradição e os problemas do destronamento da autoridade, dizendo que “não é segredo 

para ninguém, o fato de essa tradição ter-se esgarçado cada vez mais à medida que a época 

moderna progrediu”. A autora relaciona a tradição às características que devem estar 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

96 

presentes na sociedade e destaca a família. Imediatamente, podemos inferir a ausência da 

Afetividade na família que é posta de lado e perde seu lugar central na sociedade. Seus 

escritos contemplam aspectos da vida contemporânea, e ainda que não tenham como 

objeto a Afetividade, podem ser entendidos em conjunto à essa esfera humana. Ao 

constatar a falência da tradição na sociedade, e o desprezo pelo passado significativo 

como construção do futuro, a também cientista política ressalta a necessária ação da 

família, na qual a Afetividade tem preponderante papel. Aponta o descaso existente 

quanto às relações na família, sejam estas afetivas ou sustentadas pela autoridade 

legítima.  

O objetivo deste capítulo se restringe à contribuição do filósofo von Hildebrand 

(2009, 2007) sem que isso, no entanto, nos leve a uma simples descrição do seu 

pensamento. Buscamos um diálogo com outros autores, de maneira que seja possível 

estender a compreensão do assunto Afetividade, porém sempre com o olhar em sua 

perspectiva. O citado autor estudou longamente esse tema, trabalhou a relação com o 

Amor e as virtudes, dirigindo-se às correntes de seu tempo que estudavam a ética e os 

costumes e elaborando uma nova faceta para a fenomenologia. A premissa que nos serve 

de ponto de partida é que a Afetividade é um elemento conectado aos aspectos básicos da 

vida dos seres humanos, notadamente o indispensável tripé de sustentação constituído 

pela Razão, a Liberdade e a Vontade, que são propriedades exclusivas e marcantes do ser 

humano.  

É sempre necessário repetir a distinção entre a pessoa humana e os outros animais, 

já mencionada acima, e que muitas vezes é esquecida. Se bem que haja semelhanças, 

principalmente porque pertencem a um mesmo tipo de criatura - os animais - englobando 

todas as espécies, e se distanciando de minerais e da botânica, o ser humano é exclusivo. 

Tenhamos bem firme o conceito de ser humano para que não haja confusão. Ao 

refletirmos no que concerne à Afetividade, não podemos esquecer estas três constituintes 

específicas do ser de cada pessoa, intrinsecamente presentes em cada ser humano, porque 

há uma integração forte entre elas, repetimos.  

Nosso objetivo, ao decidirmos partilhar os estudos e pesquisas que fazemos 

concernentes à Afetividade, com os leitores, não é reproduzir os ensinamentos do filósofo 

mencionado. Partimos de seus textos, não somente como a fundamentação teórica, mas 

também utilizando um diálogo com o pensamento de outros filósofos. Procuramos 

oferecer subsídios para uma discussão mais detalhada quanto às ideias referentes à 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

97 

Afetividade, destacando a originalidade desse pensador alemão que escreveu e ensinou 

nos Estados Unidos, até o final do terceiro quarto do século XX.  

Apresentamos nossas contínuas pesquisas, realizadas conforme uma 

interpretação que é própria à hermenêutica de Paul Ricoeur (1969, p. 16), que assim a 

define “interpretação, nós dizemos, é o trabalho do pensamento que consiste em decifrar o 

sentido escondido no sentido aparente, desdobrar os níveis de significação implicados na 

significação literal” (grifo do Autor). Essa escolha resulta do fato dessa nos parecer o 

instrumento mais apropriado para uma discussão, ao mesmo tempo em que é coerente ao 

estilo da escrita filosófica do autor central. Utilizamos, como suporte, alguns de seus 

ensinamentos para nos assegurarmos que estamos realizando um trabalho rigoroso de 

análise. O hermeneuta francês lembra o papel da memória na construção da pessoa 

inserida em uma história que abrange muito mais que datas, nomes e fatos, pois exige uma 

interpretação honesta e comprometida. Sem dúvida, esta é permeada pela Afetividade, na 

medida em que se conhece a história.  

Ao explicar a fenomenologia hermenêutica, destaca o conflito das interpretações 

como um fato concreto, existente, que não deve se constituir um obstáculo à pesquisa, 

pois a representação permite a revelação do que está apenas encoberto, mas não 

soterrado. O olhar do pesquisador não pode se voltar para si próprio como leitor, mas 

deve ser dirigido por parâmetros confiáveis que o levem à descoberta da verdade. Deste 

modo, pensamos, é possível entender os textos referentes à Afetividade, e quaisquer 

outros, com mais objetividade, desvelando o que está aparentemente oculto. 

Questões sobre a Afetividade têm sido objeto de indagação, seja nos domínios da 

filosofia, embora nessa área nem sempre ocupando o espaço merecido, da psicologia ou 

da educação, se bem que em planos não prioritários como já mencionamos, na visão 

filosófica. As respostas seguem diversas linhas de pesquisa e construções teóricas, 

apresentando-se muitas vezes em polos opostos. Consultas a publicações, mais 

especificamente no campo da Psicologia e da Psicanálise, trazem o significado da 

Afetividade, com intensa frequência e notadamente relacionado a forças inatas, impulsos, 

instintos, emoções e paixões, como explica Freud (1938) detalhadamente, em inúmeros 

escritos. Essa é precisamente uma linha de pensamento que se encontra em posição 

diametralmente oposta da que é analisada no momento, principalmente pela tônica dada 

à Razão, Liberdade e Vontade. Anteriormente, James (1950) havia publicado, em 1890, 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

98 

sua obra magna explicando os princípios da Psicologia, dentre os quais destaca uma 

Teoria das Emoções que foi a raiz de muitas ramificações neste assunto. 

Enquanto o idealizador e construtor da psicanálise firma suas conclusões 

enfatizando a atividade e a força incontrolável do inconsciente e de elementos da 

sexualidade, englobando sob o termo libido, a filosofia que analisamos localiza a 

Afetividade na vida consciente da pessoa. Mais até do que isso, há uma indicação de 

determinação absoluta dessa instância incidente em tudo o que se faz, pensa ou se diz. 

Observa-se, dessa maneira, desde logo, que são posturas totalmente contrárias. Não cabe, 

no entanto, nesse momento, uma apresentação do pensamento freudiano, nem 

comentários específicos a mais do que essa indicação acima, por isso nos limitamos a 

identificar uma teoria de grande peso que está na face oposta do foco por nós escolhido. 

Vale a pena lembrar, não que seja do âmbito da psicanálise, que a Afetividade tem sido 

erroneamente descrita conforme comportamentos usando linguagem no diminutivo ou 

no tratamento do outro com indulgência, ou seja, deturpando a verdade em nome do que 

chamamos de falsa Afetividade.  

Não é nenhuma dessas, a perspectiva que pretendemos, agora, analisar quanto à 

afetividade. Nossa argumentação segue por caminhos que igualmente foram traçados na 

segunda metade do século XX, mas consideram como núcleo central a pessoa humana 

consciente de si mesma. A ideia de totalidade do ser humano, nesta visão, é encontrada no 

conceito de coração, em um sentido largo, que extrapola a vital função do órgão do corpo 

humano, o denomina. Sem nos afastarmos de nosso objetivo, buscamos analisar essa 

contribuição em união com o pensamento de outros autores. A inserção do autor na 

fenomenologia traz outra preocupação para o estudo da Afetividade e lança novos olhares 

para os fatos, buscando entender o que se passa por detrás das aparências.  

Para melhor compreensão do tópico selecionado, devemos nos remeter às origens 

da questão, o nascimento da ideia de Afetividade em sua faceta filosófica. Estabelecemos 

um corte epistemológico, de maneira que não apresentaremos a história do conceito de 

Afetividade, mas começamos com o pensamento do sempre atual Aristóteles (1970, 

século IV a. C.), especialmente por se tratar de um dos maiores pensadores da humanidade 

e que, paradoxalmente, não trabalhou a afetividade como foi sua dedicação a outros 

temas. Trata-se de um exemplo dos primórdios da investigação quanto à racionalidade, 

dos questionamentos filosóficos, o qual, paradoxalmente deixa de lado a Afetividade, 

apesar de sua extensa obra abranger variados temas.  



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

99 

Quando o estagirita explica o significado da virtude, enfatiza que esta não é uma 

forma de emoção ou paixão, distinguindo as duas categorias e fortalecendo a 

racionalidade em um lugar privilegiado na hierarquia das características humanas. 

Embora o núcleo vital de sua definição do ser humano seja a razão, o filósofo, desse modo, 

ainda na antiguidade clássica, reconhece que há algumas condições na alma humana que 

fogem ao intelecto, ao raciocínio especificamente, e que a submetem fortemente, não 

tendo, entretanto, se aprofundado nessa área. A ideia básica para definir a Afetividade, em 

contraponto com a racionalidade, tem sido a partir de então, bastante aceita, o que 

possivelmente levou a ser negligenciada pelas mais diversas correntes filosóficas. O 

grande pensador da antiguidade grega falha ao não enveredar por esse campo, 

destacando que o ser humano é racional e deixando de lado em sua definição a 

característica da Afetividade.  

Com o espaço vazio deixado pelos estudos filosóficos, a Afetividade foi apropriada, 

de modo inadequado, pela psicologia, e mais ainda pela psicanálise, sendo explicada a 

partir dos conceitos representantes dessas áreas. Concomitantemente, há uma divulgação 

oriunda de outros setores, tais como os meios de comunicação social, que levam a ideia 

de Afetividade segundo modelos sentimentalóides carregados de mitos e fantasia. 

Iluminando a via oposta, da Afetividade em seu significado real, Wojtyla (1982, p. 97) diz 

que “afetividade é a fonte do amor afetivo. Diferencia-se muito da sensualidade, não tanto 

pelo seu fundamento, quanto pelo seu conteúdo interior.” Observe-se a repetição 

necessária do termo, ao adjetivar o amor, que esse autor exige com responsabilidade, 

trazendo a Afetividade para o agir conjugado. Em sua obra densa, o amor tem uma 

identidade totalmente diversa do que, em geral, a sociedade apresenta. Para o filósofo 

polonês, que se tornou o Papa João Paulo II, as distorções do significado do amor presentes 

nos meios de comunicação, nas ideologias, na prática diária, mancham a verdade e 

destroem a pessoa humana. A verdadeira Afetividade pertence ao cosmo do amor, a essa 

organização plena e poderosa que sustenta e move o ser humano. É uma perspectiva 

semelhante a que encontramos na obra do filósofo alemão que foi seu contemporâneo e 

bem próximo em pensamento. 

É inadiável a busca pelo entendimento do significado da Afetividade, para que esta 

ocupe seu lugar de um dos alicerces da integralidade a ser alcançada pelo ser humano. A 

pessoa não consegue surgir em sua plena identidade sem desenvolver essa dimensão, o 

que exige uma investigação científica rigorosa quanto a seu conceito e peculiaridades. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

100 

Visamos a busca incessante pelo entendimento do significado da Afetividade, para que 

ocupe seu lugar de um dos alicerces da integralidade a ser alcançada pelo ser humano. 

Cabe ser conferida à Afetividade a estatura de sua natureza. É preciso resgatá-la, pois, 

como ressaltamos, tem sido negligenciada pelas mais diversas correntes filosóficas, ao 

longo dos séculos. Faz-se necessária sua compreensão.  

Entendia-se, etimologicamente, que a Afetividade é um tipo de acontecimento sob 

o qual o ser humano fica dominado, com maior ou menor intensidade. Essa antiga 

concepção ainda encontra defensores. É sabido que a psicologia clássica costumava 

definir a Afetividade em sua relação direta com os termos emoção e paixão, ainda que sem 

o determinismo do inconsciente estipulado pelo pensamento freudiano. Está baseada no 

entendimento etimológico de que é um tipo de acontecimento sob o qual o ser humano 

fica dominado, páthos, incapaz de se guiar pela razão. Essa antiga concepção ainda 

encontra defensores. Burloud (1948, p. 107) afirma que “as tendências afetivas são 

fatores internos ou subjetivos de nossa atividade, portanto fazem parte de nós mesmos”, 

referindo-se ao pensamento corrente na primeira metade do século XX, dos quais algumas 

ideias, de certa forma, ainda persistem. Esta chamada aqui de um autor inteiramente 

diverso tem somente o intuito de evidenciar um tipo de construção teórica, a qual 

permaneceu por bastante tempo no meio acadêmico. Citamos essa obra, como 

representante de uma linha que, infelizmente, não se extinguiu de todo e até encontra 

defensores. 

Afetividade é, reconhecidamente, um tema de difícil exploração, por isso, antes de 

uma análise específica, lembramos de como se expressa Jean Piaget em entrevista a 

Bringuier (1977, p.80), dizendo que “a afetividade, certamente, é essencial como motor”, 

tendo antes feito a ressalva que as teorias não conseguiram explicar o que é realmente a 

Afetividade. Continuou a resposta à pergunta que lhe era feita quanto às razões de não ter 

esse campo como prioritário de sua pesquisa, dizendo que o desenvolvimento cognitivo é 

mais propício às investigações cientificamente e objetivamente analisadas. 

Entretanto, não abandonou os estudos relativos à Afetividade, e apresentou 

durante um ano letivo na Sorbonne as suas preocupações e conclusões quanto a esse 

aspecto, que foram publicadas (Piaget, 1954) e desde então se tornaram fonte de variadas 

pesquisas. Nessa obra, o autor reforça a relação da afetividade com a inteligência e seu 

papel indiscutível no desenvolvimento mental da criança. Entre outras afirmativas, diz 

que tudo leva à Afetividade, tudo se reúne na Afetividade, relacionada a valores e 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

101 

compreensão, como energia de equilibração e combustível da capacidade de desejar. O 

conhecido epistemólogo, como resultado de extensas pesquisas, deixou uma sólida obra 

filosófica. Não nos estenderemos nesta visão, porque não é o foco desta análise 

 

 

2. Afetividade na perspectiva de von Hildebrand 

 

Não se pode considerar que esse autor sob nosso enfoque seja um neotomista, mas 

a leitura de suas obras revela, não só o conhecimento dos escritos de Aquino (1998), mas 

de certa forma, um apreço por esse mestre da escolástica. Há uma concordância com um 

dos maiores filósofos da humanidade, que ultrapassa a delimitação medieval, no que se 

refere ao ser humano, à noção de ente e essência. A explicação tomista destas duas 

categorias indispensáveis à filosofia é um estudo que permanece e se coaduna 

perfeitamente com o que pretendemos aqui expor. Não se pode pensar a Afetividade 

deslocada do ser humano em sua essência, por ser uma característica inerente à sua 

própria natureza, como é sempre bom insistir. Afetividade envolve a compaixão e permite 

a vida de amor entre os seres humanos. 

Encontramos afinidades entre o pensamento do filósofo, sob nosso enfoque, e a 

escola intitulada de Personalismo. A coerência está na origem, em especial no texto de 

Mounier (1961), o qual deu nome ao movimento filosófico que floresceu na segunda 

metade do século XX na França e se espalhou pelo mundo. A ideia de pessoa está 

condensada em ambos de modo claro e sem concessões, quaisquer que sejam, que 

pudessem derrubar o ser humano de seu pedestal. Isso nos chama a atenção e requer a 

continuidade de estudos. A pessoa não pode ser atingida em sua preciosidade. Esses 

filósofos escrevem de modo oportuno e incisivo, para os dias de hoje também, alertando 

para o perigo da pessoa ser subjugada por desvalores.    

Em uma linha de pensamento semelhante, Stein (1989, p. 99) analisa a questão dos 

sentimentos, que não é um conceito fácil, definindo do seguinte modo: “Sentimento é uma 

experiência quando nos dá um objeto ou alguma coisa mais sobre um objeto. O sentimento 

é o mesmo ato quando parece ter sido originado fora do “eu” ou revelando um nível do 

“Eu”. É interessante observar que o sentimento, e, portanto, a Afetividade, é entendida 

como ação, como resposta da pessoa. A filósofa trabalhou em sua tese o conceito de 

empatia discutindo divergências e o que considera aproximações, como é o caso do 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

102 

sentimento. A ideia conclusiva de empatia, para essa fenomenóloga, em muito converge 

ao que estamos apresentando como entendimento da Afetividade no filósofo seu 

conterrâneo, guardadas as propriedades particulares. O que podemos dizer é que sem a 

verdadeira Afetividade, plena de Razão, Vontade e Liberdade, dificilmente alguém 

consegue experimentar a empatia em sua perspectiva. A autora separa a empatia de uma 

coincidência de sentimentos e de pensamentos ou mesmo de uma apropriação do que o 

outro sente e pensa. A Afetividade move a pessoa para vivenciar de modo semelhante a 

experiência do outro, sem que cada um perca suas peculiaridades e o seu eu. 

Quem é a pessoa? Ao definir a pessoa em sua integralidade e preciosidade, o 

filósofo não isola o ser humano, não esquece que, em sua particularidade, pertence à 

humanidade. Afetividade e racionalidade são indispensáveis e relacionadas em sua 

perspectiva fenomenológica concreta, realista. Distanciando-se de seus mestres, 

organizou uma estrutura filosófica abrangente, que parte de um humanismo radical, de 

uma compreensão da ação de Deus, do amor como elemento vital, para abraçar a pessoa 

em seu mistério, em sua totalidade metafísica e como ser no mundo.  

Desse modo, von Hildebrand (2009, p.19) afirma que “Amor, em todas as suas 

formas, sempre envolve esta consciência da preciosidade da pessoa amada”, e lembra que 

sempre a pessoa é preciosa, o que se torna um signo a partir do qual suas deduções se 

encadeiam. Com esse conceito, estabelece a necessidade imperiosa do respeito, 

reconhecimento à dignidade e valorização de cada ser humano. Note-se que tudo isso está 

em função do desenvolvimento da Afetividade, como potência do coração da pessoa, o que 

destaca em obra especificamente voltada para este assunto. A preocupação com a 

construção da Filosofia da Pessoa, incluindo necessariamente a Afetividade, está expressa 

em Sucupira-Lins (2018) ao relacionar o pensamento desse filósofo com a possibilidade 

de uma Filosofia da Educação. A meta é a aquisição dos conceitos básicos desse autor pelos 

educadores para que sejam transportados para a sala de aula. É importante entender a 

Afetividade no contexto da Filosofia da Pessoa. 

Como von Hildebrand concebe a Afetividade? Por que se sentiu forçado a descrever 

o que é a Afetividade? Durante toda a sua vida, empenhou-se na busca da verdade, 

inclusive escrevendo críticas que ressaltam seu destronamento (Von Hildebrand, 2021) e 

distorções que substituem até a indiferença. Perseguiu os conceitos elucidativos que 

fornecem a composição do ser humano, chegando a resultados que oferecem uma 

perspectiva total da pessoa. A presente pesquisa mostrou que há uma originalidade na 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

103 

construção desse conceito,  especificamente pela força dada ao coração, como núcleo da 

pessoa. Suas ideias, sem dúvida, tem raízes em toda a história do pensamento humano, 

porém lança sugestões inéditas e relações específicas de um edifício teórico novo e 

consistente.  

Suas ideias sobre Afetividade, notadamente o amor profundo e verdadeiro, 

remetem o leitor aos escritos de Agostinho (séc. IV. 1961), este que é considerado um dos 

primeiros pensadores a se voltar para si mesmo e escrever na busca da compreensão de 

seus pensamentos, de sua ação e do papel do amor na transformação de sua vida. Há uma 

forte aproximação, com o filósofo sob nosso enfoque, não na trajetória de vida, mas 

quando afirma que a pessoa é preciosa e com isso estabelece a centralidade do amor e a 

necessidade do respeito, reconhecimento à dignidade e valorização de cada ser humano. 

São trilhas bem diferentes e histórias de vida que não se encontram, contudo, as reflexões 

finais do bispo de Hipona estão afinadas com a filosofia desse pensador alemão 

contemporâneo. Por mera curiosidade, lembramos que ambos não eram, no início de suas 

vidas, homens de fé, mas que ao se converterem, viveram profundamente sua crença e, 

mais do que isso, buscaram comunicá-la, igualmente, transmitindo a beleza da nova vida. 

Diferentes enfoques poderiam ser escolhidos para a compreensão da Afetividade, 

como já nos referimos. Basicamente o que nos importa enfatizar, no pensamento do 

filósofo alemão, é o entendimento da centralidade da Afetividade, qualquer que seja a 

definição, na vida do ser humano, atingindo seu pensamento, suas ações, decisões e 

relacionamentos. Deixando de lado os aspectos psicológicos, encontramos a Afetividade 

nos textos filosóficos de von Hildebrand (2020, 2017), e de Maritain (1936), dentre 

outros, como uma marca da pureza do ser humano e de sua excelência, ao mesmo tempo 

que conectada à sua racionalidade. Se volvermos, atentamente, nosso olhar para o filósofo 

francês, seu contemporâneo, entenderemos que não construiu um sistema de pensamento 

frio e unicamente calcado na razão. Maritain (1936, p. 29), ensinando as bases da filosofia 

moral, ressalta o ser da pessoa e o bem, dizendo que:  

 

O conceito de bem tem uma conotação, deste modo, essencialmente com o amor 
ou o desejo. O bem não pode ser estritamente definido pelo amor ou o desejo, 
porque não há definição restrita das noções primeiras, mas se pode dizer que o 
bem é definido no sentido amplo da palavra, isto é, expresso ou manifestado, 
descrito (grifo do Autor) pela amabilidade, a capacidade de desejar; e esta 
característica, pela qual o ser faz face à faculdade de desejar, é coextensivo ao ser. 
(Maritain, 1936, p. 29) 

 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

104 

Ao se referir ao ‘amor ou o desejo’, imediatamente a memória nos traz os 

ensinamentos do colega alemão, a precisão da definição e a identificação do bem como 

distinto. Observe-se que não é a definição, mas a descrição (grifo do Autor), que nos aponta 

a relação. A ‘amabilidade’, termo usado na citação em destaque, é a Afetividade, pois esta 

não aparece como um termo, no vocabulário desse filósofo, com a frequência tal qual é 

usada por seu colega alemão, contudo sua presença está mais do que latente, em suas 

proposições, pois salta à vista em sua obra. Isto a começar pela centralidade do amor na 

questão da moralidade e do bem, o que leva facilmente o leitor à compreensão da 

indissociável relação com as questões afetivas. Se bem que não tenha, de modo explícito, 

escrito um tratado com esse assunto como título, ou mesmo enfoque principal, há em 

todos os seus escritos uma ternura imensa, um cuidado afetuoso inegável com o que está 

sendo analisado e, simultaneamente, com o leitor. 

A leitura da autobiografia de von Hildebrand (2014) evidencia a autêntica 

experiência da Afetividade em todos os detalhes, desde a sua infância. Sem qualquer 

vestígio de algo extraordinário, mas coberta pela veracidade, e busca da coerência em 

tudo, sua vida é um percurso de amor, no qual a Afetividade encontra destaque. Isso pode 

não parecer relevante a um pesquisador ansioso por dados externos, contudo é curioso e 

revelador quando se trata de uma interpretação hermenêutica. Este filósofo viveu a 

Afetividade sob modalidades variadas, multifacetada, tanto em sua vida privada como o 

profissional lutador contra Hitler, professor e escritor. A ternura, tal como a mencionamos 

ao descrever Maritain, era um traço de sua personalidade, segundo descrevem todos que 

o conheceram, cujos relatos são reproduzidos nesta obra de exposição de sua trajetória, 

ideias, aprendizagens e realizações.  

Retornando ao autor central, observamos que a preocupação com a pessoa, em sua 

mais alta condição, faz com que analise as principais características que marcam sua 

unicidade equilibrada sobre o tripé da Razão, Vontade e Liberdade que se conectam com 

a Afetividade. Esse trio de sustentação é também presente na filosofia maritainiana, o que 

nos permitiu a construção do paralelo.  Continuando com esse interesse, von Hildebrand 

(2007, p. 17) exalta a função do coração, ao afirmar: “O papel da esfera afetiva e do 

coração, revela ainda em si mesmo, outra incomparável profundidade e nível, quando 

olhamos para as vidas dos santos”. O autor desenvolveu um pensamento específico sobre 

o significado do coração para a vida humana, independentemente dessa abordagem, que 

muito pode contribuir para sociólogos, educadores, antropólogos e outros estudiosos, 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

105 

colocando-o como origem das respostas-afetivas. A expressão resposta-afetiva é uma de 

suas marcas, e deve ser entendida de tal modo que se estabeleça a distância entre 

Afetividade e respostas corporais sensíveis, ainda que agradáveis. 

O imenso interesse pela pessoa humana, em sua mais alta condição, o levou à 

análise das principais características que marcam sua grandeza e exclusividade. 

Continuando com essa motivação, desenvolveu um pensamento específico sobre o 

significado do coração para a vida humana, o qual pode, em muito, contribuir para 

sociólogos, educadores, antropólogos e outros estudiosos interessados no 

desenvolvimento da pessoa humana integral. O ser humano se maravilha diante da 

descoberta do que há no mundo, se espanta frente ao conhecido, e foi criado para apreciar 

a beleza, como ensina von Hildebrand (2007, p.68), ressaltando que “em todas as 

situações nas quais fruição (deliciar-se) é o tema, é o coração o eu real”, capacidade esta 

que alimenta a Afetividade. Fruição é um dom apenas humano e que precisa ser educado 

para o melhor aproveitamento de tão elevada capacidade. 

Estudando-se quais são as contribuições de von Hildebrand referentes à 

Afetividade, o amor é um conceito essencial, que aparece em seus textos de modos 

variados. Trazemos aqui um deles, que muito nos parece apropriado. Von Hildebrand 

(2009, p.15): “Amor, em seu mais apropriado e mais imediato significado é amor por outra 

pessoa, seja o amor de uma mãe por sua criança, o amor de uma criança por seus pais, o 

amor entre amigos, o amor entre um homem e uma mulher, o amor a Deus, ou o amor ao 

próximo”. Amor é, por conseguinte, uma resposta-valor, porque não é uma reação a uma 

atração ou um estado de expectativa, mas um movimento em direção ao outro, à 

preciosidade da pessoa.    

Essa definição nos permite uma associação bastante rica, e por isso, é interessante 

recordar a bela encíclica do Papa Bento XVI, o filósofo Ratzinger (2005), iniciada com as 

palavras “Deus é amor”, na qual o autor faz uma revisão da palavra em sua origem grega, 

escalonada em três níveis progressivos. Em confronto com a obra do filósofo, cujo 

pensamento serviu para nossa explanação, descobrimos traços em comum dos dois 

pensadores relativos à exploração desse conceito. A Afetividade é demonstrada no 

verdadeiro amor, segundo se pode inferir da leitura desse texto papal, assim como dos 

escritos do seu conterrâneo. O Amor é consequência da criação do ser humano por Deus, 

mas já estava em sua origem e deve ser a luz que norteia a vida de todas as pessoas. 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

106 

A distinção entre o ser humano e os outros animais, a qual já foi mencionada no 

início dessas reflexões, é muito bem explicada por Scheler (1962), em texto no qual 

estabelece a posição do homem no cosmo. Entre as características ressaltadas que 

marcam a sua primazia, está a Afetividade, capacidade esta que não se encontra em 

nenhum ser além do humano. Outros seres vivos têm sensibilidade, ou seja, respondem a 

estímulos e dão respostas, mas não são dotados da capacidade afetiva. Apresentam 

sensações limitadas à constituição orgânica, à estrutura genética, mas não dispõe dos 

elementos que fazem parte da Afetividade, tal como Vontade, Liberdade e Espírito, que 

podemos considerar Razão, permitindo-nos a aproximação com o autor que foi seu 

discípulo. O papel do Espírito na centralidade da pessoa envolve seu eu integral e a coloca 

em supremacia, segundo a explicação desse filósofo, também alemão. 

Ao mergulharmos nas pesquisas para esse capítulo, descobrimos novos alicerces 

para o ser humano presentes no coração, que são inegáveis em sua participação na 

conexão com valores morais e afetivos. Em seu tratado sobre Ética, denso e profundo 

estudo em que von Hildebrand (2020) aborda aspectos variados, ressalta de modo 

recorrente a relevância de valores morais, que são superiores a valores meramente bons, 

corretos, ou agradáveis. A Afetividade pode ser entendida como uma energia presente na 

moralidade que lhe dá um toque especial, e não somente em valores satisfatórios.  O papel 

primordial dos valores moralmente relevantes e como se relacionam com a Afetividade 

são uma tônica em sua filosofia. Só se pode compreender a Afetividade se a analisarmos 

coerentemente à ética. O verdadeiro amor é a revelação do bem, das virtudes e dos valores 

moralmente relevantes, repetindo a expressão. O bem é colocado como causa e finalidade 

de todo o agir e pensar do ser humano, envolvendo desse modo, inequivocadamente, a 

Afetividade.  

Sendo ainda mais explícito, von Hildebrand (2009, p. 95) ao discorrer sobre o amor 

e as variadas maneiras de se manifestar, afirma que “a coisa importante é que o 

comprometimento e a transcendência peculiares próprias à resposta-valor moral não se 

estende somente à resposta moral da vontade, mas também à resposta-valor afetiva 

moral”. A concepção de resposta-valor é uma das particularidades deste filósofo, com 

ênfase na distinção de uma resposta que seja somente uma reação ou uma resposta 

qualquer, indiferente. A Afetividade traz uma carga definitivamente superior à resposta-

valor moral, em sua perspectiva. Completa essa ideia, associando a resposta-valor afetiva 

à felicidade que só o amor é capaz de proporcionar. O ser humano vive em busca da 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

107 

felicidade e só a encontra no amor completo, anuncia o filósofo, destacando a resposta-

valor afetiva como a manifestação típica desse maior sentimento. Exaustivamente explica 

a presença do homem feliz na sociedade como decorrência do amor verdadeiro, não preso 

à rigidez de uma moral do dever, mas na plenitude das respostas afetivas. Esse é um dos 

pontos que salientamos, porque a Afetividade tem que ser entendida, como diz a palavra, 

na medida em que afeta, o que acontece com valor e para o bem. 

 

 

3. Conclusão 

 

A Afetividade foi vista aqui em sua característica de real expressão do ser humano, 

uma exclusividade dos homens e mulheres, que movidos por essa capacidade, conseguem 

construir sua vida em maior plenitude e alcançar a felicidade no amor. Essa assertiva 

responde à pergunta inicial relativa à contribuição da filosofia de von Hildebrand, no que 

concerne à Afetividade, para a atividade educacional.  É possível concluir, depois da 

análise dos argumentos, não só de von Hildebrand como também dos outros autores que 

apareceram como colaboradores, que a Afetividade é o cerne de seu pensamento, embora 

sem jamais deixar a razão de lado. Foi destacada a relevância da Afetividade na formação 

integral da pessoa, mediante a contribuição principalmente do filósofo escolhido como 

base central de nossa reflexão. Podemos afirmar que o descuido em relação à Afetividade 

engendra uma atrofia geral na personalidade, ultrapassando o plano psicológico, mas 

atingindo o todo daquele ser humano. 

A reflexão apresentada a partir da interpretação cuidadosa, e presa ao que o autor 

realmente quer dizer, abre caminhos inesperados, mostrando a Afetividade com novo 

brilho e força inesperada. Observou-se o lugar central da Afetividade na vida do ser 

humano e seu distanciamento de meros impulsos ou respostas intuitivas. Essa é uma 

afirmativa altamente enriquecedora que trazemos como final de um estudo sobre essa 

questão. Consideramos de grande valia para educadores o conhecimento da Afetividade 

com roupagens novas que a revestem de uma praticidade e solenidade simultâneas. O 

comprometimento da pessoa com a consciência de sua Afetividade é o que torna possível 

a convivência harmoniosa. 

Foi possível entender como e porque a Afetividade ocupa o lugar privilegiado de 

cerne do ser humano integral, envolvendo os seus pensamentos, sua Vontade e sua 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

108 

Liberdade. A Afetividade não está em competição com a Razão, Vontade ou Liberdade, mas 

alimentando cada uma dessas instâncias, fornecendo-lhe a energia necessária para que 

estejam sempre agindo. A relevância dada à Afetividade não significou, de modo algum, 

que essas características tenham ficado de fora de nossa análise. A Afetividade é a real 

expressão da vida, é a plenitude da pessoa humana que vive os valores e as virtudes. A 

aprendizagem da Afetividade é uma necessidade de cada pessoa que precisa ser 

correspondida com amor.  

Diante do exposto, a centralidade da Afetividade e sua intrínseca ligação com a 

Razão, a Vontade e a Liberdade foram entendidas como um componente indispensável 

para a vida do educador. A vasta contribuição de von Hildebrand à educação não se 

resume aos aspectos da Afetividade, principalmente quando se conhece sua obra, 

altamente qualificada, que inclui a Ética, a Natureza do Amor, as Virtudes e Valores 

fundamentais para a harmonia da pessoa consigo mesma e na sociedade. Nós nos 

restringimos a um ponto, que à primeira vista, pode parecer pequeno, mas é imenso. O 

oceano da Afetividade é propício a uma aventura para a qual o autor convida todas as 

pessoas. Mergulhemos em continuados estudos tendo como cerne a Afetividade e 

descobriremos elementos que, sem dúvida, melhorarão a teoria e a prática da educação. 

Pesquisas científicas são necessárias para a continuidade do trabalho educacional, porque 

simples conjecturas não auxiliam nessa tarefa.  

A premissa que se impõe é a discussão da Afetividade tendo como sua ligação a 

pessoa humana. Se esta for colocada em segundo plano, e o coletivo tomar seu lugar, 

perde-se o valor da Afetividade, e com isso, o próprio sentido da pessoa, que é exclusiva, 

inserida no meio social, relacionada com o outro, vivendo de modo gregário, como é sua 

marca. Valores e virtudes configuram solidamente a arte de viver, constituindo um 

indispensável conteúdo de aprendizagem da Afetividade, e por isso devem estar 

presentes no processo educacional. A prática dos valores e virtudes é vista pelo outro 

como manifestação da Afetividade.  

É pelo exemplo dos educadores que as crianças e jovens viverão a Afetividade em 

sua máxima expressão. Na medida em que são experimentados pela criança, depois pelo 

jovem adolescente e enfim, interiorizados como integrantes da personalidade do adulto, 

farão parte de sua personalidade. A pessoa afetiva orienta sua vida por uma hierarquia de 

princípios que servem de base para suas respostas e expressam a autêntica Afetividade. 

Insistimos na afirmativa que as palavras de von Hildebrand contêm ensinamentos de 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

109 

grande valia para todos e que podem ser traduzidas em princípios educacionais 

orientadores da prática escolar. 

Concluímos que Afetividade é um valor em seus pensamentos, embora o filósofo 

jamais deixe a razão de lado. Sugere-se que essa discussão deva ser prolongada, não 

somente por simples prazer intelectual, porém devido à relevância do papel da 

Afetividade que ultrapassa o contexto pessoal de uma vida humana, e ilumina a esfera 

ampla da educação. Ensejamos que haja continuidade de pesquisas, tendo como problema 

motivador o assunto aqui salientado. 

A Afetividade não se restringe ao desenvolvimento de um aluno em particular, mas 

abarca o que se conhece como macro educação, devendo estar presente no momento em 

que as propostas são analisadas, em função da vida em sociedade. Ao mesmo tempo, é 

preciso que sejam impedidas as generalizações, porque se manifesta de maneira peculiar 

em cada pessoa. Esta dialética da Afetividade se apresenta como um desafio a ser vencido 

pelos educadores. Se o planejamento educacional estiver desprovido dessa energia e 

ignorar a Afetividade, é impossível que sistemas em geral, e mais especialmente, escolas, 

consigam atingir seu objetivo da formação integral do homem enquanto ser de perfeição 

e para o contínuo aperfeiçoamento. 

 

 

Referências 

 

AGOSTINHO de Hipona. Confessions. (séc. IV) Barnes & Noble Books> New York. 1961 
 
AQUINO, Tomas. L’ente e l’Essenza. L’Unità dell’intellecto. Città Nuova Editrice. Roma. 
1998 
 
ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro.l Ed. Perspectiva. 24o ed. São Paulo. 1972 
 
ARISTOTELE (IV séc. a. C.) L’Éthique a Nicomaque – Introduction, Traduction et 
Commentaire par Gauthier, R. A. Et Jolif, J. Y, 2me éd, Publications Universitaires, Louvain 
et Béatrice-Nauwelaerts, Paris, 1970 
 
BRINGUIER, J. C. (1977) Conversations libres avec Jean Piaget. Paris: Robert Laffont 
 
BURLOUD, A. Psychologie. Librairie Hachette. Paris, 1948 
 
CROSBY, J. Introductory Study in von Hildebrand. The Nature of Love p. xiii-xxxvi. St. 
Augustin Press. South Bend. Indiana 2009 
 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 
 

110 

FREUD, S.  The Basic Writings of Sigmund Freud. The Modern Library. Random House 
Inc.  New York. 1938 
 
JAMES, W. The Principles of Psychology v.1 (publicado originalmente em 1890) Dover 
Publications; Revised ed. Edition. New York. 1950 
 
MARITAIN, J. Humanisme Intégral. Ed. Montaigne. Paris 1936 
 
MOUNIER, E. Le Personalisme Les Presses universitaires de France, PUF. 1ère éd. 
Collection: Que sais-je ? n 395, 136 p. Paris (publicado originalmente 1949.) 7e édition, 
1961. 
 
PIAGET, J. Les Relations entre l’Affectivité e l’Intelligence dans le Developpement 
Mental de l’Enfant. Centre de Documentation Universitaire. Sorbonne. Paris. 1954 
 
RATZINGER, J. (Bento XVI) Deus é Amor. Librería Editrice Vaticana. 2005 Vaticano 
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-
xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html 
 
RICOEUR, P. Le Conflit des Interp´retations. Essais d’Hermeneutique. Editions du Seuil, 
Paris. 1969 
 
SCHELER, M. Die Stellung dês Menschen im Kosmos. Francke Verlag. Munchen 1962 
 
STEIN, E. On the Problem of Empathy. V. 3 (W. Stein, Trad.) Washington, D. C: ICS 
(Original publicado 1917) 1989 
 
SUCUPIRA-LINS, M.J.C. The Philosophy of the Person as a Foundation for a Theory of 
Education in Philosophical News. Official publication of the European Society for 
Moral Philosophy. New Series n. 16 p. 193-202. Milano. 2018 
 
VON HILDEBRAND, D. The Dethronement of Truth. Steubenville, Ohio. 2021. 
 
VON HILDEBRAND, D. Ethics. Hildebrand Press. Steubenville, Ohio. (Original publicado 
1953) 2020. 
 
VON HILDEBRAND, D. In Defense of Purity. Hildebrand Press. Steubenville, Ohio 
(Original publicado 1927) 2017 
 
VON HILDEBRAND, D. My Battle Against Hitler. Image. New York. 2014. 
 
VON HILDEBRAND, D. The Nature of Love. (J. Crosby & J. H. Crosby, Trad). South Bend, 
Indiana. St. Augustine’s Press.  (Original publicado 1971). 2009 
 
VON HILDEBRAND, D. The Heart. Na Analysis of Human and Divine Affectivity. South 
Bend, Indiana. St. Augustine’s Press. (Original publicado 1965) 2007. 
 
WOJTYLA, K. Amor e Responsabilidade. Estudo Ético. (J. Jarski & L. Carrera, Trad) São 
Paulo: Loyola. (publicação original 1960) 1982. 

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html


Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

111 

AUTORES 

 

1. Agostinho Morosini: Mestre em Educação (PPGE/UFRJ). Especialista em Sociologia e 

Ensino de Sociologia (Centro Universitário Claretiano). Graduado em Filosofia pelo 

Instituto  de Filosofia (IAF) de Franca/SP e em Teologia pelo Centro Universitário 

Salesiano São Paulo (UNISAL). Pesquisador do Grupo de Pesquisa em Ética e Educação 

(GPEE/UFRJ).  

 

2. Andreia Nunes de Castro: Doutoranda em Educação (PPGE/UFRJ). Mestre em 

Educação (UNIR). Especialista em Gestão Escolar pela UNIR e em Metodologia de Ensino 

pelo Centro de Ensino Superior de Colorado D’Oeste (CESUC). Graduada em Pedagogia 

(CESUC). Técnica em Assuntos Educacionais do Departamento de Ensino do Instituto 

Federal de Mato Grosso (IFMT). Pesquisadora do Grupo de Pesquisa em Ética e Educação 

(GPEE/UFRJ). 

 

3. Daniela Honorio de Sousa Brito: Doutoranda em Educação (PPGE/UFRJ). Mestre em 

Educação (PPGE/UFRJ). Graduada em Pedagogia (Faculdade de Educação/UFRJ). 

Pesquisadora do Grupo de Pesquisa em Ética e Educação (GPEE/UFRJ). 

 

4. Ellen Nogueira Rodrigues: Pós-doutoranda em Educação e Ética (PPGE/UFRJ). 

Doutora em Educação (PhD in Curriculum and Instruction) pela Andrews University 

(EUA) com título revalidado pela Unicamp. Mestre em Ensino de Línguas com Segunda 

Língua (Andrews University - EUA). Graduada em Letras (UNASP), em Tradutora 

Intérprete (UNASP) e em Pedagogia (UNASP). Professora do Mestrado Profissional em 

Educação do Centro Universitário Adventista de São Paulo (UNASP). 

 

5. Glaucya Maria Lopes Lino: Doutoranda em Educação (PPGE/UFRJ). Mestre em 

Educação (PPGE/UFRJ) e graduada em Letras (português-inglês) pela Universidade da 

Amazônia-UNAMA. Professora da escola básica na Rede Municipal do Rio de Janeiro. 

Pesquisadora do Grupo de Pesquisa Ética em Educação (GPEE/UFRJ). 

 

6. Maria Judith Sucupira da Costa Lins: Pós-Doutora em Filosofia (Dietrich von 

Hildeband Institut of Philosophy – DHIP/Áustria). Doutora em Educação (PPGE/UFRJ). 

Mestre em Educação (PUC-Rio). Graduada em Pedagogia (Faculdade de Filosofia do 

Recife/PE- FAFIRE).  Professora Titular da FE/UFRJ. Coordenadora do Grupo de Pesquisa 

em Ética e Educação (GPEE/UFRJ). Membro da Academia Brasileira de Educação.  

 
 



Educar para a Afetividade: Dietrich von Hildebrand 

112 

 


