
MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PIAUÍ 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

ALEXANDRO VINÍCIUS DA SILVA FELISMINO 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UMA ANÁLISE DO PROJETO EDUCATIVO COMUM DA REDE JESUÍTA À LUZ 

DO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GILLES DELEUZE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERESINA  

2020  



1 

 

ALEXANDRO VINÍCIUS DA SILVA FELISMINO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

UMA ANÁLISE DO PROJETO EDUCATIVO COMUM DA REDE JESUÍTA À LUZ 

DO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GILLES DELEUZE 

 

 

Dissertação de mestrado apresentada ao 

Programa de Mestrado Profissional PRO-FILO 

da Universidade Federal do Piauí para obtenção 

do título de Mestre em Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Jose Sergio Duarte da 

Fonseca  

 

 

 

 

TERESINA  

2020  



2 

 

ALEXANDRO VINÍCIUS DA SILVA FELISMINO 
 
 
 
 

UMA ANÁLISE DO PROJETO EDUCATIVO COMUM DA REDE JESUÍTA À LUZ 

DO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GILLES DELEUZE 

 

 
Dissertação de mestrado apresentada ao 
Programa de Mestrado Profissional PRO-FILO 
da Universidade Federal do Piauí para obtenção 
do título de Mestre em Filosofia. 

 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

 
 

_________________________________________ 
Prof. Dr. José Sérgio Duarte da Fonseca 

ORIENTADOR 
 
 
 
 
 

_________________________________________ 
Prof. Dr. Deyvison Rodrigues Lima 

1º EXAMINADOR 
UFPI 

 
 

 
____________________________________________ 

Prof. Dr. Rafael Mófreita Saldanha. 
2º EXAMINADOR 

UFRJ 

 

 

 



3 

 

 

RESUMO 

 

A presente dissertação, intitulada “UMA ANÁLISE DO PROJETO EDUCATIVO 
COMUM DA REDE JESUÍTA À LUZ DO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GILLES 
DELEUZE”, objetiva analisar o Projeto Educativo Comum – PEC, desenvolvido pela 
Rede Jesuíta de Educação a partir da filosofia da diferença de Gilles Deleuze. A 
pesquisa bibliográfica e documental adotou uma metodologia cartográfica na medida 
em que buscou a realização de um acompanhamento de processos ocorridos num 
território teórico específico buscando linhas de fuga que permitissem uma 
desterritorialização e reterritorialização de conceitos. A fundamentação teórica para a 
desejada análise do PEC esteve centrada no aporte teórico de Gilles Deleuze e de 
alguns dos seus conhecidos comentadores. 
 
Palavras-Chave: Diferença. Identidade. Desterritorialização. Reterritorialização. 
Criação de conceitos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

ABSTRACT  

 

This dissertation, entitled “The common educational proposal of the jesuite network 
from the look of the philosophy of the event”, aims to analyze the Common Educational 
Project - PEC, developed by the Jesuit Education Network from the philosophy of 
difference by Gilles Deleuze. Bibliographic and documentary research adopted a 
cartographic methodology as it sought to monitor processes that took place in a 
specific theoretical territory, seeking escape lines that would allow for a 
deterritorialization and reterritorialization of concepts. The theoretical basis for the 
desired analysis of the PEC was centered on the theoretical contribution of Gilles 
Deleuze and some of his well-known commentators. 
 
Keywords: Difference. Identity. Desterritorialization. Reterritorialization. Concept 
creation. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO.................................................................................... 06 

2 PROJETO EDUCATIVO COMUM DA REDE JESUÍTA: do Ratio 
Sstudiorum ao PEC........................................................................... 

10 

2.1 Considerações sobre o surgimento do sistema educacional 
brasileiro e o papel dos jesuítas no processo.................................. 

10 

2.2 O Ratio Studiorum.............................................................................. 15 

2.3 O Projeto de Educação Comum da Rede Jesuíta (PEC).................. 24 

2.4 Dimensões do Projeto de Educação Comum da Rede Jesuíta: 
curricular; organizacional, estrutura e recursos; clima 
institucional e relação com a família e a comunidade..................... 

27 

3 GILLES DELEUZE, O PENSADOR DA IMANÊNCIA: 
considerações sobre a filosofia deleuziana..................................... 

35 

3.1 Algumas palavras sobre Deleuze..................................................... 35 

3.2 O rizoma: uma introdução ao pensamento de Gilles Deleuze........ 36 

3.3 O pensamento e seu fora: crítica da imagem dogmática................ 49 

3.4 O papel da Filosofia: a construção de conceitos............................. 63 

4 DELEUZE E A EDUCAÇÃO................................................................ 74 

4.1 A educação menor............................................................................. 82 

5 ANÁLISE DO PROJETO EDUCATIVO COMUM (PEC) À LUZ DA 
FILOSOFIA DA DIFERENÇA DE GILLES DELEUZE......................... 

91 

5.1 O PEC: suas dimensões à luz do pensamento da 
diferença............................................................................................. 

91 

5.2 Os encontros de Deleuze com a educação: desterritorializando 
e reterritorializando Deleuze............................................................. 

100 

5.2.1 Os deslocamentos............................................................................... 103 

6 CONCLUSÃO...................................................................................... 114 

 REFERÊNCIAS................................................................................... 122 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O acesso à Educação Básica diz respeito a um direito assegurado no Brasil 

pela Constituição Federal1 e reforçado pelo Estatuto da Criança e do Adolescente2. 

Tal direito não se traduz apenas no ato de ofertar a educação, mas que essa oferta se 

configure como uma educação de qualidade e pensar uma educação nesses moldes 

nos leva a considerar, inevitavelmente, o estudante e seu entorno. Por estudantes 

entendemos aqueles que estão nas salas de aula (presenciais ou não) e por entorno 

o conjunto de situações interativas que estão dispostas na existência destes bem 

como o conjunto de normativas que definem o processo de ensino aprendizagem. Em 

uma análise mais dedicada deste universo, o entorno, observamos que a produção do 

conhecimento de qualidade impõe a necessidade de inserção em uma perspectiva 

cada vez mais transdisciplinar dos conteúdos e de suas áreas de saber. Essa 

perspectiva vislumbra uma construção de múltiplos e maleáveis sentidos, conceitos, 

que tenham a possibilidade de transitar entre as diversas áreas de conhecimento 

reconhecendo a existência de territorialidades, de desterritorializações, 

reterritorializações, integrando as diversas áreas de saber: Filosofia, Ciência e Arte.  

Nesse sentido, os Parâmetros Curriculares Nacionais3 apresentam uma 

proposta de formatação do ensino que destaca quatro grandes áreas (Linguagem, 

Matemática, Humanas e Naturais) compostas por diversas disciplinas (componentes 

curriculares), que se relacionam na tentativa de criar um conhecimento mais rico, 

criativo:  

 
Propõe-se, no nível do Ensino Médio, a formação geral, em oposição à 
formação específica; o desenvolvimento de capacidades de pesquisar, 
buscar informações, analisá-las e selecioná-las; a capacidade de aprender, 
criar, formular, ao invés do simples exercício de memorização. (Parâmetros 
Curriculares Nacionais Ensino Médio – PCNEM, 1999, p. 05). 

 
1 Constituição Federativa do Brasil 1988. Art. 6º São direitos sociais a educação, a saúde, a 

alimentação, o trabalho, a moradia, o transporte, o lazer, a segurança, a previdência social, a proteção 
à maternidade e à infância, a assistência aos desamparados, na forma desta Constituição. (Redação 
dada pela Emenda Constitucional nº 90, de 2015) 

2 Lei nº 8 .069, de 13 de julho de 1990. Art.53º.. A criança e o adolescente têm direito à educação, 
visando ao pleno desenvolvimento de sua pessoa, preparo para o exercício da cidadania e 
qualificação para o trabalho 

3 O processo de ensino no Brasil obedece a uma legislação especificada nas normas definidas pela Lei 
de Diretrizes e Bases da Educação - LDB, pelos Parâmetros Curriculares Nacionais – PCNs, pela 
Base nacional Curricular Comum – BNCC. Esses normativos estabelecem o alicerce legal para as 
legislações estaduais, municipais e privado, garantido a estes uma liberdade para estabelecer seus 
currículos diversificados. 



7 

 

No cotidiano escolar, no entanto, o que se verifica comumente é a existência 

de um estudante e um educador postos em posições hierárquicas, em que o primeiro 

diz respeito a um ser que está na escola para aprender e o segundo está lá com o 

papel de ensinar, pois diz respeito àquele a quem foi outorgado o papel de dono do 

conhecimento, aquele que, em dadas perspectivas4, carrega consigo o saber que se 

considera necessário e desejado pelos alunos. O professor, portanto, torna-se o 

encarregado de trabalhar um conteúdo previamente planejado e, muitas vezes, 

engessado por um currículo, que se resume a um plano de aula, à uma preparação 

para o vestibular.  

Assim, a valorização de conhecimentos formais que se relacionam entre si e 

com a realidade dos educandos, valorizando a experiência pessoal, estabelecem 

processos comunicativos que se realizam no espaço educacional formal (também 

influenciados pelos espaços educacionais não formais) dando origem às definições 

que são criadas para apresentar uma realidade educacional que, não raras vezes, 

impossibilita a efetivação de uma educação criativa e privilegia a repetição. 

Nesse trabalho, partimos da análise do modo de educar definido pelo Projeto 

Educativo Comum, elaborado pela Rede Jesuíta de Educação – mais especificamente 

no que tange a sua dimensão curricular, sem, no entanto, relevar as demais 

dimensões constituintes deste – objetivando verificar se o mesmo se constitui em uma 

abordagem, uma perspectiva, de produção de conhecimento de caráter não pivotante. 

Por pivotante, convém lembrar, compreende-se uma analogia às raízes subterrâneas 

que possuem uma raiz central que se apresenta maior que as demais, destacando-se 

em   espessura e   comprimento: 

 
(...) remete à imagem de raiz pivotante, lembrada por Deleuze e Guattari 
(1995), a qual se define como raízes subterrâneas, tendo uma raiz principal 
que se destaca pela sua espessura e seu comprimento maior que o das 
outras.  Essa figura remete à lógica da dicotomia e da fragmentação do 
pensamento multidisciplinar, em que o saber se concentra num único eixo de 
ideias, apontando para uma única forma de pensar, não compreendendo, 
assim, a   multiplicidade (SOUSA; ROMAGNOLI, 2012, p. 72). 

 
Para tanto, nos utilizaremos da perspectiva teórica da diferença proposta por 

Gilles Deleuze e suas possíveis contribuições para o processo educativo. Muito 

embora escrever sobre educação não tenha sido o interesse de Deleuze, sua teoria 

 
4 A Pedagogia tradicional põe no professor a função de dono do saber e o aluno como receptáculo que 

absorve aquilo que o professor lhe oferece. 



8 

 

da criação de conceitos, da substituição da representação pela diferença, apresenta 

uma possibilidade de trabalho educacional apropriada para uma a construção de um 

saber que se propõe transdisciplinar.  

A distribuição do trabalho consta da introdução, três capítulos e uma conclusão. 

No primeiro capítulo, faremos uma breve apresentação a presença jesuíta no 

processo de formação e desenvolvimento da educação no Brasil, estendendo-nos até 

o período que marcou a expulsão destes religiosos do Brasil. Daí seguimos com a 

apresentação da construção da Pedagogia Inaciana5, abordando o Ratio Studiorum e 

o Projeto Educativo Comum. Neste último concentramos esforços para demonstrar 

suas linhas gerais, propostas e objetivos:  

 
De fato, a espiritualidade inaciana tem suas raízes na experiência espiritual 
Ignacio de Loyola que, após sua conversão em 1521, o escreva para “ajudar 
as almas” em um livro chamado “Exercícios Espiritual‖. Esta Espiritualidade 
e este livro pretendiam ser praticado e vivido na vida cotidiana. Eles contêm 
uma concepção de Deus, do homem, do mundo, da vida e da sociedade. 
(VASQUÉZ, 2006, P.06. Tradução nossa).6 

 

No segundo capítulo apresentaremos uma explanação do referencial teórico 

deleuziano e as possibilidades de desterritorialização e reterritorialização de seus 

conceitos no campo educacional. Aqui o intuito é explicitar a Filosofia da Diferença de 

Deleuze e sua defesa da imanência em detrimento da transcendência e a valorização 

da Filosofia neste processo como aquela que tem a exclusividade na criação de 

conceitos para, logo após, buscar o estabelecimento de um processo de 

desterritorialização dos conceitos criados por Deleuze e Guattari, com o objetivo de 

reterritorializá-los no plano da educação. Não se trata de colocar palavras na boca de 

Deleuze ou de Guattari. Sabemos que o contato estabelecido entre Deleuze e a 

 
5 Ao longo de todo o trabalho preferimos o uso da expressão Pedagogia Inaciana e não Pedagogia 

Jesuíta em virtude da diferenciação própria entre os termos que os teóricos jesuítas fazem. 
Esclarecemos, no entanto, que para tais teóricos a expressão Pedagogia Inaciana diz respeito à visão 
educativa fundamentada na inspiração de Inácio de Loyola e sua espiritualidade, carisma, podendo 
ser assumida e praticada por qualquer pessoa ou grupo, mesmo fora da Companhia de Jesus. A 
Pedagogia Jesuítica, por sua vez, alude ao direcionamento, à organização e à missão dos jesuítas, 
sendo entendida como as orientações e o enfoque específicos para a atuação pedagógica e a 
formação dos seus quadros. Desta forma, a pedagogia Inaciana se constitui de forma mais evidente 
como a seiva que a nutre – exercícios espirituais e espiritualidade Inaciana – enquanto a Pedagogia 
Jesuítica não sente a necessidade de explicá-la, uma vez que está orientada para os jesuítas, 
conhecedores e praticantes dos seus princípios.  

6 En efecto, la Espiritualidad Ignaciana tiene sus raíces en la experiencia espiritual de Ignacio de Loyola 
quien, después de su conversión en 1521, la puso por escrito para ―ayudar a las ánimas‖ en un libro 
llamado ―Ejercicios Espirituales‖. Esta Espiritualidad y este libro fueron concebidos para ser 
practicados y vividos en la vida diaria. Contienen una concepción de Dios, del hombre, del mundo, de 
la vida y de la sociedad. 



9 

 

educação se deu forma marginal e que foi causado, sobretudo, por sua atividade 

docente. Isso, no entanto, não nos impede de roubar os seus conceitos e aplica-los 

dentro do campo educacional. Nosso entendimento, expresso nesse capítulo, diz que 

é possível agenciar o pensamento deleuziano, sua filosofia, para formular ideias, 

conceitos, que sejam problemas capazes de transportar o ato de aprender para além 

do saber. 

No capítulo três, de posse dos referenciais teóricos necessários, realizaremos, 

orientados por uma metodologia que privilegie a cartografia, entendida como um 

processo de desterritorialização e reterritorialização de conceitos, a análise do Projeto 

Educativo Comum à luz da Filosofia da Diferença - rizomática, molecular, não 

transcendente – de Gilles Deleuze buscando perceber se o Projeto elaborado pela 

Rede Jesuíta apresenta elementos de um fazer educacional marcado por elementos 

de uma práxis que valorize a diferença ao invés da identidade. Ao fim deste 

apresentaremos as nossas conclusões.



10 

 

2 PROJETO EDUCATIVO COMUM DA REDE JESUÍTA: do Ratio Studiorum ao   

PEC 

  

2.1 Considerações sobre o surgimento do sistema educacional brasileiro e o 

papel dos jesuítas no processo 

 

A sociedade e a formação brasileira foram, em um primeiro momento, forjadas 

por influência externa e dentro de um contexto de domínio, violência, exploração e 

aculturação que objetivavam impor aos nativos um modo específico de pensar e fazer: 

o modo do europeu. Tais condições foram decisivas para a formação do que hoje 

denominamos educação no Brasil.  

Na visão do historiador Capistrano de Abreu, todo aquele que desejar escrever 

a História do Brasil deverá escrever antes a história dos jesuítas. Essa afirmação é 

justificável porque, até o século XVIII, as duas histórias se confundem. Os membros 

da Ordem Jesuíta, denominada Companhia de Jesus7, pisaram pela primeira vez no 

Brasil no ano de 1549 – apenas nove anos após Inácio de Loyola ter fundado a 

Ordem. Ao desembarcarem na Baía de Todos os Santos, com o então Governador 

Geral, Tomé de Sousa, tendo como líder Manuel da Nóbrega, um grupo de seis 

jesuítas se puseram a trabalhar na nova colônia portuguesa.  

O objetivo deles aqui era claro: plantar as sementes da civilização do amor, da 

fraternidade, do respeito e do humanismo cristão. Como teria certa vez afirmado Pe. 

Nóbrega, o Brasil era um empreendimento jesuíta. Posteriormente chegaria uma nova 

leva de jesuítas e nesta José de Anchieta, que viveu por aqui 44 anos – acompanhava 

o segundo Governador Geral, Duarte da Costa. Mais tarde ainda, quando o senhor 

Sebastião José de Carvalho e Melo – Marquês de Pombal – expulsou os jesuítas de 

Portugal e de todos os territórios deste – a educação brasileira, já dependente dos 

jesuítas, sofreu um forte desamparo, pois pertencia à Companhia de Jesus todo o 

sistema educacional de então.   

 
7 Sobre a origem da Ordem consta que, na capela de Montmartre, em Paris (França), no dia 15 de 

agosto do ano de 1534, Inácio e mais seis companheiros – Francisco Xavier, Pedro Fabro, Afonso 
Bobadilha, Diogo Laínez, Afonso Salmeirão e Simão Rodrigues – realizaram seus votos de castidade 
e pobreza. O objetivo era dedicarem-se ao bem dos homens, imitando Cristo, peregrinar a Jerusalém 
e, caso não fosse possível, apresentar-se ao Papa, com o objetivo de colocarem-se à disposição do 
Pontífice. Em 1535, renovaram os votos junto a três outros companheiros – Cláudio Jaio, João 
Codure, Pascásio Broet. Seis anos depois, através da bula Regimini militantis Ecclesiae, a Companhia 
de Jesus foi aprovada oficialmente pelo Papa Paulo III – no dia 27 de setembro de 1540. No ano de 
1541, Inácio foi eleito o primeiro Superior Geral da Ordem, domiciliando-se em Roma (Itália). 



11 

 

Desde a chegada até a expulsão dos jesuítas do Brasil somaram-se quase 

duzentos anos. Durante todo esse período a hierarquia da Igreja local, dos jesuítas e 

do governo da Colônia se envolveram na formação e condução do Brasil e de seu 

povo. Aqui, tão logo chegaram, os jesuítas começaram os batismos e o combate ao 

vício de comer a carne humana – um pacote catequético. Aliás, não esqueçamos, a 

catequese foi a finalidade da vinda dos jesuítas, membros de uma Ordem religiosa 

fundada pós-reforma protestante e destinada a combatê-la: 

 
Sua primeira tarefa foi a conversão das massas irreligiosas: pêlo catecismo, 
para as creanças; pêlo tribunal da penitencia, para os adultos; pêla prédica, 
para a generalidade dos homens. Devia salientá-la, em tudo, seu zêlo por 
obras inspiradas no amor do proximo, applicando sempre a bella maxima do 
Fundador: «Ser tudo para todos, a fim de merecer a confiança de todas as 
almas». (CALÓGERAS, 1911 p. 8) 

 
Portanto, assegurar que o ato catequético fosse realizado de forma eficaz e 

contínua se constituía como preocupação fundamental dos primeiros frades.  

Catequizar adultos é tarefa mais árdua, mas necessária. No entanto, a 

catequese infantil era uma “mão na roda” para os jesuítas, pois formava no presente 

o cristão católico do futuro e ao mesmo tempo evangelizaria os pais – que muito 

provavelmente se tornariam simpáticos a causa. A justificativa capaz de amarrar tudo 

isso foi a de ensinar a ler e escrever as crianças. Daí o convite para que os meninos 

fossem a escola para a prender a ler, escrever e ser cristão:  

  
Convidamos os meninos a ler e escrever e conjuntamente lhes ensinamos a 
doutrina cristã, lhes prègamos para que com a mesma arte, com que o 
inimigo da natureza venceu o homem, o homem, dizendo: eritis sicut dii 
scientes bonum et malum¸com arte igual ele vencido, porque muitos se 
admiram de como sabemos ler e escrever e teem muita inveja e vontade de 
aprender e desejam ser cristãos como nós. (LEITE, 2004). 

  
Desse desejo de saber ler e escrever surge a estrada para a catequese. 

Defendia-se a ideia, já antes apresentada, de que deveriam os educadores pensar 

mais no melhoramento da estátua que na matéria que a compõe. Dali sairiam no 

futuro bons cristãos, chefes de família, governantes. Os professores deveriam ser 

artistas que pensam no reconhecimento que trará a obra. No entanto, surgem 

algumas dúvidas: Quem serão esses artistas? De onde sairiam os professores? Qual 

seria o plano pedagógico a ser executado? Os professores seriam os jesuítas, que 

por vezes tiveram que se revezar nas tarefas necessárias à satisfação material.  



12 

 

No Brasil, determinava-se que nos colégios propriamente ditos, deveriam por 

direito, existir algumas aulas de ensino secundário, a saber Gramática ou 

Humanidades. Fora dos colégios existiam casas que ofereciam aulas de canto, leitura 

e escrita, um ensino primário que deveria se caracterizar como uma extensão da 

catequese. Especificamente sobre o ensino de Filosofia, as pesquisas nos dizem que 

ele chega ao Brasil na metade do século XVI pelas mãos da Companhia de Jesus. A 

catequese, objetivando propagar e fortalecer a fé cristã, postura religiosa adotada 

pelos jesuítas, torna a educação praticada no Brasil distante das contribuições 

oferecidas por pensadores como Descartes, Bacon, Galileu, dentre outros.  

A educação no Brasil, naquele período, apresentava conteúdo livresco, 

formalista, retórico, gramatical, destinada às camadas dominantes. A Filosofia que 

aqui se ensinou já vinha desenhada da Europa, favorecendo a assimilação, o registro, 

o comentário, reverberando escolas e correntes estrangeiras, proporcionando que a 

novidade satisfaça ao desejo de análise e a curiosidade sacie a crítica. Uma Filosofia 

inserida em um processo de colonização, dominação, exploração e aculturação do 

modo de viver daqueles que aqui habitavam, com vistas à valorização dos interesses 

econômicos europeus e o modo pragmático do imperialismo português 

Esse pragmatismo português era permeado de interesses econômicos, 

estimulado por uma nova camada social que ascendera sobretudo com as grandes 

navegações, que valorizava um Brasil de exploração – agrária, mineral, produtora – 

em benefício da metrópole. Assim, nos diz Caio Prado Jr. 

 
Se vamos à essência da nossa formação, veremos que na realidade nos 
constituímos para fornecer açúcar, tabaco, alguns outros gêneros; mais tarde, 
ouro e diamante; depois algodão, e em seguida café, para o mercado 
europeu(...).Virá o branco europeu para especular, realizar um negócio; 
investirá seus cabedais e recrutará indígenas ou negros importados. Com tais 
elementos, articulados numa organização puramente produtora, mercantil, 
constituirá a colônia brasileira. (...) Este início, cujo caráter manter-se-á 
dominante através dos séculos da formação brasileira, gravar-se-á profunda 
e totalmente nas feições e na vida do país. (PRADO JÚNIOR, 1988, p. 23) 

 
Foi na Bahia, no ano de 1550, que o Pe. Manoel da Nóbrega fundou o primeiro 

colégio da companhia de Jesus em terras brasileiras8. Nele estudaram Antônio Vieira, 

 
8 Esteve localizado onde hoje se situa a Catedral de Salvador, próximo à Faculdade de Medicina da 

Bahia, no Terreiro de Jesus. No final do século XVII, tinha uma biblioteca com cerca de três mil livros. 
Em 1799, após os jesuítas serem expulsos de todas as terras portuguesas, as instalações do Colégio 
foram utilizadas para servir como o Hospital Real Militar da Bahia. Além desse, foram criados outros 
colégios que também se destacaram na formação das elites no período colonial. Dentre eles podemos 



13 

 

Frei Vicente do Salvador, Gregório de Matos e outros. A princípio tratava-se de uma 

escola onde apenas se ensinava a ler e escrever. No entanto, no ano de 1553, passou 

a ensinar as humanidades e acabou chegando aos estudos filosóficos (artes) e 

teológicos, em 1572, podendo, assim, ser “considerada a primeira Faculdade de 

Filosofia” (LEITE, 1938, p. 46). Depois do colégio na Bahia, São Paulo e Rio de 

janeiro, vieram os de “São Luís do Maranhão (1652); o de Belém do Pará (1652), 

denominado colégio de Santo Alexandre; o de Vitória do Espírito Santo, chamado de 

Santiago (1654); o de Santos, SP, conhecido como colégio de São Miguel e o de 

Recife, Pernambuco, em 1678.  

Nessas escolas, o ensino de Filosofia era baseado no mesmo plano de ensino 

das escolas e universidades jesuítas europeias. Porém, não existia para esses cursos 

o reconhecimento por parte do Estado. Somente no ano de 1689, via carta régia, os 

colégios jesuítas no Brasil adquiriram estatuto civil, livrando os alunos de fazerem 

novos exames para ingressar nos cursos superiores da universidade de Coimbra. 

Vale ressaltar que, na colônia brasileira, os cursos de Filosofia (Artes) adotavam uma 

matriz humanista clássica, erudita, sem preocupações utilitárias e distante da 

realidade social, servindo como instrumento diferenciador de classe, mas, também, 

exercendo marcante influência na formação cultural e social brasileira. 

Para Marinho (2014), o processo de desenvolvimento da educação no Brasil 

durante o período colonial apresenta com nítido destaque “algumas matrizes 

filosóficas que influenciaram os rumos da educação brasileira da época (...) presença 

dos jesuítas – de 1550 a 1759; reforma pombalina – de 1759 a 1807; período joanino 

- de 1808 a 1822.” (MARINHO, 2014, p. 26).  Ainda de acordo com a autora, a:  

 
[...] atuação pedagógica dos jesuítas pose ser dividida em duas etapas: a 
primeira teve início em 1549, com a chegada de um pequeno grupo de 
jesuítas [...] e vai até o final do século XVI; a segunda corresponde a 
presença jesuíta no Brasil do século  XVII até o ano de 1759, com a expulsão 
desses religiosos pelo Marquês de Pombal.”(MARINHO, 2014, p. 26) 
 

Partindo desta divisão, podemos resumir essa presença em duas etapas 

caracterizadas da seguinte forma: No período primeiro, apresentou um caráter 

pedagógico destinado predominantemente para o ensino elementar, com escolas 

voltadas para a catequese dos índios, a leitura e a escrita e o fortalecimento e 

expansão do sistema de ensino jesuíta. Já a segunda etapa é marcada pela ação 

 
citar o de São Paulo de Piratininga, denominado de Santo Inácio (1554); o do Rio de Janeiro (1567), 
que se tornou o Real Colégio das Artes. 



14 

 

pedagógica dos jesuítas que expandem seu plano de ensino e modificam o seu 

planejamento pedagógico: diz-se que a Companhia avançou do plano de Nóbrega 

para o emprego do Ratio Studiorum atque Institutio Studiorum Societatis Iesu, ou 

Plano e Organização de Estudos da Companhia de Jesus, de base aristotélico-

tomista9.  

No que tange este plano educativo, pedagógico, encontramos as primeiras 

regras de estudo da Companhia de Jesus, chamadas Constituições. Nestas, toda a 

quarta parte é dedicada ao Ratio Studiorum, o verdadeiro código pedagógico dos 

jesuítas. Seu primeiro esboço impresso data do ano de 1586, fruto da ação de 

auscultar10 diversos sábios e experimentados nas questões do ensino. Em 1599, no 

dia 08 de janeiro, é escrita como Lei Geral da Congregação, sendo reformulada 

posteriormente no século XIX e no século XX. Existiam ainda algumas 

recomendações – cartas - mais específicas destinadas a alguns países no intuito de 

atender às particularidades de cada local. Segundo SILVA (SILVA, s.d. p. 12 apud 

FRANCA, 1952, p.75)11, o “Ratio Studiorum planejou e estruturou de modo claro e 

detalhado para “convergir toda a vida escolar do colégio - administração, currículo, 

metodologia, distrações - para um fim único: a educação integral do aluno”12. Nesse 

sentido, o Ratio Studiorum, Studiorum, a partir de 1599, esboçará um currículo no 

qual se apresentarão as faculdades de Letras Humanas, Artes e Teologia, 

desenhadas em longos ciclos de estudos posto que “num jesuíta a ciência é 

absolutamente necessária, quase tão necessária quanto a virtude”13 (LEITE, 2004). 

A visão educacional implantada pelos jesuítas, que adotou o tomismo14 em 

suas perspectivas, distanciava-se e excluía-se da essência e da dinâmica da cultura 

renascentista que se fortalecia na Europa. Nessa perspectiva, os objetivos da 

Companhia eram: 

 
9 Doravante o Ratio Studiorum atque Institutio Studiorum Societatis Iesu, ou Plano e Organização de 

Estudos da Companhia de Jesus, será denominado Ratio Studiorum. 
10 Interessante frisar que a postura consultiva é característica que a Ordem preserva até hoje em seus 

colégios. 
11 SILVA, J. C. da. Os Jesuítas e o ensino de Filosofia no Brasil.  Disponível em < 

http://www.histedbr.fe.unicamp.br/acer_histedbr/seminario/seminario8/_files/DMUEbAe2.doc> Último 
acesso em julho de 2019. 

12 Formação integral do aluno é parte central da Pedagogia Inaciana. Nos determos mais sobre essa 
formação integral nos capítulos seguintes. 

13 Cf. M.A. Ferreira Deusdado. Educadores Portugueses. Coimbra: 1910.  
14 O Tomismo diz respeito ao conjunto das doutrinas teológicas e filosóficas do pensador italiano santo 

Tomás de Aquino 1225-1274, consideradas o ponto culminante do pensamento escolástico, e nas 
quais se destaca a busca de uma harmonia entre o racionalismo aristotélico e a tradição revelada do 
cristianismo. 



15 

 

[...] procurar o proveito das almas, na vida e na doutrina cristã, propagar a fé, 
pela pública pregação e ministério da palavra de Deus, pelos exercícios 
espirituais15 e obras de caridade, e, nomeadamente, ensinar aos meninos e 
rudes as verdades do cristianismo, e consolar espiritualmente os fiéis no 
tribunal da confissão; e trate de ter sempre diante dos olhos primeiro a Deus, 
depois o modo deste seu instituto, que é um caminho para chegar a ele, e [...] 
não suceda que algum se deixe de levar de um zelo não regulado  para a 
ciência. (LEITE, 1938, p. 6). 
 

Com a expulsão dos jesuítas de todas as terras portuguesas por determinação 

do Marquês de Pombal tem-se um evidente declínio da ação educativa dos jesuítas 

e a inauguração de um período de modernização da sociedade brasileira. 

 

2.2  O Ratio Studiorum 

 

 Quando foi possível perceber que a educação, além de ser útil para o 

desenvolvimento humano e espiritual, também é muito eficiente como instrumento de 

defesa da fé (tão atacada pelos reformadores), os colégios jesuítas passaram a 

apresentar um vertiginoso crescimento. Antes de 1556, ano da morte de Inácio, já 

haviam sido aprovados e fundados 40 colégios da Companhia. Desse crescimento 

surge a necessidade de uma metodologia que possibilitasse uma identidade às 

escolas jesuítas no que tange à sua maneira de ensinar. Inácio, preocupado em 

escrever as Constituições da nova ordem dedicou-se, na quarta parte16 destas, a 

definir a metodologia de ensino comum à prática escolar nas escolas da Companhia. 

O método unificado de ensino proposto pelos jesuítas, que data do final do século XVI, 

foi chamado de Ratio Studiorum: 

 

 

 
15 Para Inácio de Loyola, os Exercícios Espirituais (EEs), dizem respeito a qualquer modo de examinar 

a consciência, meditar, contemplar, orar vocal ou mentalmente e outras atividades espirituais. 
Referem-se a uma metodologia de desenvolvimento espiritual. A sua primeira redação, pelo próprio 
Inácio, se deu no ano de 1522, refletindo sua experiência espiritual. Mais tarde, foi enriquecida com 
sua experiência apostólica e sua formação intelectual (Paris, 1528-1535 e Veneza, 1536-1537). 
Desses Exercícios consta o carisma inaciano, constituinte da espiritualidade inaciana. A finalidade 
dos EEs pode ser resumida em três grandes metas: - ser uma “escola de oração”, promovendo uma 
profunda união com Deus; - desenvolver as condições humanas e espirituais para que o exercitante 
possa tomar uma decisão importante na sua vida; - ser uma ajuda para a pessoa alcançar a liberdade 
de espírito, através da consciência do significado de sua existência, discernindo o que mais a conduz 
para a vida em plenitude. 

16 Esta parte das Constituições, registrava apenas a orientação geral, sendo fundamental a elaboração 
e a sistematização de um método de estudos específico para nortear as atividades de cunho 
pedagógico no interior dos colégios da Companhia. 



16 

 

As primeiras versões do documento foram baseadas, como Inácio havia 
desejado, nas “Regras do colégio Romano”17. Uma comissão internacional 
de seis jesuítas foi nomeada pelo Padre-Geral Rodolfo Acquaviva. Reuniram-
se em Roma para adaptar e modificar essas versões provisórias, baseando-
se nas experiências de outras partes do mundo. Em 1586 e de novo em 1591, 
esse grupo pulicou versões mais completa que foram largamente distribuídas 
para comentários e correções. Mais intercâmbio e novas reuniões de 
comissão e trabalho de redação resultaram finalmente na publicação da Ratio 
Studiorum no dia 08 de janeiro de 1599 (KLEIN, 2015, p. 103). 

 

A construção desse documento não se deu de forma isolada, negligenciando 

as diversas realidades em que as escolas dos padres jesuítas se encontravam. De 

iniciativa de Jerônimo Nadal, atendendo à reivindicação do Geral Loiola, coletaram-se 

informações sobre as escolas da Ordem, sobretudo ao Colégio de Messina18, e, a 

partir daí, construiu-se o primeiro regulamento que seria enviado aos colégios jesuítas.  

No ano de 1598, data da reunião onde se realizaria a última comissão de 

análise do documento, o  código  de  leis  que  agora organizava a atividade 

pedagógica  das instituições educacionais da Companhia de Jesus, estava pronto e 

representava os resultados de uma experiência, não de um homem ou de um grupo 

fechado mas era fruto de muita consulta às experiências comuns. A versão definitiva 

foi aprovada no mês de janeiro do ano de 1599, consolidando para a Companhia de 

Jesus, o Ratio Studiorum. 

Neste momento, acreditamos ser necessária uma explicação. Decidimos falar 

sobre o Ratio Studiorum porque é nossa compreensão que a   análise   do plano de 

ação pedagógica dos jesuítas é fundamental para o entendimento das características 

da educação jesuítica, principalmente no que tange à organização, o funcionamento 

e aos propósitos dos colégios inacianos. O código pedagógico jesuíta é um tutorial 

que prescreve   métodos de ensino e instrui a ação do professor no desenvolvimento 

da atividade educacional.  

O Planejamento traçado pelo Ratio Studiorum apresenta-se inicialmente pelas 

regras do provincial, segue com as regras do reitor, do prefeito de estudos, dos 

professores em sua generalidade, das matérias a serem ensinadas. Inclui, ainda, as 

regras da prova escrita, das premiações, do bedel, dos alunos e, por fim, as regras 

 
17 Colégio fundado por Inácio de Loyola no ano de 1551. Ainda que modesto em seu princípio, Inácio 

desejava que este se configurasse como modelo para a s demais escolas jesuítas. Tornou-se 
posteriormente, após a unificação da Itália, a Universidade Gregoriana. 

18 Primeiro Colégio de jesuítas criado em Messina, na Silícia, no ano de 1548. O colégio de Messina foi 
a escola onde, pela primeira vez, os jesuítas aplicaram um plano de estudos que, posteriormente 
serviria de modelo a ser implementado nas demais escolas da Instituição. O método utilizado no 
colégio de Messina foi o módus parisienses. 



17 

 

das diversas academias. Apresenta também os níveis de ensino - Humanidades, 

chamado de estudos inferiores, cujo currículo incluía cinco disciplinas: retórica, 

humanidades, gramática superior, gramática média e gramática inferior. Dava-se 

através dos cursos de Filosofia e Teologia, chamados de estudos superiores. Pode-

se observar que a sistematização dos estudos proposta pelo Ratio Studiorum é 

caracterizada profundamente pelo humanístico e, por isso, a metodologia conseguiu 

grande repercussão em instituições escolares não jesuítas. De acordo com Miranda, 

a natureza original do sistema de estudos jesuíta na:  

 
Primeira etapa (...) teve um caráter pedagógico mais voltado para o ensino 
elementar, coma as escolas de ler e escrever votadas para a catequese dos 
índios e para a expansão e o fortalecimento de um sistema de ensino que se 
estendeu por grande parte do território brasileiro. (...) No segundo século de 
atuação pedagógica, os jesuítas expandiram seu sistema de ensino e 
mudaram o plano pedagógico: “A pedagogia aplicada nesses colégios evoluiu 
do plano de Nóbrega para a adoção do Ratio Studiorum” (MIRANDA, 2009, 
p. 26-27). 

 
O Ratio Studiorum associava a língua, a literatura, a poesia, a história, a retórica 

e a lógica, com os aprendizados de matemática, geografia, filosofia e ciências 

naturais, objetivando desenvolvimento intelectual e moral, sendo este último aquele 

que possibilitaria o agir em benefício do bem comum. Assim, combinava os estudos 

humanísticos com os estudos científicos, uma vez que o objetivo era formar homens 

que soubessem pensar e escrever, pois a formação ideal é a que possibilita o 

desenvolvimento das capacidades para o exercício das letras e das virtudes. Para 

Miranda: 

 
A pedagogia da Ratio Studiorum pretende que o educando, a partir da sua 
liberdade, desenvolva ao máximo, de modo harmônico e segundo uma 
hierarquia de valores, as suas disposições espirituais e as suas faculdades 
mentais, volitivas e afectivas, de acordo com a sua verdadeira natureza e 
destino. (MIRANDA, 2009, p. 41) 
 

Para a forma de educar jesuíta educação e instrução se desenvolvem em 

conjunto. Dessa forma seria precipitado considerar esses processos como algo 

exclusivamente religioso, que vise tão somente promover uma religião, uma vez que 

o objetivo da Companhia é propiciar a promoção integral do ser humano e que seus 

companheiros tenham o controle total de si e sejam ao mesmo tempo homens de 

caráter: “Vence-te a ti mesmo e sacrifica-te pelo serviço da Igreja” (FRANCA, 1952). 

Verifica-se que a pedagogia Inaciana emprega a doutrina do Evangelho, o qual tem 

como fundamento os preceitos da moral de Jesus Cristo. A formação moral – caráter 



18 

 

predominantemente cristão – diz respeito a causa final da educação jesuíta. Para ela 

devem convergir todos os meios disponíveis pois, para Inácio, uma instrução 

desprovida de educação religiosa se apresentaria como um risco à sociedade.19 

Esse método de ensino se expandiu rapidamente por toda a Europa e por 

regiões do Novo Mundo em fase de ocupação. Seu objetivo primordial: levar a fé 

católica aos povos que habitavam estes territórios.  Esse método, dotado de 467 

regras, abarcando a totalidade das tarefas pedagógicas, faz às vezes de um manual 

explicativo que visa atender as necessidades do professor em sua rotina pedagógica. 

Sua distribuição, de acordo com Toyshima, Montagnolli e Costa (2012, p. 4-5), é a 

seguinte: 

 

REGRAS DO RATIO STUDIORUM 467 

A) Regras do Provincial 40 

B) Regras do Reitor 24 

C) Regras do prefeito e dos estudos 

superiores 

30 

D) Regras comuns a todos os professores 

das   faculdades superiores 

20 

E) Regras particulares dos professores 

das faculdades superiores distribuídas em: a) Regras 

o professor de Escritura (20); b) Regras do professor 

de Hebreu (5); c) Regras do professor de Teologia 

(14); d) Regras do professor de Teologia Moral (10) 

49 

 
19 O uso dos textos instrução e educação são fundamentais neste contexto histórico tendo em vista que o termo 

instrução faz referência a educação formal, ensino planejado ao passo que o significado de educação direciona à 

educação moral, a construção de uma índole cristã e acordada com os preceitos católicos. 



19 

 

F) Regras dos professores da faculdade de 

Filosofia: a) Regras do professor de Filosofia (20); b) 

Regras do professor de Filosofia Moral (4); c) Regras 

do professor de Matemática (3) 

27 

G) Regras do prefeito de estudos inferiores 50 

H) Regras dos exames escritos 11 

I) Normas para a distribuição de prêmios 13 

J) Regras comuns aos professores das 

classes inferiores 

50 

K) Regras particulares dos professores 

das classes inferiores: a) Regras do professor de 

Retórica (20); b) Regras do professor de 

Humanidades (10); c) Regras do professor de 

Gramática Superior (10); d) Regras do professor de 

Gramática Média (10); e) Regras do professor de 

Gramática Inferior (9) 

50 

L) Regras dos estudantes da Companhia 11 

M) Regras dos que repetem a teologia 14 

N) Regras do bedel 07 

O) Regras dos estudantes externos 15 



20 

 

P) Regras das academias, distribuídas em: 

a) Regras gerais (12); b) Regras do prefeito (05); c) 

Regras das academias de teologia e filosofia (11); d) 

Regras do prefeito da academia dos teólogos e 

filósofos(04); e) Regras das academia de retórica e 

humanidades (07); f) Regras da academia dos 

gramáticos (08) 

47 

 

Ainda segundo Toyshima, Montagnolli e Costa (2012, p. 5), o Ratio Studiorum 

apresenta também os níveis de ensino e as disciplinas a serem cursadas pelos alunos. 

 

I - Currículo Teológico - 4 anos 

 

● Teologia Escolástica. 4 anos; dois professores, cada qual com 4 

horas por semana. 

● Teologia Moral. 2 anos; dois professores com aulas diárias ou um 

professor com duas horas por dia. 

● Sagrada Escritura. 2 anos com aulas diárias. 

● Hebreu. 1 ano, com duas horas por semana. 

 

II- Currículo Filosófico – 3 anos 

 

● 1º ano – Lógica e introdução às ciências; um professor; 2 horas 

por dia. 

● 2º ano – Cosmologia, Psicologia, Física - 2 horas por dia, 

Matemática – 1 hora por dia. 

● 3º ano – Psicologia, Metafísica, Filosofia moral – dois 

professores. 2 horas por dia. 

 

III – Currículo Humanista – 3 anos 

 

O currículo humanista corresponde ao moderno curso secundário, abrange no 

Ratio Studiorum cinco classes: 



21 

 

● Retórica 

● Humanidades 

● Gramática Superior 

● Gramática Média 

● Gramática Inferior 

 

Estas classes são: 

 
(...) caracterizadas por graus, ou estágios de progresso. Representam menos 
uma unidade de tempo (1 ano) do que uma determinada soma de 
conhecimento adquiridos. Só podia ser promovido à classe superior, o aluno 
que os houvesse assimilado integralmente. Por isso, na prática, o currículo 
dilatava-se muitas vezes por 6 e 7 anos; a última classe de gramática e às 
vezes a penúltima desdobravam em duas outras, A e B, ou ínfima gramática 
primi ordinis e ínfima gramática secundi ordinis (FRANCA, 1952, p. 28). 

 
O tempo dedicado aos estudos era definido em 05 horas diárias – duas e meia 

pela manhã e as demais no período vespertino – e deveria ser muito bem distribuído 

com os estudos de latim, grego, prosa, poesia e exercícios escolares. A ordem dos 

estudos poderia sofrer modificações com vistas a uma adequação ao disposto em 

cada localidade. 

 A sistemática do Ratio Studiorum é, portanto, a forma pela qual compreende 

os procedimentos didáticos que devem ser utilizados para a propagação dos 

conteúdos bem como dos estímulos pedagógicos. A preleção é o ponto chave do 

sistema didático do Ratio Studiorum. Como o próprio nome indica, fazia referência a 

uma lição antecipada, uma indicação do que deve ser estudado pelos alunos, 

respeitando o nível intelectual de cada um destes.  

 
A preleção, na sua finalidade, é menos informativa do que formativa; não  visa  
comunicar  fatos,  mas  desenvolver  e  ativar  o  espírito.  Com uma 
compreensão viva, o aluno vai exercitando, não tanto a memória, mas  
também  e  principalmente  a  imaginação,  o  juízo  e  a  razão. Observa,  
analisa  palavras,  períodos,  parágrafos;  resume  passagens, compara;  
critica;  adquire  hábitos  de  estudo  ;  desenvolve  o  desejo  de ulteriores  
investigações  para  formação  do  critério  de  uma  apreciação pessoal 
(FRANCA, 1952, p. 35). 

 
A metodologia adotada possui caráter ativo e coloca professor e aluno para 

trabalhar junto, cabendo aos estudantes realizarem uma colaboração frequente 

frequentemente. Ao estudante, protagonista da sua aprendizagem,  

 



22 

 

“é expressamente exigido um caráter activo, personalizador e autoformativo 
(sic!), evitando a abulia, a passividade, o desinteresse e indiferença. (...) Em  
se  tratando  do  trabalho  do  professor,  este  era  eficientemente  ajudado  
pelos alunos, pois o ato educativo é intercomunicativo de ensinamento e 
aprendizagem mútua, entre  educador  e  educando” (MIRANDA, 2009, p. 
41).  

 
Vale ressaltar que, apesar das recomendações gerais, havia espaço para a 

ações personalizadas, isto é, existia a possibilidade de adaptação às circunstâncias e 

valorização das iniciativas dos mestres.  

 Acerca dos estímulos educacionais, parece-nos conveniente explicitar, a 

princípio que os jesuítas não eram ardorosos defensores dos castigos corporais. 

Embora não os tivessem abolido - só eram utilizados em casos mais graves -, faziam 

pouco uso destes mesmos, pois acreditavam os jesuítas que se valer 

psicologicamente dos sentimentos mais ilustres, a exemplo da honra e da dignidade, 

traria resultados mais satisfatórios. A recomendação para tal postura já se encontrava 

nas Constituições da Companhia e fora preservada no Ratio Studiorum, como 

podemos verificar na regra de número 40, que trata da maneira de castigar a ser 

adotada pelos professores das escolas inferiores 

 
Não seja precipitado no castigar nem demasiado no inquirir; dissimule de  
preferência  quando  o  puder  sem  prejuízo de  ninguém;  não  só  não inflija 
nenhum castigo físico (este é oficio do corretor) mas abstenha-se de qualquer 
injúria, por palavras ou atos não chame ninguém se não por  seu  nome  ou  
cognome;  por  vezes  é  útil  em  lugar  do  castigo acrescentar algum trabalho 
literário além do exercício de cada dia; ao Prefeito   deixe   os   castigos   mais   
severos   ou   menos   costumados, sobretudo por faltas cometidas por fora 
da aula, como a ele remeta os que se recusam aceitar os castigos físicos [...] 
principalmente se forem mais crescidos (TOYSHIMA; MONTAGNOLLI; 
COSTA, 2012, p. 7 apud RATIO STUDIORUM, 1952, p. 122-123, J- 40). 

 
Quando havia a necessidade de imprimir um castigo corporal a um aluno eram 

designados para tal ato os corretores. Travam-se de homens de boa reputação, 

moderados, externos à Companhia. A punição era adotada de acordo com as 

instruções previstas e recebidas do Prefeito de Estudos. Nesses casos, fazia-se uso 

da palmatória - máximo de seis golpes e nunca desferidos no rosto ou no crânio – 

executando-se a repreenda sempre na presença de no mínimo duas testemunhas. 

Ferir ou humilhar o aluno nunca era o objetivo. Acreditava-se que uma pequena dor 

física causada àqueles que se encontravam na primeira idade se traduziria em 

eficiente meio de controle. 



23 

 

 Os estímulos comumente usados eram o da competição e a premiação. Assim, 

mensalmente, às vezes bimestralmente, eram eleitos, via competição, dois 

magistrados na classe com vistas à premiação. 

Para esta eleição, os alunos deverão escrever um texto em prosa, em classe 
e   durante   todo   o   tempo   da aula   e, no caso   das classes superiores, 
outro em verso ou em grego. Nas classes inferiores, se parecer  conveniente,  
pode-se  reservar  meia  hora  para  uma  disputa. Aqueles que escreverem 
melhor obterão a magistratura superior, os que se lhes seguirem receberão, 
por ordem decrescente, outros títulos honoríficos, cujo nomes se hão-se tirar 
dos cargos civis e militares gregos e romanos, para dar a este procedimento 
um aspecto mais erudito.  Além disso, para favorecer a emulação, a classe 
poderá dividir-se em duas partes, cada uma das quais terá as suas próprias 
magistraturas e a outra os respectivos adversários.  Deste modo, cada aluno 
terá seu adversário correspondente.  As magistraturas mais elevadas de cada 
uma das partes sentar-se-ão no primeiro lugar (MIRANDA, 2009, p. 46). 

 
As competições, realizadas dentre outras modalidades por meio de torneios 

nas escolas e sessões literárias, deveriam ser sempre saudáveis ao corpo e a alma. 

Acerca das premiações havia prescrição no Ratio Studiorum: 

 
Para a classe de Retórica haverá oito prêmios: dois para a prova latina, dois 
para poesia; dois para prosa grega e outros tantos para poesia. Para a classe 
de humanidades e a primeira classe de Gramática haverá seis prêmios, na 
mesma ordem, omitindo-se a poesia grega que, de regra, não ocorre abaixo 
da Retórica.  Para todas as outras classes inferiores, quatro prêmios, 
omitindo-se também a poesia latina. Além disso, dê-se também, em todas as 
classes, um prêmio ao aluno ou aos dois   alunos   que   melhor   houverem   
aprendido   a   doutrina   cristã. Conforme o número, grande ou pequeno dos 
estudantes, poderão distribuir-se   mais ou menos prêmios, contanto que se 
considere sempre mais importante o de prosa latina (TOYSHIMA; 
MONTAGNOLLI; COSTA, 2012, p. 8 apud RATIO STUDIORUM, 1952, p. 
114).   

 
A cerimônia de premiação também se dava dentro de um conjunto de 

prescrições do Ratio Studiorum: 

 
No dia marcado, com a maior solenidade e assistência de convidados 
possível, leiam-se publicamente os nomes dos vencedores e cada um dos 
chamados levantar-se-á no meio da assembleia e receberá com toda a honra 
os seus prêmios. Se faltar alguém, sem licença dada, pelo Prefeito, por justas 
causas, reconhecidas pelo Reitor, perderá o direito ao prêmio inda que bem 
merecida (TOYSHIMA; MONTAGNOLLI; COSTA, 2012, p. 8 apud RATIO 
STUDIORUM, 1952, p. 115). 
 

Ao esboçarmos um pouco do Ratio Studiorum objetivamos salientar 

principalmente dois pontos. Um primeiro diz respeito à unificação dos procedimentos 

presentes nas diversas escolas da Ordem, unificação esta verificada no conjunto de 

admoestações metodológicas, de conteúdos a serem trabalhados nos cursos 

oferecidos bem como a partilha de responsabilidades assumidas por todos aqueles 



24 

 

que fazem uma educação nos moldes jesuítas. O segundo ponto, embora pareça 

paradoxal, trata da capacidade de adaptação da pedagogia inaciana. Embora seja 

utilizada nos distintos colégios que a Companhia fundou e, assim, se apresentando 

nas mais diferentes regiões há quase duzentos anos,  o Ratio Studiorum possibilita a 

compreensão segundo a qual  as escolas jesuítas não permanecem estáticas durante 

esse tempo.  O documento central de admoestações pedagógicas da Companhia de 

Jesus apresentou flexibilidade para adaptações futuras em vista de necessidades 

futuras. Na Regra 39 do Provincial, para exemplificar, encontramos uma comprovação 

disso ao lermos que a ela permite modificação para maior progresso das letras. Tais 

modificações, na verdade, precisariam ser comunicadas ao geral, tendo em vista que 

as deliberações precisariam se aproximar tanto quanto possível da ampla 

sistematização dos estudos.  

 

2.3  O Projeto de Educação Comum da Rede Jesuíta (PEC) 

 

No dia 28 de março de 2016, o então Delegado para a Educação Básica da 

Rede Jesuíta no Brasil, Padre Mário Sündermann, S.J., escreve: “Com muita alegria 

e esperança no futuro aprovo e apresento o Projeto Educativo Comum (PEC) 

elaborado pelas Unidades Educativas que compõem a Rede Jesuíta de Educação 

(RJE). Ele tem por objetivo rever, reposicionar e revitalizar o trabalho apostólico da 

Companhia de Jesus na área de Educação básica no Brasil.” (PEC, 2016, p. 09) ”. 

Com essa fala, salientamos o nosso intuito neste tópico: tratar da Proposta Educativa 

Comum da Rede Jesuíta do Brasil - PEC – RJE.  

A ideia é apresentar a PEC-RJE enfatizando os elementos ali propostos que 

destacam a presença da Filosofia no currículo das escolas da rede e também aqueles 

que nos parecem fazer referência a uma metodologia que valorize a construção de 

conceitos20. A referência básica a ser utilizada será a Proposta educativa Comum da 

Rede Jesuíta de Educação (RJE BRA), concluída no ano de 2016: um sistema 

 
20 A proposta deste trabalho surgiu do interesse em analisar o novo Projeto Educativo comum da Rede 

Jesuíta de educação à luz do pensamento de Gilles Deleuze. Imaginamos, através das leituras iniciais 
desta proposta a possibilidade da mesma apresentar um viés que favorecesse um processo 
educacional cuja visão filosófica fosse a de uma educação que primasse pelo reconhecimento das 
diferentes formas de perceber o mundo, reconhecesse o devir, a diferença, a possibilidade de 
construção de  um conhecimento rizomático. No entanto, como mostraremos adiante, nossa 
expectativa não se consolidou em decorrência da existência de elementos fixos, pressupostos 
inabaláveis presentes no Projeto Educativo Jesuíta. 



25 

 

integrado de ensino cuja existência se destina a todas as escolas jesuítas de 

educação básica no Brasil. 

A Rede Jesuíta de Educação (RJE BRA) se define como um sistema 

integrado de ensino cuja existência objetiva que os colégios da Companhia de Jesus 

no Brasil21 sejam, cada vez mais, lugar de transformação evangélica da sociedade e 

da cultura por meio da formação de homens e mulheres conscientes, competentes, 

compassivos e comprometidos (Art. 5º do Estatuto da RJE - 2014). De acordo com 

Pe. Sündermann, 

  
Havia no universo da Educação Básica da Companhia de Jesus um desejo 
e uma necessidade de transformação. (...) Esse documento (PEC), ele vem 
para abrir horizontes aonde a gente constrói o conhecimento não apenas a 
partir do que o professor traz, mas também a partir do que o aluno traz, na 
perspectiva do que chamamos de os quatro Cs. Que fossem pessoas 
conscientes, competentes, compassivas e comprometidas.22  

  
Segundo a RJE o sentimento daqueles que fazem a educação da rede 

apresentava desconforto acerca das práticas educacionais usuais. Questões sobre: 

“Como pensar em um trabalho efetivo para o alunado? Quem é meu aluno? Quem é 

esse aluno dentro do currículo?” Traziam um sentimento comum voltado para a busca 

de maneiras mais eficientes de trabalhar com educação, de oferecer maior significado 

para o trabalho que realizavam, buscando efetivar uma nova forma de atuar, 

comunicar, formular conhecimento.  

 
 Superando a discussão sobre o protagonismo escolar, (...), acreditamos que 
professores, alunos, famílias, profissionais não docentes, todos são 
protagonistas do processo educativo, participando de diferentes formas e 
lugares da vida escolar. (...) o principal foco de o todo trabalho desenvolvido 
é o aluno, sujeito das aprendizagens propostas, mediadas pelo professor e 
por tantas outras possibilidades de acesso à apropriação e reelaboração do 
conhecimento. (PEC, 2016.nº32, p. 44)  

 

A partir desse desejo, os trabalhos foram iniciados em 2013, mesmo período 

em que as Unidades Educativas da Rede passaram à jurisdição do Provincial do 

Brasil. Em 2014, constituíram-se as condições efetivas para a realização dos trabalhos 

em um ambiente participativo e colaborativo em Rede. A construção do Projeto 

Educativo Comum da Rede Jesuíta no Brasil (RJE BRA) tomou por base o Programa 

de Gestão da Qualidade Educativa (PGQE) da FLACSI e, no ano de 2015, constituiu-

 
21 Existem dezessete unidades educacionais espalhadas do Nordeste ao Sul do Brasil.   
22 Afirmação extraída de um arquivo de vídeo destinado a apresentação do PEC. Este arquivo se 

encontra disponível em https://youtu.be/mlwGcbknsYo?t=91   

 

https://youtu.be/mlwGcbknsYo?t=91%20%20


26 

 

se em grupos de trabalho (GTs), formados pelos profissionais das várias Unidades da 

Rede. Os trabalhos passaram a ser desenvolvidos em dois principais grupos: o grupo 

de planejamento, organização e liderança dos seminários (GT1) e o grupo de redação 

dos documentos produzidos nos seminários (GT2). O grupo de planejamento, 

organização e liderança dos seminários (GT1) caracterizou-se pela ampla 

participação dos profissionais das diversas áreas que fazem a missão educativa 

jesuíta, levando-os a refletir sobre esses elementos a partir de sua visão específica. 

O grupo de redação (GT2), composto por profissionais que participaram do primeiro 

grupo somados a outros profissionais indicados, foi incumbido de realizar a redação 

do documento (PEC) incluindo a análise dos subsídios oriundos das reflexões 

realizadas nas unidades da rede bem como o resultado dos simulados produzidos 

pelo GT1. Neste grupo foram desenvolvidos seminários virtuais e presenciais, 

articulação e disseminação de proposições originadas nas problematizações 

gestadas nas respectivas Unidades.    

 
Todas as questões e contribuições que surgiram ao longo do processo foram 
sendo trabalhadas e integradas em um documento inicial, e o grupo 
formalizou um material comum que, após passar por diferentes leitores 
críticos, constituiu-se como uma referência de diálogo diante daquilo que a 
Rede compreendia como Aprendizagem Integral em nossas Escolas e 
Colégios. (PEC, 2016, p.10).  

  
O objetivo desses grupos foi, portanto, construir um documento considerado 

capaz de rever e reposicionar o trabalho educacional da Companhia de Jesus na 

educação básica e ao mesmo tempo orientar quanto às necessidades de renovação, 

ajuste e/ou qualificação do que existe hoje.  

Acredita-se que essa forma colaborativa de desenvolver os trabalhos motivou 

a criação de espaços de diálogo e o desenvolvimento de estudos que proporcionaram 

diversas contribuições à elaboração do PEC. Para os envolvidos no processo, o 

produto final dos trabalhos, o PEC, é, portanto, uma construção coletiva cuja 

metodologia desenvolvida buscou envolver o maior número de colaboradores da 

Rede. Representa o resultado de uma caminhada pedagógica baseada na discussão, 

reflexão, consulta e no discernimento coletivo, objetivando consolidar e intensificar a 

identidade da RJE, bem como implementar e atualizar constantemente a Pedagogia 

Inaciana, oferecendo respostas necessárias aos desafios atuais experimentados no 

universo da Educação Básica das escolas jesuítas. Dito de outra forma, o principal 

papel do PEC é o de rever, reposicionar e revitalizar o trabalho apostólico educativo 



27 

 

da Companhia de Jesus na área de Educação Básica no Brasil, bem como inspirar, 

orientar e direcionar as ações educativas, mediante ajustes e/ou qualificações daquilo 

que já se faz nas escolas da Rede Jesuíta de Educação (RJE). Nesse sentido, para 

a Rede Jesuíta, o PEC traduz-se como uma oportunidade ímpar de edificação de uma 

educação voltada para excelência, através de uma mudança profunda no processo 

de ‘ensino-aprendizagem’, contribuindo, de maneira eficaz, para a construção de uma 

sociedade mais justa, fraterna e solidária.  

  

2.4 Dimensões do Projeto de Educação Comum da Rede Jesuíta: curricular; 

organizacional, estrutura e recursos; clima institucional; e relação com a 

família e a comunidade 

  

A análise do PEC nos mostra que o projeto contempla em sua estrutura as 

quatro dimensões do processo educativo inaciano em consonância com o sistema de 

Qualidade da FLACSI (Federação Latino-americana de Colégios da Companhia de 

Jesus)23, que engloba: Currículo; Organização, estrutura e recursos; Clima 

institucional; Família e comunidade local, tudo isso sob a perspectiva da formação 

integral da pessoa humana. 24 

Na diretriz nº 36 do PEC, encontramos,  

  
Pressupondo o aluno como centro do processo de aprendizagem, o currículo 
oferece oportunidades para que o conhecimento seja constituído de diversas 
formas, individual e coletivamente, garantindo acompanhamento sistemático 
do aluno, do processo de ensino e de aprendizagem e dos modos de 
avaliação daquilo que se espera como resultado. (PEC 36, 2016, p. 46).  

 

Importa salientar o que a diretriz acima mencionada afirma sobre o papel do 

estudante:  o educando é visto como centro do processo de aprendizagem e inserido 

em um currículo que ofereça oportunidades para a construção do conhecimento. Essa 

construção poderá ocorrer de forma individual e/ou coletiva. Explicitamos esse tópico 

porque é proposta deste trabalho analisar o PEC à luz do pensamento rizomático de 

Gilles Deleuze, verificando a possibilidade do PEC propiciar a construção de um 

 
23 FLACSI é o nome que recebe a rede de a rede de colégios jesuítas bem como as organizações que 

cooperam para levar adiante a missão de fomentar o modelo inaciano. Na atualidade a Federação é 
composta por 92 colégios espalhados pela América Latina sendo o mais antigo o Colegio Mayor de 
San Bartolomé -Bogotá, Colômbia – e o mais recente, o Colegio La Misión, no Chile.  

24 Nos deteremos com maior afinco, em virtude dos objetivos deste trabalho, na dimensão curricular 
do PEC. No entanto, não nos furtaremos de tratar das outras dimensões presentes no Projeto, 
embora de forma mais superficial. 



28 

 

espaço de desterritorialização do conhecimento e, muito embora não seja ainda o 

momento de estabelecermos estas relações, inevitavelmente chegaremos a elas. 

Em sua dimensão curricular, as instituições educativas jesuítas se propõem 

uma busca constante de recursos e meios pedagógicos que favoreçam o 

desenvolvimento pleno do sujeito. Para tanto, apresenta-se aberta ao ecletismo e ao 

diálogo com as diversas formas de fazer educação no intuito de aperfeiçoar seu 

trabalho. Assim, a Rede jesuíta estabelece em suas diretrizes que os seus colégios 

devem fazer uso, a saber:   

  
I. avaliem a efetividade de suas propostas educativas; II. Promovam a 
atualização ou a transformação de seus currículos para que expressem a 
identidade inaciana, sejam significativos e flexíveis e contemplem as 
diferentes dimensões da formação humana; III. Revejam a organização e o 
planejamento dos diferentes componentes curriculares, para que 
contemplem a transversalidade e a interdisciplinaridade como inerentes à 
realidade e as utilizem nas propostas de aprendizagem; IV. redimensionem 
espaços e tempos escolares, para gerar mais espaço de mobilidade e 
criatividade no processo educativo; V. atualizem os recursos didáticos e 
tecnológicos, para responder de maneira mais eficaz aos desafios dos 
tempos atuais; e VI. enriqueçam a matriz curricular, para que, além da base 
comum nacional, obrigatória, incorporem os componentes necessários para 
garantia do ideal de educação integral da Companhia de Jesus. (PEC 29, 
2016, p.42)  

  
A construção do currículo é percebida:  

 
Na realidade do cotidiano da escola, na sala de aula e fora dela, nas relações 
de poder que se estabelecem entre os diferentes autores, nos valores e no 
modo como as decisões são tomadas e na maior ou menor coerência que 
existe entre o que declaramos e o que fazemos.” (PEC 30, p. 43). 
 

Nas escolas jesuítas, o currículo é tratado como “ethos”25 e através dele se 

busca efetivar uma excelência educacional de pessoas conscientes, competentes, 

compassivas e comprometidas. Isso significa que nas escolas jesuítas, os currículos 

são construídos considerando a legislação educacional em vigor, os documentos da 

educação da Companhia de Jesus e o universo que as envolve. O currículo, dessa 

forma, considera  

   
A construção do currículo considera a concepção de mundo, de sociedade, 
de homem e de pessoa que se deseja formar, assim como contempla 
aspectos da formação integral que tenham fundamentação de natureza 
epistemológica, indagando sobre limites e possibilidades do conhecimento e 
as relações que se estabelecem entre conhecimento, sujeitos e meio; 

 
25 O currículo é construído a partir de um ethos, ou seja, de um conjunto de valores que permeiam e 

influenciam uma teoria; uma essência que não pode ser negada na construção da Pedagogia 
Inaciana. 



29 

 

pedagógica, buscando os melhores caminhos e percursos para que a 
aprendizagem integral aconteça; e psicológica, considerando os diferentes 
estágios de desenvolvimento do educando e sua capacidade de pôr-se em 
atividade, em consonância com os desafios inerentes a cada etapa.” (PEC 
31, 2016, p. 43).  

 

As escolas jesuítas consideram que todos os envolvidos no processo de ensino 

e aprendizagem são protagonistas. É bem verdade que o aluno é o centro do 

processo, mas o professor não é caracterizado exclusivamente como mediador (nem 

mesmo como o único mediador, na medida em que a atualidade nos dispõe um 

variado repertórios de mediações para aprendizagem), mas sim como um profissional 

que “propõe o caminho, apresenta o mapa e acompanha os estudantes, indicando 

critérios para que a apropriação do conhecimento seja feita de maneira significativa e 

com valor” (PEC 32, 2016, p.44).  Nesse sentido, a noção de valor, que fundamenta 

a vida escolar, está explicitada no currículo da instituição. A normatização da vida 

institucional e a relação estabelecida com os membros da comunidade educativa 

deve transparecer os valores pregados: respeito, justiça, solidariedade, compaixão. 

Vislumbra-se um processo educativo cujo modelo esteja além da visão racionalista 

vigente e que impulsione a renovação dos currículos e dos modos de ensinar.  

No que tange aos modos de ensinar, as escolas da RJE são orientadas pelo 

PEC ao constante diálogo de docentes e direção no sentido de adequar a proposta 

pedagógica respeitando a diversidade de estilos e ritmos de aprendizagem através 

de propostas de situações diferenciadas de mediação, visando atender aos sujeitos 

de aprendizagem. O trabalho docente precisa ser organizado a partir da 

aprendizagem e das metas definidas para as diversas dimensões que elencadas no 

processo. Para o PEC,  

 
(...) professores, alunos, famílias, profissionais não docentes, todos são 
protagonistas do processo educativo, participando de diferentes formas e 
lugares da vida escolar. (...) o principal foco é o aluno sujeito das 
aprendizagens propostas, mediadas pelo professor e por tantas outras 
possibilidades de acesso à apropriação e reelaboração do conhecimento. 
(PEC 32, 2016) 
 

A educação a ser realizada nas escolas jesuítas deverá, de acordo com o PEC, 

ocorrer com base na justiça, no respeito, na solidariedade, contemplação e 

compaixão, buscando sempre uma formação integral que supere a visão racionalista 

e estimule o desenvolvimento de uma renovação curricular e nos modos de ensinar 

que apreenda a pessoa como um todo e não apenas em sua dimensão racional. 



30 

 

Importante ainda considerar, no processo de redefinição dos currículos, uma 

relação de complementaridade entre as áreas de conhecimento, as particularidades 

dos educandos, suas faixas etárias e aquilo que a instituição dispõe para a mediação 

dos processos educativos. Sendo o aluno o centro do processo, o currículo deverá, 

enfatizamos novamente, ser construído de forma particular e coletiva apresentando 

uma valorização do diálogo entre as diversas instâncias envolvidas no processo, 

incluindo-se aí  “(...) a necessidade de integrar, cada vez mais, os conteúdos dos 

diferentes campos disciplinares de forma interdisciplinar e transversal. (...) refletindo 

a realidade da escola em atenção à cultura local e à identidade da proposta 

pedagógica” (PEC 39, 2016, p39). 

As avaliações, por sua vez, deverão verificar o ensino e a aprendizagem, visto 

que, nessa concepção, a finalidade do primeiro diz respeito ao alcance da excelência 

do segundo. Dessa forma, caberá aos profissionais destinados ao acompanhamento 

do trabalho acadêmico garantir que os processos avaliativos do ensino se efetivem 

de maneira sistemática e em diálogo com a avaliação das aprendizagens, 

contemplando os aspectos cognitivos, os socioemocionais e o espiritual-religioso. 

Tudo isso permeado por uma clareza acerca das competências e habilidades a serem 

alcançadas. Nesse aspecto, o projeto educativo sugere que a orientação maior seja 

sempre a do “muito no pouco”, expressão que defende a apropriação profunda e 

integrada das aprendizagens propostas em detrimento dos trabalhos fragmentados, 

desarticulados e superficiais dos conteúdos. Os dados do desempenho acadêmico 

dos alunos deverão ser utilizados para gerar um indicativo do desempenho do aluno 

e do professor, “retroalimentando a ambos no desafio da qualificação do dos 

processos de ‘ensino-aprendizagem-avaliação’ e na comunicação com alunos e 

famílias. (PEC 47, 2016, p. 51).”26 

Acerca da dimensão organização, estrutura e recursos, o PEC propõe um 

modelo de gestão em que é serviço e a liderança é espaço de compartilhamento de 

poder, bem como de responsabilidade, tudo isso dentro de um ambiente de 

corresponsabilização pelo trabalho e pelos resultados alcançados. A delimitação das 

funções de cada equipe de trabalho e os exercícios destas colaboram para um fim 

proposto, a saber: a aprendizagem integral dos alunos.  

 
26 Essa visão leva a sugestão de que o ano letivo, em algumas escolas jesuítas, seja preferencialmente 

organizado em blocos trimestrais. 



31 

 

A gestão educacional tem como papel promover a profissionalização dos 

processos, em consonância com a identidade inaciana e a procura do Magis27, 

objetivando superar os personalismos. Esse modo estratégico28 de fazer, marca a ser 

impressa nas equipes diretivas, é visto como mecanismo que garantirá maior eficácia 

na realização do processo educativo.  

Em consonância com a integralidade da formação a estrutura da Rede Jesuíta 

de Educação buscou também realizar sua própria integralização, assumindo-se como 

um modelo matricial de estruturas organizacionais que são submetidas a um processo 

de avaliação, preferencialmente, anual. Essas avaliações servem de subsídio para 

possíveis planos de formação e capacitação.  

Inserida nas dimensões do Projeto Educativo Comum da rede Jesuíta, 

encontramos a dimensão que trata do clima institucional. Esta dimensão é pensada 

pelo PEC a partir do “modo de proceder” da Companhia de Jesus, que afirma prezar 

pela convivência e a interação de seus membros. O cuidado especial destinado a 

cada um dos membros da comunidade educacional jesuíta, encarado como uma “cura 

personalis”, é definido como uma orientação permanente do que seria a melhor 

realização dos objetivos definidos. Refere-se ao cuidado com a pessoa, aquela que 

é o centro do processo. Dessa forma, adesão, sentimento de pertença e 

corresponsabilidade são considerados valores importantes na construção e 

manutenção de um bom clima institucional. 

 
O clima institucional de um colégio jesuíta constrói-se a partir do que 
chamamos “modo de proceder” da Companhia de Jesus e observa-se 
cotidianamente na convivência e na interação entre os diversos membros da 
comunidade, assim como na realização das tarefas e no uso do poder. 
Implica considerar a comunicação e a relação entre todos os atores 
educativos; a participação nos diversos espaços de ação e decisão; a 
motivação, o compromisso e a identificação com as finalidades da escola; os 
mecanismos de resolução de conflitos; os eventuais episódios de 
desrespeito entre ou para com os estudantes. Tem especial relevância o 
cuidado pessoal de cada um dos membros da comunidade (cura personalis), 
sempre orientado à melhor realização dos objetivos definidos para cada 
segmento da escola. (PEC 75, 2016, p. 65) 
 

 
27  Magis diz respeito a um termo latino que significa o mais, o maior, o melhor. Palavra muito utilizada 

por Inácio de Loyola, quer dizer que sempre podemos nos doar mais em relação àquilo que já fazemos 
ou vivemos. Assim, a pessoa que vive e se deixa impelir pelo Magis é alguém que nunca está satisfeito 
com a realidade existente.  

28 Estratégico é entendido, no âmbito do PEC, como a capacidade das pessoas e da organização de, 
em um contexto interno ou externo da instituição, definir caminhos, traçar metas que assegurem os 
objetivos esperados pela instituição.  



32 

 

Na concepção da Companhia de Jesus, o que constrói um bom clima 

institucional é a adesão, o sentimento de pertencimento, a responsabilidade comum 

dos profissionais que fazem a rede com relação à missão da escola. A qualidade do 

clima institucional estaria, dessa forma, diretamente associada à qualidade da gestão 

desenvolvida nos variados espaços da organização. 

A última dimensão apresentada no pelo Projeto Educativo Comum trata da 

família e comunidade local. Esta tem sua importância considerada em virtude da 

criação de vínculos que possibilitem a construção de uma justiça social. Nesse 

sentido as escolas jesuítas defendem a abertura do espaço escolar para o fomento 

do diálogo acerca da participação necessária da família no processo educativo. 

Nessa relação de poder que se estabelece entre os membro da comunidade escolar 

jesuíta a  escola enquanto instituição se propõe a dialogar com outras instituições de 

poder como as associações de pais, as representações estudantis, eleitas em 

processos democráticos em que os alunos votam e escolhem seus representantes 

para o exercício do ano letivo. Outra esfera de poder presente nessa relação diz 

respeito ao Núcleo de Antigos Alunos - que ainda são entendidos como parte da 

comunidade, podem manter uma interação e convivência com o ambiente escolar. 

Valoriza-se ainda, nestas relações, o desenvolvimento de programas de voluntariado 

voltados para ações dentro e fora do Brasil. Trata-se, portanto, de uma dimensão que, 

de acordo com o PEC, tem o papel de oportunizar “(...) uma experiência explícita de 

confessionalidade cristã e de identidade católica e de Espiritualidade Inaciana” (PEC 

112, 2016, p.80). 

Diante das considerações feitas até aqui, apoiadas nas exposições dos teóricos 

do PEC (entendidos como aqueles que direta ou indiretamente contribuíram para o 

desenvolvimento e implementação do projeto), concluímos que, em termos do 

apostolado educativo, o objetivo desejado pela Companhia de Jesus é apresentar 

uma proposta de uma pedagogia construída de maneira coletiva que seja capaz de 

responder às necessidades e desafios de cada tempo de maneira crítica, consciente 

e efetiva, capaz de inovar e renovar o processo educativo. Tal projeto apresenta-se 

como a síntese de uma sólida tradição educativa apoiada em vasta experiencia 

educacional atenta às possibilidades procedentes do cenário atual.  

O PEC se apresenta, assim, como uma proposta educativa que deseja ser 

diferente. O PEC,  



33 

 

...não que ser mais do mesmo. Faz-se necessário superar os modelos 
lineares pautados somente no ensino. Nessa perspectiva se busca organizar 
os espaços e tempos escolares com novas e criativas perspectivas de 
aprendizagem. (...) colocarmos o aluno no centro do processo educativo, 
buscando um currículo que faça sentido e dê sabor às suas vidas. (PEC, 
2016, p.14) 

 

Postos como “Centro de Aprendizagem Integral”, o conhecimento nas 

instituições jesuítas passa a ser visto como resultado de uma construção coletiva que 

demanda um currículo integrado e integrador que vise a transformação de vidas para 

o bem de uma nova sociedade. Para tanto, os educadores jesuítas veem que se faz 

necessário um reposicionamento na conjuntura educacional nacional que supere tudo 

o que gere uniformidade, estagnação e personalismos, mas mantendo-se firme na 

opção por uma educação que seja inclusiva e pautada nos valores éticos e cristãos. 

A formação integral é, assim, apresentada como finalidade última do trabalho 

apostolado e educacional jesuíta. Tal integralidade significa uma educação 

fundamentada em Cristo como exemplo de existência e voltada para a modificação 

do mundo segundo os valores presentes no Evangelho.  

Para a Pedagogia Inaciana, o humanismo atual se vê frente a um contexto onde 

estão presentes antigos problemas. E neste campo, a Pedagogia Inaciana acredita ter 

muito a contribuir. 

 
A própria complexidade do número e da diversidade dos desafios exige 
superar as potencialidades nem sempre alcançadas do "pensamento linear" 
e até do "pensamento lateral" de Edward De Bono. Precisamos assumir 
outras formas de pensar, como o "pensamento de ordem superior" de Lauren 
B. Resnick e o "pensamento complexo" de Matrhew Lipman ou Edgar Morin 
(...) Das muitas formas de pensar, apoiadas ou não, pelas muitas Ao entender 
a inteligência e as múltiplas inteligências de Howard Gardner, acho que o 
"pensamento complexo" é uma ferramenta oportuna e recomendável para 
enfrentar a complexidade da realidade e a complexidade dos desafios.” 
Tradução nossa.”29 (TIRADO, 2005, p.12. Tradução nossa.)30 

 

Frise-se que não é intuito deste trabalho discorrer sobre as teorias e os teóricos 

apresentados na citação acima, mas usamos a citação com o objetivo de demonstrar 

que a Proposta Pedagógica Inaciana se diz aberta a diversas contribuições teóricas 

 
 
30 La complejidad misma del número e diversidade de los desafíos requiere superar las potencialidades 

no siempre logradas del “pensamiento lineal” e incluso del “pensamiento lateral” de Edward De Bono. 
Necesitamos asumir otras formas de pensamiento, como el “pensamiento de orden superior” de 
Lauren B. Resnick y el “pensamiento complejo” de Matrhew Lipman o Edgar Morin (...) De las múltilpes 
formas de pensamiento, apoyadas o no en la muchas de entender la inteligencia y las múltiplas 
inteligencias de Howard Gardner, pienso que el “pensamiento complejo” es una herramienta oportuna 
y recomendable para enfrentar la complejidade de la realidade e la complejidad de los desafios. 



34 

 

que poderiam, na visão da mesma, colaborar com a criação daquilo que denominam 

simplesmente de “pensamento complexo”. 

Assim, nos é nítido que a proposta da Pedagogia Inaciana é ensinar a observar 

a realidade em sua globalidade. Perceber sempre a pessoa a partir de seus processos 

interiores, de sua história, do contexto de globalidade em que se encontra inserido. 

Aliás, não esqueçamos, esta é uma fundamental recomendação presente na proposta 

inaciana, em sua metodologia, e, para ser mais específico e original, nos exercícios 

espirituais propostos por Inácio e que, como já dito, se encontram na base da 

pedagogia jesuíta. Entretanto, essencial dizer, inclui, também, os cenários do 

transcendente e do divino para compor a unidade do todo existente31. 

Percebemos, portanto, que a Pedagogia Inaciana presente no PEC não está 

reduzida ao aspecto curricular. Alicerçada sobre as dimensões de Currículo, da 

Organização, Estrutura e Recursos, do Clima Institucional; e do Relacionamento com 

a família e a comunidade, abarca também atividades exteriores às aulas. Sua 

proposta de atividades ditas transformadoras e formativas buscam produzir um 

impacto emocional e ético que deve ser pensado objetivando se tornar ação de 

construção de uma nova sociedade. O modelo pedagógico que a Rede Jesuíta se 

propõe desempenhar consiste, como já explicitado, em uma postura sintética 

composta de linhas pedagógicas e larga experiência didática determinadas pelo modo 

de ser dos jesuítas, orientadas por um serviço de atendimento pessoal que afirma 

desenvolver o fomento à liberdade responsável, a consciência crítica e o respeito das 

consciências individuais como o que há de mais sagrado nos seres humanos, 

apoiando-se em experiências fundantes e transformadoras de pessoas ao tempo em 

que destaca a urgência de uma reforma na maneira de ver e pensar a realidade, sendo 

este último um desafio cuja a abordagem se configura, segundo o PEC, 

verdadeiramente estratégica para o presente e o futuro da educação.  

 
31 Como já salientado antes, a nossa crença na possibilidade de um projeto educativo, esse proposto 

pela Rede Jesuíta,  que, em virtude de suas indicações acerca da valorização da transdisciplinaridade 
e da aposta no processo de criação do conhecimento por parte do aluno, iria, a partir de sua 
construção original, apresentar a possibilidade de uma construção de conhecimento de caráter 
fascicular, não axial, passa a não apresentar o mesmo vigor em decorrência da insistência inabalável 
em um carisma. 



35 

 

3 GILLES DELEUZE, O PENSADOR DA IMANÊNCIA: considerações sobre a 

filosofia deleuziana 

 

3.1 Algumas palavras sobre Deleuze 

 

Gilles Deleuze foi talvez o pensador mais radical da segunda metade do século 

XX. Ladeado por Foucault, Derrida e, sobretudo, Guattari, forma o rol de intelectuais 

responsáveis por uma inconvertível modificação na forma de engendrar e atuar no 

fazer do pensamento. Defensor de que a  filosofia não se encontra em situação de 

reflexão externa sobre os outros tipos de conhecimento, mas em estado de coalizão 

ativa e interna com eles, sem no entanto ocupar posição de supremacia, Deleuze se 

apresenta como aquele que buscará em fontes filosóficas (Lucrécio, Leibniz, 

Espinosa, Hume, Kant, Nietzsche, Bergson, Foucault…) e não filosóficas (Proust, 

Sacher-Masoch, Zola, Kafka, Melville, Whitman, Tournier, Carmelo Bene, Beckett, 

Francis Bacon...) as bases para firmar sua filosofia a qual se coaduna à de um 

pensador da potência.  

Na construção de uma filosofia deleuziana, os conceitos que aparecem no 

primeiro plano do seu discurso como os de Diferença, Repetição, Acontecimento, 

Rizoma, Virtual, Imanência e Devir e que são próprios do seu sistema filosófico, 

operam sobre esse segundo um plano da potência, imanência, que faz de Deleuze 

um filósofo de pensamento original que realiza conexões entre obras singulares cuja 

filiação se prende, não com o alinhamento explícito numa doutrina constituída, mas 

com a convergência para a produção imanente do real. Dessa forma, (...) seu 

propósito não é descrever “o” mundo, mas criar “um” mundo. Para isso, a linguagem 

filosófica como “um” sistema de conceitos é o mais útil, porque ao mesmo tempo que 

“um” sistema de conceitos é construído é construído “um” mundo” (DIEZ MONTOYA, 

2018, p. 232).32 

Partindo da história da filosofia para uma filosofia própria, Deleuze se apropria 

dos filósofos que lhe são caros para criar seus próprios conceitos, apresentar seus 

próprios problemas e propósitos e arrancar dessas obras algo novo e irreconhecível, 

uma criação própria, uma constante postura de guerrilha que se põe contra toda 

 
32 “(...) su objeto no es describir ‘el’ mundo , sino crear ‘un’ mundo . Para esto , el lenguaje filosófico 

como sistema de conceptos es lo más útil , pues al mismo tiempo que se construye ‘un' sistema de 
conceptos se constituye ‘ un' mundo.”  



36 

 

determinação das maneiras de pensar, de sentir e de agir, contra a representação, o 

transcendente. 

 

3.2 O rizoma: uma introdução ao pensamento de Gilles Deleuze 

 

Uma observação mais atenta das sociedades atuais demonstra que estas são 

caracterizadas, dentre outros aspectos, pelo uso maciço das redes sociais e, talvez 

em consequência desse uso, pela intensa troca de informações. Processos 

comunicativos rápidos em que as afirmações sobre seres, coisas, ideologias sofrem 

mutações constantes, tornando fértil o terreno da produção de definições. As 

instituições sociais, Família, Trabalho, Política, Igreja, Estado e, sobretudo, a Escola, 

são afetadas diretamente por essa realidade.  Um olhar pormenorizado sobre esta 

última nos mostra essa instituição voltada para uma perspectiva cada vez mais 

interdisciplinar de seus conteúdos e áreas de saber que permitam uma construção de 

múltiplos e maleáveis sentidos, conceitos, que tenham a possibilidade de transitar 

entre as diversas áreas de conhecimento integrando as ciências naturais com as 

sociais; a filosofia com as ciências da matemática e voltando às ciências da natureza. 

Como salienta SOUSA, esse “comportamento tenta dar novos significados que 

abarquem a multiplicidade de fenômenos que emergem das relações sujeito-objeto, 

hoje em dia, do ponto de vista epistemológico tão imbricados que mal percebemos 

sua distinção”. (SOUSA, 2012, p.235)  

No entanto, precisamos ter presente a noção de que essa forma de produção 

de conhecimentos, se realizados sem um pensamento adequado sobre a 

razoabilidade dos conceitos adotados, corre o risco de se tornar uma produção 

doxográfica, de um repertório de conceitos amontoados que sirvam mais para 

demonstrar uma sociedade e uma educação, em crise.  

A atuação dessa nova forma de comunicar, formular verdades, que já não estão 

encerradas em si na forma de definições, mas fluídas em suas diversas definições, se 

fazendo e refazendo constantemente, permite-nos ter uma forma de produzir 

conhecimentos que se encontra presente na teoria rizomática de Deleuze e Guattari.  

A produção intelectual dos filósofos Gilles Deleuze e Félix Guattari se encontra 

inserido no universo do cataclismo epistemológico e moral que sucedeu os 

movimentos franceses de maio de 1968. As incertezas provocadas pelo contexto 

sócio-histórico e político do período parecem exigir um tipo de conhecimento que 



37 

 

agregue, estabilize, devolva a segurança de uma realidade não anômica. 

Curiosamente, o caminho trilhado pelos pensadores citados logo acima foi no sentido 

contrário, na medida em que assumem uma postura diferenciada daquela 

apresentada pela tradição filosófica, uma vez que consideravam a Filosofia meio e 

não como um fim.  Garimpam orientações na biologia, na música, na literatura, no 

cinema, na linguística, nas artes plásticas, procurando suas referências na literatura, 

na linguística, dentre outros territórios de saber. Para Deleuze, de maneira fiel a essa 

nova forma de encarar a produção de conhecimento, o papel da filosofia é criar 

conceitos.  

De acordo com Deleuze e Guattari (2016, p. 8): “Simplesmente chegou a hora, 

para nós, de perguntar o que é a filosofia. Nunca havíamos deixado de fazê-lo, e já 

tínhamos a resposta que não variou: a filosofia é a arte de formar, de inventar, de 

fabricar conceitos”.  

Não cabe à filosofia a tarefa da reflexão, da contemplação ou mesmo da 

comunicação. 

 
Ela não é reflexão, porque ninguém precisa de filosofia para refletir sobre o 
que quer que seja: acredita‑se dar muito à filosofia fazendo dela a arte da 
reflexão, mas retira‑se tudo dela, pois os matemáticos como tais não 
esperaram jamais os filósofos para refletir sobre a matemática, nem os 
artistas sobre a pintura ou a música; dizer que eles se tornam então filósofos 
é uma brincadeira de mau gosto, já que sua reflexão pertence à sua criação 
respectiva. (DELEUZE; GUATTARI, 2016, p.13). 

 

Ao afirmar que a tarefa da filosofia não diz respeito à reflexão, Deleuze explica 

que não é necessário ser filósofo para refletir. Qualquer pessoa poderá fazer realizar 

esta tarefa. Também defende que a filosofia não é comunicação pois a comunicação 

pode objetivar apenas o consenso e não o conceito, sendo que este, não raras vezes, 

se apresenta mais como dissenso que como consenso. Menos ainda poderia ser, a 

filosofia, encarada como contemplação. A contemplação não é criativa; consiste em 

buscar a coisa mesma, encarada como preexistente e independente da atitude 

contemplativa, afastando-se completamente do ato de criar conceitos. 

 

Qual é o conteúdo da filosofia? Muito simples: a filosofia é uma disciplina tão 
criativa, tão inventiva quanto qualquer outra disciplina, e ela consiste em criar 
ou inventar conceitos. E os conceitos não existem prontos e acabados numa 



38 

 

espécie de céu em que aguardariam que uma filosofia os apanhasse. Os 
conceitos, é preciso fabricá-los. (DELEUZE, 1993, p.3)33 

 

Os conceitos são assim, na teoria de Deleuze e Guattari, construções a serem 

desenvolvidas, criadas, construídas e reconstruídas pelos filósofos, pois a tarefa 

fundamental de um filósofo é criar conceitos. Os pensadores do rizoma não buscam 

oferecer uma visão transcendente do conhecimento, um saber absoluto, em essência, 

mas um conhecimento que é circunstancial, imanente. O conceito não é essência, 

mas acontecimento34 que se faz em uma operação de territorialização, 

desterritorialização e nova territorialização, definindo aquilo que denominam 

conhecimento rizomático. Dessa forma, acreditamos que o conhecimento da 

concepção de rizoma presente na teoria deleuziana-guattariana se impõe a todo 

aquele que busque conhecer e compreender o modelo de pensamento não linear dos 

pensadores do acontecimento. 

A Biologia descreve o Rizoma como um tipo caulinar de plantas vasculares, 

mais ou menos cilíndricos, isto é, um tipo de caule subterrâneo com crescimento 

horizontal paralelo a superfície do solo, possuidor de raízes desprovidas de pivô 

central com numerosas ramificações. Na teoria de Deleuze e Guattari, o Rizoma, 

termo usado por esses dois pensadores e depois republicado como um dos capítulos 

do livro Mil Platôs (Vol. I), faz referência a um modelo descritivo ou epistemológico 

utilizado para explicar que o processo de construção do conhecimento não possui 

proposições ou afirmações mais fundamentais do que outras.  

O paradigma epistemológico de Deleuze e Guattari despreza a existência de 

linhas de subordinação hierárquicas de produção do conhecimento, recusa a forma 

arborescente de produzir o saber, pois acredita que na produção do conhecimento 

 
33 DELEUZE, G. O Ato de Criação. Palestra de 1987. Trad: José Marcos Macedo. Edição brasileira: 

Folha de São Paulo, 27 de junho de 1999.  
34 Por se tratar de um termo recorrente no trabalho, resolvemos explicar-lhe o sentido da forma como 

o concebe ZOURABICHVILI na obra O Vocabulário de Deleuze. “O conceito de acontecimento nasce 
de uma distinção de origem estóica: "não confundir o acontecimento com sua efetuação espaço-
temporal num estado de coisas" (LS, 34). Dizer que "o punhal corta a carne" é exprimir uma 
transformação incorporal que difere em natureza da mistura de corpos correspondente (quando o 
punhal corta efetivamente, materialmente a carne) (MP, 109). A efetuação nos corpos (encarnação 
ou atualização do acontecimento) gera apenas a sucessão de dois estados de coisas, antes-depois, 
segundo o princípio de disjunção exclusiva, ao passo que a linguagem recolhe a diferença desses 
estados de coisas, o puro instante de sua disjunção (ver AION): ocorre-lhe realizar a síntese disjuntiva 
do acontecimento, e é essa diferença que faz sentido.” (ZOURABICHVILI, 2004, p. 6). 

 



39 

 

qualquer elemento, qualquer arranjo, pode afetar e incidir sobre outros arranjos, 

reformular a definição e formar um conceito que não se esgota em uma definição.  

 
E o corpo de uma sociedade? Flui, flui sempre, e uma pessoa é sempre um 
corte de fluxo. Uma pessoa é um ponto de partida para a produção de fluxos, 
um ponto de chegada para uma recepção de fluxos, de todos os tipos; ou 
uma interseção de muitos fluxos. (HERNÁNDEZ, 1971, [n. p. ])35 
 

A visão epistemológica de Deleuze e Guattari traça proposições que partem de 

um modo radicular, um agenciamento36 evitando um modo totalitário, despótico, 

absoluto e engessado de organização do pensamento. Para os pensadores do 

conceito, faz-se a opção pela multiplicidade, por uma condição que estabelece a 

continuidade que se expande, se ramifica em uma continuidade: o rizoma não possui 

princípio nem fim, origem ou destino...é sempre meio. 

Ao tratar dos agenciamentos Deleuze nos esclarece que estes admitem dois 

segmentos, a saber: o de conteúdo e o de expressão. O segmento de conteúdo faz 

referência ao agenciamento maquínico dos corpos – as ações, paixões, a mescla de 

corpos que se afetam. O segmento de expressão, por sua vez, diz respeito a um 

agenciamento coletivo de enunciação, de des-subjetivação. Um dado agenciamento 

se define por uma latitude e uma longitude. 

 
No plano de consistência, um corpo se define somente por uma longitude e 
uma latitude: isto é, pelo conjunto dos elementos materiais que lhe pertencem 
sob tais relações de movimento e de repouso, de velocidade e de lentidão 
(longitude); pelo conjunto dos afectos intensivos de que ele é capaz sob tal 
poder ou grau de potência (latitude). (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 52). 
 

 
35 “¿Qué pasa sobre el cuerpo de una sociedad? Flujos, siempre flujos, y una persona siempre es un 

corte de flujo. Una persona, es un punto de partida para una producción de flujos, un punto de llegada 
para una recepción de flujos, de flujos de todo tipo; o bien una intersección de muchos flujos.” Les 
Cours de Gilles deleuze. Los códigos, el capitalismo, los flujos, descodificación de los flujos, 
capitalismo y esquizofrenia, el psicoanálisis. Ernesto Hernández B. Disponível em: 
https://www.webdeleuze.com/textes/117. Acesso em: jun. 2018. 

36 Um agenciamento é precisamente este crescimento das dimensões numa multiplicidade que muda 
necessariamente de natureza à medida que ela aumenta suas conexões. Não existem pontos ou 
posições num rizoma como se encontra numa estrutura, numa árvore, numa raiz. Existem somente 
linhas” (DELEUZE; GATTARI, Mil Platôs I). 

https://www.webdeleuze.com/textes/117


40 

 

Dessa forma, em um plano de imanência, os agenciamentos acomodam 

heceeidades37. Os indivíduos, que são possuidores de latitude e longitude38, 

apresentam hecceidade, individuação, que não é detentora de um começo ou de um 

fim, mas que se encontram sempre em um meio, deixando o sujeito de ser sujeito para 

se tornar um rizoma. 

 Alguns agenciamentos, no entanto, podem se apresentar como segmentos de 

conteúdo e também de expressão, afinal, o conteúdo do plano de consistência são as 

heceeidades bem como uma significação própria capaz de lhe expressar.  Neste 

plano, ocorrem individuações de agenciamentos (cruzamento de atitude e longitude 

dos corpos; agenciamentos mútuos). Tal composição, que é uma significação que 

atende ao segmento de expressão de um agenciamento, atua como um constante devir.   

 
Assim como evitávamos definir um corpo por seus órgãos e suas funções, 
evitamos defini-lo por características Espécie ou Gênero: procuramos 
enumerar seus afectos. (...) Não é nem uma analogia, nem uma imaginação, 
mas uma composição de velocidades e afectos nesse plano de consistência: 
um plano, um programa ou antes um diagrama, um problema, uma questão-
máquina. (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 40-42). 
 

Nesse sentido, a semiótica proposta por Deleuze e Guattari é uma semiótica 

formada por nomes próprios, verbos que se apresentam no infinitivo e de pronomes 

ou artigos indefinidos. Uma semiótica das potencialidades: devir-animal, devir-criança, 

devir-homem, devir-educacional. O infinitivo do verbo supõe o acontecimento, supõe 

encontros, supõe devires. 

A metáfora do rizoma se apresenta como uma subversão do pensamento 

arborescente, na medida em que reivindica a imagem daquele tipo de caule 

radiciforme39 presente em alguns vegetais. Ao proceder desta forma, o pensamento 

rizomático põe em xeque o pensamento pivotante uma vez que coloca em questão a 

relação intrínseca entre as várias áreas do saber, “representadas cada uma delas 

pelas inúmeras linhas fibrosas (...) que se entrelaçam e se engalfinham formando um 

 
37 Hecceidade (do latim haecceitas) diz respeito a um termo proveniente da filosofia escolástica 

medieval, originalmente  cunhada por Duns Scotus. Hecceidade denota as características, 
propriedades ou qualidade distintas de uma coisa, tornando-a particular. A hecceidade é a "qualidade 
de ser isso" de um objeto ou pessoa, a diferença individualizante entre o conceito de "um homem" e 
o conceito 'Sócrates' (uma pessoa específica).Hecceidade é equivalente ao que Aristóteles 
denominava "aquilo que é". 

38 Em Mil Platôs (Vol.4) Deleuze e Guattari denominam de latitude de um corpo os afetos de que ele é 
capaz segundo tal grau de potência,  ou melhor dizendo, segundo os limites desse grau. A latitude, 
por sua vez,  é constituída de partes intensivas sob uma capacidade, como a longitude, é feita de 
partes extensivas sob uma relação.  

39 Composto de uma infinidade de pequenas raízes embaraçadas em meio a pequenos bulbos 
armazenatícios.  



41 

 

conjunto complexo no qual os elementos remetem necessariamente uns aos outros e 

mesmo para fora do próprio conjunto” (GALLO, 2017,p. 76). 

Diferente de uma árvore, a imagem do rizoma não se enquadra em um sistema 

hierárquico ou paradigmático. Não se trata de ser um rizoma, mas um conjunto de 

rizomas que por sua constituição não opera em um modelo que paralise o 

pensamento, que seja uma simples recognição de uma imagem de pensamento. Sua 

estrutura explicitamente aberta ás conexões se define antes como aquela que 

possibilita a existência de um pensamento sem imagem que se faz e refaz, se 

desterritorializa para reterritorializar em outro que logo já não será o mesmo. 

 
O sistema em forma de rizoma não se sustenta por uma "cadeia de razões", 
mas por um fio (nos vários significados dessa expressão, incluindo o que 
costura peças heterogêneas diferentes), uma linha flexível e tênue que os faz 
ressoar entre si pensamentos heterogêneos. O fio, a linha de fuga, e não os 
elos pesados da cadeia racional. Portanto, uma imagem totalmente diferente 
do que pensar. E por essa abordagem simples, já estamos imersos no 
coração da filosofia de Gilles Deleuze, em seu essencial: renovar o que é 
pensar, dar outra imagem do pensamento. (MENGUE; CAVAILLEZ, 2012, [n. 
p.] - Tradução nossa)40 
 

O rizoma, de acordo com a obra deleuziana-guattariana Mil Platôs, (DELUZE 

E GUATARRI, 1995)  possui, todavia, um conjunto de princípios básicos que precisam 

ser explicitados. Estes princípios são: conexão, heterogeneidade, multiplicidade, 

ruptura assignificante, cartografia e decalcomania. 

Por princípio de conexão entende-se a capacidade que um rizoma possui de 

se conectar a qualquer outro, diferenciando-se assim de um sistema arbóreo no qual 

as relações precisam ser sempre mediatizadas, atendendo a uma dada hierarquia e 

aceitando a existência de uma “ordem intrínseca".  

O princípio de heterogeneidade é consequência das conexões horizontais, não 

hierárquicas, que se estabelecem em um rizoma. Diferente do sistema árvore, onde o 

pivô determina de forma hierárquica os demais componentes presentes na relação 

conduzindo-os a uma espécie de homogeneidade, um mais do mesmo. O rizoma, ao 

contrário, é heterogeneidade. 

 
40 Le système en forme de rhizome ne tient pas par une « chaîne de raisons », mais il tient par un fil 

(aux différents sens de cette expression, dont celui qui coud différentes pièces hétérogènes), une ligne 
souple et ténue qui fait résonner entre elles des pensées hétérogènes. Le fil, la ligne de fuite, plutôt 
que les lourds maillons de l’enchaînement rationnel. Donc une toute autre image de ce qu’est penser. 
Et par ce simple abord, nous sommes déjà plongés au cœur de la philosophie de Gilles Deleuze, à 
son essentiel : renouveler ce qu’est penser, donner une autre image de la pensée.  



42 

 

O princípio de multiplicidade postula que o rizoma, por ser um conjunto de 

conexões não hierarquizadas, é sempre múltiplo, multiplicidade. Não pode ser 

reduzido a um sistema arborescente pois a multiplicidade de seus elementos impede 

que o mesmo se comporte como um pivô que se define em uma relação de 

recognição. 

A ruptura assignificante é o princípio que explicita o devir presente no rizoma, 

por não possuir significado a priori, visto que ele é heterogêneo, múltiplo e construído 

em conexões. Embora seja composto por territórios, estratificado em linhas, 

organizado, o rizoma não possui um caráter hierárquico e, portanto, sempre sujeito à 

linhas de fuga, à desterritorialização e reterritorialização. O rizoma é sempre um 

rascunho. 

Diferente da lógica arborescente do pensamento cópia do mesmo, o rizoma 

pode ser acessado a partir de qualquer uma das suas múltiplas possibilidades. Como 

um mapa, o rizoma, possui uma lógica baseada no devir de um novo e incessante 

rascunho. O rizoma possui infinitos pontos de acesso, conexão, desconexão, 

reconexão podendo remeter a quaisquer outros pontos em seu território. Essa 

capacidade explicita o princípio da cartografia. 

O princípio da decalcomania. Para Deleuze e Guattari, os mapas, quando 

copiados, são reproduzidos. As cópias, quando postas sobre o mapa nem sempre 

garante uma sobreposição perfeita. No entanto, colocar o mapa sobre as cópias, ou 

seja, sobrepor os rizomas às árvores, possibilitando o que surjam novas 

multiplicidades e territórios, se promove novidade, criação, fugindo-se da recognição. 

Dessa forma, com o rizoma rompe com a hierarquização. O saber, para 

Deleuze e Guattari, passa a ser uma função.  

 
O conhecimento não é nem uma forma, nem uma força, mas uma função: "eu 
funciono". O sujeito apresenta-se agora como um "ejecto", porque extrai dos 
elementos cuja característica principal é a distinção, o discernimento: limites, 
constantes, variáveis, funções, todos estes functivos ou prospectos que 
formam os termos da proposição científica. (DELEUZE; GUATTARI, 2016, p. 
253). 

 
Dito isso, percebe-se que em um modelo arborescente de organização do 

conhecimento - como o cartesiano, a raiz metafísica orientaria uma produção 

transcendente dos outros conhecimentos – física, moral e ética – em que o que é 

afirmado pelos elementos de maior nível é necessariamente verdadeiro também para 

os elementos subordinados, mas o contrário não é válido. O modo rizomático de 



43 

 

produzir conceitos afirma que qualquer afirmação que incida sobre algum elemento 

poderá também incidir sobre outros elementos da estrutura, independentemente de 

sua posição recíproca. O rizoma é um paradigma de resistência ética, política e 

estética e por isso não teremos um modelo central, mas uma definição que diz respeito 

a linhas e não a pontos. No rizoma encontramos a possibilidade de fugir, ocultar-se, 

sabotar, confundir, alterar os caminhos. Não se define a existência de caminhos 

corretos a serem seguidos, mas possibilidades infinitas de caminhar.  

A filosofia desenvolvida por Deleuze (em conjunto com Guattari) traz o novo 

como proposta. Um novo que não se apresenta no início ou no fim, mas no entre. O 

pensamento deleuziano se apresenta como contrário daquilo que defendia Descartes, 

a saber, a filosofia definida como uma árvore. Em Deleuze, a Filosofia é rizoma, uma 

vez que não há forma, só linhas, linhas de fuga. A Filosofia, diferente do que pensa o 

senso comum, não interpreta, mas cria. Sem caminho certo ou errado. Temos, assim, 

uma detonação do sujeito, do indivíduo, da centralidade, objetivando de movimentar 

nos entremeios, nos desejos, nas linhas de fuga, nos devires.  

De maneira prática, o que se deseja explicar aqui é que, para Deleuze (e 

Guattari), a ideia de sujeitos unitários, formados, prontos, já não é suficiente para dar 

conta da realidade41. Deleuze e Guattari são considerados os filósofos do devir em 

decorrência do fato de seus conceitos funcionarem como rizomas: aquele tipo de raiz 

que se espalha, que é desprovida de hierarquia ou algum centro de comando, sendo, 

assim, desprovida de uma direção definida. O conhecimento rizomático caracteriza-

se assim como resultado de arranjos; arranjos são rizomas, ou seja, dizem respeito à 

capacidade de desenvolver dimensões múltiplas. 

Ao estabelecer o rompimento com uma estrutura arborescente e hierárquica, o 

rizoma requer um novo modelo de movimento; um modelo que permita o trânsito entre 

suas possibilidades, seus devires. Essa possibilidade de trânsito pode ser encontrada 

na noção de transversalidade, desenvolvida na década de 1970 pro Félix Guattari.42 

 
41 Dessa perspectiva se originam as críticas de Deleuze à psicanálise que reivindica a todo tempo esse 

“ser” interior e que centraliza toda manifestação no ponto comum do complexo de Édipo. Para 
Deleuze, o indefinido diz respeito a um agenciamento coletivo que não se encontra subordinado, 
como deseja a psicanálise, a uma subjetividade condicionante das enunciações. 

42 A transversalidade se apresenta nesse contexto como uma oposição á verticalidade e à 
horizontalidade. À verticalidade (longitude) por sua estrutura hierárquica, típica dos organogramas de 
poder estabelecido nas empresas. À uma horizontalidade (latitude) que se configura na forma de uma 
realidade em que as coisas e as pessoas ajeitem-se como podem na situação em que se encontrem. 
Assim, a noção de transversalidade aplicada a uma imagem rizomática do saber superaria as 
dificuldades do sistema arborescente pois poderia dar conta dos processos de desterritorialização e 



44 

 

No entanto, antes de continuarmos, se faz mister alguns esclarecimentos 

acerca de termos recorrentes no trato deleuziano oferecido aos movimentos, 

transformações e dinamismo do pensamento, este último inserido em um contexto 

possibilitado pela admissão do fluxo, fusão, anexação e transformação dos conceitos.  

Comecemos pela desterritorialização e reterritorialização. A 

desterritorialização, é uma palavra que objetiva dar conta de uma noção com 

pretensão nova. Um neologismo, criado por Deleuze e Guattari, que faz referência à 

noção de que em todo espaço existe uma possibilidade de saída, de “emigração”, de 

ocupação de um outro espaço.  Ao mesmo tempo, o processo de desterritorialização 

também promove uma reterritorialização. Se não há, como antes dito, um território 

sem um vetor de saída, também não existe a saída de um território sem, ao mesmo 

tempo, um intenso empenho para, imigrar, se reterritorializar em outra parte. Esse de 

desterritorialização consiste no devir. Devir é se desterritorializar em relação aquilo 

que é modelo. Pensar com Deleuze que em uma linha de fuga sempre haverá uma 

traição, significa afirmar a traição das potências fixas, do ordenamento estabelecido, 

das significações dominantes, determinando a necessidade de criação.  

No pensamento desenvolvido por Deleuze e Guattari, apresentam-se linhas 

molares, moleculares e de fuga43. Linhas que se escapam e se esbarram, que 

contrariam qualquer tentativa de fecha-las, moldá-las. São potências que se 

apresentam contrárias às estruturas. “Toda vez que uma multiplicidade se encontra 

presa numa estrutura, seu crescimento é compensado por uma redução das leis de 

combinação” (Deleuze & Gattari, Mil Platôs I, Edição do Kindle). As linhas molares 

dizem respeito às multiplicidades extensivas, divisíveis; unificáveis, totalizáveis, 

organizáveis; conscientes ou pré-conscientes. Correspondem às estratificações que 

 
reterritorialização, das diversas possibilidades de linhas de fuga, da cartografia do modelo de 
conhecer proposto por Deleuze. 

43 De acordo com Martínez Quintanar (In: Baía Pensamento, Galician Edition. Baía Edicións, A Coruña. 
S.L. Edição do Kindle. Locais do Kindle: 1172-1174), os pontos de segmentação rígidos são molares 
e formam um sistema circular, binário e arborescente. Um esboço de linha, figurativo ou não, e uma 
multiplicidade que constitui permanece sujeita a uma dimensão em nenhuma superior ou 
suplementar. Já as linhas segmentadas flexíveis são moleculares e formam um rizoma, um bulbo. 
Linhas que se ligam os pontos; uma multiplicidade adquire consistência em si mesma. São linhas 
muito mais flexíveis que desenham pequenas modificações, desviam-se. São linhas fluidas. As linhas 
de fuga, por sua vez, são como linhas, ou estados de linha, que não se arrastam através de dois 
sentidos limitantes, mas também face a face, desconhecido, ao imprevisível, ao não preexistente. 
Não são linhas de "utopia", "revolta". Essas linhas de fuga não dizem respeito a “fugir da vida" ou da 
realidade"; são sim linhas que sempre correm ou sobem para abandonar suas grandes 
potencialidades criativas para se transformarem em uma linha da morte, uma linha de pura e simples 
destruição. 



45 

 

delimitam objetos, sujeitos, representações e seus sistemas de referência. As 

moleculares, por sua vez, são linhas de multiplicidades libidinais inconscientes, 

intensivas, constituídas de partes que não se dividem sem alteração de sua natureza, 

distâncias que não sofrem variação sem entrar em outra multiplicidade. Tratam-se de 

linhas que não cessam de fazer-se e desfazer-se, comunicando, transitando umas nas 

outras dentro de um limiar, aquém ou além. A ordem molecular é a dos fluxos, dos 

devires, das transições de fases, de intensidades. Dito de outra forma: 

 

MOLAR MOLECULAR 

Segmentaridade dura. Segmentaridade flexível. 

Representações 

estáticas. 

Caráter processual. 

Linhas, segmentos. Fluxos.  

 

As linhas de fuga, por sua vez, dizem respeito àquelas que não se arrastam 

através de dois sentidos limitantes. Não são linhas de "utopia", "revolta". Tais linhas 

não fazem referência a uma fuga da realidade; são aquelas que se deslocam visando 

abandonar suas grandes potencialidades criativas para se transformarem em uma 

linha da morte, uma linha de pura e simples destruição 

A essa travessia molecular dos estratos e dos níveis, realizada através das 

diferentes espécies de agenciamento, recebe o nome de ‘transversalidade’. O 

conceito de transversalidade, por sua vez, foi desenvolvido por Deleuze e Guattari no 

início dos anos de 1960. De acordo com tais filósofos, trata-se de um instrumental 

intelectual necessário para se contrapor o modelo denominado arborescente.  Este 

último, entende o pensamento humano como uma grande árvore, cujas raízes estão 

arraigadas em solo firme (proposições encaradas como universais, verdadeiras) 

ocasionando a existência de um tronco sólido que se ramifica em diversos galhos 

dependentes do mesmo. 

 
A transversalidade é, portanto, um conceito/dimensão que pretende superar 
dois impasses: o de uma verticalidade pura (ou seja, o de uma hierarquização 
entre pontos e saberes distintos) e de uma simples horizontalidade (ou seja, 
de conexões somente entre áreas afins e semelhantes).  Ela tende a se 
realizar exatamente quando ocorre uma comunicação e um diálogo entre os 
diferentes níveis e, sobretudo, nos diferentes sentidos. A transversalidade é 



46 

 

uma espécie de metáfora do trânsito entre conceitos de diferentes disciplinas 
ou saberes, um conceito/dimensão que implica na ideia do movimento e na 
passagem que atravessa disciplinas e pontos diversos.  (ARANTES, 2009, p. 
2593.) 

 

O pensamento transversal diz respeito ao modo rizomático de pensar. Este 

modo de pensar e de conhecer permite a inclusão de arranjos significativamente 

reterritorializados. As linhas que se intersectam (molares, moleculares e de fuga) e se 

contrapõem aos sistemas centrados e valorizadores do centro, apresentam-se com o 

privilégio daquilo que é meio, que é intervalo, caracterizando-se como lugar de 

territorialização e desterritorialização constante. Nesse sentido, o rizoma não se deixa 

levar ao Uno, pois tem pavor da unidade; a expressão do rizoma se estabelece 

contrária a um fechamento, contrária as regras pré-estabelecidas, movendo-se rumo 

a novas possibilidades e se expandindo em todas as direções.  

As rotas de fuga, acima descritas, são linhas que, como dito anteriormente, 

possibilitam escapar da tentativa totalizadora, estabelecem contatos com outras 

raízes e seguem direções diversas. São formas abertas de desenvolver conceitos 

desprovidas de ligação definitiva. O rizoma diz respeito a linhas de intensidade.  

Michael Faraday44 desenvolveu um interessante artifício para inspecionar o 

sentido do campo elétrico produzido por uma ou mais cargas elétricas. Uma linha de 

força, de acordo com Faraday, é uma linha imaginária desenhada de tal maneira que 

sua tangente em qualquer ponto aponte no sentido do vetor do campo elétrico naquele 

ponto. Assim são as intensidades das linhas em Deleuze. Essas linhas são sempre 

abertas, ou seja, não se fecham sobre si. Elas sempre “saem” e “entram”, garantindo 

a vida do rizoma.  

As linhas de força nunca podem começar e terminar em um mesmo ponto. 

Dessa forma, o rizoma é o assombro da maneira linear de pensar, pois não se fecha 

sobre si; é aberto para experimentações, é sempre atravessado por outras linhas de 

intensidade. Tal e qual um mapa que se exterioriza em todas os rumos, se abre e se 

fecha, pulsa, compõe e decompõe. Se desenvolve onde há espaço, próspera onde 

encontra possibilidades, cria seu ecossistema. Agenciamentos, linhas que se movem 

em diversas direções, fugindo pelos cantos, construindo e destruindo alianças.  

 
44 Michael Faraday (1791 – 1867), físico e químico inglês. Suas experiências contribuíram muito para 

a compreensão do eletromagnetismo. Foi ele quem descobriu a lei da indução eletromagnética, sendo 
pioneiro na produção de uma corrente elétrica a partir de um campo magnético variável no tempo. 



47 

 

A cada arranjo de linhas pode-se criar um mapa, um complexo de linhas 

inviabilizando a existência de árvores epistemológicas: o agenciamento dos arranjos, 

a territorialização e desterritorialização dialética traçadas nas rotas de fuga formam, 

nas palavras de Deleuze e Guattari um  

 
Há nesta conjunção força suficiente para sacudir e desenraizar o verbo ser. 
Entre as coisas não designa uma correlação localizável que vai de uma para 
outra e reciprocamente, mas uma direção perpendicular, um movimento 
transversal que as carrega uma e outra, riacho sem início nem fim, que rói 
suas duas margens e adquire velocidade no meio. (DELEUZE; GUATTARI, 
1995, p. 37). 
 

Neste modelo epistemológico rizomático, a organização dos elementos não 

segue linhas de subordinação hierárquica, como se fosse uma base que origina 

múltiplos ramos. Diferente disso, no rizoma, qualquer elemento tem a possibilidade de 

afetar ou incidir em qualquer outro. Pensar diferente do rizomático é pensar a imagem 

de mundo, ocasionando uma condição de rigidez teórica e circularidade 

argumentativa, em que tudo no fim das contas "é porque é" através do retorno ao 

poder do eixo principal que é exercido sobre suas ramificações.  

A dicotomia é o exercício do poder totalitário que divide o mundo em ramos 

binários: os loucos e os normais, os dominadores e os dominados, o bem e o mal, o 

certo e o errado, o zero e o um. De maneira próxima à raiz estaria a topologia da 

radícula, imagem da qual a modernidade se vale de bom grado, um sistema 

fasciculado45, que visa aproximar-se da condição das multiplicidades, mas não se 

definindo como múltiplos que resultem em um pensamento sem imagem. O pensar 

fascicular é aquele que não alcança nada além de um simulacro, uma imagem de 

pensamento. Quando se reduz uma multiplicidade a uma estrutura rígida, compensa-

se seu movimento ao reduzir as suas leis de funcionamento. Vale dizer que o sistema 

fasciculado não rompe verdadeiramente com o dualismo, com a complementaridade 

de um sujeito e de um objeto, de uma realidade natural e de uma realidade ideal: a 

unidade não para de ser contrariada e impedida no objeto, enquanto um novo tipo de 

unidade triunfa no sujeito. Dessa forma, o mundo já não possui seu pivô. Dessa forma, 

o sujeito já não pode nem mesmo fazer uma dicotomia visto que ascende a uma mais 

 
45 Fascicular diz respeito a uma parte. Um sistema fasciculado pode ser exemplificado por um folheto 

que integra uma obra cujo conteúdo é publicado em partes, aos poucos, com intervalos de tempo 
iguais: uma história em fascículos. Na Botânica, fascicular diz respeito a inflorescência com pedicelos 
inseridos no mesmo caule, isto é, um conjunto de flores ou qualquer sistema de ramificação que 
termine em flores, e que se caracteriza pela presença do pedúnculo. 



48 

 

alta unidade, de ambivalência ou de sobre determinação, numa dimensão sempre 

suplementar àquela de seu objeto. A condição de sujeito-objeto seria, de fato, um 

enclausuramento na lógica dual à medida que estas são duas dimensões 

complementares.  

Reconhece-se aí o caos no mundo, mas o que se produz é uma imagem desse 

mundo à parte de qualquer movimento, qualquer devir. Produz-se agora o cosmo-

radícula em vez do cosmo-raiz. Trata-se de uma função que se repete na variável, ela 

por ela mesma em todas as ocasiões excluindo tudo o que esteja à sua margem, a 

unidade se repete no múltiplo, trata-se de n=1.  

Os autores apresentam como seu próprio modelo uma anunciação da pós-

modernidade, o conceito de rizoma, que se dispõe a reconhecer as multiplicidades, 

os movimentos, os devires. A unidade estaria no múltiplo unicamente como uma 

subtração deste, como n-1. Ainda que possa se arborificar em determinados 

momentos, o rizoma, de forma alguma é uma arborificação. O rizoma, distintamente 

das árvores e de suas raízes, conecta-se de um ponto qualquer a um outro ponto 

qualquer, pondo em jogo regimes de signos muito diferentes, inclusive estados de não 

signos. Não deriva de forma alguma do Uno, nem ao Uno acrescenta-se de forma 

alguma (n+1). Não se constitui de unidades, e sim de dimensões. O rizoma é feito de 

linhas: tanto linhas de continuidade quanto de fuga como dimensão máxima, segundo 

a qual, em seguindo-a, a multiplicidade metamorfoseia-se, mudando de natureza. O 

rizoma é o que já foi. Deve-se evitar confundir tais linhas ou lineamentos com 

linhagens de tipo arborescente, que são somente ligações localizáveis entre pontos e 

posições.  

 
O rizoma se refere a um mapa que deve ser produzido, construído, sempre 
desmontável, conectável, reversível, modificável, com múltiplas entradas e 
saídas, com suas linhas de fuga. São os decalques que é preciso referir aos 
mapas e não o inverso." (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 32-33).  

 

Os autores propõem o que se pode agrupar em dois tipos de sistemas: 

centrados e a-centrados, sistemas que se definam, respectivamente, pela presença 

ou ausência de um pivô, um centro de onde tudo deriva. Os sistemas raiz e radícula46 

podem ser classificados como centrados, privilegiando as estruturas arborescentes 

 
46 Em botânica, a radícula é compreendida como a primeira parte da semente a surgir na fase de 

germinação. Trata-se de uma raiz embrião de uma planta. Esse tipo de raiz cresce em direção ao 
solo. Tal estrutura emerge através do micrópilo - uma abertura ou orifício que se encontra na porção 
apical dos óvulos ou rudimentos seminais. 



49 

 

de ramificação hierárquica, em que o indivíduo reconhece apenas seu vizinho ativo, 

seu superior hierárquico. A arborescência preexiste ao indivíduo e nela ele possui um 

papel fixo. A condição de repetição se instaura no sistema centrado quando as 

ramificações de seus galhos e suas raízes se repetem também nas folhas; são 

sistemas necessariamente contínuos. As folhas são o decalque da árvore, que os 

articula e hierarquiza.  

 
Os autores assinalam a esse respeito que, mesmo quando se acredita atingir 
uma multiplicidade, pode acontecer que essa multiplicidade seja falsa – o que 
chamamos tipo radícula – porque sua apresentação ou seu enunciado de 
aparência não hierárquica não admitem de fato senão uma solução 
totalmente hierárquica." (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 27).  

 
Em contraponto aos sistemas centrados, que privilegiam o centro, são 

apresentados os a-centrados, em que o privilégio é dos meios, dos intervalos, das 

ervas daninhas entre as plantações tão cartesianamente organizadas. O rizoma é 

classificado como a-centrado, uma rede de autômatos finitos. A condição desse tipo 

de sistema é a de complexidade, em que não há um decalque, uma cópia de uma 

ordem central, mas sim múltiplas conexões que são estabelecidas a todo o momento, 

num fluxo constante de desterritorialização e reterritorialização. O problema proposto 

pelo rizoma é análogo ao do pelotão de fuzilamento: é necessário realmente um 

general para que os indivíduos disparem simultaneamente? O rizoma, como um 

sistema não pivotante, expressa a multiplicidade, diferenciado, portanto, dos sistemas 

radiculares, que, por sua vez, não expressam nada mais do que a proposta de um 

todo disciplinador, um totalitarismo estrutural. 

 

3.3 O pensamento e seu fora: crítica da imagem dogmática 

 

 A obra, Diferença e Repetição (DELEUZE, 2018), busca se opor à filosofia da 

representação através da proposta de uma filosofia da diferença. Dito de outra forma, 

o olhar de Deleuze indica que a clássica tarefa da ontologia diz respeito à necessidade 

de dar conta do ser, isto é, de teorizar sobre o que existe. As formas de fazer isso, 

embora variadas, possivelmente defendam como consequência mais provável da 

ontologia o ato de criar um mundo. Isso nos leva a perguntar sobre o que compõe, o 

que move e o que define esse mundo? É estático ou móvel?  



50 

 

A justificativa para a crença em uma imagem dogmática do pensamento, em 

uma concepção de verdade ou de determinação do necessário como verdadeiro, se 

fundamenta em uma conexão entre o pensar e o conhecer. Tal concepção é 

duramente criticada por Deleuze. Segundo o filósofo do acontecimento, o problema a 

ser levantado diz respeito à capacidade do pensamento em afirmar o fora bem como 

as condições para esta afirmação. Nesse sentido, pensando a crítica da imagem 

dogmática presente na teoria deleuziana. Zourabichvili nos diz: 

 
Será possível pensar o fora como uma realidade exterior idêntica a si mesma? 
Será que não permanecemos numa exterioridade relativa, apesar das 
aparências? Portanto, a necessidade à qual o será mesmo da ordem de uma 
verdade, pelo menos no sentido em que ela foi definida?  Qualifica ela um 
discurso que expressaria o que as coisas são, uma enunciação que faria 
corresponder o sentido e a essência? Será que o fora do pensamento se dá 
a conhecer, será que a sua natureza faz dele o objeto de um conteúdo de 
pensamento? É tão difícil renunciar à ideia de uma realidade exterior… 
(ZOURABICHVILI, 2016, p. 38). 

 

O que Deleuze vai nos mostrar é que através da história da filosofia se faz 

presente a ideia de uma imagem do pensamento. Para ele, essa imagem se apresenta 

como dogmática em decorrência da mesma entregar de maneira a priori uma forma 

ao fora.47  

A imagem dogmática do pensamento se expressa, segundo Zourabichvili 

(2016) da seguinte forma: I) na crença num pensamento natural; II) no modelo geral 

da recognição; e, III) na pretensão ao fundamento. 

 

I. A crença num pensamento natural 

 

Acatar a crença em um pensamento natural é acreditar na boa vontade do 

sujeito pensante. A crença em um pensamento natural é uma das consequências da 

interiorização da conexão pensamento-verdade e que será a primeira a ser abordada.  

Por querer, amar e desejar o verdadeiro, o espírito pensante, o filósofo, procura 

naturalmente pelo verdadeiro. Dessa forma, o filósofo, de forma antecipada, confere 

a si uma boa vontade de pensar.  

 

 
47 Essa imagem do pensamento presente na história da filosofia encontrará sua contestação na crise 

desencadeada por Nietzsche.  

 



51 

 

Desde o ponto de partida, o pensador está numa conexão de afinidade com 
aquilo que ele busca: basta-lhe querer para encontrar ou reencontrar a 
direção do verdadeiro. Boa vontade não significa somente a intenção de fazer 
o bem, mas uma intenção que por si mesma já os põe no caminho do bem, é 
um guia que orienta o pensamento. (...) Dê prova de vontade, decida que quer 
o verdadeiro e você estará neste caminho; e lhe faltará tão somente um 
método para evitar desventuras (ZOURABICHVILI, 2016, p. 39). 
 

Assim, apresentada a questão, a busca da verdade segue um trajeto natural e 

fácil: basta-nos uma tomada de decisão e a adoção de um método eficiente no trato 

das interferências exteriores que possam desviar o pensamento de sua vocação 

evitando, assim, que possamos tomar o errado pelo certo, o falso pelo verdadeiro. A 

crença na reta natureza do pensamento que busca base na boa vontade do sujeito 

pensante (aquele que quer e ama o verdadeiro), aliada a um método eficaz, coloca o 

erro como um desvio do percurso, portanto provisório e corrigível.  

Considerar o pensamento como algo naturalmente bem-intencionado nos leva, 

com Nietzsche, a desconfiar que é via motivação moral que essa imagem dogmática 

é fundada. 

 
Quando Nietzsche se interroga sobre os pressupostos mais gerais da 
filosofia, diz serem eles essencialmente morais, pois só a Moral é capaz de 
nos persuadir de que o pensamento tem uma boa natureza, o pensador, uma 
boa vontade, e só o Bem pode fundar a suposta afinidade do pensamento 
com o Verdadeiro. Com efeito, quem, senão a Moral, quem, senão o Bem dá 
o pensamento ao verdadeiro e o verdadeiro ao pensamento...? (DELEUZE, 
2018, p. 182). 

 
Assim., em Diferença e Repetição (2018), Deleuze vai nos dizer que não há 

nada que nos garanta que o pensamento esteja sempre à procura do verdadeiro, que 

o pensamento deseje naturalmente a verdade. Tal presunção nada mais é que o 

resultado de um vínculo criado de forma a priori pela ideia moral de Bem. 

 
Assim, as condições de uma filosofia isenta de pressupostos de qualquer 
espécie aparecem melhor: em vez de se apoiar na Imagem moral do 
pensamento, ela tomaria como ponto de partida uma crítica radical da 
Imagem e dos “postulados” que esta implica. Ela encontraria sua diferença, 
ou seu verdadeiro começo não num acordo com a Imagem pré-filosófica, mas 
numa luta rigorosa contra a Imagem, denunciada como não filosofia. 2 Ela 
encontraria, assim, sua repetição autêntica num pensamento sem Imagem, 
mesmo que fosse à custa das maiores destruições, das maiores 
desmoralizações, e de uma obstinação da filosofia que só teria como aliado 
o paradoxo, devendo renunciar à forma da representação assim como ao 
elemento do senso comum (DELEUZE, 2018, p. 182-183). 
 
 
 
 
 



52 

 

II. O modelo geral da recognição 

 

Deleuze não põe em questão o fato segundo o qual ao buscar uma verdade 

deve-se antes postulá-la, mesmo que de forma especulativa. O problema acerca desta 

segunda consequência da interiorização da conexão pensamento-verdade, a 

recognição (reconhecimento) que Deleuze vem salientar se manifesta na 

apresentação a priori de um conhecimento de um “mundo verídico” manso à nossa 

expectativa, visto que, de antemão, já o conheceríamos.  

 
Assim que interpreta seu objeto como realidade, o pensamento lhe consigna 
a priori a forma da identidade: homogeneidade e permanência. O objeto é 
submetido ao princípio de identidade para que ele possa ser conhecido, de 
modo que todo conhecimento já é um reconhecimento (ZOURABICHVILI, 
2016, p. 41). 
 

Subordinado pelo princípio de identidade, o objeto passa a ter a possibilidade 

de ser conhecido, sabendo-se, no entanto, que nessa equação, todo conhecimento é 

nada mais que reconhecimento. “O pensamento reconhece o que ele previamente 

identificou; ele dá a si próprio para pensar apenas aquilo que tenha passado de 

antemão pelo crivo do Mesmo”. (ZOURABICHVILI, 2016, p. 41). 

Pode-se assim facilmente perceber que o chamado “mundo verídico” está 

totalmente construído sobre uma perspectiva transcendente que lhe assegura a 

identidade, visto que, a presunção desta está relacionada com a adoção de um 

pensamento que oferece a priori uma forma àquele objeto que ainda sequer foi 

conhecido.  

 
Em suma, a imagem dogmática do pensamento se deixa reconhecer quando 
liga fora e transcendência, quando remete necessariamente a um além a 
garantia necessária do a priori que ela postula e impõe aqui mesmo, neste 
mundo (ZOURABICHVILI, 2016, p. 41). 

 

Mas se assim fosse, caberia a pergunta: é possível ao pensamento saber de 

antemão aquilo que ele tem de pensar? Poderia, agindo assim, o pensamento 

apreender algo que não dependa dele? Para Deleuze, o modelo da recognição traz 

consigo duas outras premissas: a do erro e a do saber. O erro apresentado como um 

estado negativo primado do pensamento; o saber, por sua vez, como elemento do 

verdadeiro, que, seguindo a concepção do conhecimento como recognição, trata o 

pensamento como um meio temporário cujo objetivo seria preencher a distância que 

nos separa do objeto, durando exatamente o tempo que investimos para reconhecer. 



53 

 

Pondo, desta forma, o saber como um alvo, aprisionamos o pensamento, visto que se 

impõe o conhecimento daquilo que ainda não se dispõe. Assim, nos fazem “acreditar 

que a atividade de pensar, assim como o verdadeiro e o falso, vinculados a essa 

atividade, só começam com a busca das soluções, só concernem às soluções” 

(DELEUZE, 2018, p.205). 

De acordo com Zourabichvili (2016, p. 43):  

 
Deleuze enfatiza o quanto o postulado recognitivo – com seus dois avatares, 
o saber e o erro – favorece uma imagem servil do pensamento, fundada sobre 
a interrogação: dar boa resposta, encontrar o resultado justo, como na escola 
ou nos jogos televisivos. O ato de pensar se pauta por situações pueris e 
escolares. 

 
Isso significa que assumir a postura da recognição é acreditar que o fundado 

permaneça o mesmo, o mesmo que ele era antes, quando não estava fundado, 

quando não tinha passado pela prova do fundamento. 

 
A filosofia se acha diante do dilema de buscar novas soluções, que 
condenariam todo o seu passado, ou entreter o culto de enigmas eternos 
colocados ao homem, enigmas que o filósofo teria pelo menos o mérito social 
de assumir pelos outros e que ele assumiria de maneira tanto melhor quanto 
mais manifestasse desinteressadamente um ardor pela conservação de 
soluções passadas (felizmente a história da filosofia nem sempre se limitou a 
isso) (ZOURABICHVILI, 2016, p. 43). 

 
III. A pretensão ao fundamento 

 

O olhar deleuziano alerta que a filosofia esteve muito ocupada para em 

encontrar um fundamento que assinale o seu início, que marque a sua separação 

daquele horizonte de um pensamento caracterizado pela opinião. No entanto, 

acompanhando Zourabichvili em sua análise das falas deleuzianas, pergunta-se: Será 

que a filosofia pode pretender ultrapassar de forma efetiva a simples capacidade de 

pensar quando coloca o problema em termos de fundamento? 

Deleuze defende a incapacidade dos filósofos em estabelecer um verdadeiro 

começo, fundamento. Para o pensador da imanência, um verdadeiro começo impõe a 

exoneração de toda suposição, pressuposto. No entanto, alerta, é impossível formar 

um conceito a partir do nada. Um exemplo disso é oferecido por Deleuze em Diferença 

e Repetição, 

 

 



54 

 

Descartes, na segunda Meditação, não quer definir o homem como um animal 
racional, porque tal definição supõe explicitamente conhecidos os conceitos 
de racional e de animal: apresentando o Cogito como uma definição, ele 
pretende, pois, conjurar todos os pressupostos objetivos que sobrecarregam 
os procedimentos que operam por gênero e diferença. Todavia, é evidente 
que ele não escapa de pressupostos de outra espécie, subjetivos ou 
implícitos, isto é, envolvidos num sentimento, em vez de o serem num 
conceito: supõe-se que cada um saiba, sem conceito, o que significa eu, 
pensar, ser. (DELEUZE, 2018, p. 179) 

 
Essa fala de Deleuze demonstra que, no instante em que a filosofia cartesiana, 

para ficar no exemplo acima descrito, acredita ter criado o seu começo, esse começo 

de dobra rumo ao pré-filosófico, impossibilitando assim um fundamento autônomo. De 

acordo com Zourabichvili (2016, p. 44): 

 
Para começar a fundar a si própria, a filosofia não pode ater-se a uma 
diferença de estatuto nos conceitos: essa diferença, por sua vez, repousa 
sobre uma diferença de estatuto na própria doxa ou opinião. (...) Enquanto o 
começo é pensado como fundamento, ele está submetido a um 
reconhecimento inicial cuja forma é a do senso comum, de modo que, assim, 
a filosofia não chega a se desfazer de uma afinidade prévia com o que se 
trata de pensar. 
 

A incapacidade para descartar os pressupostos está diretamente vinculada a 

paradigma da recognição: desenvolve-se uma relação circular entre pressupostos, 

opinião, doxa, que o pensamento deseja ultrapassar e ao mesmo tempo manter. O 

conhecimento se mantém como reconhecimento. 

 Para subverter essa relação deve-se questionar essa presumida conexão pela 

qual a filosofia compreende a sua realidade. O rompimento com esse modelo se pauta 

na renúncia de tal fundamento. Isso, no entanto, nos conduz à dúvida. Cairíamos no 

ceticismo?  

 Não se encontra assentado que uma vez que o pensamento renuncie ao 

começo, em decorrência de sua incapacidade para domá-lo, englobá-lo. É possível 

que este seja o preço necessário para que se alcance, na exterioridade, o verdadeiro 

“começo”. Esse verdadeiro “começo” que na teoria deleuziana se apresenta mais 

como um meio sem começo ou fim. Foge-se assim do ceticismo, na medida em que 

se admite uma conciliação adequada com a ideia de um começo radical conectada à 

rejeição da intimidade com o fora. Assim, ato criativo, o pensar como criação, põe, 

necessariamente, em crise a subjetividade, pois não atende a juízos de um sujeito 

pensante já instituído, mas que só é construído na exterioridade de um pensamento 

criativo que está fora de si mesmo. Trata-se de afirmar a exterioridade como uma 

conexão entre o pensamento e o que ele pensa. Para Deleuze, apenas o pensamento 



55 

 

cria; o pensamento é criador e, nesse sentido, se diferencia de uma vontade de 

verdade, visto que criar não equivale a um decreto. 

O fracasso da filosofia em sua busca de um conceito primeiro se dá porque 

começar não depende dela, afinal não existe uma conexão entre pensamento e 

verdade. O conhecimento deve ser forçado rumo a uma busca. O que existe, na 

concepção deleuziana, é, no lugar de uma disposição natural, uma instigação ao 

encontro, a um acontecimento, que é sempre fruto de uma relação de violência de um 

signo que nos obriga a buscar. Não se busca o verdadeiro por amor, mas por 

imposição. 

O encontro, acontecimento é condição do pensamento e este se encontra 

“naturalmente” em uma situação de inércia. Essa condição do pensamento é a 

besteira, ou seja, simples faculdade, que nada pensa enquanto não for forçado. Para 

Deleuze (1976, p. 120): “A besteira é uma estrutura do pensamento como tal: não é 

uma maneira de enganar; exprime, de direito, o não-sentido [non-sens] do 

pensamento. A besteira não é um erro nem um entrelaçamento de erros. (DELEUZE, 

1976, p. 120). 

 O frente a frente estabelecido entre pensamento e não-sentido nos permitiria 

ainda a busca do verdadeiro? Como já salientado, a invocação da conexão 

pensamento-verdade para definir a filosofia é inútil. Mas vale a conexão existente 

entre o sentido e o não-sentido. Isso não significa que Deleuze elimine a conexão 

verdadeiro-falso, mas que ele lhe altera o sentido, uma vez que o eleva estabelece no 

nível dos problemas, livre de todo ato de recognição.  

 Dito isto surge a pergunta: Qual o critério determinará se um problema é 

verdadeiro ou falso? Será reinserido o postulado da recognição? Deleuze cria uma 

teoria para dar conta desta pluralização do conceito de verdade.  

Embora pareça paradoxal, a resposta de Deleuze parte de uma  desvalorização 

da função do questionamento na filosofia. De acordo com o pensador da imanência, 

o procedimento da interrogação em busca da verdade é ilusório, pois diz respeito a 

um falso processo de aprendizagem onde o aluno é levado a um resultado (devir) que 

estará de acordo com aquilo que já foi alcançado pelo mestre. A aprendizagem por 

questionamento levaria a um processo de recognição.  

Deleuze (1976, p. 132) coloca que: “Um problema, enquanto criação de 

pensamento, nada tem a ver com a interrogação, que é tão somente uma proposição 



56 

 

suspensa, o duplo exangue de uma posição afirmativa considerada capaz de servir-

lhe de resposta”. (DELEUZE, 1976, p. 132).  

Ao realizar uma pergunta e antevimos uma dada resposta (como algo que lhe 

seja de direito) esquecemos que essa pergunta-resposta já se encontra inserida em 

um universo problemático que condicionará tanto uma quanto a outra. 

  
O sentido é tão somente a conexão de uma proposição não à pergunta da 
qual ela é a resposta, pois isso não passa de um duplo estéril, mas ao 
problema fora do qual ela não tem sentido. (...) Na raiz do pensamento não 
há uma condição de fidelidade ou de adequação, nem mesmo de 
identificação com o que é pensado, mas uma ato, uma criação cuja 
necessidade implica critérios outros que não o de um objeto supostamente 
exterior, independente e preexistente E esses ato e criação são paradoxais, 
pois não emanam, propriamente falando, do sujeito pensante. 
(ZOURABICHVILI, 2016, p. 57-58). 
 

 O pensamento, voltado para a exterioridade, assegura que a “coisa” (qualquer 

fenômeno de ordem biológica, física, humana) não possui sentido em si, em uma 

interioridade ou essência, mas somente em seu estatuto de signo, ou seja, de remeter 

àquilo que é distinto dela. O que interessa ao pensamento é, portanto, a 

heterogeneidade das maneiras de viver e pensar (ciência, arte, filosofia, sociedade 

política) manifestadas através de conceitos, crenças e sentimentos. No objeto 

filosófico deleuziano não se busca o exercício de um pensamento que extraia o 

conteúdo implícito de uma coisa, mas sim um pensamento que trate a coisa como um 

signo de uma força que se declara, que escolhe, que prefere, que, em resumo, 

apresenta-se como uma vontade. 

 
O problema do pensamento não está ligado à essência, mas à avaliação do 
que tem importância e do que não tem; está ligado à repartição do singular e 
do regular, do notável e do ordinário, repartição que se faz inteiramente no 
inessencial ou na descrição de uma multiplicidade, em relação aos 
acontecimentos ideais que constituem as condições de um “problema”. Ter 
uma Ideia não significa outra coisa; e o espírito falso, a própria besteira, 
define-se, antes de tudo, por suas perpétuas confusões entre o importante e 
o desimportante, o ordinário e o singular. (DELEUZE, 2018, p. 255). 
 

 Vale salientar que a existência ou ausência de um mundo exterior48 ao sujeito 

que pensa não se encontra posto em dúvida pelo pensamento deleuziano. Plantas, 

animais, seres humanos, objetos inanimados, não tem sua existência contestada.  

 
48 O mundo exterior é aqui entendido como aquele que faz referência a uma ordem de separação ou 

de contiguidade; da representação que subordina o diferente à exigência de uma homogeneização 
do olhar único.  



57 

 

O mundo exterior devém interessante quando ele faz signo e perde, assim, 
sua unidade tranquilizadora, sua homogeneidade, sua aparência verídica. 
(...) O encontrado não está em afinidade com o pensamento; ele se recusa a 
este tanto quanto este se recusa a ele, (...) no entanto, ele está lá, ao mesmo 
tempo impensado ou impensável, e devendo ser pensado. (...) O encontro 
apresenta todos os traços de uma não conexão, e, todavia, é preciso que a 
‘não-conexão seja ainda uma conexão”. Encontrar não é reconhecer, é a 
prova do não-reconhecível, o que põe em xeque o mecanismo de recognição. 
(ZOURABICHVILI, 2016, p. 65). 
 

O que a teoria deleuziana busca é saber em que condições pode-se efetuar 

uma modificação do pensamento e se é por essa via que o pensamento, efetivamente, 

realizará o encontro.  

 
É preciso que cada ponto de vista seja ele mesmo a coisa ou que a coisa 
pertença ao ponto de vista. É preciso, pois, que a coisa nada tenha de 
idêntico, mas que seja esquartejada numa diferença em que se desvanece 
tanto a identidade do objeto visto quanto a do sujeito que vê. (DELEUZE, 
2018, p. 86). 
 

Tal orientação, dá-se, portanto, no sentido de um pluralismo dos problemas; 

pluralismo este, inseparável de um novo conceito de objeto filosófico. Essa nova forma 

de encarar a filosofia, e o processo de conhecer. Filosofar é criar conceitos. 

A essência especulativa da ontologia se faz mister ao fazer filosófico daquele 

que deseja entender o que é possível, o que existe. Dentro de uma perspectiva 

deleuziana o que interessa não é descrever o mundo, mas criar um mundo. Para tanto, 

a fala filosófica construída como um sistema de conceitos é mais útil, tendo em vista 

que ao tempo em que se constrói um sistema de conceitos também se ergue um 

mundo. 

 Os conceitos de diferença e repetição dizem respeito à vida da ontologia da 

diferença deleuziana. No prólogo de Diferença e Repetição (DELEUZE, 2018), o autor 

nos diz que a totalidade de sua investigação orbita em torno dos conceitos de 

diferença pura e repetição completa.  Em suas palavras 

 
Há duas direções de pesquisa na origem deste livro: uma diz respeito a um 
conceito de diferença sem negação, precisamente porque a diferença, não 
sendo subordinada ao idêntico, não iria ou “não teria que ir” até a oposição e 
a contradição; a outra diz respeito a um conceito de repetição tal que as 
repetições físicas, mecânicas ou nuas (repetição do Mesmo) encontrariam 
sua razão nas estruturas mais profundas de uma repetição oculta, em que se 
disfarça e se desloca um “diferencial”. Essas duas pesquisas juntaram-se 
espontaneamente, pois esses conceitos de uma diferença pura e de uma 
repetição complexa sempre pareciam reunir-se e confundir-se. À divergência 
e ao descentramento perpétuos da diferença correspondem rigorosamente 
um deslocamento e um disfarce na repetição. (DELEUZE, 2018, p.14) 

 



58 

 

Tratar do conceito de repetição implica tratar primeiramente da diferença. Isso 

significa romper com toda a filosofia que valorize a identidade em detrimento da 

diferença. Trata-se de uma revolução copernicana em Deleuze pois se permite o 

desenvolvimento de um pensamento sem imagem em um constante processo de 

desterritorialização e reterritorialização de conceitos. 

Sobre as possibilidades de repetição, Deleuze nos apresenta dois tipos: uma 

repetição despida, presa ao campo do atual, e uma outra vestida e atada ao campo 

do virtual. Por espaço do atual, Deleuze entende o campo do domínio das 

individualidades, singularidades, construídas em suas especificidades e oposições, ao 

passo que o domínio do virtual faz referência ao espaço das ideias pré-individuais, 

não determinadas e que possuem um potencial genético das ligações e 

particularidades formadoras dos indivíduos já construídos. Cada um desses espaços 

de repetição possui uma relação própria com a diferença. 

 
(...) de uma perspectiva deleuziana, seu objeto não é descrever “o” mundo, 
mas criar “um” mundo. Para isto, a linguagem filosófica como sistema de 
conceitos é mais útil, pois ao mesmo tempo que se constrói “um” sistema de 
conceitos se constrói “um” mundo. (DÍEZ MONTOYA, 2018, p.234.Tradução 
nossa.)49 

 
Portanto, a repetição é diferença sem conceito, sendo que, em um caso, a 

diferença é sempre encarada como algo fora do conceito, como uma diferença 

existente entre os objetos representados dento de um conceito válido para todos, 

tornando-se indiferentes no tempo e no espaço, e em outro, a diferença se apresenta 

como algo que está contido na ideia, desdobrando-se como na forma de um ato puro 

de um movimento criativo de um espaço e tempo móveis, dinâmicos equipolentes à 

ideia.  

De acordo com Díez Montoya, a repetição contida na primeira forma de 

diferença é explicada pela identidade do conceito de representação e a contida na 

segunda forma compreende a diferença e a si mesmo na forma de uma singularidade 

da ideia, trazendo a percepção da negatividade como padrão do conceito. Um se 

 
49 (...) desde una perspectiva deleuziana, su objeto no es describir “el” mundo, sino crear “un” mundo. 

Para esto, el lenguaje filosófico como sistema de conceptos es lo más útil, pues al mismo tiempo que 
se construye “un” sistema de conceptos se constituye “un” mundo. Díez Montoya, Simón. Gilles 
Deleuze: hacia una filosofia de la individuación (Opera prima nº 3) (Spanish Edition). Editorial 
Universidad del Rosario. Edição do Kindle. Posição 234 de 1518. 

 



59 

 

apresenta como hipotético, estático, comum, pronto, explicado, simétrico e o outro 

como categórico, dinâmico, notável, aberto à interpretação, assimétrico.  

 
A primeira repetição é uma repetição do Mesmo, que se explica pela 
identidade do conceito ou da representação; a segunda é a que compreende 
a diferença, e se compreende a si mesma na alteridade da ideia. (...) Uma 
está  desenrolada, explicada; a outra está envolta e deve ser interpretada. 
Uma é revolutiva, a outra evolutiva.  (DÍEZ MONTOYA, 2018. Tradução 
nossa.) 

  
Como diz Deleuze,  

 
Eis por que, na representação infinita, o delírio é apenas um falso delírio pré-
formado, que em nada perturba o repouso ou a serenidade do idêntico. A 
representação infinita tem, pois, o mesmo defeito da representação finita: o 
de confundir o conceito próprio da diferença com a inscrição da diferença na 
identidade do conceito em geral (se bem que tome a identidade como puro 
princípio infinito, em vez de tomá-la como gênero, e estenda ao todo os 
direitos do conceito em geral, em vez de fixar-lhe os limites). (DELEUZE, 
2018, p.78.) 

 

 Das muitas consequências que a caracterização acima pode trazer nos 

interessa salientar aqui que, 

 
(...) a repetição nua e a repetição vestida não são opostas e não são 
independentes. Em uma variedade de dimensões heterogêneas, percebe-se 
que a repetição vestida é a "causa profunda", enquanto a repetição nua é o 
"efeito de superfície". (...) Em suma: a repetição vestida é identificada com o 
campo ideal virtual da Ideia como estrutura genética, enquanto a repetição 
nua é identificada com o campo material real dos indivíduos (DÍEZ 
MONTOYA, 2018, p.248. Tradução nossa.).50 

  

 Colocada a situação da repetição “nua” e da repetição “vestida” nos 

perguntamos acerca do que existe entreposto à estrutura e sua gênese? Ou, em 

outros termos, por que a diferença é individual? Acreditamos que a resposta 

deleuziana para tal questão esteja posta no núcleo da relação estabelecida entre a 

diferença, a repetição e a individuação51 mostrada no jogo estabelecido entre a 

profundidade e a superfície. Como atesta FERRER (2017), para Deleuze,  

 
50 “(...) la repetición desnuda y la repetición vestida no se oponen y no son independientes. En una 

variedad de dimensiones heterogéneas, se percibe que la repetición vestida es la “causa profunda”, 
mientras que la repetición desnuda es el “efecto de superficie”.(...) En suma: la repetición vestida se 
identifica con el campo virtual-ideal de la Idea en tanto estructura genética, mientras que la repetición 
desnuda se identifica con el campo actual-material de los indivíduos”. Díez Montoya, Simón. Gilles 
Deleuze: hacia una filosofia de la individuación (Opera prima nº 3) (Spanish Edition). Editorial 
Universidad del Rosario. Edição do Kindle. Posição 234 de 1518. 

51 De uma maneira geral a individuação pode ser entendida como um processo pelo qual o indivíduo 
(orgânico ou não) se torna singular à sua espécie, ainda que não abandone as características comuns 
aos demais membros da espécie. 



60 

 

Assim, a explicação “genética” das sínteses kantianas procura evidenciar que 
os elementos essenciais da constituição da experiência não são 
compreensíveis com base na representação e nos seus fatores estruturantes, 
conforme proposto por Kant, mas na relação entre diferença e repetição. Ao 
passo que a representação, que é o termo kantiano mais geral para os 
elementos da experiência, opera a partir da identidade, da negação, da 
analogia e da semelhança, a sua génese opera como diferença e repetição, 
pretendendo constituir uma génese subrepresentativa, extra-proposicional e 
inconsciente. (FERRER, 2017, p.352) 

 
Sobre a disputa posta entre diferença versus identidade, pré-individual versus 

individual; virtual versus atual; vestido versus nu; embrulhado versus desembrulhado, 

bem como as demais distinções possíveis, encontra-se a intuição própria da 

cosmologia de Deleuze que permite, via diferença e repetição, a crítica a uma visão 

dogmática do pensamento ao entoar que as condições de uma experiência real - e 

não de uma experiência possível –, possibilitando que a filosofia deleuziana se 

configure como uma forma de empirismo transcendental. 

A significação deleuziana determina, assim, que o empírico passe a designar a 

totalidade do constituído, ao passo que o transcendental designa a esfera inteira do 

constituinte. Empírico e transcendental são postos como dois lados da mesma moeda 

na qual o real abrange o empírico e o transcendental. Estabelecer uma visão 

característica de uma ontogênese indica chegar a um insensível empírico, que se 

traduz como o sensível transcendental. Dessa forma encontramos, além do sensível 

empírico, o ser do sensível transcendental. Esse ser do sensível é aquele que 

apreende "diretamente no sensível o que só pode ser sentido, o próprio ser do 

sensível: a diferença, a diferença de potencial, a diferença de intensidade como razão 

do diverso qualitativo” (DELEUZE, 2018, p. 87). 

O novo significado atribuído por Deleuze ao empírico o coloca como 

representante de toda a esfera do constituído enquanto o transcendental assume a 

esfera completa do constituinte. São, conforme supracitado, duas faces de uma 

mesma moeda, em que o empírico e o transcendental passam a fazer parte do real.  

Nas palavras de Deleuze,  

 
Acreditamos ter encontrado a essência do empirismo no problema preciso da 
subjetividade. Mas, primeiramente, cabe perguntar como esta se define. O 
sujeito se define por e como um movimento, movimento de desenvolver-se a 
si mesmo. O que se desenvolve é sujeito. Aí está o único conteúdo que se 
pode dar à ideia de subjetividade: a mediação, a transcendência. Porém, 
cabe observar que é duplo o movimento de desenvolver-se a si mesmo ou de 
devir outro: o sujeito se ultrapassa, o sujeito se reflete. (DELEUZE, p. 76, 
2001) 

 



61 

 

A volta dada por Deleuze busca, em última instância, denunciar toda a ilusão 

da transcendência em benefício de uma imanência pura, rechaçando a subordinação 

da diferença à identidade. Como diz Díez Montoya, 

 
A virada deleuziana seria de fato mostrar como um pensamento 
transcendental (isto é, "crítico" no sentido kantiano) sobre o empirismo 
termina, no final, denunciando toda ilusão de transcendência em favor de uma 
pura imanência. Assim como o empirismo se torna transcendental, a 
diferença também se torna afirmativa: a rejeição de toda transcendência é 
também a rejeição da subordinação da diferença à identidade. ((DÍEZ 
MONTOYA, 2018, paginação irregular. Tradução nossa.)52 

  
Chegar ao ponto de vista da ontogênese significa alcançar o insensível 

empírico, que é precisamente o sensível transcendental. Além do sensível empírico 

está o ser do sensível transcendental. Esse ser do sensível é, segundo Deleuze, 

aquele que aprende "diretamente no sensível, o que só pode ser sentido, o próprio 

ser do sensível: a diferença, a diferença de potencial, a diferença de intensidade como 

razão da diverso qualitativa. (DELEUZE, 2018 p. 87). 

Essa reviravolta provocada por Deleuze contesta e denuncia como uma ilusão 

de todo projeto de transcendência que se impõe sobre a imanência, o múltiplo. Sendo 

transcendental, o empirismo também afirma e rejeita a inferioridade da diferença em 

relação ao puro, à identidade. 

 Essa visão apresentada por Deleuze recebe grande contribuição dos 

conceitos desenvolvidos por Espinosa, mais especificamente no arranjo dos conceitos 

de substância, atributos e modos. Nas palavras de Roberto Machado, 

 
Para Espinosa, substância é o que existe em si e por si, isto é, aquilo que não 
necessita do conceito de outra coisa para ser formado; atributo é o que o 
intelecto percebe da substância como constituindo sua essência; modos são 
as afecções da substância, isto é, o que existe em outra coisa pela qual 
também é concebido. (ROBERTO MACHADO, 2009, paginação irregular.)53 

 
Definidos os termos essenciais à ontologia espinosiana, podemos concluir que 

o unívoco é a substância (absolutamente infinita) que se manifesta através de seus 

atributos em seus diversos produtos (modos), designando uma filosofia genética que 

 
52 El giro deleuziano sería en efecto el de mostrar cómo un pensamiento trascendental (i. e. “crítico” en 

el sentido kantiano) sobre el empirismo termina, en últimas, por denunciar toda ilusión de 
trascendencia a favor de una pura inmanencia. Así como el empirismo se vuelve trascendental, así 
también la diferencia se vuelve afirmativa: el rechazo a toda trascendencia es igualmente el rechazo 
a la subordinación de la diferencia a la identidad. Díez Montoya, Simón. Gilles Deleuze: hacia una 
filosofia de la individuación (Opera prima nº 3) (Spanish Edition) . Editorial Universidad del Rosario. 
Edição do Kindle. 

53 MACHADO, Roberto. Deleuze, a arte e a filosofia (Estéticas). Zahar. Edição do Kindle. 



62 

 

estabelece uma dupla origem, uma “genealogia” da substância e uma “formação” dos 

modos. Assim, temos duas faces de uma mesma moeda, em que mesmo diferentes 

aspectos constituem uma mesma unidade quando relacionados a sua origem e 

considerando o conceito de atributo. 

 A concepção deleuziana dos atributos os coloca como unívocas, não 

análogas, formais, porque conservam sua natureza em virtude de serem 

caracterizados pela substância e, dessa forma, afirmados, ao mesmo tempo, pelo ser 

infinito e pelos seres finitos. Dito de outra forma, os atributos pertencem à substância 

e aos modos; mas, enquanto formas de ser unívocas, não mudam de natureza ou de 

sentido embora se apresentem como qualidades da substância e dos modos. Essa 

visão de duplo defendida por Deleuze vai permitir uma severa crítica a todo sistema 

pivotante, isto é, um sistema que preze pela formação de uma imagem do 

pensamento.54 

 
Para entender a filosofia de Deleuze e sua nova maneira de pensar, é preciso 
dar um exemplo simples. Estamos no concreto e na multiplicidade. O 
concreto é uma multiplicidade de concreções. É algo compacto, grosso, uma 
agregação de forças. Tal conjunto de forças é chamado de concrescência, ou 
seja, por exemplo, o enxerto de duas plantas que se soldam para formar uma 
nova planta, produzindo fruta sem sementes. O rizoma de forças que crescem 
sem se pode falar de filiação ou dedução, um regime de signos, de arranjos 
de signos que Deleuze chama de diagrama e que visa alcançar um devir. 
Estamos longe da metáfora que simplesmente visa transmitir os significados 
de um domínio para outro.55 (BLANCHET, 2017, paginação irregular. -  
Tradução nossa) 
 

A opção de Deleuze se dá por um modo de conhecer amparado em um 

conhecimento rizomático, anárquico, plástico e nômade, cuja diferença não é o 

fenômeno, mas o noúmeno mais próximo do fenômeno. 

 

 

 

 
54 Pivotante diz respeito a existência de uma raiz pivotante - existência de uma unidade que sirva de 

pivô. 
55 Pour comprendre la philosophie de Deleuze et sa nouvelle façon de penser, il faut prendre un exemple 

simple. Nous sommes dans le concret et la multiplicité. Le concret c'est une multiplicité de concrétions. 
C'est quelque chose de compact, d'épais, une agrégation de forces. On appelle un tel assemblage de 
forces une concrescence, c'est-à-dire, par exemple, la greffe de deux végétaux qui se soudent l'un à 
l'autre pour former une nouvelle plante, productrice de fruits sans pépins. Rhizome de forces qui 
pousse sans que l'on puisse parler de filiation ou de déduction, régime de signes, d'agencements de 
signes que Deleuze appelle diagramme et qui à pour but de réaliser un devenir. Nous sommes loin 
de la métaphore qui a simplement pour objet de transporter les significations d'un domaine vers un 
autre. Blanchet, Jacques. Comprendre Gilles Deleuze (French Edition). Edição do Kindle. 



63 

 

3.4 O papel da Filosofia: a criação de conceitos 

 

A pergunta sobre qual seria o papel da Filosofia é apresentada por Deleuze em 

sua última grande obra, produzida em conjunto com Félix Guattari em 1991, sob o 

título O que é Filosofia? A essa pergunta direta, apresentada já no título da obra, a 

resposta é: filosofar significa criar conceitos. A criação de conceitos é tarefa exclusiva 

da Filosofia. Afirmar que a Filosofia é criação de conceitos significa tratar a Filosofia 

como uma vida ativa, contraposta ao modelo idealizado de Platão. A Filosofia não 

pode ser uma atividade contemplativa. A vida do filósofo não é uma vida contemplativa 

e os conceitos não são definições.  

Ao afirmar que os conceitos criados pela Filosofia não são definições, Deleuze 

provoca uma mudança na maneira comum de pensar pois para o senso comum o 

conceito estaria relacionado a definição. Por exemplo, ao pensar no conceito de 

cadeira sou levado a pensar em uma ideia universal de cadeira que se aplica a todas 

as cadeiras que existiram, existem e poderão vir a existir. Seria, portanto, pensar a 

essência de todas as cadeiras. A concepção deleuziana busca assim desmontar essa 

concepção de conceito, retirando dela toda pretensão de universalidade, explicando 

o conceito sem produzir uma definição deste e, consequentemente, fugindo do risco 

de matar a potência criativa do conceito filosófico. 

O conceito assume assim um caráter de imanência, rompendo com a tradição 

filosófica. Apresenta-se agora não como um ente transcendente fruto de um pensar 

que é contemplação. Para Deleuze, o pensar não é contemplação, mas criação. Os 

conceitos não estão postos para serem descobertos pelos filósofos, mas para que os 

filósofos os fabriquem. Criar, inventar, roubar conceitos de outros para criar outros.  

O conceito produzido pela Filosofia se distingue da definição transcendente 

platônica porque é imanente, porque existe sempre em um dado objeto e é inseparável 

dele; porque está contido em ou provém de um ou mais seres, independente de ação 

exterior. Os conceitos são criados imanentemente e para isso se faz mister a 

criação/construção de um plano de imanência.  

 
O plano de imanência é essencialmente um campo onde se produzem, 
circulam e se entrechocam os conceitos. Ele é sucessivamente definido como 
uma atmosfera (quase como o englobante de Jaspers, que mais tarde 
Deleuze vai recusar), como informe e fractal, como horizonte e reservatório, 
como um meio indivisível ou impartilhável. Todos esses traços do plano de 
imanência, somados, parecem fazer da filosofia de Deleuze uma ‘filosofia de 
campo’ - num sentido parecido àquele em que se fala das ‘psicologias de 



64 

 

campo’, como a propósito da “Gestaltpsycologie”. Mas um campo infinito (ou 
um horizonte infinito) e virtual. (PRADO JÚNIOR, 1997, p.5-6). 
 

Sabemos que, em Deleuze, um encontro é um afeto; trata-se daquele signo 

que põe em conversação os pontos de vista tornando-os sensíveis enquanto tais. O 

pensamento é forçado pelo signo, conectando-se com novas forças. De acordo com 

Deleuze, toda força se mantém em conexão com outra força, exercendo e sofrendo 

dominação em sua pluralidade. A força nunca é singular em vista de seu perpétuo 

estado de conexão. A conexão das forças é determinada a partir dos afetos sofridos. 

É o poder de afetar outras forças com as quais mantém conexão que define a força. 

A força só existe em relação com outras forças, relação essa que apresenta como 

efeitos superiores a dominação e não a simples destruição. Daí sua irredutibilidade à 

violência, essa última considerando a força enquanto aquela que se exerce sobre um 

objeto ou ser determinado visando a decomposição da conexão. 56 

 
Não há dúvida, também, de que esse movimento anula outros, impondo, 
assim, uma forma nova e incompatível com a antiga; mas é esse, justamente, 
o signo de que a violência é ‘um concomitante ou um consequente da força, 
mas não um constituinte’. Deleuze, portanto, não quer dizer que a força nada 
tenha a ver com a violência; ele diz que a força, sendo essencialmente a 
instauração de uma conexão, não poderia definir-se pela relação 
exclusivamente negativa de violência.” (ZOURABICHVILI, 2016, p. 68-69). 

 
 Enquanto pensa, o pensamento se encontra afetado57, por isso, não pode ser 

recognição. Dentro dessa “perspectiva” o pensamento não pode ser separado do que 

pode, limitando-se a refletir sobre os dados percebidos. Filosofar não é refletir. O 

pensamento visto como simples faculdade de perceber e desprovido da capacidade 

de afetar e ser afetado é o pensamento típico da construção da imagem dogmática 

que Deleuze tanto combate. Rejeitar a imagem dogmática do pensamento, adotar 

uma “perspectiva’ de pensamento sem imagem, leva ao encontro segundo o qual o 

pensamento não pensa por si mesmo; o pensamento, a priori, sequer é uma 

faculdade. Na situação de simples faculdade, o pensamento irá trabalhar 

abstratamente, em um horizonte hermético típico do pensamento da representação.58 

 
56 A força se define em sua relação com outras forças uma vez que seus efeitos superiores são de 

dominação e não de destruição. Trata-se de um movimento forçado que marca uma obediência ou 
submissão mas não no sentido negativo de destruição, eliminação, mas de construção daquilo que 
se busca a partir de um problema. 

57 O pensamento, enquanto faculdade, não pensa por si mesmo, sob o risco de validar o conhecimento 
como recognição. Pensar é algo dependente das forças que se apoderam do pensamento. 

58 Deleuze, em Diferença e Repetição, 2018, p. parece supor uma faculdade do pensamento puro, no 
entanto, alerta que o propósito da obra não diz respeito à construção de um doutrina das faculdades, 



65 

 

Nosso tema aqui não é o estabelecimento de tal doutrina das faculdades. 
Procuramos apenas determinar a natureza de suas exigências. A esse 
respeito, porém, as determinações platônicas não podem ser satisfatórias. 
Com efeito, não são figuras já mediatizadas e referidas à representação, mas, 
ao contrário, estados livres ou selvagens da diferença em si mesma que são 
capazes de levar as faculdades a seus limites respectivos. Não é a oposição 
qualitativa no sensível, mas um elemento que é em si mesmo diferença e cria, 
ao mesmo tempo, a qualidade no sensível e o exercício transcendente na 
sensibilidade: esse elemento é a intensidade, como pura diferença em si, ao 
mesmo tempo o insensível para a sensibilidade empírica, que só apreende a 
intensidade já recoberta ou mediatizada pela qualidade que ela cria, e aquilo 
que, todavia, só pode ser sentido do ponto de vista da sensibilidade 
transcendente que o apreende imediatamente no encontro. (DELEUZE, 
2018, p. 197.) 
 

 As forças que operam no pensamento são “forças do fora” que operam com 

violência sobre as “forças do dentro”, isto é, sobre as faculdades. Trata-se de uma 

relação entre as forças ativas (do fora) e reativas (do dentro, do homem) onde as 

forças reativas buscam negar a exterioridade ou heterogeneidade das conexões, 

valorizar a imagem dogmática e, com isso, impedir o afeto e o encontro. As “forças do 

fora” são assim chamadas por moverem-se a partir do exterior, forçando o 

pensamento a entrar em um estado de relação com o heterogêneo, lançando-o em 

um campo onde as combinações de significações identitárias são invadidas 

violentamente por conexões de forças. Essas forças, por serem exteriores ao 

pensamento, provocam afetos que rumam para o devir do acontecimento do 

pensamento.59 A esse campo onde se produz o sentido via luta enfrentamento de 

forças chamamos campo transcendental.60  

O campo transcendental apresenta-se como desprovido de pessoalidade, 

subjetividade ou consciência, visto que o ato de pensar se forma de maneira 

inconsciente, fora da mera representação: o pensamento só pensa a partir do 

inconsciente. 

 
Em vez de remeter ao Cogito como proposição da consciência, os 
imperativos se dirigem ao Eu rachado como ao inconsciente do pensamento, 
pois o Eu tem direito a um inconsciente sem o qual ele não pensaria e, 
sobretudo, não pensaria o puro cogitandum. Contrariamente ao que enuncia 

 
mas mostrar como o pensamento se forma numa separação das faculdades que, elevadas ao seu 
espírito superior estabelecem relações de dominação – em não de destruição. 

59 Tornar o pensamento um acontecimento, para Deleuze, não é melhor capacitá-lo para conhecer seu 
objeto intimamente, nem determinar os espaços, os limites, legais das faculdades subjetivas do 
homem. Trata-se, dentro de uma lógica totalmente diferente,  de uma construção onde o possível e o 
impossível devêm um e outro e os dois ao mesmo tempo. 

60 Vale enfatizar que a palavra “transcendental” aqui empregada não deve ser confundida com o termo 
“transcendente”, dizendo respeito a um perguntar-se acerca das condições nas quais o pensamento 
realiza uma experiência , ou seja, as condições nas quais o pensamento se conecta com aquilo que 
lhe é exterior, aquilo que lhe é independente. 



66 

 

a trivial proposição da consciência, o pensamento só pensa a partir de um 
inconsciente e pensa esse inconsciente no exercício transcendente. 
(DELEUZE, 2018, p. 265). 
 

É nesse sentido que Deleuze afirma ser a atividade filosófica a criação de 

conceitos. Atividade essa que ocorre sempre no meio, que não pode pleitear um 

começo que se origine dela. Essas relações violentas estabelecidas nas conexões de 

forças de dentro e de fora se estabelecem no encontro do pensamento com a 

exterioridade presente no plano de imanência. 

 
Dir-se-ia que O plano de imanência é ao mesmo tempo o que deve ser 
pensado e o que não pode ser pensado. Seria ele o não pensado no 
pensamento. É a base de todos os planos, imanente e cada plano pensável 
que não chega a pensa-lo.” (DELEUZE, p.73) 

 
Cada filósofo deve possuir o seu plano de imanência, aquele plano a partir do 

qual ele experimenta os problemas e, tendo experimentado os problemas, pode 

recolher os elementos que se apresentam nesse plano e, pela composição desses 

elementos, pelos arranjos desses elementos, o filósofo forma o conceito.  

 
O plano de imanência remete também para a relação da filosofia com o não-
filosófico, pois não basta que haja uma explicação filosófica da filosofia, é 
necessário também que haja uma explicação para os leigos, para os não-
iniciados. Dizer que o plano de imanência é pré-filosófico não significa, 
porém, que ele seja anterior à filosofia, mas que ele é uma condição interna 
e necessária para que a filosofia exista. Logo, plano de imanência e conceito 
surgem juntos, um implicando necessariamente o outro: ‘A filosofia é, ao 
mesmo tempo, criação de conceito e instauração do plano. O conceito é o 
começo da filosofia, mas o plano é sua instauração. (GALLO, 2017, p.45) 

 
O conceito, portanto, traduz-se como uma ação de pensamento que aloca uma 

série de elementos que se encontravam predispostos em um plano de imanência, 

organiza-os em uma dada posição, objetivando dar conta da realidade, do problema 

que o mobilizou. O conceito não diz respeito a uma resposta ao problema, mas a uma 

forma de organizar o pensamento para enfrentar o problema – pois o problema é o 

motor do pensamento, visto que se traduz como um ato de violência que nos obriga a 

pensar e, partindo disso, construir respostas para o problema. O conceito é um 

acontecimento no pensamento e a Filosofia busca criar acontecimentos no 

pensamento. 

O conceito, porém, não deve ser encarado como a única potência do 

pensamento. Para Deleuze são três as potências do pensamento e ele as explicita: a 

Ciência, que produz as funções, a Arte, que cria os perceptos (diferentes de 



67 

 

percepção) e os afetos (diferentes de sensação) e a Filosofia, que produz conceitos. 

A Ciência, como diz Deleuze,  

 
não tem por objeto conceitos, mas funções que se apresentam como 
proposições nos sistemas discursivos. Os elementos das funções se chamam 
functivos. Uma noção científica é determinada não por conceitos, mas por 
funções ou proposições. (DELEUZE & GUATTARRI. 1996, p.147) 

 

 Isso não significa que exista uma relação de superioridade e inferioridade entre 

essas potências de pensamentos. Deleuze considera que todos os saberes se 

encontram em um mesmo nível e que a filosofia é apenas uma das formas de pensar. 

A filosofia não tem a exclusividade na produção de pensamento. A forma de resolver 

os problemas de cada área é singular, pois existe uma “especificidade dos saberes, 

no sentido em que cada um responde a suas próprias questões ou procura resolver 

por conta própria e com seus próprios meios problemas semelhantes aos colocados 

pelos outros saberes” (ROBERTO MACHADO, 2009, paginação irregular.)61. 

Acerca do processo de criação de conceitos na Filosofia, Deleuze nos diz: 

 
O filósofo é o amigo do conceito, ele é conceito em potência. Quer dizer que 
a filosofia não é uma simples arte de formar, de inventar ou de fabricar 
conceitos, pois os conceitos não são necessariamente formas, achados ou 
produtos. A filosofia, mais rigorosamente, é a disciplina que consiste em criar 
conceitos. O amigo seria o amigo de suas próprias criações? Ou então é o 
ato do conceito que remete à potência do amigo, na unidade do criador e de 
seu duplo? Criar conceitos sempre novos é o objeto da filosofia. É porque o 
conceito deve ser criado que ele remete ao filósofo como àquele que o tem 
em potência, ou que tem sua potência e sua competência. (DELEUZE & 
GUATTARRI, 2016, p.11) 

 
O filósofo não descobre; ele inventa. Os conceitos não existem para ser 

desvelados pois eles são criações. Embora seja uma tarefa difícil, todos podem criar 

conceitos. A Filosofia, nesse prisma, é encarada como uma teia de relações 

conceituais cuja criação se mostra de maneira muito específica e diferente das demais 

formas de criação. O cineasta, para demonstrar o que salientamos, cria imagem e 

movimento – não cria conceito. Este é o papel da Filosofia. E o que nos permite não 

confundir essas formas de criação?  O meio, isto é, o instrumento utilizado na forma 

de criação de pensamento.   

 
61 A obra citada acima foi consultada a partir de uma versão digital adquirida na plataforma do Kindle e 

por isso não conta com a referência e conformidade com as normas da ABNT. Disponibilizamos, no 
entanto, a referência como aparece no aplicativo: MACHADO, Roberto. Deleuze, a arte e a filosofia 
(Estéticas). Zahar. Edição do Kindle. Adotamos essa mesma explicação para as demais citações da 
referida obra e nos reservamos o direito de não repeti-la em nova nota de rodapé. 



68 

 

A Filosofia, repetimos com Deleuze, produz conceitos e as outras áreas (ciência 

e arte) não. Embora ciência e arte sejam formas de pensamento, existe uma distinção 

nas formas de produção dos vários saberes. O objeto da Filosofia não é dado de forma 

implícita para ser explicitado pelo filósofo, do contrário o pensamento seria 

contemplação, equivaleria a buscar ideias que existem independente de nós. Na 

filosofia deleuziana pensar não é contemplar, é criar. 

Consideramos o pensamento um ato criador porque ele faz nascer algo que 

ainda não existe. Se alguém não criar, nunca será filósofo. O olhar da filosofia nunca 

é dado. A filosofia não é uma reflexão sobre algo ou alguém. Ao filósofo deveria ser 

proibido refletir sobre. O pensamento filosófico é criador e faz nascer algo que ainda 

não existia. Os conceitos precisam ser inventados. Para isso é necessário conhecer 

o repertório; não para repetir o conceito, mas para criar novos. A filosofia não precisa 

justificar ou legitimar outros saberes. À filosofia não cabe a reflexão sobre as outras 

formas de saber. 

Nesse processo de criação, Deleuze, contando com o conhecimento que 

possuía da História da Filosofia, extrai conceitos dos filósofos - sobretudo dos seus 

filósofos preferidos, a saber, Spinoza, Nietzsche e Bergson - para a formulação de 

novos conceitos. A criação destes parte de uma extração da própria filosofia para 

depois dar origem a novos conceitos; com uma nova assinatura, a deleuziana. Esses 

conceitos são construídos fora de uma visão linear da História. A cartografia do 

pensamento não se apresenta de forma linear. Valoriza espaço, e não história. 

Deleuze é um pensador de espaços, de tipos de pensamentos que são antagônicos. 

Na construção de sua filosofia inclui alguns pensadores em detrimento de outros. 

Nunca se serviu, por exemplo, de Aristóteles, Descartes ou Hegel, que não estão 

presentes no arcabouço do pensamento deleuziano. São pensadores cuja filosofia 

não serve aos seus propósitos.  

Dessa forma, privilegiando alguns filósofos para construir seu sistema de 

relação conceitual, Deleuze objetiva contrapor o espaço do pensamento sem imagem, 

ao espaço da imagem do pensamento. Por espaço do pensamento sem imagem 

entendemos o espaço da diferença. O espaço da imagem do pensamento é o espaço 

da representação, tão combatido pelo filósofo da diferença.  

 
Deleuze observa que, ao longo da história da filosofia, afirma-se uma certa 
imagem do pensamento, que ele chama de dogmática, porque atribui a priori 
uma forma de exterior. Essa imagem permeia todas as filosofias, pelo menos 



69 

 

formalmente, até a grande crise nietzschiana, mesmo que seja disputada aqui 
e ali dentro do sistema. (BLANCHET, 2017, sem paginação definida. 
Tradução nossa).62 
 

Para escapar da filosofia da representação, Deleuze propõe a filosofia da 

diferença na qual a relação entre conceitos e pensamentos ocorre na forma de 

colagem. Fazer filosofia é fazer colagem de pensamento; colagem do pensamento 

dos outros na forma de um duplo, comportando o máximo de modificação própria ao 

duplo. Ao trabalhar o conceito de vontade de potência em Nietzsche, para ilustrar, 

Deleuze não deseja criar a identidade daquele conceito, mas deseja transformá-lo em 

conceito seu. Tal modificação implica transformação deste conceito que originará um 

conceito novo, validando a tarefa do filósofo, que é a de criar conceitos: criar um duplo 

que comporte a modificação do próprio duplo. Por isso, não faz sentido buscar o 

pensador em Deleuze. O conceito deleuziano é um conceito próprio, traz a assinatura 

daquele que o cria. Assim, Deleuze é um filósofo do qual se deve desconfiar, tendo 

em vista que ele está sempre propondo o singular, um duplo dessemelhante, um 

pensamento da diferença e não um pensamento da representação ou da identidade.  

A filosofia deleuziana apresenta-se, portanto, como um teatro filosófico. Isso 

quer dizer que a relação estabelecida entre os diversos pensadores por ele adotados 

é dirigida por ele, com roteiro e falas por ele definidas. Assim, o Spinoza de Deleuze 

fala o que Deleuze define, escreve. A criação da diferença é intrínseca à leitura que 

Deleuze faz dos outros pensadores e, se ele interpreta tais filósofos de maneira 

diferente da que fazemos, é por opção, a qual é constitutiva do seu modo de produzir 

uma filosofia própria. A criação dessa filosofia se dá na forma de torção dos conceitos 

que já existem, apropriando-se de um discurso que já existe e falando em seu próprio 

nome, usando o respaldo do outro. Isso é criar um duplo sem semelhança. Por 

exemplo: criar um conceito a partir de um conceito que já esteja presente na produção 

conceitual de Nietzsche e que, por sua vez, novo conceito que é, não se confunde 

com aquele que fora apresentado por Nietzsche. É por esse motivo que Deleuze não 

pode ser considerado propriamente um historiador da filosofia, mas um criador de 

conceitos. 

 
62 Deleuze observe qu'à travers l'histoire de la philosophie s'affirme une certaine image de la pensée 

qu'il appelle dogmatique parce qu'elle assigne a priori une forme de dehors. Cette image imprègne au 
moins formellement toutes les philosophies jusqu'à la grande crise nietzschéenne, même si elle est 
contestée çà et là à l'intérieur du système. 



70 

 

Qual é o critério que permite a Deleuze isolar duas vertentes de pensamento, 

considera-las antagônicas e escolher uma delas como modelo de seu próprio 

pensamento? A resposta é: a filosofia de Nietzsche, a qual é, em sua inspiração 

fundamental, uma tomada de posição a respeito da própria filosofia; é uma crítica à 

própria filosofia. Ao criar dois espaços de pensamento, Deleuze explicita como polos 

opostos Nietzsche e Platão. Para fazer isso, Deleuze ao criticar a representação, tenta 

escapar do platonismo e daí criar um espaço sobre a égide do pensamento 

nietzscheano.  

O pensamento platônico, presente nos mais variados momentos da História da 

Filosofia, apresenta-nos o conceito de identidade. Platão é um filósofo da 

representação, pois sua filosofia, sua postura metafísica, privilegia a imagem fundada 

pela semelhança com a identidade superior da ideia em detrimento da imagem sem 

semelhança, do simulacro. Para Platão, a existência de um mundo perfeito, imutável, 

define um conjunto de aparências que se assemelham mais ou menos ao ideal. É com 

Platão que nasce a ideia de filósofo como ser de elevação, de verticalidade. 

O filósofo é aquele que sai da caverna, purifica-se e se encaminha, como 

amante da beleza, do bem, da verdade, para o Bem. A existência de uma visão que 

valoriza a ideia de uma dualidade sensível-inteligível é que origina a metafísica. A 

distinção sensível e inteligível só é possível graças a existe de um em função um do 

outro. Tal distinção só existe em função de uma outra, que se apresenta como 

horizontal. Tal distinção é a das cópias, como distinguir uma boa cópia de uma má 

cópia. Aquela é a imagem dotada de semelhança, porque se fundamenta bem da na 

ideia, daí o conceito de identidade – privilegiado desde Platão. A identidade é sempre 

referente ao modelo, ao critério universal e eterno que permite a avaliação daquilo que 

não é ideia, que não é essência, mas que se dá como imagem. A identidade é o que 

permite a seleção entre a boa (semelhante) e a má cópia (sem semelhança). Se o 

simulacro já foi importante na filosofia deleuziana, é porque se trata de uma tentativa 

de escapar da dicotomia criada pelo conceito de identidade que valoriza algumas 

formas em detrimento de outras. Nesse sentido, ao realizar uma crítica drástica da 

teoria da representação proposta por Platão, se faz necessário a efetivação de uma 

diferença mais visceral que a simples separação entre o inteligível e o sensível. Em 

Diferença e Repetição, Deleuze nos diz que: 

 



71 

 

É exato definir a metafísica pelo platonismo, mas insuficiente definir o 
platonismo pela distinção da essência e da aparência. A primeira distinção 
rigorosa estabelecida por Platão é a do modelo e da cópia; ora, a cópia não 
é de modo algum uma simples aparência, pois ela mantém, com a Ideia 
considerada como modelo, uma relação interior espiritual, noológica e 
ontológica. A segunda distinção, ainda mais profunda, é entre a própria cópia 
e o fantasma. É claro que Platão só distingue e até mesmo opõe o modelo e 
a cópia para obter um critério seletivo entre as cópias e os simulacros, umas 
sendo fundadas por suas relações com o modelo, os outros, desqualificados 
porque não suportam nem a prova da cópia, nem a exigência do modelo. Se, 
portanto, existe aparência, trata-se de distinguir as esplêndidas aparências 
apolíneas bem fundadas de outras aparências, malignas e maléficas, 
insinuantes, que não respeitam nem o fundamento, nem o fundado. É essa 
vontade platônica de exorcizar o simulacro que acarreta a submissão da 
diferença. (DELEUZE, 2018, p.252) 
 

Para Deleuze, o papel do mito platônico no método de divisão é instruir o 

fundamento que possibilite a avaliação dos pretendentes e, a partir daí, definir qual 

pode ser ícone e qual não possui tal possibilidade e, consequentemente, ser relegado 

a situação de simulacro. Porém, como diferenciar entre todos os simulacros o que se 

configura como modelo? Não será através da descoberta de uma lei do verdadeiro e 

do falso; pois a verdade, nesse caso, não se opõe ao erro, mas à falsa aparência. 

Deverá então se proceder por um tipo de observação que busque um modelo de tal 

pureza em que a pureza do puro possa se assemelhar a ele. Tal possibilidade fará o 

falso ser imediatamente desclassificado. Como afirma Deleuze em Diferença e 

Repetição, 

 
a noção de modelo não intervém para se opor ao mundo das imagens em 
seu conjunto, mas para selecionar as boas imagens, as que se lhe 
assemelham do interior, os ícones, e eliminar as más, os simulacros. Todo o 
platonismo é construído sobre essa vontade de expulsar os fantasmas ou 
simulacros. (DELEUZE, 2018, p. 166) 

 
A verdadeira distinção se dá, portanto, entre o modelo e a cópia. Tal dualidade 

produz um parâmetro de escolha entre tais instâncias – cópias e simulacros –, 

definindo aquele que sofre a ação da ideia e outro que escapa desta. A primeira, a 

cópia modelo, ícone, não se apresenta como uma simples aparência da ideia. Afinal, 

conserva com a perfeição ideal uma relação de conformidade que serve para defini-

la como uma cópia que, partindo de uma semelhança interna com a identidade 

superior da ideia, apresenta-se como bem construída. Essa diferença proposta por 

Platão, na concepção deleuziana, não propõe a identificação ou a especificação do 

conceito, e sim o reconhecimento da ideia; não busca a determinação da espécie, 

mas a escolha da ascendência. Sua motivação verdadeira se apresenta na escolha 

de uma linhagem pura a partir de um material que não possui a pureza e que por isso 



72 

 

deve ser excluído para permitir que a ideia surja. Trata-se, portanto, da imposição da 

necessidade de primeiro conhecer a natureza do objeto a ser definido para depois 

indicar as diferenças que irão servir para apresentá-la. Trata-se de uma dialética dos 

rivais e dos candidatos. Nesse sentido, Roberto Machado nos diz que 

 
a divisão é a medição dos rivais, a avaliação dos pretendentes a partir de um 
fundamento seletivo que tem como objetivo possibilitar uma participação 
eletiva. O fundamento, idêntico e imparticipável, é a ideia: só a justiça é justa, 
só a coragem é corajosa… Mas o fundamento possibilita aos pretendentes 
que passarem por sua prova, por sua seleção, participar da qualidade que só 
ele possui inteiramente e lhe serem semelhantes. (MACHADO, 2009, [n. p.])63 

 

No outro extremo, encontramos Nietzsche. Este duvidou da orientação 

verticalizada e afirmou um pensamento da diferença. Ao pensar a vontade de potência 

e o eterno retorno, o filosofo da vontade de potência, de acordo com a interpretação 

deleuziana, coloca o eterno retorno como pensamento capaz de criar a vontade de 

potência como afirmação. Para Deleuze, na problemática do eterno retorno temos 

duas problemáticas: a da identidade e a da diferença. Deleuze dirá que a vontade de 

potência é a diferença, é a vontade afirmativa de fazer o que se deseja, o que 

intensifica.  

É muito difícil afirmar a diferença, a singularidade. Mudar é muito difícil. É como 

o velho professor que dá sempre a mesma aula. A vontade de potência como vontade 

afirmativa afirma a singularidade. A condição para essa afirmação da singularidade é 

a afirmação do eterno retorno. Deleuze pensa a vontade de potência como diferença 

e o eterno retorno como identidade. Deleuze afirma a identidade da diferença e o 

eterno retorno (tudo o que você fizer faça de tal forma que deseje fazer novamente) 

da vontade de potência. A identidade não está subordinando a diferença, mas 

fortalecendo a diferença. Criar a vontade de potência como afirmação é pensar 

diferencialmente a diferença. Assim, se Nietzsche faz uma genealogia do 

pensamento, Deleuze faz uma geografia do pensamento. Nietzsche não reconhece 

aliados nem procura sempre intensificar a diferença com relação aos outros. A 

geografia deleuziana parte de Nietzsche, dialoga com Nietzsche, com Spinoza, com 

Bergson, artistas e literários, cria conexões com conceitos já existentes para 

configurar um espaço de uma nova filosofia, denominada de filosofia da diferença. 

Nesse sentido, o objetivo de Deleuze é libertar a diferença. O espaço 

deleuziano é o espaço do pensamento sem imagem (diferença): é pluralista, 

 
63 MACHADO, Roberto. Deleuze, a arte e a filosofia (Estéticas). Zahar. Edição do Kindle. 



73 

 

ontológico, trágico, épico, imanente; é oposição ao espaço da imagem do pensamento 

(representação): dogmático, metafísico, moral, ético, transcendente. Realiza-se a 

reversão do plano transcendente visando a valorização do eterno movimento daquilo 

que é real. Essa valorização que se realiza em um plano de imanência elaborado – 

para permanecer no exemplo acima – pelos professores, que são simulacros em 

construção em devir constante, que não se repetem neles, mas que, a cada repetição, 

fazem-se diferença pura.64  

 
64 Essa repetição que se apresenta como devir, diferença pura, é percebida na concepção da filosofia 

deleuziana da formação de conceitos. Ao utilizar os filósofos e seus respectivos conceitos, Deleuze 
modifica, altera, completa, extrai, visando a construção de um novo conceito. Novo porque original, 
porque possui a identificação daquele que o criou. Repete-se algo de Bergson, de Nietzsche ou 
Spinoza, mas uma repetição que é marcada pela diferença. 



74 

 

4 DELEUZE E A EDUCAÇÃO 

 

 A chegada do pensamento de Deleuze ao Brasil ocorre por volta de 1976, 

quando o livro O Anti-Édipo foi traduzido. A repercussão dessa obra não se deu de 

imediato no meio filosófico-educacional da academia. O pensamento deleuziano, a 

princípio, ocupou um lugar fora dos muros das universidades brasileiras. De acordo 

com Alliez, Deleuze ocupou: 

 
(...) no Brasil um lugar à parte, ‘que excede largamente os muros da 
universidade’ e teve uma proximidade muito maior com as políticas 
minoritárias do que com a grande política e com suas instituições como, por 
exemplo, a Universidade. Nesse âmbito, o pensamento deleuziano se juntou 
à ‘potência de uma nova política que inverteria a imagem do pensamento’ a 
se constituir numa lógica das singularidades e uma teoria das multiplicidades, 
de acordo com o movimento de imanência. (MARINHO, 2014, apud ALLIEZ, 
1996, p. 201-202) 

 
Esses grupos informais e heterogêneos, presentes do lado de fora dos muros 

das universidades, que apresentaram interesse pelas obras de Deleuze se 

multiplicaram e, rapidamente, se aprofundaram nos estudos das obras mais densas 

publicadas pelo filósofo do devir.  

A mudança ocorre a partir da década de 1990 quando muitos departamentos 

de filosofia, através de alguns de seus jovens professores, romperam com as 

concepções já enraizadas nos departamentos de suas universidades ao apresentar o 

pensamento de Deleuze – e Foucault – como um caminho cultural diferente onde se 

transaciona uma prática transdisciplinar notadamente deleuziana. Nesse contexto, 

dois livros marcam essa mudança: Deleuze e a Filosofia, de Roberto Machado, 

publicado em 1990, e a tese de Bento Prado Jr., intitulada Presença e campo 

transcendental: Consciência e negatividade na filosofia de Bergson, publicado em 

1989. 

De acordo com Miranda:   

 
Paraíso, no artigo “Pesquisas pós-críticas em educação no Brasil: esboço de 
um mapa”, oferece uma ideia bastante clara do início da intercessão 
Foucault/Deleuze e educação no Brasil. A autora estabelece uma data como 
marco desse aparecimento: o ano de 1993, tendo como delimitação de 
universo de pesquisa a ANPEd, termômetro do que se produz em educação 
no Brasil e, mais especificamente, em filosofia da educação. (...) Somente em 
1993, na 16ª Reunião Anual da associação, dois trabalhos se pautam pela 
referência teórica pós-representacional. O primeiro trabalho, de Tomaz 
Tadeu da Silva, “Sociologia da educação e pedagogia crítica em tempos pós-
modernos” (...) O segundo trabalho, “Poder e conhecimento: a constituição 



75 

 

do saber pedagógico”, era de autoria de Lucíola Licínio de C. P. Santos.  
(MIRANDA, 2014, p. 185-186). 
 

Dentre várias outras contribuições à disseminação do pensamento deleuziano 

no Brasil, destacamos, por fim, a publicação de um número, no ano de 2005, da 

Revista Educação & Sociedade, uma publicação do Centro de Estudos Educação e 

Sociedade (CEDES), intitulada Dossiê Deleuze. A edição apresentou diversos artigos 

sobre a teoria deleuziana e as suas possibilidades de reterritorialização no plano da 

educação. 

 Feito esse breve histórico da presença das concepções deleuzianas no Brasil, 

achamos pertinente perguntar, com Gallo, “O que teria Deleuze a dizer à Educação, 

enquanto campo de produção de saberes? Ou melhor, o que é possível de ser dito 

sobre Educação, a partir de Deleuze?” (GALLO, 2017, p. 53). É apresentando e 

respondendo a essas questões que Gallo inicia uma conversa com o leitor de sua obra 

Deleuze e a Educação. Ainda segundo ele, “(...) foi com outros problemas que Deleuze 

se preocupou, foi de outros problemas que ele se ocupou” (GALLO, 2017, p. 53). Se 

esse contato, entre Deleuze e a educação, se deu foi de forma marginal e em 

decorrência de sua profissão: professor de filosofia. Um professor-pensador que 

considerou a atividade filosófica como atividade criadora de conceitos. Esse status da 

filosofia, indicado por Deleuze, impõe a esta área de conhecimento uma função que 

tem em seu horizonte uma relação com os problemas educacionais.  

Esse entendimento deleuziano do que seja a filosofia aliado à fertilidade do 

pensamento de Deleuze permitiu que outros pensadores agenciassem o pensamento 

deleuziano, sua concepção de filosofia, para o território da educação para que nele se 

reterritorializasse. Esse processo não diz respeito a uma tentativa de colocar palavras 

na boca de Deleuze, mas a um “partir de dentro” da concepção deleuziana de 

produção do conhecimento para formular ideias que sejam problemas que 

transportem o ato de aprender para além do saber. Dito de outra forma: o que faremos 

diz respeito a uma tentativa de tomar os conceitos produzidos por ele (em muitos 

casos juntamente com Guattari), desterritorializá-los e reterritorializá-los no campo da 

educação.  

Zourabichvili, filósofo francês especializado nas obras de Gilles Deleuze, nos 

diz que, caso nos interrogássemos acerca de qual teoria do ensino poderia ser 

deduzida das obras e da prática pedagógica de Deleuze, poderíamos concluir que 

suas contribuições estariam dispostas em torno de três elementos básicos:  



76 

 

1. Ensina-se sobre o que se pesquisa e não sobre o que se sabe’ (Deleuze, 
1992, p. 173; cf. também Deleuze, 1988, p.18).  2. ‘Quem sabe como um 
estudante pode tornar-se repentinamente ‘bom em latim’, que signos (talvez 
amorosos ou até mesmo inconfessáveis) lhe foram úteis para a 
aprendizagem?’ (Deleuze, 1987, p. 22).  3. ‘Fazem-nos acreditar que a 
atividade de pensar, assim como o verdadeiro e o falso relativamente a essa 
atividade, não começa senão com a procura de soluções, não diz respeito 
senão às soluções, (...) Como se não continuássemos escravos enquanto 
não dispusermos dos problemas mesmos, de uma participação nos 
problemas, de um direito aos problemas, de uma gestão dos problemas 
(Deleuze, 2000, p.268)” (ZOURABICHVILLI, 2005, p.1310) 
 

Nesses pontos explicita-se, segundo Zourabichvili, o mesmo problema: o da 

experiência. Daí a necessidade de compreender que o aprender é uma experiência 

que não se esgota em um processo de troca realizado entre um suposto sábio que 

ensina e o seu discípulo que aprende. Trata-se de um processo onde o aprender é 

uma experiência que engloba todo o ser e, por isso, não se dá sem a contribuição do 

estudante. Trata-se de um agenciamento coletivo. O ensino, enquanto experiência, se 

ajusta às condições da aprendizagem.  

Dessa forma, ao trazer à tona a imagem de Deleuze professor no campo 

educacional, invocamos também um processo de renovação da aprendizagem, pois 

o ato de aprender ocupa lugar de destaque na teoria deleuziana. Trata-se de um ato 

que se manifesta como adaptação e criação. Acontece como um agenciamento 

complexo que faz referência às condições das possibilidades do pensar.  

Libertar o pensamento dos entraves, de todas as formas de aprisionamento e 

deformação é o pressuposto básico do pensar deleuziano; é o seu impulso inicial e 

permanente. Em outras palavras:  

 
Impulso de liberação, de desembaraçamento, igualmente válido naquilo que 
chamamos de prática da vida cotidiana ou na política: desembaraçar-se das 
divisões e regras artificiais, dos poderes, das instituições, dos impedimentos, 
das representações, das ideias feitas, dos clichês: de tudo que se desvia e 
bloqueia os processos em movimento. Desembaraçar-se de tudo que o 
imobiliza, sedentariza: palavra-refrão. Se há algo, antes de tudo, que 
aprendemos com ele, que dele guardamos, que é sua marca própria e sua 
luz, é exatamente esse apelo a reativar sem parar esse movimento. 
(SCHERER, 2005, p.1185) 
 

Compreende-se aqui que o aprendizado na concepção de um pensamento sem 

imagem em substituição a tal imagem do pensamento nunca se encerrará na 

aquisição de um saber. Refere-se antes a um processo que necessariamente 

recomeça de maneira incessantemente, implicando sobretudo a tentativa de 

inviabilizar as fixações.  



77 

 

Quando tratamos de Educação, talvez a mais perigosa das sedentarizações 

seja a do eu. Uma sedentarização que contaminou a modernidade e que apresenta 

como principal sintoma dessa contaminação a construção de uma imagem do 

pensamento, originadora dos dogmatismos, da intolerância, em resumo, de toda a 

besteira. Isso porque é em volta do eu que a besteira é edificada, repleta de todas as 

suas imagens de pensamento, de seus lugares-comuns e falsos-problemas. Aqui, no 

culto à besteira não se pensa porque não se problematiza verdadeiramente. Daí a 

necessidade de se escapar da sedentarização, da fixação primeira do eu; necessário 

se faz fugir dessa subjetividade que se torna, via partilha exagerada, universalidade.  

Esse véu de subjetividade (identidade) que se confunde com generalidade 

precisa ser atravessado para que se possa desembaraçar, por detrás ou ao longo 

dele, o universo infinito daquilo a que ele alude, considerando as multiplicidades e as 

singularidades como a única sustentação segura. 

Caso aqueles que fazem o processo educacional consigam compreender isso, 

é possível que tenhamos atingido o centro do processo pelo qual se dá o aprender. 

Talvez agora fique mais claro por que algum aluno se apaixone por Latim. Pois, ao 

nos libertar das imposições (das instituições, do eu), realizaremos uma revolução 

libertadora de base deleuziana; proporemos então o desenrolar de uma série 

infindável de acontecimentos, desterritorializações, reterritorializações, 

agenciamentos, fugas, acerca dos mais variados temas e posicionamentos. O ponto 

comum aqui seria a necessidade de aprender – fundamental a todo processo 

educativo; mas esse aprender é antes de tudo um aprender a se desprender. A se 

desprender, obviamente, de toda imagem de pensamento, dos preconceitos 

anteriores, dos dogmas educacionais propostos pelas diversas teorias como se 

representasse cada um deles o reto caminho do saber; se desprender também do si. 

Trata-se, como já explicitado, de um processo educacional pautado no abandono de 

uma imagem dogmática do pensamento em benefício de um pensamento desprovido 

de imagem. Com Deleuze, aprendemos a desviar, modificar rotas, traçar linhas de 

fuga, desterritorializar e reterritorializar sempre. Mudar em direção ao problema, visto 

que este está associado ao processo educativo 

A perspectiva deleuziana defende a existência de um conhecimento que se 

encontra fora de nós; a predominância do fora. Nas palavras de Deleuze:  

 



78 

 

Dizer algo em nome próprio é muito curioso, pois não é em absoluto quando 
nos tomamos por um eu, por uma pessoa ou um sujeito que falamos em 
nosso nome. Ao contrário, um indivíduo adquire um verdadeiro nome próprio 
ao cabo do mais severo exercício de despersonalização, quando se abre às 
multiplicidades que o atravessam de ponta a ponta às intensidades que o 
percorrem (DELEUZE, 2013, p. 15). 
 

Dizer algo em seu próprio nome diz respeito a deixar de se estabelecer nas 

significações correntes, deixar de responder à palavra de ordem da linguagem do 

ensino, abandonar tal submissão e se abrir ao outro. Esse outro, nas palavras de 

SCHÉRER, em seu artigo intitulado Aprender com Deleuze: 

 
(...) é abrir-se, por amor, ao outro que não é, necessariamente, uma outra 
pessoa, mas, talvez, um animal, uma coisa qualquer, ou também um humano, 
mas que não recebe, por essa razão, um privilégio particular. Aprender não é 
reproduzir, mas inaugurar; inventar o ainda não existente, e não se contentar 
em repetir um saber: “fala-se – percorro outra vez o mesmo texto –, do fundo 
daquilo que não se sabe, de seu próprio sentido, de seu próprio 
desenvolvimento, de um conjunto de singularidades soltas”; pois é preciso 
desfazer os “aparelhos de saber”, as organizações preexistentes, incluída a 
do corpo, para devir, entrar em “devires” que comandam e balizam toda 
criação.” (SCHERER, 2005, p.1188) 

 
E é partindo do paradoxo do “estar fora” da ideia que alcançamos a 

possibilidade de “pensar por nós mesmos” que podemos perceber três pontos 

importantes do aprender deleuziano: I. que a distinção entre verdadeiro e falso, tal 

como compreendida nas instituições formais de ensino, deve ser repensada; II. situar 

o aprender não como uma imagem justa, mas sendo apenas justo uma imagem; e, III. 

o entendimento de que, no processo do conhecimento, não se parte do nada, mas de 

algo com todas as suas possibilidades de linhas de fuga, de desterritorializações e 

reterritorializações.  

Quanto à necessidade de repensar a distinção aplicada ao dito verdadeiro e ao 

dito falso por parte das instituições formais de ensino, Deleuze defende que tal ação 

deve ser radical, uma vez que estas só se relacionam com soluções já dadas, com 

problemas parciais ou de pouca importância, besteiras, cuja resolução apresentada 

reivindica apenas uma simples conformidade à questão. Nesse sentido, nos diz: 

 
como acreditar, (...), que exemplos escolares, pueris e artificiais possam 
justificar a imagem do pensamento? Toda vez que uma proposição é 
recolocada no contexto do pensamento vivo, evidencia-se que tem 
exatamente a verdade que merece de acordo com seu sentido, a falsidade 
que lhe cabe de acordo com os não-sentidos que ela implica. Do verdadeiro, 
temos sempre a parte que merecemos de acordo com o sentido do que 
dizemos. O sentido é a gênese ou a produção do verdadeiro, e a verdade é 
tão somente o resultado empírico do sentido. Em todos os postulados da 
imagem dogmática, reencontramos a mesma confusão, que consiste em 



79 

 

elevar ao transcendental uma simples figura do empírico, deixando cair no 
empírico as verdadeiras estruturas do transcendental. (DELEUZE, 2018, p. 
209) 

 
Dessa forma, tem pouca relevância o ato de aprender ou não tais “verdades”, 

conquistar ou não tais saberes. Segundo SCHÉRER, a esse respeito:  

 
Podemos evocar – a propósito das páginas densas e centrais consagradas, 
em Diferença e repetição, ao problema filosófico do erro – a célebre frase, de 
uma lógica insondável, do pequeno Ernesto, em A chuva de verão, de 
Marguerite Duras: “não quero ir à escola, porque não me ensinam coisas que 
não sei” (Duras, 1994, p. 22). Igualmente, no curta-metragem de Jean-Marie 
Straub, baseado numa primeira ideia de 1972 (A chuva de verão 
desenvolverá o tema do curta-metragem em 1990), que apresenta, em ato, 
uma lista de perguntas ineptas do professor: “Quem é o presidente? Quem é 
esse senhor?”, ou, mostrando um globo terrestre: “É uma bola? Uma 
batata?”; ou inflige um truísmo: “Estamos aqui e não em outro lugar”, etc. 
Assim, Ernesto, diante do não-senso do saber ensinante (e ensinado), não 
tem outra saída senão a de recusar, recusar-se a aprender “o que ele não 
sabe”, ou o que nele não tem nada a responder, não desperta nenhum eco, 
nem corresponde a falsos problemas.” (SCHERER, 2005, p.1189) 

 

Ao tratar dessa forma o processo educativo, a instituição e seus membros 

optam por defender um processo educativo pautado no postulado de um senso 

comum e da defesa do conhecimento como recognição. Isso leva a uma forma de 

compreensão que opera na defesa de um pensamento que é apresentado como 

resultado do exercício natural de uma faculdade dotada de boa natureza e de boa 

vontade. De acordo com Deleuze:  

 
Não se pode de fato que pensar seja o exercício natural de uma faculdade, 
que essa faculdade tenha uma boa natureza e uma boa vontade. ‘Todo 
mundo’ sabe que, de fato, os homens pensam raramente e o fazem mais sob 
um choque do que no elã de um gosto. (DELEUZE, 2018, p. 183).  

 
Ao tratar desse tema em Diferença e repetição, Deleuze menciona a célebre 

frase de Descartes que afirma ser o bom senso (a potência de pensar) a coisa mais 

bem partilhada do mundo. Tal afirmação trata-se, segundo Deleuze, de uma pilhéria, 

visto que nos basta lembrar que os homens, frequentemente, lamentam a falta de 

memória, de imaginação ou mesmo de ouvido, mas creem ser sempre muito bem 

abastecidos, bem-dotados, do ponto de vista da inteligência e do pensamento. Nesse 

exemplo, o dito gracejo cartesiano toma o bom senso ou senso comum natural como 

determinação do pensamento puro. Trata-se, portanto, de assumir, na fala cartesiana, 

a existência de um Cogitatio Natura Universalis¸ isto é, um pensamento de natureza 

universal: 

 



80 

 

Quando a filosofia encontra seu pressuposto numa Imagem do pensamento 
que pretende valer de direito, não podemos, então, contentar-nos em opor-
lhes fatos contrários. É preciso levar a discussão para o plano do direito e 
saber se essa imagem não trai a própria essência do pensamento como 
pensamento puro. (DELEUZE, 2018, p183-184) 

 

Essa ideia de pensar se apresenta no modo tradicional de fazer filosofia e no 

modo tradicional de fazer educação. Trata-se daquilo que Deleuze e Guattari 

denominaram de ‘modo maior” e que foi explicitado na obra Kafka: por uma literatura 

menor.65 Para Deleuze, a busca de um ensino menor empreendida por um criador de 

conceitos deveria partir de um mapeamento do plano de composição no qual o 

conjunto de conhecimentos ali discutidos se delineou ao invés de manter a 

sedimentação de um suposto pensamento de natureza universal. “Uma literatura 

menor não é a de uma língua menor, mas antes a que uma minoria faz em uma língua 

maior” (DELEUZE; GUATTARI, 1977, p. 25). Tal postura, a saber, o ato de mapear as 

intensidades que atuam nesse plano, poderia fazer surgir uma mudança na “Imagem 

do pensamento”, gestada no movimento da elaboração das formas teóricas que se 

produziram e se sedimentaram durante séculos. Isso implica a construção de um 

caminho que aponte para procedimentos atitudinais face ao pensamento filosófico e 

educacional através do qual possamos problematizar todo o processo diferentemente 

da maneira como vem sendo correntemente problematizado. 

O segundo ponto elencado, situar o aprender não como uma imagem justa, 

mas sendo apenas justo uma imagem, está diretamente relacionado ao anterior bem 

como ao que lhe sucederá. 

A necessidade aprender é posta como ponto comum, elementar de todo 

processo educativo. Não discutimos isso. Em Deleuze, entretanto, necessário antes é 

aprender a se desprender: mudar em direção ao problema; manter a associação deste 

ao processo educativo. Desprender-se dos dogmas educacionais que propõem trilha 

única para o processo educativo. Trilha sem rotas de fuga. Desprender-se do eu.  

Com Deleuze, aprendemos sobre desvios, modificações de rotas, traçar de 

linhas de fuga, desterritorializações e reterritorializações. Tudo isso em processo 

contínuo. Tudo isso, sempre. Realizar uma série interminável de acontecimentos, 

agenciamentos, fugas que aproximam e distanciam ao passo que geram o novo, o 

múltiplo. Aprendemos a valorizar a aprendizagem que busque o entendimento de um 

 
65 Vale salientar que o conceito de “menor”, apesar de ter sido primeiramente enunciado em “Kafka:  

por  uma  literatura  menor” (1977),lugar  onde  foi  formulado, foi apresentado principalmente em 
“Mil Platôs” (1980). 



81 

 

pensamento sem imagem, desprovido de pressupostos essenciais, que rejeite a ideia 

de um Cogitatio Natura Universalis.  

Para Deleuze, o problema do pensamento filosófico, diferente do que se 

apresenta ao conhecimento científico ou ao conhecimento artístico, é justamente a 

criação de conceitos. Ao trabalho filosófico, a invenção de ideias é mais importante 

que a organização destas na forma das proposições ou juízos que lhes impomos. A 

possibilidade de pensar é anterior à apreciação da verdade ou do erro. O que nos faz 

pensar é o que não pensamos ainda: 

  
O pensamento é a mais elevada determinação, posicionando-se em face da 
besteira como do indeterminado que lhe é adequado. A besteira (e não o erro) 
constitui a maior impotência do pensamento, mas também a fonte de seu 
mais elevado poder naquilo que o força a pensar. (DELEUZE, 2018, p. 364-
365). 

 

Essa forma de aprender, via construção de um pensamento desprovido de 

imagem, pode até se apresentar desesperadora para os teóricos de uma pedagogia 

pautada na imagem do pensamento. Mas o que seria uma ideia, um conceito, senão 

a determinação singular, uma linguagem que se faz independente de uma palavra de 

ordem e que, não raras vezes, estabelece embate com o poder? “Essa pode ser a 

resposta do Ernesto, de Marguerite Duras, diante da borboleta espetada (no filme): 

‘Como se chama isso? – um assassinato, diz Ernesto.” (SCHERER, 2005, p.1190). 

Trata-se de abrir perspectivas, traçar linhas de fuga ao que está posto e, com isso, 

quebrar o encadeamento das ordens em um processo de destituição da imagem do 

pensamento para dar lugar à construção de um pensamento sem imagem. 

O entendimento segundo o qual no processo do conhecimento não se parte do 

nada, mas de um algo composto de inúmeras possibilidades de linhas de fuga, de 

desterritorializações e reterritorializações é o terceiro ponto que aqui destacamos. 

Trata-se de um ponto distinto, notável por assim dizer, uma vez que trata a produção 

do conhecimento como algo coletivo, onde todos os envolvidos são protagonistas. 

Isso impõe a necessidade de transitar a um outro domínio que não o dos gabinetes 

educacionais onde os teóricos da educação tentam definir fórmulas de aprendizado. 

Passemos então a um outro domínio. Passemos ao domínio da própria vida com todas 

as suas linhas de fuga e seus pontos de encontros, desencontros e reencontros com 

todos os riscos que essa atitude possa conter. A invenção, a criação, o incessante 



82 

 

surgimento de novas formulações leva à compreensão de que ensinar não se refere 

a um processo de exaltação do sujeito, mas do coletivo. 

 

4.1  A educação menor 

 

Ao escrever “Kafka: Por uma literatura menor”, Deleuze e Guattari elencam três 

principais características que devem ser observadas: a desterritorialização, a 

ramificação política e o valor coletivo. Descreveremos inicialmente essas três 

características com o objetivo de desterritorializá-las posteriormente no campo da 

educação.  

Ao tratar da desterritorialização, Deleuze e Guattari nos dizem, na obra 

imediatamente supracitada, que toda língua é imanente a uma realidade e possui sua 

territorialidade. A literatura menor atua subvertendo essa realidade e, 

consequentemente, nos arrancando desse campo. Uma literatura menor possibilita 

não apenas anuncia a possibilidade do novo, mas produz as condições para essa 

possibilidade, para esse novo, promovendo o nosso deslocamento rumo a novos 

agenciamentos.  

 “A segunda característica das literaturas menores é que nelas tudo é político. 

(...) o seu espaço, exíguo, faz com que todas as questões individuais estejam 

imediatamente ligadas à política” (DELEUZE E GUATTARI, 1977, p. 39). A afirmação 

não quer, a nosso ver, indicar a existência de um conteúdo político na literatura menor. 

Indica, sim, que, em decorrência do agenciamento que é, se configura como política. 

O espaço escolar, por exemplo, está conectado a vários outros espaços (familiar, 

econômico, burocrático, etc.) que lhe determinam os valores. 

 
Uma literatura maior, estabelecida, não é política, necessariamente. Até pelo 
contrário, pois comumente aparece-nos como um agenciamento apolítico 
(como se isso fosse realmente possível!). A literatura maior não se esforça 
por estabelecer elos, cadeias, agenciamentos, mas sim por desconectar os 
elos, para territorializar-se no sistema das tradições a qualquer preço e a toda 
força. (GALLO, 2017, p.63). 

 

A terceira característica nos afirma que em uma literatura menor, tudo adquire 

um valor coletivo, deixando de pertencer e influenciar exclusivamente ao artista e 

assumindo um caráter grupal. Uma obra menor fala por milhares e não por si mesma, 

apresentando agenciamentos comunitários. Isso ocorre porque o talento não é, 

precisamente, muito abundante em uma literatura menor; nesse tipo de literatura, as 



83 

 

condições não são dadas numa enunciação individuada que pertença a este ou 

aquele sujeito notável e, portanto, separável da enunciação coletiva. 

 
É a literatura que se encontra carregada positivamente desse papel e dessa 
função de enunciação coletiva e mesmo revolucionária. (...) O enunciado não 
aponta para um sujeito de enunciação que constitui a causa, nem para um 
sujeito de enunciado que seja o efeito. (DELEUZE E GUATTARI, 1977, p.40) 

 
Neste ponto, já objetivando reterritorializar as características de uma literatura 

menor no campo educacional e no respectivo fazer “uma educação menor”, 

salientamos que o processo educativo regulado por suas diretrizes educacionais, 

características de uma educação maior, estão sempre a determinar aquilo que 

devemos ensinar, para quem e como, traduzindo-se assim em uma máquina de 

controle do pensamento, do comportamento, dos saberes que visa a uma 

aprendizagem. Deleuze, no Oitavo postulado, tratando do que significa aprender, nos 

diz que: 

 
Aprender vem a ser tão somente o intermediário entre não-saber e saber, a 
passagem viva de um ao outro. Pode-se dizer que aprender, afinal de contas, 
é uma tarefa infinita, mas esta não deixa de ser rejeitada para o lado das 
circunstâncias e da aquisição, posta para fora da essência supostamente 
simples do saber como inatismo, elemento a priori ou mesmo Ideia 
reguladora. E, finalmente, a aprendizagem está, antes de mais nada, do lado 
do rato do labirinto, ao passo que o filósofo fora da caverna considerava 
somente o resultado – o saber – para dele extrair os princípios 
transcendentais. (DELEUZE, 2018, p.223) 

 

Assim como o aprender está para o rato no labirinto, está também para aquele 

que o procura – embora não saiba ao certo o que procura – e para aquele que o 

encontra – mesmo que seja algo que não tenha sido buscado. Tal constatação põe a 

aprendizagem como algo incontrolável. Não se sabe, portanto, como alguém se torna 

um matemático, filósofo ou músico. A aprendizagem se configura, dessa maneira, 

como algo capaz de escapar ao controle e se assumir como um antagonismo. Trata-

se de fazer uma educação menor que será gestada e desenvolvida no seio da 

educação maior com vistas à subversão desta última. Isso significa pensar uma 

educação que desterritorialize a produção dos saberes, trate essa produção como 

resultado dos agenciamentos políticos e coletivos: de dentro da máquina fundar a 

resistência, pois onde sabemos que onde há exercício de poder existirá também 

resistência. Aproveitemos as brechas, criemos trincheiras, onde a educação menor 

possa criar possibilidades que fujam ao controle. 

 



84 

 

A ramificação política é segunda característica a ser reterritorializada no campo 

educacional. Aqui existe a defesa segundo a qual a consideração de que tudo é 

político na atividade educacional não significa exclusivamente uma redução da 

educação à esfera institucional. Significa também que o processo de criação de 

conceitos, de saberes, é permeado pela política. Dessa forma, a educação maior é 

aquela que é produzida no universo da macropolítica – salas de direção, coordenação, 

setor de psicologia, gabinetes de secretárias, ministérios, etc.  

Nesse sentido, as diretrizes educacionais, presentes na educação maior, que 

estão sempre a determinar aquilo que devemos ensinar, para quem e como, 

traduzem-se em uma máquina de controle do pensamento, do comportamento, dos 

saberes. Deleuze se contrapõe a tal concepção de construção de saber ao defender 

que ninguém sabe de antemão como se aprende. A aprendizagem passa pelo 

aprender a desaprender. Isso significa, portanto, pensar uma educação que 

desterritorialize a produção dos saberes, trate essa produção como resultado dos 

agenciamentos políticos e coletivos e abra, consequentemente, espaço para a ação 

do educador. A educação menor será, dessa forma, aquela que se desenvolverá no 

âmbito da micropolítica. A educação menor é rizomática. 

Nesse momento, em que tratamos sobre desterritorialização, nos parece 

oportuno lembrar que, ao escrever o volume I de Mil Platôs, Deleuze e Guattari 

desenvolveram o conceito filosófico de rizoma.  

No contexto atual dos sistemas de ensino a divisão do conhecimento em áreas 

de saber, que por vezes são tratadas de forma estanque, dificulta para o aluno a 

compreensão do conhecimento como um todo integrado. Algumas tentativas foram 

realizadas no sentido de buscar uma superação dessa estratificação do saber. Dentre 

estas, podemos destacar as propostas de interdisciplinaridade, onde os currículos 

passaram a ser montados, visando a uma integração das disciplinas:  

 
Tais segmentos são as disciplinas, com seus objetos próprios, que trazem 
em seu bojo aspectos que formam a área como um todo. Por causa dessa 
condição, os conceitos estruturadores de uma área estão presentes de forma 
transversal, portanto, de maneira explícita e/ou implícita, em todas as 
disciplinas que a compõem, embora no âmbito de cada disciplina possam ser 
percebidos conceitos mais particulares, que não fazem parte das 
representações do real presentes em outras disciplinas da mesma área. 
(PCN + ENSINO MÉDIO: CIÊNCIAS HUMANAS, p. 25) 

 
No entanto, tais propostas encontraram dificuldades em sua implantação. 

Dentre essas, destacaremos aqui uma dificuldade específica que nos parece mais 



85 

 

adequada aos nossos propósitos: a formação estanque dos professores. Esse tipo de 

formação limitava a compreensão dos profissionais da educação acerca das relações 

que suas respectivas áreas de conhecimento poderiam estabelecer com as áreas de 

seus colegas professores. Essas barreiras conceituais que dificultam a compreensão 

que cada professor precisa ter acerca de sua especialidade com a s outras várias 

áreas de saber precisam ser superadas. É necessário compreender o 

desenvolvimento dos processos históricos e sociais pelos quais se produz o 

conhecimento. Só assim será possível a compreensão das possibilidades de 

organização e produção desses saberes em uma conjuntura educacional mais 

abrangente.  

A defesa dessa necessidade de integração das várias áreas de conhecimento 

se encontra fundamentada na constatação de que o conhecimento é rizomático. O 

conhecimento rizomático se opõe ao paradigma arborescente, aquela estrutura de 

conhecer análoga à grande árvore com suas raízes fincadas em solo firme 

(consideradas premissas verdadeiras), seu tronco sólido e os galhos (diversas 

especializações) que ramificam saberes fundados em algo firme através de sua 

estreita ligação com toda a estrutura arbórea. 

Essa forma de conhecer determina uma hierarquização do saber. Conforme 

Deleuze e Guattari: 

 
Os sistemas arborescentes são sistemas hierárquicos que comportam 
centros de significação e de subjetivação, autômatos centrais, assim como 
memórias organizadas. Os modelos correspondentes são aqueles em que 
um elemento não recebe senão de uma unidade superior, e uma afetação 
subjetiva, de ligações preestabelecidas. Isso fica claro nos problemas atuais 
da informática e das máquinas eletrônicas, que conservam ainda o mais velho 
pensamento, na medida em que confere o poder a uma memória ou a um 
órgão central. (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 25). 
 

Diante da perspectiva arborescente do conhecimento, vale a pergunta: Será 

que o pensamento e o conhecimento acompanham a proposta arborescente? Não 

será essa forma de conhecer um paradigma construído a posteriori e posto sobre o 

conhecimento já produzido, objetivando classificá-lo, organizá-lo, objetivando facilitar 

o acesso ao mesmo e possibilitar a formação da estrutura dos novos conhecimentos 

a serem criados? Se assim for, não poderíamos, de forma razoável, admitir também 

que o pensamento provém – ou possa proceder – de outra forma menos hierarquizada 

e mais babélica? Para Deleuze e Guattari, a resposta é sim. O conhecimento se 

desenvolve em uma estrutura cerebral de funcionamento anárquico. “O pensamento 



86 

 

não é arborescente, e o cérebro não é uma matéria enraizada nem ramificada.” 

Deleuze e Guattari (1997, p. 24) dizem, ainda: 

 
Os paradigmas arborizados do cérebro dão lugar a figuras rizomáticas, 
sistemas acentrados, redes de autômatos finitos, estados caóides. Sem 
dúvida, este caos está escondido pelo reforço das facilitações geradoras de 
opinião, sob a ação dos hábitos ou dos modelos de recognição; mas ele se 
tornará tanto mais sensível, se considerarmos, ao contrário, processos 
criadores e as bifurcações que implicam. E a individuação, no estado de 
coisas cerebral, é tanto mais funcional quanto não tem por variáveis as 
próprias células, já que estas não deixam de morrer sem renovar-se, fazendo 
do cérebro um conjunto de pequenos mortos que colocam em nós a morte 
incessante. Ela apela para um potencial que se atualiza sem dúvida nas 
ligações determináveis que decorrem das percepções, mas, mais ainda, no 
livre efeito que varia segundo a criação dos conceitos, das sensações ou das 
funções mesmas.66 (DELEUZE; GUATTARI, 2016, p. 254-255). 

 

Se o processo do pensar e do conhecer é rizomático, precisamos trazer esse 

conceito para o campo da educação. Vamos territorializá-lo no campo dos processos 

educativos.  

Deleuze e Guattari afirmam que o rizoma é regido por seis princípios básicos, 

a saber: conexão, heterogeneidade, multiplicidade, ruptura assignificante cartografia 

e decalcomania.  Dentre estes, em decorrência do nosso interesse imediato, traremos 

à tona apenas três: a conexão, a heterogeneidade e a multiplicidade. 

No que tange aos princípios de conexão e heterogeneidade, Deleuze e Guattari 

postulam que tudo está em contato, que inexistem impasses representativos entre 

pessoas, assuntos e espaços. Isso significa que qualquer ponto do rizoma pode – e 

deve - se conectar a qualquer outro ponto dele. Contrário à “dinâmica” arborescente, 

o rizoma não se apresenta como um ponto central que sustenta todo o resto, mas 

como movimento que se desloca para todos os lados. Assim, em uma educação 

menor e rizomática, pensar a interdisciplinaridade pode ser considerado algo 

pleonástico. Não deveríamos tratar o conhecimento na forma de disciplinas, visto que, 

nessa perspectiva, não deveria existir algo como “disciplinas” e sim um contato entre 

tudo, um diálogo capaz de possibilitar um deslocamento entre todas as áreas.  

Quanto à multiplicidade, os autores nos dizem ser esse princípio um postulado 

da ausência de um sujeito. No lugar deste, somente determinações, dimensões, 

grandezas. Assim, o propósito de qualquer projeto de educação deve fugir da unidade, 

uma vez que a mesma se apresenta como aposta última na forma. No rizoma inexiste 

forma, pois é produção de linhas (de fuga, de intensidade, etc.).  A escola, nesse 

 
66 Chamam-se de caóides as realidades produzidas em planos que recortam o caos. 



87 

 

sentido, nada forma. A educação menor potencializa; desenvolve projeto de 

transformação e não de conservação. Se a multiplicidade é deslocamento que tudo 

altera, devemos buscar o lugar da construção em detrimento do lugar da recognição. 

 

Como pode acontecer um Pensar-Ensinar, um Pesquisar-Criticar, um Ler-
Escrever, um Diferir-Artistar na Educação de hoje? De uma Pesquisa do 
Acontecimento, seguem-se novas maneiras de pensar e de realizar uma 
“crítica-escrileitura”, que vão até a singularidade da experimentação de cada 
pesquisador-professor, num processo de artistagem inventiva da Educação. 
Por essa via, buscam-se novas formas de expressão e de conteúdos, as 
quais derivam de percursos intensivos e trajetos extensivos das produções 
que vêm sendo realizadas, já há alguns anos, no campo educacional; 
educacional; lutas contra a secura dos corações, a acídia nas relações e o 
agreste dos códigos; inspirações fornecidas por filósofos, escritores, 
educadores do Pensamento da Diferença. (AQUINO & REGO, 2014) 

 

 

Dessa forma, ao adotar uma nova imagem do conhecimento para o saber, a 

rizomática, estaremos consequentemente sincronizando uma nova abordagem do 

próprio conhecimento: o saber passa a ser uma funcionalidade. A consequência 

imediata dessa nova condição do conhecer rompe com a hierarquização do saber, da 

divisão do conhecimento em disciplinas estanques no universo escolar. Substitui-se a 

árvore pelo rizoma. Abre-se a possibilidade das desterritorializações, das linhas de 

fuga, dos pontos de ligação, reterritorializações, em resumo, das múltiplas 

possibilidades do ato de conhecer: a transversalidade.67 

Essa noção é aplicável à imagem rizomática do saber, visto que se manifesta 

na mobilidade e consequente abandono dos verticalismos e horizontalismos 

insuficientes para quem deseja operar em um plano de imanência e tudo que dele 

participa. 

Desenvolver a perspectiva do conceito de rizoma nos currículos escolares 

provocará profunda modificação deles. Uma verdadeira revolução, por assim dizer. 

Tal afirmação se sustenta no fato de que um currículo rizomático substituiria uma 

episteme educacional voltada para a classificação e hierarquização do saber. 

Deixariam de ser considerando saberes estanques, superiores ou inferiores a outros 

saberes, elevando a viabilidade de trânsito entre os saberes ao não mensurável. 

 
67 A transversalidade diz respeito à noção desenvolvida por Guattari no início dos anos sessenta, 

oriunda de sua prática terapêutica que visa substituir a noção de transferência. Tal conceito se mostra 
contrário à verticalidade, caracterizada pelas estruturas hierárquicas, piramidais, e a horizontalidade, 
entendida como própria da maneira pela qual as pessoas ou coisas se organizam dentro da situação 
em que se encontram. 



88 

 

Trata-se, em outras palavras, do fim da compartimentalização do saber, que nesse 

momento, em decorrência do uso de um currículo ainda arborescente, só se realiza 

mediante a prática de uma educação menor. 

O saber segmentado por disciplinas, nos últimos anos, cedeu lugar para o 

saber segmentado por áreas de conhecimento (Humanas, Linguagens, Matemáticas, 

Ciências da Natureza). Basta verificar a forma como o Exame Nacional do ensino 

Médio está organizado. No entanto, aqui falamos de uma proposta mais ousada. 

Falamos de transdisciplinaridade. Atividades, já desenvolvidas em escolas da Rede 

Jesuíta buscam andar nesse sentido. As feiras de conhecimento (não de ciências), de 

saberes, são organizadas a partir das necessidades apresentadas pela comunidade 

onde a escola está inserida e buscam apresentar propostas de intervenção à 

realidade. Nesse processo não se valoriza um aspecto epistemológico específico, mas 

o conjunto de saberes que, inseridos em uma perspectiva rizomática, objetiva a 

solução de um problema. Outra experiência interessante se apresenta nas aulas onde 

participam estudantes e professores (das mais diversas áreas, com seus saberes 

específicos) em um mesmo espaço, buscando pensar problemas, discutir situações, 

onde o conhecimento de uma determinada áreas do saber não é suficiente para 

apresentar uma solução ou mesmo sustentar a discussão.  

Nessas aulas, ainda exceção no cotidiano escolar, parece-nos surgir, mesmo 

que de forma tímida, uma educação menor; menor porque se apresenta dentro dos 

critérios anteriormente citados: desterritorialização, ramificação política e valor 

coletivo. Desterritorializado porque se retira do contexto usual das salas de aula 

convencionais, porque nega a figura do professor que possui a verdade e o insere no 

campo da desconstrução da exclusividade de seu saber específico (bem como o de 

seus colegas que partilham do mesmo espaço) e o insere no debate e na construção 

de um novo saber junto aos estudantes, demais professores e comunidade; político 

porque parte das necessidades da comunidade, dos problemas que afetam a 

existência das pessoas, que se inserem nas relações de exercício de poder; e, coletivo 

porque, como já expresso nos dois critérios anteriores, está relacionado à produção 

de um saber coletivo, rizomático, que deixa de pertencer e influenciar de maneira 

exclusiva aquilo que é singular, assumindo um caráter grupal, pois uma fala menor 

comunica por vários e não por si mesma, verificando-se, dessa forma, os 

agenciamentos comunitários. 



89 

 

Acreditamos que experiências como as supracitadas possam desencadear 

linhas de pensamento que desemboquem em uma produção coletiva (de autores e de 

saberes) que, longe de ser considerada com desqualificada, produza uma 

desmontagem da forma majoritária e estabelecida de produzir conceitos. Trata-se de 

uma ação de resistência, que se dá a partir da diferença, não consistindo em um 

modelo, mas em uma possibilidade de desvio. 

Essa educação menor, dotada de conexão, heterogeneidade e multiplicidade, 

é sempre segmentada. Isso faz com que não desenvolva preocupações com a 

fundação de falsas totalidades. Aqui não interessam os paradigmas, as cópias, a 

imposição de soluções. Não se busca uma unidade perdida ou uma suposta 

integração dos saberes. O foco é desenvolver rizomas. Permitir conexões, 

desterritorializações, reterritorializações, conectar linhas de fuga e desconectá-las 

para que se encontrem com outras em diversos pontos. Fazer isso com alunos, com 

os projetos desenvolvidos pelos demais professores, sem estabelecer uma 

preocupação com o fim, mas permanecendo no meio, entre as coisas.  

O valor coletivo, terceira característica citada, põe todos os envolvidos no 

projeto educativo juntos. Aqui inexiste a possibilidade de atos solitários, pois toda ação 

envolverá outros indivíduos. Na educação menor, aposta-se nas multiplicidades. 

Singularidades são, sob esse olhar, coletivas. Desenvolvem devires, projetos, 

acontecimentos, individuações sem sujeito.  

No agenciamento coletivo, não existe espaço para as categorias tradicionais 

de professor que ensina a imagem de um pensamento e a categoria de um aluno que 

aprende essa imagem.  Não existe a valorização de um narrador, de um sujeito 

protagonista a espalhar seu saber aos alunos reduzidos a meros coadjuvantes no 

processo. Existem apenas os agenciamentos coletivos de enunciação, carregados 

“dessa função de enunciação coletiva e mesmo revolucionária” (DELEUZE E 

GUATTARI, 1977, p.40). É em nome de um agenciamento coletivo que a educação 

menor assume uma militância, desenvolve táticas de guerrilha, submete-se a riscos, 

perigos, e ruma para um projeto que não pode ter fim, seja teleológico ou escatológico.  

Após as considerações acima, podemos afirmar que a reterritorialização dos 

conceitos deleuzianos na prática educacional é algo que se faz dentro de uma 

educação menor. Aquilo que é proposto por Deleuze como caminhos para a produção 

de conceitos, saberes, rompe com as práticas atuais que regem o processo de “ensino 

e aprendizagem”. Esse rompimento é facilmente perceptível na medida em que 



90 

 

Deleuze valoriza, conforme dito, a construção de saberes como uma construção 

coletiva, rizomática – portanto heterogênea, múltipla e conexa – e política, não 

deixando espaço para uma visão de educação que defenda o conhecimento 

arborescente, fundado em uma imagem de pensamento. Aprender com Deleuze 

pressupõe a necessidade de antes desaprender.  



91 

 

5 ANÁLISE DO PROJETO EDUCATIVO COMUM (PEC) À LUZ DA FILOSOFIA DA 

DIFERENÇA DE GILLES DELEUZE 

 

5.1 O PEC: suas dimensões à luz do pensamento da diferença 

 

O Projeto Educativo Comum produzido pela Rede Jesuíta de Educação (RJE) 

em associação com seus colaboradores busca, como já salientado, propor um sistema 

integrado de ensino cuja existência se destine a todas as escolas jesuítas de 

educação básica no território nacional. Para os elaboradores do PEC, a ideia do 

Projeto surgiu de um sentimento daqueles que conduzem o processo educativo nas 

escolas da Rede. A percepção coletiva da necessidade de se oferecer um maior 

significado ao trabalho que era realizado. Deste sentimento surge o PEC, um Projeto 

voltado para a formação de indivíduos. 

A análise realizada nos mostrou que existem quatro grandes dimensões 

apresentadas pelo Projeto Educativo comum, a saber: Currículo; Organização, 

estrutura e recursos; Clima institucional; e, Família e comunidade local. Tais 

dimensões defendem uma percepção do estudante como aquele que está no centro 

do processo de ‘ensino-aprendizagem’ e que se encontra imerso em um currículo que 

oferece oportunidades para a construção do conhecimento. Diz ainda o PEC que, ao 

tratar da dimensão curricular as instituições educacionais devem primar pelo 

desenvolvimento pleno do sujeito apresentando-se abertas ao ecletismo e ao diálogo 

com diversas formas de fazer educação e considerando, ainda, no cotidiano da escola 

e fora dela as relações de poder que se estabelecem entre diferentes autores. 

Segundo o PEC (2016, p. 42): “Nas instituições educativas da Companhia de 

Jesus, a aprendizagem se dá na perspectiva do desenvolvimento pleno do sujeito. 

Seguindo sua tradição de ecletismo, na abertura e no diálogo com as diferentes teorias 

da educação”. 

Em sua dimensão curricular, o PEC, nos diz ainda que deverá ser enfatizada a 

construção do conhecimento que empreenda uma relação de complementaridade, 

transversalidade, entre as diversas áreas do conhecimento que valorize cada vez mais 

os conteúdos dos diversos campos do saber considerando sempre a realidade da 

escola em atenção à cultura local mas também prezando pela identidade da proposta 

Pedagógica Inaciana. 

 



92 

 

(...) a Rede Jesuíta de Educação estabelece, como diretrizes para aperfeiçoar 
seus processos educativos, que os colégios: (1) Avaliem a efetividade de 
suas propostas educativas; (2) promovam a atualização ou a transformação 
de seus currículos, para que expressem a identidade inaciana, sejam 
significativos e flexíveis e contemplem as diferentes dimensões da formação 
da pessoa; (3) revejam a organização e o planejamento dos diferentes 
componentes curriculares, para que contemplem a transversalidade e a 
interdisciplinaridade como inerentes à realidade e as utilizem nas propostas 
de aprendizagem; (4) redimensionem espaços e tempos escolares, para 
gerar mais espaço de mobilidade e criatividade no processo educativo; (5) 
atualizem os recursos didáticos e tecnológicos, para responder de maneira 
mais eficaz aos desafios dos tempos atuais; e (6) enriqueçam a matriz 
curricular, para que, além da base comum nacional, obrigatória, incorporem 
os componentes necessários para garantia do ideal de educação integral da 
Companhia de Jesus. (PEC, 2016, p.42) 

 
Percebendo a não necessidade de nos estendermos mais acerca das 

premissas do PEC, afinal já dedicamos um capítulo para esse fim, apresentamos a 

questão que motiva a construção não só deste capítulo, mas de todo o nosso propósito 

neste trabalho: O PEC, em sua dimensão curricular, apresenta os elementos 

necessários para configurá-lo como uma perspectiva educativa voltada para o 

desenvolvimento de uma pedagogia da diferença? 

Aprendemos com SILVA (2002, p.3)68 que uma teoria do currículo que se 

proponha pós-estruturalista deverá apresentar quatro questões centrais para a sua 

caracterização, a saber: conhecimento/verdade; sujeito/subjetividade; valores; e, 

poder. 69 

Ao tratar da questão do conhecimento e da verdade no universo curricular 

podemos nos perguntar se existe um conhecimento verdadeiro a ser ensinado? A 

resposta oferecida pela tradição, pela perspectiva da identidade, é que o 

conhecimento a ser ensinado será aquele que estabelecer uma relação de 

correspondência entre o sujeito e o objeto. O PEC, ao indicar, conforme já afirmado, 

que o conteúdo abordado em seu currículo deve prezar pelo ecletismo e pela 

diversidade, pelo contato da escola com a realidade exterior a ela e com as relações 

de poder aí presentes, também indica que a existência de uma identidade jesuíta, 

aquela que se encontra apoiada nos exercícios espirituais propostos por Inácio de 

Loyola e que se traduzem no irretocável carisma Inaciano, deve ser preservada no 

processo.  

 
68 Disponível em http://www.4shared.com/office/h5oVK2tN/Silva_Tomaz_Tadeu_Dr_Nietzsche.html. 

Acesso em 8 jan.2020 
69 Não entender essa caracterização como uma tentativa de impor ao currículo a finalidade de uma 

essência última, mas como um conjunto de elementos que podem colaborar com um questionamento 
acerca dos fundamentos que o status quo lhe determine. 

http://www.4shared.com/office/h5oVK2tN/Silva_Tomaz_Tadeu_Dr_Nietzsche.html


93 

 

Diferente desse apego a uma identidade, a proposta pós-estruturalista, 

rizomática, não pivotante, irá problematizar com essa concepção que defende um 

conjunto de conceitos como inabaláveis, destacando a sua artificialidade, visto que 

nenhum conhecimento pode reivindicar a posição de conceito absoluto e situando 

cada suposta verdade como algo imanente e não transcendente. 

Com relação as concepções de sujeito e de subjetivação entendemos que uma 

proposta curricular forjada na diferença trabalha com um “sujeito” mutável, nunca 

definido e acabado, diferente de si mesmo e que não se define como aquilo que pensa 

que é. Não se trata de um único, mas de um múltiplo. O PEC, ao afirmar as diretrizes 

a serem perseguidas por seus colégios, determina que seus currículos, em sua 

atualização, avaliem a efetividade de suas propostas e promovam uma atualização 

destes, valorizando a flexibilidade de seus conteúdos de forma a possibilitar a 

contemplação das diferentes dimensões da formação humana. Tal determinação, 

segundo o Projeto, objetiva proporcionar o enriquecimento da matriz curricular de 

forma a garantir o ideal de educação integral da Companhia de Jesus e a expressão 

da identidade inaciana.   

 
A construção do currículo considera a concepção de mundo, de sociedade, 
de homem e de pessoa que se deseja formar, assim como contempla 
aspectos da formação integral que tenham fundamentação: de natureza 
epistemológica, indagando sobre limites e possibilidades do conhecimento e 
as relações que se estabelecem entre conhecimento, sujeitos e meio; 
pedagógica, buscando os melhores caminhos e percursos para que a 
aprendizagem integral aconteça; e psicológica, considerando os diferentes 
estágios de desenvolvimento do educando e sua capacidade de pôr-se em 
atividade” (PEC 31, 2016, p.43).  

 

O PEC diz também que,  

 
Pressupondo o aluno como centro do processo de aprendizagem, o currículo 
oferece oportunidades para que o conhecimento seja constituído de diversas 
formas, individual e coletivamente, garantindo acompanhamento sistemático 
do aluno, do processo de ensino e de aprendizagem e dos modos de 
avaliação daquilo que se espera como resultado (PEC, n. 36., p.46). 

 
Muito embora o PEC defenda a consideração da realidade (concepção de 

mundo, de sociedade) enfatiza que tudo isso está voltado para a construção de um 

sujeito que se deseja formar. Nos parece, assim, que esse modelo se revele 

metafísico visto que se agarra a uma a um ideal de sujeito – o integral e dotado de 

identidade inaciana. Para lograr êxito adota um fundamento essencialista desse 

sujeito, acreditando em uma visão de sujeito uno; um “eu” que se apresente como 



94 

 

princípio e razão do fazer; um sujeito, visto como uma substância igual a si e que 

coincide com o pensamento que tem de si, com a consciência de si, com uma 

identidade. Uma imagem de pensamento ao invés de um ´pensamento sem imagem, 

que postula a existência de uma ideia de definição permanente de um sujeito 

universalmente válido. 

Outra questão central que se coloca diz respeito aos valores e seus critérios. 

De acordo com Silva: 

 
Uma teoria do currículo não pode evitar a questão da valoração. Aqui, de 
novo, haverá uma grande distância entre as “soluções” tradicionais e as pós-
estruturalistas. Enquanto para as abordagens tradicionais, a questão dos 
valores e dos critérios se apoia em alguma espécie de fundamento primeiro 
ou transcendental, para a perspectiva pós-estruturalista, a questão é saber 
de quem são os valores, para quem e para que servem. No primeiro caso 
busca-se um fundamento último para os valores; no segundo faz-se, 
nietzscheanamente, uma pergunta genealógica sobre as forças por trás do 
processo valorativo. (SILVA, 2019, p. 19) 70 

 
Seguindo Nietzsche, a teoria pós-crítica, da diferença, não está voltada para a 

fundamentação de valores: os valores possuem origem, mas não possuem 

fundamento. Admitir o contrário a isso é admitir uma transcendência, uma visão 

universalista dos valores, como se estes se apresentassem de maneira não histórica 

e não permeada por interesses. A concepção adotada pelo Projeto Educativo Comum 

explicita a necessidade de formar pessoas a partir de critérios de justiça, respeito, 

solidariedade, contemplação e paixão, buscando sempre a formação integral do 

sujeito e a superação de uma visão humanista moderna voltada apenas para a 

dimensão racional. Um currículo que forme pessoas conscientes de seu papel, 

competentes no seu fazer, compassivos e comprometidos. Tais critérios, valores, no 

entanto, aqui se apresentam como preceitos universais que emanam de um 

fundamento imorredouro, que valem a gora e que sempre valerão. 

Fica evidente, e não poderia ser diferente, que para o Projeto Educativo 

Comum a noção de valor fundamenta a vida escolar e está patente no currículo da 

instituição. Diretrizes, normas, regulamentações, ações, bem como as relações 

estabelecidas entre aqueles que compõe a comunidade educativa, são percebidas 

como realidades que, iluminadas pela fé e em comunhão com a Igreja, precisam fazer 

 
70 Silva, T. T. da. Dr. Nietzsche, curriculista – com uma pequena ajuda do professor Deleuze. Disponível 

em: http://fisic.org/dr-nietzsche-curriculista-com-uma-pequena-ajuda-do-professor-d.html?page=4) 
Acesso em: dez. 2019. 

http://fisic.org/dr-nietzsche-curriculista-com-uma-pequena-ajuda-do-professor-d.html?page=4


95 

 

parte, de forma transversal, de um “currículo evangelizador”, voltado para uma 

aprendizagem integral. 

Poderíamos, no entanto, perguntar, dentro da proposta de uma filosofia da 

diferença, quais os interesses, as motivações, a que remetem esses valores presentes 

nos quatro Cs do PEC.  

 
A educação que oferecemos será inclusiva, pautada em valores éticos e 
cristãos, uma vez que acreditamos ser possível educar crianças, 
adolescentes e jovens para que sejam conscientes, competentes, 
compassivos e comprometidos na construção de um mundo mais justo, 
fraterno, solidário, inclusivo e cristão (PEC, 2016., p.15) 
 

Tal postura evidenciaria que tais valores procedem de uma visão que, como já 

observado na construção do Ratio Studiorum, emprega a doutrina do Evangelho e dos 

preceitos da moral cristã como causa final da educação jesuíta. Definem- se, portanto, 

a partir de um edifício moral voltado para a origem primeira e um fim último dos 

valores. Uma filosofia da diferença, por sua vez, assume, para tais valores – ou 

quaisquer outros - uma abordagem mais terrena, imanente e contingente, 

desprezando qualquer pretensão de universalidade que possa, por sua vez, castrar a 

existência de um berço imanente. Trata-se de questionar a valorização dos valores ao 

invés de atribuir a estes um fundamento último. Trata-se de fazer uma genealogia da 

moral, desnaturalizar os valores, identificando as condições ajuizarias e históricas nas 

quais esses valores prescritos foram gerados e estabelecidos.71 

A dimensão curricular de uma proposta educativa deve ainda tratar da questão 

do poder. Em outras palavras: O que ou quem define o que merece ou não ser 

assentado? Posto que, para o PEC, o currículo diz respeito ao ponto fundante da 

proposta educacional da RJE, o convite do Projeto é no sentido de desafiar as escolas 

e os colégios a romper com a ideia do saber canônico e com a noção pragmática e 

cartesiana da construção do conhecimento. O eu cartesiano, representante da 

individualidade tão característica desde a modernidade deve ceder lugar para uma 

construção coletiva do processo de aprendizagem, valorizando a troca de 

experiências, o diálogo e adotando a concepção segundo a qual a finalidade do ensino 

diz respeito a excelência da aprendizagem. Tudo isso permeado por uma clareza 

acerca das competências e habilidades buscadas. 

 
71 Não se trata de negar a criação de valores ou de necessariamente invalidá-los, mas apenas 

desterritorializá-los, situá-los em uma nova posição que não aufira para os mesmos uma condição de 
transcendência, que indique o seu caráter imanente, seu lugar de criatura.  



96 

 

O PEC não quer ser mais do mesmo. Faz-se necessário superar os modelos 
lineares pautados somente no ensino. Nesta perspectiva se busca organizar 
os espaços e tempos escolares com novas e criativas perspectivas de 
aprendizagem. É meta, para os próximos anos, colocarmos o aluno no centro 
do processo educativo, buscando um currículo que faça sentido e dê sabor a 
suas vidas. (...), onde a excelência acadêmica seja fruto da construção 
coletiva do conhecimento, com um currículo integrado e integrador que 
resulte em vidas transformadas para o bem de uma nova sociedade (PEC, 
2016., p.15) 

 

Já vimos que o PEC considera que os conteúdos assentados devem ser 

trabalhados em uma relação de complementaridade entre as áreas de conhecimento, 

as particularidades dos educandos e suas faixas etárias, favorecendo a integração 

dos diferentes campos disciplinares em uma configuração interdisciplinar e 

transversal. Enfatiza ainda que a leitura da realidade, exigida e buscada deve assumir 

o desafio de articular fé e justiça, levando em consideração, no espaço escolar, temas 

que façam referência a 

  
(...) gênero, diversidade sexual e religiosa, novos modelos de família, 
questões étnico-raciais, elementos referentes às culturas indígena, africana 
e afro-brasileira no Brasil e todos os temas similares relacionados a 
categorias ou grupos sociais que sofrem discriminação, violência e injustiça 
(PEC, 2016 n 22., p.36). 

 

Acrescenta ainda,  

 
É também uma questão de articulação entre fé e justiça e de opção pelos 
pobres a inclusão das questões que envolvem a sustentabilidade ambiental 
do nosso planeta, em que as populações que menos contribuem para a 
degradação ambiental são e serão as que mais sofrem as consequências 
(PEC, 2016 n 23., p.36). 

 
Evidencia-se assim, que, de acordo com o Projeto Comum, a realidade vivida 

dentro da escola não está dissociada das relações de poder que se estabelecem do 

lado de fora. As questões apresentadas acima são questões relacionadas ao exercício 

do poder. Esse poder se apresenta nos espaços (micro e macro) da sociedade, 

marcando a ação das instituições.  

 
Portanto, o currículo revela-se na realidade do cotidiano da escola, na sala 
de aula e fora dela, nas relações de poder que se estabelecem entre os 
diferentes atores, nos valores e no modo como as decisões são tomadas e 
na maior ou menor coerência que existe entre o que declaramos e o que 
fazemos (PEC, 2016 n 30., p.43). 

 
Vale ressaltar que, no mesmo sentido do PEC, o Seminário Internacional sobre 

Pedagogia e Espiritualidade Inaciana, ocorrido em novembro de 2014, concluiu que 

uma profunda transformação que deseje responder aos desafios do século XXI, 



97 

 

conectada aos objetivos de formação do indivíduo inaciano, deverá incorporar em 

seus programas pedagógicos, bem como nas fundações de suas escolas, um 

programa de ação social, focada na solidariedade com os demais, acreditando que o 

amor se apresenta mais nas obras que nas palavras.  

Entretanto, embora seja possível visualizar nos documentos analisados que o 

PEC compreende que um currículo escolar, um projeto educativo, não pode fugir às 

relações de poder que se estabelecem dentro e fora dos muros escolares, a sua 

perspectiva não nos parece destoante das concepções tradicionais de currículo. Essa 

afirmação se deve ao fato de que uma proposta rizomática de construção do 

conhecimento, que perceba e compreenda a disputa de poder estabelecida dentro e 

fora da comunidade acadêmica deve também compreender que toda e qualquer forma 

de engessamento de valores irá se configurar em uma nova forma pivotante de 

controle. Ao admitir que a leitura e o enfrentamento das relações de poder em uma 

sociedade devem aceitar o desafio de articular fé e justiça, ou, dito de outra forma, 

que as relações de poder devem ser percebidas como realidades que, iluminadas pela 

fé e em comunhão com a Igreja, promovam um “currículo evangelizador” que objetive 

um ser e ou aprendizado integral, parece-nos que o PEC mantém o mesmo 

engessamento observado nas outras questões que rodam um currículo que busca ser 

da diferença e que foram anteriormente apresentadas.  

Uma proposta pós-estruturalista, rizomática, não pivotante, concebe que a 

realidade educacional não pode sucumbir a manifestações de essências, princípios 

transcendentais, mas no resultado de atos de intervenção e procedimentos criativos. 

Não fazer isso é ignorar que o modo de proceder a educação deve considerar que a 

relação de forças, suas formas de confronto, são movimentadas pela diferença 

existente entre elas, oferecendo forma às suas criações e determinando nelas a sua 

marca, fazendo a sua diferença. Reconhecer a existência de uma questão de poder 

presente na sociedade e manifesta no âmbito escolar e tentar trabalhar esta a partir 

de um conjunto de ações embasadas em um carisma, em um fundamento, que não 

está aberto à transformação mas que exige ser o pivô de transformação de todo o 

resto não manifesta a diferença necessária àquele que se propõe não ser mais do 

mesmo. Acreditamos que seja o contrário. Acreditamos que, agindo assim, trata a 

produção do conhecimento como correspondência que entre aparência e essência. 

Transforma-se a possibilidade de um rizoma, que é caracterizado pela mobilidade, em 

algo estático, em mais uma forma tradicional de fazer educação. 



98 

 

Nos parece, portanto, que o PEC, embora apresente indicativos de objetivos 

que pleiteiam uma nova forma de fazer educação, atenda às novas exigências que se 

apresentam no mundo contemporâneo, conceba o educando (entendido como um ser 

de vontade, dotado da capacidade de observar, julgar e agir frente a realidade em que 

se encontra), desenvolva um currículo que valorize e desenvolva formas 

interdisciplinares e transversais de relacionamento entre os vários campos do saber, 

permanece impregnado pelo domínio da representação, da cognição, de uma imagem 

do pensamento. Tal crença se justifica na percepção da manutenção de paradigmas 

estáticos apresentados sobre a forma de fundamento, de carisma. Esse elemento, o 

carisma inaciano, base irretocável de toda a Pedagogia Inaciana e do PEC, parece 

não admitir a sua desterritorialização. Imagem de pensamento que é não vislumbra a 

possibilidade de vir a ser um pensamento sem imagem que valorize o acontecimento 

na educação. O ser que é construído dentro de uma filosofia da diferença não pode 

ter fundamento, substância, essência ou transcendência. Essa negação da 

possibilidade de desterritorialização impede a formação do rizoma, do acontecimento, 

impregnando mesmo as melhores intenções de um ideal arborescente. Dessa forma, 

 
(...) não faz sentido existir um local de trabalho na pedagogia rizomática que 
seja igual ao local da pedagogia arborescente, do contrário como se 
desterritorializariam/reterritorializariam/desterritorializariam os fluxos do novo 
e seus agenciamentos? (MIRANDA, 2014, p.209).  

 
Daí ser mais produtivo o investimento das singularidades em um espaço das 

heterogeneidades, lugar que não é lugar, lugar não fixo, que é marcado pela 

pluralidade e pelo nomadismo. A construção da perspectiva que busca a imagem sem 

pensamento não tem como fundamento a compreensão de uma verdade que sempre 

esteve disponível, uma imagem do pensamento, que, indiferente ao tempo e ao 

espaço, se apresenta como capaz de sempre dar conta da realidade.  

Em Deleuze, o convite é sempre para a criação, para o acontecimento: 

 
Longe de uma nova fundação, essa filosofia envolve todas as fundações e 
garante um "não fundamento" geral, mas como um evento positivo, 
construtivo e expressivo, cujo objetivo é liberar todas as forças oprimidas, 
relacionamentos impensáveis e composições expressivas por vir. Deleuze 
concebe sua filosofia como uma teoria de multiplicidades, eventos e signos, 
que produzem e expressam, por repetição e diferença, como um sistema 
aberto de relações lógicas, como um ser de composições de afetos e 



99 

 

percepções e como uma assembleia. de interseções entre modos divergentes 
de sentir e pensar. (CANGI, 2011, paginação irregular. Tradução nossa)72 
 

A resistência criativa dos modos de vida não estanca no começo, nos fins ou 

nos fundamentos: nem a origem, nem a morte, nem a razão, pois os eventos são o 

que pôs em movimento a filosofia de Deleuze. A filosofia do futuro está ancorada num 

devir da filosofia que avança na construção de conceitos e na fabricação de relações 

significativas sem origem ou teleologia, sem transcendência ou retorno ao 

fundamento, pois é necessário evitar que a criação se solidifique em uma nova 

recognição. 

Em sua proposta, o PEC também comunica o desejo de não ser mais do 

mesmo. Atesta a necessidade de superar os modelos lineares pautados somente no 

ensino, criando perspectivas de aprendizagem. Porém, ao afirmar um conjunto 

específico de valores e crenças fixos, que não admitem desterritorialização, termina, 

a nosso ver, por manter uma imagem do pensamento que perpetua o ideal da 

representação, do fundamento. 

O caminho percorrido nos indica que o PEC, embora se apresente com o desejo 

de promover mudanças que possam produzir uma educação rizomática, uma espécie 

de pedagogia da diferença, não consegue dar o salto radical nessa direção porque 

permanece preso a um carisma que funciona como um valor imutável ao qual todos 

os outros valores e práticas estão presos como galhos presos a um trono e uma raiz 

que lhes garante a vida.  

Frente à essa afirmação, a questão que se apresenta a nós neste momento é: 

Como fazer uma educação rizomática nesse contexto? Quais as reais possibilidades 

de desenvolvimento de uma educação própria da diferença, criadora de conceitos, 

dentro de uma estrutura pivotante que apresenta imagens de pensamento 

inegociáveis? Como desenvolver uma espécie de devir inaciano que possa atender a 

necessidade de construção de saberes que são fluídos? 

 

 
72 Lejos de un nuevo fundamento, esta filosofía engulle todo fundamento y asegura un “des-

fundamento” general, pero como acontecimiento positivo, constructivo y expresivo, cuyo objetivo es 
liberar todas las fuerzas oprimidas, las relaciones impensadas y las composiciones expresivas por 
venir. Deleuze concibe su filosofía como una teoría de las multiplicidades, los acontecimientos y los 
signos, que producen y expresan, por repetición y diferencia, como un sistema abierto de relaciones 
lógicas, como un ser de sensación de composiciones de afectos y perceptos y como un ensamble de 
intersecciones entre modos divergentes de sentir y pensar. 



100 

 

5.2 Os encontros de Deleuze com a educação: desterritorializando e 

reterritorializando Deleuze 

 

Felizmente, Deleuze sabia que a produção de conceitos, de saberes, não parte 

do nada. Ele sabia que os conceitos são engendrados a partir do que existe. Sabia 

que é dentro de um contexto existente que se produz processos de desterritorialização 

e reterritorialização daquilo que está posto.  

É dentro de um modelo conceitual de recognição que construímos o que virá a 

ser. Nesse sentido o devir inaciano se torna possível, mesmo dentro de uma estrutura 

que coloca a produção de saberes como arborescente, pivotante, mas que também 

apresenta, em seu corpo teórico, possibilidades para que sejam traçadas linhas de 

fuga, pontos de convergência e divergência. Permite, portanto, como todo saber, o 

devir, a realização de agenciamentos que conduzam a uma modificação. Essa 

modificação pode ser, a princípio, sutil, quase imperceptível, mas eficiente e 

necessária para a transformação educacional que se deseja. 

Gallo, em Deleuze & Educação, afirma que é necessário que a educação 

rizomática proceda por deslocamentos. Nesse sentido, lembrando que Deleuze não 

tinha a intenção de escrever sobre educação, a análise de um Projeto Educativo à luz 

de sua teoria do rizoma impõe: 

 
Tomar conceitos de Deleuze e deslocá-los para o campo, para o plano de 
imanência que é a educação. Ou, em outras palavras, desterritorializar 
conceitos da obra de Deleuze e de Deleuze-Guattari, para reterritorializá-los 
no campo da educação. Penso que essa atividade pode ser bastante 
interessante e produtiva (em sentido deleuziano), na medida em que esses 
conceitos passam a ser dispositivos, agenciamentos, intercessores, para 
pensar os problemas educacionais, dispositivos para produzir diferenças e 
diferenciações no plano educacional, não como novos modismos, ou, repito, 
o anúncio de novas verdades, que sempre nos paralisam, mas como abertura 
de possibilidades, incitação, incentivo à criação. (GALLO, 2003, p. 64). 

 
Desenvolver um projeto contingente, rizomático, não identitário, molecular, não 

permite uma disposição para trabalhar com formas. Há uma exigência de encontros, 

de encruzilhadas. Isso, frisamos, só será possível mediante a superação da 

representação, a imposição da diferença como pauta e o consequente 

desenvolvimento de uma escola do devir, – entendida aqui como uma forma de fazer 

educação dentro da perspectiva criativa de Deleuze, do acontecimento, valorizando a 

diferença, a construção coletiva do conhecimento, aprendendo a desaprender e 



101 

 

reaprender em lugar da adoção de paradigmas fixos que postulam uma capacidade 

atemporal para definir. 

Observando o PEC encontramos a seguinte afirmação: 

 
A garantia de aprendizagem integral exige da escola, hoje, a compreensão 
de que o contexto mudou, os alunos aprendem de formas e em tempos 
distintos, em espaços que não se limitam ao escolar, exigem respostas 
individualizadas, diversos modos de fazer e de mediar a construção do saber, 
oportunizando vivências que atendam a diferentes necessidades. (...) 
respostas individualizadas, diversos modos de fazer e de mediar a construção 
do saber, oportunizando vivências que atendam a diferentes necessidades. 
(PEC 41, 2016, p. 46) 

 

O que o PEC quer nos dizer? Quer nos dizer que existe uma nova realidade 

educacional em que os alunos aprendem de forma diferente e não limitado às 

experiências escolares. Aqui podemos pensar um espaço capaz de gerar uma 

trincheira para a construção de uma oposição a um pensamento arborescente. Isso 

se dará na medida em que reconhecemos a singularidade. Mesmo em uma estrutura 

pedagógica que não seja a do acontecimento podemos buscar linhas de fuga e criar 

um espaço de experiência ao invés de um lugar de verdade, desterritorializando e 

reterritorializando. 

Acreditamos, portanto, na possibilidade de aprender a desaprender, de refazer, 

de desterritorializar para traçar novas linhas e novos processos de territorialização, 

em suma, da capacidade de criar, insistimos que é viável a criação de um devir 

inaciano a ser possibilitado mediante deslocamentos. Para identificar e/ou estabelecer 

as linhas de fuga que julgamos necessárias para subverter o PEC e criar o devir 

inaciano, acreditamos ser necessário proceder através de deslocamentos. Nesse 

intuito, procederemos por deslocamentos. 

Partindo da perspectiva da desterritorialização, Sílvio Gallo (2013) se alimenta 

de uma literatura menor capaz de fazer pensar uma educação em linhas menores, 

localizando possibilidades novas no continuum de intensidades. Em parágrafos 

anteriores citamos duas experiências presentes em algumas escolas jesuítas (feiras 

de conhecimento - saberes – e aulas marcadas pelo diálogo entre diversos saberes e 

autores) que nos parecem formas de desterritorialização, ramificação política e com 

intenso valor coletivo visto que são respostas a problemas propostos pela 

comunidade. Dessa forma, a educação, que nesses exemplos, repetimos, é menor, 

se torna uma linha de fuga na escola e na sala de aula.  

 



102 

 

Se há uma literatura menor, porque não pensarmos numa educação menor? 
Para aquém e para além de uma educação maior, aquela das políticas 
públicas, dos ministérios e secretarias, dos gabinetes, há também uma 
educação menor, da sala de aula, do cotidiano de professores e alunos. É 
essa educação menor, que nos permite sermos revolucionários, na medida 
em que alguma revolução ainda faz sentido na educação em nossos dias. A 
educação menor, constitui-se, assim, num empreendimento de militância” 
(GALLO, p. 01, 2002) 
 

Estabelecer uma estrutura dual, uma estrutura do bem ou do mal, que defina o 

que deve ou não ser se traduz necessariamente como a morte do pensar.  Para fugir 

desta possibilidade de se entregar a uma imagem do pensamento e manter a lógica 

do acontecimento devemos valorizar as coisas práticas. Valorizar a vida, o movimento. 

Deleuze, ao se referir ao modo como gostaria que fossem as suas aulas nos diz que: 

 
Gostaria de conseguir dar uma aula como Dylan organiza uma canção, 
surpreendente produtor, mais que autor. E que comece como ele, de repente, 
com sua máscara de palhaço, com uma arte de cada detalhe arranjado e, no 
entanto, improvisado. O contrário de um plagiador, mas também o contrário 
de um mestre ou de um modelo. Uma preparação bem longa, mas nada de 
método nem de regras ou receitas. (DELEUZE; PARNET, 1988, p.8). 
 

Dar uma aula como se fosse um concerto...Por que não? Observemos que não 

existe concerto de rock sem público; alguém toca e alguém, do outro lado, canta, 

dança, em uma construção que é singular, que é própria. Ocorre aqui um processo de 

desterritorialização e reterritorialização que se aproxima de uma pedagogia filosófica 

de uma desconstrução. O astro da música vai improvisar inserido em uma estrutura 

fechada.  

De forma análoga podemos pensar uma escola com sua estrutura 

aparentemente definida (pelo PEC, por exemplo) onde o professor pode se 

movimentar com seus alunos por dentro e fora desta estrutura ao aproveitar as linhas 

de fuga que aparecem – e sempre aparecem. Não existe um sistema tão fechado que 

não ´permita a fuga, a desterritorialização, que possibilite o encontro. Tal qual o 

roqueiro em um show, o professor estará expressando e, muitas vezes, calando para 

que os alunos – público73 – falem. Assim é uma escola que foge à pedagogia da 

representação ou, seguindo Deleuze, dar uma aula como se fosse um concerto de 

rock, no qual se possa fugir da estrutura através das linhas de fuga.  

 
73 Interessante notar que a escolha do exemplo faz referência a o contato com um público e não com 

outro tipo de agregado social. Isso porque, do ponto de vista do estudo dos agregados sociais, o 
público, diferente da multidão e da massa, representa um agrupamento social que é capaz de sentir, 
pensar, interagir com a sua experiência. 



103 

 

A filosofia deleuziana, por possuir uma perspectiva que valoriza a dimensão 

prática, que oferece importância à desconstrução daquilo que se apresenta - haja visto 

que trabalha com o sentido e não com a recognição. Desse modo, a filosofia 

deleuziana aplicada a uma proposta educativa apresenta o professor como um 

intercessor, um mediador, como aquele que estabelece com seus alunos e demais 

membros da escola um projeto que é coletivo, que se constrói a várias mãos, melhor 

dizendo, com várias mentes, afinal o essencial são os intercessores. A criação são os 

intercessores. Sem eles não há obra. São esses intercessores que fazem a pedagogia 

nômade.  

Não é apenas o PEC que apresenta a defesa de um pensamento que se 

constrói na tradição. Essa defesa é observada no campo educacional independente 

da pedagogia adotada. Toda a teoria educacional produzida no Brasil tem se 

apresentado como representacional. O pensamento rizomático de Deleuze é uma 

alternativa a esse modelo. Trata-se de um convite para pensar de outra forma. Para 

subverter a imagem do pensamento, valorizando o caos criativo de um pensamento 

sem imagem definida previamente, permitindo vislumbrar algo que as pedagogias 

tradicionais não permitem: o processo coletivo, heterogêneo e criativo no espaço 

educacional. 

 

5.2.1 Os deslocamentos 

 

O primeiro deslocamento a ser estabelecido se dará no campo da criação de 

conceitos. O Pe. Sündermann, conforme salientado no capítulo destinado a 

apresentação do PEC, que o Projeto educacional Comum surgiu com o objetivo de 

“abrir horizontes aonde a gente constrói o conhecimento não apenas a partir do que 

professor traz, mas também do que o aluno traz.”74  

A criação de conceitos, é posta por Deleuze como tarefa exclusiva da filosofia. 

Essa criação é caracterizada por agenciamentos coletivos, pela troca de experiências 

oriundas de diferentes contextos e com diferentes formas de problematizar. O filósofo 

da educação é aquele que cria conceitos. A dinâmica de uma educação que busca 

 
74 Citação apresentada no tópico O Projeto de educação Comum da rede Jesuíta – PEC. Todas as 

menções a orientações do PEC utilizadas nesse capítulo já estão devidamente identificadas no 
capítulo supracitado nesta nota. Por esse motivo nos abstemos de repetir a identificação de forma 
pormenorizada. 



104 

 

pela pedagogia da diferença deve fazer o mesmo. A porta, no caso do PEC, já está 

aberta. As palavras de Sündermann demonstram isso. Aproveitemos, pois, essa 

possibilidade de desterritorialização para traçar uma linha de fuga e criar conceitos. 

Traçar um plano de imanência que permita o corte no espaço do PEC e permita que 

o atravessemos de forma transdisciplinar buscando uma consciência capaz de 

produzir formação de conceitos sem perder o infinito no qual o pensamento mergulha. 

É a partir do paradoxo do “estar fora” da ideia que podemos chegar ao pensar por nós 

mesmos.  

Existem perigos rondando esse processo? Sim! Não nos iludimos quanto a 

isso. Desvelar multiplicidades até então negadas. É provável que não sejamos bem 

vistos nesse processo. Pensar, não raras vezes suscita a indiferença geral. Mas é só 

quando nos tornamos perigosos que ficamos evidentes e, uma vez evidentes, a 

indiferença é dissipada. Nesse caso, o veneno é o remédio. 

Promovendo a criação de conceitos, desenvolvendo linhas de fugas, 

desencontros e reencontros, agenciamentos, nos afastamos da pedagogia da 

ressignificação. Nos descolamos da “forma oficial” de fazer “educação”. Esse é um 

segundo deslocamento a ser feito. Um deslocamento rumo ao menor. 

No capítulo sobre Deleuze e a Educação, falamos sobre Kafka e a sua literatura 

menor. Conhecemos o modo de agir de um escritor que consegue estabelecer sua 

trincheira, sua máquina de guerra, no solo do inimigo. Ao fazer isso, a sua resistência 

torna-se a resistência de outros. Em Kafka: por uma literatura menor, Deleuze e 

Guattari nos mostram que o fazer de uma literatura menor não é o de uma língua 

menor, mas sim daquilo uma minoria faz no campo dominado por uma língua maior:  

 
Na obra Kafka – por uma literatura menor, Gilles Deleuze e Félix Guattari 
criaram o conceito de literatura menor, como dispositivo para analisar a obra 
de Franz Kafka. Os escritos do judeu tcheco são apresentados como 
revolucionários, por operarem uma subversão da própria língua alemã, da 
qual se apropriou Kafka. (GALLO, 2017, p.62) 
 

De maneira análoga, pode-se dizer que este é o modo de operar uma educação 

de resistência, uma educação menor. Tal educação deverá se caracterizar pela 

desterritorialização, pela ação coletiva, pelo caráter político. 

De acordo com relatórios internos produzidos pela Rede Jesuíta de Educação 

a partir de consultas feitas aos seus membros – essa é uma característica marcante 

da Rede, ser sempre consultiva, percebeu-se um sentimento de desconforto muito 

disseminado. Aqueles que faziam a educação da rede e na rede mostravam-se 



105 

 

preocupados e insatisfeitos com a realização do processo de ensino e aprendizagem. 

Sentia-se uma necessidade comum de buscar novas, diferentes e significativas de 

realizar o trabalho educativo.  

Na recomendação de número 32, à página 44 do PEC, encontramos uma 

orientação que ao mesmo tempo se apresenta como determinação e necessidade, no 

sentido de ser impositivo a superação da discussão sobre um modelo de 

protagonismo escolar. A crença da Rede é que, embora o aluno seja o foco do 

processo, professores, família, alunos, corpo pedagógico, comunidade, são todos 

protagonistas do processo educativo.  É essa percepção que desencadeia a toda a 

discursão que gestaria posteriormente o PEC.  

O que nos parece é que o sentimento da Rede (professores, pedagogos, etc.) 

era de desalento quanto as práticas então vigentes. A sensação era de que a forma 

de interação entre professor e aluno já não servia mais. Nesse universo de 

insatisfação, gestado social e culturalmente, bem como na resposta apresentada com 

o objetivo de modificar o quadro, encontramos mais um espaço para desterritorializar 

e montra mais uma trincheira. 

Diante da inadequação dos modelos tradicionais de tratar o protagonismo 

professor-aluno-comunidade, uma abertura se mostra. Aqui, nessa fresta gerada pela 

inadequação e insatisfação podemos montra uma máquina de produzir educação 

menor, potencializando a subversão do aprender a desaprender. Trazer ao campo de 

batalha as possibilidades intermináveis de agenciamentos e acontecimentos que 

favoreçam o múltiplo.  

O espaço está aberto. A insatisfação com a definição dos protagonismos 

tradicionais no processo educativo permite a realização das ações coletivas. A 

orientação 32 do PEC, já mencionada, nos diz que os professores, a família, demais 

profissionais da escola, todos são protagonistas que participam de diferentes lugares 

e maneiras do processo educativo. Mais: A recomendação 36 do PEC diz que o aluno 

é o centro do processo e não o professor. Aqui já podemos dar adeus à figura do 

professor-profeta. Dar adeus à antiga relação hierárquica definida por um professor 

que sabe e um aluno enciclopédia, que tem como função o acúmulo do conhecimento 

repassado. Valoriza-se aqui o professor-militante.  

O professor-militante deve ser entendido como aquele que anuncia a 

possibilidade do novo. A possibilidade de uma nova relação de protagonismo 

estabelecida na escola e na relação da escola com a comunidade, com a vida dos 



106 

 

alunos. Valoriza-se aqui, nessa educação menor, as desterritorializações (uma vez 

que a hierarquização foi suprimida), o caráter político dos agenciamentos e o valor 

coletivo do conhecimento produzido. Nessa trincheira vive-se as misérias do outro, a 

busca das superações são fruto dos “projetos” coletivos. Essa possibilidade de 

desenvolvimento de uma trincheira da educação menor favorece, repetimos, a 

subversão do PEC dentro de seu espaço de educação maior. 

No que tange ao caráter político, invocamos aqui a orientação de número 30 

do PEC. Lá está dito que na realidade do cotidiano escolar, seja na sala de aula ou 

fora dela, as relações de poder se estabelecem entre os vários autores, nos valores 

que esses autores possuem, nas decisões por eles tomadas bem como no maior ou 

menor grau de coerência que existe entre o falar e o agir. Essa recomendação 

reconhece a existência dos vários poderes (micro e/ou macro) que se desenvolvem 

dentro de uma sociedade educacional e dentro do relacionamento estabelecido entre 

essa e as demais instituições e indivíduos. Se a educação maior se apresenta no 

campo dos poderes instituídos, macro, a educação menor se apresenta no universo 

dos poderes menores, mas não inertes.  

Podemos aqui traçar um agenciamento que nos conduza a discussões que 

dessacralizam a existência humana, que tiram o seu disfarce de natureza e 

apresentam a condição humana como uma condição que desenvolve formas de 

exercício de poder bem como a importância dessa compreensão para o 

desenvolvimento de “projetos” que valorizem a discussão sobre as diversas formas 

de representação e valorização social dos indivíduos. Aqui a máquina de resistência 

mostra mais claramente o seu caráter desterritorializante, coletivo e político uma vez 

que se trata de uma aposta na diferença, nas multiplicidades que, de forma rizomática, 

estabelecem conexões e interconexões para gerar novas multiplicidades. 

Outro importante deslocamento diz respeito ao já tão falado rizoma. O ensino 

contemporâneo, todos sabemos, é extremamente compartimentado. As 

especializações das áreas de saber provocam divisões dentro de divisões já 

existentes, gerando o risco de uma compreensão fragmentada da realidade.  

O conceito de rizoma, conforme Deleuze e Guattari, não permite o 

estabelecimento de um lugar, mas apenas de um não-lugar. O convite rizomático é 

para que o pensamento aconteça na forma de criação e não de recognição. Com o 

rizoma, Deleuze nos chama a pensar a partir do que já existe. No entanto, o que já 

existe não se configura como um pivô ao qual tudo está preso e de onde deriva. Para 



107 

 

Deleuze, o pensamento rizomático permite uma constante ressignificação. A 

educação menor, deslocamento que realizamos anteriormente, é rizomática.  

Pensar um currículo rizomático, é pensar uma forma transversal que 

proporcione uma educação filosófica, lugar e não-lugar para a criação de conceitos, 

pressupõe, na compreensão que que GALLO apresenta sobre a teoria de Deleuze 

aplicada à educação, algumas exigências: I o currículo deve primar por ser uma 

produção singular a partir de múltiplos referenciais, através do qual seja impossível 

imaginar, a priori, um resultado; II proclamar a formação de uma subjetividade 

autônoma; e, III abandonar a pretensão de um conhecimento de uma unidade do real, 

ou seja, que não busque a recuperação de uma unidade perdida.  

Ora, quando o PEC afirma, em suas bases, que a formação integral do 

educando está subordinada a um conjunto de valores inacianos – subordinados aos 

valores cristãos, explicitados nas linhas de força próprias de um carisma, com o acento 

próprio de suas características essenciais, que permite facilmente a identificação da 

Pedagogia Inaciana  e a criação, no educando, de uma inacianidade, ao tempo que 

pleiteia a condição de pedagogia eclética, que não deseja ser indiferente a outros 

enfoques pedagógicos – desde que estes últimos se apresentem de modo 

consentâneos com os seus princípios, caracteriza-se como uma pedagogia que atua 

de forma a comunicar, formular verdades, que, em última análise, já  estão encerradas 

em si na forma de definições pétreas, impedindo que se proceda, nelas, a fluidez 

necessária a criação de conceitos.  

Dessa forma, o PEC, com sua proposta pedagógica de caráter 

predominantemente transcendente, molar, termina por apresentar uma Projeto que 

prima pelo universal ao invés do singular derivado do múltiplo, tornando possível 

imaginar, a priori, um resultado. Porém, como já realizado nos deslocamentos 

anteriores, podemos buscar um alinha de fuga dentro das orientações do PEC e 

tentar, mesmo que de forma tímida, reterritorializar tais orientações construindo 

formas de conhecer que façam referência ao múltiplo. 

Em sua normatização o PEC define que a educação a ser realizada nas escolas 

jesuítas deverá ser fruto de um processo de redefinição dos currículos. Essa 

redefinição deverá primar por uma relação de complementariedade entre as áreas de 

conhecimento, as particularidades dos educandos, a consideração de suas idades e 

aquilo que a instituição dispõe para a mediação dos processos educativos. Fica claro 

aqui a defesa do diálogo entre as partes que desenvolverão o fazer pedagógico bem 



108 

 

como o diálogo entre as áreas de conhecimento com o objetivo de eliminar a visão 

segregacionista que se apresenta constantemente no fazer pedagógico.  

Importante lembrar ainda que o PEC recomenda a apreensão da realidade em 

sua globalidade. Perceber o outro e o mundo dentro de um conjunto de relações 

estabelecidas e por estabelecer, não reduzindo sua prática educacional ao aspecto 

curricular das disciplinas, mas estabelecendo um diálogo entra Currículo, 

Organização, Estrutura e Recursos, Clima Institucional e Relacionamento com a 

Família e a Comunidade. 

É nessa defesa de um fazer transdisciplinar e de uma prática que esteja voltada 

para as diversas dimensões sociais, que fincaremos outra máquina de guerra. Nesse 

espaço oportuno onde pode-se, como o animal que cava um buraco para atender seu 

objetivo, buscar a realização de um saber rizomático. Enfatizamos o papel da filosofia 

nesse processo. Afirmamos isso amparados pela experiência de vários anos em sala 

de aula.  

Muitas vezes, o engessamento do currículo pivotante está tão voltado para as 

áreas das ciências naturais e exatas que sobra um espaço para realizar movimentos, 

agenciamentos, junto a outras áreas de produção de saberes fortalecendo a prática 

de um modo de conhecer que valorize a produção de um conhecimento do devir. O 

emprego do conceito de rizoma na organização curricular escolar, acreditamos, 

revolucionaria e potencializaria a atividade educativa simplesmente por substituir a 

imagem do pensamento por um pensamento sem imagem, por valorizar o 

transdisciplinar, por defender a diferença. 

Não estamos defendendo aqui que seja um processo fácil e que encontrará 

sempre boa acolhida. Na verdade, é sempre um processo perigoso, mas possível uma 

vez que o espaço para o movimento foi encontrado. 

Nosso último deslocamento se dará no campo da educação como controle. O 

PEC é uma forma de controle. Trata-se de um conjunto sistematizado de orientação 

que determinam o fazer pedagógico da Rede Jesuíta de Educação. Se antes 

dissemos se tratar de uma instituição que valoriza o ouvir, a consulta, afirmamos 

também que é uma instituição que preza pelo seguimento daquilo que foi acordado. 

Ao apresentar o PEC, a Rede Jesuíta estabeleceu uma nova forma de trabalho 

em suas escolas. Foi assim com o método adotado por Nóbrega, nos primeiros anos 

da educação institucional no Brasil, depois com o Ratio Studiorum e com as outras 

alterações que a Companhia foi realizando no seu modo de proceder no campo 



109 

 

educacional. Algo que se espera de uma instituição de educação que atua a quase 

quinhentos anos – para contabilizar sua atuação apenas no Brasil.  

O PEC é um mecanismo de controle da Rede Jesuíta de Educação sobre os 

procedimentos de ensino e aprendizagem desenvolvido por e para seus quadros. No 

dizer de Gallo: 

 
 A educação tem sempre se valido dos mecanismos de controle. Se existe 
uma função manifesta no ensino – a formação/informação do aluno, abrir-lhe 
acesso ao mundo da cultura sistematizada e formal -, há também funções 
latentes como a ideológica – a inserção do aluno no mundo da produção, 
adaptando-se ao seu lugar na máquina. A educação assume, desa maneira, 
sua atividade de controle social. E tal controle acontece nas ações mais 
insuspeitas. 
 

A Escola é lugar de disciplina. Instituição social secundária atua na vida dos 

indivíduos determinando o que devem ou não aprender. Supostamente preparando 

para a vida, o trabalho e o exercício da cidadania: “Art. 2º A educação, dever da família 

e do Estado, inspirada nos princípios de liberdade e nos ideais de solidariedade 

humana, tem por finalidade o pleno desenvolvimento do educando, seu preparo para 

o exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho.” (LDB. Lei 9394/96)75.  

Foucault apresenta a escola a partir de um modelo arquitetônico desenvolvido 

por um jurista inglês chamado Jeremy Bentham. Esse modelo era baseado no que 

Bentham chamou de panóptico. Um edifício circular com uma torre central que 

possibilitava a visão de todas as celas dispostas ao seu redor. Idealizado para 

cadeias, poderia também servir a hospitais, fábricas e escolas. Tratava-se de um 

modelo de poder. Exercia a vigilância constante objetivando o adestramento dos 

corpos. Para Foucault, esse modelo, largamente utilizado nas fábricas, apresentou 

grande eficiência também nas escolas. Nesses espaços educacionais atua muitas 

vezes de forma sutil, adestrando o comportamento dos indivíduos, preparando-os 

para assumir sua posição na máquina.  

A divisão dos conteúdos em disciplinas (matérias), os horários destinados a 

cada uma delas, a carga horária destinada que cada uma possui ao longo de um 

período, a importância social que lhes é atribuída, tudo isso é definido com vistas ao 

controle, à disciplina (adestramento). A Escola e o Estado definem o que se estuda, 

 
75 Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: abr. 2020. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm


110 

 

quando se estuda e a quantidade do conhecimento que é passada. Trata-se de uma 

fragmentação do saber. 

Esta fragmentação do saber tem o propósito de dificultar e controlar a 

compreensão da realidade. Ao dividir o conhecimento tira-se deste o seu caráter 

totalizante, a possibilidade de um entendimento mais aprofundado do mesmo, visto 

que determinadas partes serão mais ou menos valorizadas pelo currículo.  

Outro mecanismo de controle usado pela Escola é a avaliação. A vida 

acadêmica do aluno ou aluna é, muitas vezes, decidida pela nota que o professor 

atribui ao desempenho daqueles. Muito embora não poucos argumentem sobre a 

importância das avaliações enquanto instrumento de aferição da aprendizagem – 

concordar ou não com isso, nesse momento, não é o objeto em questão, o fato é que 

estas se apresentam como instrumentos de controle.  

O Currículo na Rede Jesuíta de Educação, segundo o PEC, é antes de tudo 

ethos – conjunto de valores essenciais para a educação jesuíta: justiça, respeito, 

solidariedade, diálogo. É construído de acordo com as determinações da legislação 

educacional vigente e os documentos educacionais da Rede, considerando a 

concepção de mundo, sociedade, homem e pessoa que deseja formar. Essa formação 

é entendida como formação integral. Esse processo possui fundamentação de 

natureza epistemológica: que indaga sobre limites e possibilidades do conhecimento, 

sujeito e meio; pedagógica: buscando aquilo que consideram os melhores caminhos 

para o desenvolvimento da aprendizagem integral; e, psicológica: considerando os 

estágios de desenvolvimento do educando e sua respectiva capacidade em 

consonância com os desafios de cada etapa. 

Acerca do tratamento ofertado às diversas áreas de conhecimento, o PEC diz: 

 
A Matriz Curricular espelha a organização das diversas áreas do 
conhecimento, os componentes curriculares e a carga horária dedicada a 
cada um deles. Como parte do projeto político-pedagógico das escolas, ela 
sinaliza o percurso da aprendizagem e do desenvolvimento dos estudantes e 
orienta os professores na busca de novas abordagens e metodologias. De 
acordo com a LDBEN, a matriz curricular está organizada em duas partes: 
base comum e parte diversificada. Na base comum, parte obrigatória com 
especificações claras nos documentos oficiais que norteiam a educação 
escolar formal, as orientações apontam para a necessidade de integrar, cada 
vez mais, os conteúdos dos diferentes campos disciplinares de forma 
interdisciplinar e transversal. Nas escolas da RJE, assumimos como meta 
para os próximos quatro anos essa tarefa, entendendo que a fragmentação 
existente hoje nas matrizes das escolas ajuda pouco na aprendizagem 
significativa. (PEC, 2016 n 35, p.45). 

 



111 

 

Diz ainda que: o currículo oferece oportunidades para que o conhecimento seja 

constituído de diversas formas, individual e coletivamente. (PEC, 2016 n 36, p.46).  

Importante observar aqui que, embora o currículo jesuíta apresenta elementos 

pivotantes caracterizados em um ethos, que se define o seu fazer educacional rumo 

a uma formação integral do indivíduo que se deseja formar, existe uma intenção 

regimental de valorizar e desenvolver a integração dos conteúdos em forma 

transversal oferecendo oportunidades para que o conhecimento possa ser constituído 

de forma coletiva. Segundo a Rede, essa decisão se deu em virtude do 

reconhecimento, por parte dos seus educadores, que a fragmentação do 

conhecimento proporciona aprendizagem pouco significativa.  

Pensamos que, nesse ponto específico, exista espaço para trabalhar com 

conhecimento múltiplo, rizomático. Muito embora o caráter pivotante se manifeste no 

ethos, talvez seja possível fazer um “trabalho menor”, de subversão, sustentado em 

um currículo que permite o desenvolvimento de saberes transversais e coletivos. 

Quanto a avaliação, outra forma de controle escolar, salientamos que a 

aprendizagem é um processo sobre o qual não podemos assumir pleno controle. 

Como já salientado em outra parte do texto, não sabemos o que faz alguém gostar de 

latim ou de filosofia. Podemos planejar e executar com maestria uma aula para nossos 

alunos e mesmo assim não teremos nenhuma garantia de que a clareza desta aula 

percebida por mim ou pelo aluno que está a minha direita será a mesma para os outros 

estudantes. Podemos até pensar uma metodologia para ensinar. O difícil vai ser 

pensar a metodologia eficaz para que o outro aprenda.  

Independente dessas questões a Escola continua a avaliar e classificar seus 

alunos. Aprovação na série, no vestibular, no concurso, enfim. No final, você, eu, 

somos apenas uma nota. Essa nota nos define no presente e no futuro. Somos, 

portanto, qualificados como alguém que, julgado pelo desempenho acadêmico do hoje 

– representado na nota, será um sucesso ou um fracasso no amanhã.  

Essa realidade causa inúmeros prejuízos aos estudantes. Depreciação coletiva 

e pessoal, frustração, baixa autoestima, crise de ansiedade, estigmatização e outras 

consequências mais graves. Deleuze, disse que essa realidade de controle extensivo 

que ultrapassa o muro da instituição caracteriza: 

 
As sociedades de controle que estão substituindo as sociedades 
disciplinares. “Controle” é o nome que Burroughs propõe para designar o 
novo monstro, e que Foucault reconhece como nosso futuro próximo. Paul 



112 

 

Virilio também analisa sem parar as formas ultrarrápidas de controle ao ar 
livre, que substituem as antigas disciplinas que operavam na duração de um 
sistema fechado. Não cabe invocar produções farmacêuticas extraordinárias, 
formações nucleares, manipulações genéticas, ainda que elas sejam 
destinadas a intervir no novo processo. Não se deve perguntar qual é o 
regime mais duro, ou o mais tolerável, pois é em cada um deles que se 
enfrentam as liberações e as sujeições. Por exemplo, na crise do hospital 
como meio de confinamento, a setorização, os hospitais-dia, o atendimento 
em domicílio puderam marcar de início novas liberdades, mas também 
passaram a integrar mecanismos de controle que rivalizam com os mais 
duros confinamentos. Não cabe temer ou esperar, mas buscar novas armas. 
(DELEUZE, 2013, p. 224).   

 
O pensador contemporâneo Byung-Chul Han, ao escrever sobre a sociedade 

do desempenho nos diz que a fiscalização que busca adestrar o indivíduo alcançou 

patamares mais elevados que aquela observada por Bentham, Foucault e Deleuze. A 

fiscalização hoje não necessita mais de um agente externo, visto que ela se dá na 

interioridade: eu sou meu próprio fiscal. E sou motivado pela crença do ‘Sim, eu 

posso!’: 

 
A sociedade disciplinar de Foucault, feita de hospitais, asilos, presídios, 
quartéis e fábricas, não é mais a sociedade de hoje. Em seu lugar, há muito 
tempo, entrou uma outra sociedade, a saber, uma sociedade de academias 
de fitness, prédios de escritórios, bancos, aeroportos, shopping centers e 
laboratórios de genética. A sociedade do século XXI não é mais a sociedade 
disciplinar, mas uma sociedade de desempenho. Também seus habitantes 
não se chamam mais “sujeitos da obediência”, mas sujeitos de desempenho 
e produção. São empresários de si mesmos. Nesse sentido, aqueles muros 
das instituições disciplinares, que delimitam os espaços entre o normal e o 
anormal, se tornaram arcaicos. (...) A sociedade disciplinar é uma sociedade 
da negatividade. É determinada pela negatividade da proibição. O verbo 
modal negativo que a domina é o não-ter-o-direito. Também ao dever inere 
uma negatividade, a negatividade da coerção. A sociedade de desempenho 
vai se desvinculando cada vez mais da negatividade. Justamente a 
desregulamentação crescente vai abolindo-a. O poder ilimitado é o verbo 
modal positivo da sociedade de desempenho. O plural coletivo da afirmação 
Yes, we can expressa precisamente o caráter de positividade da sociedade 
de desempenho. No lugar de proibição, mandamento ou lei, entram projeto, 
iniciativa e motivação. A sociedade disciplinar ainda está dominada pelo não. 
Sua negatividade gera loucos e delinquentes. A sociedade do desempenho, 
ao contrário, produz depressivos e fracassados. (HAN; BYUNG-CHUL, 2019, 
paginação irregular). 

 
O processo de avaliação definido para a RJE considera essencial que se avalie 

tanto o ensino quanto a aprendizagem, uma vez que a finalidade do primeiro é o 

alcance da excelência no segundo. Assim a avaliação da aprendizagem é sempre 

uma avaliação do ensino e é usada com o espaço de acompanhamento do 

desenvolvimento de alunos e professores. De acordo com o PEC, 

 
A avaliação como momento isolado de verificação do que foi retido do 
conteúdo ensinado faz parte de um paradigma superado que precisa ser 



113 

 

revisto onde ainda for vigente. Cabe aos profissionais encarregados de 
acompanhar o trabalho acadêmico garantir que os processos de avaliação do 
ensino ocorram de maneira sistemática e em diálogo com a avaliação das 
aprendizagens. (PEC, 2016 n 43, p.50). 

 
Diz ainda,  

 
Importante também é considerar as práticas renovadas de avaliação nas 
quais se leva em conta a contextualização, a relação teoria e prática, a 
reflexão e a análise crítica, a importância do raciocínio e da apreciação das 
diferentes dimensões da pessoa nos processos avaliativos. (PEC 44, 2016, 
p. 50). 
 

Acreditamos que essa proposta de avaliação da RJE, embora não se trate de 

uma abolição das classificações dos estudantes, já apresenta a compreensão de que 

esse tipo de procedimento precisa ser superado. Demonstram em seus regimentos a 

compreensão de que novas formas de avaliar sejam implementadas. Essas novas 

formas de avaliação podem se configurar como um espaço para a renúncia ao 

discurso de poder do professor, que se apresenta como aquele que pode classificar, 

espaço para o desenvolvimento de avaliações contínuas que tenham como 

característica a transversalidade do conhecimento, desenvolvendo assim uma brecha 

de luta para a realização de uma “avaliação menor”. 

Seria tal atitude um ato de resistência, enquanto instrumental da subjetividade, 

pode transgredir tal lógica, criando subjetividades revolucionárias e autônomas que 

seriam gatilhos para as mudanças necessárias na realidade. Defende a construção 

de um sujeito (educando) autônomo, central, criativo, principal foco de o todo trabalho 

desenvolvido, sujeito das aprendizagens propostas, mediadas pelo professor e por 

tantas outras possibilidades de acesso à apropriação e reelaboração do 

conhecimento. Embora essa forma de avaliar, em uma observação mais cuidadosa, 

se apresente, no contexto da RJE, presa aos valores voltados para a construção de 

uma sociedade mais justa, solidária, contemplativa, dotada de compaixão e fraterna, 

sem, no entanto, se questionar sobre o processo de construção desses valores e 

sobre o que e quem eles, em última instância, representam. 

 

 

 

 



114 

 

6 CONCLUSÃO 

 

A palavra pedagogia pode ser definida como a ciência do educar e do ensinar. 

Pode ainda ser considerada o ensino e a educação pela teoria e pelo exemplo. No 

entanto, quando tratamos da pedagogia que é fruto de um paradigma – aqui, 

especificamente, inaciano - nos referimos a uma pedagogia específica, com sua 

própria identidade, seu selo, por assim dizer.  

Nesse sentido, as instituições educativas da Ordem Jesuíta na América Latina, 

em observância as diretrizes do CPAL - Conferência de Provinciais na América Latina 

e Caribe – presentes no documento intitulado Princípio e Horizonte de nossa missão 

na América Latina – e nas experiências educativas da Companhia na América Latina, 

decidiram empreender a construção de um Projeto Educativo Comum. Tratava-se de 

um instrumento de caráter corporativo, colaborativo, de referência imperativa para as 

políticas, práticas e avaliações dessas instituições. Dito de outra forma, o Projeto, de 

inspiração inaciana, apresenta-se como um novo enfoque comum que visa revitalizar 

a identidade inaciana – fundada no carisma de Inácio de Loyola e de seus exercícios 

espirituais - através da educação. 

Responder à questão: “Em que consiste a Pedagogia Inaciana?” nos pareceu 

salutar para nosso objetivo neste trabalho e foi isso que tentamos fazer em todo o 

Capítulo I Projeto Educativo Comum da Rede Jesuíta: do Ratio Stutiorum ao PEC. Lá 

definimos a Pedagogia Inaciana como fruto de um carisma, de uma espiritualidade 

formada e partilhada por todos os jesuítas, construída nas experiências vividas desde 

Inácio de Loyola até a atualidade. Seu elemento diferenciador está contido em seu 

objetivo maior: a formação integral do ser humano que visa a transformação de sua 

realidade. Para OROZCO, essa resposta é muitas vezes difícil até para aqueles que 

vivenciam essa pedagogia, apresentando-se comumente na forma de respostas 

frágeis e mais voltadas para os efeitos gerados pela Pedagogia Inaciana que para sua 

caracterização. Nas palavras de Orozco:  

 
Suas respostas são dirigidas aos “efeitos” que produzem: um ambiente de 
respeito e tolerância, liberdade de catédra e expressão, consciência crítica e 
responsável, compromisso e solidariedade social, criatividade, formação 



115 

 

integral da pessoa, aberta à transcendência.”76 (OROZCO, 2012, p. 04. 
Tradução nossa.).77 
 

Ainda segundo Orozco, uma resposta mais adequada à questão indicaria que 

a pedagogia inaciana diz respeito à:  

 
 

(...) uma visão sintética de abordagens pedagógicas e uma representação 
exemplar do processo de ensino-aprendizagem, determinado pelo modo de 
ser e proceder dos jesuítas, que procuram encontrar Deus em todas as coisas 
e tudo Nele, busca a excelência em tudo (magna ignaciano), discerne 
orientados pelo maior serviço, buscam acompanhamento pessoal, respeitam 
a consciência indivíduo como o mais sagrado dos seres humanos, promova 
a liberdade responsável e consciência crítica, contando com as experiências 
fundadoras e transformadoras das pessoas. Tradução nossa. (OROZCO, 
2012, p. 04. Tradução nossa)78 

 
Para a Pedagogia Inaciana não há nada simples. A complexidade é a regra. 

Para Inácio de Loyola nosso universo interior é repleto de lutas, espaço de confronto 

entre as evidências e as incertezas, o consciente e o inconsciente. Sendo uma 

Pedagogia que busca ver a pessoa em sua integralidade, a saber, uma pessoa imersa 

na existência, põe sua atenção nas relações de todos os protagonistas deste cenário, 

considerado universal e transcendente. Assim, a Pedagogia de Inácio, que embasa o 

PEC, ensina a ver a complexidade a partir de um fundamento: O ser humano 

relacionado com Deus, com a missão e sentido de sua vida, com todas as outras 

coisas, e assim com os demais. Não se trata, portanto, de uma visão de mundo que 

assuma uma postura de contemplação passiva acerca das complexidades das 

relações, mas de um novo modo de ver, conhecer e estar presente no mundo, de ser 

em relação, em uma ação comum, rumo à integração e unidade. Esta Pedagogia, 

importante dizer, afirma não negar o valor de outras formas de pensamento, nem as 

excluir, esclarecendo a seus adotantes a necessidade de perceber e compreender 

 
76 Sus respuestas van dirigidas más bien a los “efectos” que producen: ambiente de respeto y tolerancia, 

libertad de cátedra y de expresión, conciencia crítica y responsable, compromiso y solidaridad social, 
creatividad, formación integral de la persona, abierta a la trascendencia. 

77 Texto disponível na revista CARTAS DE AUSJAL. Vigencia y modos de inserción de la Pedagogía 
Ignaciana en la Educación Superior Jesuita. Número 37, 2012. Disponível em: 
https://www.ausjal.org/carta-de-ausjal1/carta-de-ausjal-no37. Acesso em: 3 jan. 2020. 

78 (...) una visión sintética de enfoques pedagógicos y una representación ejemplar del proceso 
enseñanza-aprendizaje, determinados por el modo de ser y de proceder de los jesuitas, que buscan 
encontrar a Dios em todas las cosas y a todas en Él, pretenden la excelencia en todo (magis 
ignaciano), disciernen orientados por el mayor servicio, procuran el acompañamiento personal, 
respetan la conciencia individual como lo más sagrado de los seres humanos, fomentan la libertad 
responsable y la conciencia crítica, apoyándose en las experiencias fundantes y transformadoras de 
las personas. 

https://www.ausjal.org/carta-de-ausjal1/carta-de-ausjal-no37


116 

 

que uma nova realidade que está emergindo expressa em um paradigma da 

complexidade.79  

Dessa forma a Pedagogia Inaciana assume o pensamento crítico da realidade 

visando alcançar o que denominam os teóricos dessa Pedagogia autêntico 

conhecimento da verdade. No entanto essa verdade se define notadamente como a 

verdadeira vontade de Deus, que se configuraria como o principal objetivo e o sentido 

da existência humana. 

O PEC, é sabido, em todo o seu processo de construção e metas de 

desenvolvimento, vai expressar os princípios da pedagogia Inaciana. Tal Projeto 

assinala que todos aqueles que estudam em um centro educativo jesuíta, por motivos 

variados, não alcançaram ainda a sua plena maturidade. Daí a necessidade de centrar 

as ações educativas nos estudantes. Encará-los como sujeitos centrais no processo 

de ensino e aprendizagem. Destinado ao professor o papel de acompanhante da 

formação. Em um centro educativo jesuítico a responsabilidade maior da formação, 

seja intelectual ou moral, não está mais centrada nos métodos ou em qualquer 

atividade regulada ou extraoficial, mas no professor. Este é, portanto, um ser 

comprometido com seus alunos dentro e fora do espaço escolar. Um ser consciente 

de que não está na instituição de ensino para ensinar, mas para que o aluno aprenda. 

A Companhia de Jesus afirma que, em virtude de um profundo respeito a diversidade, 

busca em seus professores a demonstração de uma adesão a valores como respeito 

à dignidade da pessoa humana, a liberdade, a paz, a justiça, a distribuição mais 

equitativa da riqueza, a igualdade jurídica efetiva, ao desenvolvimento sustentável, 

eficaz e harmônico das sociedade humanas. Deverá ainda possui ter como atitudes 

fundamentais: generosidade, abertura, disponibilidade e capacidade de manter com 

seus alunos um diálogo de respeito e estima. 

Embora saibamos que a partir da caracterização acima e de toda a discussão 

feita no capítulo anterior pode-se, sem grande dificuldade encontrar um viés 

transcendental a orientar toda Pedagogia Inaciana e, consequentemente, o Projeto 

Educativo Comum. Mesmo afirmando que existe um respeito pela consciência do 

 
79 Acredita que a contemporaneidade é marcada por um novo tipo de pensamento necessário: o 

pensamento complexo. Nesse tipo de pensamento a indução não é mais suficiente para a 
compreensão do mundo. As realidades, aquilo que existe, é extremamente complexo e a 
compreensão de sua natureza não é mais possível através de um conhecimento linear. 
Necessitamos, pois, de um pensamento complexo. É necessário trabalhar com as habilidades de 
investigação, de raciocínio, de informação e organização bem como as habilidades de tradução. É 
necessário observar as coisas em sua complexidade intrínseca e suas complexas relações. 



117 

 

indivíduo e a promoção da liberdade responsável e consciência crítica, afirma também 

que essa liberdade e consciência crítica devem estar determinadas pelo modo de ser 

e de proceder dos jesuítas. Afirmar que a Pedagogia Inaciana possui um selo, uma 

identidade que a torna, se não melhor diferente das demais é cair na mesma armadilha 

das demais teorias de identidade que se apresentaram na história da educação 

brasileira. Dentro de uma análise deleuziana da filosofia da diferença não se pode 

conceber uma teoria que se manifeste como teoria da representação que remeta a 

conceitos de cognição, verdade, essência, fundamento ou similares. Na filosofia da 

diferença deleuziana não há espaço para uma teoria que se apoie em um modelo de 

curvatura da vara80 visto que essa perspectiva pressupõe a existência de um centro, 

de um modelo a ser buscado. A proposta da diferença é contrária as formas de 

universalidade, de centralidade. No rizoma deleuziano não é permitido o 

estabelecimento de um lugar, mas apenas de um não-lugar. Assim, fica claro que, 

“Quando a filosofia encontra seu pensamento em uma Imagem do pensamento que 

pretende valer de direito, não podemos nos contentar em lhe opor fatos contrários.” 

(DELEUZE, 2018, p. 174) 

No entanto, sabemos a partir do que nos dizem as obras deleuzianas, ou 

mesmo os conceituados comentadores destas, Deleuze, ao propor a criação de 

conceitos com tarefa exclusiva da Filosofia não partia do nada. Ele mesmo, ao 

trabalhar com pensadores que lhe eram caros fez de alguns de seus estudos 

monografias sobre filósofos e não filosóficos só, posteriormente partindo para um 

terceiro tipo de trabalho que seria aquele a abordar um tema — a diferença, o sentido, 

o desejo, a multiplicidade, os diferentes modos de exercício do pensamento. Se o 

fazer de uma educação de caráter rizomático pressupõe a criação de conceitos isso 

não quer, entretanto, dizer que os conceitos já existentes, embora petrificados por 

uma ideia que os condena a uma representação, a uma imagem de um pensamento, 

não possam ser repensados a partir de linhas de fuga81 que permitam a 

 
80 Através de uma metáfora, o filósofo Demerval Saviani, estabelece a defesa dos necessários ajustes 

na educação. Segundo ele, quando a vara está torta, ela fica curva de um dos lados, não bastando 
endireitá-la, colocá-la na direção correta. É necessário entortá-la o seu oposto. Essa teoria foi a 
princípio formulada por Lênin e depois por Althusser, que acreditavam que levar a vara para o lado 
oposto seria suficiente para poder trazê-la para o centro. 

81 As linhas de fuga dizem respeito a vetores de desorganização ou de desterritorialização; fugir é 
entendido em dois sentidos: perder a seu caráter estático ou a clausura; esquivar e escapar.  Fugir 
não consiste em sair da situação para  ir embora,  mudar  de  vida,  evadir-se;  implica,  
obrigatoriamente,  uma  redistribuição dos  possíveis  que desembocam numa transformação ao 
menos parcial, não programável, ligada à imprevisível criação de novos espaços-tempos,   de   
agenciamentos   institucionais   inéditos;   fazer   fugir   algo,   fazer   fugir   um   sistema 



118 

 

desterritorialização dos mesmo no sentido de buscar a criação de algo novo e que ao 

mesmo tempo fuja da recognição.  

Acreditamos que, embora o PEC apresente em sua formulação uma disposição 

a trabalhar com uma identidade, uma inacianidade, selo, construído a partir de um 

paradigma transcendental – cristão (sentido evangelizador) e inaciano (carisma 

atemporal) oferece, em virtude do seu desejo de não ser mais do mesmo, do divulgado 

respeito a cátedra e do importante papel concebido ao professor enquanto aquele que 

colabora, facilita, a construção do conhecimento pelo aluno, é possível um trabalho 

de guerrilha, de exploração das possibilidades de linhas de fuga que suscitem uma 

desterritorialização do que está posto. Tal ação encontraria nas brechas deixadas pelo 

próprio PEC ao dispor em suas diretrizes a necessidade de adesão a determinadas 

atitudes do professor em sua relação com os alunos. Utilizar-se desta possibilidade 

para gerar interpretações diferentes que resultem na existência de diferentes estados 

de correlações de forças. Se até agora o PEC habitou em um terreno cujo alicerce 

está amparado por uma imagem de pensamento que visa impedir a compreensão da 

possibilidade de múltiplos no que tange ao carisma definido por Inácio de Loyola, ou 

pelos valores metafísicos do Evangelho, é na brecha deixada pela tentativa de 

adaptação às novas realidades, pelos novos modos de perceber a realidade, pelas 

demandas atuais que questionam as maneiras molares de pensar e definir realidades.  

Não seria um trabalho de recognição. Seria uma tarefa subversiva. Seria uma 

tentativa de subverter o Currículo de base metafísica pelas suas aberturas e tentar 

torná-lo, dentro das possibilidades, um Currículo-Fluido, capaz de desterritorializar e 

reterritorializar, de romper com as próprias territorialidades, lançando-se nas 

pequenas possibilidades do novo, afirmando este último e consolidando-o, através da 

construção de outras adjacências. Se um currículo é tradicionalmente definido como 

responsável pela transmissão de valores, ele é um empreendimento epistemológico e 

moral. Caberá aqui aproveitar a pouca abertura que o PEC adota na tentativa de 

abarcar as novas demandas sociais que se manifestam também dentro dos muros da 

escola para tentar uma discursão acerca da genealogia dos valores e, deste trabalho, 

criar um currículo clandestino que se configure como um novo espaço de pensar. Nas 

palavras de Corazza82: 

 

 
82 Disponível em Deleuze pensa a educação (Coleção biblioteca do professor). Edição do Kindle. 



119 

 

Fiquemos atentos! Porque esses Currículos-Andarilhos fazendo aparições 
descontínuas, praticando atos violentos, esticando linhas de inovação, criando 
contrapensamentos para pensar o impensável, o não pensado do pensamento, a 
exterioridade pura, acabam movimentando todos os currículos, sem exceção. 
(CORAZZA, 2014, paginação irregular) 

 
O que Corazza denomina currículo-andarilho diz respeito ao currículo que se 

desenvolve na forma de um currículo menor, que faz uma educação menor. Nesse 

processo, seus atos podem ser violentos na medida que provocam, fazem pensar o 

que até então não era pensado. Esses currículos-andarilhos se movem e movem o 

que se relaciona com eles.  

 
Deleuze nos diz que o pensar sempre se faz a partir de encontros, de afectos 
ou signos. Algo nos força, nos violenta, nos impele a pensar. Muito foi dito 
sobre a boa natureza do pensamento, ou seja, imagina-se o pensamento 
como algo que possui em si mesmo uma boa vontade para o pensar. (...) A 
imagem do pensamento é o pano de fundo ou o pressuposto do pensar que, 
neste caso, em vez de revelar a natureza violenta do pensamento, atribui a 
ele uma natureza dócil e de boa vontade. (...) A imagem do pensamento é o 
pano de fundo ou o pressuposto do pensar que, neste caso, em vez de revelar 
a natureza violenta do pensamento, atribui a ele uma natureza dócil e de boa 
vontade. (...) Deleuze nos convida a duvidar dessa boa natureza do 
pensamento, ou seja, dessa imagem do pensamento presente na própria 
filosofia. (...) O modelo pedagógico tradicional é efeito e resultado de uma 
“imagem do pensamento” que se afirmou na própria tradição filosófica. Tal 
modelo se estabeleceu na afirmação de um pensamento que, indiferente a 
toda forma de devir, buscou a certeza do permanente, ou seja, na 
determinação da forma, da substância ou ainda do sujeito do conhecimento. 
Contrariamente a essa tradição, Deleuze afirma uma outra forma de 
aprendizado não baseada nas recognições ou nas representações comuns à 
filosofia. (IAFELICE, 2016, paginação irregular) 

 
Dessa forma o papel daquela figura considerada fundamental pelo PEC - 

pedagogo-professor-educador em devir-simulacro - para conduzir aquele que é o 

centro do processo educativo – educando-cartógrafos-impessoais em devir-artista, - 

deverá verificar as multiplicidades e os locais de singularidades do presente no 

currículo proposto pelo PEC, buscar seus espaços, suas vagas, suas possibilidades 

de desterritorialização e reterritorialização, minando-o e ao mesmo tempo criando 

novas possibilidades. É nesse espaço de conflito (entre o que existe e o que deseja 

surgir), que é desordenado, que não reverencia a hecceidade, que se pode buscar a 

construção de um pensamento sem imagem. Então: 

 
Nesse campo de batalha desordenado, nesse vapor incorporal de pura 
intensidade, nessa cena funerária do sujeito, nesse espelho cego dos objetos, 
nessa película de experimentação rebelde, nesse tabuleiro de jogo ideal, 
nessa dobradiça do aprender, nesse reservatório do pensar, em um tempo 
fora dos gonzos, renascendo e recriando-nos, altiva e revolucionariamente, 
viveremos, com prazer e gozo, a porção Marginal dos Currículos-Certinhos. 



120 

 

Porção que são como grandes fetos mexendo-se, boiando, mergulhando, 
circulando e crescendo na barriga do grande Tubarão Pensamental do 
Currículo-Maior. (CORAZZA, 2014, paginação irregular) 

 
 A construção de um currículo rizomático, de uma educação sem imagem de 

pensamento, não impõe, como já alertado antes, a negação dos valores. Impõe sim a 

realização de um processo cartográfico que se define pelo processo de constante 

territorialização/desterritorialização/reterritorialização típico de um projeto de 

educação que se caracterize como nômade, posto em um lugar que é sempre um não-

lugar. Assim, o sujeito e o currículo de um Projeto Educativo poderiam aspirar a 

condição de serem ao mesmo tempo elementos de subjetivação e de individuação, 

evitando um deslocamento da noção de sujeito como representação para a noção de 

sujeito compreendido como montagem e invenção. Em sentido deleuziano isso diz 

respeito a uma libertação da diferença. 

 Diante do exposto até aqui concluímos que o Projeto Educativo Comum 

proposto pela Rede Jesuíta de Educação e amparado na Pedagogia Inaciana, que 

tem como fundamento os preceitos cristãos e o carisma inaciano se apresenta como 

uma Projeto que busca dar conta de uma nova realidade educacional que não parece 

mais se adequar ao que fora proposto pelo Ratio Studiorum e pelas demais 

pedagogias da representação que se manifestaram no espaço educativo brasileiro. 

Diante da necessidade de atualização do seu processo educativo se fez mister o 

desenvolvimento de um novo paradigma. Essa necessidade se mostrou visível nos 

documentos anteriores ao PEC. No entanto, o Projeto tentou associar a ideia de um 

conhecimento que considera o aluno como centro do processo de aprendizagem, por 

isso um sujeito cartógrafo, mas, em nosso entendimento, tolheu-lhe a impessoalidade 

ao defini-lo como um projeto de integralidade fundado em um paradigma metafísico 

absoluto. Assim, o PEC, em sua essência, nega a construção de uma perspectiva 

molecular mantendo-se arborescente.  

 No entanto, salientamos que, em sua tentativa de se adequar às novas 

exigências manifestas no processo educativo contemporâneo, expressas em um 

aluno que se coloca como sujeito de seu conhecimento e a quebra da ideia de um 

professor que detenha a verdade, colocando-o como aquele que contribui, mas não 

define, o saber a ser construído, determina fissuras na estrutura molar do PEC. 

Caberia ação de professores e alunos, cartógrafos, artistas e impessoais, o 

desenvolvimento de estratégias de guerrilha que permitam a exploração dessas 



121 

 

fissuras e, consequentemente, provoque o desenvolvimento de uma educação do 

acontecimento que se contraponha a uma Pedagogia da representação, uma vez que 

a primeira não necessita de um lugar estrutural para o seu desenvolvimento mas de 

linhas de fuga que permitam a substituição do lugar da verdade pelo lugar da 

experimentação. Nesse sentido, o processo de desterritorialização é responsável pela 

criação de um novo lugar, que é ao mesmo tempo um não-lugar, mas que pode 

exercer a função de um eixo provisório, imanente, no qual o educando possa se 

afirmar para negar novamente, reterritorializar. Esse processo, acreditamos, seria o 

estabelecimento da possibilidade de pensar, de criar conceitos, de fazer uma filosofia 

da diferença, que tenha condições de extrapolar os muros da escola e se manifestar 

nos mais variados grupos onde o indivíduo exista e possa abrir espaço para o pensar 

criativo, heterogêneo, conectado e múltiplo.  



122 

 

REFERÊNCIAS 

   

AQUINO, J. G.; REGO, T. C. Deleuze pensa a educação: a docência e a filosofia 
da diferença (Orgs.). São Paulo: Editora Segmento, 2014. (Coleção biblioteca do 
professor) 2 Mb; ePUB. Edição do Kindle. Paginação Irregular. 
 
BLANCHET, J. Comprendre Gilles Deleuze. 2017. (French Edition). Edição do 
Kindle, 2017. 
 
BRASIL. MEC. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional – LDB 9.394/96. 
Brasília, DF: MEC, 1996.  
 
BRASIL. MEC/CNE. Nacionais (PCN+). Ciências Humanas e suas Tecnologias. 
Brasília: MEC, 2006. BRASIL, Orientações Educacionais Complementares aos 
Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN+) 
 
BRASIL. MEC/CNE. Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio. 
PCN-EM. Brasília, DF, 1999.  
 
CARTAS DE AUSJAL. Vigencia y modos de inserción de la Pedagogía Ignaciana 
en la Educación Superior Jesuita. Número 37, 2012. 
 
CALÓGERAS, J. P. 1870-1934. Os jesuítas e o ensino. HardPress Publishing. 
Edição do Kindle. Paginação Irregular. 
 
CANGI, A. Deleuze: una introducción. Buenos Aires : Quadrata, 2011. (Pensamientos 
Locales). Paginação Irregular. 
 
DÍEZ MONTOYA, S. Gilles Deleuze: hacia una filosofia de la individuación (Opera 
prima nº 3) (Spanish Edition). Editorial Universidad del Rosario. Edição do Kindle. 
Paginação Irregular. 
 
DELEUZE, G. Conversações.  3. ed. Trad. Peter Pál Pelbart. Saõ Paulo: Editora 34, 
2013. 
 
DELEUZE, G. Diferença e repetição [recurso eletrônico]. Tradução Luiz Orlandi, 
Roberto Machado. São Paulo: Paz e Terra, 2018. 
 
DELEUZE, G. Empirismo e Subjetividade: Ensaio sobre a natureza humana 
segundo Hume. Tradução Luiz B. L. Orlandi. São Paulo: Editora 34, 2013. 
 
DELEUZE, G. Nietzsche e a Filosofia.  Edição brasileira. Trad. Ruth Joffily Dias e 
Edmundo Fernandes Dias. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976. 
 
DELEUZE, G. O atual e o virtual. In: ALLIEZ, E. Deleuze: filosofia virtual. São Paulo: 
Editora 34, 1996.  
 
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é filosofia? 2. ed. São Paulo: Editora 34, 2016. 

 



123 

 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 1. 
Tradução de Aurélio Guerra Neto e Célia Pinto Costa. —Rio de janeiro: Ed. 34, 1995. 
Edição do Kindle. 
 
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. vol. 4. 
Tradução de Aurélio Guerra Neto e Célia Pinto Costa. —Rio de janeiro: Ed. 34, 1997. 
94 p. (Coleção TRANS). 
 
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Kafka, por uma literatura menor. Rio de Janeiro: 
Imago, 1977.  
 
DELEUZE, G.; PARNET, C. Diálogos. Trad. Eloisa Araújo Ribeiro, São Paulo: 
Escuta,1998. 
 
FRANCA, L. O método pedagógico dos jesuítas. Rio de Janeiro: Agir, 1952.  
 
FERRER, D. Tornar-se Kant: A crítica da razão representativa em Diferença e 
Repetição de Deleuze. Estudos Kantianos, Marília, v. 5, n. 1, p. 351-366, jan./jun., 
2017. 
 
GALLO, S. Deleuze & a educação. 3. ed. 2 reimp. Belo Horizonte: Autentica, 2017.  
 
GALLO, Sílvio. Em torno de uma educação menor. Educação e Realidade, v. 27, n. 
2, 2002. 
 
GALLO, Sílvio. Em torno de uma educação menor: variáveis e variações. Trabalho  
encomendado para a 36° Reunião Nacional da ANPED, Goiânia (2013) 
 
HAN, B.-C. Sociedade do cansaço. Tradução de Enio Paulo Giachini. 2. ed. amp. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. Edição do Kindle. 
 
IAFELICE, H. Deleuze devorador de Spinoza: [recurso eletrônico] teoria dos afectos 
e educação. São Paulo: EDUC : FAPESP, 2016.  
 
KLEIN, L. F. Educação Jesuíta e Pedagogia Inaciana. São Paulo: Edições Loyola, 
2015. 
 
LEITE, S. História da Companhia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1938 (tomos I e II). 
 
MACHADO, R. Deleuze, a arte e a filosofia. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar Editora, 
2009. filosofia (Estéticas). Edição do Kindle  
 
MARINHO, C. M. Filosofia e educação no Brasil: da identidade à diferença. São 
Paulo: Edições Loyola, 2014. 
 
MARTÍNEZ QUINTANAR, M. Á. Gilles Deleuze. Baía Pensamento. Galician Edition. 
Baía Edicións A Coruña. S.L. Coordenadores da colección: José Luís Barreiro, Moisés 
Lozano Paz e Manuel Rivas García. Edição do Kindle.  
 



124 

 

MARX, K. Teses sobre Feuerbach.  Em anexo a A ideologia alemã. São Paulo: 
Hucitec, 1986. 
 
MENGUE,  P.; CAVAILLEZ,  A.  Comprendre  Deleuze: Guide 
graphique. Comprendre/essai graphique. French Edition. Max Milo Editions. Edição 
do Kindle.  
PAIM, A. História das ideias filosóficas no Brasil. 3. ed. São Paulo: Convívio; 
Brasília, INL, Fundação nacional Pró-Memória, 1984. 
 
PEC - Proposta Educativa Comum. Rio de Janeiro: Edições Loyola, 2016.  
 
PRADO JÚNIOR, B. A Ideia de Plano de Imanência. Folha de S. Paulo, Caderno 
Mais!, 08/06/97, p. 5-6 a 5-8)  
 
PRADO JÚNIOR, C. História econômica do Brasil. 36ed., São Paulo: Brasiliense, 
1988. 
 
SCHERER, René. Aprender com Deleuze. Educ. Soc., Campinas, v. 26, n. 93, p. 
1183-1194, Dec.  2005.   Available from 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-
73302005000400003&lng=en&nrm=iso>. access on  02  May  2020.  
https://doi.org/10.1590/S0101-73302005000400003. 
 
SERAFIM, L. História da Companhia de Jesus. Organização Cesar Augusto dos 
Santos [et al.] São Paulo, Edições Loyola, 2004. Obra em IV volumes.  
 
SIBILIA, P. V. R. Redes ou Paredes: a escola em tempos de dispersão. 
Contraponto. Edição do Kindle. 
 
SILVA, J. C. da. Os Jesuítas e o ensino de Filosofia no Brasil. Disponível em: 
http://www.histedbr.fe.unicamp.br/acer_histedbr/seminario/seminario8/_files/DMUEb
Ae2.doc. Acesso em: jul. 2019. 
 
SILVA, T. T. da. Dr. Nietzsche, curriculista – com uma pequena ajuda do 
professor Deleuze. Disponível em: http://fisic.org/dr-nietzsche-curriculista-com-uma-
pequena-ajuda-do-professor-d.html?page=4). Acesso em: dez. 2019. 
 
SOUSA, L. S. de.; ROMAGNOLI, R. C. Mnemosine. v. 8, n. 1, p. 72-89, 2012. 
 
SILVA TOYSHIMA, A. M. da.; MONTAGNOLI, G. A.; COSTA, C. J. Algumas 
considerações sobre o Ratio Studiorum e a Organização da Educação nos 
Colégios Jesuíticos. In: Simpósio Internacional Processos Civilizadores. 14, 
Londrina: 2012 
 
VAZQUÉZ, C. Propuesta Educativa de la Compañia de Jesus. Collección 
Propuesta Educativa. 2 ed. N} 7. Bogotá: Colômbia, 2006. 
 
ZOURIBICHVILI, F. O Vocabulário de Deleuze. Trad. André Telles. Rio de Janeiro: 
Relume Dumara, 2004. Edição Conexões Vol. 24. 
 

http://www.histedbr.fe.unicamp.br/acer_histedbr/seminario/seminario8/_files/DMUEbAe2.doc
http://www.histedbr.fe.unicamp.br/acer_histedbr/seminario/seminario8/_files/DMUEbAe2.doc


125 

 

ZOURIBICHVILI, F. Deleuze: uma filosofia do acontecimento. Trad. e Prefácio de Luís 
B. L. Orlandi. São Paulo: Editora 34, 2016. 


