




 
Editora chefe  

Profª Drª Antonella Carvalho de Oliveira 

Editora executiva  

Natalia Oliveira 

Assistente editorial 

Flávia Roberta Barão 

Bibliotecária 

Janaina Ramos 

Projeto gráfico 

Camila Alves de Cremo 

Luiza Alves Batista 

Imagens da capa 

iStock 

Edição de arte  

Luiza Alves Batista 

 

 

 

 

 

 

 

2023 by Atena Editora 

Copyright © Atena Editora 

Copyright do texto © 2023 Os autores 

Copyright da edição © 2023 Atena 

Editora 

Direitos para esta edição cedidos à 

Atena Editora pelos autores. 

Open access publication by Atena 

Editora 

 

 

Todo o conteúdo deste livro está licenciado sob uma Licença 

de Atribuição Creative Commons. Atribuição-Não-Comercial-

NãoDerivativos 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0). 
 

 

 

O conteúdo dos artigos e seus dados em sua forma, correção e confiabilidade são de 

responsabilidade exclusiva dos autores, inclusive não representam necessariamente 

a posição oficial da Atena Editora. Permitido o download da obra e o compartilhamento 

desde que sejam atribuídos créditos aos autores, mas sem a possibilidade de alterá-

la de nenhuma forma ou utilizá-la para fins comerciais.  

 

Todos os manuscritos foram previamente submetidos à avaliação cega pelos pares, 

membros do Conselho Editorial desta Editora, tendo sido aprovados para a publicação 

com base em critérios de neutralidade e imparcialidade acadêmica. 

 

A Atena Editora é comprometida em garantir a integridade editorial em todas as etapas 

do processo de publicação, evitando plágio, dados ou resultados fraudulentos e 

impedindo que interesses financeiros comprometam os padrões éticos da publicação. 

Situações suspeitas de má conduta científica serão investigadas sob o mais alto 

padrão de rigor acadêmico e ético. 

 

Conselho Editorial 

Linguística, Letras e Artes 

Profª Drª Adriana Demite Stephani – Universidade Federal do Tocantins 

Prof. Dr. Alex Luis dos Santos – Universidade Federal de Minas Gerais 

Profª Drª Angeli Rose do Nascimento – Universidade Federal do Estado do Rio de 

Janeiro 

Profª Drª Carolina Fernandes da Silva Mandaji – Universidade Tecnológica Federal do 

Paraná 

Profª Drª Denise Rocha – Universidade Federal do Ceará 

Profª Drª Edna Alencar da Silva Rivera – Instituto Federal de São Paulo 

https://www.edocbrasil.com.br/
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4730619E0
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4433110T6
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4703046Z8
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4703046Z8
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4751950T8
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4751950T8
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4272309Z6
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4259265T5


 
Profª Drª Fernanda Tonelli – Instituto Federal de São Paulo 

Prof. Dr. Gilmei Fleck – Universidade Estadual do Oeste do Paraná 

Profª Drª Keyla Christina Almeida Portela – Instituto Federal de Educação, Ciência e 

Tecnologia do Paraná 

Profª Drª Miranilde Oliveira Neves – Instituto de Educação, Ciência e Tecnologia do 

Pará 

Profª Drª Sheila Marta Carregosa Rocha – Universidade do Estado da Bahia 

 

  

http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4269841A7
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4774983D5
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4537843A7
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4537843A7
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4217820D9
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4217820D9
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4544802Z1


 
Literatura: imaginação e seus dispositivos 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramação:  

Correção:  

Indexação: 

Revisão: 

Organizadora: 

 

Camila Alves de Cremo 

Maiara Ferreira 

Amanda Kelly da Costa Veiga 

Os autores 

Gabriela Cristina Borborema Bozzo  

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

L776 Literatura: imaginação e seus dispositivos 2 / Organizadora 

Gabriela Cristina Borborema Bozzo. – Ponta Grossa - 

PR: Atena, 2023. 
  

 Formato: PDF 

Requisitos de sistema: Adobe Acrobat Reader 

Modo de acesso: World Wide Web 

Inclui bibliografia 

ISBN 978-65-258-1255-7 

         DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.557232103 

  

1. Literatura. I. Bozzo, Gabriela Cristina Borborema. II. 

Título.  
CDD 801 

Elaborado por Bibliotecária Janaina Ramos – CRB-8/9166 

 

 

 

 

Atena Editora 

Ponta Grossa – Paraná – Brasil 

Telefone: +55 (42) 3323-5493 

www.atenaeditora.com.br 

contato@atenaeditora.com.br 

  

http://www.atenaeditora.com.br/


 
DECLARAÇÃO DOS AUTORES 

 

Os autores desta obra: 1. Atestam não possuir qualquer interesse comercial que 

constitua um conflito de interesses em relação ao artigo científico publicado; 2. 

Declaram que participaram ativamente da construção dos respectivos manuscritos, 

preferencialmente na: a) Concepção do estudo, e/ou aquisição de dados, e/ou análise 

e interpretação de dados; b) Elaboração do artigo ou revisão com vistas a tornar o 

material intelectualmente relevante; c) Aprovação final do manuscrito para 

submissão.; 3. Certificam que os artigos científicos publicados estão completamente 

isentos de dados e/ou resultados fraudulentos; 4. Confirmam a citação e a referência 

correta de todos os dados e de interpretações de dados de outras pesquisas; 5. 

Reconhecem terem informado todas as fontes de financiamento recebidas para a 

consecução da pesquisa; 6. Autorizam a edição da obra, que incluem os registros de 

ficha catalográfica, ISBN, DOI e demais indexadores, projeto visual e criação de capa, 

diagramação de miolo, assim como lançamento e divulgação da mesma conforme 

critérios da Atena Editora. 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
DECLARAÇÃO DA EDITORA 

 

A Atena Editora declara, para os devidos fins de direito, que: 1. A presente publicação 

constitui apenas transferência temporária dos direitos autorais, direito sobre a 

publicação, inclusive não constitui responsabilidade solidária na criação dos 

manuscritos publicados, nos termos previstos na Lei sobre direitos autorais (Lei 

9610/98), no art. 184 do Código Penal e no art. 927 do Código Civil; 2. Autoriza e 

incentiva os autores a assinarem contratos com repositórios institucionais, com fins 

exclusivos de divulgação da obra, desde que com o devido reconhecimento de autoria 

e edição e sem qualquer finalidade comercial; 3. Todos os e-book são open access, 

desta forma não os comercializa em seu site, sites parceiros, plataformas de e-

commerce, ou qualquer outro meio virtual ou físico, portanto, está isenta de repasses 

de direitos autorais aos autores; 4. Todos os membros do conselho editorial são 

doutores e vinculados a instituições de ensino superior públicas, conforme 

recomendação da CAPES para obtenção do Qualis livro; 5. Não cede, comercializa ou 

autoriza a utilização dos nomes e e-mails dos autores, bem como nenhum outro dado 

dos mesmos, para qualquer finalidade que não o escopo da divulgação desta obra. 

 



A
PR

ES
EN

TA
Ç

Ã
O

O livro Literatura: imaginação e seus dispositivos 2 apresenta quatro 
capítulos que cortejam o tema que o título se propõe a discutir. Temos dois 
estudos relacionados ao tema do fantástico, um estudo sobre o arquétipo 
feminino e suas relações com o masculino e, por fim, um trabalho sobre como 
uma categoria narrativa constrói o tema-chave de um romance.

Desse modo, temos trabalhos que possuem, como corpus, obras de 
Prosper Mérimée, Ignácio de Loyola Brandão e Dulce Maria Cardoso, autores 
francês, brasileiro e portuguesa, respectivamente. Desse modo, há um cortejo 
de cada corpus, pelas autoras dos artigos – pois se trata de um volume 
totalmente escrito por mulheres, da organização aos artigos que constituem os 
capítulos –, sob um aspecto divergente. O que une os estudos é, além do elo de 
autoria científica feminina, a insistência no fazer ciência na área de literatura, a 
persistência na luta por essa área das ciências humanas, tão estigmatizadas no 
ocidente. 

Há, ainda, um trabalho que tem um viés arquetípico do masculino e 
do feminino, tratando da desigualdade entre eles e como a literatura constitui 
uma ferramenta de luta contra a submissão feminina frente ao masculino na 
sociedade patriarcal. De uma intensidade fulcral, as vozes das autoras do 
estudo resgatam conceitos e trabalham suas ressignificações por meio dessa 
perspectiva arquetípica.

Portanto, este livro colabora para a produção científica em ciências 
humanas, mais especificamente, para com os estudos literários brasileiros. 
Escrito inteiramente por mulheres, os trabalhos ecoam um grito de resistência à 
tentativa de silenciar a voz feminina na ciência e de silenciar a voz da literatura no 
meio científico. Sua leitura se faz útil para leigos ou pesquisadores em diferentes 
níveis: graduandos, graduados, pós-graduandos, pós-graduados e professores 
já incorporados nas universidades públicas e privadas brasileiras.

Gabriela Cristina Borborema Bozzo



SU
M

Á
RI

O
CAPÍTULO 1. ............................................................................. 1

A CONSTRUÇÃO DA NÃO-PERTENÇA PELA INSTÂNCIA NARRADORA EM 
OS MEUS SENTIMENTOS, DE DULCE MARIA CARDOSO

Gabriela Cristina Borborema Bozzo

 https://doi.org/10.22533/at.ed.5572321031

CAPÍTULO 2............................................................................ 15

TRANSFORMAÇÕES DO TEMPO E DO ESPAÇO: ASPECTOS DO 
FANTÁSTICO

Antonia Pereira de Souza

 https://doi.org/10.22533/at.ed.5572321032

CAPÍTULO 3............................................................................ 21

ASPECTOS DA NARRATIVA FANTÁSTICA NO CONTO A VÊNUS DE ILLE, DE 
PROSPER MÉRIMÉE 

Gabriela Cristina Borborema Bozzo

 https://doi.org/10.22533/at.ed.5572321033

CAPÍTULO 4............................................................................27

O ARQUÉTIPO DA GRANDE MÃE E A RESSIGNIFICAÇÃO DA IDENTIDADE 
FEMININA NA LITERATURA

Marcilene S. Cervantes
Shirlene Rohr de Souza
Eliane Inês Kulkamp Eyng

 https://doi.org/10.22533/at.ed.5572321034

SOBRE A ORGANIZADORA........................................................37

ÍNDICE REMISSIVO...................................................................38



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 1

Data de aceite: 01/03/2023

A CONSTRUÇÃO DA NÃO-PERTENÇA PELA 
INSTÂNCIA NARRADORA EM OS MEUS 

SENTIMENTOS, DE DULCE MARIA CARDOSO

CAPÍTULO 1
 

Gabriela Cristina Borborema Bozzo
Doutoranda em Estudos Literários na 

FCLAr/UNESP
Araraquara – SP

http://lattes.cnpq.br/8978103083856101

RESUMO: A não-pertença é o tema central 
de Os meus sentimentos, de Dulce Maria 
Cardoso. Almeja-se investigar de que 
forma a instância narradora corrobora na 
construção do tema da não-pertença no 
romance. Para tanto, utiliza-se as teorias 
de Nefatalin Gonçalves Neto e Angela 
Gama; George Mead (teoria organizada 
por Charles Morris); Gérard Genette; Walter 
Benjamin e Maria Célia Leonel.
PALAVRAS CHAVE: Não-pertença; 
Narrador; Os meus sentimentos; Dulce 
Maria Cardoso.

THE CONSTRUCTION OF THE 
SENSE OF NOT BELONGING 

BY THE NARRATOR IN DULCE 
MARIA CARDOSO’S OS MEUS 

SENTIMENTOS
ABSTRACT: The sense of not belonging 
is the central theme of Dulce Maria 
Cardoso’s Os meus sentimentos. The aim 

is to investigate how the narrative instance 
corroborates the construction of the theme 
of sense of not belonging in the novel. 
Therefore, it is used the theories of Nefatalin 
Gonçalves Neto and Angela Gama; George 
Mead (theory organized by Charles Morris); 
Gérard Genette; Walter Benjamin and Maria 
Célia Leonel.
KEYWORDS: Sense of not belonging; 
Narrator; Os meus sentimentos; Dulce 
Maria Cardoso.

1 | 	INTRODUÇÃO 
A não-pertença é o sentimento 

resultante da conduta extremada em uma 
das fases do self proposto por Mead (2010, 
p. 151-246): o “eu” e o “mim”. A conduta 
extremada no “mim” se dá quando o sujeito 
se ajusta excessivamente aos parâmetros 
sociais, mutilando a própria individualidade 
para pertencer. Geralmente o indivíduo é 
movido pelo instinto de pertencer, mas a 
pertença gerada nesse caso não é genuína. 
Já a conduta extremada no “eu” se dá 
quando o sujeito acredita não ser afetado 
pela não-pertença e se exclui da sociedade 
a qual recusa pertencer. Contudo, ele está 

Data de submissão: 01/03/2023

http://lattes.cnpq.br/8978103083856101


Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 2

aplicando a atitude coletiva com relação a ele – de exclusão – consigo mesmo, gerando 
uma não-pertença autoexilante. A não-pertença, contudo, pode ser ferramenta de mudança 
social quando o indivíduo consegue manter uma conduta equilibrada entre as fases do self, 
tornando a relação mútua de mudança com a sociedade, como propõe Mead (2010, p. 
186): ele a modifica mas também se adequa o necessário a ela.

Violeta, narradora-protagonista de Os meus sentimentos, narra de cabeça para 
baixo no carro, presa pelo cinto de segurança, após um acidente na estrada de madrugada. 
A personagem narra o acidente no capítulo um; os eventos do dia do acidente em ordem 
reversa do capítulo dois ao seis; sua suposta morte e a continuidade dos que a cercam do 
capítulo sete ao dez; e o encontro consigo mesma – após lidar com a própria dor ao longo 
da narrativa – no capítulo onze. A história de vida da personagem é narrada por meio de 
analepses externas ao longo do discurso narrativo todo: obesidade; emprego de vendedora 
de ceras depilatórias; a maternidade de Dora; a convivência com Ângelo, filho bastardo de 
seu pai; a relação difícil com a mãe e distante com o pai; e os encontros com os homens 
no jogo perigoso da caça.

Buscamos verificar de que forma o tema da narrativa – a não-pertença – é construído 
pela instância narradora no romance de Cardoso e de que forma essa categoria narrativa se 
relaciona com a expansão do projeto artístico proposto por Gonçalves Neto e Gama (2012, 
p. 1-7). As etapas do artigo abrangem a definição precisa do sentimento de não-pertença 
através da psicologia social, com as proposições de Mead (2010, p. 151-245); a definição e 
expansão do projeto artístico proposto por Gonçalves Neto e Gama (2012, p. 1-7); o estudo 
da instância narradora com os textos de Genette (1986, p. 211-260), Benjamin (1987, p. 
197-221) e Leonel (2000, p. 67-75); a averiguação da construção do tema da não-pertença 
pela instância narradora no discurso narrativo de Os meus sentimentos e sua relação com 
o projeto artístico.

2 | 	A NÃO-PERTENÇA
A não-pertença consiste no sentimento experienciado pelo indivíduo que não se sente 

parte do meio em que está inserido. A produção literária de Dulce Maria Cardoso apresenta 
diferentes abordagens dessa temática. A narradora-personagem de Os meus sentimentos 
apresenta a perspectiva da não-pertença: Violeta é uma mulher obesa, vendedora de ceras 
em época de depilação a laser, promíscua e mãe solteira. A não-pertença é experienciada 
pela personagem em diferentes contextos. A história de Violeta e sua perspectiva sobre 
aqueles que vivem em função de pertencer constroem a denúncia de experiências de vida 
pautadas nos extremos. Ademais, Cardoso (2014) menciona a não-pertença em entrevista, 
quando aborda sua infância e adolescência: “[...] foi uma aprendizagem de coisas que 
talvez devesse ter aprendido mais tarde: a não pertença, a injustiça... [...] apesar do nosso 
instinto da pertença, não há mal nenhum em não pertencer. E é uma triagem, passa-se a 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 3

pertencer aos certos.”
O instinto da pertença mencionado pela escritora – e tematizado em sua produção 

literária – se aproxima da necessidade de reconhecimento intersubjetivo da própria 
identidade, estudada por Hegel. Buscando atualizar a teoria hegeliana, Axel Honneth 
(2003, p. 125), propõe: 

Em nenhuma outra teoria, a ideia de que os sujeitos humanos devem sua 
identidade à experiência de um reconhecimento intersubjetivo foi desenvolvida 
de maneira tão consequente sob os pressupostos conceituais naturalistas 
como na psicologia social de George Hebert Mead; seus escritos contém até 
hoje os meios mais apropriados para reconstruir as intuições da teoria da 
intersubjetividade do jovem Hegel num quadro teórico pós-metafísico.

A aspiração ao reconhecimento intersubjetivo do indivíduo é inerente à vida social 
para Hegel, na apresentação de Honneth (2003, p. 29). O pertencimento é, justamente, o 
sentimento resultante do reconhecimento intersubjetivo. Da ausência desse reconhecimento 
surge a não-pertença: ela advém, pois, de um embate entre o sujeito e a sociedade. Esse é 
o conflito moral, resultado do atrito interno – discrepância entre o “eu” e o “mim” –, segundo 
Mead (2010, p. 151-245). A sua psicologia social se faz de nosso interesse para investigar 
a origem da não-pertença experienciada pelo indivíduo, cuja alusão na produção literária 
de Dulce Maria Cardoso, mais especificamente em Os meus sentimentos, nos propomos 
a averiguar.

2.1	 As fases do self
O processo social em que a personalidade do sujeito se desenvolve é nomeado 

self por Mead (2010, p. 151-245). Não é o organismo fisiológico em si, não está presente 
desde o nascimento. É a mente autoconsciente que se desenvolve no sujeito a partir das 
suas experiências e atividades sociais, ou seja, de sua relação com o processo social e os 
demais membros da sociedade nele envolvidos. O self é o processo de interação entre o 
indivíduo e os outros, realizando-se na conduta do sujeito, no diálogo entre o “eu” e o “mim”. 
Em síntese, o “eu” é a fase do self que constitui o que há de peculiar no indivíduo: impulsos, 
desejos, características únicas, sua essência. Ele é moldado para as interações sociais pelo 
“mim”, que é a internalização dos valores, expectativas e atitudes da sociedade em que o 
sujeito está inserido. Por sua vez, o “mim” é a fase do self constituída pela internalização 
das atitudes do outro generalizado, ou seja, as atitudes da comunidade inteira. O outro 
generalizado constitui a resposta comum e a atitude organizada quanto às instituições 
de uma sociedade. As instituições são assimiladas pelo sujeito em sua conduta, e é isso 
e o pertencimento à comunidade que possibilitam-no ser uma personalidade. É através 
desse outro generalizado que a comunidade influencia largamente o comportamento dos 
indivíduos. Nesse sentido, o self desenvolve-se por completo na medida em que se torna 
um reflexo individual dos padrões comportamentais de uma sociedade ou grupo. 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 4

2.2	 A não-pertença como fruto da interação social
A era dos extremos, proposta por Hobsbawm (1995) para definir o século XX e 

discutida por Bosi (2002, p. 248) na literatura, pode relacionar-se também com os indivíduos 
dos extremos. Embasando-nos na era dos extremos e nas fases do self de Mead (2010, 
p. 212), acreditamos que há duas condutas extremas do “eu” e do “mim” que geram a 
não-pertença na interação social. Apoiamo-nos na afirmação de Mead (2010, p. 212) para 
propor as condutas extremadas no “eu” e “mim”: 

[...] é uma questão de adotar as atitudes dos outros e de se ajustar a isso 
ou combater a situação. É esse reconhecimento do indivíduo como self 
no processo de usar sua autoconsciência que lhe confere ou a atitude de 
autoafirmação ou de devoção à comunidade.

Por trás dos extremos, temos a necessidade de pertencimento inerente ao ser 
humano. A prevalência do “mim” na experiência do indivíduo resulta, muitas vezes, do 
instinto da pertença. A religião é uma instituição que supre esse instinto, pois através dela, o 
sujeito experimenta a sensação de pertencimento a uma comunidade, como salienta Mead 
(2010, p. 237), que explica “essa é a experiência por trás dos extremos às vezes histéricos 
que pertencem às convenções.” Há predominância do “mim” nessa conduta pela devoção 
a tal comunidade e por ajustar-se a ela. Acreditamos que quando o ajuste à comunidade 
mutila a individualidade do sujeito, ele tem uma conduta extremada no “mim”, gerando um 
pertencimento não genuíno e infelicidade. 

A conduta extremada no “eu”, por sua vez, resulta na sensação da não-pertença. 
Levada ao extremo, a predominância do “eu” não resulta, no combate dos valores e na 
autoafirmação, propostos por Mead (2010, p. 212). É uma existência que não se ajusta 
excessivamente à sociedade, diferente do “mim”, mas que pratica consigo a exclusão que 
sente da sociedade. O indivíduo, nesse caso, internaliza as expectativas sociais também, 
mas essas são excludentes com relação a ele, seja por pertencer a um grupo de minorias 
ou por simplesmente pensar diferente. Em resposta a isso, o indivíduo concorda em não 
pertencer e se exclui. Contudo, ele não deixa de assumir a atitude do outro. Quando se 
exclui por sentir-se excluído, a não-pertença não gera mudança, mas sim, faz com que o 
indivíduo aja consigo como a sociedade age com ele. Apoiamo-nos, em nossa proposição 
do extremo “eu”, na afirmação de Mead (2010, p. 211): 

Talvez a pessoa diga que não faz questão de se vestir de certo modo, que 
prefere ser diferente. Então, está adotando em sua conduta a mesma atitude 
que os outros demonstram em relação a si. Quando uma formiga alheia é 
introduzida numa comunidade com outras formas, estas se voltam contra a 
intrusa e a destroçam. Na comunidade humana, a atitude pode ser tomada 
pela própria pessoa que se recusa a se submeter porque ela mesma adota a 
atitude comum.

Acreditamos que o equilíbrio entre o “eu” e o “mim” – valorizando o “eu” o suficiente 
para manter seus ideais e sua perspectiva individual do processo social, mas mantendo 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 5

o “mim” em ação o suficiente para preservar relações interpessoais dependentes do 
pensamento conjunto – resulta no combate aos valores sociais e na autoafirmação 
mencionados por Mead (2010, p. 212), os quais, por sua vez, geram modificações na 
sociedade na relação mútua de mudança apresentada por Mead (2010, p. 186). Desenvolver 
pensamento crítico não diz respeito a simplesmente aplicar a atitude comum para consigo, 
excluindo-se, por exemplo, de uma moda, um gosto musical, um pensamento comum. 
O equilíbrio está na preservação da própria individualidade, cuja definição proposta por 
Mead (2010, p. 240) complementa a ideia do sujeito peculiar e único, visível na mudança 
que ele causa na comunidade: “[...] a individualidade é [...] constituída por uma atitude 
distanciada ou por uma realização modificada, de qualquer tipo social dado e não por uma 
adesão conformista ao mesmo, e tende a ser algo [...] distintivo, singular e peculiar [...].” A 
expressão do indivíduo é essencial para a mudança, como afirma Mead (2010, p. 239): “o 
valor de uma sociedade organizada é essencial à nossa existência, mas também é preciso 
que haja espaço para a manifestação do indivíduo, a fim de que haja uma sociedade 
satisfatoriamente desenvolvida.” O pensamento crítico que gera mudanças não se exclui 
na não-pertença, mas sim a torna ferramenta de modificação social. 

Uma vez que a linguagem é o meio de desenvolvimento da personalidade do 
indivíduo, de acordo com Mead (2010, p. 178), acreditamos que ela constitui o meio para 
alcançar o almejado equilíbrio entre as fases do self. O indivíduo se experiencia como 
“mim’, reage ineditamente como “eu’, se ajusta às expectativas o suficiente para manter 
relações interpessoais saudáveis e expressa a própria individualidade o suficiente para 
manter sua originalidade e propor mudanças à comunidade. As duas atitudes ocorrem na 
interação social, cujo mecanismo é a linguagem.

3 | 	A PROPOSIÇÃO DE UM PROJETO ARTÍSTICO 
O projeto artístico foi proposto por Gonçalves Neto e Gama (2012, p. 1-7) tendo 

O chão dos pardais – outro romance da escritora – como corpus. Através de um discurso 
irônico focado na vida cotidiana de pessoas comuns, os autores propõem que a escritora 
desmascara a falsidade enquanto constrói as personagens e o discurso. O caráter do 
projeto artístico busca, nesse sentido, “desmistificar o sujeito português e aproximá-lo de 
sua realidade, desmistificando-a” (GONÇALVES NETO; GAMA, 2012, p. 1). Além disso, o 
projeto artístico propõe que o leitor adquira adote consciência e atitude críticas quanto à 
sociedade portuguesa hodierna.

A falsidade desmascarada refere-se ao acontecimento que marcou a história 
portuguesa recente: a Revolução dos Cravos. Apesar de datas não serem aludidas 
diretamente em Os meus sentimentos, no início de O chão dos pardais a morte da princesa 
Diana, que ocorreu em 31 de agosto de 1997, é noticiada na TV. Nesse romance, Violeta, 
narradora-protagonista de Os meus sentimentos, é vista por dois personagens no metrô 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 6

depois de seu acidente. Logo, as narrativas se passam na segunda metade de 1997:

Faltavam duas estações para o destino deles, quando uma mulher se sentou 
ao lado de Sofia, uma mulher muito gorda, com o cabelo molhado, apesar do 
dia bonito de fim de Verão. Cheirava a tabaco e a cerveja e carregava dois 
sacos. Sofia espreitou para os sacos, com a mania de olhar para dentro de 
tudo, e viu várias amostras de ceras depilatórias. Sofia calou-se. Não queria 
que a mulher os ouvisse. Apesar do calor a mulher vestia collants e Sofia 
reparou que tinham uma malha caída. A mulher atenta ao olhar de Sofia disse, 
Foi por causa do acidente. (CARDOSO, 2014, p. 92).

A configuração social portuguesa em O chão dos pardais, afirmam Gonçalves Neto 
e Gama (2012, p. 5), continua a mesma vinte e três anos depois. O que foi combatido pela 
revolução ainda está vigente: a família ainda é tradicional, a sociedade ainda é machista 
e os princípios modais da sociedade ainda são ditados pela igreja. O intuito almejado no 
25 de Abril ainda não foi alcançado, o que é desmascarado por Cardoso através de uma 
linguagem irônica, de acordo com os autores. A epígrafe de O chão dos pardais – “Y yo 
que me sabía pobre, de una pobreza sin nombre. Y triste, de uma tristeza sin derechos, sin 
quejas y sin fin, rasgué mi ropa y les mostre mi herida.” (LOYNAZ apud CARDOSO, 2014, 
p. 7) –, segundo Gonçalves Neto e Gama (2012, p. 5), é uma indicação indireta de seu 
intuito: desmascarar a sociedade portuguesa e deixar sua podridão exposta. Acreditamos 
que essa epígrafe também parece contrastar com o medo do contato com o outro, a solidão 
e o excesso de individualidade que são criticados no discurso irônico de O chão dos pardais. 

3.1	 As fases do self e o projeto artístico de Dulce Maria Cardoso
Acreditamos que o projeto artístico possa ser expandido ao romance Os meus 

sentimentos. A narradora-personagem é o extremo “eu”: toma consigo a atitude da 
sociedade, que a condena por sua obesidade, comportamento promíscuo e imoralidade, 
ou seja, se exclui. É conveniente que Violeta, cuja perspectiva é apresentada ao leitor, seja 
o extremo “eu”: a partir da sua perspectiva de quem não pertence por ser isolada e por se 
isolar, o leitor é capaz de observar aqueles que se ajustam devotamente à comunidade e 
que têm a conduta extremada no “mim”. 

A partir da exposição dos extremos “eu” e “mim”, Dulce Maria Cardoso parece propor, 
de acordo com o projeto artístico por nós expandido, a formação de um leitor consciente 
e crítico, que adote a conduta equilibrada entre “eu” e “mim”, sendo capaz de responder 
aos estímulos sociais do “mim” com uma perspectiva individual que traga mudanças para 
a evolução da sociedade a que pertence. A epígrafe de Os meus sentimentos – “Es el 
jardín de la Muerte que te busca e que te encuentra siempre... Es el jardín que, sin saberlo, 
riegas com tu sangre” (LOYNAZ apud CARDOSO, 2012, p. 7) – pode ser interpretada 
nesse sentido: deixar de nutrir o que nos enfraquece, ou seja, o conformismo do extremo 
mim ou o isolamento do extremo “eu”, e passar a nutrir o que nos fortalece, que preserva a 
perspectiva individual ao ponto abrir espaço para a expressão do “eu” e propor modificações 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 7

ao meio sem sacrificar as relações interpessoais, preservadas pelo “mim”. A ideia é manter 
o equilíbrio: quando não nos isolamos, mas preservamos nossa individualidade ao ponto 
de modificar a comunidade a que pertencemos, não nos sacrificamos para pertencer, mas 
não nos exilamos também – passamos a pertencer aos certos, ou seja, àqueles com quem 
nos identificamos, como afirma Cardoso (2014) em entrevista:

[...] apesar do nosso instinto da pertença, não há mal nenhum em não 
pertencer. E é uma triagem, passa-se a pertencer aos certos. Não é pertencer 
à mesma profissão, é gostar das mesmas coisas e partilhar um ponto de vista 
moral. Acho que as amizades, os livros, têm a ver com o que nos divertimos 
com aquela pessoa ou livro e o que partilhamos em termos éticos.

3.2	 A linguagem e o projeto artístico
A metaforização dos personagens é a ferramenta utilizada por Cardoso para 

desenvolver seu projeto artístico em O chão dos pardais, utilizando a linguagem para tecer 
a crítica. A linguagem é o meio do desenvolvimento da personalidade, bem como o meio 
de aperfeiçoamento do self – como propõe Mead (2010, p. 178) –, cujas fases “eu” e 
“mim” devem ser equilibradas na conduta que Cardoso parece instigar em seu leitor com 
o projeto artístico. A linguagem também é o meio de desenvolvimento do projeto artístico 
em Os meus sentimentos. A ferramenta utilizada pela escritora é a inversão de máximas 
no discurso romanesco, questionando os valores sociais que a máxima propaga, de acordo 
Cerdas (2011, p. 186):

Portanto, a máxima é um estilo de discurso ligado à percepção do mundo, que 
ajuíza sobre o comportamento humano e sob o qual transparece os valores 
estéticos e morais de uma sociedade.

Além disso, o tema da não-pertença é construído pelas categorias narrativas em Os 
meus sentimentos, dentre as quais nos detemos à instância narradora.

4 | 	O NARRADOR

4.1	 A narratologia
A narrativa pode ser, quanto ao tempo da narração, de quatro tipos, segundo 

Genette (1986, p. 216): ulterior, a posição mais frequente da narrativa no passado; anterior, 
a narrativa geralmente no futuro, preditiva; simultânea, narrativa contemporânea à ação, 
no presente; intercalada, com a narrativa entre os momentos da ação, comum no romance 
epistolar. 

O narrador, segundo Genette (1986, p. 244), é definido pela atitude narrativa, e não 
por formas verbais gramaticais que são consequência da atitude mencionada. Desse modo, 
o narrador pode ser homodiegético, quando a história é narrada por uma testemunha; 
heterodiegético, quando o narrador não é personagem da história; e autodiegético, quando 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 8

o narrador é protagonista da história. 
A narrativa pode, ainda, ser de quatro tipos quando ao nível narrativo, segundo 

Genette (1986, p. 247): extradiegético-heterodiegético, quando o narrador do primeiro nível 
conta a história da qual não faz parte; extradiegético-homodiegético, narrador de primeiro 
nível conta sua história; intradiegético-heterodiegético, narrador de segundo grau que 
conta a história da qual está geralmente ausente; e intradiegético-homodiegético, narrador 
de segundo grau conta a sua própria história. 

Quanto ao tipo de narratário, o narrador pode ser, segundo Genette (1986, p. 258-
259), intradiegético, quando há marcas de segunda pessoa no discurso; e extradiegético, 
quando a narrativa visa um narratário extradiegético, um leitor virtual com quem o leitor 
empírico se identifica, ou essa narrativa também pode fingir que não se dirige a ninguém, 
posicionamento frequente no romance contemporâneo.

4.2	 A tradição oral
A narrativa – enquanto tradição oral –, o narrador e o ato de narrar estavam, segundo 

Benjamin (1987, p. 197-221), em extinção no século passado. A narrativa de tradição oral é 
utilitária para Benjamin (1987, p. 200), pois ela está vinculada a uma moral ou ensinamento. 
Ela é a verdadeira narrativa para o autor. Contudo, o ato de aconselhar está em colapso 
no contexto posterior à primeira guerra mundial, devido às experiências incomunicáveis 
adquiridas no período caótico. 

A narrativa enquanto tradição oral é deixada cada vez mais de lado com o 
surgimento do romance, cuja história não depende da experiência do romancista, mas 
sim de seu isolamento. O romance, para Benjamin (1987, p. 202), não tem a função de 
transmitir ensinamentos como tem a narrativa. O florescimento do romance acontece 
concomitantemente com a decadência da narrativa enquanto tradição oral.

A morte, segundo Benjamin (1987, p. 207), era cada vez mais expulsa do cotidiano 
das pessoas. O enfraquecimento da narrativa e do narrador é uma das consequências 
disso, uma vez que é no leito de morte que a sabedoria se aflora e que surge o ato de 
narrar. A autoridade do narrador, de acordo com Benjamin (1987, p. 208), deriva da morte, 
uma vez que as histórias dele remetem a uma história e experiência naturais. 

O sentido da vida está para o romance como a moral da história está para à narrativa 
de tradição oral, segundo Benjamin (1987, p. 212). O final aberto do romance, desse modo, 
dá ao leitor a chance de refletir sobre o sentido da vida. Enquanto o ouvinte ou leitor da 
narrativa está em companhia do narrador, o leitor do romance é solitário e, em sua solidão, 
se apodera da matéria romanesca. O sentido da vida da personagem romanesca se revela 
em sua morte, literal ou figurativa. Por buscar esse sentido, o leitor presencia sempre a 
morte – mesmo que figurativa, como o final do romance – da personagem romanesca.

A matéria do narrador de tradição oral é a vida humana. Desse modo, o provérbio, 
para Benjamin (1987, p. 221), pode ser interpretado como ruína de uma antiga narrativa, 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 9

da qual só restou a moral. O narrador de tradição oral é, para Benjamin (1987, p. 221), um 
sábio, fonte de conselhos sobre a vida, pautados não só em sua experiência como a de 
outrem.

4.3	 O narrador como sujeito que fala
Da fala do narrador – sujeito textual – nascem as demais categorias narrativas, 

como o tempo e as personagens, segundo Leonel (2000, p. 69). Ele é tão fictício quanto 
a história narrada e suas personagens. As decisões do narrador são guiadas pelo autor 
implícito, de acordo com Leonel (2000, p. 69). 

O autor implícito é uma imagem do autor empírico (escritor) e é dedutível em cada 
uma de suas obras literárias, segundo a discussão proposta por Leonel (2000, p. 70). 
Ademais, o autor implícito é responsável pela criação tanto do narrador quanto das demais 
categorias narrativas. Ele é o autor como se mostra em sua obra literária. É responsável 
pela ideologia e valores que permeiam a narrativa e é mais verdadeiro ao leitor do que o 
escritor. 

O autor implícito, na definição de Booth apresentada por Leonel (2000, p. 71), é a 
mesma entidade circunscrita em algumas ou todas as obras de um escritor. Desse modo, 
cabe destacar que cada texto literário deve ser visto como parte da produção de seu 
escritor, segundo Leonel (2000, p. 72). Em cada obra finalizada, ficam os traços de quem a 
compôs: a memória cultural e pessoal e o desejo do escritor.

5 | 	A CONSTRUÇÃO DA NÃO-PERTENÇA PELO NARRADOR EM OS MEUS 
SENTIMENTOS

5.1	 A narratologia em os meus sentimentos
A narrativa de Os meus sentimentos é, num primeiro movimento (analepses internas 

sobre os eventos do dia do acidente), simultânea, pois narra de que forma a personagem 
chegou ao local do acidente; no movimento dois (analepses externas sobre a história de 
sua vida), ulterior; no movimento três (prolepses externas sobre a suposta morte), anterior, 
pois é preditiva. Os diferentes tempos da narração constroem a experiência de não-
pertencimento da personagem, bem como sua perspectiva pessimista frente ao mundo.

A narradora do romance é autodiegética, pois Violeta é a protagonista de Os meus 
sentimentos e conta a própria experiência. O ponto de vista de uma personagem que vive 
o extremo “eu” sobre aqueles que vivem o extremo “mim” constrói, na narrativa, os dois 
polos a serem apreendidos pelo leitor: a infelicidade daqueles que Violeta observa, como 
os funcionários do banco, que mutilam a própria identidade a fim de pertencer, gerando um 
pertencimento forçoso e não genuíno; e a infelicidade da narradora-protagonista quando 
aplica sobre si a atitude do coletivo, gerando a não-pertença autoexilante e não utilizando 
esse sentimento como ferramenta de mudança social. Desse modo, o ponto de vista de 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 10

Violeta corrobora na proposição de uma conduta equilibrada entre as fases do self, uma 
das expansões por nós proposta ao projeto artístico da escritora.

Temos dois níveis narrativos no romance: extradiegético-homodiegético, quando 
Violeta, narradora de primeiro nível, narra os eventos o dia do acidente, ou seja, sua história 
daquele dia, e a suposição da própria morte, tendo o acidente como narrativa primeira; 
e intradiegético-homodiegético, quando se torna narradora de segundo nível para narrar 
a história de sua vida tendo os eventos do dia do acidente como narrativa primeira. Os 
níveis narrativos constroem o jogo temporal no romance, permitindo que a ordem temporal 
seja repleta de inversões que tentam reproduzir a consciência da personagem. O fluxo 
de consciência resultante dessa tentativa reproduz a experiência de não-pertença da 
narradora-protagonista na narrativa.

O narratário do romance é extradiegético, ou seja, um leitor virtual com o qual o leitor 
empírico se identifica, compondo uma narradora extradiegética que finge não narrar para 
ninguém, como é costume do romance contemporâneo, de acordo com Genette (1986, p. 
258-259). A identificação do narrador empírico com o virtual é almejada pela romancista, 
segundo os parâmetros do projeto artístico, pois ela propõe ao leitor distanciamento crítico, 
engajamento social e o equilíbrio entre as fases do self. Esse último é proposto através da 
perspectiva do extremo eu – não pertença autoexilante – do extremo mim – automutilação 
identitária.

5.2	 A tradição oral em os meus sentimentos
A dimensão utilitária da narrativa abordada por Benjamin (1987, p. 200) pode ser 

associada ao uso de máximas e de estruturas fabulares em Os meus sentimentos. No 
romance, a narradora transmite a experiência de não-pertença à sociedade que rechaça 
em seu discurso, através de uma estrutura fabular superficial com a moral (máxima) 
invertida. Desse modo, a escritora contesta a dimensão utilitária da narrativa de tradição 
oral, bem como os valores sociais transmitidos pela máxima quando a inverte. Cardoso 
(2017) comenta o intuito político do romance em entrevista:

[...] e portanto escrevi aquilo, acima de tudo na questão política, aquilo pra 
“mim” era uma questão política, da questão da revolução, por exemplo, eu 
inverti o slogan do 25 de Abril porque me fazia muito a impressão a revolução 
estar a morrer, estar a perder, os ideais estarem a se perder [...]

A incomunicabilidade das experiências hodiernas mencionada por Benjamin (1987, 
p. 200) é um dos motivos da inversão de máximas no discurso de Os meus sentimentos. 
O bordão “não há nada que o silêncio não mate” (CARDOSO, 2012, p. 148) fala sobre o 
incomunicável: o que é difícil de ser abordado nas relações interpessoais é morto pelo 
silêncio. Essa é a conduta da mãe da narradora-protagonista, e é herdada por ela, que torna 
o amor pela filha incomunicável, transformando a relação entre as duas em adversidade:

[...] sem se importar de saber quais eram as palavras que na língua mais 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 11

bonita do mundo serviam aquela situação, a minha mãe na porta da casa 
de banho, com os braços traçados, aflita, / vens comigo a uma pessoa que 
eu conheço, é discreta e faz muito bem esse trabalho / cada vez mais aflita 
com o passar do tempo que tornava a criança obrigatória, indecisa entre as 
ameaças ou / vens comigo nem que eu tenha que te arrastar / a compreensão, 
insistindo nos conselhos que só uma mãe pode dar, na sabedoria de todas 
as mães, / ainda estás a tempo a tua vida sem isso já não é fácil mas depois 
disso / terminando exausta com uma ameaça, a que julgava mais terrível, a 
minha mãe com a cabeça pousada no sofá sem encontrar uma única razão 
para eu querer a criança, / se levares isso para a frente não contes comigo 
nem com o teu pai / [...] e se nascer preta, já pensaste nisso, andaste com um 
preto, não andaste, um retornado preto, achas que eu e teu pai merecemos 
isso, mereciam, claro que mereciam, não mereciam o encantamento em que a 
Dora os deixou, um anjo que nos salvou, / mon ange, mon petit ange / um anjo 
que está calado à minha frente convencido de que me odeia, [...] (CARDOSO, 
2012, p. 74-75).

O romance contemporâneo de Cardoso dialoga com a deterioração do ato de narrar 
discutida por Benjamin (1987, p. 201) através da inversão de máximas que compunham a 
moral das narrativas de tradição oral. O isolamento do romancista também abordado pelo 
autor pode ser relacionado à experiência de Cardoso (2017) com a não-pertença e com a 
solidão do escritor, mencionadas em entrevista: 

Não sinto que ser solitária tenha que ver com o tempo que se passa sozinho. 
Sinto que tem que ver com o não pertencer e não ter afetos e sentimentos 
fortes que sirvam como casa. E nisso eu sou uma abençoada. Nisso eu 
pertenço. Eu escolhi cuidadosamente as minorias onde pertenço e sinto-me 
parte delas. 

Assim, o isolamento do romancista pode ser metaforizado no sentimento de 
não-pertença. A narradora-protagonista de Os meus sentimentos vive esse isolamento 
metafórico: não pertence e não tem afetos fortes que lhe sirvam como casa, apesar de 
amar a filha. Violeta vive o isolamento de quem é extremo eu e torna a não-pertença em 
autoexílio identitário e não em ferramenta de mudança social. Através dessa personagem, 
Cardoso propõe o equilíbrio entre as fases do self e a utilização da não-pertença como 
ferramenta de mudança social, como propomos na expansão do projeto artístico. Assim, há 
um ensinamento e um aspecto utilitário nesse romance que dialoga com as narrativas de 
tradição oral, embora o ensinamento aqui seja mais complexo por instigar o pensamento 
crítico, diferindo do que Benjamin (1987, p. 202) afirma sobre a ausência de transmissão 
de ensinamentos no romance. 

A narração de Violeta se dá no suposto leito de morte da personagem, uma vez que 
interpretamos que ela divagou sobre a própria morte, mas está viva. Contudo, a suposta 
morte da personagem pode ser relacionada à sabedoria das pessoas em seu leito de 
morte abordada por Benjamin (1987, p. 207). Desse modo, a sabedoria da personagem 
transposta na narração é sua experiência de não-pertença. A luz que encontra no último 
capítulo é o equilíbrio das fases do self que alcança ao lidar com a própria dor durante 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 12

a narração. Assim, o equilíbrio é ensinado ao leitor no suposto leito de morte através da 
perspectiva da personagem, que era extremo “eu” até então, sobre o extremo “mim”, sendo 
as duas experiências de extremo motivos de infelicidade na narrativa. A divagação sobre 
a própria morte constitui um suposto leito de morte, o que, segundo Benjamin (1987, p. 
208), dá crédito à narrativa, pois a autoridade do narrador, segundo o autor, é resultado da 
proximidade com a morte.

O romance de Cardoso busca o sentido da vida, assim como propõe Benjamin (1987, 
p. 212), e incorpora a narrativa tradicional e sua moral – que transmite os valores de uma 
sociedade, como propõe Cerdas (2011, p. 186) – como forma de contestar os valores (a 
sabedoria) da sociedade representada no romance, ou seja, a portuguesa contemporânea.

O final em aberto do romance mencionado por Benjamin (1987, p. 213) torna Os 
meus sentimentos cíclico, pois o romance termina com a mesma palavra que começa, 
“inesperadamente” (CARDOSO, 2012, p. 9; p. 372). Ademais, o romance convida o leitor 
à reflexão, como propõe Benjamin (1987, p. 213) e o projeto artístico da escritora por nós 
expandido.

O encontro com a luz de Violeta no último capítulo compõe sua morte metafórica:

[...] o sol bate no metal do carro, um brilho desenfreado, a fúria que as árvores 
acalmam, um bailado de sombra e de luz, / de todos os mistérios escolho o da 
luz, desta luz / franzo os olhos, preciso de tempo para me habituar a esta luz 
transparente, / não branca como a da sala onde se espera a morte / de todos 
os mistérios escolho o da sombra, desta sombra, / o sol, o calor sabe-me bem 
nas pernas, nas mãos, a vida sabe bem ao meu corpo, a primavera regressou 
e / nada podemos contra a força da natureza, contra a vida que continua / 
trouxe a luz do princípio do mundo [...] (CARDOSO, 2012, p. 368).

Durante a morte literal ou metafórica, segundo Benjamin (1987, p. 214), a personagem 
encontra o sentido de sua vida. Violeta abandona seus fantasmas do passado, para de 
tentar corrigi-lo e abandona o extremo “eu”, adotando o equilíbrio entre as fases do self. A 
sua morte metafórica é diferente daquela que a personagem imaginou que alcançaria na 
venda da casa, sua tentativa de corrigir o passado:

[...] é a última vez que entro nessa casa, a minha vingança está terminada, 
agora sim matei-nos a todos definitivamente, a minha mãe, o meu pai, as 
plantas, os pássaros, a casa, a Maria da Guia, o Ângelo, a Dora, eu, morremos, 
a partir de hoje vai ser tudo diferente, [...] (CARDOSO, 2012, p. 186)

A morte simbólica vem com a aceitação do passado e imersão no presente: “[...] a 
partir de hoje nada vai ser diferente, nunca mais nada diferente, [...]” (CARDOSO, 2012, 
p. 367).

A inversão de máximas por Cardoso pode ser relacionada ao provérbio como ruína 
da narrativa de tradição oral abordado por Benjamin (1987, p. 221). A máxima invertida 
seria o diálogo com a ruína das narrativas tradicionais enquanto reflexos dos valores de 
uma sociedade, como propõe Cerdas (2011, p. 186).



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 13

A narradora-protagonista de um romance que inverte máximas não é conselheira 
como o narrador de tradição oral definido por Benjamin (1987, p. 221), mas aprendemos 
com a sua experiência de não-pertença (extremo “eu”) e sua perspectiva da experiência 
de outrem (extremo “mim”), dialogando com o narrador tradicional, que usa a própria 
experiência somada à dos outros. O ensinamento de Violeta é o equilíbrio entre as fases 
do self, o distanciamento crítico e o a utilização da não-pertença como ferramenta de 
engajamento social ao invés de autoexílio identitário (extremo “eu”) ou mutilação da própria 
individualidade (extremo “mim”).

5.3	 O narrador como sujeito que fala em os meus sentimentos
A narradora de Os meus sentimentos é Violeta, e a sua perspectiva altera o 

tratamento de todas as outras categorias narrativas, como focalização, tempo, personagem 
e linguagem. Ademais, a escolha do ponto de vista de Violeta corrobora na construção do 
tema da não-pertença na narrativa, como já foi mencionado anteriormente. 

A escritora – autora empírica – é Dulce Maria Cardoso, a narradora é Violeta e a 
autora implícita é uma instância entre as duas. É uma imagem de Cardoso que é dedutível 
em suas obras literárias. A autora implícita é responsável pela criação de Violeta e pelas 
categorias narrativas que dependem da narradora, como tempo e personagem. 

A autora como se mostra em Os meus sentimentos é a sua autora implícita, ou 
seja, aquela responsável pelos valores e ideologia da obra, como os aspectos do projeto 
artístico: questionamento da Revolução dos Cravos e a proposição de uma atitude do leitor 
que envolve distanciamento crítico, engajamento social e equilíbrio entre as fases do self, 
transformando a não-pertença em ferramenta de mudança social. Assim, podemos afirmar 
que o projeto artístico é sobre a autora implícita, a imagem política e de não-pertença de 
Cardoso, e não sobre a escritora em si. Essa autora implícita é mais palpável ao leitor 
cardosiano do que a própria Dulce Maria Cardoso, uma vez que é com a sua criação que 
o leitor lida. 

A autora implícita é a mesma em parte da produção de Cardoso, como tentamos 
comprovar na expansão do projeto artístico, inicialmente de O chão dos pardais, para 
Os meus sentimentos também. Desse modo, compreendemos cada romance e conto da 
escritora fazem parte de um todo que é a sua produção literária, atravessada pelo tema 
da não-pertença e pela cultura, valores e política portugueses. A expansão do projeto 
artístico por nós proposta almeja justamente ver a produção da escritora como um todo. 
A não-pertença vivenciada por Violeta, a desigualdade social quanto à Maria da Guia e 
Ângelo, o questionamento da Revolução dos Cravos na inversão de seu lema compõem 
a perspectiva da escritora Dulce Maria Cardoso que, projetada na imagem de sua autora 
implícita, compõem traços da cultura e da experiência pessoal da autora empírica em suas 
obras finais.



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 1 14

6 | 	CONSIDERAÇÕES FINAIS
A construção do tema de Os meus sentimentos se dá, dentre as categorias 

narrativas, pelo narrador. A não-pertença, desse modo, é construída na perspectiva da 
narradora-protagonista Violeta, que incorpora partes da narrativa de tradição oral a fim de 
contestar os valores sociais por ela propagados. 

A narradora autodiegética permite que a experiência da personagem seja construída 
na sua perspectiva, corroborando para a construção do tema na narrativa, uma vez que o 
leitor tem contato direto com a experiência de não-pertencimento vivenciada pela narradora-
protagonista, bem como sua infelicidade em ser extremo “eu” e a infelicidade daqueles que 
critica por serem extremo “mim”.

Desse modo, a narração do romance tem papel fundamental na construção do 
tema e na proposição de um equilíbrio entre as fases do self ao leitor, como afirmamos na 
nossa expansão do projeto artístico da escritora – proposto por Gonçalves Neto e Gama 
(2012, p. 107), tendo o romance O chão dos pardais como corpus – ao romance Os meus 
sentimentos.

REFERÊNCIAS
BENJAMIN, W. O narrador. In: _____. Magia e técnica, arte e poética: ensaios sobre literatura e 
história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 1987. p. 197-221.

CARDOSO, D. M. Entrevista à Vanda Marques: “O amor é o mais benigno de todos os poderes”. 
Entrevista. Jornal i. 17 mar 2014. Disponível em: <http://ionline.sapo.pt/383051>. Acesso em: 7 de 
agosto de 2016.

______. Entrevista à Cláudia Marques Santos: If you walk the galaxies. 28 abril 2017. Disponível em: 
< http://ifyouwalkthegalaxies.com/dulce-maria-cardoso/> . Acesso em: 29 de setembro de 2018.

_____. O chão dos pardais. Lisboa: Tinta da China Portugal, 2014.

_____. Os meus sentimentos. Rio de Janeiro: Tinta da China Brasil, 2012.

GENETTE, G. Discurso da narrativa. Trad. Fernando Cabral Martins. Lisboa: Vega, 1986. 

GONÇALVES NETO, N.; GAMA, A. P. F. Liquidez, reconfigurações e pluralidades: a representação 
identitária da sociedade portuguesa em Chão dos pardais, de Dulce Maria Cardoso. Anais da 
ABRALIC. Campina Grande, 2012. p. 1-7.

HONNETH, A. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. Trad. Luiz Repa. 
São Paulo: Editora 34, 2003.

LEONEL, M. C. Guimarães Rosa: Magma e gênese da obra. São Paulo: Editora UNESP, 2000.

MORRIS, C. W. (Org.) Mente, Self e Sociedade. Trad. Maria Silvia Mourão. Aparecida: Ideias & Letras, 
2010.



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 2 15

Data de aceite: 01/03/2023

CAPÍTULO 2

 

TRANSFORMAÇÕES DO TEMPO E DO ESPAÇO: 
ASPECTOS DO FANTÁSTICO

Antonia Pereira de Souza
Doutora em Letras: Literatura e Cultura, 

pela Universidade Federal da Paraíba
SEDUC/Caxias-MA

http://lattes.cnpq.br/6311274050600328
https://orcid.org/0000-0001-5062-3714

RESUMO: O objetivo deste artigo é analisar 
os elementos do fantástico tradicional 
“transformações do tempo e do espaço”, 
no romance Não verás país nenhum, de 
Ignácio de Loyola Brandão. O fantástico 
tradicional foi estudado, consistentemente, 
por Tzvetan Todorov, em 1968, no livro 
Introdução à literatura fantástica. Segundo 
o teórico, o tempo e o espaço dos textos 
fantásticos não são os mesmos da vida 
cotidiana, uma vez que ambos parecem 
reduzidos ou prolongados, conforme são 
apresentados no romance em estudo. O 
tempo e o espaço modificados causam 
angústia e terror nas personagens, 
diante da falta de acolhida expressa pela 
atmosfera que transparecem. Os elementos 
do fantástico foram empregados, nessa 
obra, sobretudo para mencionar aspectos 
da ditadura militar no Brasil.
PALAVRAS-CHAVE: Literatura brasileira. 

Romance. Fantástico tradicional. Tempo e 
espaço.

TRANSFORMATIONS OF TIME 
AND SPACE: ASPECTS OF THE 

FANTASTIC
ABSTRACT: The purpose of this article is 
to analyze the elements of the traditional 
fantastic “transformations of time and 
space”, in the novel You will Não verás país 
nenhum, by Ignácio de Loyola Brandão. 
The traditional fantastic was consistently 
studied by Tzvetan Todorov, in 1968, in the 
book Introdução à Literatura Fantástica. 
According to the theorist, the time and space 
of fantastic texts are not the same as those 
of everyday life, since both seem reduced 
or prolonged, as they are presented in 
the novel under study. The modified time 
and space cause anguish and terror in the 
characters, given the lack of acceptance 
expressed by the atmosphere they reveal. 
The elements of the fantastic were used, in 
this work, mainly to mention aspects of the 
military dictatorship in Brazil.
KEYWORDS: Brazilian Literature. 
Romance. Fantastic traditional. Time and 
space.

http://lattes.cnpq.br/6311274050600328


Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 2 16

1 | 	INTRODUÇÃO
Não verás país nenhum1 é um romance de Ignácio de Loyola Brandão, publicado em 

1981. Narra a história do casal Souza e Adelaide, juntos há trinta e dois anos. De repente, 
surge um furo na mão do protagonista e, em consequência disso, ele perde o emprego, o 
apartamento, além da esposa. 

O autor lança mão de elementos do fantástico tradicional e moderno na construção do 
romance, principalmente para mencionar aspectos da ditadura militar no Brasil. Neste artigo, 
entretanto, pretende-se analisar os elementos do fantástico tradicional “transformações do 
tempo e do espaço”, no romance Não verás país nenhum, de Ignácio de Loyola Brandão. 
Para tanto, o referencial teórico são as ideias de Tzvetan Todorov (2004) e Louis Vax 
(1972). Quando possível, os aspectos do fantástico serão associados com acontecimentos 
reais do período mencionado, com o aporte histórico de Nadine Habert (2006).

 

2 | 	TRANSFORMAÇÕES DO TEMPO EM NÃO VERÁS PAÍS NENHUM
O tempo e o espaço dos textos fantásticos não são os mesmos da vida cotidiana, 

uma vez que: “O tempo parece aqui suspenso, ele se prolonga muito mais além daquilo que 
se crê possível [...]. O espaço é transformado do mesmo modo” (TODOROV, 2004, p. 126), 
consoante são apresentadas as noções temporais e espaciais de NVPN. 

O tempo em que o narrador conta a história do livro é o presente, como deve 
acontecer no fantástico, em decorrência da “hesitação”, conforme Todorov (2004, p. 36). 
Entretanto, Souza já vive em um futuro indeterminado, provavelmente entre 2020 e 2030, 
pelas mínimas pistas que surgem no livro, como a idade de Dominguinhos, sobrinho do 
protagonista, que tem vinte e três anos e nasceu depois dos Abertos Oitenta, expressão 
que, de acordo com Bastos (2000, p. 58), refere-se aos anos 1980 do século XX, o período 
em que o Brasil tentava sair da ditadura militar. 

Em episódios entrelaçados, surgem histórias da vida do protagonista, aparentemente 
chega aos anos 1970 e 1980 com as dificuldades impostas pela natureza e pelo poder 
dos militares. Percebe-se que o tempo da obra é um aspecto ambíguo, impossível de se 
precisar, pois na maior parte da história o protagonista tem cinquenta anos, mas não se 
sabe quando ele está narrando. Esse distanciamento no tempo ou sua imprecisão deixa 
“a irrealidade menos real” (SHWARTZ, 1981, p.56). Seria uma forma de Brandão reduzir 
as semelhanças de seu romance com a história do Brasil pós-64, já que a realidade se 
prende a tempos exatos e o tempo de seu livro é indeterminado, o que colabora para que 
esse elemento do romance seja fantástico. Assim o autor iluminava os tempos da ditadura 
militar, confrontava os militares, mas instalava a dúvida sobre os fatos pela inexatidão 
temporal, causando a impressão de pura ficção e mantendo o romance, ao mesmo tempo, 
próximo e distante desse período histórico.
1 No desenvolvimento deste artigo o nome do romance Não verás país nenhum será substituído pela sigla NVPN.



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 2 17

Ampliado, reduzido ou suspenso, como classifica Todorov (2004, p. 34), o tempo, 
em NVPN, faz as personagens perderem a noção temporal em que estão envolvidas, como 
aconteceu ao protagonista, quando foi preso a primeira vez e tentava em vão se situar 
temporalmente: “uma semana, um mês, dois, sei lá, nem interessa” (BRANDÃO, 2001, p. 
308). Consequentemente as personagens não davam importância ao tempo. Souza, por 
exemplo, alega que precisava de duas horas para percorrer duzentos metros nas calçadas 
de São Paulo e, certa vez, dormiu um dia e meio continuamente e não demonstrava 
consciência disso, pensava que havia dormido alguns minutos. O tempo parece suspenso 
no apartamento do casal Souza e Adelaide, quando ainda moravam juntos, porque ambos 
se comportavam como se quisessem aprisioná-lo, colecionando calendários velhos 
enrolados em papel pardo, há trinta e dois anos, e expondo, pelo apartamento, inúmeros do 
ano vigente, sempre marcando o dia primeiro do ano como um dia infinito: “Os calendários 
desta casa permanecem sempre no primeiro do ano. O [1] vermelho, fraternidade universal. 
O vermelho desbota, torna-se rosado ao fim do ano. [...]. O [1] eterno” (BRANDÃO, 2001, 
p. 13). Constata-se que as personagens não sentiam necessidade de precisar o tempo. 
Bastava viverem sem se importarem com os anos, meses, dias, horas; afinal para eles 
essas noções confundiam-se.

3 | 	TRANSFORMAÇÕES DO ESPAÇO EM NÃO VERÁS PAÍS NENHUM 
O espaço é transformado do mesmo modo que o tempo nos textos fantásticos: 

“ampliado ou reduzido” (TODOROV, 2004, p. 126). O teórico não oferece muitos detalhes 
sobre esse aspecto do gênero, mas, pelos exemplos que descreve, predominam espaços 
grandes, desordenados e sombrios, sem conforto e com altos edifícios, assim como em São 
Paulo do objeto de estudo deste artigo, que passa a impressão do estado ter-se tornado 
nessa única cidade, onde não existem mais casas, somente prédios altos, semelhantes, 
sujos, desconfortáveis e que parecem expulsar os habitantes para as ruas: “Aí observei que 
tinha me enganado [de prédio]. [...]. Também são todos semelhantes. Uniformes. Feitos 
com uma só planta. [...] As escadas são imundas, camadas pretas e oleosas empestam 
cada degrau” [...]. (BRANDÃO, 2001, p. 102 e 193).

Márcio Cícero de Sá (2002, p. 48) refere-se ao espaço do fantástico como algo 
de proporções gigantescas. Um exemplo de espaço exageradamente distendido, no livro 
de Brandão, são as Marquises Extensas2, pois até da Lua era possível ver a palavra 
Brasil, desenhada no formato da construção: “[...], comparável aos Jardins suspensos da 
Babilônia, ao World Trade Center, à Torre Eiffel, ao Colosso de Rhodes. [...]. Fotografadas 
do espaço pelo satélite, viu-se que as Marquises formavam a palavra Brasil, visível até da 
Lua” (BRANDÃO, 2001, p. 341).

O exagero passado através do tamanho das Marquises parece uma alusão às 

2 Divulgadas pelo governo como um lugar confortável para abrigar as personagens, entretanto era uma prisão.



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 2 18

grandes construções realizadas no Brasil no período da ditadura militar, como a Ponte 
Rio-Niterói, de 14 quilômetros de extensão, e a Rodovia Transamazônica formada por 5 
500 quilômetros, ambas patrocinadas pelo governo para alardear a ideia de que o país 
havia crescido e favorecer o rápido enriquecimento de “grandes empresas financeiras, 
empreiteiras e mineradoras” (HABERT, 2006, p. 15). A palavra “Brasil” formada pelo 
desenho das Marquises pode ser uma forma que Brandão encontrou para manifestar que 
os brasileiros sentiam-se como se o país tivesse se transformado numa grande prisão no 
período ditatorial. 

Quando Souza tentou voltar do lixão, onde foi deixado por Dominguinhos, há uma 
descrição do espaço consoante com a opinião de Todorov (2004) acrescida das ideias 
de Vax (1972) para esse elemento fantástico, no que se refere a lugares abandonados 
e desconhecidos. O protagonista encontrou vários prédios desertos por uma rua não 
habitada, em contradição ao aglomerado de pessoas que ele costumava observar pelas 
ruas daquela cidade. Esse espaço desolador tornou impossível que ele formasse o mapa 
de sua localização e consequentemente impossibilitou seu retorno ao apartamento onde 
morava, pois os raros habitantes que o ex-professor encontrava desconheciam o bairro e a 
rua onde o protagonista residia: “— Sabe onde fica o Jardim Pirajussara? / — Nunca ouvi 
falar. / — Rua Mitim. / — Menos ainda (BRANDÃO, 2001, p. 310). A não localização da 
personagem causa a impressão de que ela se tornou prisioneira ao ar livre desse espaço.

O espaço transformado do fantástico causa mal-estar no leitor em função de não 
ser outro espaço, mas o dele transformado e apodrecido: “[...] é o nosso [universo que] se 
metamorfoseia, apodrece e se torna outro. [...] o mal-estar provém, sem dúvida, de que 
este espaço não é nem o nosso, nem um espaço completamente diferente: neste mundo 
ambíguo, procuramos em vão determinar o seu estatuto” (VAX, 1972, 89).

Esse espaço apodrecido é comum em NVPN, por exemplo, quando o narrador-
personagem refere-se ao rio Tietê, passa a impressão de que sempre achara o rio 
desagradável, pois afirma que ele passou de esgoto a uma vala seca: “À direita estende-se 
o valo seco do antigo Tietê. O rio era mais raso do que eu pensava. Como fedia, grosso, 
coalhado de detritos. Até foi bom secar, não passava de um estéril caudal de imundície, 
intestino podre da cidade” (BRANDÃO, 2001, p. 122). 

A cidade de São Paulo é descrita como um lugar sujo e sem possibilidade de limpeza: 
“[...]. A vizinha varre o chão, furiosamente. Como se fosse possível lutar contra a poeira 
negra, a imundície. Não fornece água para lavar as partes comuns” (BRANDÃO, 2001, p. 
7), além de estar seca, com racionamento de água, comidas artificiais, muita polícia, carros 
parados e abandonados nas ruas por falta de espaço para circular, obrigando a população 
a se locomover a pé, de ônibus ou de bicicleta; há chuva ácida, calor insuportável durante 
o dia e às vezes muito frio à noite. Há infestação de insetos marrons, moscas, ratos, piolhos 
e grilos que chegavam a enlouquecer as personagens: “O homem vive esfomeado, já foi 
apanhado roubando fichas. Não o denunciaram por compaixão. A mulher dele enlouqueceu 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 2 19

durante a praga de grilos” (BRANDÃO, 2001, p. 37). Em decorrência disso, a maioria da 
população vive doente e faminta.

Somando-se a esses problemas, são Paulo está dividida em várias partes, 
limitando a liberdade de seus habitantes que dependiam de fichas de permissão para 
penetrar nas regiões que desejavam frequentar — “Os que se Locupletaram” (BRANDÃO, 
2001, p. 33)3 “Brasileiros Naturalizados Estrangeiros”, “Os que Especularam com as 
Maxidesvalorizações”, “Os que Compraram Companhias que estavam nas mãos de 
Estrangeiros”, “Os que se Embriagaram”, “A Sociedade Moldada da Cidade”, “Isolamento” 
(a oeste) e “Acampamentos Paupérrimos” (ao norte). Um ambiente insólito e assustador que 
representava uma ameaça à vida humana: [...]. São Paulo fechado, dividido em distritos, 
[...]. O que há em volta de São Paulo? Um amontoado de acampamentos. Favelados, 
migrantes, gente esfomeada, doentes, molambentos que vão terminar invadindo a cidade. 
[...]. Não há o que comer (BRANDÃO, 2001, p. 106-107).

Os Acampamentos Paupérrimos, aos quais se refere Brandão, sugerem uma 
conexão com o aumento da quantidade de favelas nos grandes centros urbanos nos 
anos 19704, visto que em decorrência do desenvolvimento econômico do país5, houve a 
instalação de muitas fábricas que ofertavam empregos atraindo a população do campo 
para os centros urbanos e como os operários eram mal remunerados, só era possível 
morarem em favelas e cortiços sem infra-estrutura básica, pois, assim como no romance 
NVPN, faltavam água e esgotos para a população: “a maioria dos trabalhadores mora em 
favelas e cortiços espalhados pela cidade e nos distantes bairros da periferia. Ali nas vilas 
e nos loteamentos clandestinos, falta tudo: água, esgoto, luz, calçamento, transporte, posto 
de saúde, creches escolas” (HABERT, 2006, p. 18).

4 | 	CONSIDERAÇÕES FINAIS
Os elementos fantásticos presentes no romance Não verás país nenhum viabilizaram 

a Brandão tratar de um assunto árduo, como a ditadura militar, e mostrar a insatisfação em 
que se encontrava a sociedade brasileira com esse regime político, de uma forma sedutora 
e que proporciona ao leitor pensar nas ideias veiculadas pelo romance além da leitura, 
como sugere Todorov (2004).

Além disso, o tempo e o espaço de NVPN não servem de orientação ou referência 
3 A divisão da cidade de são Paulo aparece em diversas páginas do romance NVPN, por isso optou-se por indicar 
apenas a página em que elas começam a ser mencionadas.
4 Na década de 1970 o Brasil “tornou-se efetivamente urbano: em 1960, 36% da população vivia nas cidades, passando 
para 64% em 1980” (HABERT, 2006, p. 72).
5 Conforme Habert (2006) o desenvolvimento econômico do Brasil na década de 1970 “milagre econômico” foi em de-
corrência da “consolidação da expansão capitalista nos moldes que já vinham se delineando, contando com as bases 
econômicas e políticas anteriormente implantadas e com a recuperação a economia mundial a partir 1967-68” (p. 13); 
mas o governo da época também teve papel fundamental para a expansão capitalista: “removeu todo entrave à entrada 
dos capitais internacionais e à remessa de lucros [...] ampliou e modernizou a infra-estrutura necessária à expansão de 
grandes empresas (estradas, portos, telecomunicações, energia elétrica etc.) (p. 15). O “milagre” era sustentado por 
três pilares básicos: “o aprofundamento da exploração da classe trabalhadora submetida ao arrocho salarial, às mais 
duras condições de trabalho e à repressão política (p. 13).



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 2 20

para as personagens, antes contribuem para seu desconforto e angústia, insere-as numa 
atmosfera de horror e de terror, tornando-as prisioneiras; e, na tentativa de descobri-los ou 
esquecê-los, as personagens vivem em constantes movimentos. 

As transformações do tempo e do espaço, no livro em estudo, envolvem as 
personagens em uma atmosfera desagradável que parece seduzi-las e expulsá-las, 
simultaneamente da história. Isso em vista da forma como esses elementos manifestam-se, 
ou seja, ampliados, reduzidos, imprecisos, suspensos; e no caso do espaço, ainda parece 
agressivo e repugnante, entretanto, são essenciais para envolverem as personagens e os 
leitores na “aura” cativante do fantástico.

REFERÊNCIAS 
BRANDÃO, Ignácio de Loyola. Não verás país nenhum. 24. ed. São Paulo: Global, 2001.

HABERT, Nadine. 4. ed. A década de 70: Apogeu e crise da ditadura militar brasileira. 4. ed. São 
Paulo: Ática, 2006.

SÁ, Márcio Cícero de. Da Literatura fantástica (Teorias e Contos). 2003. 141 f. Dissertação 
(Mestrado em Teoria Literária e Literatura Comparada) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2003.

SCHWARTZ, Jorge. O universo fantástico. In: _______. Murilo Rubião: a poética do uroboro. São 
Paulo: Ática, 1981. p. 55–82.

TODOROV, Tzvetan. Introdução à Literatura Fantástica. 3. ed. Tradução de Maria Clara Correa 
Casttelo. São Paulo: Perspectiva, 2004.

VAX, Louis. A arte e a literatura fantásticas. Lisboa: Arcádia, 1972.



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 3 21

Data de aceite: 01/03/2023

CAPÍTULO 3

 

ASPECTOS DA NARRATIVA FANTÁSTICA NO 
CONTO A VÊNUS DE ILLE, DE PROSPER MÉRIMÉE 

Gabriela Cristina Borborema Bozzo
Doutoranda em Estudos Literários na 

FCLAr/UNESP
Araraquara – SP

http://lattes.cnpq.br/8978103083856101

RESUMO: A narrativa fantástica, na 
apresentação de de Tzvetan Todorov, é 
comparada ao estranho e ao maravilhoso, 
sendo fantástica a diegese em que o evento 
sobrenatural não é confirmado, ou seja, 
deixa dúvidas ao leitor. É um tipo de narrativa 
cuja percepção se estabelece na dúvida. 
Nosso corpus, que é constituído pelo conto 
A Vênus de Ille, de Prosper Mérimée, que 
traz a história de um antiquário que visita 
Ille e se depara com a estátua fantástica. 
Objetivamos, assim, traçar os aspectos da 
narrativa fantástica propostos por Todorov 
no conto de Mérimée. O embasamento 
teórico é constituído por Introdução à 
Literatura Fantástica, de Todorov.
PALAVRAS-CHAVE: Fantástico; A Vênus 
de Ille; Prosper Mérimée.

ASPECTS OF THE FANTASTIC 
NARRATIVE IN THE SHORT STORY 

A VÊNUS DE ILLE, BY PROSPER 
MÉRIMÉE

ABSTRACT: The fantastic narrative, in 
the presentation of Tzvetan Todorov, is 
compared to the strange and the wonderful, 
being fantastic the diegesis in which the 
supernatural event is not confirmed, that 
is, it leaves doubts to the reader. It is a 
type of narrative whose perception is 
established in doubt. Our corpus, which is 
constituted by the short story A Vênus de 
Ille, by Prosper Mérimée, which brings the 
story of an antique dealer who visits Ille 
and comes across the fantastic statue. We 
aim, therefore, to trace the aspects of the 
fantastic narrative proposed by Todorov in 
Mérimée’s short story. The theoretical basis 
consists of Todorov’s Introdução à Literatura 
Fantástica.
KEYWORDS: Fantastic; A Vênus de Ille; 
Prosper Mérimée.

1 | 	INTRODUÇÃO
O fantástico, na perspectiva de 

Todorov, se instala numa narrativa até 
então regida pelas leis do nosso mundo, 

Data de submissão: 01/03/2023

http://lattes.cnpq.br/8978103083856101


Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 3 22

mas que, em determinado momento, um acontecimento insólito invade a narrativa, 
surgindo dúvida se há ou não um elemento sobrenatural em pauta nessa diegese. Em 
outras palavras, se ela é regida pelos aspectos do nosso mundo ou se há, de fato, um 
elemento sobrenatural, transformando a narrativa em uma diegese regida por esse insólito.

O conto de Mérimée apresenta a história de um antiquário de Paris que visita Ille para 
conhecer outro antiquário, seguindo o conselho de um amigo. Ao chegar lá, o antiquário 
havia encontrado a estátua Vênus de Myron, de bronze, a então chamada de Vênus de 
Ille. A estátua, de bronze, é circundada por eventos fantásticos, ou seja, que podem ou não 
serem sobrenaturais. 

Nesse sentido, o objetivo do presente estudo é justamente averiguar essa narrativa 
sob a perspectiva do fantástico de Todorov, cujo Introdução à Literatura Fantástica compõe 
nosso embasamento teórico.

2 | 	LITERATURA FANTÁSTICA: BREVES CONSIDERAÇÕES
Tzvetan Todorov, em Introdução à Literatura Fantástica (2012), traz suas convicções 

acerca desse gênero, bem como sua devida caracterização e classificação. Para Todorov, 
o fantástico mora na incerteza frente a um acontecimento na narrativa que, até então, 
era regida pelas leis do nosso mundo, ou seja, não possuía seres sobrenaturais. Tal 
acontecimento faz o narrador (e, conclusivamente, o leitor) duvidar se é sobrenatural, 
tornando a realidade narrativa diferente da nossa, regida, portanto, por leis de outro mundo, 
ou se é apenas uma ilusão, um delírio, sendo uma narrativa composta pelas leis do nosso 
mundo, ou seja, sem acontecimentos sobrenaturais:

Somos assim transportador ao âmago do fantástico. Num mundo que é 
exatamente o nosso, aquele que conhecemos, [...] produz-se um acontecimento 
que não pode ser explicado pelas leis deste mesmo mundo familiar. Aquele 
que o percebe deve optar por uma das duas soluções possíveis; ou se trata 
de uma ilusão dos sentidos [...] ou então o acontecimento realmente ocorreu, 
é parte integrante da realidade [...]. O fantástico ocorre nessa incerteza; ao 
escolher uma ou outra resposta, deixa-se o fantástico para se entrar em um 
gênero vizinho, o estranho ou o maravilhoso. (TODOROV, 2012, p. 30-31).

Todorov compara frequentemente o fantástico, em sua obra, ao estranho e ao 
maravilhoso, pois “um gênero se define sempre em relação aos gêneros que lhe são 
vizinhos” (TODOROV, 2012, p. 32). 

O crítico traz dois exemplos de definições para o Fantástico: a primeira, apontada 
por Vladimir Soloviov e Montague Rhodes James, propõe que o fantástico se dá quando o 
leitor hesita entre as duas possibilidades (sobrenatural e natural), já a segunda, proposta 
por Olga Reimann, afirma que o cabe ao personagem o papel da hesitação.

Definindo mais afinco o gênero, Todorov expõe as condições para a existência do 
Fantástico. A primeira seria, pois, a hesitação do leitor frente ao acontecimento estranho, 
como comentado acima: “primeiro, é preciso que o texto obrigue o leitor a considerar 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 3 23

o mundo das personagens como um mundo de criaturas vivas e a hesitar entre uma 
explicação natural e uma explicação sobrenatural” (TODOROV, 2012, p. 39).  Em seguida, 
temos a condição – que a maior parte das obras fantásticas seguem – de que o leitor deve 
se identificar com um personagem na narrativa ao hesitar, ou seja, a hesitação exigiria 
uma representação no enredo, contudo, há exceções a essa regra: “uma hesitação pode 
ser igualmente experimentada por uma personagem” (TODOROV, 2012, p. 39). A terceira 
condição seria a recusa, por parte do leitor, das interpretações alegóricas e poéticas, 
que assassinariam a primeira condição – a hesitação, descartando logo a possibilidade 
sobrenatural: “é importante que o leitor adote uma certa atitude para com o texto: ele 
recusará tanto a interpretação alegórica quanto a interpretação ‘poética’” (TODOROV, 
2012, p. 39). Essas três condições podem ser definidas como de caráter verbal, sintático/
semântico e escolha entre modos de leitura, respectivamente. 

3 | 	EXPLORANDO O CORPUS: A VÊNUS DE ILLE, DE PROSPER MÉRIMÉE 
O conto de Prosper Mérimée, escrito em 1835 e publicado dois anos depois, traz 

a história de um antiquário parisiense que visita Ille para conhecer um famoso antiquário 
provinciano da região, Monsieur de Peyrehorade, por recomendação de um amigo, a fim 
de que esse lhe apresente as obras de arte dessas montanhas. Esse antiquário havia 
encontrado, tempos antes, uma estátua grega em seu jardim: uma Vênus de Myron, acerca 
da qual o antiquário nutre suas próprias teorias – das quais o narrador-personagem zomba 
– sobre suas inscrições em latim e sobre o tempo em que fora contruída.

Alguns fatos estranhos circundam a estátua de bronze. Primeiro, ela quebrou a perna 
de Jean Coll, amigo de Monsieur, ao cair de costas sobre o membro. Ademais, na primeira 
noite do narrador-personagem na casa do Monsieur de Peyrehorade, ele presencia, pela 
janela, dois vândalos jogarem uma pedra na Vênus, chamando-a de “assanhada”. A pedra 
retorna ao vândalo que a jogou, que acusa Vênus de tê-lo rejeitado e se retira. A conclusão 
de o narrador-personagem tira do episódio é de que, ao bater na estátua, a pedra voltou 
para o vândalo. Contudo, estranhamente, quando fora observar a estátua com seu anfitrião, 
notara que o risco feito pela pedra estava presente tanto na altura do seio da estátua 
quanto em seus dedos.

Durante a estadia do parisiense em Ille, o filho de Monsieur de Peyrehorade, 
Mousieur Alphonse, iria se casar. No dia do casamento, ele fora jogar e deixou seu anel 
– que daria a sua futura esposa – no dedo de Vênus e o esqueceu lá. Posteriormente, 
na noite da celebração após o casamento, ele contou ao narrador-personagem que, ao 
tentar retirar o anel do dedo da Vênus, a estátua retraiu o dedo, impedindo-o de retirar o 
anel, fazendo-se sua mulher. Contudo, o narrador julga o fato absurdo, ignora o pedido de 
Monsieur Alphonse de que fosse até a estátua ver o anel, e vai dormir.

Nessa noite, o narrador ouvira passos pesados na escada antes de dormir, que se 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 3 24

repetiram quando acordou, por volta das cinco horas da manhã. Madame de Peyrehorade, 
em seu testemunho, então viúva, contou que a estátua de Vênus entrou no quarto e agarrou 
seu marido fortemente, até matá-lo. E o anel que estava no seu dedo fora encontrado 
no chão do quarto. Claro que o testemunho da esposa foi considerado loucura pelas 
autoridades e, incialmente, também pelo narrador. Racionalmente, ele tenta explicar que 
o jogador espanhol que havia prometido vingança por ter perdido o jogo no dia anterior 
para o Monsieur Alphonse encomendara a sua morte, mas essa hipótese fora descartada 
pela polícia local, pois o homem possuía hálibi e sua pegada era maior do que a deixada 
na entrada da casa. O narrador, então, não expressa acreditar que a Vênus de fato teria 
matado Monsieur Alphonse, mas diz que, ao passar pela estátua, ela parecia mais irônica 
do que o normal e mal conseguiu encará-la. 

O conto termina com o narrador expressando que, meses após, o pai do jovem 
morto também morrera, e sua esposa mandara fundir a estátua que, ainda em outra forma, 
carregava sua má sorte. Portanto, o narrador-personagem não se posiciona: fora loucura 
de Madame de Peyrehorade ou de fato a Vênus matara seu marido?

4 | 	O FANTÁSTICO EM A VÊNUS DE ILLE
A fim de apresentar os aspéctos da litetatura fantástica no conto de Mérimée, 

destacam-se o narrador em primeira pessoa, que testemunha os fatos e do qual o leitor pode 
duvidar, pois ele fez parte da história; a dúvida que o personagem – e, conclusivamente, 
o leitor – sentem em relação ao acontecimento estranho, que seria a morte do Monsieur 
de Alphonse; e as possíveis explicações para esse fato: a racional, que seria a morte 
encomendada e a loucura da Madame de Peyrehorade, ou a sobrenatural, que seria o 
“abraço” da estátua de Vênus.

O narrador em primeira pessoa é importante porque traz a possibilidade da dúvida 
ao leitor: até que ponto ele é confiável? Como testemunha, ele faz parte da história e, 
portanto, não é uma fonte confiável dos fatos que se deram na mesma. Portanto, sendo 
o fantástico o gênero da dúvida, um narrador que causa tal atmosfera faz-se necessário.

A atmosfera estranha – possivelmente, sobrenatural – que circunda a estátua se 
inicia no início do conto, quando o guia do narrador lhe conta que a estátua quebrou a 
perna de um dos amigos de Monsieur de Peyrehorade, bem como no ódio de a esposa do 
Monsieur nutre pela estátua. Contudo, esses fatos não são suficientemente estranhos para 
que o personagem (e o leitor) apele para uma conclusão sobrenatural. Posteriormente, 
na noite em que o narrador presencia a pedra voltar da Vênus aos malandros que a 
atacaram. Ali, o leitor já duvida se a pedra simplesmente voltou ou se a Vênus a jogou 
de volta, embora o personagem obrigue-se a acreditar nisso. A possibilidade sobrenatural 
é colaborada quando, no dia seguinte, o narrador observa o risco da pedra no seio da 
Vênus e em seus dedos, como se ela a tivesse pego e jogado de volta. Além dessa dúvida, 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 3 25

temos a noite do casamento, que é quando a Vênus, de acordo com Monsieur Alphonse, se 
recusou a devolver-lhe o anel, tornando-se sua esposa. O narrador praticamente ri dessa 
hipótese e a recusa logo de início, assim como ele ignora os passos pesados que ouve e, 
posteriormente, busca uma explicação racional para a morte do Monsieur Alphonse.

Quanto ao fato culminante, que seria a morte de Monsieur Alphonse, há 
acontecimentos, expostos na narrativa, que colaboram para ambas as causas da morte de 
Monsieur de Alphonse: o jogo no qual seu rival pede vingança e a existência de capangas 
que usavam sacos de areia para matar seriam dados que colaborariam para a explicação 
racional; já o som de pegadas pesadas nas escadas, o aparecimento do anel no quarto e 
o depoimento da esposa colaborariam para a explicação sobrenatural. Mas, sobretudo, o 
que torna A Vênus de Ille um conto fantástico é o fato de essa explicação permanecer na 
dúvida, pois caso essa dúvida fosse esclarecida, o conto pertenceria ao estranho ou ao 
maravilhoso, como explica Todorov em Introdução à Literatura Fantástica.

É importante ressaltar que o próprio narrador, muitas vezes, zomba da possibilidade 
sobrenatural, como quando Monsieur Alphonse pede que ele verifique que a Vênus contraiu 
o dedo para não lhe devolver o anel: “eu seria um bobo completo de ir verificar o que me 
disse um homem embriagado!” (MÉRIMÉE, 2011, p. 260). Outro momento foi quando, ao 
ouvir as pegadas pesadas na escada, buscou dar uma explicação racional a elas: “O dia 
ia raiar. Então ouvi nitidamente os mesmos passos pesados, o mesmo estalo dos degraus 
que tinha ouvido antes de dormir. Achei estranho. Tentei, bocejando, advinhar por que 
Monsieur Alphonse se levantava tão cedo” (MÉRIMÉE, 2011, p. 262). Quando soube da 
morte, o narrador buscou uma explicação racional para ela: “Logo me lembrei do arrieiro 
aragonês e de sua ameaça; mas mal me atravia a pensar que ele tivesse transformado 
uma brincadeira inofensiva numa vingança tão terrível” (MÉRIMÉE, 2011, p. 263). Ao fim, 
contudo, não apresenta nenhuma conclusão acerca da origem do ocorrido, hesitando, pois, 
frente ao acontecimento: “desde a partida não soube de nenhuma nova luz que tivesse 
aclarado essa misteriosa catástrofe” (MÉRIMÉE, 2011, p. 266), ainda que soubesse o que 
Madame de Peyrehorade declarava como verdade. É interessante destacar, no trecho 
exposto, que o narrador usa a palavra “misteriosa”, assumindo a áurea mística que circunda 
a estátua pela primeira vez em sua narrativa. Em um post-script, apresenta ao leitor a morte 
posterior de Monsieur de Peyrehorade e a maldição que acompanha o bronze, mesmo 
após derretido por sua viúva.

Ao longo dessa narrativa fantástica, é possivel notar que, de acordo com os conceitos 
acerca do gênero ressaltados de Todorov (2012), o leitor é quem hesita, cumprindo, assim, 
a primeira condição para o Fantástico. Quanto à segunda condição, o narrador-personagem 
apenas passa a hesitar no final da narrativa, quando usa “misteriosa” para se referir à morte 
de Monsieur Alphonse. Essa hesitação é representada, contudo, desde o início pelo guia do 
narrador-personagem: “não engulo o rosto dessa estátua. Ele tem um jeito malvado... e ela 
também é malvada” (MÉRIMÉE, 2011, p. 244); pela esposa de Monsieur de Peyrehorade: 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 3 26

“não tolero olhar para essa estátua que fez um estrago como esse. Pobre Jean Coll!” 
(MÉRIMÉE, 2011, p. 247); e pelo Monsieur Alphonse que, posteriormente, alega que a 
Vênus não quis devolver-lhe o anel: “o dedo da Vênus está contraído e dobrado; ela aperta 
a mão, está me entendendo?... Aparentemente, ela é minha mulher, já que lhe dei meu 
anel... Ela não quer mais devolvê-lo” (MÉRIMÉE, 2011, p. 261). Dessa forma, é cumprida 
a segunda condição (não obrigatória) para o fantástico. O personagem que representa o 
sobrenatural, contudo, é Madame de Peyrehorade, que afirma ter visto a Vênus matar seu 
marido. Já a terceira condição depende unicamente do leitor, fazendo-se possível a partir 
do momento em que esse aceita essa condição de leitura.

5 | 	CONSIDERAÇÕES FINAIS
Assim, como pôde ser observado em nosso estudo, o gênero diegético fantástico, 

segundo Todorov, se estabelece na dúvida de os acontecimentos terem origem sobrenatural 
ou não. Além disso, temos o personagem-narrador que ironiza a possibilidade do 
sobrenatural nesses acontecimentos relacionados à estátua.

Logo, aspectos do fantástico proposto por Todorov são marcadamente observados 
na narrativa de Mérimée, como pôde ser observado em nossa averiguação do texto sob 
o viés da perspectiva de Todorov acerca da dúvida diegética que compõe a literatura de 
cunho fantástico.

REFERÊNCIAS 
TODOROV, T. Introdução à Literatura Fantástica. São Paulo: Perspectiva, 2012.

MÉRIRÉE, P. A Vênus de Ille. In: CALVINO, I. (Org.). Contos Fantásticos do Século XIX: o fantástico 
visionário e o fantástico cotidiano. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 27

Data de aceite: 01/03/2023

CAPÍTULO 4

 

O ARQUÉTIPO DA GRANDE MÃE E A 
RESSIGNIFICAÇÃO DA IDENTIDADE FEMININA 

NA LITERATURA

Marcilene S. Cervantes
PPGLETRAS 

(UNEMAT/Sinop – MT)
http://lattes.cnpq.br/2233427458625096

Shirlene Rohr de Souza
Profa. Dra. PPGLETRAS 

(UNEMAT/Sinop – MT)
http://lattes.cnpq.br/2699049658791689

Eliane Inês Kulkamp Eyng
Graduada em Letras 

(UNEMAT/Sinop – MT)
http://lattes.cnpq.br/3457518051504880

RESUMO: Este artigo trata do feminino e 
sua relação com o masculino. O objetivo é 
percorrer caminhos que levaram à noção 
de inferioridade das mulheres e as lutas 
empenhadas por elas para transformar 
essa realidade. Neste sentido, no decurso 
do texto, algumas questões são abordadas 
com a finalidade de mostrar a estrutura 
social desfavorável ao feminino: a sociedade 
patriarcal, os valores institucionais 
pautados pela visão masculina, a 
resistência conservadora. O principal 
referencial teórico é Neumann (2021), com 
o arquétipo da ‘Grande Mãe’; além dele, 
outros pensadores entram no diálogo, tais 

como Garcia (2015), Wollstonecraft (2015), 
Lerner (2019), Ingrasiotano (2018) entre 
outros que veem na literatura um meio de 
combate às injustiças que recaem sobre a 
mulher.    
PALAVRAS-CHAVE: Feminino; identidade; 
arquétipo; igualdade. 

ABSTRACT: This work is about the female 
and it’s relationship towards the male. The 
goal is to walk through ways that led to the 
notion of women inferiority and their fight to 
transform this reality. In this sense, along 
the text, some issues shall be addressed 
aiming to demonstrate the unfavorable 
reality to the female: the patriarchal society, 
the institutional values dictated by the male 
perspective, the conservative resistance. 
The main theoretical referential is Neumann 
(2021), with the archetype of the “Great 
Mother”; besides him, other thinkers join 
in, such as Garcia (2015), Wollstonecraft 
(2015), Lerner (2019), Ingrasiotano (2018), 
among others that see in Literature a means 
to fight the injustices that fall upon women.
KEYWORDS: Female, identity, archetype, 
equality.

http://lattes.cnpq.br/2233427458625096


Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 28

1 | 	INTRODUÇÃO
Sabe-se que a história de vida das mulheres ao longo do tempo tem sido de 

subserviência e anulação de seus direitos, estes implicados ao poder patriarcalista. 
Mesmo hodiernamente, com muita luta, as mulheres ainda se mantêm numa posição de 
inferioridade em relação ao sexo oposto. Este artigo discute essa realidade desfavorável 
às experiências sociais das mulheres, à luz de teorias que apontam as estruturas mentais 
que ainda asseguram o distanciamento entre masculino e feminino.

Erich Neumann, em seu livro A grande mãe (2021), defende que a vida da mulher 
nem sempre foi de sujeição, pois a sexualidade feminina estava ligada ao sagrado, por ser 
a mulher a portadora da vida. Casilda Bustos (2020) ressalta que a partir do fortalecimento 
da cultura patriarcal, o feminino perde o caráter sagrado, não só porque o masculino 
se entende como parte desse processo, mas pelo fato de que a procriação passa a ser 
identificada com a natureza animal. 

Ao enfraquecer o papel da mulher, o que se tem em vista é sua sujeição em ambiente 
masculino, na qual ela é constrangida a abdicar de seus próprios desejos e ambições, 
em favor das instituições, que são patriarcais em todo seu funcionamento e em toda sua 
estrutura, a começar pela família. 

À vista disso, subjaz ao inconsciente coletivo camadas de inverdades que funcionam, 
de forma eficiente, nos dispositivos de assujeitamento social e psicológico da mulher. 
Essas inverdades são sustentadas por falácias difundidas em toda esfera de convivência: a 
mulher é frágil, mais sensível e foi feita para a família. Esses mecanismos são ferramentas 
de opressão e de injustiça contra a mulher.

Na contramão dessas noções, entende-se que as mulheres podem decidir por si 
mesmas os lugares que querem ocupar, sem aval masculino. Emancipadas do universo 
regido pelo masculino, não precisam ser realocadas ao lugar de sagrado, mas precisam se 
posicionar em lugar de autonomia social, tomando decisões sobre seu corpo e suas ações. 

Embora a história revele o domínio do masculino sobre o feminino, a mulher tem sido 
parte integrante da evolução da Humanidade, e mesmo não reconhecida nesse contexto, 
a cada dia seu protagonismo rompe barreiras, integrando-a a espaços antes imaginados 
socialmente.

2 | 	A GRANDE MÃE E A PUNIÇÃO DO FEMININO COMO SER GERADOR DA 
VIDA

Em muitos símbolos arquetípicos da Grande Mãe, a mulher é representada na 
dualidade, terra e vida, em uma relação de simbiose. Expressando a natureza como 
matéria física, terrena e corpórea, bem como a natureza divina, representante da “mãe” do 
mundo, ela é em si a figura primeira que origina seu oposto. Conforme pontua (NEUMANN 
apud BACHOFEN, 2014, p. 53): 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 29

A mulher é, o homem será. Donde o princípio é a terra, a substância maternal 
básica. Do seu colo maternal surge então a criação e só nesta se mostra uma 
geração separada, só nesta a formação masculina vem à luz do dia. Portanto, 
mulher e homem não aparecem ao mesmo tempo; não são da mesma ordem 
a mulher é o dado, sendo o homem saído da mulher, o que veio-a-ser em dois.

Antes de tornar-se homem, o masculino é filho, logo, seu poder criador foi dado pelo 
feminino, pois o “pai” só surge por intermédio deste. Sendo assim, o homem é “criatura e 
não o criador”, afirma Bachofen (2014).

Para Neumann (2021), o arquétipo feminino é, portanto, o gerador da consciência 
humana, de modo que o arquétipo da Grande Mãe, não só forma e alimenta a parte 
consciente da psique humana, mas gera tensões semelhantes à relação mãe e filho na 
vida real. No masculino, o arquétipo feminino também age na formação da anima que, de 
acordo com Carl Jung (2000), é o lado feminino individual de cada psique masculina, tendo 
em vista que as emoções prevalecem na maioria dos aspectos femininos, devido a seu 
caráter universal que é baseado na relação física entre mãe e filho.

Joseph Campbell (1998) afirma que a permanência de um período mais longo 
no seio materno gera conflitos na psique humana, os quais são resultados da falta de 
preparação para a vida adulta, isso devido aos enfrentamentos do indivíduo no mundo. É 
natural que, para defender-se dos perigos, o filho recorra à mãe, todavia, um prolongado 
período intrauterino pode provocar sérios conflitos na psique deste indivíduo.

Entende-se esse processo a partir do complexo de Édipo, com Freud (FREUD, 
2007, apud CAMPBELL), para quem a figura edipiana simboliza os relacionamentos 
humanos, visto que a rivalidade gerada ao sexo oposto surge na infância, como expressão 
de um desejo. Partindo desse pressuposto, o mito pode fazer alusão à ira da “Deusa”, esta 
representativa do matriarcado, como a mãe terrível devoradora de homens; ela, depois de 
tragá-los, leva-os ao seio da terra (túmulo). 

Encontra-se fundamento para essa expressão mítica a personagem Jocasta, a qual 
ao ser desposada por seu filho Édipo, pode ser associada a uma das projeções da Grande-
Mãe. Sua força magnetizadora desempenha uma espécie de chamado ao eterno retorno, 
uma volta a um estado de entrega total. 

Para a psicanálise, cada um de nossos desejos cotidianos – o prazer sensual 
de contemplar um quadro ou acariciar o corpo do amado, por exemplo –, 
cada um desses desejos tenderia, de um ponto de vista teórico, insisto, para 
a felicidade perfeita de que gozariam dois seres conjugados em Um. O desejo 
incestuoso, portanto, não é senão uma figura mítica do absoluto, o nome 
assumido pelo desejo louco de um herói de penetrar sua mãe para encontrar 
seu ponto de origem nos confins do corpo materno. Para dizê-lo com uma 
imagem, o desejo incestuoso é o desejo de fusão com nossa terra nutriz. 
(NASIAO, 2007, p. 26).

Logo, a significativa mistura entre medo e desejo como sentimentos manifestos no 
masculino, versam o renascimento, pois o túmulo é visto como um santuário, porquanto, o 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 30

ímpeto do herói em matar o pai e consumar o desejo incestuoso com a mãe, manifesta os 
conflitos do indivíduo em voltar ao estado original, que é o da vida uterina.

Descobertas arqueológicas indicam que algumas histórias consideradas “mitos” 
podem ter fundo histórico, devido a materiais colhidos em sítios arqueológicos mostrarem 
que havia culto dedicado a “Deusa” num passado remoto, pois na Pré-história, durante as 
explorações realizadas em Caçal Hüyük foram encontrados em 60 cavernas paleolíticas, 
símbolos visuais sagrados da “Deusa”, além de outros artefatos artísticos de prevalência 
feminina. Patrícia Ingrasiotano (2018) referencia este período, anterior à escrita, como 
Paleolítico e Neolítico. Mas, precisamente na era Neolítica, a “Deusa” mãe revela o princípio 
feminino, a que gera a vida, rememorando o mito do eterno retorno, haja vista sua ligação 
com a terra e os mistérios da morte. E, neste momento da história, de acordo com a autora, 
a vida envolta à natureza foi desenvolvida pelas mulheres.

De acordo com o estudioso Gordon Childe (1981), na fase Neolítica, além da 
passagem à agricultura, o período foi originalmente revolucionário, pois as mulheres 
difundiram a cultura por meio de várias técnicas, tais como fabricação de artefatos em 
cerâmica, fiação e domesticação de animais, bem como a aquisição dos conhecimentos 
medicinas de ordem caseira, estes transmitidos a gerações ao longo dos tempos.

A mulher era divinizada por conceber a vida e dada a essa importância, ela vivia 
em liberdade, transmitindo práticas culturais coletivas aos grupos de mulheres no acúmulo 
do tempo. Entretanto, omite-se que as formas de vidas ligadas a atividades como caça, 
a agricultura, pesca e domesticação de animais tenha sido realizada pelo feminino neste 
período.

Conforme enuncia Lerner (2019, apud ELIEZER), no matricentrismo a mulher era 
elevada a categoria do sagrado, tanto por sua condição de procriadora, quanto por seu 
envolvimento com a terra, esta como símbolo ritualístico da vida. E nesse período não 
havia hierarquizações de gêneros, no entanto, busca-se de todas as maneiras sentido 
para a negação do feminino, e uma que consolida a soberania de dominação e o controle 
patriarcalista é negar a ligação das mulheres com o cultivo da agricultura, nomeando essa 
atividade como cultura masculina.

Outra explicação elucidativa da importância do feminino ainda nessa época e sua 
mediação com a experiência conflitante do ser humano com a morte, são as expressões 
artísticas ligadas à “Deusa”, nos rituais mortuários, as quais revelam aproximação dos 
povos desse período com a morte, como algo naturalmente aceito.

Ambos os aspectos apontados, a arte e suas ligações com a mitologia, assim 
como as atividades ritualísticas coletivas, refletem a visão de mundo dos 
antigos. Uma cosmovisão cuja prerrogativa é o corpo feminino sagrado, por 
ser esse gerador/tomador da vida. Dito de outro modo, o útero da Grande 
Mãe, do qual se nasce e ao qual se volta para nascer. (INGRASIOTANO, 
2018, p.81).



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 31

Nessa transcendência a mulher foi consagrada à Deusa, por ser a geradora da vida, 
não só no sentido de uma experiência natural, mas espiritual. De modo que, nos mistérios 
de Elêuses, os festivais religiosos em honra a Deméter, como divindade dos cereais e da 
fertilidade, não se limitavam à apenas recordar o rapto de Coure, mas também celebrar o 
ciclo da vida e da morte.

Para Neumann (2021), a mulher, antes de representar-se como fonte da vida, 
também vivencia esse processo. Semelhante a figura da Deusa, o feminino está relacionado 
à ideia de um ser gerador de tudo que há no mundo natural, incidindo inclusive à cultura. 
Neste sentido, o mito de Deméter representa a natureza materna, pois a deusa simboliza 
a face da mãe que é capaz de gerar e nutrir a vida, cujo aspecto materno se consuma na 
relação com a filha, Core/Perséfone, configurando a vida, esta ligada aos ciclos da terra e 
às estações do ano.

De acordo com Andrea Hallwass (2003), mãe e filha mantém um vinculo afetuoso 
que perpassa ao grupo de mulheres, reforçando a relação primordial entre elas. Mas 
entende-se, por meio do mito do rapto, o rompimento dessa sacralização, havendo assim, 
a anulação da cultura matriarcal e a implantação da cultura patriarcal e seu domínio sobre 
o feminino.

Bachofen (1861) procurou traçar a evolução do patriarcado, como aniquilador da 
cultura matriarcalista, há aproximadamente de 10 a 12 mil anos. O autor defende em 
sua pesquisa que foram as mulheres, mães, as principais iniciadoras da agricultura, pois 
conheciam os processos produtivos das sementes e os tempos da natureza. Igualmente, 
elas detinham o poder político, encarregando-se da pacificação da sociedade, quando esta 
entrava em conflito. De modo que naquele período a natureza era respeitada e venerada 
como parte sagrada da vida em sociedade. 

Após o mundo ser dominado pelos homens, no que diz respeito à exploração da 
natureza, em seu sentido amplo, houve a anulação da mulher como ‘Deusa’, símbolo da 
cultura e da vegetação. Assim, ao se sobrepor à cultura matriarcal, o masculino impôs 
seu domínio, negando a cultura já em desenvolvimento pelas mulheres, como meio de 
inferiorizá-las.

3 | 	A ILEGITIMIDADE DA IDENTIDADE FEMININA  
Instaurada a sociedade de classes, as mulheres perderam completamente sua 

elevada posição adquirida na era primitiva e, por isso, mesmo nos tempos modernos, 
de acordo com Evelyn Reed (2018), a maioria delas desconhece a causa dos seus 
problemas, estes, instaurados pela dominação masculina, conquanto, foram os homens 
que subscreveram as regras restringindo a liberdade feminina, de forma a destituí-las de 
capacidades intelectuais, destinando-as ao papel de dona de casa e cuidadora dos filhos. 
A esse respeito, Reed (2008, p. 34-40) expõe:



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 32

A história se explica assim: a mulher tem que ficar em casa porque tem que 
cuidar dos filhos, e, portanto, seu lugar é o lar. Como “corpo doméstico” 
naturalmente representa desde o ponto de vista social, “um zero”, o “segundo 
sexo”. Enquanto os homens se sobressaem na vida econômica, politica e 
intelectual representam um sexo superior. A descoberta dominante do papel 
da mulher na sociedade matriarcal primitiva destrói esse mito capitalista. A 
mulher da época selvagem dava a luz a seus filhos e ficava livre, independente 
e representava o centro da vida cultural e social. [...]. Em nossa sociedade a 
principal razão que leva justificar a inferiorização da mulher é sua condição 
de procriadora.

Desde antes da firmação do capitalismo, nas relações de classes, o feminino já 
havia perdido a legitimidade de sua identidade, uma vez que a maternidade passou a ser 
considerada moeda rentável, colocando a mulher numa posição animalesca, acentuando 
sua posição inferior. E, enquanto os homens continuam assumindo posições elevadas nas 
mais diversas relações sociais negam às mulheres esse direito, de maneira que as poucas 
a ocuparem o mesmo espaço na vida social são descriminadas de alguma forma.

A autora Raquel Gutiérrez (1985) comenta que nas sociedades em que há divisão 
de classes e sexos, a cultura é um entrave para a conquista de direitos na relação de 
gêneros, pois ao comparar, por exemplo, a vida das meninas a dos meninos, percebe-
se que desde cedo as meninas são ensinadas a imitarem as mães; as brincadeiras, as 
tarefas domésticas e o modo como aprendem a se arrumar, tende a uma única finalidade: 
agradar os homens. Já os meninos sempre foram livres para se aventurar em brincadeiras 
que os façam extrapolar suas emoções, além de aprenderem desde cedo que a mulher 
se encontra abaixo dele na aquisição de direitos. De igual modo Gutiérrez (1985, p. 19) 
esclarece: 

Meninos e meninas crescem num mesmo mundo dividido: de um lado 
os homens, livres, independentes, ativos, fortes, agressivos; do outro as 
mulheres, servis, dependentes, passíveis, frágeis, impotentes e dóceis. 
Desde os primeiros anos de sua infância, a menina aprende a conter-se e a 
ênfase posta em sua aparência a leva não só a aceitar-se, mas a cultivar-se 
como objeto.

Enquanto a soberania é operante no homem, a mulher, ao sujeitar-se a ele, deixa 
de se reconhecer como sujeito que possui vida e a concede. Esta perda da autonomia 
gera conflitos à mulher, cujos sentimentos as fragiliza. Simone de Beauvoir (1980) explica 
que esse sentimento é gerado no seio familiar, porquanto a menina assume uma posição 
de indivíduo subalterno, ao receber responsabilidades transferidas pela mãe desde cedo, 
tendendo a uma vida sem muitas perspectivas. Conquanto, o mesmo destino não é posto 
ao menino. Essa domesticação a que a mulher se submete e se adapta, mesmo consciente, 
reforça a dominação do patriarcado sobre a diminuição dos direitos da mulher.  



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 33

4 | 	O FEMININO E A LUTA PELA RESSIGNIFICAÇÃO DA IDENTIDADE NA 
SOCIEDADE PATRIARCALISTA

Ao trazer o questionamento sobre a identidade feminina é preciso pensar na 
dimensão do sentido da palavra, uma vez que a mesma é dinâmica e não se constrói 
momentaneamente, mas, sim no decurso do tempo envolto de história. Diante disso, é 
necessário considerar o papel da literatura durante esse processo, tendo em vista que a 
maioria dos escritores eram e ainda são homens.

Conforme Mary Wollstoncraft (2015), a educação recebida pelas mulheres baseia-
se em suas rotinas, de modo que alguns escritores alimentam suas mentes de ideias 
inequívocas, sobre sua natureza feminina; são lembranças ilustrativas de períodos 
diferentes de suas vidas, sendo que uma lembrança rememora outra, fazendo-as crer num 
falso poder baseado em sua feminilidade. 

Onde achar força para recorrer à razão e se elevar acima de um sistema 
de opressão que bombardeia as lindas promessas de primavera? Essa cruel 
associação de ideias à qual cada coisa conspira para desviar todos os seus 
hábitos de pensar ou para falar com mais precisão dos sentimentos, recebe 
novas forças quando [elas] começam a agir um pouco por si mesmas; pois 
elas então percebem que é somente por meio de exercitar emoções nos 
homens, que o prazer e o poder são obtidos. (WOLLSTOONCRAFT, 2015, 
p. 169).

A materialidade corpórea neste caso cede lugar à opressão e ao aprisionamento do 
“eu” feminino, o que é naturalmente compreensível, no que tese a educação recebida, já 
que a mulher é vislumbrada com objeto de desejo e seus corpos vistos como depósito de 
espermas. E ainda segundo a autora (idem, 2015), na falsa contemplação momentânea 
à face do poder, sem argumentar, ela aceita a vontade do homem. E mesmo quando se 
entregam ao amor e não conseguem êxito é porque não encontram em si a superioridade 
que há no oponente, sendo então classificadas como libertinas.

São muitas as questões que envolvem e rebaixam as mulheres a níveis desumanos, 
pois, condenadas por sua sexualidade, elas viveram e ainda vivem, presas a um sistema 
patriarcal opressor, que as priva de seus direitos, motivo que impulsionou o surgimento do 
movimento feminista, cujo termo empregado primeiramente nos Estados Unidos por volta 
de 1911, incorreu “movimento das mulheres” ou “problemas das mulheres” no século XIX.

[...] o feminismo pode ser definido como a tomada de consciência das 
mulheres como a tomada de consciência das mulheres como coletivo 
humano, da opressão, dominação e exploração de que foram e são objeto 
por parte do coletivo de homens no seio do patriarcado sob suas diferentes 
fases históricas, que as movem em busca da liberdade de seu sexo, o de 
todas as suas transformações da sociedade que sejam necessárias para este 
fim. Partindo desse principio, o feminino se articula como filosofia politica e, ao 
mesmo tempo, como movimento social. (GARCIA, 2015, p. 13).

O feminismo não se resume a um único pensamento e nem é definido em uma única 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 34

vertente, mas há várias, isto porque envolve pensadores de todo o mundo, são mulheres e 
até mesmo alguns homens, que munidos de uma consciência crítica, lutam para desfazer 
os discursos preconizados pelo inconsciente coletivo que intencionalmente apregoam o 
masculino como universal, reforçando o androcentrismo.  

Interessada em um pensamento de origem, anterior ao patriarcado, que pudesse 
explicar historicamente a subordinação da mulher, a teoria feminista busca conhecimentos 
científicos que possam orientá-las. 

[...] o teórico Levi- Strauss, na problemática da distinção natureza/cultura, 
para explicar o que é sexo e gênero: a suposição de haver um feminino natural 
ou biológico, subsequentemente, transformado numa mulher, socialmente 
subordinada, com a consequência de que “sexo” está para a natureza ou a 
“matéria-prima” assim como o gênero está para a cultura ou o “fabricado”. 
(BUTLER, 2021, p. 74).

Seguindo esse viés, quando se fala em gênero, entende-se que feminino e masculino 
não se constituem biologicamente, mas culturalmente. Nesse sentido, o psicanalista Robert 
Stoller (1968) explica em seu livro: Sex and Gender que o sexo não é determinante do 
fator orgânico no homem e na mulher. Sexo está diretamente ligado a fatores biológicos 
de predisposição genética, e gênero se resume a um conjunto de manifestações, como 
sentimentos, pensamentos, comportamentos e fantasias relacionados tanto à masculinidade 
quanto à feminilidade, portanto, não se adquire biologicamente, ao contrário, se constrói 
culturalmente.

Ainda de acordo com Stoller, ao oposto do que diz Freud, seria o menino, e não a 
menina, que teria de enfrentar o caminho mais tortuoso com vias de se assentar como ser 
sexuado; a feminilidade, e não a masculinidade é primária. Portanto, para a teoria feminista, 
é preciso evidenciar a noção preconceituosa, uma vez que a biologia não determina o 
comportamento.

São muitos os discursos que permeiam o universo masculino, ditando regras e 
reforçando o inconsciente coletivo de que a mulher deve viver sob o domínio do homem. 
Bustos (2020), no livro Pariremos com prazer, menciona um exemplo da Bíblia registrado 
em Gênesis 3:16 que diz: “Com dor darás à luz”. Esse discurso contrapõe algumas teorias 
de caráter depreciativo, as quais procuram reforçar a ideia de servidão das mulheres na 
relação de gêneros. Segundo a escritora, são textos mal interpretados como estes, os 
responsáveis por condenar o feminino a uma vida de trevas. Para tanto, ao entregarem a 
mente e os corpos para a expiação do pecado original, a mulher passa a ser considerada 
a única culpada pela queda de Adão, o que não é verdade, não ao menos àqueles que 
realmente sabem interpretar a bíblia.

Bustos (2020), continua afirmando que, sim, há prazer em parir, e este sentimento 
contradiz o discurso do medo imposto às mulheres, pois, de acordo a autora (apud 
Bartolomé de las Casas) as mulheres do Caribe, de 500 anos atrás, pariam sem dor. A 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 35

veracidade do discurso debatido pela autora tem respaldo em achados arqueológicos, após 
a segunda Guerra Mundial, cujas informações ficaram ocultas às pesquisadoras (mulheres) 
por muito tempo.

Voltando as pesquisas de Bustos (2020), o útero e a vagina são uma unidade e as 
contrações do útero, ao contrário do que dizem, provocam prazer sim, pois correspondem 
às manifestações do sagrado. E a não exclusividade desse direito leva o masculino a 
escravizar o feminino através de sua sexualidade.  

5 | 	CONSIDERAÇÕES FINAIS
Ao mensurar o termo ‘ressignificação’ pretendeu-se chamar à atenção para uma 

mudança no que tange a uma nova definição da palavra identidade feminina. Primeiramente, 
porque anteriormente à dominação patriarcal, a mulher gozava de plena liberdade, época 
em que o feminino não era fragilizado por sua condição sexual.

 A inferiorização da mulher, no meio social, deu-se a partir da exploração do trabalho, 
mais precisamente ao ser instaurada a divisão de classes. Somado a isso, a sacralização 
da maternidade foi benéfica aos olhos do oponente, significando um meio de impedir as 
mulheres de seus direitos, como ao próprio controle de si e a participação ativa nas mais 
altas funções sociais. Estas, como se sabe ainda nos dias de hoje são garantidas aos 
homens.

Dessa forma, ao entender os caminhos do patriarcado, a respeito do controle tanto 
físico, como psicológico do feminino, no decorrer da história, foi possível compreender o 
porquê o inconsciente coletivo alimentou-se com tantos preconceitos. Isso também vale 
para a mulher, tendo em vista, que muitas desconhecem a verdade camuflada na cultura 
patriarcal, na qual se inserem, considerando que a domesticação é um dos fatores que 
contribuem para a insignificância de sua natureza feminina.

Verificou-se por meio da literatura que a desigualdade de direitos do feminino 
está enraizada na dominação patriarcal, que fundamentado em princípios religiosos, 
impossibilitou a mulher de governar a si própria, além de limitá-la, ainda nos dias de hoje, da 
participação das mais importantes atividades sociais. Tendo em vista, que na antiguidade o 
feminino era livre e venerado por sua condição de gerar a vida.   

REFERÊNCIAS  
CAMPBEL, J.  Todos os nomes da Deusa.  Rio de Janeiro: Record:  Rosa dos Tempos, 1998.

CAMPBEL, J. O herói de mil faces. São Paulo: Pensamento, 2007.

CHILDE, G. O que aconteceu na história. Tradução de Waltensir Dutra. Rio de Janeiro: Zahar 
Editores / Círculo do Livro, s/d.

BACHOFEN, J. J. Das Mutterecht, Stuttgart: Verlag von Kraus und Hoffmann, 1861livro 



Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Capítulo 4 36

BEAUVOIR, S. O segundo sexo: fatos e mitos; tradução de Sérgio Milliet. Rio de Janeiro Nova 
Fronteira, 1980.

BUSTOS, R, C. Pariremos com prazer. Belo Horizonte: Luas, 2020.  

BUTLER, J. Problemas de gênero: feminino e subversão da identidade. Rio de Jneiro: Civilização 
Brasileira. 2021, 2ª ed.

GARCIA, C. C. Breve história do feminino. São Paulo: Claridade, 2015. 3ª ed.

GUTIERREZ, R. O feminismo é um humanismo – o sentido libertário da luta da mulher. São 
Paulo: Nobel, 1985.

HALLWASS, A. Reflexões sobre a função psicológica do mito numa abordagem junguiana. 
2003. 93p. Monografia (Graduação em Psicologia) – Centro Universitário de Brasília, Brasília, 2003. 
Disponível em: https://repositorio.uniceub.br/jspui/handle/123456789/2884. Acesso em: 30 ago. 2021.

INGRASIOTANO, P. M. Ontologia do Sagrado Feminino: a outra história precisa ser contada. 
Curitiba: Appris, 2018.

JUNG, C, G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Rio de Janeiro: Vozes, 2000.

LENER, G. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens. São 
Paulo: Cultrix, 2019.

NASIO, J-D. Édipo: o complexo do qual nenhuma criança escapa. Tradução André Telles Rio de 
Janeiro: Zahar, 2007.

NEUMANN, E. História da origem da consciência. São Paulo: Cultrix, 2015.

NEUMANN, E. A Grande Mãe: Um estudo histórico sobre os arquétipos, os simbolismos e as 
manifestações femininas do inconsciente. São Paulo: Cultrix, 2021, 2ª ed.

REED, E. Sexo Contra Sexo ou Classe Contra Classe. São Paulo: Instituto José Luís e Rosa 
Sundermann, 2008.

Stoller, R. J. (1984). Sex and gender: The development of masculinity and feminility. Londres: Karnac 
Books. (Originalmente publicado em 1968).

WOLLSTONECRAFT, M. Reivindicação dos direitos das mulheres: o primeiro grito feminista. São 
Paulo:   Edipro, 2015.



37Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Sobre a organizadora

SO
BR

E 
A

 O
RG

A
N

IZ
A

D
O

RA
GABRIELA CRISTINA BORBOREMA BOZZO - Doutoranda em Estudos Literários 
(FCLAr/UNESP) e professora bolsista que ministra, desde o segundo semestre de 
2022, no curso de graduação em Letras da FCLAr/UNESP, disciplinas da área de 
Literatura, a convite do departamento de Linguística, Literatura e Letras Clássicas 
da FCLAr/UNESP, mediante pagamento de auxílio financeiro didático acumulativo 
com a bolsa vigente (CAPES/PROEX). No doutorado, seu projeto de pesquisa 
é sobre a intertextualidade entre os romances de Dulce Maria Cardoso e suas 
epígrafes de Dulce María Loynaz, e está sendo realizado sob orientação da Profa. 
Dra. Guacira Marcondes Machado Leite. É bacharela e licenciada em Letras - 
português/inglês (UNESP, 2017), mestra em Estudos Literários (UNESP, 2019) 
e especialista em Ensino de Língua Portuguesa e Literatura (UTFPR, 2020). Na 
graduação, desenvolveu Iniciação Científica Departamental, cujo título foi “Traços 
do Surrealismo na composição de A torre da Barbela, de Ruben A.”, em que foram 
investigados aspectos do Surrealismo no romance que constituiu o corpus da 
pesquisa, que recebeu Menção Honrosa no Congresso de Iniciação Científica da 
UNESP em 2016. A Iniciação Científica foi realizada sob a orientação da Profa. 
Dra. Márcia Valéria Zamboni Gobbi e sob a coorientação da Profa. Dra. Tania Mara 
Antonietti Lopes. Ainda na graduação, foi monitora voluntária e, posteriormente, 
bolsista de Literatura Portuguesa, sob supervisão da Profa. Dra. Renata Soares 
Junqueira, momento em que teve a oportunidade de ministrar aulas eletivas para 
sua própria turma. Já no mestrado, foi bolsista CNPq e, na dissertação intitulada 
“A não-pertença em Os meus sentimentos, de Dulce Maria Cardoso”, definiu a 
não-pertença segundo a psicologia social e averiguou a construção desse tema 
pelas categorias narrativas no romance estudado. A dissertação foi realizada sob 
orientação da Profa. Dra. Maria Célia de Moraes Leonel. Na especialização, sob 
orientação da Profa. Dra. Ana Paula Pinheiro da Silveira, averiguou o problema do 
ensino de dissertação argumentativa no contexto pré-vestibular, propondo uma 
metodologia de ensino para tal.



38Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Índice Remissivo

ÍN
D

IC
E 

RE
M

IS
SI

VO
A

Arquétipo  27, 29

A Vênus de Ille  21, 23, 24, 25, 26

C

Categorias narrativas  7, 9, 13, 14, 37

Conto  13, 21, 22, 23, 24, 25

D

Dulce Maria Cardoso  1, 2, 3, 6, 13, 14, 37

E

Espaço  5, 6, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 32

Estranho  21, 22, 24, 25

F

Fantástico  15, 16, 17, 18, 20, 21, 22, 24, 25, 26

Fantástico tradicional  15, 16

Feminino  27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36

G

Garcia  27, 33, 36

Genette  1, 2, 7, 8, 10, 14

Grande mãe  27, 28, 29, 30, 36

I

Identidade feminina  27, 31, 33, 35

Ignácio de Loyola Brandão  15, 16

Igualdade  27

Ingrasiotano  27, 30, 36

L

Lerner  27, 30

Linguagem  5, 6, 7, 13

Literatura  4, 14, 15, 20, 21, 22, 25, 26, 27, 33, 35, 37

Literatura brasileira  15

Literatura fantástica  15, 20, 21, 22, 25, 26

Literatura Portuguesa  37



39Literatura: Imaginação e seus dispositivos 2 Índice Remissivo

ÍN
D

IC
E 

RE
M

IS
SI

VO
M

Maravilhoso  21, 22, 25

Masculino  27, 28, 29, 31, 34, 35

N

Não-pertença  1, 2, 3, 4, 5, 7, 9, 10, 11, 13, 14, 37

Narrador  1, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 14, 16, 18, 22, 23, 24, 25, 26

Narrativa  2, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 14, 21, 22, 23, 25, 26

Narratologia  7, 9

Neumann  27, 28, 29, 31, 36

O

O chão dos pardais  5, 6, 7, 13, 14

Os meus sentimentos  1, 2, 3, 5, 6, 7, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 37

P

Prosper Mérimée  21, 23

R

Ressignificação  27, 33, 35

T

Tempo  7, 9, 11, 12, 13, 15, 16, 17, 19, 20, 23, 28, 29, 30, 33, 35

Teoria Literária  20

Todorov  15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 25, 26

Tradição oral  8, 9, 10, 11, 12, 13, 14

W

Walter Benjamin  1

Wollstonecraft  27, 36






