
UFRJ - UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 

PROFHISTÓRIA 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

Juliana Borges Costa 

 

 

 

 

VIVER E MORRER NO CANDOMBLÉ: 

MORALIDADE CANDOMBLECISTA E ENSINO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2022 



UFRJ - UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 

PROFHISTÓRIA 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

VIVER E MORRER NO CANDOMBLÉ: 

MORALIDADE CANDOMBLECISTA E ENSINO DE HISTÓRIA 

 

 

 

Juliana Borges Costa 

 

 

 

 

Monografia apresentada à Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) para 

obtenção do certificado de especialização 

em mestrado profissional do Programa de 

pós-graduação strictu sensu ProfHistória. 

 

Orientador (a): Selma Pantoja 

 

 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2022 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

COSTA, Juliana B. Viver e morrer no candomblé: moralidade 

candomblecista e ensino de História. Rio de Janeiro: UFRJ – Universidade 

Federal do Rio de Janeiro/ProfHistória – Programa de mestrado profissional, 

2022.  

Páginas 225. 

Monografia de especialização em mestrado profissional do Programa de pós-

graduação strictu sensu ProfHistória apresentada à Universidade Federal do 

Rio de Janeiro. 

Orientador (a): Selma Pantoja 

Palavras-chave: candomblé, moralidade, ética, história 



Agradecimentos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais pelo apoio, sobretudo financeiro; ao João 

pela ajuda intelectual imprescindível, à minha orientadora 

pela paciência e pela ajuda na minha reflexão sobre o tema 

proposto e a todos os entrevistados que foram essenciais 

para que este trabalho acontecesse, mantendo o vigor da 

cultura africana e afro-brasileira, resistindo ao tempo e aos 

preconceitos. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu elogio para o espírito do caçador 

Eu elogio o que tem domínio ele mesmo 

Eu elogio o dono do banco do rio 

Eu elogio o mágico da floresta 

Caçador que nunca falhou 

Espirito sábio que oferece muitas bênçãos 

Dono do pássaro guia para conquistar ao 

medo 

Eu o cumprimento 

Axé 

Oriki de Oxóssi 



RESUMO 

 

Estudo da moralidade iorubá, isto é, as práticas, as religiosidades e os modos de pensar, 

que influenciou diferentes povos da diáspora africana que vieram para o Brasil, através 

de um paralelismo entre alguns entrevistados – sacerdotes do candomblé, acerca de 

certas regras de convivência para o bem comum e a ideia da morte que se correlaciona 

com tais regras. Levando assim em conta, o protagonismo negro, exemplificado na 

cultura e nas religiosidades afro-brasileiras, a luta contra a intolerância religiosa, a 

descolonização do currículo escolar e a inserção de práticas interculturais e da ética da 

alteridade no ensino. Para tal, o uso de falas e vídeos de tais entrevistados nas salas de 

aula, juntamente com um texto de apoio, procura desmistificar a religiosidade e as 

práticas sociais de matriz africana, trazendo a discussão de novos conhecimentos 

africanos e afro-brasileiros que podem contribuir dentro do currículo escolar de 

Ciências Humanas, seguindo as Leis 10.639/03 e 11.645/08 sobre a cultura e a história 

africana, afro-brasileira e indígena. 

 

 

Palavras-chave: moralidade, ética, história, ensino, candomblé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

Study of Yoruba morality, namely, the practices, religiosities and ways of thinking, 

which influenced different peoples of the African diaspora who came to Brazil, through 

a parallelism between some interviewees - clergyman of candomblé, about certain rules 

of coexistence for the common good and the idea of death that correlates with such 

rules. Thus, taking into account the black protagonism, exemplified in Afro-Brazilian 

culture and religiosities, the fight against religious intolerance, the decolonization of the 

school curriculum and the insertion of intercultural practices and the ethics of alterity in 

teaching. To this end, the use of speeches and videos of such interviewees in the 

classrooms, together with a supporting text, seeks to demystify the African matrix social 

pratics and religiosity, bringing the discussion of new African and Afro-Brazilian 

knowledge that can contribute within the school curriculum. of Human Sciences, 

following Laws 10.639/03 and 11.645/08 about African, Afro-Brazilian and indigenous 

culture and history 

 

Keywords: morality, ethics, history, teaching, candomblé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Fotografias e imagens 

 

 

Fig. 01. Nações e áreas africanas.....................................................................................49 

Fig. 02. Área dos gbe-falantes e principais grupos étnicos - século XVIII-

XIX..................................................................................................................................56 

Fig. 03. Limites da Iorubalândia, conforme os rios da região.........................................57 

Fig. 04. Área de influência iorubá e algumas etnias (século XVIII/XIX).......................64 

Fig. 05. Fachada do Zòògodò Bogun Malè 

Hùndo..........................................................49 

Fig. 06. Entrada do Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji...........................................................65 

Fig. 07. Ilê Axé Iyá Nassô 

Oká........................................................................................65 

Fig. 08. Nara de Oxóssi e George de Xangô Baru – dirigentes do Axé Ilê 

Iyami............66 

Fig. 09. Lina de Oxumarê e Júnior de 

Omulú..................................................................66 

Fig. 10. Junior de Omulú e mãe Regina de Iemanjá no Ilê Axé Osum Jokô 

Omi............67 

Fig. 11. Fachada da antiga casa de João 

Alagbá..............................................................68 

Fig. 12. Benedito de Oxalá do Axé de 

Doum...................................................................68 

Fig. 13. Roque Cupertino de Lima, líder do Axé Doum de 

Xangô..................................69 

Fig. 14. Mapa do Recôncavo 

Baiano................................................................................71 

Fig. 15. Mejitó ou sacerdote Marcos Antônio Lopes de 

Carvalho...................................80 

Fig. 16. Hùnkpámè Hùmdangbènă 

..................................................................................80 

Fig. 17. Bairro Campinho – 

RJ.........................................................................................81 



Fig. 18. Gaiakó Luiza de 

Oyá...........................................................................................81 

Fig. 19. Mejitó Marcos e Gaiakó Regina de Avimaje no Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji 

em 

Cachoeira/BA..................................................................................................................81 

Fig. 20. Reino do Daomé, África Ocidental....................................................................82 

Fig. 21. Bamboxê Obitikó (Rodolfo Manoel Martins de Andrade, c. 1820-

1904)..........83 

Fig. 22. Xinxin de 

Galinha...............................................................................................86 

Fig. 23. Vatapá.................................................................................................................87 

Fig. 24. Amalá.................................................................................................................87 

Fig. 25. Omolocum..........................................................................................................87 

Fig. 26. Principais idiomas próprios dos antigos povos das atuais regiões de Gana, 

Togo, Benin e 

Nigéria................................................................................................................88 

Fig. 27. Fotos do terreiro jêje-mahi Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji em Cachoeira / BA – 

Caquende.........................................................................................................................89 

Fig. 28. Foto interna do terreiro jêje-mahi Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji em 

Cachoeira/BA – 

Caquende......................................................................................................................90 

Fig. 29. Parte interna do Hùnkpámè Hùmdangbènă – Duque de Caxias/RJ  (Chão 

embostado com folhas)....................................................................................................91 

Fig. 30. Foto externa da entrada do terreiro Axé Ilê Ayiê Ojú Odé 

Igbô.........................102 

Fig. 31. Terreiro Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, foto 

interna............................................................................................................................102 

Fig. 32. Fotos do Terreiro atual Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, 

Realengo/RJ.....................103 

Fig. 33. Alexandre Carvalho dos Santos ou Xandi de 

Oxumaré.....................................103 

Fig. 34. Nara de Oxóssi, iyalorixá de Alexandre e zeladora do terreiro Axé Ilê Ayiê Ojú 

Odé Igbô........................................................................................................................103 

Fig. 35. Partes dos atuais países: Nigéria, Benin, Gana e Togo, nos quais, predomina o 

iorubá, contendo as principais cidades mencionadas: Ketu, Oyó, 

Ifé...................................................................................................................................105 



Fig. 36. Casa Branca do Engenho Velho, Sociedade São Jorge do Engenho Velho ou Ilê 

Axé Iyá Nassô 

Oká.........................................................................................................106 

Fig. 37. Participantes do Projeto Africanidade e Arte Corporal da 

UFRJ.......................109 

Fig. 38. Luiz Claudio Giorno ou Iditadè, participante do Ilê Odô Obá 

Obitokô..........................................................................................................................118 

Fig. 39. Brazão do Axé Ilê Iyami ou Axé Bamboxê, de culto orixá, fundado em 1957, 

Santa Cruz da 

Serra/RJ...................................................................................................118 

Fig. 40. Iyalorixá Lina de 

Oxumarê................................................................................119 

Fig. 41. Fotos da Iyalorixá Lina de Oxumarê, do babalorixá George de Sangô e seus 

filhos de santo em frente ao Axé Ilê Iyami em St. Cruz da Serra - 

RJ.....................................119 

Fig. 42. Felizbertus Nazarenus 

Sauwzer........................................................................120 

Fig. 43. Maria Julia Martins de 

Andrade........................................................................120 

Fig. 44. Irenea 

Sauwzer..................................................................................................120 

Fig. 45. Regina de 

Iemanjá.............................................................................................120 

Fig. 46. Brasão do Ilê Axé Osum Jokô Omi em Nova Iguaçu – 

RJ...............................128 

Fig. 47. Sebastião Francisco dos Santos ou Júnior de 

Omulú........................................129 

Fig. 48. Imagens de alguns participantes do terreiro Axé Osum Jokô Omi dentro da sala 

principal e a entrada com as bandeiras de Ketu, da família Bangbosé e do 

Brasil.........129 

Fig. 49. Imagem do pátio do Axé Osum Jokô Omi com uma fonte com alguns 

orixás.............................................................................................................................129 

Fig. 50. Fonte com os orixás, onde ocorre o 

xirê...........................................................129 

Fig. 51. Imagem dentro da cozinha do Axé Osum Jokô Omi, representando a Santa Ceia 

dos orixás com comidas próprias de cada 

um.................................................................130 



Fig. 52. Iyá Regina Bangbosé recebeu o prêmio Camélia da Liberdade do ministro 

Gilberto Gil em 

2006......................................................................................................131 

Fig. 53. Imagem de Iemanjá no terreiro de Júnior de Omulú, em homenagem à sua mãe-

de-santo Regina Bangbosé ou Regina de 

Iemanjá..........................................................132 

Fig. 54. Imagem do Caboclo Pena 

Vermelha.................................................................134 

Fig. 55. Imagem do Preto Velho Pai José 

d´Angola.......................................................134 

Fig. 56. Estátuas e pinturas dos orixás em frente ao Centro de Memória do Ilé Axé 

Osum Jokô 

Omi........................................................................................................................139 

Fig. 57. Estátuas e pinturas dos orixás em frente ao Centro de Memória do Ilé Axé 

Osum Jokô 

Omi........................................................................................................................140 

Fig. 58. Entrada do Centro de Memória Tião de 

Irajá....................................................140 

Fig. 59. Imagens o Centro de Memória de antigos e atuais balalorixás e iyalorixá que 

fizeram parte do Candomblé..........................................................................................141 

Fig. 60. Pequenas estátuas de Omulú, orixá de Sebastião Júnior e uma homenagem ao 

seu pai carnal, Sebastião, vulgo Tião de 

Irajá.......................................................................141 

Fig.61. Tráfico Atlântico de 

escravizados...................................................................................................................153 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

PRÓLOGO 

 

O que me estimulou a fazer tal pesquisa foi a necessidade que vi na sala de aula 

em levantar a temática sobre povos africanos e a cultura afro-brasileira diante de uma 

constante de intolerâncias religiosas e discursos racistas.  

Desde de que iniciei minha vida profissional como professora de Ensino 

Fundamental II nas prefeituras de Nova Iguaçu e do Rio de Janeiro, em 2009 e 2011, 

respectivamente, lidava com esses casos mencionados, inclusive entre professores, os 

quais, lhes faltavam especialização e tinham bastante dificuldade em desenvolver temas 

além dos livros didáticos. Ademais, eu não via em tais livros o desenvolvimento 

substancialmente de assuntos que não fossem do âmbito eurocêntrico ou da História 

Brasileira de forma mais abrangente. Isto é, que abarcasse elementos culturais e 

históricos de povos diaspóricos, indígenas e tantos outros que se mostram às margens da 

história brasileira ou mundial, como se não existissem. 

Estranhamente, o local que eu mais percebia falas preconceituosas era em Nova 

Iguaçu, Baixada Fluminense, espaço de grande quantidade de pessoas negras e pobres, 

alguns até de origem candomblecista. Porém, também observei um aumento 

significativo de entidades fundamentalistas neopentecostais e isto, também se alia aos 

pontos contraditórios da desigualdade racial e econômica que nossa sociedade já possui. 

Parte dessas condições fomentam tais preconceitos e aumentam as situações de 

violência física e simbólica para com a população de origem negra e candomblecista. 

Pois, devemos pensar também no descaso do poder público em promover harmonia e 

recursos para a educação antirracista e a valorização da história e cultura preta no 

Brasil. 

Então, apesar de constantemente tentar combater essas intolerâncias eu percebi 

que precisava ir além, buscar arcabouço acadêmico para que eu pudesse construir uma 

base argumentativa em sala de aula, algo que tivesse significância no currículo escolar e 

que pudesse colaborar com o trabalho de docentes, principalmente de ciências sociais. 

Havia também em mim uma grande curiosidade de saber cada vez mais sobre 

essa parte da história e da cultura africana e afro-brasileira, sobretudo o aspecto da 



religiosidade. Sempre me interessei por diversas religiões, religiosidades e modos de se 

entender o mundo de diferentes povos.  

Minha família possui uma história multicultural abarcando diferentes pessoas, 

regiões e crenças. Assim, tendo eu sido criada entre terreiros e igrejas evangélicas e ao 

mesmo tempo participando das aulas de catecismo e já mais tarde me interessando pelo 

budismo e kardecismo, tentei ver o melhor de todos os mundos. Hoje, como professora 

de História adicionei a esse conhecimento o entusiasmo pelo saber acerca de diferentes 

culturas. 

Primeiramente, fiz um curso de extensão na UERJ (Universidade Estadual do 

Rio de Janeiro) com minha mãe, intitulado: A redescoberta do panteon dos deuses 

africanos, no candomblé e na umbanda, no século XXI, no qual, obtive maior 

conhecimento sobre a parte religiosa das crenças afro-brasileiras e da parte histórica que 

formou seus elementos. Mas, eu ainda queria saber mais e, principalmente, buscar algo 

que eu pudesse utilizar em sala de aula e não corresse o risco de parecer proselitismo.  

A partir destas experiências, finalmente decidi obter mais conhecimento, através 

do mestrado profissional eu iria então aliar a parte acadêmica com a parte pedagógica, 

sendo mais instrutivo para mim, diante das minhas lacunas profissionais. Assim começa 

minha história no ProfHistória – Mestrado Profissional, na UFRJ (Universidade Federal 

do Rio de Janeiro), na qual, eu já havia me graduado e licenciado no passado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

SUMÁRIO 
Introdução........................................................................................................................1 

Capítulo 1 

1. CANDOMBLÉ, EDUCAÇÃO E MORALIDADE 

IORUBÁ.........................13 

1.1 Outros olhares, mas será a mesma 

questão?...................................................13 

1.2 Devemos tolerar o 

intolerável?.......................................................................18 

1.3 Cosmologias, Filosofias, Modos de vivência e 

Educação..............................25 

1.4 Moralidade iorubá..........................................................................................32 

               I O corpo e a 

morte......................................................................................35 

               II Diálogo sobre a questão da moral 

iorubá.................................................38 

      1.5 Escravidão brasileira e reconstrução 

iorubá...................................................48 

               I Etnias africanas no Brasil: o caso nagô e 

jêje............................................55 

               II A invenção da África no Brasil: ketu, jêje e 

bamboxê.............................60 

 

Capítulo 2  

2. VOZES DO CANDOMBLÉ 

.............................................................................74 

2.1 O encontro das casas de ketu, jêje e 

bamboxê................................................74 



2.2 Reorganização 

cultural...................................................................................77 

2.3 Entrevista com o mejitó Marcos de 

Carvalho................................................79 

   I Primeiras perspectivas..............................................................................79 

   II Os ritos fúnebres e o entendimento da morte..........................................91  

   III Ancestralidade, punição divina e concepção de ser 

humano..................94 

               IV Moralidade no terreiro Hùnkpámè 

Hùmdangbènă.................................96 

               V Família e hierarquia nos 

terreiros............................................................97 

               VI Tecnologia e 

tradição...........................................................................101 

            2.4 Entrevista com o babalorixá Alexandre dos 

Santos......................................101 

                     I Primeiras impressões..............................................................................101 

                     II O terreiro e o acolhimento dos povos da diáspora 

africana....................104 

                     III Hierarquia e cronologia no 

Axé............................................................107 

                     IV Ancestralidade 

revisitada.....................................................................110 

                     V Moralidade e punição 

divina.................................................................113 

                     VI Morte e ritos fúnebres 

..........................................................................115  

            2.5 Entrevista com o Luiz 

Claudio.....................................................................117 

                     I Outros ângulos........................................................................................117 

                     II Odus, Orí e jogo de 

divinação................................................................123 

                     III Moral e comportamento.......................................................................124 

                     IV Morte e Retorno do espírito.................................................................126 



            2.6 Entrevista com o babalorixá Júnior de 

Omulú.............................................128 

                     I Conhecendo o terreno.............................................................................128 

                     II Júnior de Omulú e mãe Regina de 

Bangbosé........................................130 

                     III Candomblé, Umbanda e outras influências no Ilé Axé Osum Jokô  

Omi................................................................................................................................132 

                     IV Os valores éticos no Axé Osum Jokô 

Omi...........................................135 

                     V A morte e a 

ancestralidade.....................................................................136 

                     VI Os caminhos de 

Odu.............................................................................138 

                     VII Centro Histórico Tião de Irajá do Ilê Axé Osum Jokô 

Omi................139 

           2.7 

Conclusão......................................................................................................142 

 

Capítulo 3  

       3.    ENTRE IORUBÁS, CANDOMBLÉS E AFINIDADES 

CULTURAIS.....145  

            3.1 Moralidade iorubá e os terreiros de candomblé...........................................145 

            3.2 Escravidão e o cristianismo: elementos da história do 

candomblé...............149 

            3.3 Tensões e contradições nos 

terreiros............................................................160 

                     I Processo de legitimação dos terreiros 

nagôs...........................................160     

                     II Lembrar uma tradição ou (re)inventá-

la................................................165 

            3.4 Colonização e os povos iorubás...................................................................169  

                     I Crítica ao modelo de colonização 

europeu..............................................169    



            3.5 O terreiro 

atual..............................................................................................175 

 

Conclusão.....................................................................................................................180 

Anexos...........................................................................................................................184 

            Termos de Consentimento Livre e Esclarecido –TCLE....................................184 

            Termo de 

Anuência............................................................................................200 

            Termo de 

Compromisso.....................................................................................201 

            Documento da CONEP......................................................................................202 

             

Referências Bibliográficas 

..........................................................................................204 



 

1 
 

Introdução 

 

O estudo que resultou na presente dissertação se iniciou quando pensei em 

mudar o panorama nas escolas nas quais trabalho acerca da grande falta de 

conhecimento sobre o ensino da África e da cultura afro-brasileira. Ao mesmo tempo, 

percebi práticas racistas durante as aulas de forma muito direta e mesmo quando me 

dispus a ensinar e questionar esses embates, a barreira do preconceito ainda se mantinha 

grande.  

Então, procurei ser mais incisiva em relação ao protagonismo negro, 

exemplificando a cultura e as religiosidades afro-brasileiras, para assim combater a 

intolerância religiosa, procurar descolonizar o currículo escolar, inserir práticas 

interculturais e pensar na ética da alteridade no ensino.  

Através da proposta da interculturalidade, foi pensado no princípio de uma 

convivência democrática entre diferentes culturas, buscando a integração entre elas sem 

anular suas diversidades [ou priorizar uma em detrimento de outra] para fomentar o 

potencial criativo e vital resultante das relações entre diferentes agentes e seus 

respectivos contextos. (CANCLINI, 2004, pp.: 15-20). 

Em relação à ética da alteridade, a ideia foi problematizar posturas e atitudes 

pautadas no ódio, na imposição da homogeneização de identidades, na incompreensão 

do outro, em sua alteridade, buscando o diálogo, o encontro, a convivência e a 

solidariedade entre os diferentes, e não somente, o reconhecimento do direito à 

existência do ―outro‖ como a tolerância prevê. Pois, dessa maneira, o ato de tolerância 

não exigiria um esforço maior na compreensão do outro em sua alteridade, no 

reconhecimento de sua cultura e valores no mesmo patamar de igualdade. (COELHO, I., 

2016, pp.: 53-55). 

Portanto, falar da história africana e afro-brasileira e o desenvolvimento de seus 

saberes, desmistificando-os e promover a autorreflexão na escola através de uma nova 

proposta curricular: os valores éticos e morais do candomblé para o ensino de História. 

Assim, eu busquei abordar neste trabalho a chamada moralidade iorubá (modo 

de ver o mundo e a religiosidade) que influenciou diferentes povos da diáspora africana 

que vieram para o Brasil, através de um paralelismo entre alguns entrevistados - 

zeladores de terreiros de candomblé, falando sobre certas regras de convivência para o 

bem comum e a ideia da morte que se correlaciona com tais regras. A premissa foi 



 

2 
 

encontrar dentro das transformações histórico-culturais, também aspectos dessa 

moralidade de influência iorubá.  

Então já posso adiantar que em como todo preâmbulo histórico encontram-se 

mudanças e trocas e minha busca foi cruzar esse hibridismo com a dita filosofia iorubá, 

formada e/ou reforçada, especialmente nos sécs. XVIII e início do XX (MATORY, 

1998; PARÉS, 2018, p.: 26), e vinculada ao cotidiano dos terreiros atuais, nas 

representações da morte e em como interpreta-se a convivência social dentro desses 

vários ilês.  

Foi preciso pensar no processo da diáspora africana e como este afetou a criação 

e reconstrução desta temática. Temos num primeiro momento, século XVI, escravizados 

vindos da Alta Guiné (atuais: Senegal; Gâmbia; Guiné-Bissau; Mali; Costa do Marfim; 

Libéria e Serra Leoa), muitos deles muçulmanos, depois a procura mais intensa por 

escravizados da África Central Ocidental (atuais: Gabão, Zaire, Congo e Angola), até o 

século XVIII, quando povos da Baixa Guiné (atuais: Gana; Togo; Benin; Nigéria; Guiné 

Equatorial e Camarões) aparecem em maior quantidade no Brasil e muito por isso, 

puderam resguardar boa parte de sua cultura, mais recente, preponderando dentro do 

cotidiano brasileiro. 

Desta forma, pensamos também em que medida a diáspora permitiu a 

transferência de maneiras específicas africanas, como os costumes, os modos de pensar, 

as instituições, a educação, as relações sexuais, a linguagem, a cosmologia, a 

religiosidade, a culinária, dentre outros. Isto é, formas políticas que se mostraram na 

organização da reciprocidade de diferentes indivíduos em uma comunidade, afirmando 

alianças e lidando com a sociedade hegemônica e assim formando o que conhecemos 

hoje por cultura afro-brasileira. 

Isto é, pensar também qual foi o fio condutor que uniu essas casas de candomblé 

até hoje, que podem identificá-las como uma comunidade candomblecista afro-

brasileira de influência iorubá e o que as diferenciam, além de como esses pontos 

podem ser trabalhados no seu aspecto cultural, histórico, filosófico e antirracista dentro 

das escolas, no meu caso, de Ensino Fundamental II.  

Isto posto, é necessário explicitar que este trabalho não pensa em exaltar uma 

religião em detrimento de outras e muito menos propagar uma fé com fundo 

educacional. Como foi percebido ao longo da pesquisa, os princípios filosóficos 

iorubanos e de outros povos africanos, ainda que contenham elementos ligados às 

divindades africanas e afro-brasileiras ou seus mitos, não são o ponto primordial para o 



 

3 
 

desenvolvimento ético e moral de tal filosofia. Estes elementos são conectados 

conforme a conveniência sócio-histórica que perpassa a liturgia também.  

Por isso, preferi diversas vezes utilizar a palavra ―religiosidade‖ ao invés de 

―religião‖ para me referir ao candomblé. Pois, a ideia é utilizar a moralidade iorubá que 

se evidencia, adaptada ao longo do tempo, no candomblé para discutir aspectos 

culturais, modos de pensar e de se comportar de povos africanos e das comunidades 

candomblecistas e então conseguir criar diálogos educacionais e antirracistas nas 

escolas. 

Segundo o dicionário Michaelis, ―religião‖ se refere ao culto do sobrenatural, na 

crença de um ser superior, que controla o destino de todos e de tudo, a quem se deve 

obediência e submissão, a partir de uma doutrina própria, podendo ter uma congregação 

ou instituição em torno da ideia de um ou vários seres sobrenaturais. Já ―religiosidade‖ 

se coaduna com os sentimentos religiosos ou para as coisas sagradas. (Idem, 2022, p. 

757).  

Desta forma, podemos concluir que a moralidade iorubá possui componentes 

sacralizados, mas está além da simples religião institucional ou ligada à uma única 

moral de obediência ao divino, pois é elástica nos seus parâmetros e recorre ao mito ou 

ao divino para reiterar proposições ou regras sociais já levantadas, segundo as condições 

sociais e comunitárias permitem. 

Destarte, eu usei entrevistas filmadas e audiogravadas que podem servir para as 

aulas, sobretudo de História, e um roteiro para dar suporte a estes vídeos. Os 

entrevistados foram sacerdotes do candomblé, também chamados de babalorixás ou 

mejitós, sendo eles: Marcos Antônio Lopes de Carvalho, mejitó do Hùnkpámè 

Hùndangbènă, de origem jêje-mahi, de culto vodun; Alexandre Carvalho dos Santos, 

babalorixá do Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, de origem ketu, de culto orixá, o participante 

Luiz Claudio Giorno do Ilê Odô Obá Obitokô e Sebastião Francisco dos Santos, 

babalorixá e iniciado em Ifá, do Ilê Axé Osum Jokô Omi, os 2 últimos axés 

relacionados à família Bamboxê de Oyó, de culto orixá. 

Eles também são chamados conforme sua ligação a uma divindade do 

candomblé, como: Marcos de Béssem, Xandi de Oxumaré, Luís de Obaluaê e Sebastião 

dos Santos, como Júnior de Omulú. 

Alguns nomes de divindades, sejam orixás (òrìṣà), voduns (vodún) ou inquices 

(nkisi), devem ser esclarecidas a priori. Primeiramente, no Brasil, tais divindades seriam 

ancestrais divinizados que, podem ter vivido em Terra ou não, como os orixás e os 



 

4 
 

voduns, estabeleceram vínculos que lhes garantiam um controle sobre certas forças da 

natureza, como o trovão, o vento, as matas, as águas doces ou salgadas, etc. ou, então, 

assegurando-lhes a possibilidade de exercer certas atividades como a caça, a metalurgia 

ou, ainda, adquirindo o conhecimento das propriedades das plantas e de sua utilização. 

Também podem ser considerados energia da natureza, como os inquices.  

Para o Candomblé de Angola/Bantu os Nkises nunca tiveram vida terrestre, pois 

eles são os próprios elementos da natureza, a chuva, a beleza, o trovão e outros, trata-se 

de uma energia divinizada.  (GAIA & VITÓRIA, 2021, p.52; AGUESSY, 1970, pp.: 

25-33; VERGER, 2012, p. 18). 

O candomblé, muito falado nesta pesquisa, será usado no singular para englobar 

um conjunto litúrgico, práticas sociais, comportamentos e modos de pensar que foram 

formados ao longo da colonização brasileira, mais exatamente entre séculos XVIII e 

XIX, imbricando elementos da cultura europeia, indígena e, sobretudo, africana, ou seja, 

não é simplesmente um amálgama religioso.  

No entanto, a palavra ―candomblé‖ é datada de 1826, sendo a união do termo 

quimbundo candombe, que significa ―dança com atabaques‖, com o termo 

iorubá ilé ou ilê (casa): ―casa de dança com atabaques‖. (//www.geledes.org.br/conheca-

palavras-africanas-que-formam-nossa-cultura/; BEKENBROCK, 2012, pp.: 176-179). 

Mesmo assim, o candomblé não é único, possui várias diferenças, como será 

desenvolvido no trabalho em questão, porém, com similitudes ritualísticas, históricas e 

morais que se cruzam formando pontos de confluências com base em sentidos africanos. 

O termo axé / àṣe, geralmente, é usado como ―assim seja‖ e ―boa-sorte‖. 

Contudo, segundo as religiões afro-brasileiras, axé é bem mais do que isso: é a energia 

vital encontrada em todos os seres vivos, seres espirituais, no mundo e que impulsiona o 

universo. (JAGUN, 2019, p.:53). 

Resumidamente, no Brasil, nagô e jêje, assim como angola, são as principais 

denominações de tipos de candomblés com estruturas e identidades próprias, ainda que 

possuam similitudes e influências mútuas. Em geral, ―nagô‖ é usado para ritos com 

orixás e de idioma iorubá, tendo subdivisões, como ketu, ijexá, efon e outros, 

vinculados com construções identitárias que remetem aos locais, povos e famílias de 

origem africanos, da mesma forma ocorre nos outros candomblés. O ―jêje‖ se refere aos 

candomblés de idiomas oriundos da área africana gbé, tendo o ewe-fon sua língua mais 

usada, de culto vodun e subdividido em mahi, savalu, mundubi, etc., e os candomblés 



 

5 
 

―angola‖, ―bantu‖, ―congo-angola‖ ou ―cabula‖ unem 

idiomas quimbundo, umbundo e quicongo, de culto nkice. 

A família Bamboxé/ Bangboṣé, mencionada no texto, apesar de ter fortes 

ligações com o grupo Ketu aqui no Brasil, na África, é original do antigo reino de Oyó. 

As denominações dadas aos entrevistados se referem ao cargo ou à função deles 

no candomblé.   jit   ou Mejitó é um título sacerdotal que designa a pessoa cujo vodun 

pertence à família da divindade Dan, DànGbé ou Bessém (serpente ligada a criação e 

transformação do mundo) e ou que tenha iniciado pelo menos um filho para um Vodun 

desta fam lia.  lguns definem que todo(a) sacerdote(a) que tenha iniciado filhos pode 

ser denominado  ejit .   palavra   jit   é traduzida como   : pessoa; jit  : gerar, dar 

origem, podendo significar ―pai‖ ou ―mãe‖. Outras denominações para cargo de 

sacerdote/sacerdotisa também são utilizadas no candomblé jêje, tal como:  o  nn   

(Vodunnon): Sacerdote do culto ao Vodun. No Benin, o sacerdote recebe título 

conforme seu vodun, por exemplo, o vodunn   de Sakpata (divindade da terra e das 

doenças) chamam-se Sakpatan  , o vodunn   de Avimaje (divindade mensageira da 

família Sakpata) é o Avimajen  , e assim por diante. 

Já  o   o unn      i  o unnon  ou     έ   o hê  é o Sacerdote dos cultos de 

Mina Jeje (Tambor de Mina);     έ   o hê : Sacerdotisa dos cultos de Mina Jêje 

(Tambor de Mina);   konn      konon :  Sacerdote de Fá, adivinhador;   ng  n   

(Rumbôno ou Rumbônon): Sacerdote do culto ao Vodun, preferencialmente aquele cujo 

Vodun é de origem nagô. Pode designar o filho mais velho de uma casa de santo. No 

Benin designa o terceiro estágio sacerdotal, uma espécie de ―bisavô‖ de santo. Também 

existe Gă ăk  ou Găn ăk   G i k  : Título sacerdotal que designa a pessoa cujo 

Vodun é um nagô e/ou que tenha iniciado pelo menos um filho para um Vodun nagô. 

No Ilê jêje de Cachoeria – BA, Sejá Hundê, é o título de todas as sacerdotisas. Há ainda 

Donέ  Doné : Título dado às sacerdotisas cujo Vodun pertence à família de Hevioso 

(divindade do fogo e do trovão) e/ou que tenha iniciado pelo menos um filho para um 

Vodun desta família e Dotέ: Título dado aos sacerdotes cujo Vodun pertence à família 

de Hevioso e/ou que tenha iniciado pelo menos um filho para um Vodun desta família. 

(Disponível em: <https://ocandomble.com/2011/05/10/cargos-da-nacao-jeje/>; 

<https://www.youtube.com/watch?v=RaQxcFhSETY> : entrevista com Marcos de 

Carvalho. Acesso em: 14/3/22). 

Enquanto que no candomblé nagô, de culto orixá, é usado babalorixá (em 

iorubá:  à álorìṣá, Bàbá = pai, lo = de, Òriṣà= orixá/divindade) ou pai-de-santo para 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Quimbundo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Umbundu
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_congo


 

6 
 

sacerdote e iyalorixá (em iorubá: iyálorìṣá, iyá = mãe, orìṣa = orixá/divindade) ou mãe-

de-santo para sacerdotisa, aqueles que possuem conhecimento sobre os orixás, pai e mãe 

dos segredos litúrgicos de suas casas de candomblé. Já o termo ―santo‖ remete ao 

sincretismo entre os santos católicos e as divindades, como orixás, voduns, inquices, 

pois estes termos abrasileirados são comumente usados em diferentes candomblés. 

Esses chamamentos, mãe-de-santo e pai-de-santo, são usados ainda nos terreiros de 

umbanda e quimbanda para seus líderes, religiões afro-brasileiras. 

Há também diferença entre babalaô (em iorubá: bàbáláwo = pai do segredo) e o 

iniciado em Ifá. O Ifá seria a manifestação material da divindade Orunmilá (divindade 

criadora, íntima do oráculo e também divindade do destino), medido através do oráculo 

composto por 256 figuras denominadas Odus/ odù e que são portadoras de mensagens 

(itans/ ìtàn – mitos e contos), através das quais a instrução é transmitida aos humanos. É 

por sua importância que Ifá possui um culto exclusivo, independente dos demais, com 

liturgia e cargos sacerdotais próprios, além de ser considerado o corpo literário da 

tradição iorubá. (MARTINS, 2020, pp.:27-35). 

Ifá é originário da cultura africana Iorubá, que, embora não fosse o único sistema 

divinatório praticado na área iorubá e gbé, foi fonte e modelo para outros oráculos 

derivados por simplificação, simbiose e/ou interpretação, como o merindilogum (jogo 

de búzios brasileiro).  

Conforme a iniciação em Ifá (ritos de entrada no culto) de um dos entrevistados, 

Júnior de Omulú, existe a chamada Primeira Mão ou Iniciação Comum, ―Omo Ifá‖, em 

outras famílias esta iniciação se chama Isefa, a Segunda Mão de Ifá, Iniciação para 

sacerdote, ―Awo Ifá‖ (em outras fam lias Itefa).  s práticas do Oráculo Sagrado de Ifá 

tem origem em vários territórios da Nigéria, Gana, Benin e Togo, por isto tem Ilês 

(casas) que usam os nomes da iniciação de forma diferentes.  

A iniciação em Omo Ifá é feita para o indivíduo que tem a vontade de adentrar 

no culto por acreditar na força de Orunmila, esta pessoa não vai necessariamente tornar-

se sacerdote de Ifá (babalaô). Também é feita a iniciação quando uma pessoa precisa de 

Ifá para dar e mostrar o caminho em sua vida, doenças psíquicas, físicas e espirituais e 

questões familiares ou quando a pessoa tem um caminho no sacerdócio por 

determinação de Orunmila Ifá, se tornando Awo Ifá, um babalaô, Sacerdote do Culto de 

Orunmila Ifá.  

Por todos os caminhos das iniciações, se começa a aprender e aprimorar o 

trabalho com o Orisá Orunmila Ifá e seus oráculos, além do estudo de vários Orikis/ 

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_iorub%C3%A1


 

7 
 

oríkì (canções e saudações), Ofos/ ọfò (rezas e orações), ẹsẹ (poemas e itans de Ifá), òwe 

(provérbios) e invocações especiais. (JAGUN, 2019). 

Em relação as casas/ilês de candomblé, trato das seguintes casas nagô: Casa 

Branca do Engenho Velho ou Ilê Axé Iyà Nassô Okà, no Engenho Velho (Salvador- 

BA), fundado aprox. em 1830, por Francisca Silva (Iyá Nassô), Rodolfo Martins de 

Andrade (Bamboxê Obitikô), Joaquim Vieira (Obá Sanyá) e Marcelina da Silva (Obá 

Tosí). Esta Casa de candomblé deu origem ao Terreiro do Gantois ou Iyá Omin Axé Iyá 

Massê, na Federação (Salvador- BA)  fundado por Maria Júlia da Conceição Nazaré, em 

1849, e ao Ilê Axé Opô Afonjá em Cabula (Salvador- BA), fundado por Eugênia Ana 

dos Santos, Tio Joaquim ou Obá Sanyá, em 1910.   

Menciono também o terreiro nagô Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, em Realengo – 

RJ, criado em 1995, por Nara de Oxóssi e os Terreiros jêje: Zòògbodò Bogun Malè 

Rundò, no Engenho Velho da Federação (Salvador- BA), fundado em 1835, por 

Ludovina Pessoa; Zòògbodò Bogun Malè Seja Hùndé ou Roça do Ventura, fundado por 

Maria Luísa Gonzaga (Maria Ogorensi) em 1858; Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji, cr iado 

por Luiza Franquelina da Rocha,  em 1952,  ambos em Cachoeira – BA e, por 

fim, o Hùnkpámè Hùndangbènă, em Caxias – RJ, criado por Marcos de Carvalho, em 

2011.  

Partindo para o produto pedagógico, criei um roteiro para os vídeos para explicar 

a fala de cada entrevistado e em que momento das aulas poderia ser abordado o tema, 

sua importância para a educação e para um projeto antirracista, além de contextualizar, 

até mesmo cronologicamente, a história da cultura afro-brasileira ligada aos terreiros de 

candomblé e aos povos de influência iorubá. Também adicionei neste roteiro referências 

gerais sobre a história africana para que o docente se familiarize e possa adequar sua 

aula sobre África interligada ao Brasil de maneira mais confortável.  

É preciso salientar que os entrevistados algumas vezes usaram os termos: 

―tradição‖ e ou ―tradicionalista‖ que me parece uma visão do que eles e, provavelmente, 

suas comunidades candomblecistas, entendem como as práticas, os rituais e os 

fundamentos ideais para representar os antigos terreiros ketu, jejê e bamboxê, o que é 

antigo e valorizado e ainda uma forma de manutenção da cultura afro-brasileira.  

Porém, eles deixam claro que a despeito de possuírem certo entendimento do 

que é apropriado para a manutenção da dita ―tradição‖, cada ilê segue do jeito que bem 

lhe aprouver para o melhor funcionamento dentro do terreiro. Logo, é mantida uma 

certa diplomacia quando se referem a outros candomblés. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Maria_J%C3%BAlia_da_Concei%C3%A7%C3%A3o_Nazar%C3%A9
https://pt.wikipedia.org/wiki/M%C3%A3e_Aninha
https://pt.wikipedia.org/wiki/M%C3%A3e_Aninha
https://pt.wikipedia.org/wiki/1910


 

8 
 

Assim, usei de dois modos esses termos, ao utilizá-los entre aspas representei a 

fala dos entrevistados e seus ideais e valorização a respeito do candomblé, e usando-os 

sem aspas significa simplesmente a referência do que é visto no senso comum dos 

antigos costumes transmitidos por gerações. 

Também quando me refiro aos ditos terreiros de candomblé, como popularmente 

são chamados, eventualmente substituo a expressão por casas de candomblé, axés ou 

ilês, como também podem ser chamados por seus adeptos. 

A presente pesquisa poderia ter se aprofundado mais a respeito do gênero e de 

problemas de classe dentro dos terreiros, porém a falta de tempo, o desenrolar da 

pesquisa ao longo da pandemia e mesmo a dificuldade de mais encontros com os 

entrevistados, não permitiu maiores análises.  

Ainda assim, percebi que a ideia inicial que vinculava a filosofia iorubá às casas 

de candomblé brasileiras não se fez de forma plena. Isto é, não sem conflitos, inserção 

de outros modos de pensar e práticas. A chamada moralidade iorubá, apesar de ser 

observada nas falas e práticas dos ilês, não é a única e foi imbricada por diversas outras 

propostas e ainda hoje se mostrar dinâmica, integrando e retirando ideias, conforme as 

interpretações de cada casa ou o contexto histórico-social.  

No capítulo 1, intitulado: CANDOMBLÉ, EDUCAÇÃO E MORALIDADE 

IORUBÁ foi falado brevemente acerca de alguns trabalhos que se debruçaram sobre 

candomblé, intolerância e educação. Iniciei também a conceituação de racismo e 

intolerância e por isso o porquê da importância dessa pesquisa para as salas de aula, 

assim como a inserção dos temas relacionados a cultura africana e afro-brasileira de 

forma mais enfática no currículo escolar e ainda a discussão entre autores que estudam 

práticas e modos de pensar de sociedades iorubás, vinculando à dimensão da escravidão 

e o desenrolar da cultura afro-brasileira. 

No capítulo 2: VOZES DO CANDOMBLÉ, é o momento no qual as falas dos 

entrevistados aparecem, transcritas e analisadas conforme o tema do trabalho (ética 

iorubá e o ensino de história). É assim, dado espaço de destaque para que os 

mencionados sacerdotes e estudiosos do candomblé deem sua opinião que valoriza não 

só seus terreiros e suas religiosidades, como também promovem a informação sobre o 

que são as religiões de matriz africana e como elas também fazem parte da cultura 

brasileira. 

Já no capítulo 3: ENTRE IORUBÁS, CANDOMBLÉS E AFINIDADES 

CULTURAIS, é percorrido o processo de legitimação dos terreiros nagôs e como se deu 



 

9 
 

sua predominância nos terreiros e nos estudos sobre religiões afro-brasileiras, 

mostrando os concorrentes poderes envolvidos que valorizaram certos ritos e grupos 

como puros e ideais, obliterando e desmerecendo outros.  

O processo que envolve a escravidão, a diáspora africana e o sincretismo de 

religiões africanas e afro-brasileiras com os credos católicos e depois, kardecistas serão 

analisados para o melhor entendimento da formação dos candomblés e suas influências 

no Brasil.  

Assim como, o capítulo é fechado com a reflexão acerca da colonização 

europeia e seu modelo imbricado à cultura africana [e indígena] que foi sendo 

readaptada e construída no Brasil.     

Por isso se fez bastante pertinente o uso da História da África e Diáspora 

Africana, adotando ideias como as de J. Thornton, J. Sweet, G. Hall, N. Lopes, N. 

Parés e de autores críticos da colonização, tais como Boaventura Santos, Quijano, 

Mignolo, Mbembe. Além disso, em referência a questão da moralidade e filosofia de 

povos africanos, sobretudo, os de influência iorubá, os autores: O. Abayomi, O. 

Anwuluorah, J. Asike, B. Balogun, J. Bewaji, P. J. Nel, S. Nwosu, os quais, utilizam 

bastante o termo ―moralidade iorubá‖ para se referirem a certos modos de pensar e 

práticas, religiosas ou não, que permeiam ainda hoje sociedades de influência iorubá, 

assim como nos terreiros brasileiros. Completando essas ideias Elbein dos Santos, 

Abimbola e Verger explicam o conceito de ser humano, interligado ao mundo espiritual 

e terreno e sua formação conforme a cosmologia iorubana. 

Já quando se trata em falar sobre a história dos terreiros de candomblé e 

religiosidades, os pensadores: N. Parés, J. Beniste, V. Berkenbrock, S. Capone, L. 

Castillo, M. Jagun, O. Ợlaigbo e os próprios entrevistados para além de suas falas 

ajudaram bastante com suas publicações (no caso de S. Santos Júnior e M. Carvalho). 

Os autores da História da África e Diáspora Africana, assim como os críticos da 

colonização, têm em comum a percepção de que as sociedades africanas não adotaram 

atitudes pacíficas diante da hegemonia e da violência colonial, se valendo de estratégias 

de sobrevivência, de experiências populares da fé, de ressignificações e do modo como 

se associaram às instituições, fazendo empréstimos e transformando os produtos 

culturais. Isto permite que se possa cruzar movimentos ainda que distintos no tempo, no 

espaço e entre os povos e se atinjam comparações que conduzam às intersecções e 

outras vivências no mundo que estão além do pretenso absolutismo eurocêntrico. 



 

10 
 

Da mesma forma, os escritores que intencionaram falar sobre moralidade ou 

ética iorubá convergem para o ideal de cuidado comunitário nas sociedades iorubanas. 

A premissa de que bom e belo são entendidos conforme a função social benéfica de um 

indivíduo dentro de sua sociedade. Assim, a responsabilidade recai sobre cada sujeito e 

seus atos positivos ou negativos para seu entorno, os quais, irão interferir inclusive nos 

seus ancestrais e em todo o mundo. 

Também verifiquei a menção da importância dos ancestrais como parte dessa 

sociedade, sendo estes, aqueles que podem interferir nas regras sociais, as quais, são 

dinâmicas. Assim como, os cultos às divindades que obedecem a funcionalidade de 

certa situação, logo, também não sendo permanentes e estáticos.  

Desta forma, tais autores demonstram a lógica de funcionamento e pensamento 

de muitas comunidades africanas, na verdade, distante da moral puramente religiosa ou 

da onipotência e unicidade divina.  

Esse ponto se interliga com a crítica que muitos intelectuais fazem à colonização 

e ao modelo de pensamento universalizante europeu, pois exatamente essa filosofia e 

religiosidade de origem africana se desenrola ainda hoje nos terreiros de candomblé e 

vai ser um ponto diacrítico ao ideal europeu.  

Os terreiros se tornam espaços físicos, sociais e psicológicos que unem histórias 

e fazem a interface entre o novo e o antigo, entre diferentes modos de pensar e entender 

a fé. O terreiro tem suas próprias leis, seus segredos e fundamentos que permitem que 

ele se mantenha vivo até hoje.  

Portanto, quando tratei, em conjunto com os autores que trabalham acerca da 

religião e religiosidade afro-brasileira, percebi que tais autores dizem muito mais do que 

sobre a religião em si, eles relacionam a formação e resistência cultural afro-brasileira, 

explicaram as permanências e rupturas internas em relação aos diversos pensamentos 

africanos e assim pretenderam desmistificar valores, religiosos ou não, abrindo espaço 

para a discussão sobre a tolerância religiosa e história de povos africanos e de seus 

descendentes [além de outros].  

Para tal argumentação, a pesquisa imbricada com os autores da História e 

diáspora africana me permitiu analisar as origens dos povos candomblecistas, seus 

rituais, mitos e sincretismos ao longo da colonização no Brasil.  Esses autores explicam 

que a despeito de tal desvalorização das culturas e das religiões africanas e afro-

brasileiras, havia uma contradição no Brasil, vista na África também, pois além de 

muitos europeus recorrerem aos religiosos africanos e afro-brasileiros, ocorreu um 



 

11 
 

sincretismo religioso que atinge tanto o cristianismo quanto as religiões mencionadas. 

(REIS, 1991, pp.: 49- 170; SWEET, 2007, pp.: 137-141; 258-265).   

Esse sincretismo não se formou em uma união de crenças e sim na 

ressignificação dessas religiões, apropriadas conforme o entendimento dos cristãos e 

dos adeptos das religiões de matriz africana, formando um novo cristianismo fora da 

Europa e surgindo novas religiões de origem africana, como o candomblé e a umbanda. 

Encontrei aqui a resistência cultural de aborígenes africanos e brasileiros que se 

manteve diante da colonização e da influência cristã e racionalista europeia.  

Entendi que a ordem social colonial foi ampliada, incluindo espaços de agência 

para os descendentes africanos e outros originários do Brasil, permeando a 

interculturalidade que o tempo todo é desafiada na tentativa de apagamento e de 

desclassificação das chamadas culturas e conhecimentos outros (de outros povos não 

europeus ou do Norte-Global), mas que podem ser retomados no ensino de história e 

revisitados para se entender as transformações e nuances na atualidade brasileira. 

Por isso, o conceito de interculturalidade, mencionado por Catherine Walsh se 

mostra como uma pedagogia decolonial e política em contra resposta à hegemonia 

geopolítica do conhecimento, partindo da necessária diferença colonial rumo à 

construção de um mundo diferente, onde saberes múltiplos possam estar em igualdade 

de diálogo no ensino de história. (WALSH, 2019, pp.:15-16).  

Daí a pesquisa em questão não se basear somente nos legados coloniais 

eurocêntricos e não partir dos centros geopolíticos de produção de conhecimento, como 

o Norte-Global. De fato, tentei demonstrar aqueles que são chamados de outros, das 

zonas periféricas mundiais, considerados sem valor ou negativados científico, cultural 

ou historicamente a partir, sobretudo, da colonização europeia. Então, propus retomar 

esses saberes obliterados não para serem inseridos artificialmente nos conteúdos 

escolares, acadêmicos e culturais e sim mostrar as interlocuções, além das 

interconecções que já existem entre diferentes povos e conhecimentos, mas que parecem 

estarem suspensas e totalmente afastadas.  

Tomar o conhecimento, a cosmovisão de certos povos africanos e grupos afro-

brasileiros e os colocar em diálogo crítico com o saber e com as formas de 

conhecimento tipicamente associadas ao mundo ocidental. Isso é, olhar para novas 

formas de civilizações no mundo e reconceitualizar o currículo e as mentes dos jovens. 

Nesse sentido, me atentando para esse viés da história utilizei metodologias e 

críticas da História Cruzada e de autores que discutem a colonização europeia. Ademais, 



 

12 
 

a História Cruzada que induzi aqui remete a debates sobre a dicotomia centro-periferia, 

muito discutida entre autores decoloniais e críticos da Modernidade, pois conforme esse 

método também afirma há uma assimetria quando um elemento afeta outro e depende 

de inúmeros fatores: sociais, políticos, econômicos, culturais, religiosos, etc.  

Quanto aos autores e críticos mencionados me refiro aos autores que 

participaram das discussões do Grupo Modernidade/Colonialidade, os quais, muitos se 

autodenominam decoloniais e aqueles também críticos à herança colonial etnocêntrica, 

que pensam de forma analítica o paradigma de conhecimento europeu adotado no 

mundo colonial, sobretudo, a partir do séc. XVII. Mas, além desses, incluo outros, como 

Mbembe, Kilomba e Fanon que não fazem parte do referido Grupo, mas produzem 

discussões acerca da colonização e descolonização do pensamento e do conhecimento 

que são pertinentes. 

No que concerne ao método da História Cruzada, intencionei entrelaçar e 

comparar de forma analítica, observando as reciprocidades e assimetrias entre diferentes 

histórias. Mas, também uma forma de romper a historiografia de uma perspectiva 

eurocêntrica, pois reparei possibilidades polifônicas de diferentes povos que 

participaram da colonização brasileira e pensei nas diferentes leituras da história que 

não estejam orientadas só pelo olhar europeu, ou que, pelo menos, incluam os outros 

olhares possíveis. 

Assim, a História Cruzada, juntamente com os estudiosos da diáspora africana, 

demonstrou que não há uma padronização cultural, a ideia de uma pretensa pureza 

cultural, isto é, uma cultura ou um povo que não tenha se conectado ou ter sido 

influenciado por outro. Da mesma forma, os terreiros e o candomblé no Brasil também 

passaram por esse processo de mescla cultural, para sobreviver, como formas de criar e 

resignificar e/ou compreendendo outros saberes a sua maneira sem um motivo explícito.   

Nesse sentido, apesar da naturalização de determinadas hierarquias de origem 

colonial (territoriais, raciais, epistêmicas, civilizacionais, culturais e de gênero) e da 

subalternidade de conhecimentos, experiências e formas de vida dos povos para além do 

Norte-Global, esse trabalho foi concebido para demonstrar saberes e subjetividades, 

expandindo os horizontes educacionais em torno das religiosidades, comportamentos e 

posicionamentos de origem afro-brasileira, valorizando e desmistificando o papel social 

dos candomblés na formação e resistência da cultura de matriz africana. 

 

 



 

13 
 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 1: CANDOMBLÉ, EDUCAÇÃO E MORALIDADE IORUBÁ 

 

1.1 -  Outros olhares, mas será a mesma questão? 

 

Neste capítulo tratarei brevemente sobre os autores que estudaram a temática do 

candomblé e a educação para assim demonstrar a importância do tema nas salas de aula, 

veiculando com a questão da intolerância religiosa, do racismo e do conhecimento 

acerca dos saberes próprios do candomblé que justificam a criação de tal trabalho. Além 

disso, conceituarei a chamada moralidade iorubá, a importância de sua popularização e 

sua interferência na comunidade candomblecista, assim como, o diálogo entre as casas 

Ketu, Jêje e a família Bangbosé no Brasil. 

Assim, apresento alguns estudos em torno do meu tema: candomblé e educação 

e do meu objeto: a moralidade candomblecista e o significado da morte e do viver no 

candomblé. 

Na dissertação de mestrado profissional da UFRRJ - O Axé na Sala de Aula: 

abordando as religiões afro-brasileiras no ensino de história de Isabelle Coelho (2016), 

a autora de forma minuciosa e ao mesmo tempo didática trata das lacunas curriculares 

nas aulas de História ao abordar o ensino da cultura afro-brasileira, indígena e africana, 

conforme a Lei 11.645/08 (atualização da Lei 10.639/2003), perpassando o racismo 

epistemológico e a colonialidade do currículo escolar, ou seja, como a produção do 

nosso conhecimento escolar e acadêmico é predominantemente de cunho europeu e 

ainda ignora e trata de forma menor culturas e saberes diferentes deste predomínio.  

Coelho trabalha com os conceitos: ética da alteridade e descolonização do ser e 

do saber, os quais, também utilizarei para falar da mudança no currículo escolar atual e 

a tentativa de promover uma discussão que ao invés de promover a simples tolerância 

religiosa, alimente a reflexão e curiosidade sobre outras formas de saberes e não apenas 

uma forma de se aturar algo. Essa forma de descolonizar o currículo ainda leva ao 



 

14 
 

entendimento dos próprios alunos sobre si mesmos e sobre o mundo que ainda 

permanecem pautados em práticas e conteúdos colonializantes.  

No entanto, a autora não apresenta a questão da moralidade e da ética em relação 

a morte e o viver no candomblé e tampouco expõe os povos originários do candomblé, 

o que seria interessante para retirar visões generalizantes do conteúdo de História afro-

brasileira.  

Da mesma forma, Guilherme Vieira (2018) com seu trabalho de mestrado 

profissional pela UFSC: Religiosidades em coleções didáticas de história - História 

Sociedade e Cidadania [2013] e Nova História Integrada [2015] também não foca no 

objeto pretendido neste trabalho, porém faz uma crítica pertinente sobre a escassez de 

conhecimentos acerca das religiões de matriz africana nos livros didáticos, 

demonstrando a colonialidade do saber quando se retrata ou se oblitera as religiões de 

matriz não-judaico-cristãs. Neste sentido, Vieira se aproxima do tema desta pesquisa 

(Candomblé e ensino de História), pois denuncia o etnocentrismo dentro da educação 

quando pouco se fala da cultura e das religiões de povos e grupos, como os afro-

brasileiros e africanos.  

Assim como eu, o autor vislumbra um currículo escolar e livros didáticos que 

consigam se aprofundar neste tema para demonstrar conhecimentos de povos não-

europeus que se interliguem com a cultura colonial e não se submeta a esta. Vieira, da 

mesma forma que a pesquisa pretendida, ao utilizar autores ditos decoloniais, pretende 

refletir sobre o tipo de educação que se promove na Contemporaneidade e a necessidade 

de subvertê-la para algo mais intercultural, ou seja, que abarque na mesma importância 

religiosidades e culturas de origem europeia, africana, indígena e outras. 

Já Leonardo Tavares em Esse terreiro tem história: ensinando história e cultura 

afro-brasileira por meio de um estudo sobre o candomblé, dissertação de mestrado da 

UFRRJ (2019) se baseia na vida da Iyalorixá Dona Teresa; sua vivência no Candomblé e 

os ensinamentos que a tradição do Candomblé lhe proporcionara, associando-a com 

características dos griots africanos (mensageiros, contadores de história, mitos e regras, 

presentes em inúmeros povos, da África do Sul à Subsaariana
1
). 

                                                           
1
 Disponível em: < https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/historia-griots-contadores-

de-historias-da-africa-antiga.phtml>. Acesso em: 22/2/2021. 

 

https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/historia-griots-contadores-de-historias-da-africa-antiga.phtml
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/historia-griots-contadores-de-historias-da-africa-antiga.phtml


 

15 
 

Tavares trabalha ainda com o conceito de violência simbólica de P. Bourdieu
2
 

para identificar a intolerância religiosa, o apagamento e o menosprezo que muitos 

grupos pertencentes às religiões de matriz africana passam. Tal conceito pode ser 

correlacionado com a violência epistêmica que Quijano menciona e que utilizo em meu 

trabalho quando observo o currículo escolar e a produção de conhecimento acerca da 

história africana e afro-brasileira. (QUIJANO, 2005).  

Este autor também destaca certas concepções filosóficas africanas através do 

trabalho oral e dos valores desenvolvidos no terreiro de candomblé e que podem me 

servir para o maior entendimento de práticas culturais de origem africana e afro-

brasileira. 

Nesse ponto, ele se interliga bastante com o tema e certos pontos do objeto da 

presente dissertação, pois trabalha os conhecimentos religiosos para Educação, tais 

como o respeito aos mais idosos, ajuda mútua, aprender e ensinar com o próximo e 

respeito às regras para a harmonia do todo, do grupo. Porém, ele não penetra 

especificamente nos valores morais e éticos em relação à morte, mas em parte aborda o 

que seria o bem-viver nas comunidades de candomblé, sem mencionar possíveis origens 

africanas.   

Ainda assim, a pesquisa deste autor é uma referência para se trabalhar a questão 

das religiões afro-brasileiras no ensino de história, devido seu diálogo historiográfico 

com importantes autores dentro desta temática e sobre as relações étnico-raciais, pois 

ele também busca garantir a interculturalidade, a alteridade, o conhecimento menos 

eurocêntrico nas escolas e analisar a racialização do conhecimento, isto é, a valorização 

do conhecimento de origem cristão e racionalista europeu em detrimento dos saberes de 

povos africanos, indígenas e asiáticos.  

Nessa mesma linha de trabalho, Alessandro Araújo com a dissertação em 

mestrado profissional pela UFRRJ:  Umbanda -  patrimônio cultural imaterial da 

cidade do Rio de Janeiro – ensino de história, formação de professores e combate ao 

racismo religioso (2020) propõe a ampla difusão de informações sobre as religiões de 

matrizes africanas e a aplicação da educação antirracista para crianças e adolescentes 

em todas as etapas da Educação Básica. Para tanto, ele perpassa uma breve história do 

racismo no Brasil, uma discussão sobre currículo de História e formação continuada de 

professores, bem como uma apresentação da história e das características da Umbanda, 

                                                           
2
 É a violência, segundo o autor, vista como a forma de coação que se apoia no reconhecimento de uma 

imposição determinada, seja esta econômica, social ou cultural, causando danos morais e psicológicos.  



 

16 
 

destacando o Calundu, o Candomblé, a Macumba (crenças de matriz africanas) e 

aspectos do Kardecismo (espiritismo cristão), no processo histórico-cultural de 

formação das religiões afro-brasileiras.  

Desta maneira, essa dissertação conflui com o propósito da pesquisa projetada, 

porque trata da importância da história das religiões de origem africana no Brasil não só 

para uma educação antirracista, quanto ainda ensina valores próprios de tais religiões 

para a autopromoção do sujeito negro e a valorização da solidariedade, da 

ancestralidade e da vida comunitária (práticas desenvolvidas nos terreiros).  

Mas, ainda assim, deixa uma lacuna sobre as origens africanas dentro do 

candomblé em relação à moralidade e à ética e também não se direciona para 

proposições referentes à boa morte e o bem-viver no candomblé, pondo de maneira 

geral as características da coletividade e dos antepassados para os candomblecistas.  

Partindo para a Revista História Hoje percebe-se que esta possui um importante 

artigo que conversa com o estudo pretendido. Neste artigo intitulado: Os cadernos 

diários nos cotidianos do Ilè axé omi larè ìyá sagbá, Marta Ferreira, analisa os escritos 

de participantes de um terreiro, os quais, através dos ensinamentos orais, registram seus 

afazeres, suas rezas, regras, etc. (FERREIRA, 2015, pp.: 348-365). Eles são cadernos 

particulares que os próprios jovens iniciados escrevem nessa rede de conhecimento que, 

segundo a autora, demonstram aprendizagens tão complexas quanto às escolares. São 

cadernos que juntamente com a oralidade mantém os saberes, as tradições e a cultura 

afro-brasileira vivos.  

A escrita não é inexistente nos terreiros, contudo, os fundamentos e certas regras 

individuais procura-se manter em ―segredo‖, da  esses cadernos tão pessoais, feitos 

pelos jovens iniciados e para eles mesmos, mas que ainda assim é um modo de se 

perpetuar a tradição.  

Esse estudo observa uma escola viva, na qual, a oralidade, as teorias e as práticas 

são ensinadas e reensinadas no cotidiano, onde cada iniciado nos terreiros passa para a 

frente seu conhecimento, tornando-se também produtor do conhecimento, ganhando 

importância e respeitabilidade.  

Logo, nos terreiros a ancestralidade está vinculada ao seu tempo de iniciação e 

não propriamente à idade, valorizado o jovem que saiba relacionar o novo com as 

tradições e entenda um pouco de cada assunto, compreendendo o todo e o específico, 

próprio de sua iniciação. Essa visão da ancestralidade é diferente do entendimento de 



 

17 
 

muitos povos africanos, os quais, veem os ancestrais como parte da formação cósmica, 

protetora e familiar nas linhagens. (MUNANGA, K. 2009, p.: 33).  

A autora também mostra que a educação e a cultura não estão ligadas só com a 

escola e que conforme o tema e parte do objeto da pesquisa pretendida sobre moral, 

ética, candomblé e ensino de história, o ensino-aprendizagem pode ser apreendido de 

diferentes formas, partindo das próprias tradições candomblecistas. No entanto, esta 

autora delimita seu artigo somente ao espaço do terreiro, ela não discute a produção do 

conhecimento eurocêntrico em contraposição aos saberes candomblecistas ou mesmo os 

antecedentes cosmológicos que fundam o candomblé.  

Logo, a partir dessa brecha poderei ampliar essa discussão, adotando o 

entendimento da morte e do viver no candomblé para explicar um aspecto filosófico 

africano, o qual, se moldou na sociedade afro-brasileira e que pode ser retomado. 

Assim como M. Ferreira, João Victor Ferreira, em seu artigo, Terreiro é lugar de 

aprender: pensando as infâncias nos espaços educativos dos terreiros, da revista 

Giramundo, propõe uma reflexão sobre a construção dos terreiros de Umbanda e 

Candomblé como espaços educativos, indo além do entendimento de ensino-

aprendizagem somente no ambiente da escola. (FERREIRA, J. 2019, pp.: 103-116). 

O autor pensa o terreiro como espaço de memória da história e da cultura dos 

descendentes africanos e logo, um lugar de resistência cultural, assim como um local 

para se exercer a criatividade e a autonomia. Essa postura diante da educação ou das 

religiões afro-brasileiras é uma das habilidades da minha pesquisa, promovendo uma 

outra visão historiográfica, ainda que dentro do campo do mestrado profissional, para 

abrir espaço de diálogo e independência do discente e reflexão sobre como os terreiros 

podem ser espaços educacionais. 

Para João Ferreira, o terreiro carrega símbolos e representações que transbordam 

seu espaço, acompanhando o fiel, principalmente os jovens participantes, na sua vida 

cotidiana. O autor levanta a questão de como os valores dos mitos e da ancestralidade 

desenvolvidos nos terreiros podem conscientizar o jovem sobre a importância do 

passado para o presente deles e nesse ponto concordo plenamente.  

À despeito da intolerância religiosa, para o autor, as subjetividades criadas a 

partir da ritualística de cada membro dos terreiros contribuem para o refúgio e o 

equilíbrio que transformam o terreiro em um local de apoio, o qual, seria interessante 

para a inserção dos jovens. Ferreira também fala que essa intolerância advém de anos de 

impedimentos legais na construção histórico-social brasileira, influenciada pelo 



 

18 
 

colonialidade do poder, do saber e do ser, citando Quijano (2005). (Idem. 2019, pp.: 

103-116). 

Assim, tornando o que não é branco, cristão e eurocentrado algo inferior e 

passível de extermínio. Desta forma, o autor partindo de teóricos da colonialidade faz 

uma crítica do que é considerado conhecimento digno de se aprender e o que foi 

considerado menor. Na verdade, ele argumenta que exatamente os saberes culturais e 

religiosos afro-brasileiros e indígenas devem ser utilizados como uma nova concepção 

educativa cidadã, decolonial e de autonomia do jovem.  

Portanto, o trabalho de Ferreira está de acordo com o tema proposto na pesquisa 

que se pretende, apesar de não esmiuçar, os comportamentos, regras, fundamentos e 

pensamentos próprios dos terreiros ou suas origens africanas ou coloniais, a partir daí 

meu trabalho poderia ampliar tais questões.  

Por fim, os trabalhos pesquisados se debruçam sobre as relações étnico-raciais, 

representatividade, candomblé e cultura africana e afro-brasileira na educação escolar, 

mas nem sempre conversam com o campo da ética e da moralidade do viver e do morrer 

no candomblé. De qualquer forma, tais pesquisas não se orientaram para um campo 

mais filosófico das práticas e modos de pensar das culturas africanas e afro-brasileiras, 

possuindo visões similares sobre essas formas culturais. 

Diante disto, apresentarei esta pesquisa retomando princípios sociais e morais de 

antigas sociedades africanas (alguns povos de influência iorubá, inclusive da região do 

Daomé e seu entorno) para desenrolar as continuidades e mudanças que se interligam 

com o candomblé, demonstradas através das entrevistas com os sacerdotes dos grupos: 

jêje, ketu e bamboxê.  

Mas, para tal ambição, é salutar falar sobre por que é tão necessária esta parte da 

cultura africana e afro-brasileira. Obviamente que a motivação está pelo simples 

conhecimento histórico em demonstrar a riqueza de povos que são muitas vezes 

esquecidos ou desmerecidos ao longo da História e do currículo escolar. Infelizmente, 

tal fato só ocorre devido o racismo e a intolerância religiosa presentes na estrutura 

social, inclusive nas escolas. 

 

 

1.2 – Devemos tolerar o intolerável?  

 



 

19 
 

O motivo desta pesquisa não se refere apenas à simpatia e à busca do 

conhecimento sobre as religiões de matriz africana, também é de cunho pessoal, diante 

de situações conflitantes dentro do meu trabalho como professora. Casos de 

desmerecimento da cultura africana e afro-brasileira com um grande teor 

preconceituoso, sobretudo, em relação às religiões afro-brasileiras, e ao mesmo tempo a 

curiosidade de outros alunos criaram a vontade de trabalhar sobre tal assunto. 

Assim, o título dessa parte do texto, busca refletir sobre nosso papel como 

educadores em permitir que o racismo e a intolerância religiosa continuem em sala de 

aula e como já menciono, não, são práticas intoleráveis. Mas, como resolvê-las? 

Durante as entrevistas, um dos babalorixás relatou situações como essas 

mencionadas, por isso, é necessário abordar tal assunto. Curiosamente, percebemos que 

tal relato não ocorreu com os outros entrevistados de pele clara, havendo uma grande 

possibilidade dessa questão amenizar também a intolerância religiosa.  

Percebemos que tem havido um embranquecimento relativo aos adeptos do 

candomblé, sobretudo se pensarmos nas casas da região Sudeste e Sul. É de fato um 

ambiente inter-racial, porém é curioso pensarmos que ocorrem embates mais acirrados 

nos ambientes de maioria negra ou nos locais com líderes negros do que nos espaços de 

maioria branca. É nesse ponto que observamos uma grande conecção entre racismo e 

intolerância religiosa para com as tradições de matriz africana e, então, partimos do 

relato de Alexandre dos Santos, homem, negro e candomblecista para desenvolvermos 

tal ideia. 

Entretanto, caímos em uma contradição, infelizmente, nos propomos a valorizar 

a cultura africana e afro-brasileira e dar voz aqueles que representam parte desta cultura, 

mas, boa parte dos entrevistados são sacerdotes brancos ou pardos, demonstrando esse 

embranquecimento que o candomblé passa que retira o poder de influência de muitos 

líderes negros retintos ao longo do tempo e diminui a percepção da questão racial, a 

qual, é muito importante, já que trata de um ambiente que fala da ancestralidade 

espiritual e biológica, da história de antigos líderes africanos e afro-brasileiros e de 

divindades, comportamentos e ritos intimamente ligados com a cultura negro-africana. 

Assim, não contemplamos inteiramente essa busca pelo protagonismo negro, 

mas, ainda assim, observamos essa dinâmica entre o racismo e a intolerância religiosa 

com religiões de matriz africana, partindo a priori do relato de Alexandre dos Santos. 

O babalorixá Alexandre dos Santos descreve com indignação as várias vezes que 

ele passou por problemas nesse sentido. Ele comenta que devido nosso conhecimento 



 

20 
 

ser pautado no eurocentrismo e no cristianismo, não à toa há muitos casos de violência e 

intolerância contra os terreiros e seus adeptos, dessa maneira há um desmonte do corpo 

e do conhecimento preto para que ele ocupe outra memória que não é a dele.  

Este babalorixá reitera que ocorre um apagamento e silenciamento colonial para 

além da intolerância. Xandi de Oxumaré é um homem preto, candomblecista, de meia 

idade, o qual, fala o quanto sofreu episódios de racismo e de intolerância religiosa. 

Ele diz que seu corpo é atravessado por muitas falas, muitos olhares e 

intolerância. Porém, ele não relata agressões físicas, até porque segundo ele diz, o 

próprio nunca gostou de briga e sempre esteve atento ao ambiente que está. Ele dá o 

exemplo que quando entra no ônibus com roupa branca e com seus fios de conta, as 

pessoas procuram não sentar perto dele, sendo assim, diz ele que percebe uma sociedade 

racista, intolerante e ao mesmo tempo faz o reconhecer na sua identidade.  

Alexandre dos Santos relata também que quando era mais jovem, em sala de 

aula, um professor dele comentou que a África não tinha nada para contribuir, só 

―macumba‖, fazendo-o discutir com o professor, pois ele estava amparado pela 

educação que advinha do terreiro, que ele já frequentava.  

Ele fala ainda que no mercado em Realengo ele encontrou uma iaô (jovem 

iniciada) preta com roupa de santo que estava sendo incomodada por 2 jovens, os quais 

estavam sendo intolerantes, falando bobagens (ele não especificou o que exatamente). 

Ele percebeu a situação e foi conversar com ela, intimidando os jovens que se 

dispersaram, assim ele diz que mostrou a moça que ela não estava sozinha naquele 

momento e via a importância da iniciação dela. (BABALORIXÁ ALEXANDRE DOS 

SANTOS, 12/8/2021, 56:11). 

Aqui, Xandi dos Santos, demonstra a importância da religiosidade de matriz 

africana como forma de sustentar uma identidade cultural de origem afro-brasileira, 

além de ser uma maneira de se sobrepor ao racismo e ao preconceito religioso ao se 

construir uma forma identitária que é reforçada através desta fé candomblecista. Percebi 

então que nas situações relatadas pelo babalorixá Alexandre dos Santos, a intensidade e 

a frequência das ofensas foram muito maiores comparadas ao que foi falado pelos 

outros entrevistados. 

Entretanto, devemos definir alguns conceitos. O que é racismo, intolerância 

religiosa e por que têm afetado tanto as religiões afro-brasileiras? 



 

21 
 

Conforme Silvio de Almeida, o racismo possui um sentido social, não é uma 

patologia ou um fato exógeno à sociedade. Essa categoria pressupõe a ideia de raça, a 

qual, não é estática, é relacional e histórica. (2018, p.: 24). 

Durante a Idade  édia, ―raça‖ se referia à casta da nobreza, ligada ao sangue 

nobre, e entre as Cruzadas e o início da Idade Moderna, com os conflitos entre 

mulçumanos e cristãos na península Ibérica, tal termo segue para um sentido étnico, 

aplicado aos impuros de sangue não-cristão.  

Depois, com a expansão ultramarina europeia ―raça‖ se interliga com os povos 

africanos e americanos. No século XVIII, o termo na Europa, podia se referir ainda ao 

gênero feminino, exatamente em um momento de ebulição de movimentos pelos 

direitos das mulheres. 

   partir do séc. XIX, com o desenvolvimento dos nacionalismos, ―raça‖ passou 

a ser equiparado a nação. Atualmente, a palavra pode subverter o sentido pejorativo e 

servir como forma identitária de um grupo. (BETHENCOURT, 2018, p.: 29). 

Segundo  lmeida, ―o racismo é uma forma sistemática de discriminação que 

tem a raça como fundamento, e que se manifesta por meio de práticas conscientes ou 

inconscientes que culminam em desvantagens ou privilégios para indivíduos, a 

depender do grupo racial, ao qual pertençam‖. (2018, p.:25).  

Para Francisco Bethencourt, o racismo é anterior a construção da categoria 

moderna de raça, se relacionando à ascendência étnica de nascimento ou religião, porém 

também é relacional e se combina com a ação discriminatória. Ambos os autores veem 

essa forma de preconceito motivada por projetos políticos. (2018, pp.: 21-22). 

Mas, a partir do desenrolar mercantilista, da escravidão moderna e das Grandes 

Navegações, o conceito de raça passou a ser melhor elaborado, diferenciando o 

―selvagem‖ do ―civilizado‖, formulado, sobretudo, em relação à cor da pele e 

justificando a colonização e escravização. Embora, ao longo dos projetos coloniais e 

imperiais, a conjuntura política permitisse, certas vezes, a abertura de espaço para a 

negociação, a tolerância racial e cultural, assim como estratégias de sobrevivência e 

ascensão social de grupos normalmente discriminados pelas metrópoles europeias. 

(Ibidem, 2018, pp.: 281-333). 

Entretanto, em geral, firmou-se ao longo desse processo dicotomias que 

separavam cada vez mais as populações ditas ―brancas‖ das ―não-brancas‖, construindo 

artificialmente os limites de uma suposta raça para outra. Isso nos remete a construção 

das etnias europeias em detrimento de seus povos coloniais. Há o reconhecimento da 



 

22 
 

diversidade de diferentes povos que passam a ser conhecidos, mas também a criação de 

uma escala mais graduada de estereótipos. 

Aliás, segundo Mbembe, o próprio ser branco é resultado de uma construção 

social que se expressa na dominação exercida por indivíduos considerados brancos, 

categoria esta que está no encontro do Direito e dos regimes de extorsão da força de 

trabalho, influenciando até mesmo a estética. (MBEMBE, 2018, p.: 88). Isto é, as 

desvantagens sociais e circunstâncias histórico-culturais definem o que é ser branco e o 

que é o ser negro, e não somente a cor da pele. 

Portanto, o padrão referente à branquitude [e cristianismo] foi naturalizado ao 

longo do tempo interligado com as estruturas políticas, econômicas, religiosas, culturais 

e estéticas. 

Para Almeida e Fanon, a desumanização e o determinismo biológico típicos 

dessa construção estavam vinculadas às práticas discriminatórias e a exploração de 

territórios e populações, como foi o caso do Colonialismo a partir do século XV e o 

Imperialismo iniciado no século XIX. (ALMEIDA, 2018, p.: 37; FANON, 2008).  

Nos relatos de viajantes, missionários e outros nestes períodos mencionados, 

foram classificados os continentes, seus povos, seus fenótipos e personalidades de 

forma generalizada. A América era vista com a imagem do canibal e do desnudo, a 

África ligada à escravidão e ao comportamento bárbaro, a Ásia pela indolência e 

sensualidade e a Europa pelo trabalho e sofisticação.  

Mas, os adjetivos pejorativos podiam ser trocados conforme a contexto literário, 

político ou econômico do escritor, atribuindo aos continentes africano, americano e 

asiático outras classificações inferiores. (BETHENCOURT, 2018, p.: 220). 

Na verdade, ideias desse tipo entendia outros não-cristianizados como bárbaros e 

demoníacos, reforçando um ideal de inferioridade e condenação até mesmo em relação 

a certos grupos que viviam no continente europeu. Mas, esta premissa se tornou muito 

exaltada pelos relatos dos viajantes e missionários que passaram, principalmente, pela 

África e América (NOGUEIRA, 2017, pp.: 37-42). 

O que percebemos é que as formas de preconceito acompanhavam a variação da 

conjuntura política e a partir do século XVIII, com o contexto colonial e a formulação 

das teorias raciais, a discriminação ganha maiores formulações teóricas. 

Logo, a questão da raça foi ligada ao fenótipo do indivíduo, à sua terra e à sua 

cultura. Assim, foi definido, sobretudo nos meios acadêmicos, divisões raciais para um 

grande número de pessoas. Autores como, Arthur Gobineau, Cesare Lombroso, Enrico 



 

23 
 

Ferri, e no Brasil, Silvio Romero e Raimundo Nina Rodrigues elaboraram essas divisões 

de modo minucioso, tendo grande aceitação no mundo científico e no cotidiano da 

época (final do séc. XIX e início do XX).  

Mas, foi com Gobineau que a teoria racialista europeia chegou a seu ápice em 

1855 com o discurso da superioridade da ―raça branca‖, que acabaria por influenciar 

pensamentos e justificar desde o imperialismo e escravização até a ideia da 

superioridade ariana que fundamentaria o nazismo e o fascismo, posteriormente.  

Portanto, o racismo perpassa o funcionamento e as regras das instituições e dos 

Estados; possui dimensão ideológica, produzindo um imaginário social; afeta os ativos 

econômicos e a mobilidade social, definindo aqueles que mais tem poder financeiro; 

condiciona o comportamento humano e estrutura a sociedade. (ALMEIDA, pp.:31-137). 

O racismo também atribui traços físicos e mentais, reais ou imaginários, a certos 

grupos étnicos, os quais, seriam consanguíneos, climáticos ou próprios da essência da 

cultura destes, contudo são quase sempre traços inferiores ou divergentes da norma que 

cria a referência, justificando a segregação. Porém, apesar de outra configuração 

histórica atual, tal desumanização e expropriação são ainda comuns. 

Já referente à intolerância religiosa, Ivanir dos Santos
3
 nos relata que o 

preconceito religioso não ocorre apenas no Brasil ou só com grupos de religiões afro-

brasileiras, porém, devido ao quadro de diferenciação racial, social, religiosa [e 

econômico] que foi construído no Brasil, determinados grupos sociais, como negros e 

indígenas, são mais atingidos com esse tipo de cenário.  

Segundo o autor, isso foi reforçado ao longo do período colonial no Brasil que 

via o catolicismo como única religião oficial ou no máximo o protestantismo, permitido 

a partir do séc. XIX, diferente de outras veias religiosas relegadas ao ostracismo. Além 

disso, a falta de equidade social entre diversos grupos brasileiros ainda hoje influencia o 

poder de decisão do que é visto como adequado culturalmente e o que não é. (DOS 

SANTOS, 2017, pp.: 40-42). 

 

―Num Brasil diverso e múltiplo, constituído e construído a partir do 

encontro entre as trocas, pacificas ou de resistências, experiências 

                                                           
3
 Professor, doutor da UFRJ e babalaô, ativo no combate da intolerância religiosa e promoção da cultura 

africana e afro-brasileira há mais de 40 anos. Ivanir dos Santos recebeu ao longo dos anos diversos 

prêmios na área de Direitos Humanos, combate a intolerância e racismo. (Disponível em: < 

https://racismoambiental.net.br/2019/07/18/professor-e-doutor-babalawo-ivanir-dos-santos-recebe-

premio-em-

washington/#:~:text=Prof%20e%20Dr.,luta%20contra%20%C3%A0%20intoler%C3%A2ncia%20religio

sa.> Acesso em 29/1/2022). 

https://racismoambiental.net.br/2019/07/18/professor-e-doutor-babalawo-ivanir-dos-santos-recebe-premio-em-washington/#:~:text=Prof%20e%20Dr.,luta%20contra%20%C3%A0%20intoler%C3%A2ncia%20religiosa
https://racismoambiental.net.br/2019/07/18/professor-e-doutor-babalawo-ivanir-dos-santos-recebe-premio-em-washington/#:~:text=Prof%20e%20Dr.,luta%20contra%20%C3%A0%20intoler%C3%A2ncia%20religiosa
https://racismoambiental.net.br/2019/07/18/professor-e-doutor-babalawo-ivanir-dos-santos-recebe-premio-em-washington/#:~:text=Prof%20e%20Dr.,luta%20contra%20%C3%A0%20intoler%C3%A2ncia%20religiosa
https://racismoambiental.net.br/2019/07/18/professor-e-doutor-babalawo-ivanir-dos-santos-recebe-premio-em-washington/#:~:text=Prof%20e%20Dr.,luta%20contra%20%C3%A0%20intoler%C3%A2ncia%20religiosa


 

24 
 

entre as cultura ameríndia, negra e luso-católica – dado o encontro 

entre a religião cristã e as religiosidades africanas em solo brasileiro – 

a intolerância religiosa no Brasil, faz parte de um processo dicotômico 

da dominação social, política e religiosa entre a boa e a má religião, 

onde os adeptos das religiões africanas, com suas culturas e suas 

representações, configuram um mal a ser combatido pelos não- 

adeptos a estas religiosidades, travado desde o período colonial‖. 

(Ibidem, 2017, p.: 41). 

 

 

Conforme Ivanir dos Santos, as concessões, tolerâncias ou liberdades religiosas, 

durante o período colonial e republicano, não eram dadas ou permitidas para o livre 

culto das religiosidades afro-brasileiras e isso se deu pelo processo de construção 

negativa acerca das culturas e sociedades africanas que foram demonizadas e 

estigmatizadas antes mesmo da introdução dos colonizadores europeus em solo 

africano.  

Mas, ainda hoje, o combate ao que alguns segmentos sociais veem como má 

religião ganhou um aspecto de ―guerra santa‖, sobretudo, por certos adeptos 

neopentecostais, os quais, cresceram no cenário social, político e econômico brasileiro.  

Ainda que encontremos no passado e no presente a participação de clientes e 

adeptos nos candomblés e umbandas muito além da comunidade negra e de classes 

sociais distintas, a diversidade social dos terreiros não espelha uma sociedade inclusiva 

frente aos adeptos das religiões de matriz africana. Até mesmo porque dentro das casas 

de candomblé e umbanda percebemos disparidades de classe, gênero, raça, próprias das 

sociedades, nas quais, essas casas são formadas. 

Nesse sentido, a intolerância se baseia na ideia de uma verdade absoluta, seja na 

religião ou socialmente, ocasionando perseguições e/ou exclusões. No mais, segundo 

Nogueira, é um conjunto de ideologias e ações ofensivas a crenças, rituais e práticas 

religiosas consideradas não hegemônicas. (NOGUEIRA, 2020, p.:39). Já a 

discriminação religiosa, que também é comum no Brasil, se refere ao tratamento 

desigual levado a cabo devido o preconceito racial, de classe, de gênero ou religioso
4
. 

                                                           
4
 A exemplo disso, conforme Diniz et al., apenas 5% do conteúdo citado nos livros de História tratam de 

religiões indígenas e de matriz africana contra 65% de referências às crenças cristãs. (DINIZ et AL. 

2010). Entre 2011 e 2018, 59% dos casos denunciados de intolerância religiosa são referentes às religiões 

afro-brasileiras, sendo o Rio de Janeiro o estado que mais teve denúncias. Em 2021, essa proporção se 

repete. (Disponível em: <https://portal.aprendiz.uol.com.br/2019/07/17/terreiros-sao-alvo-de-intolerancia-

religiosa-e-racismo-brasil/>; <https://g1.globo.com/rj/rio-de-janeiro/rj1/video/intolerancia-religiosa-

religioes-de-matrizes-africanas-foram-as-que-mais-sofreram-em-2021-10232260.ghtml>. Acesso em: 

9/2/2022; NOGUEIRA, 2020, pp.: 70-71). 

 



 

25 
 

Inclusive para Santos, o racismo e a intolerância são experimentados de 

maneiras diferentes pelos seus praticantes, a partir da cor de suas peles.  Uma pessoa 

considerada branca, adepta das religiões afro-brasileiras, diante de sua opção religiosa, 

experimenta a intolerância, o preconceito e o desprezo, já uma pessoa negra, nesse 

sentido, passa também pelo racismo [e isso é o que foi observado nas entrevistas]. (DOS 

SANTOS, I., 2017, p.: 43-48; 2019, p.:37). Partindo para outros critérios, como classe 

social e gênero o problema tende a aumentar
5
.  

Assim, a partir do lugar de poder e dominação esses atos são perpetrados, pois se 

trata de uma questão mais relacionada à política do que à espiritualidade. Logo, os 

grupos menos favorecidos na sociedade ao longo da história ou com menos poder 

político e de direitos são os mais afetados, como os adeptos de religiões de matriz 

africana, mulheres, negras e pobres. 

Por isso, este trabalho visa fomentar maior conhecimento sobre a cultura e 

religiosidade africana e afro-brasileira para promover, principalmente, maior diálogo 

etnicorracial e religioso. Daí a temática acerca da moralidade candomblecista de 

influência iorubá, muito comum nos terreiros brasileiros, que poderá demonstrar 

aspectos da vivência e do modo de pensar desses espaços.  

 

 

1.3       Cosmologias, Filosofias, Modos de vivência e Educação  

 

Com a promulgação da Lei Federal 10.639/03
6
 intensificaram-se as publicações 

de material didático e paradidático sobre a História da África e dos africanos e de seus 

descendentes no Brasil. Porém, conforme Eduardo Oliveira, passou-se ―de uma fase 

generalista para uma fase de especialização, mas sem a oportunidade de desenvolver 

uma visão de conjunto, ou um corpo de publicações científicas e, portanto, específicas o 

suficiente para se formular teorias sobre a cultura africana dos dois lados do Atlântico‖. 

(OLIVEIRA, 2012, p.: 30). 

                                                           
5
 A intolerância religiosa no Brasil tem gênero e raça. De 2011 ao primeiro semestre de 2018, 59% das 

vítimas eram negras e 53%, mulheres, segundo denúncias recebidas pelo Disque 100. Entre 

agressores/suspeitos, 56% são brancos e 43% negros. Em relação ao gênero, a proporção é mais 

equilibrada, com mulheres na maioria (52%). (Ibidem, 2019). 

 
6
 Lei que estabelece as diretrizes e bases curriculares nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 

 



 

26 
 

Da mesma forma, Aline Moraes analisa livros didáticos de 2014 a 2017
7
, e 

também percebe poucas informações acerca da cultura afro-brasileira e africana, muito 

resumida, desenvolvendo interpretações confusas, não dando espaço para as ações de 

negros e miscigenados na história brasileira, mencionando demasiadamente apenas a 

relação destas populações com a escravidão, apesar dos livros abordarem a questão do 

racismo. Segundo a autora, os tópicos dos livros, em relação a história da África, 

parecem desconexos. As explicações, em geral, são resumidas, aleatórias e dão pouca 

ênfase ao protagonismo de populações africanas ou afro-brasileiras nos percursos de 

mudanças sociais, políticas e econômicas na história. (MORAES, 2017, pp.:32-49). 

Portanto, o que encontramos muitas vezes é uma superficialidade ao se tratar da 

cultura africana e afro-brasileira e em termos da abordagem da questão religiosa 

raramente é mencionada no conteúdo curricular comum nas escolas, sobretudo, quando 

se comparada a imbricação do cristianismo na história mundial. Nesse mesmo sentido, 

os mencionados, Vieira (2018) e Tavares (2020) abordam os livros de História e a 

preparação dos professores, respectivamente, para demonstrar a falta de conteúdo ou um 

trabalho mais crítico acerca da parte cultural. 

Parece que se perpetua a ideia hegeliana
8
 de uma África e América a-história, 

selvagem e supersticiosa, assim como o que se entende acerca de seus descendentes. 

O entendimento dos sistemas filosóficos, políticos e comportamentais, se 

pensarmos em termos comparativos, prioriza a história europeia, justificando essa 

formulação com uma premissa de superioridade sobre o resto do mundo a partir de 

critérios artificiais, transformando em metafísica o que era apenas um dado histórico, 

isto é, construído socialmente. 

                                                           
7
 A autora analisa livros didáticos das coleções: História e Sociedade (de 2014 à 2016) e Integralis 

(2017). 
 
8
 Sobre a  mérica e os ind genas, Hegel fala: ―  inferioridade desses indiv duos [ind genas], sob todos os 

aspectos, até mesmo o da estatura é fácil de se reconhecer. A fraqueza dos nativos americanos, a preguiça, 

foi a razão de se levar negros para as  méricas. ‖ (HEGEL, G. H. Filosofia da História. São Paulo: UNB, 

1987, pp.:74-75). 

 Sobre a África, Hegel diz: ―A principal característica dos negros é que sua consciência ainda não atingiu 

a intuição de qualquer objetividade fixa, como Deus, como leis, (...) por isso carece do conhecimento de 

uma essência absoluta, que seria um outro, superior a ele mesmo. O negro representa o homem natural, 

selvagem e indomável. Neles, nada evoca a ideia do caráter humano‖. ―Entre os negros os sentimentos 

morais são totalmente fracos, ou melhor, inexistentes.‖  

―Deixamos África. Não vamos abordá-la posteriormente, pois ela não faz parte da História mundial; não 

tem nenhum movimento ou desenvolvimento para mostrar, e o que porventura tenha acontecido nela, 

melhor dizendo, no Norte dela – pertence ao mundo asiático e europeu. Este autor também desdenha dos 

aspectos religiosos dos africanos, comparando-os com a religião cristã, fala de forma generalizada de 

canibalismo e tirania de seus reinos. (Ibidem, 1987, pp.: 84-88). 

 



 

27 
 

Os autores do Iluminismo, em geral, alimentaram a perspectiva do a-

historicismo da África e da América, bem como a naturalização da inferioridade pelos 

aspectos de gênero e de raça. 

 

Vale lembrar que toda a indústria da Modernidade foi pensada em 

torno de relações de raça e tal empreendimento foi justificado pela 

ciência moderna. Assim, os grandes avanços tecnológico-científicos e 

filosóficos da Modernidade, de um modo ou de outro, beneficiaram-se 

da exploração dos africanos na África ou na Diáspora. O modelo 

cient fico, por exemplo, naturalizou a ―superioridade ariana‖ sobre a 

―inferioridade africana‖ dando a essa taxonomia um status de 

cient fica.  o ―biologizar‖ o social, naturalizou os papeis de inferior 

para os negros e de superior para os brancos. (OLIVEIRA, 2012, p.: 

33). 

 

 

 

Esse padrão intelectual ainda é o prioritário, assim como a formatação da 

Academia se baseia no mesmo. Seja em termos de raça, classe ou gênero há uma 

disparidade no meio acadêmico de quem produz conhecimento ou sobre o que 

produzem
9
. 

As formas culturais através das quais são investidos os discursos e os trabalhos 

científicos seguem nesse contexto europeu-cristão (e hoje também estadunidense), 

sendo a base da própria estrutura social. 

 

―Todas as experiências, hist rias, recursos e produtos culturais 

terminaram também articulados numa só ordem cultural global em 

torno da hegemonia europeia ou ocidental. Em outras palavras, como 

parte do novo padrão de poder mundial, a Europa também concentrou 

sob sua hegemonia o controle de todas as formas de controle da 

subjetividade, da cultura, e em especial do conhecimento, da produção 

do conhecimento. Os colonizadores exerceram diversas operações que 

dão conta das condições que levaram à configuração de um novo 

universo de relações intersubjetivas de dominação entre a Europa e o 

europeu e as demais regiões e populações do mundo, as quais, 

                                                           
9
 As mulheres são, atualmente, 60% dos estudantes universitários brasileiros; entre os mestres, são 53%; 

entre os doutores, caem para 47%. Na hora de avançar na carreira, no entanto, vai se acentuando a 

tendência já visível nos dados anteriores: mulheres são apenas 23% entre os pesquisadores 1A do CNPq, 

e muito menos do que isso entre os professores titulares. A despeito dos enormes avanços, ainda se 

observam disparidades de gênero tanto na escolha pelas diferentes áreas de atuação e carreiras como na 

ocupação de cargos de chefia, com maiores salários e/ou de maior prestígio. Esse é um cenário presente 

em praticamente todos os países e setores, inclusive na ciência.   Quando se fala em mulheres pretas, 

mesmo compondo 28% da população total brasileira, elas ocupam apenas 0,4% dos cargos de liderança e 

ainda são a maioria abaixo da linha da pobreza. Quanto ao acesso ao Ensino Superior a maioria ainda são 

estudantes declarados brancos e da classe A. (https://www.cartacapital.com.br/sociedade/mulheres-nas-

universidade-cristiane-brasileiro-fala-porque-precisamos-aprender-a-contar/; 

https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-da-mulher-brasileira-no-

mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-

leta/20541/>;<https://diariodocomercio.com.br/negocios/numeros-expoem-desigualdade-racial-no-pais/>; 

<https://seer.imed.edu.br/index.php/REBES/article/view/2392/2298> . Acesso em 19/2/2022. 

https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-da-mulher-brasileira-no-mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-leta/20541/%3e;%3chttps:/diariodocomercio.com.br/negocios/numeros-expoem-desigualdade-racial-no-pais/
https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-da-mulher-brasileira-no-mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-leta/20541/%3e;%3chttps:/diariodocomercio.com.br/negocios/numeros-expoem-desigualdade-racial-no-pais/
https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-da-mulher-brasileira-no-mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-leta/20541/%3e;%3chttps:/diariodocomercio.com.br/negocios/numeros-expoem-desigualdade-racial-no-pais/


 

28 
 

estavam sendo atribuídas, no mesmo processo, novas identidades 

geoculturais.‖ (QUIJANO, 2005, p.:121). 

 

 

Segundo Nkolo Foé, a perpetuação dos discursos de inferiorização e 

estigmatização da África e do africano ainda hoje repassa a ideia de barbárie e humanos 

em estado bruto, como se necessitassem seguir a linha evolutiva do mundo capitalista 

contemporâneo para serem considerados civilizados. São expressões que dificultam o 

entendimento e o diálogo entre diferentes países atuais, pois pressupõe que o africano 

não consegue ou não quer seguir a mesma evolução dos países europeus, dos EUA e 

outros que procuram pensar com a mesma visão. 

Para Foé, a defesa ou a condenação da escravidão, a legitimidade ou a 

ilegitimidade do racismo, a tolerância ou a negação do princípio de reciprocidade entre 

os povos, dependem da ideia do ser negro como aquele pertencente da humanidade, 

junto com outros povos, ser visto também como ser humano. (FOÉ, 2013). Este autor 

analisa os preceitos da Europa da Idade Moderna e por que procurou, em geral, tratar 

com desigualdade outras populações. Isto se deve às políticas econômicas que 

buscavam a exploração imediata para obter lucro máximo e rápido, acumulação de 

capital através da escravidão, da pilhagem, da exclusão e do uso da força de trabalho 

desvalorizada. 

Foé, citando Marx, explica que o Iluminismo não conseguiu resolver essas 

diferenças, pois estava baseado em desigualdades costumeiras, tais como: ―as 

desigualdades próprias ao antigo regime dominado pela nobreza; em seguida, as 

desigualdades induzidas pelas novas relações capitais; e,  por fim, as desigualdades 

originadas da escravidão‖ (FOÉ apud MARX, 2013, p.: 183). 

Segundo Foé, muitos autores iluministas reiteraram essas desigualdades e até 

formularam de tal maneira outras, reforçando a inferioridade intelectual e moral de 

povos, sobretudo, negros, inclusive já anunciando uma diferenciação de raça biológica, 

a qual, o cientificismo, do século XIX, irá ostentar. Esses autores iluministas europeus 

julgam os negros sob uma visão de mundo europeia, classificando o comportamento 

destes dentro de uma escala de civilização e barbárie.  

Evidentemente, existiam autores iluministas que iam em outra direção, como 

Olympe de Gouges e Mary Wollstonecraft, com posições abolicionistas e sem o típico 

desprezo pelo ser negro, mas foram exceções. Para Gouges, por exemplo, ―s  a força e 

o preconceito condenaram esse povo à horrível escravidão, que a Natureza não tem nada 



 

29 
 

a ver com isso, e que a injustiça e o forte interesse dos brancos explicam tudo‖. (FOÉ 

apud DE GOUGES, 2013, p.:193). 

O mais interessante a ser falado é que tais exceções são pouquíssimas vezes 

mencionadas nos livros didáticos, enquanto os outros autores, a saber: Locke, 

Montesquieu, Smith, Kant, Condorcet, Voltaire e outros, sempre aparecem no capítulo 

acerca do Iluminismo nos livros de História nas escolas ou são os autores mais 

mencionados nas universidades. Sobre os autores iluministas africanos: Zera Yakob e 

Anton Amo, nenhuma menção até o momento. (HERBJORNSRUD, 2017; 

NASCIMENTO, 2018, pp. 179-195). 

Assim, a herança cultural de muitos povos nativos conquistados pelos europeus 

foi obliterada e ainda hoje há não só uma escassez de fontes, de trabalhos, como uma 

dificuldade de trazer para o modelo de conhecimento atual, formas de saberes e 

conceitos tão distantes de nossas categorias de pensamentos. Mesmo alguns autores 

europeus iluministas que criticam a escravidão, contraditoriamente veem a colonização 

como uma política civilizatória para povos atrasados. Então, ainda mantém uma 

condescendência daqueles que mostram sua cultura como superiores. É uma ideologia 

de missão civilizadora que se une ao discurso racista.  

À exemplo disto, temos os trabalhos que analisaram diversos livros usados nas 

escolas. É o caso de Vieira, o qual, trabalha com a escassez de conhecimentos acerca 

das religiões de matriz africana nos livros didáticos, além de Maria Araújo e Alessandro 

Araújo que estudam sobre o currículo de História e a formação continuada de 

professores que exaltam a pouca abordagem de temas africanos e afro-brasileiros. 

Também Rodrigues que analisou algumas coleções de livros didáticos de História e 

entrevistou professores de História do Ensino Básico. (VIEIRA, 2018; A. ARAÚJO, 

2020; M. ARAÚJO, 2016; RODRIGUES, 2018). 

Materiais de apoio, livros, métodos de ensino, além da qualidade do 

conhecimento devem se fazer presentes nas escolas não apenas para o desenvolvimento 

intelectual do aluno, como também para o aprimoramento do docente. 

Levando em conta que muitos professores seguem com poucas modificações os 

livros didáticos e a base curricular, não se observa grandes mudanças, mesmo após a 

criação da lei acerca da história e cultura africana e afro-brasileira. Pois, este mesmo 

material não fornece informação qualitativa e quantitativa suficiente para uma 

abordagem multifacetada nas escolas. (RODRIGUES, 2018, p.: 27). 



 

30 
 

Devemos ainda pensar que um livro escolar não é só um material de apoio 

pedagógico é também formado por sistema de valores, ideologias, discursos, tempo e 

espaço. (Ibidem, p.: 28).  

Nessa mesma linha de pensamento, A. Ferreira (2021, pp.: 83-98), analisou 5 

seleções de livros didáticos
10

 sobre o tema em questão e também chegou a uma 

conclusão similar. Para a autora, a divisão cronológica ainda é bastante eurocêntrica. ―A 

História africana, que não é ensinada a partir de um eixo próprio é, na verdade, 

intercalada com as histórias do Brasil, europeia, americana e asiática, sempre 

aparecendo como coadjuvante dos grandes feitos europeus‖ [ou no máximo abordando 

mais o Brasil neste meio, já que são livros didáticos brasileiros].  

Para A. Ferreira, pode ter ocorrido a simples inserção de conteúdos acerca da 

África [ou mesmo da cultura afro-brasileira] apenas para seguir os critérios da Lei 

10.639, com muitos dados sintetizados e até discordantes. Ainda assim, muito dessa 

história se dá sempre em contato com os povos e a dominação europeia, sem demonstrar 

outros aspectos e períodos de formas mais complexas. (Idem, 2021, p.: 83). 

Desta maneira, a reprodução acrítica desse material reproduz a falta de 

criatividade, etnocentrismo e uma visão superficial da história perpetuada ao longo dos 

anos pelas instituições que produzem tais materiais, a Academia que cria os conteúdos e 

a própria sociedade que reprisa essas ideias conservadoras. 

Dentro dessas construções históricas nos livros didáticos, constamos, de acordo 

com o Rodrigues: 

 

(...) a imagem da sociedade apresentada pelos livros didáticos 

corresponde a uma reconstrução que obedece a motivações diversas, 

segundo época e local, e possui como característica comum apresentar a 

sociedade mais do modo como aqueles que, em seu sentido amplo, 

conceberam o livro didático gostariam de que ela fosse, do que como ela 

realmente é. Os autores de livros didáticos não são simples espectadores 

de seu tempo: eles reivindicam um outro status, o de agente. (CHOPIN 

apud RODRIGUES, 2018, p.: 43). 

 

 

Dessa forma, é preciso falar sobre a falta de pluralidade étnica e discursiva que 

os livros ainda possuem. Ao olharmos brevemente o sumário de um livro didático ou 

boa parte dos livros paradidáticos que chegam as escolas, percebemos uma história que 

                                                           
10

 A autora analisou as seguintes coleções: História, Sociedade e Cidadania (2017), História: das Cavernas 

ao terceiro milênio (2017), Por dentro da História (2017), História Global (2017), Contato História 

(2018). 



 

31 
 

aborda basicamente o Norte Global ou um Brasil que parece estar alheio aos 

movimentos do mundo. E mesmo em relação a história brasileira a parte referente aos 

conhecimentos dos povos indígenas, africanos e seus descendentes são ainda 

folclorizados ou minimizados. 

Para além disso, quando são buscados autores africanos nos livros didáticos, eles 

estão em minoria, segundo A. Ferreira, mesmo com um bom volume de publicações 

traduzidas para o português e uma vasta historiografia africana corrente desde a década 

de 1940. Sendo assim, para ela esses autores africanos parecem ainda ser desconhecidas 

pelos produtores dos livros didáticos brasileiros ou, quiçá, conhecidos e deixados de 

lado, o que seria mais preocupante. (Idem, 2021, p.: 87). 

Ademais, quando se trata dos aspectos religiosos de indígenas, africanos, 

candomblecistas, umbandistas e outros, temos um vácuo de informações que seguem 

ora ignoradas, ora diminutas dentro dos saberes escolares. Coelho e Regiane abordam 

bem essa temática, analisando os parâmetros da produção do saber, ambas tratam de 

formas teóricas e religiosidades africanas.  

Entretanto, Coelho em seu trabalho propõe de forma mais minuciosa formas 

pedagógicas de se trabalhar em sala de aula com conteúdos afro-religiosos. (COELHO, 

2016; REGIANI, 2016). Conforme Regiani: ―Segundo o censo oficial do Brasil a 

população afrodescendente é mais da metade percentual, em valores absolutos, porém, 

esta realidade não é contemplada pelo currículo formal, nem pelo currículo real‖. (Idem, 

2016, p.:122). 

Sobretudo, sobre a África e a América indígena, não ocorre nenhuma menção 

sobre o pensamento filosófico ou mesmo uma moralidade que condicionasse as 

condutas sociais, apenas a religiosidade como centro da vida social e das técnicas, assim 

como atividades práticas, como a metalurgia e construções arquitetônicas. Não há 

também conexões entre o contexto histórico desses territórios nesse momento e o 

restante do mundo. (BRINGMANN, 2021, pp. 53-82; LAMAS; VICENTE; 

MAYRINK, pp. 1 2 4 - 1 3 9, 2 0 1 6). A África subsaariana e os ameríndios aparecem 

então como isolados, a-históricos, dominados pela ―natureza selvagem‖ e pelas 

―práticas místicas‖. (Ibidem, p.: 126). 

De fato, por motivos também burocráticos e políticos, certos temas são 

obscurecidos, isto é, é comum a simplificação de conteúdos para os alunos, contudo, 

essa simplicidade corre o risco de cair na superficialidade ou em um conteúdo por 

demasiado enxuto e desconexo, por consequência. Apesar da inserção de leis, diretrizes 



 

32 
 

e decretos que procuram fomentar as minorias sociais, ainda há uma resistência dentro 

da produção do saber para tratar desses grupos de forma mais abrangente.  

Por isso, o que se crítica não é apenas os conceitos, mas também a condição de 

produção destes, que são racializados, generificados e passam pelo classismo. Portanto, 

não basta só tolerar e permitir que outras vozes sejam representadas na sociedade, como 

ainda pensar nas práticas e subjetividades que as formam e que as combatem. 

Aprendemos a reconhecer o rosto do Outro, a mulher, o ser negro, o pobre e 

outros, agora é a vez de pensar nas diferentes formas culturais que condicionam 

variadas narrativas. Assim é o caso das diversas formas culturais e discursivas africanas 

e afro-brasileiras que devem ser mais exploradas. (SILVA; BATISTA; SOARES, 2018, 

pp. 36-49). 

Percebemos, segundo os autores pesquisados, essa perpetuação de um 

epistemicídio nos saberes escolares e acadêmicos ou mudanças diminutas com a 

tamanha informação que poderia ser desenvolvida com os alunos, como aspectos 

filosóficos e culturais africanos e afro-brasileiros que ficam perdidos ou escondidos 

dentro de uma história eurocentrada e voltada para guerras, impérios e governanças.  

Desta forma, conforme Miranda, deveríamos materializar o Movimento do 

Sankofa. Ou seja, Sankofa é um ideograma Yorubá, um desenho que traz um pássaro 

com o corpo em um sentido oposto ao pescoço e a cabeça e significa: ―Nunca é tarde 

para voltar ao passado, pegar o que ficou perdido e ressignificar o futuro‖.   ideia para 

este autor é ecoar os valores civilizatórios de povos, como os africanos, que ficaram 

perdidos, apagados e silenciados pelo cimento eurocêntrico. Para ele, seria a 

decolonialidade afro-brasileira ou epistemologia dos odus, uma forma de descentralizar 

o saber, o sentir e o ser para outras visões além do eurocentrismo e da padronização 

branca, heterossexual, cristã, burguesa e patriarcal. 

Assim, Miranda nos convida a reflexão sobre a relação entre humanos-natureza, 

resignificar o que é estigmatizado, o que é a medicina para certos povos, pensar as 

relações de poder, analisar as filosofias e modos de viver de povos afro-brasileiros e 

africanos e refletir como as culturas e histórias africanas, afro-brasileiras e indígenas 

produzem as espacialidades brasileiras. (MIRANDA, 2022, pp. 28-40). 

Nesse sentido, o autor em questão busca fortalecer outros conhecimentos 

enquanto estratégia política que quebre pactos coloniais que perduram na cultura e, 

sobretudo, na educação brasileira.  



 

33 
 

Assim como existe essa diversidade cultural pouco trabalhada, vemos que a 

própria escola possui uma grande variação entre os alunos e profissionais da Educação, 

então, é salutar transpor essas diferenças para as discussões em sala, para criar maior 

diálogo e fomentar a alteridade para a formação de cidadãos realmente conscientizados. 

Daí retomamos a premissa de um maior conhecimento acadêmico e que se 

popularize para as escolas acerca das cosmovisões, filosofias africanas e dos povos que 

as criaram, mas, no meu caso, me remeto neste trabalho, à cosmologia e à filosofia 

iorubá e suas influências no Brasil.  

 

 

1.4       Moralidade iorubá 

 

Inicialmente planejei utilizar esse título conceituando moral e ética, pois a 

despeito de desenvolverem nuances, produzem caminhos distintos. De forma geral, 

entende-se que a moral abarca um conjunto de valores, normas e noções do que é 

considerado certo e errado dentro de uma sociedade, logo é própria de um grupo e um 

período.  

Tal moralidade também mantém os laços de coesão e convivência social, 

organizando a coletividade, assim, todos os povos têm concepções morais que os regem. 

Já a ética se refere a pensar essa moral não como algo natural, estático e acrítico, e sim 

como um referencial de análise. Isto é, investigar os princípios que motivam, distorcem, 

disciplinam ou orientam o comportamento humano, pensando acerca da essência das 

normas, valores, prescrições e exortações presentes em qualquer realidade social para 

então determinar o que é apropriado dentro da moral para cada povo ou situação
11

. 

Entretanto, me deparei com uma contradição teórica, pois se meu produto e 

finalidade de tal pesquisa é tentar descolonizar o conhecimento advindo da Academia 

sobre a África e a cultura afro-brasileira, como tratar da categoria ética e até mesmo 

moral quando esses termos foram apropriados e universalizados durante tanto tempo 

dentro dos estudos filosóficos por autores eurocentrados?   

Desta maneira, muitos autores se debruçaram sobre a ideia de moral e ética, e 

mesmo não confluindo para a mesma conclusão sobre tais temas, idealizaram esses 

                                                           
11

 Disponível em: <https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/o-que-e-sociologia/o-que-e-etica.htm>. Acesso 

em: 30/12/20. Disponível em: <https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/o-que-moral.htm>. Acesso em: 

30/12/20.  

 

https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/o-que-e-sociologia/o-que-e-etica.htm


 

34 
 

conceitos como respostas a partir do mundo europeu e definidas dentro de um critério 

de objetividade que não permitiu visualizar outro saber além do Atlântico e do 

Mediterrâneo para dialogar sobre moral e ética, ou o que é também bom e mal para 

outros povos.  

Sendo assim, o elemento cultural aqui é interessante, já que só foi possível certos 

atos abomináveis (como a escravidão, a colonização, o apagamento da história africana 

e afro-brasileira, etc.) na História devido esse unívoco caminho sobre a construção 

filosófico-prática da moral e da ética ao longo da Modernidade
12

, permitindo a um só 

―grupo‖, o europeu
13
, definir o ―bem e o ―mal‖, os critérios do que é ser um humano 

com base em sua própria cultura e estética (o que é belo e bom). 

Entretanto, o sujeito que seria moralmente bom em um tempo, espaço e 

raciocínio não é necessariamente o mesmo para um outro povo, logo esta ética e moral 

universal de origem oitocentista europeia não pode ser aplicável ao povo de influência 

iorubá ou qualquer outro grupo além mencionado aqui. Aliás, dentro da perspectiva 

iorubá ―bom‖ e o ―mal‖, não faz sentido, os termos ―positivo‖ e ―negativo‖ são mais 

apropriados. Quando falamos nestes primeiros termos é porque os autores, apesar de 

africanos, possuem uma carga cultural acadêmica ligada ao cristianismo e à colonização 

que apregoa em seu sentido linguístico tais palavras que não possuem a mesma 

significância em muitas sociedades africanas que encontramos dentro da lógica de 

origem europeia e judaico-cristã. 

No entanto, adotamos de forma ampla o termo moralidade iorubá para falar das 

similaridades entre um conjunto de povos que ao longo da diáspora e colonização 

                                                           
12

 Mignolo separa a Modernidade em três fases cumulativas (e não sucessivas): a fase ibérica e católica, 

liderada pela Espanha e Portugal (1500-1750, aproximadamente); a fase ―coração da Europa‖ (na acepção 

de Hegel), liderada pela Inglaterra, França e Alemanha (1750-1945); e a fase americana estadunidense, 

liderada pelos Estados Unidos (1945- 2000). Desde então, uma nova ordem global começou a se 

desenvolver: um mundo policêntrico e interconectado pelo mesmo tipo de economia. (MIGNOLO, p.: 4, 

2017). 

 
13

 A construção do que é ser ―europeu‖ ou a ―raça branca‖ europeia também foi trabalhada ao longo dos 

séculos. Mas, obteve a partir do séc. XVIII características mais definidas, pois muitos intelectuais 

europeus tinham um certo consenso de que essa categoria se referia a uma pessoa branca, com origem que 

retomava a cultura greco-romana, posteriormente de formação cristã e seres ―bem-dotados‖ de sua razão, 

sendo esta o modelo civilizacional que justificava a expansão de impérios coloniais pelo mundo, pois se 

contrapunha aos outros povos, ditos desprovidos de razão ou infantis.  

Sendo assim, ser europeu, ser branco são categorias criadas artificialmente, delimitando povos e 

territ rios. O mesmo ocorreu para classificar outros povos, a conceitualização ―negro‖, por exemplo, teve 

a força de discursos e práticas promovendo a imagem de um ser desqualificado moralmente, selvagem e 

esteticamente inferior. (MBEMBE, 2020, pp.: 60-61; 74; 79; 119). 

 



 

35 
 

portuguesa no Brasil formaram comunidades sócio-religiosas com princípios 

argumentados por autores que trabalham essa conceituação teórico e prática. 

Ademais, conforme Thornton, muitos dos escravizados enviados para as 

Américas foram retirados de regiões divididas segundo critérios culturais e linguísticos: 

a Alta Guiné, a Baixa Guiné e a África Central ocidental. Para ele, em cada uma dessas 

regiões, as populações tinham muito em comum, partilhando valores, crenças e 

costumes. (Idem, 2004, p.: 17). 

Assim, dentro da região da Baixa Guiné, existia maior predominância da cultura 

e língua iorubá, muito devido a influência do Império de Oyó (dentre os sécs. XV e 

XIX), assim como o reino do Daomé (séc. XVII – início XX).  

Desta maneira, podemos concluir que certos aspectos em comum desta região 

foram transportados e adaptados para a condição da sociedade colonial brasileira ao 

longo da escravidão, se tornando um foco predominante por terem sido um dos últimos 

povos a virem em grande quantidade para o Brasil e por conta da valorização acadêmica 

e ascensão social dos ditos nagôs-iorubás entre os séculos XIX-XX.   

 

  I    O corpo e a morte  

 

Antes de tratarmos dos aspectos morais e éticos de influência iorubá, faz-se 

necessário falar um pouco sobre como povos de origem iorubá entendem a formação do 

ser humano e a relação comportamental que eles têm com a morte e, consequentemente, 

com o viver. 

Para tal, utilizaremos autores que trataram com minucia esses tópicos, tais como: 

Fábio Leite, Elbein dos Santos, Verger e Abimbola. Fabio Leite em sua tese: A questão 

ancestral (2008) analisou as características contidas nas ideias de ancestralidade, 

inclusive os cultos aos ancestrais e como tratar dos mortos para se obter positividade na 

vida. Tais ideias de cunho similar entre os povos pesquisados por ele: de idioma iorubá 

(Ketu - Benin, Ifé e Oyo - Nigéria), os agni (Ndenie, Samwy e Morofoe – Costa do 

Marfim) e os senufo (Burkina Faso e Mali), além dos povos ewe, adja e fon de Gana, 

Benin e Togo.  

Já Elbein dos Santos em Os nagô e a morte (1986), examina certas concepções 

de morte, elaboradas dentro do candomblé, sobretudo, nagô, especificamente, na Bahia 

e assim comparando entre os valores iorubás entre a Nigéria e o antigo Daomé através 



 

36 
 

de textos orais de babalaôs de Ifá e análises a partir dos terreiros bahianos: Ilê iyá Nassô 

Oká ou Engenho Velho, Gantois e Afonjá.  

Já Wande Abimbola (1981), juntamente com Verger (2002) e Bascom (2012), 

trabalham com as concepções iorubás da alma e do corpo, entendendo a matéria e o 

espírito interligados e cada parte destes uma junção de outros elementos de origem 

divina, podendo conter particularidades do indivíduo, de seus ancestrais e da divindade 

criadora. 

Em suas pesquisas, Leite evidenciou que para os iorubás, o corpo humano possui 

representações visíveis e próprias do campo espiritual. O corpo material (ara) é 

concebido como um complexo externo e interno em constante dinâmica, no qual, a 

cabeça (orí) está a parte, como divindade pessoal e privativa do ser, interligada com os 

pés (esè), os quais, se relacionam com os ancestrais familiares ou origem (ìpilèse). 

(Idem, 2008, p.30). Isto significa que cada orí possui uma ligação pessoal, 

comportamental e espiritual com seus ancestrais, os quais, condicionam seu destino, 

através de características próprias da família.  

Segundo Abimbola, esè também é visto como um orixá. Esè é reconhecido 

pelos iorubás como uma parte vital da personalidade humana, em ambos os sentidos, 

físico e espiritual. É o símbolo do poder e atividade, o elemento que habilita o homem 

para lutar e agir adequadamente na vida, para que ele possa realizar o que foi designado 

para ele, pela escolha do Orí. (Idem, 1981, p.17). Em vista disto, o orí não é 

simplesmente predestinação, ele possui atributos que revelam a liberdade do agir de um 

sujeito, permitindo que a partir da ética, este escolha o melhor caminho para seguir sua 

vida. 

Da mesma maneira, o coração (okàn), corresponde a um sistema vital de 

dimensão física e espiritual. O coração físico, representa os sentimentos individuais que 

formam a individualidade, o ―pensar‖, inerente ao caráter, iwa, e estes sentimentos e 

suas disposições, serão levadas pelo morto, para o reino dos ancestrais, onde voltará a 

ser um ara-orun (corpo do mundo espiritual), e novamente um espírito eterno, tendo 

então cultuada sua memória [se não retornar em um novo ser vivente]. (ABIMBOLA, 

1981, p.7). 

Outro princípio vital constituinte do ser humano iorubá é o èmí, ligado ao 

coração e representado pela respiração (èémí). Verger chama èmí de sopro vital, alma e 

Elbein dos Santos nos diz que este èmí se manifesta pela respiração, estando ligado aos 

pulmões. Seria o sopro da divindade criadora do universo e senhor do Orun (plano 



 

37 
 

espiritual), Olodumaré, colocado nos corpos modelados pelo orixá Oxalá para animá-

los. Para os iorubás, èmí deixa o corpo do morto e assim tornar-se um elemento 

constitutivo de outro indivíduo, através da sombra de um recém-nascido da própria 

família deste morto, ou reintegrar-se à massa originária, Olodumaré. (LEITE, 2008, p. 

51; VERGER, 2002; ELBEIN DOS SANTOS, 1986, p.59). 

Existe ainda a sombra ou o duplo humano, òjìji, ligada à èmí. Conforme 

Bascom, A sombra não tem nenhuma função durante vida; não faz nada de mais, só 

seguir o corpo, transformando-se em areia após a morte. (Idem, 2012, p.3). Porém, é 

através desta sombra vulnerável que se acredita poder fazer malefícios ao dono desta. 

Aliás, segundo as pesquisas de Leite, os iorubás e outros povos no seu entorno 

acreditam que boa parte das mortes são ocasionadas por questões espirituais, como 

maldições, feitiços, negligência para com seu ancestral e com os preceitos morais de 

uma comunidade. (LEITE, 2008, p.30). 

Nesta perspectiva, a morte ideal seria na velhice, após deixar descendentes que 

irão cultuá-lo como ancestral, após conquistar certos bens materiais (não especificados) 

e ter tido comportamento ético apropriado, sendo considerado um indivíduo sábio para 

sua comunidade. (LEITE, 2008, pp. 96-99). Todos estes elementos se referem a 

moralidade iorubá, o que se espera de um sujeito perante sua comunidade e familiares, 

ou seja, como uma pessoa se comporta, através da boa utilização dos elementos de seu 

corpo e alma para desenvolver prosperidade a ela e todos em volta, incluindo uma vida 

longa.  

Da mesma forma, o contrário, levará a mortes indesejadas e infortúnios como: 

doenças, epidemias, fenômenos naturais destruidores, abortos, infertilidade, 

afogamentos, loucura, deficiências físicas, etc. Assim, para cada tipo de morte ou 

doença deverá ser feito um ritual que reequilibre ou renove as energias faltantes da 

situação. Por isso, estes revezes coadunam com a falta de algum equilíbrio, no âmbito 

individual, familiar ou até mesmo político, levando em conta que o orí de um 

governante influencia as vidas de sua população. (Idem, 2008, p.120). 

Essa perspectiva aparece na fala dos entrevistados em relação à morte, 

diferenciando, ainda que de forma menos minuciosa, a ideia de uma morte ideal, na 

velhice e a possibilidade do retorno da alma ao mundo terreno. As diferenciações entre 

sopro divino, sombra, coração e ancestrais de uma pessoa não são tão evidenciadas nas 

falas dos sacerdotes, provavelmente porque diversos traços culturais dos povos da 

África Ocidental acabaram sendo adaptados às condições sociais da colonização e do 



 

38 
 

cristianismo, vinculando os atributos espirituais à interpretação cristã de alma e o 

retorno ao mundo terreno à reencarnação kardecista. 

Retomando o elemento individual e divino, Orí, ele se refere a individualização 

da personalidade e do destino do sujeito. Segundo a cosmologia iorubá, os orí são 

elaborados pelo oleiro divino, Ajàlá, de forma aleatória e as pessoas escolhem seu orí, 

sem saber sobre suas qualidades e defeitos. Isto posto, o ato de estar selecionando orí 

[destino] na casa de Ajàlá, é reconhecido como livre-arbítrio. 

Por isso, dentro da concepção iorubá, a melhor maneira de se conhecer o próprio 

orí seria através da consulta periódica aos jogos divinatórios do Senhor do destino, 

Orumilá-Ifá
14

. Os versos de Ifá, adaptados para a realidade brasileira, no jogo 

merindilogun, passaram a representar não só os mitos e histórias da ancestralidade 

iorubá, como formas de refletir acerca do melhor comportamento para si mesmo e para 

o conjunto social em que se vive.  

Orí é a sede da inteligência, destarte, merece rituais próprios, inclusive há ritos 

especializados para os orí dos monarcas iorubás, vinculando a ação do destino deste 

com a prosperidade do reino. No Brasil, obviamente ritos aos governantes dessa forma 

não ocorrem, porém é comum consultas divinatórias ao jogo de Ifá e merindilogun e 

rituais para equilibrar o orí de um sujeito, o borí. 

Quando um sujeito morre, para os iorubás, o orí que não retorna na família, se 

torna um egun, um ancestral que passa a ser cultuado para a proteção familiar e guia dos 

preceitos morais. (LEITE, 2008, pp.51-53). Diferentemente, no candomblé brasileiro, 

em geral, o retorno de um indivíduo não necessariamente seria feito dentro do seio 

familiar do morto e o culto ao ancestral se restringe ao âmbito dos terreiros. 

Excetuando-se o culto Egungun
15

, em poucas regiões do Brasil, no qual, há o culto aos 

                                                           
14

 Ifá, entre os iorubás, Fa, entre os fons, é um sistema divinatório que permite ao babaláwo (bokonon, 

entre os fon), Pai do Segredo, resolver para as pessoas os diversos problemas que elas possam ter. As 

possibilidades lhes são ditadas pela interpretação dos versos de Ifá, obtidos pela manipulação de nozes de 

dendezeiro, búzios ou opelê. (VERGER, 2002, 1986). 
15

 É um culto exclusivo de homens, sendo Alapini o cargo mais elevado dentro do culto, tendo, como 

auxiliares, os Ojés. Todo integrante do culto de egungum é chamado de mariuô. O mais conhecido desses 

cultos é o professado na Ilha de Itaparica (BA). Considera-se que a alma dos mortos volta para a terra, em 

certas famílias, sob a forma de egúngún. Elas aparecem para seus descendentes debaixo de belos 

panejamentos, decorados com retalhos bordados e enfeitados com búzios e lantejoulas. Sociedades 

estritamente reservadas aos homens cuidam destes egúngún, invocando-os durante as cerimônias em que 

os mortos da família devem ser honrados. Os egungun saudam seus descendentes com voz rouca e 

profunda (segi), garantindo-lhes sua proteção e prodigalizando-lhes bençãos. Em contrapartida, o antigo 

culto no Brasil, voltado só para as mães ancestrais da Sociedade G  l  d   parece ter sido extinto, 

permanecendo apenas nas regiões da Nigéria e Benin. (Disponível em: < https://ich.unesco.org/es/RL/el-

patrimonio-oral-gelede-00002>. Acesso em: 2/5/22; VERGER, 2002). 



 

39 
 

ancestrais de uma comunidade mais hermética, familiar, sendo esses ancestrais 

sacralizados.  

Portanto, vemos aqui os diferenciais entre a visão iorubá, e povos próximos, e os 

sentidos desenvolvidos nas comunidades de axé brasileiras. É interessante pensarmos 

esses contrastes para entendermos o que permanenceu e o que foi adaptado ou 

eliminado. Assim, podemos observar como essas discrepâncias foram absorvidas pela 

cultura afro-brasileira e o que podemos instruir a partir desta ótica. 

 

 

  II   Diálogo sobre a questão da moral iorubá 

 

Há autores que definem o que é a moralidade iorubá, ou seja, conceituando o 

que é visto como positivo e negativo para o indivíduo e para a sociedade em que vive. 

Levemos em conta que iremos trabalhar com esse conceito explicando o que se poderia 

entender a respeito do bem-estar dos outros e do indivíduo em comunidade. 

Entretanto, esse termo não parece percorrer um longo caminho na história, sem 

reveses. Mesmo assim, os autores abaixo utilizam princípios dentro desta filosofia, a 

respeito das permanências nas sociedades iorubanas, eles simplesmente não tratam das 

diferentes regras de convivência, e sim das convergências entre os variados grupos de 

influência iorubá, sobretudo no idioma.  

É sabido que para cada grupo, sociedade e pessoa, as formas comportamentais 

não são únicas no espaço e no tempo, contudo, assim como tais autores, seguimos com 

os pontos de congruência para organizar e definir conceitualmente essa chamada 

―moralidade iorubá‖. 

Os autores abaixo entendem de forma mais geral um modo de pensar oriundo de 

povos de influência iorubá, ou seja, que possuiriam pontos da mitologia, religiosidade, 

costumes, histórias, idioma e estética em comum, criando um conjunto cultural que 

pudesse ter tal classificação moral e ética.  

Os estudiosos africanos aqui mencionados adentram neste tema a partir do seu 

conhecimento atual de mundo, de onde eles vivem ou cresceram, fazendo correlações 

entre o antigo e o moderno, inclusive alguns advogando sobre a necessidade dos 

parâmetros morais e éticos iorubás para o melhor funcionamento hoje das comunidades 

de matriz iorubá, comparando a África pré-colonial com a atual política e 



 

40 
 

comportamento liberal
16

 e globalização
17

.  (NWOSU, 2002, pp.: 467-481; 

ANWULUORAH & ASIKE, 2015, pp.: 190-195). 

Não adentramos em todas as minúcias do uso desse campo filosófico-

comportamental para cada comunidade africana, ainda que existam diferenças, 

sobretudo, com a inserção contínua de culturas estrangeiras em terras iorubás [o que 

sempre ocorreu]. Neste ponto, caberia um estudo mais aprofundado de diversas 

sociedades de influência iorubá em território africano. Deixamos para tratar de certas 

especificidades quando analisamos os terreiros, como espaços interligados a esta 

moralidade iorubá. 

O que está evidente são as imbricações entre as vivências e pensamentos 

africanos, como na área iorubá e gbé, e a moral de origem europeia. Pois, a influência 

cristã e os moldes europeus de comportamento foram grandes marcos da colonização 

europeia pelo mundo. A estética, as vestimentas, as formas de governo, o idioma, as 

leis, a questão do gênero e a religiosidade foram afetados pelo colonialismo, conforme 

Quijano e Mignolo explicam. (QUIJANO, 2005; MIGNOLO, 2017). 

Tanto Thornton, Sweet, Heywood, quanto vários estudiosos de África e diáspora 

africana, teorizam sobre as tradições africanas que interagiram com crenças e práticas 

cristãs, o que tendeu a certa reprodução, no mesmo sentido, também nas sociedades 

diaspóricas nas Américas. (SWEET, 2007; THORNTON, 2004; HEYWOOD, 2019). O 

novo senso comunitário criado a partir dessa interação pode se encaixar nas premissas 

da moralidade iorubá, já que esta pressupõe um alargamento ético nas regras sociais, 

permitindo elementos estrangeiros, contanto que atenda às necessidades da melhor 

convivência ou sobrevivência.  

Nesse ponto, nem sempre tal junção ocorreu pacificamente, já que é entendido 

formas de violência simbólica, físicas e imposições coloniais ao longo da história, bem 

lembrados por Fanon, Césaire e Kilomba ao denunciarem modelos de pensamento 

                                                           
16

 O pensamento liberal político advém da filosofia jusnaturalista do filósofo inglês John Locke, dentre 

outros, do séc. XVIII em diante. Para Locke, o ser humano possui direitos naturais, que são, 

fundamentalmente, o direito à vida, à liberdade e à propriedade. A propriedade privada, para ser 

legitimada como um direito natural, deveria ter uma função social que atenda à comunidade. 

Muito além dos ideais jusnaturalistas, o liberalismo admite que não deveria haver um sistema opressor 

que retirasse dos indivíduos a sua liberdade, deixando-os livres, na medida do possível, para viverem e 

produzirem. (Disponível em:< https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/liberalismo.htm>. Acesso em 

19/10/2022.) 

 
17

 A globalização pode ser compreendida como a fase de expansão que o capitalismo atingiu na 

atualidade, impactando a economia, a política, a cultura e o espaço geográfico, tendo como base 

características dos países dominantes da economia e política mundial, localizados no chamado Norte 

Global. (GARCIA (2013); LUCCI (2005); SENE (2009). 



 

41 
 

oriundos da colonização europeia vinculados à inferiorização da figura do(a) negro(a) 

(FANON, 2008; CÉSAIRE, 1978; KILOMBA, 2019). 

Voltando a questão da moralidade, adaptações e recriação ocorreram de ambos 

os lados, europeus, africanos e outros, principalmente no que diz respeito à fé, o que 

poderia definir o que é considerado bom ou mal em uma comunidade
18

.  

Por exemplo, a ideia de se tornar um cristão com batismo, uso de cruzes e 

imagens santas, na África quanto nas Américas, para obter maior legitimidade social e 

ao mesmo tempo cultuar seus ancestrais é uma forma de adaptar-se ao cristianismo e 

agir estrategicamente para evitar perseguições. Assim como, recorrer a adivinhos e 

curandeiros ou utilizar amuletos, de origem africanos e afro-descendentes, por europeus 

também foi e é bastante comum. (SWEET, 2007, p.: 155; COSTA & GOMES, 2016, 

pp.: 150-168; TORNTHON, 2004, pp.:312-354). 

Levando em conta todas essas nuances preliminares é possível compreender 

como muitos aspectos da moralidade iorubá permaneceram, ressignificados ao longo da 

diáspora, mas tendo a base no bem-estar comunitário, o qual também se adapta as 

situações e ao período, como a obediência de regras segundo os mais altos cargos 

hierárquicos dentro dos terreiros. 

Para Onifade Abayomi, filósofo nigeriano, na ótica iorubá, o ―positivo‖ está 

interligado ao bem comum e o que o autor chama de omoluabi - a pessoa boa. Assim, 

ele diz:  

 

―Etimologicamente, 'moral' é derivado da palavra latina "mores", que 

significa "aquilo que diz respeito ao caráter, comportamento ou ações. 

Moralidade é um conjunto de regras, particularmente proibições e 

prescrições que orientam as ações humanas. (...) e o que constitui uma 

absoluta referência para caráter e comportamento. É um código de 

conduta autorizado em questões de certo e errado‖
19

. (ABAYOMI, 

2021, p.: 2). 

                                                           
18

 As interferências das práticas chamadas de feitiçarias são exemplos de ações, insufladas pela moral 

cristã e que podem ser vistas ainda hoje em muitas áreas do território africano como uma ação de 

desiquilíbrio social, pois são vistas como as causas de doenças, infortúnios e mortes dentro do discurso 

sócio-religioso, assim como são instrumentos para justificar crimes cometidos, reprodução de hierarquias 

e discurso de poder. (MENEZES, 2010; FERRAZ, 2018). A prática típica do cristianismo europeu da Era 

Moderna, de exorcismos e atear fogo nos supostos feiticeiros também foi verificada atualmente na África 

Subsaariana. Ademais, esses feiticeiros estariam com espíritos malignos, crença de origem africana, 

percebida em várias comunidades no continente. (HARPER, 2010. Disponível em: < 
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2010/07/100717_albinos_rc> . Acesso em: 10/9/22.) 

 
19

 Etymologically, ‗moral‘ is derived from the Latin word ―mores‖, meaning ―that which concerns 

character, behavior or actions. ― orality is a set of rules, particularly prohibitions andprescriptions which 

guide human actions.‖ (...) and that which constitutes an absolutereference for character and behavior. It 

is an authoritative code of conduct in matters of right and wrong. (ABAYOMI, 2021, p.: 2). 



 

42 
 

 

 

Segundo ele, na perspectiva africana o ser humano possui uma propensão 

ontológica para a perfeição moral, como um princípio moral interno - uma consciência 

embutida aberta às leis positivas divinas e humanas, que se realiza somente na dinâmica 

da interação social. Dentro desse sistema moral, manter boas relações na comunidade, 

hospitalidade, respeito aos mais velhos e o que é considerado sagrado, assim como o 

bom uso da linguagem e dos provérbios conclui a cultura para a manutenção da 

sociedade.  

Logo, esta forma de humanismo se refere ao entendimento do indivíduo como 

aquele que é reconhecido pelos seus atos em comunidade. Nesse ponto, a ação divina 

não é a única responsável pela melhora social. Já dentro da perspectiva iorubá, em 

relação ao que é visto como ―negativo‖ seria tudo o que é prejudicial, doloroso ou 

calamitoso. A palavra iorubá para mal [negativo], ibi, denota algo que não é bom, é a 

ausência do positivo ou a ―corrupção‖. 

Assim, acredita-se que existam pessoas que cometem a maldade, os ika eniyan 

(pessoas perversas) ou onise ibi (mal trabalhador), os quais, também são genericamente 

chamados de eni buburu, conotando uma pessoa má. Tais pessoas podem infligir 

problemas físicos e também na forma sobrenatural aos outros. Percebemos que essa 

calamidade inclui aquele que não consegue contribuir para sua comunidade, sendo então 

um trabalhador ruim. 

Em contraposição, o ―bem‖ se relaciona com o equilíbrio social e aos valores 

comunitários de paz, segurança, liberdade, dignidade, respeito, justiça, igualdade, 

satisfação e tudo que leve ao bem comum. Ademais, retomando o conceito de omoluabi 

(pessoa boa) se refere ao sujeito que tem qualidades divinas, demonstrando a virtude e o 

valor inerentes ao iwapele (caráter bom ou gentil), sendo a base da moral.  

Assim, são incluídos vários princípios que um omoluabi possui: oro siso, 

(palavra falada), iteriba (respeito), inu rere (ter boa mente para os outros), otito 

(verdade), iwa (personagem/caráter), akinkanju (bravura), ise (trabalho árduo) e opolo 

pipe (inteligência). Sendo o contraste dessas qualidades o Omokomo, aquele sem valor, 

o qual, não tem hábitos que geram o iwapele e assim ligados ao iwa buburu / iwa 

buruku / iwa ibaje (caráter ruim / negativo). (ABAYOMI, 2021, pp.: 4-10). Muitos 

desses conceitos encontramos exaltados nos terreiros de candomblé, sobretudo ligados 

aos seus líderes, ainda que na prática eles não se desenvolvam plenamente. 



 

43 
 

Até mesmo a estética, em parte, está conectada com esse princípio, implicando 

em uma pessoa de bom caráter, por mais feia fisicamente que seja, é moralmente bonita, 

enquanto sua contrapartida com mau caráter, embora possa ter um visual atraente, é 

considerada como moralmente repulsivo, seguindo o dito: iw  l’ew  omo eni  n ("a 

beleza de uma pessoa consiste em seu caráter").
20

 Porém, a idealização contemporânea 

brasileira de beleza segue, em geral, princípios físicos, influenciados pelas formas 

europeias corporais, se afastando da utilidade aliada à beleza física. 

Dessa forma, as professoras nigerianas, Ogugua P. Anwuluorah (Religião e 

Cultura) e Jude C. Asike (Filosofia), também se referem a iwa 

(personagem/caráter/comportamento) como o meio pelo qual o ser regula sua vida para 

evitar conflito com as forças sobrenaturais e viver em harmonia com seus semelhantes.  

Assim, acredita-se que em um sistema dominado por forças sobrenaturais e uma 

estrutura social predominantemente hierárquica, os povos de influência iorubá pensam 

que cada indivíduo deve cultivar um bom iwa para viver em equilíbrio com as forças 

que governam o universo e os membros de sua sociedade. (2015, p.:194). 

Ademais, seguindo o filósofo sul-africano Christopher S. Wareham, diferentes e 

diversas condições culturais e ambientais podem contribuir para diversificados valores 

morais, sem verdades absolutas, mas que mantém o papel dos valores comunais, a 

depender da comunidade correspondente.  

Conforme Wareham, esse tipo de moralidade derivada de crenças africanas tem 

muito para contribuir atualmente e não devem ser vistas a partir de outras teorias de 

cunho iluminista: ―Muitos africanos não concordariam com a intuição utilitarista 

fundamental de que o bem de qualquer indivíduo é tão importante quanto qualquer 

outro. As relações comunitárias são altamente valorizadas. Eles podem, portanto, 

discordar dessa intuição, acreditando que o bem daqueles com quem eles estão em 

relações comunitárias é mais importante‖. (Idem, 2017, pp.:3-6). Isto é, uma pessoa é 

considerada como tal por meio da visão de outras, criando uma personalidade 

relacional, a qual, surge através de consensos da comunidade, conforme a harmonia que 

este sujeito gera. 

                                                           
20

 Outro termo de origem iorubá é odara (belo). Salami explica que além de belo, odara também traz o 

sentido de útil. Isto justifica o fato de que certas partes do corpo sejam representadas na língua iorubá 

com maior proeminência do que outras, por desempenharem funções de maior utilidade física e simbólica 

do que as demais.  (POLI apud SALAMI, 2019, p.:9). Assim, novamente, a estética e a moralidade 

caminham juntas, pois a utilidade se interliga com a função social da coisa mencionada. 

 



 

44 
 

Nesse mesmo sentido, o professor de teologia sul-africano, P. J. Nel, advoga que 

a moralidade africana não é necessariamente baseada na religião ou fé, mas em valores 

familiares e bem-estar comunitário, sem dissolver o caráter do indivíduo.  

Nel explica que esse conhecimento acerca das regras morais se baseia na 

cognição e muito provavelmente é complementado por ameaças sociais de repulsão ou 

promessas de recompensa. É um saber criado a partir do hábito e incorporado na ação 

dos membros da comunidade e nas instituições do grupo, e não necessariamente 

ensinado. É um sistema constituído por regras intercambiáveis entre comunidade e o 

indivíduo, a partir de suposições e ações.  

Este autor afirma que durante o contato mais intenso com os europeus, ao longo 

da Colonização, as ideias dicotômicas de ―bem‖ e ―mal‖, ―salvação‖ e ―pecado‖ foram 

sendo inseridas em muitas sociedades africanas, desequilibrando os princípios morais de 

formato comunitário que se voltavam para ―positivo‖, ―negativo‖ e equil brio.  

Entretanto, Nel acredita que embora esta estrutura de pensamento possa variar 

entre grupos e sociedades africanas, traços universais reconhecíveis são perceptíveis, 

como a integração de três aspectos distintos: meio ambiente, sociedade e meio 

espiritual, os quais, interligados, mantêm ou transformam o contexto sociocultural e 

espiritual. (NEL, 2008, pp.: 33-47).  

Desta maneira, toda ação tem impacto no ambiente, nas pessoas e no mundo 

espiritual. A justiça e o equilíbrio se dão à rebote das atitudes humanas, sendo assim, 

uma ação desencadeia uma reação, boa ou má, segundo os princípios morais de certa 

comunidade. Não que não haja tensão entre o sujeito e o seu entorno, de fato, conforme 

Nwosu, qualquer sociedade é baseada na relação tensa entre o indivíduo e a 

comunidade. 

A tensão decorre devido os indivíduos buscarem (re)afirmar sua respectiva 

individualidade a fim de direcionar a comunidade a refletir sobre seus próprios valores e 

aspirações; juntamente com a tentativa da comunidade de resistir à individualidade 

indevida e de promover sua pr pria prescrição social moral e de ―remodelar‖ os 

indivíduos de acordo com seus valores e necessidades percebidas. (NWOSU, 2002, p.: 

470).  

Desta maneira, é preciso não romantizar tais formas morais, exatamente porque 

os mesmos falam da busca incessante pela harmonia ou equilíbrio social e não que eles 

são necessariamente conquistados na prática. É assim reconhecido que cada pessoa é 

um ser único dotado de personalidade e talentos, e motivado por suas necessidades e 



 

45 
 

aspirações particulares, mas a individualidade e liberdade de uma pessoa é sempre 

contextualizada dentro do equilíbrio social e das circunstâncias históricas. 

Percebemos também que não há dentro dessa moralidade um humano com 

essência boa ou má e sim aqueles que são definidos segundo o que fazem ou não fazem. 

Essa dialética faz parte da cosmovisão iorubá, se remetendo em como o mundo funciona 

em termos de equilíbrio e desequilíbrio, positivo e negativo.  

A mesma dialética também é expressa através de provérbios, dos mitos e da 

tradição oral, em geral, sendo sacralizada, mas não ―dada‖ pelas divindades, e mesmo 

posteriormente, com a cristianização de costumes e rituais africanos e afro-brasileiros. 

Percebemos aqui que aspectos da tradição oral são vinculados à moral dos terreiros, 

passados ao longo das gerações, dos mais velhos aos mais novos, tendo a fala dos 

líderes das casas como preponderantes nessa relação. 

A crença em espíritos e ancestrais também se inserem nesse aspecto, fornecendo 

a sacralidade para muitas regras sociais e a conexão com o parentesco, os anciãos e os 

governantes que remontam às origens mitológicas.   

 

As avaliações morais são feitas por referência a conjuntos de valores e 

padrões prescrito pela tradição, costume, prática, bem como códigos 

sociais e familiares. Esses códigos morais não são fixados em um 

sentido absoluto como universais, mas podem mudar com a 

transformação da sociedade. Embora a presença dos ancestrais e os 

conselhos são parte do quadro de referência moral, e a orientação pode 

ritualmente ser procurados, eles são vistos como uma extensão da 

comunidade e não como parte da instrução da divindade. O fato é que 

esta moralidade não necessariamente envolve uma justificação com 

referência a uma divindade. Isso não quer dizer que a cosmologia [de 

muitos africanos] desconhece uma divindade criadora. Esta divindade 

é, no entanto, não percebida como o guardião ou guardião do código 

moral. (NEL, 2008, p.: 47). 

 

 

Nessa lógica, a religião é importante, não como o fundamento da moral, mas 

como um instrumento para garantir o bem-estar do indivíduo e da sociedade. Dizer que 

muitos dos sistemas morais africanos ou afro-brasileiros são essencialmente religiosos é 

perder esse ponto. P. J. Nel não define qual sistema moral africano ele menciona, neste 

ponto ele generaliza, o caso da nossa pesquisa se refere basicamente aos povos oriundos 

da Baixa Guiné ao longo dos sécs. XVIII e XIX. Não pretendemos expandir esses 

conceitos e vivências para todos os povos africanos, ainda que possuam similitudes.  



 

46 
 

O universo neste entendimento estaria dividido entre o mundo dos mortos e dos 

vivos, possuindo os vivos constante ligação entre suas divindades territoriais e seus 

antepassados, muitas vezes divinizados. Tais ancestrais se inserem na intervenção das 

disputas comunitárias, assegurando as regras e padrões morais em cada comunidade. 

Para tal, há a necessidade de respeitá-los contribuindo para cerimônias que 

homenageiem os antepassados, as quais, fazem parte do comportamento exigido 

socialmente para obter bonanças.  

Interessante pensar que neste mesmo sentido, é dada bastante importância para 

os ancestrais dentro dos terreiros de candomblé, como aqueles que aconselham e trazem 

benesses ou a partir de suas histórias míticas que orientam os rituais das casas de 

candomblé. Da mesma maneira, ancestrais podem trazer malefícios através de atitudes 

errôneas escolhidas por um sujeito para com sua comunidade ou o esquecimento do 

indivíduo sobre os ritos em prol do seu ancestral. Lembrando que ancestrais no Brasil se 

referem, na maioria das vezes, aos ancestrais espirituais e não propriamente aos 

familiares consanguíneos dos membros do grupo. Isto se deu, devido as dificuldadesde 

manutenção das famílias causadas pela diáspora africana.  

De qualquer forma, o desenrolar das consequências boas ou ruins para um 

sujeito ou seu entorno depende das atitudes do ser humano em relação à sua 

comunidade, seja ela espiritual ou mundana. 

Os africanos, particularmente os iorubás, são muito pragmáticos em sua 

abordagem da moralidade, e embora a religiosidade possa servi-los como uma força 

motivadora, não é o apelo final em questões morais. (GBADEGESIN apud 

BALOGUN, 2013, p.:110). 

 

As injunções da moralidade, na medida em que se relacionam com a 

religiosidade no meio [de certos] africanos, serão motivadas por 

considerações humanísticas. Assim, a invocação do Ser Supremo, das 

divindades, dos ancestrais e de outras forças em questões morais 

destina-se principalmente a dar legitimidade, por meio de um 

mecanismo de reforço já disponível, ao que muitas vezes é dado como 

moralmente obrigatório no sentido humanístico. Ser moralmente 

correto não é uma questão de agradar as forças sobrenaturais, mas sim 

de promover o bem-estar humano (BEWAJI, 2006, 398-399). 

 

 

Aliás, autores como J. Sweet explicam que a fé em certa divindade dependia da 

eficácia desta na correspondência com o mundo humano. Se a divindade não produzisse 

os resultados esperados, era possível procurar outro apoio espiritual que os cumprissem. 



 

47 
 

(Idem, 2007, p.: 137). Isso demonstra que os deuses africanos não possuíam uma 

relação de onipotência com seus fiéis e sim de conveniência. 

Segundo Anwuluorah e Asike, as virtudes importantes são expressas em 

provérbios ou expressos na forma de um conto popular com uma moral, contendo 

prescrições para a ação ou como agir em julgamentos. Provérbios são frequentemente 

citados em uma discussão, podendo resolver a disputa instantaneamente, pois estes 

teriam sido transmitidos pelos ancestrais e predecessores a quem se deve a experiência e 

a sabedoria comuns. (Ibidem, 2015, p.: 192). Eis alguns provérbios iorubás, como 

exemplos: 

 

A se gbe kan kosi; a se pamo lowa – As ações humanas nunca são 

impunes, ainda que sejam ocultas. 

Eni ti o gbin ebu ika, ori omo re ni yio hu le - Aquele que semeia a 

semente da maldade, é na cabeça de seus filhos que ela crescerá. 

Ik    to on’ik ; rere    a eni rere - A maldade seguirá o ímpio; 

bondade seguirá o (moralmente) bom. (BALOGUN, Babalola J., 

2013, pp.: 104-105). 

 

 

 

Tais provérbios exemplificam a questão da moral ideal, da justiça e da ideia que 

dependendo das ações dos indivíduos, elas levarão a consequências proporcionais aos 

atos. 

Nesse mesmo sentido, os orikis (saudação), conforme Poli, representam a 

opinião pública sobre uma pessoa, sendo assim eles carregam aspectos morais referente 

ao indivíduo que o identificam perante a sociedade.  

Os orikis podem conter uma enumeração de nomes que descrevem o status, os 

apelidos e a aparência da pessoa; um relato de suas realizações e de suas façanhas e 

comentários. São elaborados no decorrer da vida de uma pessoa a partir de frases, 

qualificativos, apelidos criados por seus contemporâneos e amigos íntimos. Os próprios 

orikis podem utilizar provérbios e sentenças do imaginário popular para serem 

proferidos. (POLI, 2019, pp.: 17-25). 

Da mesma forma, o mito contido no corpus literário Ifá nos diz como Orunmila, 

ao buscar o sucesso, foi aconselhado a casar com iwa, e como o casamento rendeu 

grandes sucessos. A implicação disso, é que através das lentes críticas de iwa que o 

sucesso genuíno surge na vida, incluindo a vida após a morte, daí a expressão: iwa nii 

bani de saree; owo / ola ko je nkan fun ni – o caráter é aquele que segue alguém até o 



 

48 
 

túmulo; dinheiro / riqueza não ajuda ninguém (quando ocorre a jornada para a vida após 

a morte). (OYESHILE apud BABALOGUN, 2013, p.: 112). 

Ainda nesse ponto, observamos que a lógica do corpus dos odu de Ifá [e outras 

literaturas de matriz africana] exigem personagens que se mostram a partir da prática 

social e de ação com a energia do mundo e não em uma moral hermética, pois demanda 

análise com cuidado e intelecto e não mera obediência. (ABAYOMI, 2021, p.: 16). 

Os odus aparecem nos jogos divinatórios de origem nigeriano, muito usados no 

Brasil nas casas de candomblé por sacerdotes, sacerdotisas e especialistas em 

divinações, como os babalaôs. 

Dentro dos odus estão os caminhos e as possibilidades que cada indivíduo 

carregará em vida. Nesse sentido, os odu são os destinos possíveis de cada um, podendo 

conter as coisas que se deve evitar, os eventos que podem colocar em risco a vida, as 

comidas que fazem bem, as comidas que fazem mal, as aptidões profissionais, a relação 

com os ancestrais, as folhas que curam e que matam, os ebós
21

 que salvam e os orixás 

que o acompanham. Representam assim, os caminhos: ire (positivos/equilíbrio) ou 

ibi (negativos/desequilíbrio) através dos valores, virtudes e propostas que impactam na 

vida social. (SALAMI, S., 1999, pp.: 141-354; ỢLAIGBO, O., 2011). 

Desta maneira, o conhecimento desses ―caminhos‖ traz à tona a responsabilidade 

individual para lidar com problemas, refletindo sobre os odus para manter o equilíbrio 

pessoal e do seu entorno e desta feita utilizando apropriadamente o caráter.  

Tanto esta ocorrência de divinação dos odus quanto as adivinhações entre muitos 

povos africanos, como os da África Central Ocidental, da Costa da Guiné e da Mina 

(Alta e Baixa Guiné), leva em conta as opiniões e o sentido moral de uma sociedade, 

visando o bem-estar coletivo e individual. (SWEET, 2007, p.145; 157). 

Para se entender a função de iwa nessa moral, é preciso ainda falar de esan 

(justiça cósmica), a qual, irá se desenvolver conforme o caráter do sujeito, é a 

consequência dos atos morais, interferindo no próprio agente ou em sua família. Pode 

também influenciar as relações sociais se estendendo até os membros mortos de uma 

comunidade. (BALOGUN, 2013, pp.: 115-116). 

Desta forma, essa moralidade tem grande valor comunitário e não é normativa, 

uniforme ou absoluta, pois é cambiável conforme a pertinência social de certo 

                                                           
21

 Rituais de banhos, preparação de comidas e oferta de objetos sagrados com a finalidade de obter 

energia positiva, equilíbrio e expurgar os malefícios. [Nota do autor]. 

 



 

49 
 

indivíduo, exatamente porque interfere o meio social do sujeito. Tal esquema não tem 

um sistema fixo de avaliação com base no qual as ações devem ser julgadas corretas ou 

erradas. Logo, a aprovação ou condenação se referem às consequências benéficas ou 

prejudiciais ocasionadas após o ato perpetrado. 

 

 

1.5. Escravidão brasileira e reconstrução iorubá 

 

O Brasil acolheu povos africanos, não só escravizados, entre os séculos XV e 

XIX, do que qualquer outra colônia europeia e esse destino teve um impacto cultural 

que moldou a sociedade e as instituições sejam elas do tempo colonial até nossos 

tempos.  

Até o século XVII, 90% dos escravizados eram da África Central, atendendo a 

demanda dos engenhos de açúcar brasileiros. Em fins desse século, devido a uma forte 

seca, fome e doenças nessa região, os mercadores brasileiros se direcionam para a Costa 

da Mina na Baixa Guiné.  

Com a descoberta de ouro e diamante no Centro-Oeste brasileiro, a partir do 

século XVIII, aumentou-se a necessidade de escravizados, sendo buscados em diversos 

portos africanos na Alta e Baixa Guiné, África Central e Oriental, mas predominando os 

da Baixa Guiné.  

 

Fig. 01. Nações e áreas africanas, segundo documentos brasileiros 

 



 

50 
 

 
 

 

 

 

Dentre os povos da Baixa Guiné, muitos eram chamados de minas, devido a 

obtenção de escravizados na feitoria de São Jorge da Mina (Gana), estes que em sua 

maioria inicialmente eram de origem aja/adja, ligados com a história dos fon do reino 

do Daomé.  

A então Costa da Mina correspondia à área ocidental africana, onde europeus em 

finais do século XV negociavam ouro, na atual Gana. Entre 1482-84, Portugal construiu 

nessa localidade o forte de São Jorge, chamado, posteriormente, de São Jorge da Mina, 

assim como seus escravizados vindos de lá. A Costa da Mina passou a abranger as 

regiões de Shama e Edina ou Costa do Ouro, a costa do Sotavento, isto é, a leste do 

Fonte: SWEET, 2007, p.: 37. 

 



 

51 
 

Castelo de São Jorge, Pequeno Popo (Aneho, no Togo), Ajudá (Uidá, Whidah, no 

Benin), Jakim (Godomey, no Benin) e Apá (Badagri, no território nigeriano) que se 

estendia do delta do rio Volta, em Gana, até a desembocadura do rio Níger, na Nigéria. 

(NASCIMENTO, 2010, p.: 23). 

Mas, ao fim do século XVIII, devido guerras internas
22

, o número de 

escravizados de língua iorubá e os haúças se fizeram mais presentes do que os outros. 

(SWEET, 2007, pp.20-33). Ademais, sendo uma das línguas francas da região, o iorubá, 

percebemos a amplitude da iorubalândia e sua influência que fazia correlação com o 

comércio da Costa da Mina. Porém, essa proeminência se fez melhor a partir de fins do 

século XVIII em diante. 

Esta mudança ocorre, pois, Alladá, território dos fon-adja e reino do litoral do 

atual Benin, absorvido pelos fon do Daomé, até então era tributário do reino do Benin, 

em fins do século XVII, foi invadida e submetida pela cavalaria de Oyó (iorubá). Ao 

longo do século XVIII, guerras entre povos daomeanos e Oyó foram constantes, 

terminando num acordo, no qual, Uidá permaneceria como porto daomeano e a divisão 

de Alladá entre os dois reinos, surgindo Porto Novo, território de comércio de Oyó. 

Desta forma, o domínio de Oyó sobre a Costa da Mina, através de Porto Novo, 

garantiriam a esse reino o controle do principal centro do tráfico escravo da região, 

juntamente com o porto de Onim (Lagos), na Nigéria. Além disso, disputas internas, no 

final do século XVIII, e a jihad – guerra santa – do Império muçulmano de Sokoto, 

aplicada às terras ao norte da Iorubalândia, culminaram com o enfraquecimento e 

subsequente derrota de Oyó em guerra contra o exército do Daomé. 

                                                           
22

 Em meados do século XVI, é provável que portugueses tenham estabelecido contato com o reino de 

Alladá (no Benin), habitado principalmente pelos fons Adja-Tado, reino que detinha o poder hegemônico 

na Costa da Mina, dando início ao monopólio português, a partir desse reino, do tráfico escravo para o 

Novo Mundo. O fim desse monopólio aconteceria com a aliança de Portugal com o rei de Castela (a 

instituição da União Ibérica em meados do século XVII), que seria o pretexto da Companhia Holandesa 

das Índias Ocidentais, que vivia em conflito político com a Espanha, para invadir e dominar as possessões 

portuguesas de ultramar. Em 1637, os holandeses conquistaram a principal feitoria portuguesa na África, 

o Castelo de São Jorge da Mina. Em 1640, Luanda, o principal porto de embarque escravo angolano, foi 

conquistada, permanecendo sujeita à Companhia Holandesa das Índias Ocidentais até 1648, quando foi 

recuperada por Portugal através de tropas brasileiras enviadas do Rio de Janeiro. A partir daí a presença 

de holandeses, franceses e ingleses nessa região daria origem a uma série de disputas comerciais e a 

subsequente busca pelo monopólio do tráfico escravo em torno da produção de açúcar de suas possessões 

nas Antilhas, que refletiria no surgimento de pequenos reinos nesse território africano, tais como Popo e 

Hueda. A partir de 1680, com a chegada dos gãs e dos fanteanés e a subsequente fundação do reino Gen 

(Pequeno Popo) nessa região, disputas interétnicas entre esses pequenos reinos viriam a se exacerbar e 

inaugurar um período de grandes tensões sociais e guerras, nas quais, estavam envolvidos Coto, Aneho, 

Popo, Uidá, Alladá, Offra e Jakin. (NASCIMENTO, 2010, pp.:23-24). 

 



 

52 
 

Assim, o reino do Daomé, passou a controlar o comércio escravo na Costa da 

Mina a partir de Uidá e milhares de africanos falantes do iorubá, habitantes no território 

daomeano (Sabe, Ketu, Awori, Afonyin, Ohori, Idaisa, Ifé, Isa, Manigri) foram 

submetidos e escravizados. (NASCIMENTO, 2010, pp.:26-27). Foi então neste período 

e ao longo do séc. XIX, que aumentou consideravelmente o número de povos 

escravizados para o Brasil de falantes do iorubá (nagô no Brasil) e aqueles de origem 

muçulmana (malês, no Brasil
23

). 

De fato, ainda que houvessem dispersões e separações causadas pela escravidão, 

guerras e outras contendas, há autores que defendem que tanto a captura, o costume de 

embarque em certos portos, a relevância comercial de certo porto, quanto a preferência 

de etnias africanas permitiam uma maior aglutinação étnica de africanos que eram 

trazidos para as colônias. (SWEET, 2007, p.:17; HALL, 2005, pp.: 131-133). 

No entanto, percebemos ainda que o possível isolamento durante o tráfico 

Atlântico não impediu os rápidos agrupamentos feitos pelos africanos. Assim, amizades 

e redes de parentesco eram reconstituídas, sendo este movimento exemplificado nas 

famílias-de-santo dos terreiros ou no apadrinhamento que se apresenta na história de 

Bangbosé Obitikô. Outro termo relatado é a denominação malungo que significava 

camarada, parente ou irmão utilizado nos navios negreiros.  

Ademais, a predisposição para adotar estranhos era comum em algumas 

sociedades africanos possibilitando também uma mistura de parentesco e culturas. 

(SWEET, 2007, p.: 51-69). 

Para Thornton, as Américas foram formadas após a colonização, com variadas 

culturas de origem africana, tendo a cultura europeia, mais homogênea, se tornado o elo 

de ligação entre diferentes povos que vieram para o continente americano, além dos 

indígenas. 

Os africanos escravizados foram separados por nações etnolinguísticas com 

culturas distintas, mas mantiveram similaridades básicas entre eles, como conceitos 

religiosos, filosóficos, princípios estéticos ou herança artística. (Idem, 2004, p.: 256-

                                                           
23

 De fato, malês era uma referência aos muçulmanos, podendo ser povos falantes do árabe, devido a 

religião, e também falantes de outros idiomas, como os hauçás, nupes, bornos, borgus e outros, os quais, 

mesclavam culto do islã com o dos orixás ou outras divindades. Estima-se que entre 75 a 124 mil 

africanos malês foram transportados entre 1800 e 1850 para o Brasil, especialmente para a Bahia, dando 

início a uma mudança na configuração étnica, nomeadamente a feição, a língua, visões de mundo e 

postura ante a escravidão, do africano baiano. Incluídos entre eles estavam também oyós, ekitis, yagbas, 

okuns, além de iorubás do Norte, também transportados para a Bahia em levas numerosas. 

(NASCIMENTO, 2010, p.27). 



 

53 
 

257). Além disso, contatos comerciais, guerras ou casamentos entre clãs também no 

continente africano interligavam essas diferentes populações.  

O próprio iorubá era uma língua franca ao longo da costa do Benin, assim como 

a presença em comum das mesmas divindades e estilo de arte nesse território. No 

mesmo sentido, na costa da Angola as línguas quicongo e quimbundo eram as línguas 

mais faladas nessa área, tendo muitos vocábulos em comum. (THORNTON, 2004, 

pp.:260-262). 

Novamente, isso significa que os escravizados africanos tinham já fortes 

ligações culturais antes de embarcarem nos navios, tendo similaridades que irão 

transparecer também nas Américas. Além disso, como já dito, os portos de embarque 

africanos obtinham populações relativamente homogêneas, unidas ou pelo comércio e 

idioma franco ou por pertencerem a etnias próximas.  

Ademais, haviam muitos compradores que obtinham inúmeros escravizados de 

uma mesma etnia. Isso possibilitou no continente americano a partilha de noções 

culturais comuns entre pessoas de um mesmo grupo, o que serviu de base para certa 

continuidade e transmissão de costumes de origem africanos
24

.  

Diferentes grupos africanos reuniam-se muito próximo uns dos outros nas 

cidades e fazendas americanas, conciliando suas diferenças em um novo cosmos afro-

americano
25

,com base africano, teor cristão e propriedades indígenas. Isso 

provavelmente facilitou a inserção dessa cosmologia na sociedade colonial americana, 

ainda que passasse por constantes julgamentos. 

As demandas por escravizados dependiam além de preferências particulares, de 

problemas com governos europeus e guerras internas entre reinos africanos. Por isso, só 

por volta do séc. XVIII, devido a conjuntura africana que africanos escravizados de 

influência iorubá começam a chegar em maior quantidade no Brasil.  

Também é a partir do séc. XVIII, que houveram condições materiais, sociais e 

políticas para a criação e organização estrutural de práticas sincréticas que formaram o 

candomblé nas suas múltiplas facetas, com os grupos jêje, ketu e outros. Condições 

essas como o aumento da urbanização, crescimento das cidades e ascensão econômico-

                                                           
24

 Por exemplo, muitas revoltas nas Américas tinham como maioria um mesmo grupo étnico, 

desenvolvendo estruturas políticas e costumes conforme entendiam sua identidade étnica de origem 

africana. (THORNTON, 2004, p.:274-277). 

 
25

 Termo utilizado pelo autor para explicar as relações ao longo da colonização entre africanos e 

ameríndios nas Américas, desenvolvendo maneira ímpar de entender o mundo terreno e sobrenatural. 

(THORNTON, 2004, pp.:345). 



 

54 
 

social, inclusive de negros alforriados e libertos, a proeminência cada vez maior das 

irmandades negras que ajudavam seus compatriotas, assim como os outros grupos 

filantrópicos, brasileiros e africanos, que reiteraram a força étnica e religiosa de certos 

grupos. Além do crescimento do movimento abolicionista. (VIEIRA, 2018; GOMES, 

2009; GOMES & NEGRO, 2010). 

 

Em Cachoeira, São Felix e Maragogipe, municípios localizados no 

baixo Paraguaçu e aninhados no fundo da Baía de Todos os Santos, [e 

Salvador] as manifestações religiosas de cunho africano foram 

marcantes. Cachoeira, especificamente, foi nos séculos XVIII e XIX 

uma vila populosa e rica. Sua riqueza, como mencionado, se 

alicerçava na sua condição portuária e zona de engenhos de açúcar, 

que floresceu no Iguape, na sua porção sul, e zona de produção de 

tabaco, que desenvolveu na sua porção oeste. A sua urbanidade 

possibilitou a vinda de ex-escravos, principalmente africanos jêjes e 

nagôs, que em bairros residenciais formados nas zonas afastadas da 

área urbana fundaram os primeiros núcleos de cultos religiosos. 

Devido à presença expressiva de africanos oriundos da Costa da Mina, 

esses núcleos mais tarde se institucionalizaram com variadas 

denominações, tais como jêje marrin (mahi), jêje efan, jêje savalu, jêje 

modubi, jêje mina e também jêje-nagô. Trata-se de topônimos (savalu, 

mahi) e etnônimos (efan, modubi) da Costa da Mina, que foram 

utilizados para designar, no âmbito do candomblé, a estrutura ritual de 

―terreiros‖ oriundos dessas localidades e povos. No caso espec fico da 

denominação jêje-nagô, trata-se de cultos a divindades de diferentes 

povos africanos mesclados no Brasil. E, baseado no fato de que a 

maioria das nomenclaturas hierárquicas e espaciais de um terreiro é de 

étimo adja-fon-ewê, é provável que tenham sido os jêjes os primeiros 

a se organizarem socialmente enquanto uma instituição religiosa, além 

de emprestarem seu modelo para a formação de terreiros de outras 

―nações‖. (NASCIMENTO, 2010, p.131). 

 

 

A despeito do desenvolvimento de comunidades étnicas africanas e suas 

semelhanças no Brasil, é visto que a cultura está em constante mudança em razão de 

políticas, mudanças ambientais, crescimento populacional, etc. Isto é, temos então nem 

a aculturação, nem a continuidade plena das culturas africanas e sim princípios 

organizacionais africanos que davam coerência para as nações viventes na América.  

Aliás, essa denominação em ―nações‖ de muitos grupos africanos vindos para as 

Américas, entre os séculos XVII e XVIII, era utilizada por muitos traficantes de 

escravizados, missionários e funcionários da administração de feitorias europeias. No 

contexto da África Ocidental, esse termo estava determinado pelo senso de identidade 

coletiva que prevalecia nos estados monárquicos europeus e que se projetava em suas 

empresas comerciais e administrativas na Costa da Mina, por exemplo. 



 

55 
 

O paralelo feito entre sociedades africanas e europeias se dava, principalmente, 

na afiliação por parentesco a certas chefias, organizadas em torno de instituições 

monárquicas. Entretanto, a identidade coletiva de muitas sociedades africanas estava 

articulada com os grupos étnicos, com a religiosidade, o território, o idioma, a 

organização política, vínculos de parentesco e de ancestralidade em comum. Mesmo 

assim, essas identidades estavam sujeitas a transformações diante de guerras, uniões 

matrimoniais, apropriação de cultos religiosos ou mudanças políticas. (PARÉS, 2018, 

pp.: 23-25). 

Assim, é nessa perspectiva que são aplicados o termo ―nações‖ africanas no 

contexto colonial brasileiro que estava muito mais vinculada aos interesses escravistas 

das classes dominantes coloniais e de forma alguma eram homogêneos ou englobavam 

grupos fechados propriamente.  

No Brasil, a chamada nação nagô compreende nagô-ketu, nagô-ijexá, efon, 

dentre outras, falantes do iorubá e tendo como culto principal, os orixás. A jêje 

diferencia-se entre jeje-mahi, jeje-savalu e jeje-mudubi de culto vodun e idioma ewe-

fon, basicamente. A nação angola, congo-angola ou bantu inclui as línguas quimbundo, 

umbundo, quicongo, com o culto aos inkices. (CAPONE, 2015; BENISTE, 2019; 

PARÉS, 2018). Assim, essas subdenominações podem se associar a antigos povos, 

regiões ou reinos africanos, sendo formas que foram encontradas para a valorização de 

identidades africanas em terras brasileiras. 

Há também os chamados caboclos, embora as casas que cultuam exclusivamente 

essas entidades de origem indígena, raramente reivindicam constituir uma ―nação‖. 

Porém, os caboclos estão na maioria das casas de candomblé nagô, sendo em muitos 

casos retratados como um dos aspectos de Oxóssi, deus da caça e do mato já que se 

referem às entidades originária dos indígenas, ligados as matas também. Cada uma das 

três principais ―nações‖ é dividida em subcategorias ligadas a regiões ou famílias 

africanas particulares.  

Logo, conforme Thornton, também é possível associar elementos africanos, 

europeus [e indígenas] que culminaram na fusão e diálogo de diferentes tradições, 

sobretudo religiosas. (Idem, 2004, p.: 320-321). Porém, é preciso lembrar que esse 

diálogo nem sempre foi pacífico. 

 

 

 



 

56 
 

 

 

 

I. Etnias africanas no Brasil: o caso nagô e jêje 

 

Nesta dissertação entrevistei participantes dos grupos jêje (de culto vodun) e 

nagô (de culto orixá)
26

, mas que no caso nagô se subdivide em ketu, o qual, por sua vez, 

está ligado com a família Bamboxê (ainda que esta família tenha sua origem em Oyó). 

No Brasil, os termos ―nagô‖ e ―jêje‖ se popularizaram e foram apropriados pelos 

criadores dos terreiros para se remeter aos povos mais ligados aos orixás e ao iorubá 

(chamados de nagôs) e os povos mais conectados aos voduns e a língua fon (chamados 

de jêje). 

As casas da nação ketu
27

 têm uma história com o antigo Reino de Ketu, no atual 

Benim (África), um subgrupo dos falantes do iorubá, assim como os habitantes de Oyó 

e Ifé
28

. Conforme esses reinos foram crescendo a língua e a influência iorubá também se 

expandiram, incluindo o culto aos ditos orixás (divindades locais), absorvendo e 

mesclando os cultos e cultura entre cada cidade das regiões sob influência iorubá.  De 

fato, divindades de outros povos, como os voduns, do Reino Daomé e adjacências, 

também entraram nesse cruzamento. 

Não se sabe exatamente de onde provém o termo jêje que só aparece na Bahia no 

século XVIII, mas passou a compreender todos povos com cultos voduns, os quais, 

estavam, em geral, sob a liderança do Reino do Daomé (da área linguística chamada 

Gbe). 

                                                           
26

 Os Orixás e os voduns são divindades que correspondem a pontos de força da Natureza. A 

característica de cada um aproxima-os dos seres humanos, pois eles manifestam-se através de emoções 

como nós. Sentem raiva, ciúmes, amam em excesso, são passionais. Cada Orixá ou vodun tem ainda o seu 

sistema simbólico particular, composto de cores, comidas, cantigas, rezas, e espaços físicos. (PARÉS, 

2016; SILVA, R. 2015, p.37). 

 
27

 Esse termo nação é multidimensional, usado por europeus na África remetendo ao senso político-

administrativo dos Estados europeus, aos portos em que os escravizados eram embarcados ou seguindo as 

articulações africanas, era ligado ao parentesco, englobando etnia, religiosidade, território, língua e 

governabilidade. A partir do séc. XVIII, com as migrações e guerras africanas e a maior intromissão de 

europeus no continente, o termo se torna mais genérico, colocando diversos grupos, relativamente 

próximos cultural e territorialmente, dentro de poucas classificações, como iorubás, nagôs, jêjes, angolas, 

etc. (PARÉS, 2018, pp.: 23-62). 

 
28

 Oyó e Ifé são cidades africanas, pertencentes à atual Nigéria. As duas foram habitadas por povos 

falantes do iorubá entre os séculos VI e XI e a partir do século XV, passaram a ser submetidas ao alafim, 

rei de Oyó. Oyó se torna um grande centro político-econômico e Ifé um famoso centro religioso. (LOPES, 

N. 2004, p.: 505; 336). 



 

57 
 

Povos da área dos falantes do conjunto linguístico gbe, como os arda, coda, fon, 

savalu, mahi, adja-ewe, aizo, hula, gen e outros aparecem em alguns inventários 

baianos, mas aos poucos a denominação ―jêje‖ parece ter suplantado e englobado todos 

esses grupos aqui no Brasil por similaridades religiosas, linguísticas e culturais em 

geral.  

Abaixo a imagem mostra a área dos gbe-falantes e principais grupos étnicos -

século XVIII-XIX, os quais, serão denominados no Brasil de iorubá/nagô e jêje. (Fig. 

02) 

 

 

Fonte: PARÉS, 2018, p.: 30. 

 

Já entre os povos antigos falantes do iorubá encontramos os de Ketu, Oyó, Savè, 

como os anagô, gun, idjè, egbas, dentro outros. Segundo Smith, Merlo e Vidaud, 

podemos englobar tais povos em áreas linguísticas com mais ou menos as mesmas 

tradições, no quesito religioso, principalmente, e no Brasil todos esses povos serão 

chamados de ―nagôs‖. (Smith, Robert. 1988; Merlo e Vidaud. 1984). 

Esses falantes do iorubá, habitavam um território para além das fronteiras atuais 

da Nigéria, Gana, Togo e Benin. A chamada Iorubalândia do passado abrangia, 



 

58 
 

aproximadamente, entre os rios Níger, Rio Okpara e para além do Rio Benué, se 

misturando a outros povos. (COSTA E SILVA, 2021, p.51). 

 

 

 

 

Fig. 03. Limites da Iorubalândia conforme os rios da região 

   

 

 

Fig. 04 Área de influência iorubá e algumas etnias (século XVIII/XIX) 

 

Okpara R. Benin  

Togo  

Nigéria 

Gana  

Fonte: COSTA E SILVA, 

2021, p.51. 

 



 

59 
 

 
Fonte: < https://www.quora.com/What-is-the-history-behind-the-Yoruba-speaking-people-in-Brazil>. 

Acesso em: 30/5/2022. 

 

O mais comum eram classificações bem definidas das etnias entre os próprios 

africanos quando se autodenominavam em suas irmandades e outros agrupamentos. As 

generalidades metalinguísticas acabaram por serem adaptadas posteriormente, 

sobretudo, nos meandros religiosos do candomblé.  

Essas denominações, como nagô e jêje, não eram utilizadas na África, sendo 

(re)construídas conceitualmente pela historiografia e etnografia brasileira, entre finais 

do séc. XIX e 1940, para classificar os vários grupos da África Ocidental que foram 

escravizados e enviados, sobretudo, para a Bahia, no século XIX, os quais, tinham 

grande influência iorubá.  

Também acabou sendo uma forma de classificação para autovalorização da 

identidade iorubá através de uma elite religiosa e acadêmica vinculada ao idioma iorubá 

e à Nigéria, tendo ligação com os pesquisadores brasileiros, os quais, priorizaram a 

religiosidade advinda dos ritos e da linguagem iorubá, pressupondo inclusive, que o 

https://www.quora.com/What-is-the-history-behind-the-Yoruba-speaking-people-in-Brazil


 

60 
 

termo ―nagô‖ seria uma corruptela de anagô, uma etnia da Nigéria e do Benim, assim 

como um termo pejorativo dado aos habitantes de Oyó pelo reino do Daomé. 

(MATORY, 1998; PARÉS, 2018, p.: 26). 

Desta maneira, um dos primeiros terreiros documentados no Brasil foi 

denominado jêje-nagô, pois continha muitas influências tanto dos falantes do iorubá 

quanto dos falantes do ewe-fon, mistura linguística corrente no reino do Daomé e 

proximidades, ainda que não fossem os únicos idiomas.  (LOPES, N. 2004, pp.: 373; 

344. PARÉS, 2018, pp.: 25-35).  

Ainda assim, haviam críticos a esta denominação exógena, o antropólogo 

Melville Herskovitz questionava a categoria jêje-nagô que na verdade foi cunhada pelo 

estudioso Nina Rodrigues. Herkovitz recomendava distinguir de forma mais minuciosa 

as distinções entre os grupos e os rituais daomeanos e iorubanos. Ele percebia diferentes 

denominações em sua época, tais como ketu, ijexá, caboclo, mahi, savalu, congo-

angola, entre outras.  

  despeito das generalizações, o termo ―nagô‖ se tornou comum e imagina-se 

que seja pela maior conecção entre estudiosos e religiosos entre Brasil e Lagos 

(Nigéria), passando a denominar todos aqueles de influência iorubá. Nessa mesma 

esteira de unificação os vários grupos de cultura vodun também foram conceituados 

como jêje, inclusive se autoidentificando como tais. (PARÉS, 2016, p.: 135).  

Segundo Sweet, o número de africanos escravizados de influência iorubá 

aumentou durante o século XVIII em detrimento dos já comumente escravizados do 

Centro-Oeste africano, devido uma grande seca e fome que diminuiu o excedente de 

pessoas na região central da África, levando o mercado de escravizados a se direcionar 

para a Costa da Mina (Benin). O crescimento de portos no Golfo do Benin concorreu e 

limitou os portos daomeanos, explicando também a vinda desses grupos falantes do 

iorubá e outros, como hauças, tapas e etc.  

Ademais, com a descoberta do ouro e diamante no Centro do Brasil criou-se 

uma demanda por mão-de-obra para além da região açucareira do Nordeste. (SWEET, 

2007, p.: 33). 

Assim, aos poucos a importação de povos das regiões da Alta e da Baixa Guiné 

(que inclui o litoral dos atuais Gana, Togo, Benim, Nigéria) suplantou a do Centro-oeste 

africano e isso se refere exatamente aos grupos que aqui vieram chamados de ketu, jêje 

e a família Bamboxê de Oyó.  



 

61 
 

Entretanto, há de salientar que principalmente, na Bahia, os chamados jêje, eram 

ainda majoritários em Salvador entre os libertos até meados do séc. XIX, o que os 

facilitou na estruturação do seu candomblé e facilitou na predominância do seu culto 

vodun em regiões como o Recôncavo.  

Ainda assim, conforme Sweet, muito do pensamento e religiosidade de 

diferentes etnias do centro e da África Ocidental ao entrarem em contato ao longo da 

escravidão se mesclaram, partilhando suas crenças de adivinhação, significados e 

restauração do equilíbrio temporal através da intervenção espiritual, por exemplo. Para 

este autor, a instituição da adivinhação e divinação mudou muito pouco na transição da 

África para as Américas, porém, certas adaptações ocorreram, se equilibrando às 

necessidades coloniais.  

Ademais, costumes e a religiosidade de povos africanos ocidentais já tinham 

fortes ligações. Há evidências de que em meados do século XVIII, os sistemas 

religiosos das cidades falantes de culto orixá já penetravam no sistema religioso vodum 

de maneira mais contundente do que o reverso. (PARÉS, 2018, p.:37). 

Diferente do que muito se pensou ao longo do tempo, a formação cultural e 

familiar de grupos africanos foi possível, apesar de toda a dificuldade advinda da 

diáspora. A adoção de filhos, agregados, filhos de santos, afilhados, e toda uma rede 

mista de parentesco é relatada por Sweet, Parés e Sheila de Castro permitindo a 

recriação de práticas culturais africanas, como a dos iorubás, em território brasileiro. 

(PARÉS, 2007, pp.: 111-152; DE CASTRO, 2001, pp.: 289-329; SWEET, 2007, pp.: 

159-164). 

De fato, conforme Hall, há evidências de que muitos africanos identificavam 

suas próprias etnias, mostradas em documentos jurídicos, comerciais e religiosos e não 

apenas denominações étnicas conforme os portos de suas vendas, sobretudo, aqueles 

que estavam a mais tempo nas Américas e tinham maior domínio da língua local. 

(HALL, 2017, pp.: 71-96). Logo, como já mencionado, a ideia de uma grande 

fragmentação dos povos africanos ao longo da escravidão por várias regiões americanas 

não permitiria nenhuma ou quase nenhuma transmissão de elementos culturais por tal 

território.  

Entretanto, hoje é sabido que os navios negreiros portavam em lugares 

específicos, majoritariamente na mesma costa, de forma rápida para evitar revoltas e 

logo retornavam para terem maior probabilidade de obter mais ―mercadorias‖ vivas no 



 

62 
 

translado. Até mesmo no início do tráfico atlântico poucas etnias estavam envolvidas no 

processo.  

Assim, africanos das mesmas regiões, como os chamados jêje, do Daomé, os 

povos de Ketu, o grupo de Oyó e outros do entorno, falantes do iorubá, comumente 

chamados de nagô, chegavam a vários lugares das Américas em ondas. (HALL, 2017, 

pp.: 114-124). 

Os próprios escravizados ao longo do percurso procuravam seus compatriotas, 

como uma forma de sobreviver a tal situação. (THORNTON, 2004, pp.: 253-278). 

Assim, aos poucos, à despeito da mescla de agrupamentos, as aglomerações vão se 

dando também, resignificando novos modos de estar no atual território chamado Brasil. 

Por fim, as associações de caráter religioso providenciaram formas que 

reforçaram o sentimento de comunidade. Assim, as irmandades católicas que podiam 

ser separadas em nações ou não, os batuques
29

 e por último, os candomblés, com a 

―fam lia de santo‖, contribu ram para manter os laços culturais para além do parentesco 

consanguíneo.  

 

 

II. A invenção da África no Brasil: ketu, jeje e bamboxê 

 

O modo como os grupos: Ketu, Jêje e Bamboxê se entendem no Brasil não estão 

isolados de suas histórias na África com permanências que são visíveis em ritos, 

linguagens, imagens e o contato muitas vezes direto com pessoas ilustres do continente 

(geralmente ligadas ao seu grupo/família de origem). Isso pude perceber ao entrevistar 

brevemente os participantes do candomblé dessas nações e família. 

A história desses grupos está interligada, sobretudo, a chamada nação ketu e o 

clã Bamboxê, que remete a construção da Casa Branca do Engenho Velho. Porém, a 

cultura de povos ditos jêje também vão aparecer, principalmente, nos ritos 

candomblecistas do Nordeste.  Isso é demonstrado através de autores que unem história 

                                                           
29

 O Batuque é uma forma genérica de denominar as religiões afro-brasileiras de culto 

aos orixás encontradas, principalmente, no estado do Rio Grande do Sul, de onde se estendeu para os 

países vizinhos, como Uruguai e Argentina no início do século XIX. Mas, no passado colonial, batuques 

se referiam às ―casas de batuque‖, organizações religiosas com altares e já um in cio de centralização 

religiosa-ritual em um espaço mais restrito, vistos em parte como festas e danças comuns com batucadas e 

por vezes fazendo parte de uma ritualística religiosa. Essas organizações passam a se unir de forma mais 

regular e assentada a rituais e ideias que antes estavam mais restritos aos esporádicos e fragmentados 

curadores-adivinhos do Calundu (ainda que também já formassem sociedades com cultos de calundus). 

(PARÉS, 2018, pp.: 101- 123; COSTA, R., 2016, pp.: 41-58). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B5es_afro-brasileiras
https://pt.wikipedia.org/wiki/Orix%C3%A1s
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Grande_do_Sul
https://pt.wikipedia.org/wiki/Uruguai
https://pt.wikipedia.org/wiki/Argentina


 

63 
 

oral com documentos escritos que datam desde o século XVIII, incluindo papeis de 

herança, plantas de terrenos, registros policiais, jornais e outros. 

A união de diversos grupos faz-se inicialmente de modo mais centralizado em 

confrarias. Nestas, a exclusividade étnica não ocorria de fato, ainda que houvessem 

irmandades com uma maioria étnica. Exatamente por essa heterogeneidade que muitos 

conflitos dentro das confrarias ocorriam e ao mesmo tempo o reconhecimento de uma 

identidade coletiva. Havia hierarquia nesses grupos relacionadas às funções 

desempenhadas e até mesmo à critérios de cor, diferenciando pretos, pardos, africanos e 

os nascidos no Brasil.  

A partir dessas irmandades surgiram então os primeiros terreiros de candomblé 

documentados, no Nordeste, fruto dessa heterogeneidade. A dialética jêje-nagô 

representada nesses terreiros vai ser expressa por esses grupos mencionados, os quais, 

possuem traços em comum que remontam aos contatos desde a África (comércio, 

migrações e conflitos entre o reino de Daomé, Oyó, Ketu e outros reinos) até a 

imbricação desses povos aqui no Brasil. Além disso, até mesmo a língua iorubá era de 

grande influência, mesmo na área gbe / vodun, facilitando o reencontro e aglutinação de 

povos advindos de regiões distintas. (PARÉS, 2018, pp.: 91-92).  

Diferentes nações e terreiros se conectavam em uma rede de congregações 

estabelecendo complementariedade, cooperação e também conflitos. Muitos desses 

conflitos, de fundo ritualísticos, principalmente, visavam criar maior legitimidade para 

certo grupo. 

Entretanto, ainda na Bahia os jêje tiveram uma importância, muitas vezes não 

mencionada, sendo desde o século XVIII, um grupo que já desenvolvera um senso de 

comunidade e identidade coletiva, fazendo parte entre os séculos XVIII e XIX, da 

institucionalização do candomblé junto com outros grupos.  

Mas, é preciso salientar que os candomblés mesmo contando com um número 

significativo de escravizados e fugitivos, era liderado essencialmente por libertos, pois 

estes possuíam maior mobilidade e disponibilidade de tempo e recursos para 

desenvolver e manter os rituais. Nesse sentido, na Bahia, nos períodos mencionados, 

possuía uma grande quantidade de libertos de origem jêje que merecem destaque na 

fundação dos candomblés, além dos povos ditos nagôs. (REIS, J., 2001, pp.: 116-34). 

Percebemos um processo que vai da atividade individual de especialistas 

religiosos até a formação de cultos organizados em congregações mais estáveis e 

regulares. Essas sociedades se conectavam a outras, garantindo o funcionamento de suas 



 

64 
 

atividades seja pela reafirmação ritualística seja pela diferenciação com outro grupo ou 

terreiro para constituir sua identidade, em detrimento do outro. 

Inicialmente, as lideranças eram majoritariamente homens africanos com a 

maioria de participantes mulheres, ao longo do tempo, em fins do séc. XIX, sobretudo 

na Bahia, as lideranças femininas suplantam as masculinas.  

Parés explica que essa mudança se desenvolve por vários motivos: primeiro, 

haviam terreiros administrados por 2 líderes - mulher e homem, o que não era estranho 

já na área gbe africana, o pós-abolição também diminuiu sensivelmente a entrada de 

africanos no Brasil. Ademais, a possessão no início era relacionada a um papel 

simb lico feminino e passivo, no qual, a devota é ―montada‖ pela divindade e por fim, 

como a maioria dos participantes eram mulheres, conforme os líderes africanos foram 

morrendo e a chegada destes no Brasil diminuiu muito, estas participantes foram 

tomando seus lugares na liderança dos axés. (Idem, 2018, p.: 136-150) 

Ademais, segundo Sheila de Castro, as mulheres negras no sistema escravocrata, 

sobretudo nas cidades, tiveram maior independência econômica e mobilidade social do 

que os homens, facilitando a participação delas nos candomblés. (SHEILA, 2001, pp.: 

289-329). A partir dessa informação encontramos nos primeiros terreiros baianos 

lideranças femininas que se fazem preponderantes até hoje. Porém, ao longo do século 

XX, com a expansão da ritualística candomblecista em suas diferentes nações, essa 

composição na administração dos axés em outras partes do Brasil se tornou bem 

eclética.  

Por isso, faz sentido os entrevistados no Rio de Janeiro serem líderes 

masculinos, mas que foram iniciados por sacerdotisas, ou seja, participaram de um 

retiro de no mínimo 21 dias em que a pessoa é mantida afastada dentro do terreiro, se 

dedicando aos rituais próprios para os orixás e sua entrada no candomblé de fato. 

Ainda hoje há terreiros com organizações essencialmente femininas, como os 

terreiros: Bogum, Gantois, Afonjá e o Engenho Velho, na Bahia. Os próprios 

entrevistados abordaram esse assunto Para Alexandre dos Santos, o candomblé ainda 

tem forte teor matriarcal (11:35, 23/8/2022), para Junior de Omulú (13:00, 13/8/2022) e 

Luís Claudio (16:45, 17/8/2022) o terreiro possui essa multiplicidade de gênero, porém 

as chamadas grandes sacerdotisas foram e são de grande importância para a manutenção 

da religiosidade, sem elas a organização das casas de candomblé não ocorreria, pois são 



 

65 
 

a maioria, são as abiãs, as ekedis, egbomis e mães-criadeiras e mães-pequenas
30

 que 

fazem a estrutura material e ritual do axé se desenvolver. 

Enquanto, Marcos de Carvalho fala do aumento do número de homens nesses 

espaços, indicando uma possível mudança na abertura do poder de gênero nesses locais 

(17:30, 16/8/2022). No entanto, o grande número de mulheres nas casas de candomblé 

demonstra mais um aspecto interessante, a resistência não só no âmbito da cultura 

africana e afro-brasileira, mas ainda no aspecto do gênero feminino, quando vemos 

muitas líderes mulheres e muitas participantes.  

Essas mudanças também são acompanhadas pela maior multiplicidade de 

divindades e entidades cultuadas em um mesmo espaço, sendo este um aspecto crucial 

dos ritos afro-brasileiros
31

. É nessa reconstrução que aspectos culturais dos povos de 

influência iorubá e da área gbe se fazem presentes nos candomblés seja de origem ketu, 

Oyó-ketu (Bamboxê) ou jêje-mahi.  

Enquanto isso, ao longo do século XIX, a ideia de purificação dos ritos, acabou 

por promover os terreiros nagôs/iorubás que cresceram juntamente com o número de 

falantes do iorubá, neste período, em oposição aos angolas e aos jêje. Os ditos jêje 

também pregavam tal purismo, mas devido a maior quantidade de nagôs e a 

predominância dos estudos sobre esse grupo, o culto vodun ficou invisibilizado.  

Ainda assim, quando analisamos as origens ketu, Bamboxê e jêje - mahi (dos 

entrevistados) remontamos ao Recôncavo Baiano, sobretudo Salvador e Cachoeira.  No 

Recôncavo, haviam diversos terreiros e grupos que apesar da cooperação e aglutinação 

                                                           
30

Abiãn (Abíyán, A – aquele que, bí – que nasce, íyán – com dúvidas) é o(a) frequentador(ra) da Casa 

enquanto não iniciado. Ekedis (èkèjí) ou  àjòyè, íyároba, makota, a depender da tradição da casa ou 

nação,  não entram em transe, ou seja, não incorporam,  pois que, precisam  estarem acordadas para 

exercerem sua função. Dentro de uma casa de Santo ela alimenta, lava, passa, cozinha, etc. Egbomi 

(ẹ gbọ n mi) são as pessoas que tomam a obrigação de 7 anos e com isso passa a receber alguns privilégios, 

como entrar em determinadas rodas, segurar determinados objetos e etc. Mãe-criadeira refere-se à egbomi 

encarregada de cuidar de quem está recolhido no terreiro, em seu processo de feitura de santo. É 

responsável por preparar e administrar alimentos, pela higiene e pelas roupas do iniciando, assim como 

por ensiná-lo os mistérios do candomblé. A mãe-pequena, iaquequerê ou iá-quererê (do iorubá, junção 

de iya+kekere) é a segunda pessoa mais importante em um terreiro de candomblé. Na ausência 

da iyalorixá ou do babalorixá, é ela que assume o comando do terreiro, assim como o pai-pequeno. Está 

sempre presente no terreiro e faz parte de todos os preceitos e obrigações. (JAGUN, Cargos de Santo. 

Disponível em: < https://ori.net.br/artigo8.html> . Acesso em: 14/3/22). Esses títulos podem ser usados 

em diferentes candomblés, como na umbanda. 

 
31

 Entretanto, podemos encontrar uma certa continuidade africana relacionada a diversidade de divindades 

em uma mesma região e até por mesmos sacerdotes. A facilidade de absorção de deuses de outros grupos 

no território iorubá e gbe diz respeito ao intenso contato que estes povos tiveram, mesmo antes da 

escravidão. Esses povos mantinham cultos principais, ligados a uma divindade local prioritária, seus 

ancestrais familiares e ancestrais da família real que se sobrepunham aos outros deuses. (PARÉS, 2018; 

2016). 

 

https://caminhosdoaxe.com.br/encyclopedia/feitura-de-santo/
https://pt.wikipedia.org/wiki/Terreiro_de_candombl%C3%A9
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ialorix%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Babalorix%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Preceito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Obriga%C3%A7%C3%A3o_do_candombl%C3%A9


 

66 
 

dos seus ritos, preconizavam a ideia de pureza para legitimar seu axé, ideia esta que 

tomou força no séc. XIX, exatamente para reafirmar o poder litúrgico e político de 

lideranças e espaços crioulos (afro-brasileiros) que precisavam demonstrar seu poder 

agora não mais essencialmente africano. (CAPONE, 2018, pp.: 149-158; 265-266) 

Então, temos o terreiro Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji de gaiaku
32

 Luiza de Oyá 

(Cachoeira- BA) que se relaciona com a casa de candomblé Zòògodò Bogun Malè 

Hùndo (Salvador, BA), onde foi iniciada no jêje-mahi, de culto vodun e anos depois fez 

a iniciação de Marcos Antônio Lopes de Carvalho, o 1º entrevistado, que abre no Rio de 

Janeiro – Caxias, o Hùnkpámè Hùndangbènă.  

 

Fig. 05. Fachada do Zòògodò Bogun Malè Hùndo (1835, Salvador – BA) 

   

 

Ainda que o 1º grupo jêje existente no Rio de Janeiro tenha sido o Kwé Simba 

de gaiaku Rozenda, africana que chegara da África por volta de 1850, tal grupo tem 

suas raízes no terreiro de Tata Fomotinho (Antônio Pinto de Oliveira)
33

. Este, iniciado 

também em Cachoeira (BA) e que esteve ligado com a iniciação do primeiro pai-de-

santo, de Marcos de Carvalho, Jorge de Iemanjá, já falecido. 

 

                                                           
32

 Este título é dado para a sacerdotisa de candomblé jêje, corresponde a iyalorixá ou babalorixá do 

candomblé ketu, sendo responsável pela administração da casa e detentora do axé do terreiro. [N. do 

autor]. 

 
33

 Depois de iniciado no jêje, Antonio Pinto participava como Pai-pequeno em uma casa de candomblé de 

nação Angola, assim, passou a ser chamado de "Tata" (pai) e ficou conhecido como "Tata Fomotinho". 

Em 1930, Antonio chegou ao Rio de Janeiro e fundou o Kwé Seja Nassó, no bairro de Santo Cristo, 

depois mudou-se para Madureira, na Estrada do Portela, depois para São João de Meriti, onde finalmente 

se estabeleceu na Rua Paraíba. A repressão ao candomblé era terrível mas, Antonio contava com a 

proteção de Paulo da Portela, fundador da tradicional Escola de Samba da Portela, que, de certa forma, 

mantinha a polícia distante da casa de candomblé. (Disponível em: < 
https://extra.globo.com/noticias/religiao-e-fe/pai-paulo-de-oxala/homenagem-in-memoriam-tata-

fomutinho-em-nova-iguacu-25585961.html>. Acesso em: 2/2/22). 

Fonte: 

<https://caminhosdaresistencia.com.br/

zoogodo-bogum-male-rundo/> Acesso 

em: 2/6/22. 

 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Pai-pequeno
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_de_Janeiro_(estado)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santo_Cristo_(bairro_do_Rio_de_Janeiro)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Madureira
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A3o_Jo%C3%A3o_de_Meriti
https://pt.wikipedia.org/wiki/Paulo_da_Portela
https://pt.wikipedia.org/wiki/GRES_Portela
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pol%C3%ADcia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Candombl%C3%A9
https://caminhosdaresistencia.com.br/zoogodo-bogum-male-rundo/
https://caminhosdaresistencia.com.br/zoogodo-bogum-male-rundo/


 

67 
 

Fig. 06. Entrada do Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji (1952, Cachoeira – BA) 

    

 

Temos em relação a nação ketu e a família Bamboxê (originária de Oyó) o 

terreiro matriz Ilê Axé Iyá Nassô Oká (do Engenho Velho- Salvador/BA) que se forma 

pela união da Iyá Nassô (Francisca Silva), do sacerdote Bamboxê Obitikô (Rodolfo 

Martins de Andrade), Obá Sanyá (Joaquim Vieira) e Obá Tosí (Marcelina da Silva). 

 

Fig. 07. Ilê Axé Iyá Nassô Oká (1830, Salvador – BA) 

  

A família Bangbosé e o grupo ketu até hoje tem forte ligação, vista nas 

entrevistas de Luís Claudio, participante do Axé Ilê Iyami administrado pela iyalorixá 

Lina de Oxumarê e o Babalorixá George de Sangô, ambos iniciados por Regina de 

Iemanjá (Regina Bamboxê), assim como, o babalorixá Júnior de Omulú que preside o 

Ilê Axé Osum Jokô Omi, tendo sido iniciado pela mesma Regina que possuía ligação 

sanguínea com a família Bangbosé. 

Fonte: 

<https://www.facebook.com/hunkpaime.huntolo

ji> Acesso em: 2/6/22. 

Fonte: 

<https://axecasabranca.wordpr

ess.com/2010/11/11/o-ile/> 

Acesso em: 2/6/22. 

 

https://www.facebook.com/hunkpaime.huntoloji
https://www.facebook.com/hunkpaime.huntoloji
https://axecasabranca.wordpress.com/2010/11/11/o-ile/
https://axecasabranca.wordpress.com/2010/11/11/o-ile/


 

68 
 

 

Fig. 08. Nara de Oxóssi e George de Xangô Baru – dirigentes do Axé Ilê 

Iyami 

 

Fonte: arquivo pessoal (BENISTE, 2019) 

 

Fig. 09. Lina de Oxumarê e Júnior de Omulú 

 

Fonte: arquivo pessoal de Júnior de Omulú (Disponível em: 

<https://www.facebook.com/IleAseOsumJokoOmi/photos/a.2494413600569239/5419139124763324/> . 

Acesso em: 10/6/22. 

Fig. 10. Junior de Omulú e mãe Regina de Iemanjá no Ilê Axé Osum Jokô 

Omi (2000, Nova Iguaçu/RJ) 



 

69 
 

 

 

 

 

 

Enquanto, o babalorixá Alexandre dos Santos, atuante no terreiro de mãe Nara 

de Oxóssi, o Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, foi iniciado por Alda de Xangô, na Casa de 

Xangô Aiyrá. Com a morte desta, ele adentra a casa de mãe Nara de Oxóssi, tomando 

obrigação (cerimônias para o orixá de um indivíduo) por Wanderlei de Ogun, filho-de-

santo desta dirigente. A mesma, devido sua mudança de culto, há pouca informação 

sobre sua iniciação, apenas suas obrigações que a fizeram passar para a nação ketu na 

atual casa Ayiê Ojú Odé Igbô. Porém, o que sabemos é que Nara de Oxóssi tomou 

obrigação com Lilico de Oxum e com seu falecimento passou para Benedito de Oxalá 

do Axé de Doum, o qual, era filho-de-santo de João Alagbá de Omulu. João de Alagbá 

fundou seu axé no Rio de Janeiro cerca de 1890 com a ajuda de Bangbosé Obitikô, Obá 

Sanyá e mãe Aninha (do Axé Opó Afonjá – Salvador-BA). Esta casa foi frequentada 

por figuras ilustres, como Tia Ciata
34

. 

O terreiro de Alagbá não tinha nome, era chamado de Casa de João de Alagbá, 

muito frequentado por pessoas brancas, negras e policiais, abrindo espaço para sua 

                                                           
34

 Hilária Batista de Almeida, conhecida como Tia Ciata (Salvador, 1854 — Rio de Janeiro, 1924) foi 

uma cozinheira e mãe de santo brasileira, considerada por muitos como uma das figuras influentes para o 

surgimento do samba carioca. Foi iniciada no candomblé em Salvador por Bangbosé Obitikô, era filha de 

Oxum. No Rio de Janeiro, era Iyakekerê na casa de João Alabá. Também ficou marcada como uma das 

principais animadoras da cultura negra nas nascentes favelas cariocas. Ela era a dona de uma casa onde se 

reuniam sambistas e onde foi criado "Pelo Telefone", o primeiro samba gravado em disco, assinado por 

Donga e Mauro de Almeida. (Disponível em: < http://dicionario.sensagent.com/TIA%20CIATA/pt-pt/>. 

Acesso em: 27/8/2022) 

Fonte: arquivo pessoal de Júnior de Omulú. Disponível em: 

<https://www.facebook.com/photo?fbid=422245476604642&set=pcb.422245523271304>. Acesso 

em: 10/2/22. 

 

http://dicionario.sensagent.com/TIA%20CIATA/pt-pt/
https://www.facebook.com/photo?fbid=422245476604642&set=pcb.422245523271304


 

70 
 

licença de funcionamento. Mas, quando morreu, sua casa acabou. Esse antigo terreiro 

era na rua Barão de São Félix, 76, Centro. (BENISTE, 2019, pp.: 201-203). 

Assim, percebemos a conecção entre os personagens antigos dos candomblés 

brasileiros e como essas junções ajudaram no desenvolvimento dessa religiosidade no 

Brasil. 

 

Fig. 11. Fachada da antiga casa de João Alagbá, hoje desativada 

 

Fonte: google steet view (R. Barão de São Félix, 76, Centro-RJ) 

 

 

Fig. 12. Benedito de Oxalá do Axé de Doum 

 

(Fonte: BENISTE, 2019, p.: 156) 

 

Fig. 13. Roque Cupertino de Lima, líder do Axé Doum de Xangô 



 

71 
 

 

(Fonte: BENISTE, 2019, p.: 155). 

 

Aparentemente os axés de origem ketu e jêje não tem relação um com o outro, 

contudo, a gaiaku Luiza (Luiza Franquelina da Rocha) antes de entrar para o jêje foi 

iniciada no terreiro ketu - Alaketu Ilê Maroiá Láji (Salvador- BA) em 1937, mudando 

de águas em 1944, por motivos pessoais, para o jêje, ou seja, saindo de um grupo de 

candomblé para adentrar em outro. (BENISTE, 2019) 

Ademais, a ligação entre os participantes e líderes de terreiros distintos sempre 

ocorreu, mesmo que de forma conflituosa, adaptando aspectos religiosos e modos de 

pensar de diferentes grupos, conforme a demanda de cada axé. 

Nesse sentido, a tradição oral coloca como 1ª mãe-de-santo jêje-mahi Ludovina 

Pessoa, outros falam em Maria Agorensi (Maria Luiza Sacramento) que teriam fundado 

o Zòògodò Bogun Malè Seja Hundé no pós-Abolição, mas que teria fortes ligações com 

outros grupos, já que fazia parte da Irmandade Nossa Senhora da Boa Morte e da 

Irmandade do Senhor dos Martírios na igreja da Barroquinha, assim como a história do 

início do Ilê Axé Iyá Nassô Oká e de seus participantes.  

O tal axé Bogun é um exemplo da junção de diferentes culturas, pois uniu 

elementos tanto jêje quanto de grupos malês, os quais, poderiam ter diferentes etnias 

islamizadas. (PARÉS, 2018, pp.:169-247; CARVALHO, 2006). Um dos líderes do 



 

72 
 

Bogun, José Maria de Belchior, Zé do Brechó
35

, junto com  Ludovina Pessoa, Maria 

Ogorinsi e Tio Xarene
36

, de origem jêje, tocavam candomblé ―palmilhado‖ (com a 

batida do pé). 

Do memo modo, Gaiaku Luiza
37

 nos diz que nos tempos de sua avó o culto aos 

orixás tinha termos provenientes do árabe e o candomblé não havia toques com 

instrumentos percussivos, só os cânticos fundamentais ―palmilhados‖ e os animais 

propiciatórios nos sacrifícios eram ovelhas e carneiros, com cerimônias na própria casa 

de sua família. Assim, com base nos relatos desta sacerdotisa evidenciamos que o 

candomblé erigido por sua família, inicialmente, era bastante influenciado por ritos 

islâmicos, os quais, foram sendo modificados ou esquecidos ao longo do tempo, 

conforme seus parentes foram morrendo e outros não deram continuidade a tais 

características litúrgicas.  

Aliás, há relatos policiais, do século XVIII e XIX, que demonstram preocupação 

com grupos islamizados na região de Cachoeira e Salvador, além das cerimônias 

religiosas, devido às revoltas comuns desse grupo e seu forte senso de solidariedade. 

(NASCIMENTO, 2012, pp.:86-91).  

Curiosamente, muitos dos testamentos desses homens e mulheres do candomblé 

deixam evidenciados que eles se consideravam católicos, pertenciam a Irmandades 

católicas, como tal, demonstrando que o candomblé além de ser uma confluência de 

                                                           
35

 Zé de Brechó, como era conhecido, nasceu por volta de 1836, em Cachoeira, quando seu pai ainda era 

escravo. Diferente do fato de ser africano como se acredita. Ele foi consagrado para Dadá, Orixá da 

família de Xangô e tinha o título de Dadá Runhó. Zé de Brechó era descendente de uma emergente elite 

negra. Teve diversas funções públicas e comerciais em Cachoeira no final do século XIX e início do 

século XX. Foi presidente da Sociedade Monte Pio, abolicionista, foi enviado um telegrama de 

felicitações à Princesa Isabel, por ele assinado; foi nomeado chefe de uma comissão da Sociedade para 

receber Sua  lteza o Conde d‘Eu, em visita a Cachoeira. Juntamente com a experiência religiosa dos 

últimos africanos como Ludovina Pessoa e Tio Xarene, permitiu explicar o funcionamento de terreiro 

como a Roça de Cima ou Zòògodò Bogun Malè Seja Hundé. Imagina-se que o prestígio social de Zé de 

Brechó e o seu cargo de capitão da Guarda Nacional contribuíram para a expansão do terreiro e para 
garantir a tranquilidade das suas atividades sem excessivos problemas de repressão. 
Zé de Brechó, líder de associações e irmandades, profundo conhecedor da tradição Jêje chegou a dirigir o 

terreiro, após o falecimento de Tio Xarene e Ludovina, acabando por comprar a Roça de Cima, em 1882. 

Com a morte de Zé de Brechó, em 16 de abril de 1902, o candomblé da Roça de Cima foi extinto. 

(Disponível em: < https://pt-br.facebook.com/AzonsuDanKwe/videos/ro%C3%A7a-de-cima-por-volta-

de-1860-tem-se-informa%C3%A7%C3%B5es-orais-sobre-um-candombl%C3%A9-

situa/466646534107373/>. Acesso em: 2/2/22. 
 
36

 Para alguns autores, como Nascimento, esse personagem não existiu, sendo uma confusão feita com o 

nome do local – Quixareme, paparecendo em escrituras como, Cherene, Chareme, Cherema, dentre outros 

nomes. (Idem, 2010, pp.145-146). 
 
37 Gaiaku Luísa era a líder religiosa do Humpame Ayono Runtó Lojí. Era filha de Miguel Rodrigues da 

Rocha, pejigã do Zôogodô Bogum Malè Seja Hundé (primeiro ogã da casa Jeje, ―Senhor que zela pelo 

altar sagrado‖). (CARVALHO, 2006). 



 

73 
 

diversas crenças, estava no âmbito da cultura e da ancestralidade dessas pessoas, mais 

do que considerado uma religião, como entendemos hoje. Era um modo de vida, de 

pensar e de se relacionar com os presentes e com a história de suas famílias, ou seja, é 

muito além do que uma religião. Por isso, reafirmamos a papel não proselitista deste 

trabalho, relacionado ao Ensino Fundamental II, pois revela muito mais do que os 

preceitos litúrgicos, é um aspecto da cultura de diversos povos oriundos da África. 

 

Fig. 14. Mapa do Recôncavo Baiano, onde surge os terreiros mais antigos 

brasileiros 

 

 

 

 

 

Voltando para o Ilê Axé Iyá Nassô Oká ou Casa Branca do Engenho Velho, 

indícios documentais da polícia, em meados do séc. XIX, revelam o culto de várias 

divindades, denominações, características e contato com diversos africanos, de 

diferentes origens: jêje, nagô e malê, assim como, o mesmo é verificado em outros 

terreiros em Salvador e em Cachoeira. Isto exemplifica a forte conexão entre esses 

diferentes grupos étnicos e religiosos, principalmente na Bahia, fomentando a 

imbricação e a adaptação de formas de se pensar e de suas religiosidades. 

 

Fonte: http://rabiscosdeouvido.blogspot.com/2014/07/reconcavo.html 

 



 

74 
 

A identidade religiosa de qualquer grupo está sempre em constante 

transformação e no caso do candomblé as diferenças litúrgicas e filosóficas são 

relacionadas a questão da valorização étnica, ainda que percebamos a predominância de 

um grupo ou de um fundamento religioso. 

Essa formação teve espaço de maior manobra a partir dos finais do século XVIII 

e início do XIX, com mais alcance da liberdade e da ascensão sócio-econômica dos 

pretos no Brasil. Alguns desses africanos livres e urbanos foram os responsáveis pela 

construção de igrejas, cemitérios e estiveram envolvidos na formalização de cultos afro-

religiosos e irmandades, como a Irmandade da Boa Morte. (NASCIMENTO, 2010, 

p.185). A partir de então essa população se agrupou em comunidades metaétnicas, isto 

é, em grandes formações que não necessariamente correspondem ao grupo original ou a 

um só tipo étnico, africano, neste caso.  

As interações com outros terreiros levarão a tais agrupamentos, exaltando uns 

em detrimento de outros, mesmo com a substituição dos crioulos, conforme os 

descendentes diretos africanos foram morrendo.  esmo assim, a separação em ―nações‖ 

permaneceu, porém de forma amplificada e ressignificada, não mais interagindo com 

africanos propriamente e sim com a possível continuidade cultural reorganizada e 

mesclada. 

É preciso salientarmos ainda que a maioria nos cultos afro-brasileiros passaram a 

ser de indivíduos nascidos no Brasil, mas o contato com a África não cessou. Há sim 

muitas casas de axé onde seus líderes viajam constantemente para o território africano, 

buscando maior conhecimento e africanos que visitam os ilês brasileiros, influenciando 

os cultos, como o caso da família Bamboxé. Este contato é também uma forma de 

representar a continuidade cultural de elementos africanos, juntamente com a 

multiplicidade de processos identitários a partir da bricolagem cultural desenvolvida no 

Brasil.  

Desta forma, as nações, suas origens étnicas e surgimento no Brasil demonstram 

características não fixas no tempo ou espaço. Pois, suas construções dependeram de 

condições sociais, políticas, econômicas e até de embates religiosos. Tudo isso diante 

das dificuldades da escravidão e em um segundo momento lidando ainda com as 

intolerâncias que causam vários impedimentos na manutenção da cultura africana e 

afro-brasileira. 

No Brasil, como já mencionado, ocorreram ressignificações de nomes, idiomas, 

ritos, histórias, pois as experiências aqui observadas deram um valor único aos grupos 



 

75 
 

étnicos que para cá vieram e se relacionaram com outros diversos que já viviam no 

território brasileiro, não havendo sentidos unívocos e exatos para falar sobre as nações 

de terreiro. 

Desta maneira, percebemos que apesar dos pontos diferenciais importantes entre 

os diversos grupos religiosos no Brasil, os mesmos se encontram interligados pela 

história tempestuosa entre seus adeptos e/ou pela co-ligação de feituras (cerimônias 

religiosas) e fundamentos que perpassam as experiências de muitos seguidores e de seus 

líderes.  

A ligação ancestral também é imprescindível, pois muitos dirigentes de Casas de 

candomblé se unem a outros pelos mesmos ancestrais religiosos, ou seja, foram 

iniciados pelas mesmas pessoas ou pessoas ligadas às suas mães e pais -de -santo.  

Observamos este elo que remete a vida espiritual e a própria história pessoal e 

do país. Sendo esta ligação o meio pelo qual mesmo com uma formação matricial 

africana, as nações souberam desenvolver seus princípios éticos e tornarem-se reinos 

com uma ―l ngua franca‖, o candomblé. 

Portanto, no próximo capítulo foram abordadas as falas dos sacerdotes 

entrevistados tratando do que eles entendem sobre regras sociais, ritos, ancestralidade, 

divindade e como esses princípios são passados ao longo das gerações. A partir dessas 

entrevistas foram analisados os pontos em comum e as diferenças entre cada ilê. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

76 
 

 

 

 

Capítulo 2: VOZES DO CANDOMBLÉ 

 

2.1 - O encontro das casas de ketu, jejê e bamboxê 

 

Neste capítulo procuro mostrar as interpretações acerca do candomblé entre as 

casas do grupo: ketu, jejê e bamboxê e assim comparar diferenças, semelhanças e 

analisar a relação que eles têm com a ideia de morte, ética nos terreiros e tradição. 

Pretendo trazer à tona os critérios entendidos para a boa convivência dentro dos axés e 

seus modos de pensar para então, se possível, interligar com as características da 

moralidade iorubá. 

Tive a oportunidade de conversar com 4 adeptos do candomblé: Marcos Antônio 

Lopes de Carvalho, sacerdote ou mejitó do Humpame Hundamendã, de origem jêje-

mahi
38

, de culto vodun; Alexandre Carvalho dos Santos, sacerdote ou babalorixá do 

Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, de origem ketu
39

, de culto orixá, o participante Luís 

Claudio Giorno do Ilê Odô Obá Obitokô e Sebastião Francisco dos Santos, babalorixá e 

iniciado em Ifá
40

, do Ilê Axé Osum Jokô Omi, ambos axés pertencentes a família 

Bamboxê de Oyó
41

, de culto orixá.  

A presente pesquisa não pretende generalizar ou descaracterizar os fundamentos 

e ritos desses ilês, até mesmo porque nessas entrevistas o que foi percebido foi 

exatamente o contrário, a despeito de um fio histórico que os une devido à escravidão, à 

                                                           
38

 Não se sabe exatamente de onde provém o termo jêje que só aparece na Bahia no século XVIII, mas 

passou a compreender todos povos com cultos voduns, sob a liderança do Reino do Daomé (aprox. atual 

Benin), de onde provém também os chamados mahi ou marrin de língua fon, mas que tiveram muito 

contato com os povos iorubás nas proximidades, principalmente devido às guerras e relações comerciais.  

(LOPES, N. 2004, pp.: 373; 344. PARÉS, 2018, pp.: 25-35). 

 
39

 Conforme Nei Lopes, o termo ketu se refere ao antigo Reino de Ketu, na atual Nigéria (África), um 

subgrupo dos falantes do iorubá. (LOPES, N. 2004, p.: 505; 336). 

 
40

 Aquele que consulta o merodiologun e estudioso dos Odus de Ifá (preceitos baseados nos mitos e 

contos dos orixás, utilizados no oráculo de Ifá, divindade porta-voz de Orumilá (divindade criadora 

suprema). (MOURA, 2011, p.: 168). 

 
41

 Oyó é uma cidade africana, pertencente à atual Nigéria, habitada por falantes do iorubá entre os séculos 

VI e XI e a partir do século XV, passou a ser submetida ao alafim, rei de Oyó. Oyó se torna um grande 

centro político-econômico. A partir do contato comercial e colonial europeu e árabe desenvolveu também 

um modo de vida voltado para o cristianismo e islã.  (LOPES, N. 2004, pp.: 505; 336). 



 

77 
 

descendência afro-brasileira e o contato entre a cultura iorubá e a dos orixás, esses ilês 

têm aspectos extremamente distintos, inclusive no modo como interpretam a existência 

do ser, além das questões práticas dos terreiros. 

Outro ponto é falar sobre ―povo iorubá‖, na verdade essa denominação não cabe, 

pois, vários povos já habitavam os antigos territórios da África Ocidental quando ocorre 

a expansão que forma a cultura dita iorubá, posteriormente.  

Klaus Woortmann considera que ―iorubás‖ são um tipo de abstração, isto é, não 

existem de fato, exceto em tese: ―Os iorubás são, de certa forma, uma abstração; o que 

existe de fato são os reinos e os povos produtos particulares de combinações 

so io ultur is  o longo  e su s hist ri s”. (WOORTMANN, 1978, p.: 12).  

Quando nos referimos aos Yorùbá aludimos às populações que ocupam grande 

parte da atual Nigéria, Gana, Togo e Benim (antigo Daomé) que se subdividem em 

grupos que tomaram para si essa identidade étnica, os Êgbá, Ifê, Õyó, Ijçÿa, Ìbàdàn, 

Êgbádò, Kétu, Èkìtì, Ondó, entre outros, os quais, utilizaram a mesma língua franca, o 

iorubá, se relacionam com Ifé como um ponto de origem para a explicação do mundo e 

davam bastante importância aos orixás que integram explicações históricas e se 

manifestam diferencialmente conforme regiões e grupos. (LEITE, 2008, p.126). 

Oliva diz que a filiação a Odùduwà (líder político divinizado, advindo de Meca 

para Ifé) pode ter sido o motivo de se tentar construir uma identidade única ioruba:  

 

― spectos como, os cosmol gicos, a l ngua, a filiação à Odudua, as 

relações comerciais e outros padrões culturais levaram a uma tentativa 

de construir, principalmente a partir dos séculos XVIII e XIX, a ideia 

de uma unidade e identidade iorubá, que se revelariam posteriormente 

não tão africanas como pensaram.‖ (OLIV , 2005, p.: 141). 

 

 

Conforme Costa e Silva, povos de idioma iorubá, edo, igbo, ijó, nupe e outros 

que vivem relativamente próximos, desenvolveram, desde o século XI, 

aproximadamente, instituições políticas baseadas em laços de família, onde cada 

vilarejo tinha por escolhido chefes mais velhos ou ligados à um grande ancestral. Estes 

também determinavam a administração do uso da terra e os comportamentos sociais, 

unindo as funções jurídicas, politicas e religiosas.  

As linhagens, grupos de anciãos, associações e sociedades secretas zelavam pela 

observância dos costumes, porém suas decisões eram contrabalanceadas pelo consenso 

na aldeia. O chefe central que simbolizava a unidade do grupo, o obá, por exemplo, 



 

78 
 

controlava boa parte do comércio e das oferendas. Em muitas situações de conflitos este 

chefe central uniu diversas aldeias, iniciando monarquias divinizadas, como foi o caso 

de Odudua e de seus herdeiros, os quais, suas histórias políticas se misturaram aos mitos 

e cosmologias da região iorubá e mais além. Mas, mesmo este rei divinizado tinha seu 

poder controlado pelos chefes das linhagens. 

Desta forma, Ifé, se torna uma cidade sagrada, início de toda a cosmologia, terra 

fincada por Odudua e outras cidades-estados passaram a serem lideradas por reis com 

essas mesmas características e que tinham em comum a ancestralidade ligada à Ifé e ao 

rei e mito Odudua. (COSTA E SILVA, 2021, 49-65). 

Isso significa que diferentes grupos viviam e vivem na região, posteriormente, 

denominada Iorubalândia, a qual, era muito mais abrangente até o século XIX, pois, 

hoje possui fronteiras mais delimitadas com base em Estados-nações, relacionados com 

a Partilha africana
42

.  

Para Matory, diferentes povos com marcas em comum, como o idioma iorubá, 

aspectos religiosos e culturais, contato comercial, dentre outros, formaram entre os sécs. 

XVIII e XIX, uma forte ligação para a valorização do que foi entendido como 

identidade iorubá, associada a vários povos, a partir desses elementos similares, como 

uma maneira de se sobressair frente a dominação inglesa e francesa na região restrita 

hoje à Nigéria, Gana, Togo e Benin. (Idem, 1998). 

Desta maneira, percebemos que a formação do que passou a ser chamado de 

povos iorubás, incluía várias populações que se uniram em torno de princípios culturais 

e históricos em comum, segundo a necessidade do momento, e que se reafirmam, de 

fato, no século XIX com a exaltação da cultura nagô-iorubá entre estudiosos brasileiros 

e nigerianos. 

Nesse sentido, falar em uma ―moralidade iorubá‖ também perpassa essa 

característica não tão fechada, pois foi formada a partir de diversos elementos culturais 

de outros povos do que hoje denominamos terras iorubás. 

                                                           
42

 A Partilha da África ocorreu partindo de uma versão colonialista de uma doutrina que já estava em 

prática na própria Europa: para evitar grandes guerras que arrasariam os seus países, era preciso garantir 

um equilíbrio de poderes. De acordo com esse pensamento geopolítico, nenhuma nação deveria controlar 

um território muito maior que nos demais ou possuir recursos superiores – um legado do trauma vivido 

pelo continente durante as conquistas de Napoleão, 70 anos antes. Por isso, a divisão da África entre 

europeus deveria seguir os mesmos critérios, balanceando os poderes dos reinos europeus. Assim, ocorre 

a Conferência de Berlim, em 1889, para tal divisão entre as principais potencias europeias. Desta forma, 

foram delimitados os territórios africanos conforme a os interesses de cada potência europeia sobre a 

região escolhida. Disponível em: <https://super.abril.com.br/especiais/a-partilha-da-africa/> . Acesso em: 

14/2/22. 

 



 

79 
 

 

 

 

2.2 -  Reorganização cultural 

 

Thornton afirma que não podemos pensar em posições dicotômicas quando se 

fala nos elementos culturais da diáspora africana, nem sucumbiram a plena aculturação, 

nem foi a cultura africana inteiramente transposta para as Américas. Isto porque durante 

o período do translado dos africanos, haviam vários grupos distintos com culturas 

heterogêneas, contudo, muitos quando já não tinham contato entre si, passaram a ter no 

processo de escravidão da Era Moderna, transformando elementos culturais mais 

distantes em aglutinações e hibridismos e assim reorganizando novos modos de pensar, 

significados, religiosidades e comportamentos. (Idem, 2004, pp.: 253-263). 

Nesta mesma linha de pensamento, para Mbembe, as sociedades coloniais 

tiveram capacidade de subverter as instituições religiosas e estatais que lhes foram 

impostas de acordo com suas próprias lógicas, reinterpretando as ortodoxias cristãs, a 

cultura e o governo estrangeiro, lidando com as exigências e as perdas, e isso ocorre 

também com o Estado pós-colonial. (MBEMBE, 2005, p.: 29). 

Nesse sentido, o que tentarei demonstrar é como a moralidade de influência 

iorubá ultrapassou as fronteiras locais e históricas e foi ressignificada nos terreiros 

atuais, foi construída como organização cultural de diferentes povos, sobretudo da 

Nigéria, Gana, Togo e Benin, e ainda é produto em desenvolvimento, quando percebo 

trocas com o passado e essa tentativa dos líderes religiosos em retornar ao que eles 

chamam de ―tradição iorubá‖ que abarca um modo de viver, a moral, a ideia de morte, 

as regras sociais e a religiosidade.  

Essa maneira de tentar mostrar o passado seria a forma como muitas 

comunidades candomblecistas procuram formar sua identidade e resistir diante de 

qualquer forma de apagamento social e histórico, contudo é preciso perceber que o 

passado pode ser uma referência, mas o que compreendemos hoje por moralidade 

iorubá nos terreiros está ligada ao processo afro-brasileiro, a partir do que essas 

comunidades candomblecistas entendem pela dita ―tradição‖, seja de culto orixá ou 

vodum, juntamente com a formação da religiosidade brasileira e suas experiências 

cotidianas. 



 

80 
 

Por hora, apenas é interessante comentar resumidamente sobre a perspectiva de 

alguns autores sobre a ideia de moralidade iorubá em relação à convivência para o bem 

social. Assim, dentro da filosofia dita iorubá, e outras africanas, não há decisões divinas 

que proíbem certas ações e os transformam em pecados, o mal é o que prejudica os 

outros e prejudica a comunidade. O Criador do Universo não se preocuparia com a 

ordem moral e sim os ancestrais seriam aqueles que podem modelar condutas e 

eventualmente enviar punições.  

Nessa perspectiva, o comportamento humano está interligado a toda ordem 

cósmica, podendo ou não romper o equilíbrio das forças do Universo, as quais, devem 

ser permanentemente restituídas. Mas, esse equilíbrio, segundo Abayomi e outros 

autores, é manter o bem comunal, não são regras óbvias ou meramente religiosas e sim 

aquelas que melhor permitem o bom funcionalmente social. (ABAYOMI, p: 6, (?); 

BEWAJI, 2004, pp.: 396-401; LOPES, 2020, pp.: 19-47). 

Sendo assim, a proposta aqui é mostrar que não haviam territórios ou povos 

fechados em si mesmos nem no passado e nem no presente, mesmo que tivessem e 

tenham suas especificidades.  

Logo, nas entrevistas certos pontos de vista dos babalorixás ou do mejitó 

demonstram as religiosidades afro-brasileiras, as quais, foram atravessadas por um 

grande espaço temporal desde a diáspora africana, passaram também por um processo, 

no qual, as comunidades candomblecistas se reinventaram e se reinventam o tempo 

todo, se adaptando, confluindo até mesmo com o atravessamento cultural católico, 

kardecista
43

, ameríndio e criando também novos sentidos dentro de sua religiosidade 

que servem de estratégia para uma resistência cultural.  

Portanto, a exemplo disto, podemos perceber a confluência com os santos 

católicos, sobretudo após o surgimento das Irmandades de pretos vinculadas ao 

                                                           
43

 Doutrina reencarnacionista formulada por Allan Kardec (pseudônimo de Hippolyte Léon Denizard 

Rivail, escritor francês, 1804-1869), que pretende explicar, segundo uma perspectiva cristã, o movimento 

cíclico pelo qual um espírito retorna à existência material após a morte do antigo corpo em que habitava. 

O período intermediário em que se mantém desencarnado, o espírito passa pelo processo de evolução ou 

regressão de caráter moral e intelectual que experimenta na continuidade deste reencarnar até o momento 

em que não há mais essa necessidade devido a conquista da perfeição espiritual. Possui forte influência 

moral cristã, podendo relacionar tal período intermediário ao Purgatório.  Essa crença, a partir do séc. 

XIX, passou a ficar muito famosa no Brasil e também se pretendia científica e universalizante. (Oxford 

Languages Dicionário. Disponível em: < 

https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OUPgd6owAY&q=kardecis

mo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQIABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMy

BQgAELEDMgIIADICCC4yAggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRli

pXmC0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13aXrAAQE&sclient=p

sy-ab>. Acesso em: 31/7/2020.) 

 



 

81 
 

catolicismo, a ideia de evolução espiritual e reencarnação do kardecismo e o surgimento 

de entidades como caboclos, boiadeiros e outros nas religiões de matriz africana, porém 

ainda entendendo que há axés que possuem uma grande diversidade na adoção desse 

sincretismo, não havendo um quadro único religioso e ritualístico.  

Há uma ilusão de isolamento geopolítico e cultural, segundo Barros (2014, p.: 

284), e esse pretenso imaginário deve ser desconstruído através das discussões nas 

escolas, daí meu produto neste caso ser o uso de tais entrevistas como veículos não só 

de visibilidade da história e da cultura africana e afro-brasileira, mas ainda debater a 

intersecção de múltiplos discursos, às vezes conflitantes, com trocas, agências, 

estratégias e demonstrando que não houveram só vítimas passivas, e assim tentar 

impactar positivamente na identidade histórica e talvez psicológica dos alunos. 

Ademais, tentarei demonstrar ainda o quão é rico o universo do candomblé com 

diferentes personagens, preceitos, rituais, comidas e comportamentos que não estão tão 

explícitos ao público. 

Retomando Mbembe, houve um grande esforço discursivo ao longo da 

Modernidade para construir uma História oficial, linear e universal dos povos, o que em 

absoluto representa o que ocorreu durante a colonização ou na escravidão. Houve sim 

inúmeras tentativas de apagamento da hist ria e de povos ―inconvenientes‖ ao 

progresso colonizatório ou mesmo o uso da violência e o massacre de populações 

inteiras e ainda assim temos hoje o que Mbembe chama de a vingança das sociedades 

indígenas [africanas e afro-brasileiras], ou seja, essas mesmas reconfiguraram as 

estruturas mentais, simbólicas e materiais de poder estrangeiro e sobreviveram da forma 

como puderam. (Ibid, 2005, pp.: 21-28; 79). 

Ademais não só no translado para o Brasil, mas em muitas regiões africanas, 

como no Noroeste, a troca cultural e religiosa já ocorria e à medida que os africanos 

vieram para terras brasileiras trouxeram suas lembranças, costumes, religiosidade e 

segundo Beniste, aqui tiveram um novo processo de adaptação, acordo político e 

religioso, formando as diversas religiões de matriz africana. (Ibid, 2019, pp.: 31-32).  

 

 

2.3 - Entrevista com o mejitó Marcos de Carvalho 

 

I. Primeiras perspectivas 

 



 

82 
 

O mejitó ou sacerdote Marcos Antônio Lopes de Carvalho, entrevistado em 

11/8/2021, atualmente faz parte do terreiro jêje-mahi Hùnkpámè Hùmdangbènă, 

fundado em 2011 em Duque de Caxias/RJ – Jardim Barro Branco (R. Primeiro de 

Janeiro, quadra D, lote 33-34), de culto vodun, no qual ele participa desde o início.  

 

  

 

Hoje, Marcos Lopes mora em Campinho/RJ, tem o ensino superior completo em 

Psicologia e atua profissionalmente apenas dentro de seu ilê. Ele tem 55 anos, é 

paraense, de pele clara e cabelos já grisalhos.  Marcos Antônio Lopes de Carvalho veio 

do Pará para o Rio de Janeiro, participando da casa de Jorge de Iemanjá, Xwé Seja Tesi, 

próximo à Praça Seca (RJ). Mas, com o falecimento deste, a roça sem herdeiros fechou. 

Porém, Marcos de Carvalho ainda jovem na sua iniciação tinha curiosidade sobre suas 

raízes espirituais, já que seu babalorixá havia sido iniciado por Tata Fomutinho 

(Antônio Pinto) da nação jêje-mahi, o qual, por sua vez havia sido iniciado em 

Cachoeira (BA). 

 

 

Fig. 16. Hùnkpámè Hùmdangbènă   

Duque de Caxias/RJ - Jardim Barro 

Branco 

(Roça vodum que Marcos Lopes 

participa) 

 

Fonte: arquivo pessoal, cedido por 

Fig. 15. Mejitó ou sacerdote Marcos Antônio 

Lopes de Carvalho, participante do terreiro jêje-

mahi Hùnkpámè Hùmdangbènă. 

Fonte: arquivo pessoal, cedido por Carvalho 



 

83 
 

 

 

 

Assim, Marcos de Carvalho segue para o terreiro jêje-mahi Hùnkpámè Ayíonò 

Hùntóloji em Cachoeira/BA - Caquende (Alto de Levada, 22), cuidado pela gaiakó 

(mãe-de-santo) Luiza de Oyá (Luiza Franquelina da Rocha), já falecida. Este terreiro 

tem 70 anos de surgimento (fundado em 1952). Atualmente, quem o preside é a Gaiakó 

Regina de Avimaje. Lá ele foi iniciado, há 33 anos, em Gbésèn (vodun que se 

transforma em serpente, símbolo da renovação). 

 

Fig. 17. Bairro Campinho - 

RJ 

 

Fonte: google street view 



 

84 
 

                      

 

 

 

 

 

O grupo brasileiro jêje-mahi, o qual, o mejitó Marcos de Carvalho faz parte, 

pode ser associado com povos que viviam no Reino do Daomé (atual Benin), os quais, 

tinham contato com outros grupos de influência iorubá (sobretudo da Nigéria), 

principalmente entre os séculos XVIII e XIX, quando as guerras pelo interesse em se 

obter cativos se intensificam. (PARÉS, 2007, p.:42; 55). Mas, a partir do séc. XIX, no 

Brasil, essa influência de princípios iorubás, seja na língua, modo de viver, filosofia de 

vida, entendimento da morte e da vida se espalham, à despeito da suposta hegemonia 

cristã já mencionada.  

 

Fig. 20. Reino do Daomé, África Ocidental (século XIX). 

 

Fig. 18. Gaiakó Luiza de Oyá, antiga 

dirigente do Hùnkpámè Ayíonò 

Hùntóloji 

Fonte: arquivo pessoal, cedido por Carvalho 

Fig. 19. Mejitó Marcos e Gaiakó 

Regina de Avimaje no Hùnkpámè 

Ayíonò Hùntóloji em Cachoeira/BA 

Fonte: arquivo pessoal, cedido por Carvalho 

 



 

85 
 

 

 

 

Partindo dessa história recordo do outro entrevistado Giorno
44

 sobre o 

candomblé Bamboxê, ele também conta, assim como Castillo, como o babalorixá de 

Oyò, Bamboxê Obitikó
45

 percorreu Nordeste e Sudeste abrindo redes de solidariedade, 

formando laços familiares, espirituais e divulgando o culto dos orixás de influência 

iorubá. (CASTILLO, 2016, pp.: 126-153).  

Ademais, a participação baiana no Rio de Janeiro, de culto vodum ou orixá, viria 

a se constituir numa nova religiosidade com base no sistema de culto praticado em 

Salvador se encontrando com os rituais cariocas. Igualmente foram aplicadas as 

articulações de Rodolfo Martins, citado acima como Bángbósé ou Bamboxê Obitikó, a 

partir de 1870, em suas frequentes viagens entre Nordeste e Rio de Janeiro. (BENISTE, 

2019, p.: 103). 

 

                                                           
44

 Entrevistado Luís Claudio Giorno, participante do candomblé Bamboxê, entrevistado em 14/8/2021. 
 
45

 Bamboxê Obitikô ou Rodolfo Manoel Martins de Andrade, babalaô de Xangô, vindo da cidade de Oyò, 

na atual Nigéria, aprox. em 1820, juntamente com Obá Sanyá (Joaquim Vieira) e Obá Tosí (Marcelina da 

Silva), iyalorixá do Ilê Axé Iyà nassô Okà e outros, ajudam a divulgar o culto aos orixás, assim como a 

cultura de influência iorubá no Brasil. Eles formam várias casas que repercutem a cultura e a história 

iorubá, além de servirem como redes de ajuda mútua para alforriar, cuidar de doentes, fazer empréstimos 

e manter unidos em uma nova terra uma família que ultrapassa os laços sanguíneos, já que nos terreiros se 

desenvolvem laços espirituais também. (CASTILLO, 2016, pp.: 126-142.) 

 

 

 
Fonte: 

Encyclopædia 

Britannica, Inc. 



 

86 
 

  

 

 

Percebemos, desta maneira, como esse modo de viver a religiosidade dita iorubá 

se expande, influencia e até se sobrepõe a outros grupos aqui no Brasil. Por isso, mesmo 

hoje, encontramos aspectos muito próximos de características iorubás entre os jêje, os 

nagô e outros grupos, como o uso do idioma iorubá, vestimentas parecidas e o ritual de 

luto. 

Retomando a entrevista, Marcos de Carvalho a despeito de se manter 

―tradicionalista‖ nas suas práticas, conforme ele diz, utilizando objetos antigos, comida 

tradicional
46

, a língua fon
47

 e uma simplicidade no espaço físico do Ilê, percebe-se 

também uma reconfiguração de sua casa conforme a construção histórica da realidade 

brasileira. Isto nos remete que toda construção cultural possui configurações fruto de 

diferentes interpretações e idealizações, conforme a sociedade que as utilizam e tomam 

para si o que acham mais adequado na construção cultural (ou religiosa) em 

determinado tempo.  

Dessa forma, segue abaixo as falas do mejitó Marcos de Carvalho idealizando a 

―tradição‖ jejê-mahi. 

                                                           
46

 Segundo o próprio mejitó, seriam as comidas em honra aos voduns, distribuídas também entre os 

participantes do culto, comidas que também teriam na Bahia, como o vatapá, xinxim de galinha, xinxim 

de bode, omolocum, amalá, mungunzá, sarapatel, etc. 

 
47

 Idioma utilizado na antiga região do reino do Daomé (atual Benin) e ainda hoje devido ao tráfico de 

escravizados para o Brasil e o desenvolvimento cultural destes, esta língua ainda é falada nos terreiros dos 

cultos de voduns. (LOPES, 2004, p.:280). 

Fig. 21. Bamboxê Obitikó (Rodolfo 

Manoel Martins de Andrade, c. 1820-

1904) – vindo do Império de Oyó, chega 

à Bahia este sacerdote de Xangô e 

babalaô, o qual ajudou a difundir pelo 

Nordeste e pelo Rio de Janeiro o culto 

aos orixás. (CASTILLO, 2016, pp.: 126-

153; BENISTE, 2019, p.: 103). 

Curiosamente, em muitas fotografias 

antigas de pessoas oriundas da África, 

percebemos já a mescla de elementos 

culturais africanos e europeus, como o 

uso de vestimentas, típicas da Europa. 

Isso revela não só o grande contato no 

Brasil e no continente africano entre 

essas diferentes culturas, como a busca 

de respeitabilidade, diante de sociedades 

que foram colonizadas por povos 

europeus e tiveram suas culturas 

mergulhadas na visão europeia. 



 

87 
 

―(...) Não é o novo, é pelo contrário, é o passado, é o velho, eu procuro 

fazer aquele candomblé de antigamente, onde é o chão batido, não tem 

piso, é de chão batido embostado com bosta de boi, encerado com 

bosta de boi, não temos flores, é tudo folha, tudo muito natural, aí 

espalha folha, é bosta de boi com folhas por cima, então é uma coisa 

bem tribal, bem primitiva, como era antigamente e eu quero que 

minha roça continue assim, porque uma forma de os novos verem 

como era no passado, porque no passado todas as casas eram assim, 

mas o candomblé foi se modernizando, se adaptando, se atualizando à 

realidade da vida e eu procuro seguir na contramão da maioria, eu 

procuro resgatar o passado, eu procuro fazer o antigo, para que os 

novos possam entender.‖ ( EJITÓ   RCOS DE C RV LHO, 

11/8/2020, 41:26) 

 

 

Marcos de Carvalho nesta fala procura exaltar o que ele entende por passado no 

candomblé, para ele deve se ter limites na modernização dos rituais e preceitos dentro 

do terreiro. Para o mejitó Marcos, o ideal se conecta com uma visão ―tribal africana‖, a 

qual, nesta perspectiva, precisa ter um tipo de resgate para não ser esquecida sua 

caracterização aos novos adeptos.  

Este entrevistado entende o que é ―tribal‖ como sociedades antigas genéricas, 

simplificadas no sentido de pouco luxo ou bens materiais. No entanto, associar o termo 

tribal às variadas sociedades africanas é deixar de lado a heterogeneidade destas, 

inclusive esquecer a complexidade e luxo de muitos reinos africanos, os quais, fizeram 

parte da diáspora africana.  

Esse termo, hoje, também possui uma carga pejorativa que coloca como 

primitivos ou simplificados povos, como os indígenas, chamados assim sem pensar que 

toda cultura, todo povo possui complexidades em seus saberes, vivências, estruturas que 

se diferenciam de outras populações. Conforme, o ambientalista e escritor Kaká Werá, o 

termo ―tribal‘ ou ―tribo‖ entende grupos como rudimentares ou primitivos, inseridos 

numa escala inferior de evolução cultural, comparados a sociedades europeia ou 

urbanas. (Entrevista Roda Viva em 11/1/17. In: TV Cultura. Disponível em: < 

https://www.youtube.com/watch?v=vNJYqBE0w90> . Acesso em: 14/2/22). 

Voltando à entrevista, Marcos de Carvalho explica que muitas pessoas passam a 

impressão para ele que não estão gostando e assim que a cerimônia acaba vem 



 

88 
 

cumprimentá-lo, dizer que ficaram espantados com o que ele chama de ―candomblé de 

antigamente‖, no qual há chão batido encerado com bosta de boi e folhas, sem flores.  

O mejitó Marcos de Carvalho explica que tudo é muito natural, como era 

―antigamente‖ para os novos verem como era no passado e em tom de reprovação ele 

diz que o candomblé foi se modernizando, se adaptando à realidade, o que ele não 

concorda, dizendo que segue na contramão, ―resgatando o passado‖ para que os novos 

consigam entender. 

 

―O meu público é cativo e consegue ver a beleza do simples (...) 

contra o luxo, o exagero... o menos é mais, quando acaba o candomblé 

nós oferecemos comida de santo, comida baiana, nós não temos jantar 

requintado, não temos garçom, não temos bolo confeitado, salgadinho, 

docinho, não que eu não goste disso, mas eu acho que essas comidas 

não são pertinentes ao candomblé, para aqueles momentos, na minha 

concepção ... mas eu não tô dizendo que o meu é o certo e o deles é 

errado.  

 

 

Marcos de Carvalho aqui contrapõe a simplicidade do que ele entende por antigo 

no candomblé com o possível luxo/exagero que certas casas podem conter. Assim, ele 

enfatiza comidas que demandam até mesmo um bufê que não seriam apropriadas para 

os ritos candomblecistas. Porém, ele, assim como outros entrevistados, reitera de forma 

diplomática que cada casa ou líder faz o que bem achar melhor, não se colocando como 

superior sobre outros terreiros. 

O sacerdote Marcos de Carvalho continua explicando sobre as comidas ditas 

pertinentes ao candomblé, seguindo a mesma ideia sobre ―tradição‖, ele diz: 

 

 

Eu faço na escola que eu aprendi, eu repito isso, eu multiplico isso, 

aonde foi minha escola de candomblé, onde lá nunca teve bolo, 

salgadinho, acabou o candomblé, é comida é vatapá, xinxim de 

galinha, xinxim de bode, omolucum, amalá... aqui não é um 

restaurante, você não tem essa opção de pedir, é a comida do santo. Eu 

acho tão bonito você ver o santo dançar e depois comer a comida que 

ele gosta, a comida do santo, olha que comunhão mais bonita. A 

comida que a gente oferece é o vatapá, vatapá baiano, o amalá, o 

amalá é feito de camarão seco, cebola e dendê e o quiabo, o 



 

89 
 

omolocum, é a comida de oxum, é feijão fradinho, temperado com 

camarão seco, cebola e dendê (...) porque se eu perder essa tradição, 

os novos não vão saber como era antigamente.  

Lá na roça a gente cozinha com panela de barro, fogão a lenha, a 

comida que vocês comem no candomblé é feita na lenha, colher de 

pau (...)‖ ( EJITÓ   RCOS DE C RV LHO, 11 8 2020, 44:04) 

 

A fala do mejitó Marcos de Carvalho acerca das ditas ―comidas de santo‖ ou 

―comidas baianas‖ podem ser esmiuçadas quando percebemos de onde advém essas 

expressões e como a comida baiana foi associada aos rituais do candomblé
48

. Abaixo 

estão exemplos das comidas mencionadas por Marcos de Carvalho: 

 

    

 

 

 

  

 

 

 

 

                                                           
48 As explicações acerca de tais comidas se deram através da entrevista de M. de Carvalho (11/8/2020). Já 

as imagens foram retiradas dos seguintes sites: <https://www.salvadordabahia.com/as-10-coisas-que-voce-

precisa-saber-sobre-o-tradicional-caruru/>; <https://www.researchgate.net/figure/Figura-5-Amala-de-Xango-Ile-Axe-

Opo-Oya-Igbale-Fonte-ARJ-2015_fig5_330719873>, <https://www.receitas-sem-fronteiras.com/receita-58380-

xinxim-de-galinha.htm>, <https://www.brasildefato.com.br/2021/02/02/a-comida-como-forma-de-alcancar-o-

divino>. Acesso em: 10/5/22. 

 

Fig. 23. Vatapá – prato com 

camarão, tomate, leite de coco, 

azeite de dendê, cheiro verde, 

fubá, peixe, amendoim, castanha e 

pimenta. Não é alimento 

específico de nenhuma divindade. 

 

 

Fig. 24. Amalá - comida ritual do 

Orixá Xangô, Iansã, Obá e Ibeji. 

É feito com quiabo, cebola, pó de 

camarão, sal, azeite de dendê ou 

azeite doce. 

 

Fig. 25. Omolocum - comida 

ritual da Orixá Oxum, é feito 

com feijão fradinho, cebola, pó 

de camarão, azeite de dendê ou 

azeite doce. 

Fig. 22. Xinxim de galinha – comida votiva 

à Oxum. É feito com frango, amendoim, 

castanha de caju, azeite de dendê, suco de 

limão, gengibre, pimenta, camarão seco, 

alho, coentro, cebolas e leite de coco 

 

https://www.salvadordabahia.com/as-10-coisas-que-voce-precisa-saber-sobre-o-tradicional-caruru/
https://www.salvadordabahia.com/as-10-coisas-que-voce-precisa-saber-sobre-o-tradicional-caruru/


 

90 
 

Conforme Aguiar (AGUIAR, 2019, pp.: 1-15), a cozinha baiana parece ter sido a 

primeira cozinha regional a atrair a atenção dos intelectuais brasileiros. Este interesse 

estava muito atrelado às teorias raciais em debate ainda no início do século XX, que 

havia, inclusive, motivado o esforço de alguns autores em exaltar a participação negra 

na formação de uma culinária e de uma identidade que não seriam apenas baianas, mas 

também brasileiras.  

Para este autor, os intelectuais como Gilberto Freire, Câmara Cascudo, Manuel 

Querino, Mario de Andrade, Hildegardes Vianna e outros, já exaltavam um tipo de 

brasilidade, a partir da cultura, e sobretudo a culinária do Nordeste, vendo-a como parte 

da cultura mais autêntica do Brasil.  

Segundo Aguiar, esses autores tem em comum a construção de uma noção difusa 

de ―povo‖ e ―tradição‖, se dedicam a descrever, mais do que analisar, sistemas 

culinários a partir de receitas e peculiaridades que seriam pr prias dos ―tipos‖ de cada 

região, configurando assim ―cozinhas t picas‖; falam muito em desaparecimento 

contínuo das tradições, ou seja, reafirmam a narrativa da ―cozinha perdida‖; e delimitam 

cozinhas de acordo com as fronteiras das unidades político-administrativas do país e 

não com as contiguidades hist ricas, sociais e mesmo culinárias de ―regiões‖ mais 

amplas. 

Neste ponto, faz sentido a fala do mejitó Marcos de Carvalho acerca da culinária 

baiana como objeto de originalidade que remete às origens das primeiras casas de 

candomblé no Brasil.  

Então, em parte como esses intelectuais, este sacerdote jêje também traça 

identidades, individualizando certos aspectos e tomando-os como próprios ou 

tradicionais de determinadas unidades, e não de outras.  

Esse viés, foi adotado por muitos livros de receitas, desde meados do séc. XX 

até hoje, imbricando turismo, valorização de certas culturas e ―retorno à tradição‖ que 

revelam uma disputa discursiva pela criação e exaltação das identidades e dos símbolos 

que vigoram no Brasil. O mesmo se dá em vários aspectos da cultura no Brasil (e não só 

aqui), seja em relação ao idioma, comportamentos, símbolos e modos de pensar. 

Logo, em relação a língua apropriada para ser usada nas cerimônias do terreiro, 

mejitó, da mesma maneira, nos fala: 

 



 

91 
 

―Fon be é l ngua que o jeje usa, fon a l ngua, be, a l ngua [em si]... 

também utiliza o iorubá. Mas utiliza em sua maioria o fon be‖ 

(MEJITÓ MARCOS DE CARVALHO , 11/8/2020, 5:01) 

 

 

 

 

 

O mejitó Marcos de Carvalho faz questão de dizer sobre os idiomas fon e o 

iorubá, os quais, se relacionam com povos africanos de territórios antigos da atual 

Nigéria e Benin, principalmente, retomando sua convicção de que o passado pode estar 

mais próximo, na medida em que se segue certos padrões de fundamentos e 

funcionamento dos terreiros. 

Conforme Zossou, a língua Fon, sofreu influências de diversas línguas, como o 

adjá e o ewe, pois o povo Fon teve contato com vários outros povos no território 

beninense, nessa empreitada de conquista e de expensão do reino, além dos contatos 

comerciais e matrimonias entre diferentes povos. Dominando e sendo dominados por 

reinos de língua iorubá, sobretudo entre os sécs. XVIII e XIX, a cultura de origem 

iorubá se expandiu bastante para o reino do Daomé. Nessas conquistas, o reino de 

Daomé acolhia e dava boas condições aos sacerdotes dos cultos, das populações 

conquistadas, mesclando o culto dos Voduns e Orixás. Esse fato foi um elemento 

importante que facilitou a entrada de palabras, expressões e visão do mundo Iorubá no 

léxico Fon.  (Idem, 2020, p.206). 

Retomando a ideia de ―tradição‖ que remete aos prim rdios dos terreiros e como 

eram construídos também vai aparecer em outra entrevista desse sacerdote, a saber: 

 

 

Fig. 26. Principais idiomas próprios 

dos antigos povos das atuais regiões 

de Gana, Togo, Benin e Nigéria. 

Fonte: CAPO, H., 1991, p.: 14. 



 

92 
 

Gaiaku Regina de Avimaje, é herdeira espiritual de sua tia carnal 

Luíza de Oyá e dona do terreiro que Mejitó atua. Aos 74 anos (33 

deles na roça de Huntoloji), Gaiaku Regina, que é enfermeira formada, 

está sempre aqui, no que considera a filial de seu terreiro, para garantir 

que tudo saia exatamente como se fazia nos tempos de seu avô, 

iniciado nas funções Jêje em 1914, numa das duas primeiras roças 

dessa nação, a Roça do Ventura, abertas no século XIX e até hoje 

funcionando, ambas na Bahia. Ela está à frente do terceiro principal 

terreiro Jêje baiano, o Hùntóloji, aberto em 1952. (AUTRAN, P. 

Disponível em: <https://oglobo.globo.com/rio/tradicoes-do-

candomble-jeje-sao-preservadas-no-ninho-da-serpente-

11405928>. 26/01/2014 – Visualizado em 11/10/13). 

 

Fig. 27. Fotos do terreiro jêje-mahi Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji em 

Cachoeira/BA – Caquende 
 

  

 

 

 

Fig. 28. Foto interna do terreiro jêje-mahi Hùnkpámè Ayíonò Hùntóloji em 

Cachoeira/BA – Caquende 

 

  
Fonte: arquivo pessoal cedido por Carvalho 

https://oglobo.globo.com/rio/tradicoes-do-candomble-jeje-sao-preservadas-no-ninho-da-serpente-11405928
https://oglobo.globo.com/rio/tradicoes-do-candomble-jeje-sao-preservadas-no-ninho-da-serpente-11405928
https://oglobo.globo.com/rio/tradicoes-do-candomble-jeje-sao-preservadas-no-ninho-da-serpente-11405928


 

93 
 

  

Sobre a parte interna do terreiro: 

 

—A bosta do gado cheira a capim. A ela podemos misturar quiabo e 

ervas socadas. Fizemos o embostamento [do chão] no sábado da 

semana passada e fazemos de novo antes da cerimônia. Depois 

enfeitamos o chão com folhas de pitanga e são gonçalense, que 

exalam cheiro bom. 

— O cocô usado é o das vacas porque elas só comem folhas. E as 

folhas têm muita importância no candomblé, que lida com as forças na 

natureza. Elas impedem que suba a poeira e afastam maus espíritos. ( 

AUTRAN, P. Disponível em: 

<https://oglobo.globo.com/rio/tradicoes-do-candomble-jeje-sao-

preservadas-no-ninho-da-serpente-11405928>. 26/01/2014 – 

Visualizado em 11/10/13). 

 

 

O embostamento do chão e o cobrimento com folhas que o mejitó Marcos fala, 

conforme Souza Junior (2013, p.: 69), Matos (2017) e Tavares (2015, p.: 222), é comum 

nos terreiros jêje e é visto com uma função mágica. Segundo os membros do jêje, 

relembra um aspecto místico da natureza que une os vegetais, a terra e o excremento 

produzido pelos animais da terra para a produção de axé.  

 

 

 

Fig. 29. Parte interna do Hùnkpámè Hùmdangbènă – Duque de Caxias/RJ  (Chão 

embostado com folhas) 

 

Fonte: arquivo pessoal cedido por Carvalho 

 

https://oglobo.globo.com/rio/tradicoes-do-candomble-jeje-sao-preservadas-no-ninho-da-serpente-11405928
https://oglobo.globo.com/rio/tradicoes-do-candomble-jeje-sao-preservadas-no-ninho-da-serpente-11405928


 

94 
 

 

 

 

 

Desta maneira, ocorre a implantação do axé no solo onde é erguida a edificação, 

tornando o processo de produção arquitetônica um veículo por meio do qual o axé das 

divindades é disseminado e distribuído entre os membros do Terreiro.  A preocupação 

principal é o modo como essas construções devem ser erguidas, ou seja, seguindo os 

preceitos e fundamentos dos rituais e de acordo com os desígnios de Omolu
49

 e 

Azansú
50

.   

 

 

II. Os ritos fúnebres e o entendimento da morte 

 

O mejitó Marcos de Carvalho entende a ideia da morte vinculada ao kardecismo 

(de origem cristão, reencarnacionista e evolucionista), ou seja, se adaptando ao processo 

religioso e cultural brasileiro e ainda explorando as visões de mundo dentro do culto 

vodun.  

                                                           
49

  Conforme contam nos terreiros, Omolú seria rei dos Tapas, originário da região de Empé. Em território 

Mahi, no antigo Daomé, estava relacionado à vinda da peste, mas o povo do local consultou um babalaô 

que lhes ensinou como acalmar o orixá. É considerado um orixá, uma divindade ligada às doenças, à cura,  

à terra e às folhas. No Brasil tem vários outros nomes: Obaluaê, Sakpatá e Xapanã, provavelmente uma 

junção ocorrida com outras divindades devido à diáspora africana e o contato entre diferentes povos. 

(PRANDI, 2001, pp.: 202-224; BERKENBROCK, 2012, pp.: 242-243). 

 
50

 Azansú ou Azunsu é uma divindade vodun ligado às doenças e a terra. Considerado uma divindade de 

dupla etnia, pois seu culto transita entre os povos Fon e Yorubá, onde é conhecido pelo nome de Sòpònná 

(Xapanã) e no Brasil é associado à Omulu. (LOPES, 2004, pp.:85, 594) 

 
Fonte: arquivo pessoal cedido por Carvalho 

 



 

95 
 

Ele menciona que quando um membro da casa falece, faz-se o zerim ou sirrum, 

onde há dança e canto para encaminhar o espírito para que este seja feliz [em outro 

plano] e vá em paz, passando a ser um ancestral da casa. Mas, Marcos de Carvalho 

adiciona que é também poss vel ocorrer a ―reencarnação‖, pois ele mesmo diz que tem 

influência kardecista, a qual, crê nesta volta do espírito.  

Assim, o mejitó completa dizendo que apenas uma vida é muito pouco, é preciso 

haver esse retorno para a expiação dos erros, cumprir alguma missão e evoluir o 

espírito. Ele enfatiza bastante essa ideia, falando que se esse espírito fez o bem ele 

obterá os frutos disso também na próxima vida: 

 

―E quanto a morte, n s realizamos uma cerimônia fúnebre quando um 

filho da casa falece, a roça fica de luto durante 3 meses e após 3 meses 

há uma cerimônia pública chamada de zerrim ou sirrum e é uma 

cerimônia fúnebre onde todos participam e aquele espirito é 

encaminhado. Canta-se e dança-se para aquele espirito em honra e 

gloria em homenagem ao espirito do filho de santo para que ele siga 

em paz, onde agradecemos por tudo que ele contribuiu olhe por nós, 

seja feliz, e ele vai passar a ser um ancestral da casa, um falecido...um 

ente querido que se foi, vai ser lembrado com saudade.  

Eu não sei como é lá na África, porque eu vivo o candomblé do 

Brasil...não tem candomblé na África, lá é o culto de vodum... no meu 

axé nós acreditamos que o espírito pode reencarnar, possa voltar, 

talvez isso seja de influência kardecista ou não, mas eu acredito isso. 

Acho que se não vir é muito pouco você vir só uma vez na Terra para 

espiar seus erros, evoluir e cumprir sua missão. Talvez essa seja uma 

visão kardecista...acredito na evolução espiritual, se ele errou, se ele 

não cumpriu e se fez o mal, ele vai voltar para espiar o mal que ele 

fez, se ele fez o bem ele terá os benefícios, ninguém veio de lá para 

contar. Mas eu acredito que o espírito evolua. Nós estamos o tempo 

todo tentando evoluir... eu fui criado dentro do kardecismo, não 

praticando...minha mãe e meu pai tinha sessão dentro de casa, de mesa 

branca e como filho eu era obrigado a assistir, meus pais obrigavam a 

assistir e eu fui absorvendo os conceitos, normas, regras e modo de 

pensar e agir e eu acredito que eu leve para o candomblé.  

Mas, eu não vejo diferente lá na minha matriz na Bahia que não são 

kardecistas e não tem influência kardecista. Eu não sei até que ponto o 

candomblé está sofrendo influencias minhas ou se é do candomblé. 

Não é a preocupação maior do candomblé, a evolução do espirito com 

a reencarnação, não são pontos principais do candomblé. Você crescer 

como pessoa, cumprir seu destino, adorar seu vodum, porque esse 

vodum é um ancestral seu, talvez em outras reencarnações você pode 

ter sido o adorador numa tribo desse vodum‖. (MEJITÓ MARCOS 

DE CARVALHO, 11/8/2020, 54:39). 

 

Desta forma, o Mejitó Marcos de Carvalho diz que foi criado no kardecismo, 

seus pais faziam sessão de mesa branca, e segundo ele, essa vertente também foi 



 

96 
 

absorvida. Mas, para ele, em Cachoeira (BA), onde ele foi iniciado, há o mesmo 

pensamento. Ele mesmo não sabe de onde vem essas influências, se advém dele ou se é 

algo do próprio candomblé.  

Esse modo de pensar, significa que mesmo no terreiro de origem mais antiga, 

como aquele em que ele se iniciou na Bahia, essa crença reencarnacionista de origem 

kardecista existe, juntamente com as proposições de ancestralidade, demonstrando essa 

confluência histórica de diferentes modos de entender a religiosidade, unindo a 

interpretação do culto vodum no Brasil e o kardecismo para surgir este tipo de 

candomblé, jêje-mahi que foi passado a este sacerdote. 

Desta maneira, como percebi na entrevista do mejitó Marcos de Carvalho, o 

kardecismo, de origem cristã que surge no séc. XIX, se faz bastante presente nos 

terreiros em seu modo de interpretar a vida e a morte, mesmo que distante da construção 

da moralidade iorubá, descrita pelos autores Bewaji, Abayomi e Abimbola, por 

exemplo, pois para estes não há evolução espiritual, punição divina no Orun do pós-

morte e sim uma prudência no Aiyé (plano terreno) para então encontrar os ancestrais 

espirituais e logo retornar. Diante disto, a visão de mundo moral iorubá, conforme tais 

autores: 

 

―(...) uma sociedade, na qual, acredita-se ser originalmente "feita por 

Deus"; ―Supersens vel‖ e "feito pelo homem". Por supersensível, o 

que se quer dizer é que esta visão de mundo não está livre de um 

equilíbrio harmonioso e espiritual que é supervisionado e mantido sob 

controle por seres espirituais que se acredita transcenderem das 

pessoas... E em segundo lugar, é "feito pelo homem" porque não pode 

ser culturalmente entendida independente de quem nela vive 

atualmente. Nesta perspectiva o sujeito é conhecido e identificado em, 

por e por meio de sua comunidade.  

O relacionamento entre os indivíduos baseia-se principalmente no 

reconhecimento de seu valor como seres humanos e não apenas sobre 

o que possuem ou o que podem fazer uns pelos outros. Embora é 

costume que as pessoas nessas culturas ajudem umas às outras sem 

exigir uma remuneração imediata ou equivalente exata. Todo mundo é 

ciente do fato de que cada pessoa tem algo a contribuir para o bem-

estar de toda a comunidade‖. (ABAYOMI, O., 2021, p.: 4) 

 

 



 

97 
 

Sendo assim, há diferentes formas de se entender a moral e seu desenrolar na 

morte, seja a visão que dá ênfase ao ideal de bem comunitário e o valor aos ancestrais, 

seja no destaque a uma possível punição divina e desenvolvimento espiritual conforme 

o comportamento terreno. Isto é, este último parecer enfoca muito mais nos 

acontecimentos do pós-morte do que a primeira visão. No entanto, a mescla dessas 

concepções se faz presente em muitas das casas de axé no Brasil. 

 

 

III. Ancestralidade, punição divina e concepção de ser humano 

 

Conforme o sacerdote Marcos de Carvalho, o indivíduo tem seu livre-arbítrio 

para escolher agir entre o certo e o errado moralmente, porém dependendo de suas 

atitudes ele entende que podem ocorrer sanções no mundo espiritual que servem para 

evoluir o espírito e que sua possível reencarnação é um meio de recuperar ou resolver 

dilemas de vidas anteriores. Ele se refere aos ancestrais, mas como famílias espirituais 

que também estão em processo de evolução e podem nos auxiliar no mundo terreno. Tal 

evolução dos ancestrais não é mencionada pelos autores que tratam da filosofia iorubá 

ou mesmo daqueles que tratam do culto vodum.  

Ainda assim, pelas falas do mejitó percebe-se aqui um sincretismo entre o culto 

vodun e o kardecismo muito forte e provavelmente nas práticas cotidianas do ilê 

encontraremos também interferências iorubás, já ditas, principalmente a partir do séc. 

XIX, devido o maior influxo no Brasil de povos da região africana de influência iorubá, 

interferindo substancialmente nos fundamentos e mitos dos terreiros brasileiros, 

principalmente Nordeste e Sudeste, surgindo o que Parés chama de nagôização com 

predominância dos cultos e fundamentos vinculados aos orixás, sobretudo da nação do 

Reino de Ketu e de Oyò (Nigéria). (PARÉS, 2005, pp.: 165-185). 

Em relação aos voduns, o sacerdote Marcos de Carvalho fala que esta divindade 

deve ser adorada porque ele seria um ancestral nosso, de outras vidas, pois poderíamos 

ter pertencido a uma ―tribo‖ africana. Logo, ele diz que essa é uma explicação plausível, 

sobretudo para o branco que não tem o mesmo vínculo consanguíneo que o liga com a 

África. Para ele, o vodun recebe as pessoas ao morrer e não tem nada a ver com o deus 

cristão. O vodun acolhe, tira o sofrimento, explica a situação para o morto caso um dia 

este volte para terminar de cumprir alguma missão em Terra.  



 

98 
 

Mas, Marcos de Carvalho também fala que o vodun pode castigar o participante 

tanto em vida quanto na morte, mas ele não fica muito seguro quanto a essa informação. 

Ele diz que são suposições, porque estas ideias não são os pilares do candomblé, o 

candomblé vive o agora, diferente de religiões cristãs, por exemplo.  

Neste ponto, podemos retomar a ideia dos autores que falam da moralidade 

iorubá acerca da importância da boa convivência social, como viver bem no presente, 

como melhor maneira de estar no mundo terreno. (ABAYOMI, 2021; BALOGUN, 

2013; BEWAJI, 2004; SILVA, 2015). 

O mejitó fala inclusive que o Céu pode estar dentro da terra, pois da terra que 

vem a força, já que somos enterrados, diferente da visão cristã de Céu nas alturas, ele 

menciona: 

 

―   gente acredita que quando morre a gente pede que o vodum receba 

a pessoa. Eu quando morrer quero encontrar com esse meu ancestral, 

que ele me receba me acolha. Porque não temos a visão que o deus 

cristão nos receba, a gente quer que nos receba seja o nosso vodum, 

nos acolha, que nos dê as respostas que não tivemos aqui, nos 

explique melhor as coisas, tire nosso sofrimento, nos acalante, e tire a 

saudade dos entes queridos daqui. E que um dia a gente posso voltar à 

Terra novamente para reencontrar as pessoas e cumprir o que não foi 

feito‖.  (MEJITÓ MARCOS DE CARVALHO, 11/8/2020, 1:01:14). 

―Poderia ser castigado [quem comete um erro grave] pelo vodum por 

não ter cumprido, por ter matado, por ter feito coisa erradas, poderia 

receber o castigo do santo dele... punir lá e depois vir para consertar o 

erro para se redimir do que ele [o sujeito] fez. São suposições, porque 

esses não são os pilares do candomblé, as pessoas não se preocupam 

muito com essa parte, é o momento, é o viver agora... diferente de 

outras religiões que se prepara aqui para viver lá no Além. Não que 

não exista o mundo lá, o Orum. Mas, para gente não é essa visão 

católica, nem kardecista. Será que o Céu está lá encima? O céu pode 

estar dentro da terra, a gente acredita muito na força da Terra, esse 

Céu católico pro povo africano e do candomblé ele pode tá dentro da 

Terra, a gente cultua muito a Terra, a gente é enterrado ... Será que 

não está dentro da Terra?‖ (MEJITÓ MARCOS DE CARVALHO, 

11/8/2020, 1:02:36). 

 

 qui, quando  arcos de carvalho se refere ao ―Céu‖ e a ―Terra‖, ele parece se 

remeter a visão cristã de Paraíso em um plano superior ao terreno, assim como a Terra 

ao plano dos mortos, não sendo exatamente o planeta Terra ou a que pisamos. Ele 

remete a um imaginário do Além em variadas vertentes.  

Em relação a ideia da Terra ser aquela que poderia receber as almas, esta é uma 

possível visão muito particular do mejitó, dando importância às crenças e divindades 



 

99 
 

ligadas à terra e a fertilidade, como os ayi-vodun liderados por Sakpatá e Aizã, Azonzu, 

comuns no grupo jêje-mahi e na área iorubá e gbé. (PARÉS, 2018, pp.: 271-306). 

Já quando fala em Céu-Paraíso é uma visão comum desde meados da Idade 

Média e que se desenvolve com a expansão do cristianismo. É um Céu metafísico, 

residência do Deus cristão e de seus eleitos, àqueles considerados santos que escaparam 

ao Juízo Final, podendo haver várias gradações dentro do Céu (Paraíso Celestial), 

Paraíso terreno (Éden), Purgatório e diferentes escalas dentro do Inferno. (LE GOFF & 

SCHMITT, 2006, pp.21-34). No entanto, hoje, há uma visão mais simplificada que 

separa o Céu do Inferno, sem tantas escalas, definindo mais radicalmente aqueles que 

vão para um ou outro espaço, mais homogêneos, já que ele se refere ao Céu católico em 

sua visão contemporânea. 

Isto mostra que seu terreiro procura retomar uma formação de imaginário 

―tradicional‖ nas práticas e na construção do ilê, mas não necessariamente na totalidade 

filosófica do culto vodun ou de influência iorubá. Isso quer dizer que precisamente 

houve uma reformulação do entendimento da morte e do indivíduo, se analisados 

conforme as práticas e representações mencionadas pelo antropólogo Nicolau Parés 

acerca do povo fon, o qual, está interligado com a formação do candomblé jejê no 

Brasil. 

Segundo Parés, poderíamos nos referir à concepção de ser humano conforme os 

fons, do Daomé, para os quais, a pessoa é formada por um destino (kpoli), um princípio 

dinâmico (lĕg à), o espírito guardião ancestral (djoto) e uma divindade ―dona da 

cabeça‖ (vodum). O entrevistado fala dessa divindade vodum como dona da cabeça (do 

sujeito), mas ao mesmo tempo a vê como um ancestral, não mencionando as outras 

características. 

O Sirrum/sinhún (rito fúnebre) também sofreu modificações, pois 

tradicionalmente possuía carpideiras no evento e banhos de rio ou no mar pelos 

participantes, contudo, o cuidado com o corpo, limpeza, raspagem, sacrifícios e uma 

segunda cerimônia 3 meses após o enterro ainda são realizados. (PARÉS, 2016, pp.: 73-

76). 

 

IV. Moralidade no terreiro Hùnkpámè Hùmdangbènă 

 

Ao ser perguntado em relação ao bem-viver, o mejitó Marcos de Gbssém diz que 

dentro do seu candomblé isto significa manter o respeito as diferenças, acolher as 



 

100 
 

pessoas, pois ―o candomblé primeiro confia para depois desconfiar‖, mas aqueles que 

não se adaptam são convidados a se retirar. Os preceitos ensinados são o amor, união, 

respeitar o outro. (MARCOS DE CARVALHO, 11/8/2020, 53:4).  

Ademais, Marcos se atém a ideia de ancestralidade, hierarquia, respeito ao mais 

velho, cuidado com as crianças por todos da casa, como nos antigos ègbès (ideia iorubá 

de comunidades familiares se estendendo aos ancestrais espirituais, como um duplo no 

Orun e no Aiyê). Isso significa o cuidado com a vida em comunidade, pensar no outro, 

cuidar dos filhos(as) dos outros enquanto seus pais estão ocupados, como se fossem 

seus próprios filhos e dar importância ao coletivo, antes mesmo de pensar em si mesmo.  

É nesse foco que percebo apesar de todas as dificuldades culturais para a 

manutenção dos terreiros e da cultura africana e afro-brasileira, ocorreram trocas 

importantes como a persistência do equilíbrio entre o individual, o comunal e o bem-

viver dentro dos ilês que remontam aos preceitos comunitários de povos iorubás, 

conforme Bewaji e Abayomi estudam. 

Abayomi define o sistema moral iorubá e em muitas sociedades africanas com 

os valores culturais que inclui: senso de vida em comunidade; de boas relações 

humanas; da sacralidade da vida; de hospitalidade; sentido do sagrado; senso de tempo; 

senso de respeito pela autoridade e pelos mais velhos e valor da linguagem e dos 

provérbios. Já Bewaji lembra mais dos aspectos laicos antes das características 

religiosas para o bom convívio social, isto é, ter cautela nas atitudes perante o próximo 

em sociedade. (BEWAJI, 2004, pp.: 396-403; ABAYOMI, 2021, pp.: 3-4). 

Portanto, o comportamento moral nos terreiros está associado com vários 

elementos do cotidiano, trazendo uma readaptação ao modo de viver e entender as 

religiões de matriz africana.  

 

 

V. Família e hierarquia nos terreiros 

 

Como muitos ilês ao longo da história, esta casa de vodun jêje-mahi teve que se 

reinterpretar devido às regras sociais atuais, ao trabalho das pessoas, à vida social, à 

modernidade da internet, ao uso do termo ―santo‖, ainda utilizado, que faz parte de um 

sincretismo colonial, remetendo às influências católicas do passado que permaneceram, 

além da divisão das tarefas entre homens e mulheres, conforme a visão patriarcal de 



 

101 
 

feminino (mulher, frágil, doméstica) e masculino (homem, forte, trabalhos pesados), 

reforçada a partir do período colonial no Brasil.  

Por exemplo, Marcos de Carvalho menciona acerca dos papeis sociais de 

homens e mulheres no terreiro e enfatiza o que ele chama de ―fam lia tradicional‖: 

 

―O Candomblé jêje vai remontar a antiga fam lia tradicional, né?! 

Tradicional família onde o homem o pai né que é representado pelos 

ogãs que são iniciados mas não recebem os voduns e esses homens e 

desempenham as funções masculinas dentro do candomblé, eles 

representam o pai na família tradicional‖.  

As ekedis são as mulheres que não recebem o vodum, não incorporam 

que representam a mulher, mãe e desempenham as funções femininas 

que é lavar, cozinhar, passar, preparar o alimento, já os ogas que é o 

homem é capinar, pintar, cortar, os trabalhos pesados, os trabalhos 

tipicamente relativos ao homem e ás ekedis, as mulheres. As filhas de 

santo da casa representam os filhos... daí formam a família, pai, mãe e 

filho. E o sacerdote, ... o sacerdote é o que vai comandar tudo isso. É o 

que vai fiscalizar para ver se o ogan está desempenhando a função de 

pai, se a ekedis estão desempenhando as funções de mãe e as filhas de 

santo estão desempenhando as funções de filhos para receber o 

vodun...‖ (MEJITÓ MARCOS DE CARVALHO, 11/8/2020, 14:30) 

 

Assim, para Marcos de Carvalho, os ogãs desempenham a função masculina do 

pai desempenhando os trabalhos ―mais pesados‖: obra, pintura, etc. e as ekedis 

representam a mãe, a mulher desempenhando funções de cozinheiras, costureiras, 

limpeza e ambos podem cuidar das crianças, na medida em que os filhos ali são 

entendidos como filhos de todos. Juntamente com os filhos-de-santo, para ele é formada 

uma grande fam lia ―tradicional‖.  

Marcos assim, fala da importância da hierarquia não como forma de autoridade, 

mas como uma maneira de se manter a ordem, respeitar o mais velho e as funções de 

cada um no ilê. Ele explica que essa noção de hierarquia é levada para fora do terreiro, 

para o trabalho das pessoas, para a educação das crianças, através dessa doutrina do 

candomblé, assim como o amor pela natureza, segundo ele.  



 

102 
 

Retomando a ideia de família explicada por Marcos de Carvalho, pensamos na 

proposição da construção do gênero e do núcleo familiar durante a Modernidade
51

. 

Conforme Lugones, sob o quadro conceitual de gênero burguês e europeu, a dicotomia 

hierárquica como uma marca do humano também se tornou uma ferramenta normativa 

para condenar os/as colonizados/as.  

As condutas dos/as colonizados/as e suas personalidades/almas eram julgadas 

como bestiais e, logo, não gendradas, promíscuas, grotescamente sexuais e 

pecaminosas. Mesmo que boa parte do período colonial, a compreensão do sexo não 

fosse dimórfica (diferença essencial e absoluta entre homem e mulher), os animais eram 

diferenciados como machos e fêmeas, sendo o macho a perfeição, a fêmea a inversão e 

deformação do macho. Hermafroditas, sodomitas, viragos e os/as colonizados/as, todos 

eram entendidos como aberrações da perfeição masculina. (LUGONES, M. 2014, pp.: 

935-936).  

Entretanto, conforme Laqueur, a partir do século XVIII, a visão ocidental 

dominante ―tem sido de que existem dois sexos estáveis, incomensuráveis e opostos e 

que as vidas políticas, econômicas e culturais de homens e mulheres, seus papéis de 

gênero estão de algum modo baseadas nesses ‗fatos‘. (LAQUEUR, 1992, p. 6). Para 

este autor, historicamente, as diferenciações de gênero precediam as diferenciações de 

sexo. O ‗homem‘ seria a medida de todas as coisas, e com o tempo, mulher e homem, 

passaram a ser enquadrados como categorias ontologicamente distintas. 

Neste sentido, as funções dentro dos terreiros também não escaparam da 

generificação, reforçada desde o processo diaspórico dos negros para o Brasil. Ainda 

assim, de acordo com Oyewumi, a formação familiar de muitos povos africanos, 

especialmente os ditos iorubás [e seus descendentes] não se refere somente à família 

nuclear ou à visão de marido patriarcal/esposa subordinada, ocorrendo inúmeras vezes 

sucessões e organizações familiares a partir de uma lógica matrilinear. 

Os exemplos linguísticos utilizados por essa autora ainda hoje nos terreiros 

podem nos dar uma visão mais ampla de tal lógica. A palavra ọkọ, significando 

esposo/esposa, também é usada para os dois sexos e ìyáwò, significa noiva/noivo mais 

nova(o) na família (muito usada no candomblé para relacionar os iniciados aos seus 

orixás).  

                                                           
51

 A primeira modernidade refere-se ao momento da chegada dos europeus nas Américas, também 

designada como modernidade colonial. A segunda modernidade surge a partir da Revolução Industrial, 

cunhada como modernidade capitalista. (LUGONES, 2014, P.:936). 

 



 

103 
 

Ser mãe na sociedade africana, [assim como a iyalorixá no candomblé], é mais 

importante do que ser esposa, ter família não é necessariamente morar no mesmo 

espaço. (OYEWUMI, 2004, pp.: 1-8). 

 inda há menções de reis africanos que também ―esposavam‖ homens – 

estabeleciam laços com líderes talentosos e artistas proeminentes baseados no 

casamento. (CIRNE, 2017, pp.: 104-114; OYEWUMI, 2004, pp.: 1-8; 2000, pp.: 1093-

1098).   

Outro exemplo dentro dos terreiros é a importância das iyalorixás e iabás (mães, 

senhoras, orixás femininos). Inclusive, todos os entrevistados foram formados no 

terreiro por iyalorixá, as quais, eles mencionam como mulheres mais velhas que 

herdaram o terreiro e/ou possuem maior experiência espiritual que eles. 

Então encontramos nos terreiros e em muitas famílias iorubás também um 

modelo familiar não-generificado, pois os papéis no interior dos laços de parentesco não 

são diferenciados por gênero, e sim pelo princípio da senioridade que é dinâmico, 

diferente da família nuclear. Nessa formação social, não há palavras que designem 

menino ou menina, e sim a palavra ọmọ, que designa prole, descendência.  

Ao mesmo tempo, em muitas casas de axé também há funções de gênero 

definidas conforme a sociedade contemporânea que se encontram, diferenciando ekedis, 

abiãs e ogãs no dia-a-dia da casa. 

Desta forma, Marcos de Carvalho também nos conta como as crianças através do 

convívio, das músicas e da observação das pessoas falando no ilê vão aprendendo a 

língua fon, não havendo necessidade para ele de ter alguém específico para ensinar. 

Porém, as ekedis
52

 são aquelas que, em geral, procuram ficar com as crianças, educar, 

tomando conta enquanto os pais podem estar incorporados.  

O mejitó Marcos de Carvalho diz que as abiãs
53

 mais velhas cuidam das crianças 

também e contam histórias que explicam os mitos e funcionamento do candomblé, que 

segundo ele ensina-se conceitos morais, religiosidade (músicas, língua, fundamentos, 

pensamentos). O mejitó diz que as crianças aprendem desde cedo as normas e os 

conceitos da casa ou do ―quilombo‖ em que vivem, mas ele não sabe dizer se aprendem 

histórias relacionadas ao culto vodun originário do Benin.  

                                                           
52

 Mulheres que cuidam de diversas funções de cuidado estrutural do terreiro e espiritual e não 

incorporam. 

 
53

 Mulheres não iniciadas na casa, não fizeram sua feitura, ritual de entrada no mundo religioso do terreiro 

de fato. 



 

104 
 

Isto é, a função educacional e de construção das regras morais e religiosas no 

terreiro dele estão ligadas sobretudo às mulheres, vistas nesse sentido, como mães de 

todos os pequenos, como aquelas que cuidam, ensinam e acolhem.  

Logo, essas categorias são altamente situacionais e não determinadas por um 

corpo específico e fixo. Os terreiros brasileiros, nesse sentido, à despeito de hoje 

fazerem parte de uma outra formulação social, carregam consigo também tais elementos 

mesclados não havendo um modelo organizacional e de poder dirigido apenas conforme 

o gênero. A antiguidade cronológica, espiritual e a experiência definem melhor os que 

são subordinados e aqueles com mais sabedoria, e logo, com mais poder dentro dos ilês. 

VI. Tecnologia e “tradição” 

 

Já sobre o uso de tecnologias contemporâneas nos terreiros, ele dá exemplo: 

 

―Tem candomblé que a porta é aberta, todos podem entrar, pode entrar 

quem quiser. Antes era no boca-a-boca, as pessoas iam falando, 

comentando, hoje com a internet, vai no Facebook, tem os convites 

digital, coloca anuncia no Instagram, e aí as pessoas vão sabendo...os 

mais amigos eu telefono‖. (MARCOS DE CARVALHO, 11/8/2020, 

39:41) 

 

Ele também fala que seu terreiro sendo aberto à visitação, utiliza hoje em dia 

convites por telefone para os mais amigos e anúncios no Facebook, WhatsApp e 

Instagram. Desta forma, percebo como ele integra sua dita ―tradição‖ com o presente, 

fazendo uso dessas plataformas digitais e internet. 

Esses são apenas alguns exemplos de como novos sentidos vão sendo adquiridos 

ao longo do tempo por essas comunidades de candomblé como um conjunto de 

estratégias de sobrevivência, conforme Sweet, Reis ou Mbembe discutem. (MBEMBE, 

2005, p.: 24, REIS, 1991, pp.: 49- 170; SWEET, 2007, pp.: 137-141;258-265). 

Diante destas situações, as quais, os terreiros não fogem na história, é preciso 

salientar que muitas dessas casas tentam se manter como resquícios materiais e 

simbólicos de resistências da cultura africana e afro-brasileira, ainda que não se possa 

resgatar o passado pleno, ainda assim seus modos de vivência e sua cultura representam 

um importante foco de identidade e história. 

 

 



 

105 
 

2.4 - Entrevista com o babalorixá Alexandre dos Santos 

 

I- Primeiras impressões  

 

Alexandre Carvalho dos Santos ou Xandi de Oxumaré foi entrevistado em 

12/8/2021. Ele é sacerdote ou babalorixá do Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, Realengo/RJ 

(R. Aritiba, 954), de origem ketu
54

, de culto orixá, no qual participa tem 10 anos.  

Este terreiro foi fundado em 1995 e é o mesmo de sua mãe-de-santo Nara. Xandi 

dos Santos já é feito no santo há 33 anos, ele foi iniciado por Wanderlei de Ogum. 

Wanderlei de Ogum é filho-de-santo de Nara de Oxóssi, dona do terreiro atual, 

enquanto ela é filha-de-santo de Benedito de Oxalá, já falecido. 

 

Fig. 30. Foto externa da entrada do terreiro Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô em 

Realengo/RJ (R. Aritiba, 954) 

 

Fonte: Google Street View 

 

Fig. 31. Terreiro Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, foto interna.  

                                                           
54

 Conforme Nei Lopes, o termo ketu se refere ao antigo Reino de Ketu, na atual Nigéria (África), um 

subgrupo dos falantes do iorubá. (LOPES, N. 2004, p.: 505; 336). 



 

106 
 

     

 (Fonte: < https://m.facebook.com/Adarofotografiaefilmagem/videos/as%C3%A9-yl%C3%AA-

%C3%A1iy%C3%A9-oju-od%C3%A9-igbo-ajodun-od%C3%A9-es%C3%BA/660184491041265/>. 

Acesso em: 10/3/22.). 

 

    

 

 

 

Xandi de Oxumaré é formado em Ed. Física e hoje é professor da UFRJ – 

Universidade Federal do Rio de Janeiro – e coordena um projeto de mestrado do 

PPGDAN-Programa de Pós-graduação em Dança: Africanidade na Dança e Educação – 

PADE/UFRJ, interligando mundo acadêmico, arte, cultura e religiosidades afro-

brasileiras. Ele tem 55 anos, mora na Lapa/RJ, tem pele preta, cabelos crespos, usa 

óculos e foi feito em Oxumarê no terreiro da iyalorixá Nara de Oxóssi. 

 

Fig. 32. Fotos do Terreiro atual Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, Realengo/RJ.  

(Fonte: Imagens tiradas pelo autor) 

https://m.facebook.com/Adarofotografiaefilmagem/videos/as%C3%A9-yl%C3%AA-%C3%A1iy%C3%A9-oju-od%C3%A9-igbo-ajodun-od%C3%A9-es%C3%BA/660184491041265/
https://m.facebook.com/Adarofotografiaefilmagem/videos/as%C3%A9-yl%C3%AA-%C3%A1iy%C3%A9-oju-od%C3%A9-igbo-ajodun-od%C3%A9-es%C3%BA/660184491041265/


 

107 
 

       

 

 

 

 

Partindo para a entrevista com o babalorixá Alexandre dos Santos, em 

12/8/2021, ele comentou que o seu ilê possui um círculo familiar com vários filhos-de-

santo que montaram seus terreiros, mas retornam muitas vezes para grandes obrigações 

e ele mesmo entende o terreiro como possibilidade de uma família gerida, ainda que 

haja uma hierarquia, por um orixá, assim como nas antigas cidades iorubás, nas quais, 

um orixá era o patrono.  

Logo, refazendo uma memória histórica, o terreiro seria uma reconfiguração de 

parte da história africana e afro-brasileira
55

. Ele ri, se mostra satisfeito e diz que o 

terreiro assim mantém um laço familiar, ainda que não seja consanguíneo, se faz por um 

vínculo ancestral e espiritual.   

 

(...) ―o terreiro é de mãe Nara, ela é a chefe do terreiro. Como já sou formado 

na casa como babalorixá, eu tenho os meus próprios filhos de santo. É uma 

casa que se propõe a manter, vamos dizer assim, o núcleo familiar próximo, o 

que significa isso? Eu me formei, vamos dizer assim, tomei as obrigações 

necessárias pra chegar ao cargo de babalorixá e tenho os meus próprios filhos 

de santo, mas tem irmãos de santo que abriram suas casas, então eles retornam 

ao barracão em período festivo, numa necessidade grande, uma obrigação 

                                                           
55 Nesse sentido, ele fala sobre seu grupo denominado ketu, remetendo à origem iorubá da cidade de 

Ketu, com orixá odé-Oxóssi como patrono. Alexandre dos Santos conta que, conforme a história oral que 

ele conhece, essa nação foi fundada no Brasil, em um ilê, em Salvador, por 3 negras, Iyá Detá, Iyá Kalá, 

Iyá Nassô, se consolidando na Casa Branca do Engenho Velho, antes da abolição da escravidão, entre 

final do séc. XVIII e início do XIX. 

 

Fig. 33. Alexandre Carvalho dos 

Santos ou Xandi de Oxumaré - 

babalorixá do Axé Ilê Ayiê Ojú Odé 

Igbô 

 
(Fonte: imagem cedida por Santos) 

Fig. 34. Nara de Oxóssi, iyalorixá de Alexandre e 

zeladora do terreiro Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô 

 
(Fonte: 

<https://www.facebook.com/odefotos/videos/discurso-de-

m%C3%A3e-nara-doxossiroda-de-

xang%C3%B4igbichegada-da-corte-odun>. Acesso em: 

5/2/22) 



 

108 
 

grande que precise de muitas pessoas. E assim a minha atuação no terreiro ela é 

tanto de pai para os meus filhos, cuidando da vida espiritual dos meus filhos, 

como de filho na relação com o meu pai de santo que é de lá também, e de neto 

da dona da casa. Então é um ciclo familiar, mesmo que ele não seja por 

sangu neo, ele se faz por um elo de ancestralidade e espiritualidade‖. 

(BABALORIXÁ XANDI CARVALHO, 12/8/2021, 6:12). 
 

 

 

Aqui ele lembra a autoridade de sua mãe-de-santo, Nara, assim como a 

importância da senioridade e família espiritual dentro do terreiro. 

 

 

II - O terreiro e o acolhimento dos povos da diáspora africana 

 

O babalorixá Alexandre dos Santos relembra que durante a escravidão dos 

negros africanos as famílias foram fragmentadas e mandadas para regiões diferentes, 

interrompendo algumas ligações culturais e de memória. Passaram a ser misturadas com 

pessoas de diferentes dialetos, dificultando a comunicação.  

Deste modo, para ele, o terreiro é uma reconfiguração desses espaços 

geográficos familiares e também a reconstrução de uma família gerada por um orixá, 

assim como foi na África, segundo Xandi dos Santos.  

Assim, Xandi de Oxumaré explica que o terreiro, o qual, ele participa, é formado 

pela chamada nação ketu, do tronco iorubá, advinda da cidade de Ketu (Benin), tendo o 

orixá caçador Oxóssi-Odé como patriarca.  

 

 

Fig. 35. Partes dos atuais países: Nigéria, Benin e Togo, nos quais, predomina o 

iorubá, contendo as principais cidades mencionadas: Ketu, Oyó, Ifé. 

 



 

109 
 

 

 

 

 

Ele explica que no Brasil a 1ª casa fundada dessa nação foi em Salvador, 

existindo até hoje, atualmente no Engenho Velho da Casa Branca e explica, no seu 

entender, como se deu a vinda de escravizados para o Brasil e a formação dos terreiros: 

 

 

―É importante a gente entender que na diáspora africana quando se 

deu o processo de escravidão forçada, as famílias eram divididas e 

isso não era uma mera coincidência, as famílias eram divididas para 

fragmentar realmente a cultura e fragmentar a memória do povo, 

porque o povo junto constitui memória. Quando se fragmenta, quando 

se separa mãe, marido, filhos, netos, avós, cada um indo pra uma 

região diferente, você fragmenta aquele núcleo familiar e você 

misturava aquelas pessoas com negros, eu uso o termo "pretos", que 

falavam outros dialetos. Então a dificuldade de se comunicar se fazia. 

A ideia do terreiro no Brasil é uma reconfiguração desses espaços 

geográficos, familiares, e também dessa própria configuração de 

possibilidade de uma família gerida por um orixá. Muitas bibliografias 

vão trazer que os orixás, na África, eram cultuados por região, então 

quem viesse da região tal seria ligado ao culto de ogum. Quem viesse 

de uma outra região seria ligado ao culto de oxum. Quem viesse do 

Oyó seria ligado ao culto de Xangô. O terreiro como espaço, ele 

reconfigura esse lugar, só que abarcando. O terreiro é uma 

reconfiguração de todos esses espaços que existiam e que ainda 

existem, é importante a gente registrar isso.‖ (BABALORIXÁ XANDI 

CARVALHO, 12/8/2021, 7:52). 

 

 

 

Fonte: < https://aulasdeyoruba.blogspot.com/2021/03/iorubalandia.html>. Acesso em: 2/5/22. 



 

110 
 

Fig. 36. Casa Branca do Engenho Velho, Sociedade São Jorge do Engenho Velho 

ou Ilê Axé Iyá Nassô Oká  

 

 

 

 

 

Portanto, para Alexandre Carvalho, as casas de axé, reorganizaram povos, 

divindades e famílias da diáspora africana e assim permitiram a manutenção da 

existência daqueles que poderiam ter sido esquecidos, ainda que com características e 

visões novos, mas mantendo o pensar em elementos africanos. 

As casas de cultos afro-brasileiros, ele relembra, foram criadas antes da abolição 

da escravatura, mostrando a capacidade de comunicação, de estratégia e de negociação 

política das mães-de-santo, já que o candomblé sempre foi perseguido. Ele cita 

Mbembe, dizendo que essas casas serviam para reaglutinar os povos da diáspora, 

mantendo um tipo de vínculo parental com uma hierarquia.  

 

―Isso é importante dizer, que essas casas [1
as

 casas de candomblé] 

tiveram suas fundações antes mesmo da abolição da escravatura. Essas 

casas eram reguladas e negociadas por essas mulheres, com uma 

capacidade enorme de negociação política, porque o Candomblé é 

uma religião perseguida desde sempre. Então pensar um terreiro que é 

fundado antes da abolição da escravatura, é pensar numa capacidade 

de comunicação, de relação, de negociação política e estratégia muito 

grande. Existe um autor o Achille Mbembe, que ele vai dizer que 

essas comunidades, e aí ele vai falar dessas comunidades que foram 

fundadas nos lugares aonde os povos pretos foram levados pela 

diáspora, eram justamente pra reaglutinar essa ideia de parentesco. 

Porque ele chama esse povo fragmentado da diáspora de "os sem 

parentes".  

Então esse vínculo parental se faz no terreiro por uma certa hierarquia 

estabelecida nos terreiros e por essa coisa, né? Que a líder da casa é a 

Terreiro considerada a primeira casa de candomblé aberta em Salvador, Bahia. É o primeiro Monumento 

Negro considerado Patrimônio Histórico do Brasil desde o dia 31 de maio de 1984. 

 

Fonte: < https://www.irdeb.ba.gov.br/multicultura/?p=5345>. Acesso em: 2/5/22. 



 

111 
 

mãe, quem vem se cuidar com ela é o filho, e aí o filho que com o seu 

tempo tem o seu filho, é neto dessa mãe. Você tem os seus tios de 

santo, suas tias de santo, então o terreiro configura um espaço de 

acolhimento e de refazimento de memória do povo preto diaspórico. E 

a gente quando pensa o terreiro enquanto um lugar de cuidado 

psicológico naquela ocasião, na verdade esse é um pensamento que se 

mantém nas comunidades de terreiro. A comunidade de terreiro ainda 

se constitui como um espaço de cura desses processos de trauma da 

diáspora, e por via dos conhecimentos africanos, que são negados, né? 

Pelo poder euro centrado, pelo conhecimento euro centrado, às vezes 

negado até mesmo dentro da universidade brasileira.‖ 

(BABALORIXÁ XANDI CARVALHO, 13:40) 

 

 

Portanto, para este babalorixá o terreiro é espaço de acolhimento e refazimento 

do povo negro diaspórico, além de espaço para o cuidado psicológico com 

conhecimentos de origem africana, os quais, muitas vezes são negados na Academia, na 

sociedade e pelo poder eurocentrados e embora sejam comunidades fundadas e 

mantidas pelo povo preto, sempre mantiveram as portas abertas para todos que 

precisavam. 

 

 

III  – Hierarquia e cronologia no Axé 

 

Segundo Xandi de Oxumaré, o terreiro tem suas próprias leis, as quais, permitem 

que este se mantenha até hoje, por isso há certos espaços que são vedadas aos não 

iniciados ou aqueles com pouco tempo de casa, pois há uma hierarquia diante dos mais 

velhos espirituais ou dependendo do orixá que se cultua. Para ele, a hierarquia não está 

para salvaguardar a autoridade das pessoas no ilê e sim para se manter a organização da 

casa, muitas vezes reafirmadas pelos búzios. Daí é um espaço de confluência do saber 

dos mais velhos, dos ancestrais e dos orixás. 

Ele explica que o mais velho é aquele mais antigo da iniciação religiosa, não 

necessariamente pela idade física. Logo, uma criança iniciada pode ser considerada 

mais velha do que um idoso da casa. Obviamente também se respeita a pessoa idosa, 

mas a idade no terreiro é pensada a partir do tempo de iniciação. 

O participante não iniciado é chamado de abiã, o/a qual, ajuda na casa com os 

afazeres domésticos, mas não sabe ainda todos os fundamentos e segredos do culto, 

apenas quando se iniciar passa aos poucos pelo processo de ir adquirindo tais saberes. 



 

112 
 

Há também o caso daquele observador que não participante do terreiro e pede permissão 

para sua pesquisa, ele diz, que é o meu caso.  

Alexandre dos Santos salienta que para o pesquisador e o abiã o terreiro possui 

uma outra ―l ngua‖, possuindo uma maneira diferenciada de se comunicar, conhecendo 

também uma outra dimensão de pensamento, modos de ver, de ser e de estar no mundo. 

Por isso, o pesquisador deve ser tão generoso quanto o terreiro o recebeu, não 

interpretando o terreiro por outra lógica ou outra religiosidade de fora do ilê, vendo a 

casa como construção e preservação de saberes que tem seu próprio sentido filosófico, 

não precisando, conforme ele, de outra cultura para entendê-lo. 

 

―(...) quando alguém se coloca para entrar no terreiro e conhecer ou 

pesquisar o terreiro, é importante entender que ao passar naquele 

portão, você tá entrando num outro território, num território que tem 

uma outra língua que mesmo não falada diretamente o tempo todo, 

todos os objetos sagrados, todas as formas de evocação da 

espiritualidade, toda maneira de se comunicar um com o outro e com o 

mundo dos nossos ancestrais africanos, será pela língua Iorubá; então 

esse já é um ponto para o pesquisador e para o abiã ele entender que 

está chegando num outro lugar, uma outra dimensão de pensamento, 

uma outra dimensão que forma pensamento, uma outra dimensão que 

forma modos de ver, estar e de ser no mundo. 

(...) não deve olhar o terreiro interpretando o terreiro por uma outra 

cultura ou por outra religiosidade. O terreiro como um espaço de 

construção e preservação de conhecimento, ele tem o seu próprio 

sentido filosófico, ele não precisa de outra cultura para interpretá-lo, 

nem de uma outra religião. É importante que ao chegarmos ao terreiro 

a gente entenda que o terreiro tem suas pr prias leis...‖ 

(BABALORIXÁ XANDI CARVALHO, 12/8/2021, 18:43). 

 

 

Ademais, o terreiro é um local de formação, onde as pessoas se ajudam e 

aconselham umas às outras, mesmo aqueles mais novos, mantendo o respeito 

hierárquico. Porém, ele explica que já ouve conflitos entre essa questão da idade 

cronológica e de iniciação e que ele como professor da UFRJ e participante do Projeto 

acerca da africanidade e arte corporal (criado em 2010) interviu, fazendo diálogo entre 

comunidades de terreiro e a Academia.  

 



 

113 
 

   

 

Ele conta que chegou em uma comunidade, convidado pela iyalorixá, devido um 

conflito de gerações. Assim, ele fez um seminário neste ilê discutindo herança, 

hierarquia e cultura. Pois, ele lembra, que a mãe-de-santo da casa foi tomada como 

herdeira da casa aos 6 anos e ao mesmo tempo haviam os mais idosos na casa que 

estavam em discordância com os jovens.  

Desta maneira, Xandi de Oxumaré aproveitou para levar professores da rede 

pública para discutir como as crianças de terreiro são tratadas nas escolas, assim os mais 

jovens ouviram os mais velhos diante de uma sabedoria que está além do terreiro e ao 

mesmo tempo os mais velhos passaram a entender o que aqueles jovens passam, com a 

intolerância religiosa, permitindo assim um refazimento, uma nova forma de diálogo 

naquele ambiente. 

 

―E n s [projeto em  fricanidade na Dança Educação – PADE / UFRJ] 

chegamos em uma comunidade de terreiro, convidados pela Ialorixá e ela dizia 

o seguinte "Existe um problema aqui que é o mais novo ter conflito com o mais 

velho, por conta de períodos culturais". O tempo muda, as pessoas mudam, as 

nossas crianças de hoje não são como as crianças de ontem, como nós fomos 

crianças, o tratamento também tem que mudar e tem irmão que é mais velho, 

irmã que é mais velha que acha que não "...que a educação é daquele jeito que 

ela recebeu do pai dela..." enfim. Tinha um conflito de gerações... E a gente 

pensou em fazer, neste terreiro, um seminário discutindo a cultura, herança e a 

hierarquia, foi um dos temas desse seminário dentro do terreiro. Porque essa 

mãe de santo que nos convidou, ela foi feita e tomada como herdeira dessa casa 

aos seis anos de idade. Então a gente usou inclusive essa imagem dela muito 

novinha, recebendo do avô dela o direito à casa, quando ele viesse a falecer ela 

seria a dona da casa. Ela tomou essa casa aos seis anos de idade como direito. 

É claro que ela esperou o tempo dela, mas já estava anunciado que ela seria a 

herdeira.  

Então a gente pensou nessa herança dada tão novinha e a gente aproveitou essa 

oportunidade pra levar professores da rede pública, pra discutir o papel dessas 

crianças de terreiro, dentro do terreiro, e como essas crianças são pensadas e 

Fig. 37. Imagem dos 

participantes do Projeto 

Africanidade e Arte Corporal 

da UFRJ (criado em 2010). 

 

Fonte: < https://pt-

br.facebook.com/padeufrj/>.  

Acesso em: 2/3/22. 

 



 

114 
 

cuidadas dentro na escola. Será que são? Como as crianças de terreiro são 

vistas dentro da escola? Será que os mais velhos, do barracão lá do terreiro, 

conversavam com essas crianças e como a escola as recebia? Então esse foi um 

momento muito emblemático, porque os mais jovens puderam ouvir os mais 

velhos não só no campo da sabedoria, do terreiro em si, mas essa sabedoria do 

terreiro que extrapola o muro. E os mais jovens puderam trazer questões pra 

dentro do terreiro que alguns mais velhos não sabiam que eles atravessavam na 

escola, como a intolerância religiosa e o desrespeito a eles por serem de 

Candomblé. Então esse encontro, esse seminário, permitiu uma nova 

possibilidade de refazimento, ela nunca deixou de existir, o terreiro tá lá; mas 

uma outra forma de diálogo.‖ (BABALORIXÁ XANDI CARVALHO, 12/8/2021, 

33:11). 

 

 

Abaixo o babalorixá Alexandre dos Santos demonstra a importância das 

iniciações espirituais dentro do terreiro que conferem maior conhecimento e logo cada 

vez mais autoridade a tal adepto. Daí a hierarquia seguir este princípio de sabedoria e 

experiência, como uma forma de organização do funcionamento da casa: 

 

―Existem pessoas que são do terreiro, são iniciadas, passaram pelos processos 

de iniciação, mas mesmo assim, ela ainda não tem o tempo necessário pra 

acessar alguns espaços. Não é um espaço de segregação, mas é o espaço de 

uma hierarquia bem organizada, aonde existem lugares que só acessam os mais 

velhos, aqueles que já tomaram suas obrigações de sete anos, os Ebomis, e 

existem espaços que mesmo esses ebomis, sendo mais velhos, eles não vão 

acessar devido ao orixá que ele cultua. Existem espaços que só podem ser 

acessados por pessoas de determinados orixás. A hierarquia no terreiro ela não 

está ali pra salvaguardar a autoridade das pessoas, mas ela está ali pra preservar 

a organização da comunidade de terreiro, com ordens dadas e muitas vezes 

lidas pelo búzios.‖ (BABALORIXÁ XANDI CARVALHO, 12/8/2021, 23:22). 

 

 

 

IV – Ancestralidade revisitada 

 

O babalorixá Alexandre Carvalho entende que essas comunidades de candomblé 

são o bastião da cultura preta afro-diaspórica e que se transformou em muitas outras 

coisas ao longo da história. Mas, ele salienta que a cultura do terreiro está espalhada 

para além daquele espaço, como pular 7 ondas no mar, levar flores brancas no Ano 

Novo, canções populares que tem base rítmica de músicas dos ilês, o carnaval, comidas 

de origem sagrada, em homenagem aos orixás, o cuidado coletivo de uma mãe 

observando os filhos de outras que remete às antigas comunidades africanas, onde todos 

são filhos de todos, além da expressão ―bolar‖ usada na incorporação dos terreiros e a 

batida do funk, originada do tambor do candomblé de Angola.  



 

115 
 

Nesse sentido, o babalorixá Xandi de Oxumaré explica que o ilê é espaço de 

resistência histórico-cultural, não se trata apenas de religião, vai além, pois o candomblé 

é um modo de vida, não está ligado somente a divindade como também com o indivíduo 

e sua comunidade, indo na contramão da sociedade atual capitalista meritocrática ou 

individualista, pois nas casas de candomblé a ideia é que todos devem se ajudar e para 

ele o terreiro só funciona se ocorrer dessa forma. Individual e coletivo, espiritual e 

mundano, em harmonia para manter e fluir o axé e a distribuição do conhecimento.  

 

― as na verdade, o Candomblé é um modo de vida, é uma filosofia de vida, é 

uma forma de ser, de ver e estar no mundo, para além das questões que 

produzem a palavra "religião". Pelo que já li e já ouvi, a ideia de religião está 

ligada a questão do religar, é o fato de ligar o homem a uma divindade. No 

Candomblé, nós estamos ligados o tempo inteiro, logo a gente não se religa; 

logo nós não estamos nesse lugar de uma religião que tenha necessidade de 

religar o homem ao divino. Para nós, o corpo é divino, o orixá é humanizado, 

então quando um orixá está num corpo, é um corpo divinizado pelo orixá e 

humanizado também por ele. Então nós somos dentro do nosso corpo divinos e 

humanos.  

Os nossos orixás são divinos e humanos, a gente não se religa a eles, eles são. 

Eles estão a todo tempo. Existem momentos da necessidade de ritualizar, 

porque o ritual produz o não esquecimento. É o ritual que vai produzir o não 

esquecimento, Isso o que nós estamos fazendo aqui é um ritual. Cada vez que 

alguém me chama pra uma entrevista sobre Candomblé, eu vou trazer 

ritualisticamente o meu pensamento e aí na outra vez que eu for falar talvez eu 

fale de maneiras diferentes, mas essas ideias estarão presentes. É o ritual que 

permite com que esses conhecimentos sejam transmitidos de corpo a corpo, 

(...)‖ (BABALORIXÁ XANDI CARVALHO, 12/8/2021). 

 

 

Existem momentos da necessidade de se ritualizar, rememorar os orixás, os 

mitos, as histórias, mas o divino e o humano estão interligados, o divino estaria nessa 

conexão entre nós, no corpo, na dança, na música, rememorando a história. Assim, a 

ancestralidade é sempre ritualizada, não é velha. Nesse ponto, o mesmo é colocado pelo 

mejitó Marcos de Carvalho acerca da atualidade dessa ancestralidade. 

 

 ―  ancestralidade não é velha, a ancestralidade é atualizada o tempo inteiro. 

Quando eu venho te dar essa entrevista e trago aqui comigo um símbolo do 

terreiro, eu tô atualizando a ancestralidade. Quando eu falo da minha ancestral, 

dos meus ancestrais, eu não tô falando de alguém que esteja tão longe de mim 

que eu não saiba identificar. Eu posso não saber o nome pela história como ela 

foi criada e desmontada pela diáspora, mas estar no terreiro, ouvir uma cantiga, 

ouvir o som do tambor, ver o irmão à minha frente no gesto, no movimento, 

corporificando aquele orixá, mesmo sem transe, ele dança, ele faz gestos 

pertencentes aquele orixá. Aquele orixá está ali diante de mim. O gesto daquele 

orixá, o movimento que aquele orixá faria se ele entrar no transe, já está sendo 

transmitido enquanto incorporação de conhecimento.‖ (BABALORIXÁ XANDI 

CARVALHO, 12/8/2021, 45:10). 

 



 

116 
 

 

 

Nesse caso, a ancestralidade adentra no que a filosofia iorubá nos trouxe, 

rememoração através dos rituais e respeito aos antigos conhecimentos. Para ele, houve 

uma readaptação da realidade, mas não um esvaziamento do sentido, devido ao viver 

em um outro território com o processo da escravidão, pois, segundo o conhecimento 

religioso candomblecista, existem ancestrais do terreiro, que se mantém ali, auxiliando a 

casa e outros que permanecem sem interferir, em outros planos espirituais, outros 

Oruns.  

Ao comentar com o entrevistado Alexandre Carvalho sobre a vinculação do 

candomblé e o kardecismo, ele foi bastante sábio em dizer que não há pureza cultural, 

sobretudo com a escravidão negra para o Brasil e que há um grande esforço de muitas 

pessoas das religiões de matriz africana em tentarem se manter como podem diante de 

modelos cristãos religiosos-culturais. Ele entende que são ressignificações históricas 

inevitáveis que em umas casas de candomblé são mais visíveis e em outras menos.  

Alexandre dos Santos também fala que há um esforço de ordenação das questões 

africanas nos ilês, mesmo havendo atravessamentos culturais coloniais inevitáveis. Ele 

enfatiza que não há verdades absolutas no candomblé, já que somos frutos da diáspora, 

mas há olhares que podem ser mais descolonizados do que outros.  

Assim sendo, ele fala da umbanda e de outros candomblés e diz que o terreiro 

aceita todos e todas as entidades, não podendo excluí-los, pois, o terreiro é formado por 

diversas ancestralidades e reconfigurações. No entanto, ao longo das entrevistas e da 

experiência com outras casas percebemos que a aceitação de outros sujeitos e elementos 

nos ilês não é feita com a simples facilidade. Observei que essa adoção ou junção é feita 

diante de processos históricos que podem eliminar, resignificar ou adaptar novidades 

conforme a necessidade litúrgica, política ou social. 

Ambos os sacerdotes, entendem que o candomblé não separa humano do divino, 

assim como os orixás são divinos e humanos, logo o sagrado está nos indivíduos. 

Apenas há a necessidade de se ritualizar para relembrar e transmitir os conhecimentos. 

Sendo os ilês o encontro das confluências de histórias, de danças, de canções, de mitos, 

de movimentos corporais e assim atualizando a ancestralidade, a qual, não é velha, 

porque é ritualizada o tempo todo. 

V – Moralidade e punição divina  

 



 

117 
 

Em relação ao ideal comportamental ou moral, a partir do que é visto dentro de 

sua casa, o babalorixá Alexandre dos Santos explica que assim como não há um orixá 

totalmente do bem e do mal, os humanos são capazes de produzirem os dois 

comportamentos, bondade e maldade, então o comportamento humano não pode ser 

justificado pela divindade.  

A responsabilidade dos atos cabe ao indivíduo, citando ele mesmo a filosofia 

iorubá, o candomblé trata do presente, logo seus atos devem ter consequências em vida, 

mas ainda assim o terreiro não é local para julgar pessoas e sim para cuidar e orientar, 

pois cada Orí (cabeça interna, divindade e destino pessoal) responde por si. Porém, é 

sabido que toda orientação e cuidado advém de um conjunto de valores. Nesse sentido, 

esse cuidado ocorre na medida em que o indivíduo siga as regras sócio-religiosas 

tratadas em cada casa de axé.  

Da mesma maneira, o mejitó Marcos de Béssem coloca no presente, na vida 

mundana, o foco das ações humanas, retomando a ideia do sujeito escolher eticamente 

como agir para viver bem em sociedade. Mas, diferente do sacerdote Marcos de 

Carvalho, o babalorixá Xandi de Oxumaré não menciona formas de punição divina, pelo 

contrário, para este, essa maneira de entender a religião e a religiosidade não cabe no 

seu candomblé. 

 

―  ideia de punição é cristã, ela não está no candomblé. Principalmente porque 

a punição do ponto de vista judaico-cristão, ela tá relacionada entre o Bem e o 

Mal e a ideia de Bem e Mal não está presente na filosofia africana que forma os 

terreiros. Não existe um orixá do Bem que se contrapõe a um orixá do Mal, 

como é visto dentro do princípio judaico-cristão que existe um deus que é todo 

bondade e existe um Diabo que é todo maldade e se você não tá com um, você 

está com outro. Isso não existe no pensamento iorubá. O pensamento iorubá 

traz que todo ser humano é bom e mal, todo ser humano é capaz de produzir 

coisas negativas e coisas positivas, então você não justifica sua atitude pelo 

divino...o Diabo não existe no candomblé...o cristianismo não é a única religião 

do mundo, existem outros modos de pensar o mundo, de ver o homem, de ver 

as pessoas e o candomblé é uma dessas [formas]‖. (B B LORIXÁ X NDI 

CARVALHO, 12/8/2021, 1:23:45). 

 

 

Seguindo este sentido, ele também nos explica sobre seu entendimento acerca do 

Pós-morte, dos ritos fúnebres e o que pode se passar no Orun-Aiyé (mundo dos mortos). 

Ele inclusive fala em tipos de pensamentos africanos que tratam deste tema, os quais, 

em geral, conciliam o culto e respeito aos ancestrais e a memória, como forma de 

manter viva a presença daqueles que se foram para o Além.  



 

118 
 

Ele nos explica que existem diferentes espaços no Orun, conforme a 

comunidade, ao qual o espírito pertence, algo que Luís Claudio e o autor Beniste 

também esclarecem. Para Alexandre Carvalho, a filosofia africana iorubá, a qual, é a 

base para a construção dos terreiros, não exalta bem e mal. O pensamento iorubá advoga 

que todo ser humano pode produzir ações positivas ou negativas.  

Nesse sentido, Xandi de Oxumaré ainda reitera que o terreiro é um espaço que 

antes de tudo se participa a coletividade, as regras sociais de boa convivência se referem 

a como as pessoas naquele ambiente interagem umas com as outras, antes mesmo de 

pensarem nas suas próprias necessidades ou na sua religiosidade individual.  

Alexandre dos Santos e o mejitó Marcos de Béssem exaltam que esse modo de 

ver o mundo é distinto do que entendemos hoje na sociedade contemporânea, fazendo 

com que seu ilê, e muitos outros, retomem experiências comunitárias e preconizem um 

sistema de pensamento embutido na ação. 

Essa premissa vai de encontro ao que o professor sul-africano P. J. Nel fala em 

seu artigo Morality and Religion in African Thought: ―Este conhecimento não é um 

corpo coletado sistematizado de conhecimento expresso em texto, mas sim um sistema 

informativo ―por trás‖ de toda ação e reflexão. O ―corpo‖ de conhecimento nunca é 

isento de valores (...). Na verdade, está relacionado à ação e ao comportamento e tem 

como foco o bem-estar e a cura do indivíduo e da comunidade.  

O comando do conhecimento não é realizado na procura do poder e na promoção 

do seu valor na sua racionalidade, mas no valor que acrescenta ao bem-estar das pessoas 

e das comunidades‖. (NEL, P. J., 2008, p.:38). Isto é, a divisão do trabalho nas casas de 

candomblé, assim como a ajuda mútua, se relaciona com o aprendizado prático no 

terreiro, seja da simples humildade e manutenção da hierarquia, como o aprender os 

fundamentos e ritos através das ações cotidianas coletivas.  

Portanto, para Alexandre dos Santos há adaptação para se manter o sentido na 

diáspora africana, mas dentro do pensamento inicial, desta forma, o terreiro a despeito 

do pensamento cartesiano reinante individualista dá ênfase ao coletivo. 

 

Penso que o próprio fato de você ser pertencente a uma comunidade de terreiro 

já te dá essa outra lógica fora do pensamento cartesiano de que você é um 

indivíduo, mas você é coletivo ...é necessário que você pense a sua 

individualidade, mas lembre que sua individualidade, ela é coletiva, então se eu 

vou a um terreiro para cultuar o meu orixá, mas para que eu chegue no terreiro 

existem pessoas que já estão lá, para me receber...se a carga de trabalho que eu 

tenho naquele dia é grande, sempre tem ―alguéns‖ que pergunta: - Pai quer uma 

ajuda, quer um apoio?...então dá os limites de onde nós faremos nossa parte 



 

119 
 

como individual, que outra pessoa não deve fazer por nós e os limites quanto 

pode ser coletivizado. Embora você seja um indivíduo, no terreiro você é 

coletivo o tempo todo... a gente vai na contramão do que pensa o 

neoliberalismo... no candomblé ninguém ganha sozinho...cada um é parte de 

uma engrenagem e o terreiro somos nós. (BABALORIXÁ XANDI 

CARVALHO, 12/8/2021, 1:06:00). 

 

 

O sentido de uma casa de candomblé mistura a praticidade das ações 

compartilhadas cotidianas com a manutenção da religiosidade. Nessa lógica, a energia 

essencial e benéfica ao mundo, ao sagrado e às pessoas, o chamado axé, é produzido de 

forma mútua.  

Logo, interliga a comunidade da casa, cada atitude individual e o mundo 

espiritual para produzir a força necessária para a existência dos ilês e o bem-fazer dos 

rituais. Só se tem axé se for coletivo, nos diz Alexandre de Oxumaré citando o livro de 

Mãe Estela de Oxóssi – Meu tempo é agora (2010), a qual, fala da obrigação do borí
56

 

enfatizando que quanto mais pessoas nessa cerimônia, melhor, pois na hora que a 

cabeça está recebendo a oferenda, todas as pessoas estão recebendo juntas o axé, o axé 

repartido.  

 

―Você s  tem axé se produz coletivamente, como diz a mãe Estela: - quanto 

mais gente estiver presente na obrigação, mais axé distribuído e mais 

conhecimento também. E no livro dela, Meu tempo é agora, mãe Estela de 

Oxóssi, quem quiser procurar, ela fala sobre uma obrigação, o borí, e ela vai 

dizer que no borí, quanto mais pessoas presentes, melhor, porque na hora que a 

cabeça da pessoa está recebendo a oferenda, todas as cabeças estão recebendo 

axé junto, dividir a comida do borí...naquele momento todos estão usufruindo 

do axé que é repartido naquele momento, então presenciar determinadas 

obrigações é repartir axé‖. (B B LORIXÁ X NDI CARVALHO, 12/8/2021, 

1:11:26). 

 

 

VI – Morte e ritos fúnebres   

 

Em relação à morte, o sacerdote Alexandre Carvalho conta que falar acerca do 

morto como cumpridor de seu Orí, seu destino, é uma forma de consolo, de subverter 

Iku (a morte). Ele menciona a cerimônia fúnebre, onde há dança, assim como na vida. 

                                                           
56

 Ritual de origem de terras com referências iorubás, feito nas iniciações e de tempo em tempos, dentro 

de boa parte do candomblé e, alguns casos, na Umbanda, fazendo oferenda à cabeça (ebó orí) ou comida à 

cabeça, que consiste em assentar, sacralizar, reverenciar e ofertar o Orixá Orí, portanto, cultuar e louvar 

Orí e assim estabelecer o elo entre a cabeça material (Orí) do fiel e sua cabeça espiritual, ou seja, criar a 

harmonia e equilíbrio necessários à vida mundana e a espiritual. (MOURA (Org.), 2011, p.: 71; LOPES, 

2004, p.:130) 



 

120 
 

Ele diz que não se pode afirmar o que acontecerá no pós-morte, conforme há no 

cristianismo.  

O orixá e os membros da casa podem orientar os indivíduos, mas cada orí é 

responsável por si mesmo. E ele termina dizendo a frase: ―sua cabeça, sua sentença‖ e é 

assim que ele interpreta esse assunto, mas sem desmerecer outras casas, pois reafirma: 

cada casa é um reino com suas próprias significações e ritualizações. Logo, a ideia de 

que a pessoa ―pagará seus pecados erros‖ quando morrer é pr prio do cristianismo e do 

kardecismo, mas tal entendimento também pode estar nas casas de terreiro, visto que 

este foi reconfigurado em junção com tais religiões também.  

Desta forma, há rituais para o morto para que esta alma caminhe para um plano 

espiritual apropriado. É feito o Axexê como uma despedida e para saber onde tal alma 

seguirá ou se irá permanecer.  

 

―O Orun não pode ser traduzido como céu, porque na verdade nós estamos no 

Orun, esse é chamado Orun-Aiyé. Os Oruns são divididos onde cada dimensão 

dessa habita determinadas forças. Quando nós partimos desse ciclo, (...) 

existem processos rituais dentro do terreiro, quando uma pessoa falece para que 

ela seja encaminhada para o melhor espaço desses Oruns possíveis...o ritual 

fúnebre que nós chamamos de Axexê, que é a despedida do morto e é ali neste 

processo que vamos ficar sabendo como as coisas vão se dar, para onde o 

morto vai seguir, se ele vai seguir, se ele vai ficar, então são muitas questões. 

Existe uma produção ritual para que aquele irmão seja conduzido para um 

lugar que ele seja melhor adaptado ou que ele continue trabalhando para 

melhor servir a humanidade‖. (B B LORIXÁ XANDI CARVALHO, 

12/8/2021, 1:27:15). 

 

 

Este sacerdote diz que existe um pensamento filosófico africano que você entra 

em um ciclo familiar, por exemplo, podendo retornar, aconselhar ou proteger seus 

familiares e até mesmo festivais onde esses espíritos aconselham as pessoas. Há 

ancestrais segundo ele, que entraram no ciclo espiritual, se tornam partícula de 

Olodumaré
57

 e outros que decidiram ficar sendo louvados em momentos específicos.  

Xandi de Oxumaré cita o livro de Mãe Maria de Xangô sobre a nação efon que 

esclarece bastante esse assunto falando sobre os ancestrais que não foram esquecidos e 

que orientam a vida das pessoas no terreiro. Para ele, existem ancestrais da nossa casa 

que foram, que entraram no ciclo e existem ancestrais da nossa casa que decidem ficar, 

decidem ficar sendo louvados, em momentos específicos. Isso é culto ancestral, aquele 

                                                           
57

 Divindade considerada Suprema, criadora do mundo. 



 

121 
 

ancestral não foi esquecido. Tal ancestral inclusive, ajuda a conduzir as coisas do 

terreiro por um processo ritual, por uma conversa. 

 

 ―Existe um pensamento filosófico africano que diz que você entra em um 

ciclo, alguns lugares, alguns povos vão dizer que você fica dentro do ciclo da 

família, aí outros povos vão dizer que aquele morto mais velho, volta, 

incorpora em alguém, dá conselhos, fala o que pode ser feito, o que não pode, é 

uma maneira da ancestralidade continuar viva dentro da família. A memória 

daquela pessoa continua sendo viva ali. Existem outros povos que fazem isso 

de maneira aberta, publicamente. Há um festival para esses espíritos dançarem 

nas ruas, falarem coisas para as pessoas. É isso, é a gente entender que cada 

grupo cultural vai pensar as questões quer seja de vida, quer seja de morte a 

partir da sua própria consciência cultural. Então pode ser que eu diga uma coisa 

aqui em relação a nação de ketu e que tenha alguém que tenha uma visão 

diferente [sobre tal nação] e isso já vai causar dissenção‖. (Idem, 12/8/2021, 

1:31:01). 

 

 

Nesse sentido, este babalorixá nos relembra que o povo dos ilês é formado pela 

reconstrução diaspórica, na qual, cada terreiro é um reino, e cada terreiro, embora 

existam festas unificadas, os orixás tenham os mesmos nomes e procedimentos próprios 

para seus rituais, podem existir particularidades dentro de um terreiro de keto que não 

tem em outro. (Ibidem, 12/8/2021,1:32:33). Desta maneira, faz sentido não haver uma 

única interpretação sobre o que se passa no Orun e com a alma do morto, assim como as 

regras e certos ritos.  

 

 

2.5 - Entrevista com Luiz Claudio  

 

I- Outros ângulos  

 

Passando para a 3ª entrevista, apesar de não ser utilizada no meu produto final 

para as escolas, o encontro com Luiz Claudio e suas explicações foram muito 

pertinentes, já que ele faz parte do grupo Bamboxê, um dos que ajudaram a fundar e 

divulgar o culto e a cultura dos orixás e iorubana pelo Brasil. Porém, ele não permitiu 

ser filmado, apenas foi gravada a conversa em 14/8/2021.  

Luiz Claudio Giorno é um estudioso dos Odus e Itans (mitos) e aquele que consulta 

jogo merindilogum. Apesar de estar um pouco afastado do ilê por motivos pessoais, ele 



 

122 
 

tem fortes ligações com o Axé Ilê Iyami ou Axé Bamboxê
58

, de origem familiar de 

Oyó
59

, de culto orixá, fundado em 1957, Parque Eldorado - Santa Cruz da Serra/RJ, R. 

Washington Figueredo, tendo como zeladora iyalorixá Lina de Oxumarê e o Babalorixá 

George de Sangô, ambos iniciados por Regina de Iemanjá, Regina Sawzer ou mãe 

Regina Bangbosé, bisavó de George
60

.  

Luiz é formado em filosofia pela UFRJ e mestrado na Università de la Santa 

Cruce (Roma), tem 59 anos, tem a pele bem clara, olhos claros, cabelos grisalhos e 

mora na Vila da Penha. Ele é iniciado no orixá Obaluaê
61

.  

 

  

 

 

 

 

 

 

                                                           
58

 A casa matriz fica em Salvador chamada de Ilê Odô Obá Obitokô. 
 
59

 Oyó é uma cidade africana, pertencente à atual Nigéria habitadas por falantes do iorubá entre os séculos 

VI e XI e a partir do século XV, passaram a ser submetidas ao alafim, rei de Oyó. Oyó se torna um grande 

centro político-econômico. A partir do contato comercial e colonial europeu e árabe desenvolveram 

também um modo de vida voltado para o cristianismo e islã.  (LOPES, N. 2004, p.: 505; 336). 

 
60

 Em entrevista ao jornal O Povo, George de Sangô fala da importância dos laços sanguíneos e da 

hierarquia onde a mãe desempenha um papel fundamental na transmissão da tradição.  

Disponível em: < https://jornalpovo.com.br/2019/03/07/mantendo-a-tradicao-familiar-george-e-as-raizes-

bangbo%E1%B9%A3e-no-rio-de-janeiro/>. Acesso em: 7/6/2022.  

 
61

 A divindade Ọbalúwáiyé é o orixá da cura em todos os seus aspectos, da terra, do respeito aos mais 

velhos e protetor da saúde. 

Fig. 38. Luiz Claudio Giorno ou 

Iditadè,  participante do 

Ilê Odô Obá Obitokô 

 
Fonte: arquivo pessoal do autor  

 

Fig. 39. Brazão do Axé Ilê Iyami ou Axé 

Bamboxê, de culto orixá, fundado em 1957, 

Santa Cruz da Serra/RJ. 

 
Fonte: 

<https://www.facebook.com/aseileyaminbangbose/>. 

Acesso em: 2/3/22. 

https://www.facebook.com/aseileyaminbangbose/


 

123 
 

As origens do terreiro que ele participa remetem até o Axé Bamboxê Ilê Odô 

Obá Obitikô, fundado em 1853, R. Luiz Anselmo, 72, Salvador/BA por Obá Obitikô ou 

Rodolfo Manuel Martins, continuado por sua filha Maria Julia Martins de Andrade ou 

Obadára.  Não foram encontradas imagens desta primeira casa de axé de Obitikô. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Fig. 41. Fotos da Iyalorixá Lina de 

Oxumarê, do babalorixá George de 

Sangô e seus filhos de santo em frente 

ao Axé Ilê Iyami em St. Cruz da Serra 

- RJ. 

 

Fonte: < 
https://extra.globo.com/noticias/rio/terreiro-

na-baixada-recebe-princesa-nigeriana-que-

quer-disseminar-cultura-ioruba-no-pais-

20569799.html>. Acesso em: 2/2/22. 

 

Fig. 40. Iyalorixá Lina de Oxumarê  

Mãe de George e zeladora do Axé Ilê Iyami ou 

Axé Bamboxê em St. Cruz da Serra – RJ 

Fonte: 
<https://www.facebook.com/aseileyaminbangbose/>. 

Acesso em: 2/3/22. 

 

https://www.facebook.com/aseileyaminbangbose/


 

124 
 

O neto de Rodolfo Martins, Oguntosí ou Felisberto N. Sawzer, foi babalorixá da 

mãe-de-santo de Giorno, Regina T. Sawzer. Regina foi aquela que lhe deu obrigação. 

Nas imagens abaixo, cedidas por Giorno, mostra essa linhagem familiar dos Bamboxê. 

 

 

 

 

 

 

 

                    

 

 

 

Fig. 42. Felizbertus Nazarenus 

Sauwzer, nascido na cidade de Lagos-

Nigéria, conhecido com Benzinho 

d'Ogum, Pai da iyalorixá Regina 

Bangbosé e da iyalorixá Irenea 

Bangbosé. Foi o último Babalaô da 

diáspora, faleceu em 1943. 

 
 

Fig. 45. Regina de Iemanjá, fundadora do 

Ilê Iyami, nasceu em 07/09/1914, iniciada 

em 18/02/1920, na casa matriz em 

Salvador, para Iemanjá. Fundou esse Axé 

em Santa Cruz da Serra/RJ, filial carioca da 

família Bangbosé. 

Fig. 44. Irenea Sauwzer, nascida 

em 26/08/1920, foi iniciada em 

19/02/1925 para Xangô, com a 

finalidade de suceder sua avó 

Julia Martins Andrade, filha do 

Patriarca, o conhecido Bangbosé 

Obitikô. 

Fig. 43. Maria Julia Martins de Andrade 
ou Obadára, filha de Obá Obitikô ou Rodolfo 

Manuel Martins. Iyá que deu continuidade ao 

Axé Bamboxê Ilê Odô Obá Obitikô, casa 

matriz Bamboxé, em Salvador. 

 



 

125 
 

Este estudioso dos Odu, Luiz Claudio, contou, na visão dele, a história do grupo 

Bamboxê, de suas formações e mães-de-santo, inclusive reafirmando as conexões que 

foram feitas principalmente a partir do séc. XIX, quando há maior troca de negros cultos 

e poderosos entre o Brasil e a África que ajudam a libertar escravizados, apadrinham 

crianças, fundam ilês, como construções em formatos comunitários. 

Prandi diria que seriam reconstruções de alguns povos africanos das residências 

coletivas familiares, com esposa principal, filhos e esposas secundárias, cada uma em 

um quarto separado, um marido e com o culto às divindades patrilineares das esposas, 

só que no Brasil as esposas serão as chamadas iaôs dos orixás numa casa administrada 

por uma iyalorixá ou babalorixá com cultos também a várias divindades.  

As casas nos formatos comunitários iorubás, ao longo do século XIX/XX, irão 

se adequar à monogamia e a delimitação maior dos cultos para os terreiros, diferente das 

residências dos seus participantes. (PRANDI, 2000, p.: 61).  

 

―O axé Bamboxê foi fundado em 1853... o axé Bamboxê é a 

continuação da família Bamboxê em território iorubá, trazido pelo 

sacerdote de Xangô em Oyó, Obá Obitikô ou Bamboxê, o velho. A 

filha dele veio para o Brasil como iyalorixá e se chamava Julia da 

Conceição Martins e o nome dela em iorubá era Obadará e o filho dela 

que era o pai de minha mãe Regina [mãe-de-santo de Luís Claudio], 

era babalaô Oguntosí ou Felisberto Nazareno Sawzer. Regina Topázio 

Sawzer, Ominolá e Irene Sawzer ou Obadipô que era iyalorixá da casa 

matriz em Salvador e teve como seu babalorixá a sinhá Júlia, 

Obadará... e minha mãe Irene foi iniciada em 19/2/1925. Iniciada por 

um africano que se chamava Adebanêdedi, ela foi iniciada ao pé do 

iroko da Luís Ancelmo, 72 enquanto o corpo de sua vó estava na sala. 

O oxu
62

 que saiu da velha, foi o oxu que foi colocado no orí de minha 

mãe Irene. Esse foi o sistema tradicional iorubá, porque foi uma 

iniciação sucessória, logo com a morte de Julia, Irene passa a ser a 

iyalorixá com o mesmo tempo que vó Julia tinha...enquanto o Axexê 

estava na sala, os ritos fúnebres, ela estava fazendo seu santo no fundo 

do quintal‖.  

 

― ãe Regina sabia ler e escrever, ela que alfabetizava os negros, 

filhos de ex-escravos, o que hoje é o bairro de Grotas, porque ela era 

uma das poucas negras que sabia escrever, ela era professora, ela fez 

Normal, era normalista que era um luxo naquele tempo, lá pra 1920, 

final dos anos 20...e era de muito respeito. Ela alfabetizava em casa, 

não em escola, porque eles [ex-escravos] não podiam ir às escolas, 

                                                           
62

 Na Iniciação, Òsù (adoxé, Adoxu) é um amalgamado de substâncias secretas, algumas in-natura, outras 

secas, algumas torradas, mas tudo isto reduzidos a pó. Ele serve de veículo para transmitir o axé do Orixá 

a ser consagrado no futuro iniciado dentro do Candomblé. O òsù é formado pelos elementos constitutivos 

e carrega não somente o axé, mas a individualização de cada Orixá. A denominação Adosu (Adoxu), 

resulta na forma contraída das palavras: A – dá – òsù, o que poderíamos interpretar como: "Aquele que 

carrega o òsù" ou "O Portador do òsù". Disponível em: < 

https://www.juntosnocandomble.com.br/2018/11/adoxu-o-que-e-e-sua-importancia-na-iniciacao.html>. 

Acesso em: 15/4/2022. 

http://www.juntosnocandomble.com.br/2012/01/o-que-e-orixa.html
https://www.juntosnocandomble.com.br/2018/11/adoxu-o-que-e-e-sua-importancia-na-iniciacao.html


 

126 
 

porque não podiam financiar. Então ela foi tão sábia que ela ajudou 

sua pr pria comunidade.‖ (LUÍS CLAUDIO, 14/8/2021). 

 

 

Desta maneira, Luiz Claudio contou como ocorreu não só o processo de 

reafirmação da cultura dos povos de influência iorubá de culto orixá-vodun, mas ainda 

as táticas que esses vários grupos tiveram durante e após a escravidão, em uma 

sociedade racista e intolerante, conseguindo enriquecer, se sobressair e lidar com as 

diversidades dessa sociedade colonial e depois durante período republicano.  

O mesmo se dá ainda hoje com as adaptações e táticas de funcionamento e 

sobrevivência do seu terreiro, mesclando passado e presente, mas com a preocupação de 

não interferir nos odus e nas partes principais dos ritos, ocorrendo diferenças ao longo 

do tempo, mas não mudança de sentido propriamente, pelo menos é isso que o Luiz 

Giorno dá a entender. 

 

―  modernidade também funciona no candomblé, por exemplo, lá em 

casa [no ilê que ele participa] tem uma coisa que é uma pedra, onde a 

gente moía o feijão, agora você tem o mixer, você tem o processador, 

a máquina de lavar, etc. Esse tipo de modernidade tudo bem... A luz 

elétrica...você acredita que até hoje dentro do axé é pinico, porque? 

Porque no tempo delas não existia banheiro dentro de casa...então tá lá 

até hoje. A modernidade chega pra religião nesse sentido, a gente não 

pode deixar a modernidade entrar aqui, nesse caderno dos odus, dentro 

de uma iniciação.  

O luxo sempre existiu [no candomblé]. Quem introduziu isso dentro 

do candomblé, foram 3 pais-de-santo do Rio de Janeiro: foi Joãozinho 

da Golmeia, que foi o primeiro a aparecer com torso na cabeça e de 

pano da costa, depois foi Seu Valdomiro Baiano, que usava torso na 

cabeça e Joãozinho começou a botar santos com penas, plumas... com 

100 caixas de cerveja, bufê, porque foram pessoas muito famosas, 

casas que foram frequentadas por artistas, por gente grande, e acabou 

virando o que? Hoje em dia se você não tem isso, você não tem axé 

[fala em tom de ironia].  

Lá na minha casa, mãe Regina chamava a mesa de mesa nagô ou mesa 

crioula [com comidas baianas], no máximo tinha ki-suco e depois 

refrigereco, não tinha cerveja. E a gente tinha uma educação da 

seguinte forma: se você vai ao candomblé, vá jantado, você não pra 

casa dos outros pra comer e beber. Você vai pra bater palma pra 

comida ou para o orixá...todos aqueles bichos da matança eram 

desfiados e servidos com arroz, farofa e maionese para a 

comunidade... pois estava comungando com o orixá. Isso faz parte da 

ética do candomblé, você não ir pra casa de um amigo na intenção do 

que ele vai servir e sim pra bater palma pro orixá, você não vai reparar 

na roupa, se o santo dança muito ou pouco.‖ (LUÍS GIORNO, 

14/8/2021). 

 



 

127 
 

 

Novamente a questão da comida é retomada, mencionando a primazia da dita 

comida baiana como aquela eu seria ideal para as cerimônias no candomblé, contudo na 

fala de Luís Claudio Giorno percebemos que há outros tipos de alimentos, bebidas, 

objetos e fazeres que contrastam com os rituais idealizados pelo primeiro entrevistado, o 

mejitó Marcos de Carvalho.  

Observamos neste ponto o quão rico é o fazer nos rituais candomblecistas, 

abrangendo diferentes interpretações sobre o Passado e o Moderno. Luís Giorno 

inclusive nos faz refletir sobre como alguns terreiros tiveram que se impor, misturando 

a eficácia de seus rituais e a quantidade de axé com o luxo e aparência da casa para 

demonstrar autoridade e sucesso frente outros terreiros. 

Para este participante do candomblé, essa modernização ou riqueza material não 

é um problema que afetaria a mencionada ―tradição‖, pois para ele os mitos, os odus, o 

respeito e o funcionamento em si do terreiro é o que importa e não como as cerimônias 

serão executadas propriamente. 

 

 

II  – Odus, Orí e jogo de divinação 

 

Luiz Giorno conta que o Bamboxê é o grupo que adaptou o merindelogun (jogo 

de divinação) para a realidade brasileira, surgindo o que hoje conhecemos como jogo de 

búzios. Para além disso, aquele que estuda os odu tem que interpretá-los conforme a 

situação com o consulente.  

Aqui há uma grande necessidade, explica Luiz Giorno, de se conhecer os mitos e 

os odus que condizem com aspectos morais iorubás, isto é, com os ideais de 

comportamento e pensamento que uma pessoa deve ter para a prosperidade individual e 

para a comunidade em que vive, pois, progredir moralmente implica nessa lógica de ser 

útil comunalmente.  

 

―(...) O itan [mito dos orixás] para o merindelogun brasileiro, para a 

realidade brasileira, temos 5 itans para cada Odu do merindelogun 

deixados pelos nossos ancestrais. Através desses itans é que são 

contadas histórias e essas histórias se adaptam aquela situação em que 

a pessoa está passando, porque o que que é o jogo de Ifá? É a 

repetição de acontecimentos na humanidade. Então lá na Antiguidade 

e mais pra trás, tiveram acontecimentos com os orixás, com os 

irumolés, mas teve um sacrifício que resolveu aquela situação.  



 

128 
 

(...) o merindelogum é um oráculo, portanto você não a adivinhação, 

isso é para vidente, vidente não precisa de jogo de búzios, o vidente 

não precisa de nada, ele já tem esse dom, ele é o próprio oráculo (...). 

Então quando você vai fazer um jogo de búzios, você vai buscar 

aconselhamento do oráculo, é feita uma leitura oracular, lógico que há 

a intuição, mas não é uma adivinhação, é uma divinação. Por isso, é 

preciso estudar o Odu e não é um estudo de 1 ano, 2 anos, é da vida 

inteira. Diferente do vidente que já o próprio oráculo. Então é isso no 

Bamboxê que tentamos fazer com nossas crianças para entender a 

tradição...interpretar os itans à realidade brasileira. (LUÍS GIORNO, 

14/8/2021). 

 

Assim, Luís Claudio Giorno reitera a necessidade de se conhecer os mitos, 

estudar os odus para melhor entender os fundamentos dos terreiros, e no caso dos 

babalaôs, poderem melhor interpretar, na verdade, os itans. 

Inclusive ele interliga o Orí (cabeça interna e orixá individual) com os mitos dos 

Odus, os quais pressupõem medidas éticas para que o Orí de cada pessoa possa ser 

cultuado para o melhor desenvolvimento daquele ser em questão, para que se possa ter 

um bom comportamento, eticamente falando. 

 

―   sua cabeça foi moldada de acordo com seu DN , agora Or  não é 

cabeça, é o primeiro orixá a ser louvado pela manhã, é o orixá 

individual [cabeça interna]. Não existe essa coisa do Orí que 

predestina, você retorna a Terra com seus acordos espirituais, mas 

você tem o livre-arbítrio, você cultua o Orí para que o Orí te apoie e 

você não sai do caminho do bom-caráter, do bem, o orixá Orí vai te 

orientar, para que mantenha o apélè, um anjo da guarda, podemos 

dizer assim, um antepassado que te protege. Não há uma única 

concepção de destino e Orí, eu estou dizendo a que eu aprendi, mas a 

essência será a mesma. Não é o Orí que escolhe, é a alma, o espírito, é 

seu desejo. Todos os odus falam de Orí, fulano precisa cultuar o Orí 

para que tenha melhor solução naquela situação, para ter uma boa 

vida, um bom caráter.‖ (LUÍS CLAUDIO GIORNO, 14/8/2021). 

 

Como Giorno explica, o orí está intimamente ligado à moral, ao comportamento 

e ao caráter do sujeito. Há diversos caminhos que o indivíduo pode seguir e o equilíbrio 

do próprio orí individual se dará através não só através do culto, mas também nas 

escolhas que a pessoa faz no cotidiano, por isso é individual. Porém, entra na dimensão 

do coletivo na medida em que o caráter do indivíduo pode ser estabelecido a partir do 

bem que ele produz em comunidade. 

 

III  – Moral e comportamento  

 



 

129 
 

Luís Giorno, ao ser perguntado sobre os princípios para o bom comportamento 

dentro de seu ilê ele menciona humildade, pobreza, respeito aos orixás, à iyalorixá, aos 

mais velhos e às crianças, lembrando que em relação a parte espiritual e feitura, uma 

criança dentro do candomblé pode ser mais velha do que um idoso e por fim, 

entendendo o ilê como uma grande família, na qual, não há diferenciações e sim 

hierarquias para ordenar o funcionamento do terreiro. 

 

―Pelas regras das abás, o respeito pelos mais velhos, o respeito pelas 

crianças, as crianças estão no mesmo patamar que o idoso, o próximo 

passo do bom comportamento é chegar  na casa sem falar com 

ninguém, primeiro tomar um banho, botar a roupa, ir quarto por quarto 

para cumprimentar todos os irumolés, depois cumprimentar ela [a 

mãe-de-santo], por ela ser a sacerdotisa e ninguém colocava a cabeça 

no chão a não ser para ela, a gente se curvava para os mais velhos e 

falar menos e ouvir mais, humildade, obediência, pobreza e silencio. 

Nós tínhamos esses votos lá dentro [do terreiro]. Não existia eu tenho 

mais e você menos. Se você quiser comer uma mortadela, dizia ela 

[mãe Regina], come lá fora, mas se você trouxer aqui pra dentro, você 

terá que trazer pra todos os seus irmãos [de santo].  

No egbè, no templo sagrado, todos têm que ser iguais. A voz dela 

dentro do sagrado tinha que ser respeitada, não era autoritarismo, não 

era o Bolsonaro (risos), se ela dissesse algo a gente fazia, porque ela 

ficou viúva aos 50 anos e nunca mais teve homem, ela dizia que o 

marido dela era xangô, ela não teve nenhuma história que a difamasse, 

ela foi exemplo. Ela dizia que o babalorixá e a iyalorixá tinha que ser 

exemplo pros filhos, se ela queria que todos fossem iguais, ela não 

poderia ter um galaxie [carro de cauda], eu tenho um fusca, para que 

não pudéssemos questionar os atos dela.‖ (LUÍS CLAUDIO 

GIORNO, 14/8/2021). 

 

 

Portanto, este participante atenta para a importância da educação dos jovens nos 

terreiros, para que estes tenham esta noção de ―tradição‖, das hist rias, dos mitos e dos 

fundamentos, além das noções partilhadas por todos os outros terreiros, a saber, o 

respeito aos ancestrais, à hierarquia, aos mais velhos e às crianças e ele ainda adiciona, 

humildade, silêncio e pobreza para que todos possam partilhar igualmente dentro do ilê.  

Creio que esses princípios comunitários se adequam às sociedades de terreiro e 

se encaixam a uma visão comunitária de influência iorubá. 

 

―As nossas crianças do axé, a gente se preocupa em ensiná-los os 

princípios religiosos e existe um projeto que está em andamento nos 

municípios do estado do Rio de Janeiro para que isso se torne uma 

escola de verdade, para que essa criança mais tarde, ela saiba de onde 

ela veio, sua origem, o idioma, o significado das palavras, o 

significado dos orixás, o que que é uma iniciação. Não que ela vá 

divulgar o aô, o segredo, mas ela vai poder distinguir para preservar a 

tradição.‖ 



 

130 
 

―  intenção da pedagogia no Bamboxê é ensinar nossos jovens para 

que a tradição não morra, não vá mudando com os anos, com as novas 

coisas que vão surgindo por aí, porque nós temos legados. Aqui está o 

código moral e ético [aponta Luís para os cadernos de Odu, deixados 

por mãe Regina]. ‖ (LUÍS CLAUDIO GIORNO, 14/8/2021). 

 

 

Percebemos que para Luís Giorno, os ensinamentos religiosos e as regras sociais 

são revisitados nos odus, nos mitos, e por isso devem ser estudados desde os mais 

jovens do terreiro. Desta forma, a dita ―tradição‖ para ele está neste legado, em como os 

itans são transmitidos e entendidos interferem no funcionamento da Casa de axé e no 

comportamento do indivíduo.  

 

 

IV  – Morte e Retorno do espírito  

 

Quanto à morte, ele explica que os indivíduos têm livre-arbítrio e podem 

aprender através dos itans, contidos nos odu, as regras sociais para a boa convivência 

social.  

 

―  morte é um esp rito, está sempre com o homem, está na 

humanidade, caminha pela Terra...a palavra morte é um espírito, em 

iorubá é um àjéegum, não existe isso de falar fulano morreu, não 

existe choro, não existe velas, existe ritos, existe festa, o rito de 

Axexê, um ritual de alegria para festejar que aquela pessoa retornou 

ao egbè originário e que um dia ele vai voltar... o rito de Axexê não é 

um rito de tristeza e sim de festividade, é lógico que nós ficamos 

tristes, porque não iremos ter mais contato com aquela pessoa, mas 

isso é da natureza do ser humano e não do irumolè, do orixá. As 

pessoas confundem egungun com o morto, mas egungun é um orixá 

que representa o culto a todos os ancestrais, assim nesse rito fúnebre é 

o momento do culto aos egunguns.‖ 

―Não existe o pecado, pequei e vou pagar, existe o livre-arbítrio e a 

ética, ensinada através dos odu Ifá, [assim como] existe a bíblia, existe 

a Torá, o código de Hamurabi e a sharia que são o código moral e 

ético... nos odu Ifá em cada itan vai dizendo eu você não pode comer 

aquilo, se vestir, a questão da sexualidade.‖ O candomblé não condena 

o homossexualismo, nenhum tipo de gênero, dentro da religião você 

tem que ter uma coisa chamada ética e moral, porque hoje há uma 

discussão muito grande com a questão dos transgêneros, mas a mulher 

é reconhecida pelo útero, o homem não é reconhecido pelo pênis, e 

sim pela próstata, então quando você chegar de frente pro irumolé 

[divindade] ele vai reconhecer pelo útero, pelas mamas... ele não vai 

poder ter determinados cargos‖. (LUÍS CLAUDIO GIORNO, 

14/8/2021). 



 

131 
 

 

Como o entrevistado explica, o candomblé em si não se baseia em ―pecados‖ ou 

certas regras morais comuns no cristianismo, viver e morrer tem base em regras sociais 

que permitam que o grupo funcione bem. O aspecto da sexualidade não é um grande 

problema dentro do culto, sendo bastante comuns homossexuais candomblecistas, 

porém, como é uma organização criada com valores vinculados a fertilidade e 

ancestralidade e logo, geração de filhos, a premissa de ter nascido com útero ou com 

pênis/próstata terá relevância na escolha de cargos próprios para mulheres e outros para 

homens. Daí a problemática dos transgêneros, pois muitas Casas não sabem lidar com 

essa mudança e ainda são formadas por pessoas que vivem em uma sociedade 

lgbtfóbica. 

Portanto, a morte dentro do candomblé seja jêjê-maji, ketu ou bamboxê ainda 

possui certas confluências como o dançar, cantar, comer, beber e o sacrifício nas 

cerimônias fúnebres, seja o sirrum jêje ou o axêxê ketu e bamboxê. Esses rituais são 

formas de permitirem que a alma do morto faça uma passagem mais tranquila possível, 

encontrem os seus ancestrais no Orum e talvez retorne para a Terra.  

Tal crença é bem difundida, apesar de não se ter uma predisposição tão grande 

em se pensar sobre o pós-morte tanto quanto no agora ou nas forças sobrenaturais para 

servir o presente. Pode-se dizer que o candomblé, assim como a filosofia dita iorubá que 

o embasou ou foi referência para essa religiosidade, tem seu foco no viver agora e por 

isso mesmo se importa com as regras sociais, ainda que essas não sejam deterministas 

ou se sobreponham a todas as pessoas.  

Sobre a questão do retorno do espírito à Terra e os égbès do Orun, Luiz faz uma 

comparação com a reencarnação do kardecismo, mostrando também sua influência e 

respeito por essa espiritualidade. Para ele, é possível falar melhor sobre o pós-morte do 

candomblé utilizando as premissas do autor kardecista Chico Xavier. 

 

―Chico Xavier do kardecismo foi muito inteligente, pois ele fala das 

colônias espirituais que nada mais são os egbés do Orun. O que você 

na Terra se afilia a ela ou já vem pra cá ligado a ela. Chico Xavier vai 

explicar isso da forma cristã, ele vai falar que aquele espirito retornou 

com o chamado resgate, o resgate de coisas que ele fez em 

reencarnações passadas. Você pode ter deixado um marido ou um 

filho nessa colônia, é o que Chico fala que existe a família da Terra e a 

família do Céu, nas colônias. Chico explica muito bem isso... nós 

acreditamos que isso também exista... aí vem o livre-arbítrio que é o 

que se precisa para fazer as mudanças de caráter para enfrentar aquela 

as várias situações [difíceis]. Chico explica isso através da 

reencarnação, n s explicamos como acordos no egbè ao retornar.‖ 



 

132 
 

―Se a pessoa conseguiu cumprir com todas as suas missões acordadas 

no egbè Orun com certeza ela evoluiu e ela vai retornar de outra 

forma... um bandido, um assassino retornaria para seu egbè Orun 

[específico]. Tem uma porrada de Oruns, não tem só nove, são 

sociedades. ‖ 

―Por exemplo, você retornou a Terra, mas deixou seu marido no egbè 

e ficou acordado que você nunca se casaria, por isso que quando você 

retorna, você se pergunta: por que meu casamento não dá certo? 

Porque o espírito que está lá no egbè não deixa.‖ (LUÍS CLAUDIO 

GIORNO, 14/8/2021). 

 

2.6 Entrevista com o babalorixá Junior de Omulu 

 

I – Conhecendo o terreno 

 

Minha última entrevista ocorreu por intermédio do babalaô e professor-doutor 

Ivanir dos santos, o qual, pertencente do grupo Bamboxê, indicando o babalorixá e 

iniciado em Ifá Júnior de Omulú para a entrevista de modo a enriquecer e trazer maior 

contribuição para o trabalho. Apesar deste entrevistado, devido ao tempo curto, não ter 

entrado no produto final, ele contribuiu enormemente para a pesquisa já que dirige uma 

das filiais de terreiro Bamboxê. A entrevista ocorreu em 2 partes, pessoalmente no 

próprio ilê do babalorixá e pelo WhatsApp, em 15/1/2022 e nos meses seguintes pelo 

celular.  

Sebastião Francisco dos Santos ou Junior de Omulú é babalorixá do Terreiro Ilê 

Axé Osum Jokô Omi, localizado na antiga Rio-SP, atual rua Marina, Nova Iguaçu – 

Lagoinha, km 37. Este terreiro foi inaugurado no dia 20/5/2000, fazendo parte da 

família bamboxê e da nação de Ketu. Júnior de Omulú vive no próprio terreno do ilê, 

juntamente com sua família e muitos participantes do terreiro. 

Esse babalorixá tem 50 anos, nasceu em 2/1/1972, é formado em Letras 

português/literatura, mas não atua na área que foi formado. Porém, o mesmo disse que a 

faculdade serve como base para escrever sobre o candomblé, para criar os projetos na 

casa de santo, para dar melhor entendimento sobre tudo que falo e faço com relação a 

arte e cultura e da base para literatura que desenvolvo no seu terreiro. 

 Ele foi iniciado no orixá há 36 anos, em 1985, pela iyá Regina de Bamboxê e 

iniciado em Ifá em 2012 quando foi para a África para a cidade de Ilê-Ifé. Júnior de 

Omulú conta que a iniciação para Ifá demora alguns dias e que ele sempre retorna a 

África para renovar seus votos e conhecimentos. Inclusive, mantém contato constante 

com os religiosos africanos de Ifé, recebendo-os em sua casa de tempos em tempos.  



 

133 
 

 

    

 

 

 

 
 

   

  
 

Fig. 48. Imagens de alguns participantes do terreiro Axé Osum Jokô Omi dentro da sala principal e 

a entrada com as bandeiras de Ketu, da família Bangbosé e do Brasil.  (Fonte: arquivo pessoal cedido 

por Júnior de Omulú). 

 

 

Fig. 47. Sebastião Francisco dos 

Santos ou Júnior de Omulú 

(Fonte: arquivo pessoal cedido por Júnior 

de Omulú). 

 

 

Fig. 50. Fonte com os orixás, onde ocorre o 

          

Fig. 46. Brasão do Ilê Axé Osum Jokô Omi em Nova Iguaçu – RJ. 

 

Fonte: arquivo pessoal cedido por Júnior de Omulú 



 

134 
 

    
 

 

 
 

 

Sebastião Júnior já era babalorixá, mas pensava em adquirir maiores 

conhecimentos e resolve para a África procurar um pouco suas origens religiosas. Ele 

conta que ao chegar lá, se deparou com Ifá e foi se consultar com um babalaô, o qual, o 

descreveu, falou dos antepassados dele e de sua vida, através do opele Ifá e isso o 

impressionou muito. E por fim, o babalaô falou que Ifá já tinha o abraçado e Sebastião 

Júnior necessitava ser iniciado.  

A partir dali ele levou 1 ano estudando (odus) e cultuando Ifá e retornou ―pra 

fazer a 2ª mão‖ (continuação da iniciação)
63

. Conta Júnior de Omulú que essa iniciação 

provocou além de mais sabedoria, um autoconhecimento, pois ele descobriu suas 

proibições, encontrando a sabedoria de Ifá e trazendo para a vida. ― E esse 

                                                           
63

 A iniciação inicial é a ixefá, depois ocorre a itefá para se iniciar em Ifá. Depois disso, Júnior de Omulú 

voltou mais 2x à África, assim como os babalaôs de lá vem ao Brasil, para a casa dele durante a obrigação 

do Ifá (SEBASTIÃO JÚNIOR, 1/15/2022). 

 

Fig. 49. Imagem do pátio do Axé Osum Jokô Omi 

com uma fonte com alguns orixás. (Fonte: arquivo 

pessoal cedido por Júnior de Omulú). 

Fig. 51. Imagem dentro da 

cozinha do Axé Osum Jokô Omi, 

representando a Santa Ceia dos 

orixás com comidas próprias de 

cada um. Aqui o foco deixa de ser 

o cristianismo para adentrar o 

candomblé.  

Fonte: arquivo pessoal cedido por 

Júnior de Omulú 

 



 

135 
 

conhecimento contribui em toda minha vida, porque eu o utilizo para cuidar do 

próximo, da minha família e de todos que eu amo e me rodeiam‖. (JÚNIOR DE 

OMULÚ, 1/15/2022). 

 

 

II- Júnior de Omulú e Mãe Regina Bangbosé 

 

Júnior de Omulú nos conta que foi iniciado no candomblé em 1985 pela mãe 

Regina, descendente direta de Bamboxê Obitiko, o qual, participou na formação do 

candomblé no Brasil e ajudou a popularizá-lo no século XIX. Ele fala dessa mãe-de-

santo com muito orgulho: 

 

― inha mãe-de-santo era muito rígida, muito correta dentro do orixá que 

dedicou toda sua vida ao orixá, a servir ao orixá, era uma mulher de muito 

saber, de uma ciência muito grande que ajudou muitas pessoas. Não existiu 

babalorixá no Rio de Janeiro que não conhecesse o jogo da minha mãe Regina, 

que não a procurou para receber uma orientação, uma ajuda. Todos os grandes 

nomes de babalorixá e políticos que você possa imaginar procuraram mãe 

Regina pra escutar a palavra do orixá. Era uma mulher séria, íntegra, uma 

guerreira que lutava com muita dignidade e respeito pela família e pelos filhos-

de-santo, que tinha uma experiência enorme, um conhecimento sobre as folhas, 

sobre os orixás, sobre os elementos e história dos orixás e sobre tudo que 

cercava o candomblé. Eram muitos os segredos que ela conhecia que foram 

herdados pela família dela e por todos que antecederam a ela que ela 

conviveu‖. (JÚNIOR DE O ULÚ, 1 15 2022).  

 

 

Este babalorixá dá bastante ênfase a história de vida de sua mãe-de-santo, 

inclusive ele tem alguns livros publicados que fala bastante dela, de sua trajetória, de 

seu terreiro, assim como de seus familiares carnais e espirituais
64

.  

 

 

                                                           
64

 SANTOS JÚNIOR, 2016; 2019; 2021. 

Fig. 52. Iyá Regina Bangbosé recebeu o prêmio 

Camélia da Liberdade do ministro Gilberto Gil 

em 2006. A premiação aconteceu no Teatro 

Municipal do Rio de Janeiro.  

Criado pelo Centro de Articulação de População 

Marginalizadas (Ceap), o Camélia da Liberdade 

presta homenagem a personalidades, empresas e 

entidades que valorizam a diversidade e a inclusão 

étnica.  

(Acesso em: < https://ppghistoria.universo.edu.br/wp-

content/uploads/dissertacoes/2012/Disserta%C3%A7%C3

%A3o-Elaine.pdf>. Disponível em: 3/5/2022). 

https://ppghistoria.universo.edu.br/wp-content/uploads/dissertacoes/2012/Disserta%C3%A7%C3%A3o-Elaine.pdf
https://ppghistoria.universo.edu.br/wp-content/uploads/dissertacoes/2012/Disserta%C3%A7%C3%A3o-Elaine.pdf
https://ppghistoria.universo.edu.br/wp-content/uploads/dissertacoes/2012/Disserta%C3%A7%C3%A3o-Elaine.pdf


 

136 
 

  

 

 

Mãe Regina foi uma figura muito importante no candomblé, sendo a mesma 

mencionada por Luís Claudio, e sua importância carrega a ancestralidade e o valor do 

conhecimento e dos mistérios alcançados com muito sacrifício após anos de iniciações e 

práticas dentro do terreiro.  

Ela exatamente exemplifica o poder e protagonismo feminino dentro do 

candomblé que Júnior de Omulú explica em um de seus livros em referência a ela, 

assim como, mostra o respeito a senioridade nos axés pactuados com os saberes e 

exemplos de comportamento que parece aos 2 últimos entrevistados como íntegro e 

responsável.  

Júnior de Omulú em relação a essa ancestralidade diz já ter nascido no 

candomblé, o pai carnal dele, vulgo, Tião de Irajá, era babalorixá iniciado no axé 

Bangbosé também pela mãe Regina. Desta forma, após o falecimento de seu pai, 

Sebastião Júnior se torna o herdeiro do cargo de babalorixá do terreiro, aos 12 anos de 

idade. Novamente essa iyalorixá está interligada com os entrevistados, para além disso, 

é parente consanguínea de Bangbosé Obitikô, possuindo dentro do terreiro grande 

autoridade devido a isto.  

 

 



 

137 
 

 

 

Fig. 53. Imagem de Iemanjá no terreiro de Júnior de Omulú, em homenagem à sua mãe-de-santo 

Regina Bangbosé ou Regina de Iemanjá. Percebemos já o embranquecimento e a mescla com a cultura 

europeia, tendo a imagem cor de pele branca, muito comum no Brasil em relação à Iemanjá. A imagem 

assim, destoa da Casa que possui inúmeras imagens de orixás negros. (Fonte: arquivo pessoal cedido por 

Júnior de Omulú). 

 

 

III- Candomblé, Umbanda e outras influências no Ilé Axé Osum Jokô 

Omi 

 

No caso deste babalorixá, toda a família e seus amigos são do candomblé, dando 

continuidade aos laços religiosos e sanguíneos ligados a esta crença, além disso a avó 

dele era da umbanda, abrindo espaço para que Júnior de Omulú toque em seu terreiro 

tanto candomblé quanto umbanda, assim como o axé do babá Alexandre de Carvalho. 

 

Na casa tem a parte do caboclo Pena Vermelha, o exu 7 Encruzilhadas e do 

Preto Velho Pai José d´Angola. Eu não acho que seja um problema ter as 2 

coisas [umbanda e candomblé], porque, na verdade, a nossa cultura é afro-

brasileira e a umbanda é uma religião autêntica brasileira, de descendência 

africana, e o que acontece é que muito dos filhos de santo da casa precisam 

cuidar dos seus guias de umbanda, então acaba que isso contribui de forma 

muito importante pra nossa casa, sem contar todo apoio que eu recebo 

principalmente do Exu 7 encruzilhadas na minha vida, é fundamental não só 

pra minha existência, mas também pra existência de muitos filhos da casa. 

Porque é um apoio total, as consultas são sempre nas segundas-feiras e essas 

consultas são de graça. Então acaba que isso é uma forma de fazer caridade, de 

ajudar ao próximo, de quem tem e quem não tem. E são muitas as graças 

alcançadas através desse exu. Então é maravilhoso ter a presença desses guias 

de umbanda dentro da nossa casa de candomblé. (JÚNIOR DE OMULÚ, 

1/15/2022).  

 

 



 

138 
 

Júnior de Omulú em sua fala demonstra a importância das entidades típicas da 

Umbanda, mas que em muitos terreiros de candomblé se fazem presente, como no caso 

do ilê de Xandi dos Santos. Como já foi dito, é preciso entender as junções e 

sobreposições que ocorrem nas religiões afro-brasileiras que as tornam dinâmicas e 

autenticas, pois, sempre em processo de refazimento.  

Para ele, o ―Seu 7‖ é um exu que vem para dar caminho, para ajudar e cuidar das 

pessoas ao aconselhá-las. ―Ele [Seu 7] dá apoio a todos nós, ele está sempre na frente 

nos livrando das coisas ruins, nos dando as mãos pra nos erguer das nossa dificuldades, 

ele tem sempre um caminho pra ajudar a gente‖.  ssim como, ―Seu Pena Vermelha é 

um caboclo que vem para trazer paz, batiza as crianças, ele é um caboclo que está 

sempre buscando a paz para nossas vidas‖, e o ―Preto Velho é muito voltado para as 

questões das doenças, ele reza as crianças, ele reza as pessoas, ele é muito poderoso 

nesse sentido‖. (Idem, 1/15/2022). 

Deste modo, como é encarada a caridade se introduz através do campo 

espiritual, ou seja, por intermédio dos aconselhamentos divinos/espirituais. É uma outra 

forma de pensar o bem e a caridade, valorizando a ligação do Orun e o Aiyê e não só as 

ações humanas.  

Ademais, Júnior de Omulú enfatiza sobre a importância do terreiro com ajuda 

prática, espiritual e particular das pessoas. Tudo que é ensinado nessas casas perpassam 

os saberes ancestrais, mas, sobretudo, mostram a comunhão dos indivíduos que 

participam do axé.  

 

O terreiro tem uma função principal na sociedade para as 

pessoas que frequentam que é de ajudar, de ajudar a vida pessoal das 

pessoas de procurar escutar a palavra do orixá, dando orientações 

através dessa palavra, através do oráculo, através dos ensinamentos 

deixados pelos antepassados, nós procuramos contribuir de maneira 

efetiva na vida dos nossos participantes do terreiro e das pessoas que 

procuram a casa dando esse auxilio espiritual e muitas vezes dando 

auxilio material, pois aqui é uma grande família e tem filhos de santo 

que precisam morar no terreiro e precisam da ajuda do terreiro.  Por 

isso, falamos que aqui nós somos irmãos de santos, irmãos da casa. 

(JÚNIOR DE OMULÚ, 1/15/2022). 

 

 



 

139 
 

   

 

  

 

O interessante é que Sebastião Júnior possui diversas influências, como ele 

mesmo fala, seja das religiões afro-brasileiras ou do catolicismo, sendo devoto de Nossa 

Senhora e Nosso Senhor do Bomfim. 

 

A igreja católica me influencia, porque, inclusive, eu tenho uma 

formação católica e acredito nos santos da Igreja e tenho uma fé muito 

grande em Nossa Senhora da Aparecida e Nosso Senhor do Bonfim, 

faço promessas, vou a Salvador cumprir minhas promessas. Então, 

isso influencia na minha vida e na minha religião. E também os 

evangélicos, porque nós temos o tempo todo que combater a 

intolerância religiosa que é criada, é lógico que essa intolerância não 

vem só do evangélico, mas tem uma questão muito forte deles. Então, 

Fig. 54. Imagem do Caboclo Pena 

Vermelha. Percebe-se que atrás há 

pequenas estatuas que remetem aos 

santos católicos. 

Fonte: Imagem retirada pelo autor 

Fig. 55. Imagem do Preto 

Velho Pai José d´Angola no 

quarto onde novamente o 

sincretismo com imagens 

cristãs se fazem presentes.  

Fonte: Imagem retirada pelo 

autor 

 



 

140 
 

a gente tem sempre a preocupação com relação a eles e isso altera 

nossa forma de vida, porque temos medo que invadam nosso terreiro, 

medo de sofrer intolerância, medo de ser agredido. (JÚNIOR DE 

OMULÚ, 1/15/2022).  

 

 

Desta forma, Júnior de Omulú reafirma os possíveis hibridismos das religiões de 

matriz africana no Brasil, fruto da colonização europeia e do encontro de diferentes 

povos, demostrando as diversas possibilidades de se professar a fé. Ao mesmo tempo, 

retoma o tema que é preocupante no Brasil, a intolerância religiosa, ainda que não tenha 

grandes problemas em seu ilê, segundo o mesmo, a constante tensão existe. 

Não obstante, Júnior de Omulú procura divulgar o candomblé e seu modo de 

pensar. Ele, assim como, Alexandre dos Santos e Marcos de Carvalho, adentram no 

campo acadêmico, participam de entrevistas e palestras e possuem publicações sobre os 

temas mencionados. 

Creio que a intenção seja manter essas raízes e essa cultura viva e de forma 

respeitada, mostrando o que é o terreiro, seu formato comunitário, educacional e útil 

para a vida particular.  

 

 

IV- Os valores éticos no Axé Osum Jokô Omi 

 

Para Junior de Omulú, quem é do orixá precisa ter princípios, pois se está o 

tempo todo com os orixás. Diz ele que o candomblé guarda um respeito muito grande 

ao próximo, ao orixá e abraça as doutrinas, como tomar a benção, se abaixar, não 

discutir com o mais velho, doutrinas essas passadas de geração em geração, além da 

busca da purificação para melhorar o pensamento e a forma de agir.  

Em todos os terreiros mencionados percebi uma importância da educação dos 

jovens e no Ilê Axé Osum Jokô Omi não é diferente. É um valor educacional para além 

dos ensinamentos religiosos, é estar bem para com o próximo e assim, ao respeitar o 

outro aprende-se a lidar consigo mesmo. 

 

As crianças aqui do terreiro já crescem com a doutrina do 

orixá, aprendem a respeitar o mais velho, a respeitar o próximo, a ter 

uma educação, a não responder e isso as crianças levam pra suas 

vidas. Então é cobrado desde cedo essa questão comportamental e essa 

questão do candomblé não permiti determinadas coisas ajuda na 

cidadania da criança, ajuda para que ela não se permita cometer erros 



 

141 
 

que possam levá-la a problemas de vida muito graves. (JÚNIOR DE 

OMULÚ, 1/15/2022). 

 

 

Tais valores comunitários são primordiais na filosofia iorubá, pois é pensado no 

conjunto para o bom funcionamento da Casa, novamente, as ideias de respeito ao mais 

velho de idade e de iniciação aparecem, assim como a humildade, trabalho árduo e 

resiliência são percebidos neste ilê.  

Este babalorixá também fala bastante da questão da ancestralidade quando se 

remete a outros sacerdotes e sacerdotisas que passaram pelo terreiro, assim como 

explica acerca da morte, como parte de um ciclo que engloba o retorno do ancestral e/ou 

sua proteção mesmo em outro plano. 

Essa concepção, ligada a muitos povos africanos, ainda hoje, integra o que é 

secular à moralidade iorubá para explicar a relação entre o mundo dos vivos e os 

mortos, servindo para orientar comportamentos, práticas rituais, benesses e males.  

Deste modo, quando é retomada a fala ou a memória dos ancestrais da Casa é 

também retomada essa orientação, sobretudo dos fundamentos e da ética a ser seguida 

no terreiro.  

 

 

V- A morte e a ancestralidade 

 

Ainda que se pense que o ideal de morte é morrer numa idade bem avançada e 

de forma natural, a mesma é interpretada como uma continuidade, um rito de passagem. 

Sebastião Júnior explica que quando ocorre a iniciação, esta ocorre para a eternidade, 

para a imortalidade. A morte propriamente não existiria nesse sentido, assim, ela é 

festejada, através de Axexê, através de um carrego ou rito feito dentro do axé. (JÚNIOR 

DE OMULÚ, 1/15/2022) 

Logo, quando alguém morre, também se continua, por isso cultua-se os 

antepassados no Candomblé, principalmente os iniciados, porque acredita-se que estes 

ancestrais podem continuar entre os vivos.  

Conforme Júnior de Omulú, a morte tem uma ligação muito forte com os 

ancestrais. Para ele, os ancestrais são os falecidos, são os abás, que tiveram importância 

dentro do candomblé, dentro do axé e que são cultuados e são divinizados no ilê e tem o 



 

142 
 

poder de ajudar, orientar, por isso o candomblé tem base na ancestralidade, na 

continuidade dos ancestrais. (Idem, 1/15/2022) 

Aliás, Júnior de Omulú está intimamente ligado ao seu pai carnal, Tião de Irajá, 

não só pelo elo sanguíneo, mas também porque ambos foram iniciados pela mesma 

iyalorixá (Regina Bangbosé) e foram iniciados em Omulu, possuindo propensões a 

doenças de pele. Isto se dá segundo o próprio Sebastião Júnior conta que sendo sua 

cabeça de Omulú, orixá da terra, das curas e das doenças, é incorporada muitas dessas 

características de tal orixá.  

Então, sua ancestralidade familiar revelou o caminho que ele, Júnior, deveria 

seguir, quando começou a ter várias enfermidades na pele e descobriu seu orixá, 

percebeu que seria a hora de participar do ilê efetivamente. 

Desta maneira, a ancestralidade familiar de Júnior de Omulú, seu axé 

preponderante do orixá e sua trajetória ou odu se interligaram e dentro do candomblé 

acredita-se que todas essas forças podem se encontrar nos indivíduos.  

O universo se faz deste modo, dividido entre o mundo dos vivos e o mundo dos 

mortos, existindo uma fluidez entre esses mundos, onde os antepassados muitas vezes 

podem interferir no cumprimento das regras e nos padrões morais. Não à toa tanto 

Sebastião Júnior quanto Luís Giorno quando se referem à falecida mãe Regina, contam 

sobre sua retidão de caráter e seriedade, sempre relembrando dela como uma forma de 

manter a mesma seriedade ao conduzir o axé e suas vidas quanto ela o fez. (JÚNIOR 

DE OMULÚ, 1/15/2022; LUÍS GIORNO, 14/8/2021). 

As condutas e protocolos do participante do ilê são passados pelo(a) 

sacerdote/sacerdotisa, porém este regramento é ensinado a partir do exemplo cotidiano. 

Esses comportamentos sócio-religiosos para Sebastião Júnior, assim como para os 

outros entrevistados, vão orientar também a vida das pessoas fora do terreiro. Por isso, o 

tempo todo retomam o modo de agir de suas mães- de –santo. A ancestralidade, assim, 

se mostra no dia-a-dia, na procura do melhor agir, no que foi aprendido anteriormente 

por outros membros mais velhos do terreiro e na escolha de comportamento de cada 

indivíduo a todo momento.  

Desta forma, a morte não apaga as antigas lembranças e regras daqueles que 

morreram e muitas vezes, de fato, estes se fazem presentes cultuados e orientando os 

membros do terreiro. A morte no candomblé torna-se uma mudança na matéria: de 

corpo para espírito, mas nunca de presença para esquecimento. 

 



 

143 
 

 

VI- Os caminhos de Odu 

 

Ao ser perguntado sobre os odus o babalorixá Júnior de Omulú diz: ―Odu 

significa caminho. Todos os odus tem valor pra nossa vida pessoal, pois dão 

direcionamento pra nossa vida, nos ensinando como agir em certas situações e caminhos 

e assim podemos ter uma escolha melhor e dar uma solução melhor para nossos 

problemas‖. (JÚNIOR DE OMULÚ, 1/15/2022). 

Os odus são ensinamentos ligados aos mitos dos orixás interpretados, em geral, 

pelo babalaô no merodiologum e contribuiriam nas nossas vidas, porque segundo Júnior 

de Omulú, eles nos ajudam a saber aquilo que não devemos fazer, o que não devemos 

errar, a entender as tendências que nós temos na nossa vida, dos erros, dos acertos, de 

coisas que podem se repetir na nossa vida. É através deles que é dada a palavra do orixá 

na nossa vida. (Idem, 1/15/2022). 

Em consonância com a filosofia iorubá, os seres humanos poderiam escolher as 

linhas principais de sua nova trajetória ao nascer, não de forma imutável, pois os 

humanos são responsáveis e gestores do seu próprio destino. Isto é, tendo noções ou 

intuições sobre como deve agir. Essa capacidade de agir segundo o oráculo interior e 

conversar consigo mesmo é o ifá àyà, as noções éticas dentro de cada um. (JAGUN, 

2019, pp.: 98; 104-105). 

Nesse sentido, quando Júnior de Omulú fala que após ter maior conhecimento 

após a feitura de Ifá isso significa que ele olhou plenamente para seu oráculo interno, 

percebendo quais caminhos seriam melhores para ele seguir que inclui todos os aspectos 

da vida cotidiana, modo de pensar, o que comer e beber, onde frequentar, etc. 

Isso significa ainda que todas as nossas ações seriam orientadas pelo nosso orí, 

podendo ter consequência para nós mesmos e todos em nosso entorno. Essa 

possibilidade de escolha do orí o interliga ao destino/odu, pois não se age ao acaso, todo 

humano e seu orí é responsável pelos seus atos e seus resultados. 

Assim, Junior de Omulú procurou guiar seu orí da melhor maneira, conhecendo 

seus odus e buscando maior conhecimento para agir da maneira que pudesse obter 

resultados positivos para ele, seus familiares e todos do seu ilê. 

 

 

VII- Centro Histórico Tião de Irajá do Ilê Axé Osum Jokô Omi 



 

144 
 

 

Conforme Sebastião Júnior o memorial no ilê foi uma homenagem e uma forma 

que ele encontrou de não só de passar a história adiante, mas para os filhos de santo 

mais novos que não conheceram mãe-de-santo Regina Bangbosé, o Pai Tião do Irajá 

(pai carnal de Júnior), possam ter uma noção de quem foram. Para este, o centro 

histórico é um grande registro acerca dos antepassados, das pessoas que já foram 

importantes no culto e na casa, contando a história e mantendo-a viva.  

É segundo Júnior de Omulú, para criar uma história bonita e mostrar o valor do 

candomblé, demostrando a dignidade da cultura afro-brasileira, além do 

desenvolvimento do axé de forma histórica e do trabalho no terreiro, como a 

continuação do terreiro do pai Tião e do que a mãe Regina plantou ali dentro. 

 

 

Fig. 56. Estátuas e pinturas dos orixás em frente ao Centro de Memória do Ilé Axé Osum Jokô 

Omi. (Fonte: Imagem tirada pelo autor). 

 



 

145 
 

 

 

Fig. 57. Estátuas e pinturas dos orixás em frente ao Centro de Memória do Ilé Axé Osum Jokô Omi. 

(Fonte: Imagem tirada pelo autor). 

 

 

 

Fig. 58. Entrada do Centro de Memória Tião de Irajá. (Fonte: Imagem tirada pelo autor). 

 



 

146 
 

  

 

Fig. 59. Imagens o Centro de Memória de antigos e atuais balalorixás e iyalorixá que fizeram parte 

do Candomblé. (Fonte: Imagem retirada pelo autor). 

 

   

Fig. 60. Pequenas estátuas de Omulú, orixá de Sebastião Júnior e uma homenagem ao seu pai 

carnal, Sebastião, vulgo Tião de Irajá, também de Omulú. (Fonte: Imagem retirada pelo autor). 

 

Novamente Júnior de Omulú com esse Centro de Memória não só homenageia 

seu pai de sangue, Tião do Irajá, ele quer retomar a história de todos aqueles que de 

alguma maneira se interligam a sua ancestralidade religiosa. É uma forma também de 

resistir a inviabilização da história, dando dignidade e importância aos membros das 



 

147 
 

religiões afro-brasileiras e permitindo mostrar formas variadas da cultura de origem 

africana, desde os primeiros candomblés até a atualidade. 

 

 

2.7 Conclusão 

 

Analisando as 4 entrevistas e observando como funciona dentro de cada axé, 

percebo que existe uma elasticidade moral, pois o que mais foi falado nas entrevistas 

foi: a ―pessoa deve ter bom senso e respeito‖, ―não há uma única concepção...eu estou 

dizendo o que eu aprendi‖, segundo  arcos de Carvalho e Júnior de Omulú e Luiz 

Giorno disseram, respectivamente. Assim como, o babalorixá Alexandre dos Santos 

disse: ―cada casa é um reino‖ e quando você adentra este territ rio ele tem suas pr prias 

lógicas, suas leis e você deve respeitar e seguir com humildade.  

Desta forma, conforme Beniste, nos axés não há formula padrão ou um 

seguimento unificado da mitologia e dos rituais. Os axés possuem personalidade e 

hábitos próprios, embora tenham um formato aproximado. (BENISTE, 2019, p.: 156).  

Neste sentido, percebi com a fala de Marcos de Béssem, Alexandre de Oxumaré, 

Júnior de Omulú e Luís de Obaluaê que o terreiro se reconfigurou e aceitou as 

possibilidades que lhe foi permitida, não havendo um único caminho para resolver essa 

dinâmica que a diáspora africana provocou e mesmo as inúmeras reinvenções que os 

povos negros (e outros participantes dos terreiros) criaram ao longo dos séculos 

mantiveram sua história viva, apesar do intenso movimento discursivo e cotidiano 

contrário a isso.  

 

Há sempre um conceito de ordem (cosmos) por detrás de todo 

conceito ético [moralidade].  E  este  conceito  não  é  fixo  nem  unificado  na  

história  da  humanidade.  Cada tradição    cultural    foi    elaborando    e    

reelaborando    permanentemente    sua compreensão de ordem e 

consequentemente, seu conceito de ética. (BERKENBROCK, 2017, p.:908). 

 

 

Observei também que para ambos os sacerdotes, cada um é responsável pelo seu 

fazer em vida e no pós-morte e não há exatamente como saber que tipo de punição 

ocorrerá ou se irá ocorrer, apenas deve-se manter os processos mortuários, conforme os 

conhecimentos ancestrais, para uma ―boa morte‖, isto é, para que a alma do morto possa 



 

148 
 

encontrar seus ancestrais (amigos e familiares) e assim quem sabe retornar um dia. No 

caso, do babá Xandi de Oxumaré, até mesmo a punição em si não seria uma proposta 

entendida para o candomblé, já que ele diferencia bastante o que é de origem cristã e o 

que é melhor compreendido no candomblé.  

Ainda assim, para todos os entrevistados, um mal feito aos outros é um mal feito 

a si mesmo, ao próprio Orí, pois acarretará na justiça cósmica – esan, isto é, as 

consequências dos nossos atos, relacionadas ao senso de reciprocidade comunal, boa 

personalidade/nome, relacionamentos com outras pessoas e segurança junto aos 

ancestrais. (BALOGUN, Babalola Joseph, 2013, p.: 116).  

Isto também faria parte do sentido comunitário em se manter a hierarquia, a 

ordem, a humildade para que a pequena sociedade que você está adentrando, um ilê, 

funcione bem e seja respeitada. Estes foram elementos encontrados nas falas dos 4 

entrevistados, ainda que expressos de maneira distinta. 

Aqui a questão principal é a sabedoria através do equilíbrio da mente e do corpo. 

A energia é concebida como força interior, portanto o desequilíbrio energético que pode 

levar a enfermidades físicas e mentais, ocorre quando a falta de sabedoria e o mau 

relacionamento com o próprio Orí levam o indivíduo a tomar decisões ruins.  

Dentro deste aspecto, o corpo, a mente e a emoção se interligam, podendo trazer 

positividade para o sujeito e consequentemente a comunidade em que ele vive ou trazer 

negatividade a depender das atitudes deste. 

O equilíbrio é a força mediana que rege todo o universo, seja indivíduo, mundo 

terreno e mundo espiritual. É através deste e do axé que tudo seria renovado e 

conquistado. 

A existência dentro do sentido dos terreiros pressupõe uma dinâmica relação 

entre o terreno (Ayiê) e o mundo espiritual (Orun), buscando sempre manutenção e 

equilíbrio através dos ritos, das regras de convivência e do respeito para o 

funcionamento dos ilês. 

Desta maneira, haveria uma troca de axé que equaliza os 2 mundos e permite 

que as sociedades espirituais, terrenos e dos terreiros se desenvolvam da melhor 

maneira possível, conforme o entendimento de cada ilê sobre o que é ideal para tal 

equilíbrio.  

Entendo assim que não há um ―purismo‖ dentro do candomblé, pois sendo este 

parte da diáspora, o que existe é uma reconfiguração. Apesar disso, há um esforço 



 

149 
 

grande em manter o máximo possível de um tipo de ordenação das questões africanas 

nos ilês que se relacionam com o catolicismo e o kardecismo, principalmente.  

Assim como o babalorixá e professor Alexandre dos Santos nos disse, o que eu 

estou escrevendo não é a verdade absoluta, o que estou escrevendo é a partir da minha 

pesquisa, a partir do meu olhar que é ao mesmo tempo colonial, contra-colonial e se 

pretende descolonizado. 

Concordo também com ele a respeito das inúmeras possibilidades que as casas 

de candomblé e também de umbanda nos trazem, ademais, se esses terreiros são 

produtos de diversas injunções, é também pela premissa que aceitam outras 

ancestralidades, outros conhecimentos, abrindo espaços para modos de vida e novos 

olhares, a partir do reordenamento africano no Brasil.  

Então, entendo que não houve um esvaziamento do sentido da religiosidade e 

sim uma readaptação à realidade brasileira, marcando um outro exercício, mas dentro do 

pensamento inicial. 

Assim, no capítulo seguinte foi dimensionada essa moralidade iorubá que 

influencia os terreiros de candomblé, mas a maneira como ela foi construída 

demonstrando os conflitos e a formação da legitimação de ideais éticos e religiosos que 

deram predominância aos ditos iorubás ou nagôs. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

150 
 

 

Capítulo 3: ENTRE IORUBÁS, CANDOMBLÉS E AFINIDADES CULTURAIS  

 

3.1    Moralidade iorubá e os terreiros de candomblé 

 

Neste último capítulo, desenvolvemos os aspectos híbridos e aglutinadores 

dentro dos grupos ketu, jêje e Bamboxê, os quais, permeiam as entrevistas, 

relacionando-os com a moralidade iorubá. Porém, tentamos demostrar as contradições 

ainda que haja uma tentativa constante de se construir tradições em parte homogêneas 

pelos adeptos dos terreiros dos grupos mencionados. 

O processo da escravidão e a influência do catolicismo também são abordados, 

pois foi com a migração forçada de diferentes povos africanos e a mescla cultural destes 

que as características morais, religiosas do candomblé surgiram, e aliada a tal estrutura 

observamos também atributos do kardecismo, relacionando a moral cristã a estes 

termos. 

Por fim, analisamos o tipo de modelo de colonização europeia que se deu no 

Brasil que mesmo tendo embates e incoerências, deixou margem para a resistência e a 

formação cultural dos povos afro-diaspóricos.  

As formas culturais e categorias de pensamentos africanos recriados no Brasil se 

mostram em torno da Ancestralidade, podendo ser exemplificada pelas filosofias, 

religiosidades e/ou práticas culturais ditas: iorubá, vodun, bantu, ubuntu, dentre outras. 

Esses são alguns dos sistemas que os africanos souberam produzir e recriar tanto na 

Diáspora quanto na África, mas não da mesma maneira e formato. Entretanto, para o 

presente trabalho, a ênfase foi dada nas influências dos sentidos iorubanos sobre os 

terreiros brasileiros de candomblé. 

A ancestralidade que fala sobre o convívio em vida e na morte com os humanos 

e seus ancestrais é um modo de pensar que se traduz nas experiências de sociabilidade 

dos adeptos dos terreiros. Assim, essa categoria permite uma ligação de alteridade entre 

certos povos africanos e seus descendentes afro-brasileiros, sendo capaz de dialogar 

com a experiência africana em solo brasileiro. 

Esta categoria ainda é ética, pois percebe o comunitarismo como uma realidade 

de grande importância para o exercício da vida plena e da cidadania do indivíduo. Este 



 

151 
 

ganha valor a partir do momento que interage e produz da melhor forma possível na 

comunidade em que vive. 

Nesse sentido, os terreiros apresentados neste trabalho são exemplos da 

exposição desses valores éticos, demonstrando formas de pensamento que estão para 

além da religião. 

Para Marcos de Carvalho, o comportamento ético ideal a partir dos terreiros 

seria a manutenção da hierarquia, a qual inclui a espiritual e cronológica que abarca 

tanto jovens quanto idosos, além dos ancestrais. A ajuda de cada um com sua função 

específica dentro da casa e o respeito aos voduns e aos conhecimentos mais antigos, ao 

modo de fazer e replicar as tarefas cotidianas no axé. O mejitó Marcos de Béssem 

coloca no presente o foco das ações humanas, e reitera que o indivíduo escolhe 

eticamente como agir para viver bem em sociedade. 

Já para Luís Giorno, esse ideal se relaciona com a humildade, a pobreza, o 

respeito aos orixás, à iyalorixá, aos mais velhos e às crianças, mantendo as hierarquias 

para ordenar o funcionamento do terreiro.  

O babalorixá Júnior de Omulú também retoma alguns aspectos éticos, como a 

seriedade, o respeito aos mais velhos (de idade e de feitura), à hierarquia, aos ancestrais 

da Casa e a todos de modo geral, ter corpo e mente purificados para estar diante do 

orixá e também fala sobre o caráter rígido de sua mãe Regina Bangbosé, mas ao mesmo 

tempo útil para a coordenação do terreiro. 

Para ambos, é imprescindível se conhecer os mitos e estudar os odus para 

melhor entender os fundamentos dos terreiros, interpretar os itans e conhecer si mesmo, 

as proibições, o que compete a cada sujeito e as possibilidades para a pessoa escolher o 

melhor caminho. 

Os odus contém os itans (contos e histórias míticas), perpetuando tradições, 

símbolos, valores éticos e rituais. Ao mesmo tempo que os odus agregam diferentes 

gerações, eles valorizam o presente, apresentando os caminhos possíveis que cada 

pessoa pode seguir ao consultar o jogo, mostrado a partir dos poemas de Ifá (ese). Essa 

divinação tem o propósito de causar reflexão, interligando-se ao tipo de Orí que o 

consulente possui. 

Conforme Luís Giorno, o Orí (cabeça interna e orixá individual) está conectado 

à moral, ao comportamento e ao caráter do sujeito. Há diversos caminhos/odus que o 

indivíduo pode seguir e o equilíbrio do próprio Orí individual se dá através do culto, e 



 

152 
 

das escolhas que a pessoa faz no dia-a-dia, escolhas essas com base a partir do bem que 

é produzido em comunidade. 

Já o babalorixá Alexandre dos Santos nos fala que nas casas de candomblé todos 

devem se ajudar para manter a harmonia, o axé e a distribuição do conhecimento dos 

mais velhos, dos ancestrais e dos orixás. A força do coletivo é importante para maior 

distribuição de axé e de conhecimento. Para ele, ainda que haja hierarquia esta não deve 

ser autoritária e sim serve para manter a organização da casa. Assim, tudo é feito para o 

bem individual e coletivo.  

Observamos então que a organização dos terreiros de candomblé é fundada 

numa hierarquia religiosa rígida, apoiada no tempo de iniciação, ou seja, no princípio de 

senioridade. Esse princípio interfere na ascensão do indivíduo dentro da casa, pois está 

interligado não só com o tempo, mas principalmente com a sabedoria que essa pessoa 

adquire de forma paulatina.  

Daí um dos méritos desses sujeitos é a paciência e a observância do que é 

passado conforme as práticas cotidianas. O conhecimento dessa forma, se desenvolve 

em comunhão com outros membros, cultivando a união dentro dos ritos e a ideia do 

fazer coletivamente para o crescimento individual. 

Em relação à questão ética, o babalorixá Alexandre dos Santos fala que bem e 

mal estão em todos os planos e sobretudo que o comportamento humano é responsável 

pelos seus próprios atos. As consequências dos atos humanos se apresentam para ele 

nesta vida.  Mas, para ele o terreiro não deve se prestar a julgamentos, ele deve servir 

para cuidar e orientar, cabendo a cada Orí (cabeça interna, divindade e destino pessoal) 

responder por si.  

Segundo o Mejitó Marcos de Carvalho e Luís Giorno, retomando o conceito de 

ancestralidade, esta seria relacionada com a moral reencarnatória do Kardecismo, 

visando a evolução espiritual e comportamental do sujeito. Inclusive, para o mejitó os 

ancestrais das casas jêje também estariam dentro do processo de evolução, utilizando 

seus conhecimentos não só para ajudar os vivos, quanto para sua própria evolução. 

Mas, diferente destes entrevistados, Xandi de Oxumaré e Júnior de Omulú não 

mencionam formas de punição divina ligadas à reencarnação, para estes o que se passa 

em outro plano espiritual não tem como ser medido. A ancestralidade e a espiritualidade 

se fazem presentes quando interferem auxiliando o terreiro e as pessoas e o próprio 

indivíduo constrói o tipo e vida que quer para si, conforme seus atos.  



 

153 
 

Neste sentido, estes dos últimos babalorixás se aproximam mais da perspectiva 

iorubá acerca da morte, pois nessa ideia existem ciclos de retorno chamados de àtúnwá, 

são ciclos de vidas sucessivas. Em cada vida um destino é escolhido, porém estes 

destinos seriam os diversos caminhos/odus que o sujeito pode percorrer, mas não estão 

associados aos méritos ou deméritos de vidas passadas ou mesmo às punições divinas. 

No entanto, todos os entrevistados concordam que a educação nos terreiros deve 

ser essencial, isto é, saber se comportar com respeito, calma, humildade, falar menos e 

observar mais. Esta lógica se interliga com aqueles que são de fora e os iniciados, o 

saber está em escutar, obter o saber aos poucos, conforme o grau de inserção de sujeito 

aumenta na casa. 

Todos eles mencionaram grandes senhoras dos seus terreiros, suas mães-de-

santo e outras abás que foram imprescindíveis para que eles tivessem chegado até ali, 

mulheres negras fortes com grande conhecimento das práticas, dos fundamentos, da 

história, de plantas e comidas. Foram pessoas que souberam estrategicamente lidar com 

as adversidades de um Brasil intolerante, racista e administrar problemas e o cotidiano 

de suas casas, mantendo a história do local integrada ao presente. 

Assim, para todos os entrevistados deve-se pensar bastante na educação dos 

jovens nos terreiros, para que estes tenham esta noção de ―tradição‖, das hist rias, dos 

mitos e dos fundamentos que eles mencionaram.  

Conforme Capone, essa ―tradição‖ é vista como um ideal perdido em face das 

mudanças ocasionadas pela modernidade. (Idem, 2018, p.: 265). É uma forma de não 

esquecer princípios e histórias que cercam cada ilê, afirmando a identidade de cada Casa 

e mantendo viva a ancestralidade através da rememoração.  

Diante disto, encontramos o Centro Histórico no Ilê Axé Osum Jokô Omi em 

homenagem ao pai de Júnior de Omulú, Tião de Irajá. Este Centro Histórico contém 

várias imagens e informações sobre o próprio terreiro e seus antigos participantes, sua 

origem e a cronologia que remonta aos primórdios do candomblé no Brasil. 

A hierarquia também é mencionada por todos, pois se relaciona ao bom 

funcionamento do terreiro e respeito aos antigos saberes e aqueles que tem mais 

experiência de vida ou de prática espiritual. 

Percebemos então que em conformidade com o que muito autores relatam, as 

culturas e religiosidades afro-brasileiras, apesar de seus pontos diacríticos, não são 

inteiramente distintas, pois possuem similaridades básicas que remontam ao continente 

africano. 



 

154 
 

Ambos os candomblecistas, entendem que o candomblé não separa humano do 

divino, os orixás são divinos e humanos, estão vinculados ao Orum e ao Ayiê, assim 

como os humanos interferem através de seus comportamentos que geram consequências 

mundanas e axé que interferem no Orum.  

Essa duplicidade de divino e mundano, individual e coletivo interligam todas as 

casas de candomblé e é íntima das raízes africanas. Muito por isso, todos os 

entrevistados dão bastante valor à história de seus axés e assim resistem ao tempo, ao 

preconceito e à intolerância religiosa. 

 

 

3.2 Escravidão e cristianismo: elementos da história do candomblé 

 

Falar de tradição é também lembrar da história e nesse caso, a questão da 

escravidão e do catolicismo é muito importante, pois foi através da escravização que 

inúmeros povos africanos vieram para as Américas, principalmente, Brasil e com a 

colonização, a inserção do catolicismo se fez presente também na cultura 

candomblecista. 

Dependendo do período, entre os séculos XV e XIX, teremos a predominância 

de africanos de certas áreas. Os chamados bantos da África Central Ocidental 

predominam até o séc. XVII, já em fins deste século, o mercado foi atraído por 

escravizados da Costa da Mina (Benin), intitulados como jêje no Brasil, e por fim, ao 

longo do século XVIII, os ditos nagôs-iorubás foram trazidos. (SWEET, 2007, pp.:33-

35). 

 A partir deste momento o contato no Mundo Atlântico muda completamente, 

ocasionado um crescente fluxo de ideias, comércio, migração e economia unificada, 

consequência da busca (inicialmente europeia) por matérias – primas, territórios 

estratégicos para comércio, plantio ou influência político – militar e escravizados.  

Esperava-se o lucro rápido, daí o uso de escravizados, os quais, eram 

comercializados através de empresas diretamente ligadas aos reinos europeus com aval 

da Igreja Católica que também lucrava com o tráfico humano (obtendo escravizados ou 

recebendo taxas de batismo sob estes). (THORNTON, 2004, p.: 69). 

Durante muitos anos, empresas europeias deveriam seguir os termos da própria 

lógica comercial africana, a qual, limitava o espaço de troca, os tipos de produtos e as 



 

155 
 

taxas a serem pagas. Mesmo assim, pirataria e invasões eram correntes neste período 

para o roubo de mercadorias e pessoas como escravizadas.  

Diante deste impasse, muitos europeus, cristãos-novos, sobretudo, se uniram aos 

governantes africanos, casando com nativas e prosperaram no comércio. Esta situação 

ocasionou uma maior troca cultural e também religiosa, além da mestiçagem. (Idem, 

2004, pp.: 70-72). Mas, é interessante salientar que exatamente por serem muitos desses 

colonos cristãos-novos, a catequização não era tão grande entre eles, predominando 

nessas uniões, as práticas nativas religiosas. 

O grande fluxo escravagista para as Américas e, principalmente, Brasil, se inicia 

no século XV conforme se percebeu os maiores benefícios em se escravizar africanos, 

muitos já familiarizados com agricultura, pecuária, serviços domésticos e construção, 

além do desenvolvimento deste mercado ser bem desenvolvido na África, facilitando 

sua busca, diferente da obtenção de indígenas nas Américas. Ademais, com a 

dificuldade de acesso aos indígenas e as constantes mortes por enfermidades destes, o 

comércio africano se tornou o mais lógico naquele momento. 

Entretanto, é necessário diferenciar os diferentes caminhos do processo de 

escravidão. Os modos de se escravizar foram mudando ao longo do tempo, um 

escravizado, obviamente sempre foi um sujeito mais desvalorizado dentro de qualquer 

sociedade e a escravidão teve sempre diferentes graus de crueldade. Todos esses 

modelos tratavam o indivíduo como coisa ou animal, inferiorizado, contudo a depender 

de sua função social poderia receber melhor tratamento. 

Em várias regiões da África a escravidão já existia antes do começo do tráfico 

Atlântico. Poderia ser escravo quem não conseguia se sustentar, endividado, criminoso 

ou prisioneiros de guerra. A riqueza era normalmente ditada pela posse de escravizados 

ou gado (eram força de trabalho). Mas, não necessariamente para sempre. 

Inclusive, na África Central, o cativo fazendo parte de uma linhagem familiar, 

sobretudo da família real, ele não poderia ser vendido. Sendo imprescindível para a 

economia de plantio, militar ou administração dos reinos. Os filhos de muitas escravas 

nasciam livres, fazendo parte do grande potencial de súditos dos monarcas africanos 

(THORNTON. 2004, pp.:122-186). 

A partir do século VIII, com a conversão do norte da África ao Islã, a venda de 

escravizados aumentou. Porém, alguns escravizados podiam ter altos cargos nos 

impérios africanos. Os meninos e os jovens adultos raptados nas guerras poderiam 

servir na agricultura ou recebiam treinamento militar, dentre outras funções.  



 

156 
 

Muitas vezes, o escraizado que se convertia ao islamismo, era solto, tornando-se 

cliente de seus antigos donos. Já as mulheres e meninas também eram raptadas para 

servirem aos trabalhos domésticos, lavoura ou aprenderem a dançar, tocar instrumentos 

e desenvolverem habilidades para viver nos haréns dos sultões, como suas esposas. 

Havia também os homens castrados, os eunucos (auxiliares das mulheres nos haréns). 

(M´BOKOLO. 2009, pp.:153-154). 

Mas, ao longo do séc. XV, se inicia maior demanda de escravizados pelo 

mercado Atlântico, piorando qualquer tipo de instabilidade política e guerras internas 

em território africano, ocasionando o sequestro de mais cativos. Ademais, é a partir 

deste per odo que o conceito de ―raça‖ e a prática do racismo se tornam justificativas e 

também consequências para esse tráfico humano. (HERNANDEZ, 2008, pp.: 91-94. 

THORNTON, 2004, pp.:153-185.). 

A ligação entre uma essência racial e as formas culturais produzidas por 

determinados grupos raciais também se tornaram objetos sujeitos ao preconceito, como 

as religiões umbanda, candomblé e outras, as quais, possuem conexões com povos 

negros e indígenas e são tratadas de forma pejorativa, se interligando aos pontos do 

conceito de ―raça inferior‖. 

Assim, a escravidão atlântica é marcada pela diferenciação do fenótipo das 

pessoas, a inferiorização racial e a hereditariedade, tornando esta situação uma bola de 

neve que irá impactar até hoje, sobretudo, para os descendentes de escravizados, diante 

do descaso com esse grupo ao fim da escravidão e ao longo do processo de refazimento 

social dessas pessoas. Pois, é sabido que os descendentes de escravizados e mesmo os 

libertos, de perfil considerado negro, não obtiveram, muitas vezes, oportunidade de 

ascensão e equidade social.  

Tal fato se deu ainda pelo estigma da racialização, isto é, a inferiorização 

daqueles que possuem características negras mais acentuadas, questão que encontra sua 

sombra no período colonial e na 1ª República brasileira com a formação dos modelos 

raciais, como já mencionado no primeiro capítulo e muito bem tratado por Heloisa 

Gomes (2009), Schwarcz (2007), Flavio Gomes (2007). 

Conforme H. Gomes, as sociedades escravistas americanas tinham a escravidão 

como a base do colonialismo europeu. Para ela, a empresa colonial europeia se 

organizou em torno de ideologias raciais, justificando determinadas políticas sobre os 

povos ameríndios, afro-brasileiros e africanos e reiterando o lugar destes nos níveis 

mais baixos da pirâmide socioeconômica. Logo depois, com as ideias de cunho moral e 



 

157 
 

filosófico iluministas e por fim, com o cientificismo da Era Contemporânea, acabou por 

cristalizar as concepções e formas de governos fincados em critérios raciais. (Idem, 

2009). 

No mesmo caminho, F. Gomes demonstra as estratégias políticas, discursivas e 

simbólicas que permeiam as narrativas historiográficas e populares sobre o período 

colonial e o Pós-abolição. O autor trata bastante da suposta liberdade dos ex-

escravizado, sem direitos políticos e cidadania, considerados de ―2ª classe‖, 

ocasionando tipos sociais e identidades muito similares àquelas das relações escravistas, 

situação também mencionada por Schwarcz quando fala das ambiguidades do processo 

de abolição brasileiro. (GOMES, 2007, pp.: 7-16; SCHWARCZ, 2007, pp.:23-54). 

Assim, estes autores analisam como as particularidades discursivas puderam 

influir nas políticas públicas e movimentos sociais, demonstrando hierarquias raciais em 

diferentes sociedades das Américas, sobretudo Brasil. 

Mas, é preciso dizer que exatamente esse movimento globalizador iniciado na 

Era Moderna, levou ao contato entre diferentes povos do mundo e suas culturas. Assim, 

apesar de em um primeiro momento se imaginar a plena dominação europeia e cristã 

sobre outros povos, os autores como Sweet (2007), Heywood (2019), Costa & Gomes 

(2016) e outros, provam o contrário.  

Houve sim uma tentativa de planificar as formas culturais, políticas, econômicas 

e discursivas por um viés europeu, contudo, devido às próprias adaptações e 

particularidades de cada povo, a liderança da cultura europeia não se fará sem 

resistências e outras junções. 

Percebemos nessa perspectiva, que não há como se ler o fenômeno das 

religiosidades e cultura afro-brasileiras de forma unitária, já que se trata de vários povos 

num processo de permanências e transformações ao longo dos anos.  

A construção dessa estrutura teórico-prática engloba contradições e tensões que 

mostram o espaço de intervenção que os negros [e outros] tiveram, mantendo, ainda que 

recriados, os seus ritos religiosos. Isso porque, houve um recorte histórico e uma 

classificação do que se poderia e se deveria manter, produzindo uma configuração 

múltipla que uniram devoções indígenas, católico-europeias e sobretudo, de origem 

africana.  

Heywood (2019) e Sweet (2007), inclusive, explicam acerca das imbricações 

entre crenças cristãs e africanas antes mesmo da vinda de escravizados africanos para as 

Américas, ou seja, esclarecendo sobre como a religiosidade africana já possuía pontos 



 

158 
 

interligados ao cristianismo que se desenvolveram em novos sentidos em território 

americano. 

Os centro-africanos ocidentais, assim como aqueles da Costa da Mina (dos atuais 

Benin, Togo, Gana e Nigéria) compartilhavam muitos hábitos, sobretudo linguísticos, e 

com a maior influência europeia, a partir do século XV, devido ao comércio e à 

escravidão, ocorre a conversão ao cristianismo em muitas dessas áreas africanas.  

De fato, muitos traficantes de escravizados selecionavam aqueles que tinham esta 

familiaridade com a cultura europeia e com as normas coloniais para o embarque para as 

Américas. Eram tipos de escravizados que poderiam desempenhar obrigações com certo 

grau de confiabilidade e eficácia nas colônias. (HEYWOOD, 2019, pp.: 59-63). 

 

Fig. 61. Tráfico Atlântico de escravizados 

 

Assim como Thornton também menciona, Heywood fala dobre o casamento e a 

mestiçagem no território africano, que equilibravam aspectos europeus com costumes 

africanos no comércio, na governabilidade e na religião e na cultura em geral. 

Fonte: ALENCASTRO, L. 2000, p. 250. 



 

159 
 

(THORNTON, 2004, pp.: 70-72; HEYWOOD, 2019, p. 64). Apesar de muitos colonos 

e missionários serem hostis a tais misturas de costumes, essas ocorreram 

inevitavelmente.  

Haviam grandes comunidades na África de afro-cristãos, os quais tinham 

bastante influência no comércio e na política local, sem os quais, a relação colonial 

entre europeus e africanos não poderia ter ocorrido de forma eficaz. No entanto, era 

comum as críticas de oficiais das metrópoles europeia acerca da mestiçagem, dos rituais 

religiosos e do padrão moral de tais comunidades. Essa herança mesclada acabou se 

desenvolvendo ainda mais com a diáspora africana nas Américas.  

Os princípios exemplificados na crença em ancestrais, divinizados ou não, os 

quais, poderiam influenciar os vivos, divindades criadoras do mundo, objetos sagrados 

de proteção, transmigração da alma, práticas divinatórias e sacrifícios aos mortos são 

encontrados desde o litoral da Baixa Guiné até a África Central Ocidental. Obviamente 

que outras interpretações sobre a vida e a morte também foram encontradas ao longo do 

período colonial, embora menos frequentes. 

Não havia uma cosmologia unificada em muitos casos nessas regiões e sim a 

adoração de divindades territoriais e familiares, as quais, induziam às regras sociais e 

possíveis punições, assim como seres sobrenaturais que poderiam causar males aos 

vivos. (PARÉS, 2016; HEYWOOD, 2019; SWEET, 2007). 

Diante destas crenças e falta de uma maior unificação litúrgica, a imbricação 

entre práticas religiosas cristãs e africanas, já no continente africano, foi facilitada.  

Em muitas situações a interpretação sobre o deus cristão relacionado às 

divindades do território, o uso da cruz e da bíblia (como amuletos) e os santos 

(vinculados a deuses locais) foram selecionados como uma forma de continuação de ritos 

religiosos africanos. (HEYWOOD, 2019, pp.: 84-99; SWEET, 2007, pp.; 225-254). Não 

exatamente uma substituição de um culto por outro, mas a seleção por parte dos 

africanos do que eles acharam próximo e pertinente ao que eles já conheciam, criando o 

sincretismo afro-cristão.  

A catequização com o uso das línguas locais e a união através do casamento de 

colonos com nativas africanas, oportunizou essa mistura cultural. Porém, em geral, as 

estruturas básicas foram mantidas, modificadas pelas ideias europeias em algumas áreas, 

formando um certo padrão, facilitando a sobrevivência de formas culturas e religiosas 

que foram exportadas para as Américas e sofrendo novas transformações, como o 

candomblé. 



 

160 
 

Da mesma maneira, a tradição cristã também adotou elementos da cultura e dessa 

mística africana quando lhe convinha, com a adoção de curandeiros africanos, poligamia, 

participação em festas africanas, uso das línguas africanas, dentre outros. (HEYWOOD, 

2019, pp.:111-115 SWEET, 2007, pp.: 191-223, 255-266). 

Essa cultura afro-cristã foi exportada para as Américas com os escravizados, 

desenvolvendo uma cultura crioula no continente americano com base em 

transformações já ocorridas na África. Desta maneira, tais mudanças continuaram se 

manifestando nas Américas conforme o contato com novas possibilidades dentro dos 

modelos coloniais e se unindo aos indígenas. Posteriormente, com o surgimento do 

kardecismo, dentre outros credos, o cruzamento e o surgimento de novas formas 

culturais e sobretudo religiosas surgem, como o candomblé e a umbanda. 

A título de exemplo, dentro do candomblé hoje (em muitos terreiros, mas não 

todos) existe a ideia de evolução moral e espiritual, própria do espiritismo cristão 

(kardecista), a utilização dos termos ―santos‖, objetos, linguagens e ritos de influência 

católica, assim como o uso de apetrechos e tradições dos índios brasileiros, inclusive a 

incorporação de entidades ditas de origem indígena.  

Um dos valores mantidos pelos candomblecistas, conforme João Reis e Afonso 

Soares, é o sentido de pertença a uma comunidade, a um núcleo familiar, formando as 

confrarias, as irmandades e os terreiros, tidos como salvaguarda de suas utopias mais 

legítimas. Eram espaços de solidariedade étnica, e no caso das irmandades eram 

realizadas no âmbito das igrejas católicas, inicialmente com nações específicas 

africanas, depois passaram a absorver diferentes grupos africanos e brasileiros. Em igual 

medida, pode-se assinalar as ―sociedades de diversão‖ aprovadas pelo Estado brasileiro 

(clubes, reuniões literárias, sambas, etc.). (SOARES, p.:48, 2002). 

Segundo João Reis, o próprio catolicismo e os ritos fúnebres no Brasil, já 

mesclados com outros ritos não-cristãos, eram cheios de pompas, acompanhados de 

corais e orquestras, muito decorados e que eram acompanhados por várias pessoas, além 

das festas das confrarias que se seguiam com banquetes, músicas, mascaradas e danças. 

(Idem, p.: 49, 1991).  

As confrarias ou irmandades
65

, conforme Reis, eram organizações comuns em 

terras africanas, com eleições e uma estrutura hierárquica com reuniões, festas, funerais, 

                                                           
65

 Algumas dessas associações, como os cabildos e as irmandades, moldavam-se em instituições 

preexistentes no mundo ibérico; outras, como as santerias, os candomblés e as juntas de alforria, 

prendiam-se a expressões de caráter religioso ou a formas de organização comunitária baseadas em 



 

161 
 

davam assistência médica e podiam ajudar financeiramente um membro, incluindo a 

compra de alforrias. Exigiam o bom comportamento, a devoção católica e o pagamento 

de anuidades. Elas controlavam a grande rede filantrópica de igrejas, hospitais, 

recolhimento, cemitérios, asilos e orfanatos. Podiam conter a elite das cidades, como 

serem organizadas por ex-escravizados, servindo como canais de ascensão social.  

Assim, muitas se delimitavam conforme grupo social, havendo então irmandades 

s  de brancos, negros (que podiam ser divididos por ―nações‖ africanas), pardos, 

homens, mulheres.  

Essas Irmandades, no Brasil, estavam intimamente ligadas aos terreiros de 

candomblé, pois seus membros foram os frequentadores e criadores de diversas Casas. 

Ademais, as irmandades funcionavam também como extensão do comércio e contato 

com o continente africano e espaços para a luta abolicionista. (Ibidem, pp.: 50-52, 1991; 

NASCIMENTO, 2010, pp.:100-105). 

Observamos as influências mútuas entre o catolicismo europeu e os ritos dos 

povos afro-brasileiros. Além de brancos que utilizavam os escapulários como amuletos, 

assim como os africanos o faziam, consultavam adivinhos e sacerdotes africanos e 

brasileiros, participavam dos cortejos fúnebres, das festas afro-brasileiras e dos 

banquetes. De acordo com a situação, revelações de sacerdotes/sacerdotisas de crenças 

africanas ou afro-brasileiras poderiam ser encaradas de forma legítima por cristãos e 

pela Igreja, nem sempre as revelações eram vistas como obras do Diabo
66

. (SWEET, 

2007, p. 134). Isto é, uma constante apropriação e reapropriação de significados e 

valores religiosos de diferentes tradições. 

Segundo Costa & Gomes, o tratamento dado aos negros e seus descendentes era 

muitas vezes ambíguo, dependia muito do período e situação. Pois, muitas vezes a 

Igreja Católica viu as comemorações de cunho religioso como uma vitória catequética, 

permitindo então outros elementos não-cristãos europeus em tais manifestações, as 

quais incluíam as festas de escravizados que se tornava uma catarse e inversão 

                                                                                                                                                                          
elementos de origem africana. Não obstante, em ambos os modelos, foi usual que os membros de tais 

organizações fundamentassem sua especificidade enquanto grupo no ideal de uma origem africana 

comum que lhes emprestava sentido e lhes facilitava a coesão. (CÔRTES DE OLIVEIRA, p.: 177, 

1995/96).  
66

 Os senhores recorriam aos seus escravizados africanos no Brasil para adivinhar o paradeiro de objetos, 

de fugitivos e para a cura de doenças. Assim como haviam senhores que procuravam comprar 

escravizados curandeiros e adivinhos, outros os temiam e procuravam vendê-los rapidamente. Até mesmo 

alguns religiosos católicos orientavam as pessoas em certas ocasiões a procurarem tais adivinhos 

(SWEET, 2007, pp.256-261). 



 

162 
 

simbólica da ordem social, como a encenação da posse de reis e rainhas negros. 

(COSTA & GOMES, 2016). 

Essa ambiguidade era frequente entre a população mestiça e branca cristã no 

mundo colonial, pois as crenças africanas eram adotadas para responder as necessidades 

seculares e temporais que a fé cristã muitas vezes não conseguia solucionar. Mesmo 

assim, na esfera pública estas condutas eram repudiadas e atribuídas ao Diabo.   

Mas, até mesmo o próprio Catolicismo ainda mantinha resquícios pagãos em 

suas comemorações, adaptando outros e se adaptando nas Américas. Assim, em 

manifestações pluriétnicas e pluriclassistas, a sociedade por um breve momento se 

invertia ou se mesclava e não à toa diversas vezes o Estado tentou eliminar, restringir ou 

―limpar‖ os elementos fora dos bons costumes elitistas, brancos, europeus e cristãos. 

(REIS, pp.: 64-67, 1991). 

Nesse sentido, observa-se aberturas no tecido social que permitiram ações e 

convicções de grupos como os negros (as) se mantendo ao longo do tempo, mesmo que 

não idênticas ao passado. Sant´Ana também afirma que haviam vozes dissidentes no 

cristianismo católico e evangélico e ao mesmo tempo uma má vontade ou omissão em 

relação ao racismo e às práticas dos negras (as). (SANT´ANA, 2005, pp.: 45,48).  

Dentre as variadas concepções que o candomblé passou a carregar foi o 

kardecismo – espiritismo de base cristã, que se tornou muito comum no Brasil. De 

modo geral, o espiritismo kardecista pode ser compreendido como uma crença nos 

espíritos e a aceitação da possessão como meio pelo qual esses espíritos se comunicam 

com os vivos, além de um possível retorno da alma dos que já morreram, sendo essas 

características os pontos em comum entre as religiões afro-brasileiras.  

O espiritismo surgiu, segundo os espíritas, por meio de estudos de uma série de 

fenômenos de possessão chamados de ―sessões de mesas‖, comuns no século XIX, nos 

EUA e Europa. O pedagogo e pesquisador Hypollyte León Denizard Rivail (Allan 

Kardec) analisou esses fenômenos e escreveu diversos livros sobre o assunto, 

organizando  o que viria a ser chamado de espiritismo kardecista. (JUNIOR, 2010, pp.: 

1-25). 

Conforme essa crença, os espíritas acreditam na existência de um único Deus, na 

imortalidade da alma, na comunicabilidade dos espíritos dos mortos (desencarnados); 

com os vivos (encarnados), na pluralidade das existências ou reencarnações e na 

pluralidade de mundos habitados. 



 

163 
 

Ao longo do processo de afirmação do Kardecismo no Brasil e da legitimação da 

Umbanda, entre finais do séc. XIX e XX, de forte influência kardecista, os termos 

―mesa branca‖, ―baixo espiritismo‖, ―alto espiritismo‖, teriam surgido para diferenciar o 

espiritismo das religiões afro-brasileiras. Isto é, o desenvolvimento de certas religiões 

muitas vezes ocorre em detrimento de outras como forma de obter maior eficácia do que 

outras. 

O kardecismo, assim como o catolicismo, que está ligado ao candomblé, se 

estruturou em torno de regras sócio-religiosas, tendo livros como o Livro dos Espíritos e 

a Bíblia, dentre outros, como escritos orientadores da vida espiritual e mundana do fiel, 

diferente dos modelos afro-brasileiros que se norteiam basicamente na oralidade. 

Ainda assim, levando em conta que o Brasil teve uma colonização cristã, aliada 

aos costumes religiosos africanos e indígenas, o sincretismo do kardecismo com 

práticas do candomblé foi facilitado. O Espiritismo se espalhou pelos cultos africanos de 

forma rápida, desde sua chegada ao Brasil, provocando o surgimento de todo tipo de 

cultos. 

Segundo Oliveira (2007), no Rio de Janeiro, com a ―manifestação‖ do caboclo 

das Sete Encruzilhadas no médium Zélio de Moraes, numa sessão da Federação Espírita 

de Niterói, em 15/11/1908, foi fundado o terreiro de umbanda, de influência kardecista, 

que teria nascido como dissidência do espiritismo que rejeitava a presença de ―guias‖ 

(esp ritos) negros e caboclos, considerados por alguns esp ritas como ―esp ritos 

inferiores‖. Este evento representa, hoje, para o movimento umbandista o marco 

fundador desta religião. 

 

A associação destas práticas religiosas [sobretudo, a umbanda e as 

macumbas] com a expressão ―baixo espiritismo‖ foi bastante 

proclamada no início do século XX. O Estado, a polícia e 

principalmente a imprensa procuravam usar este termo sempre que 

queriam desqualificar uma prática religiosa de origem africana. A 

aproximação cada vez maior dos praticantes da macumba com as 

ideias espíritas tornava necessária esta diferenciação, uma vez que 

muitos dos praticantes de cultos com elementos afros também 

reivindicavam o rótulo de espíritas, seja para fugir da repressão, seja 

por realmente acreditarem estar praticando o Espiritismo. Tal 

diferenciação era feita, principalmente, pelos membros da Federação 

Espírita Brasileira (FEB), órgão máximo representativo da religião 

espírita no país. Fundada em1884 no Rio de Janeiro, a FEB logo 

ampliaria seu raio de ação, de mero divulgador da doutrina espírita 

para um orientador doutrinal e representante institucional dos centros 

espíritas do estado e posteriormente de todo o país (NOGUEIRA apud 

GIUMBELLI, 2003, p. 71). 

 



 

164 
 

 

Desta maneira, ainda que as proposições das macumbas, dos candomblés e das 

umbandas tivessem ligações com o kardecismo, este procurou se diferenciar 

rapidamente de outros tipos de ―espiritismos‖, tentando se fortalecer e ser aceito, 

destituindo as outras crenças. 

A Federação Espírita Brasileira (FEB) passou a contribuir com os órgãos 

policiais na delimitação do que era e do que não era considerado como práticas 

aceitáveis de Espiritismo. Ao longo dos anos 1920 a 1940, integrantes da FEB foram 

chamados pelos delegados responsáveis pela fiscalização das casas espíritas para 

fornecer informações a respeito de suas práticas e de seus filiados, afim de resguardá-los 

das eventuais diligências policiais que eram realizadas.  

Enquanto o kardecismo era visto como religião de brancos, das elites, de origem 

europeia e intelectualizada, logo, ―civilizada‖, as macumbas, umbandas e outros, 

mesmo que adotassem as ideias espíritas, eram religiões de negros das classes baixas, 

portanto, inferiores. 

Exatamente no início do século XX quando se intensifica as perseguições a todo 

tipo de espiritismo, o kardecismo se sobrepõe aos outros como uma maneira de garantir 

sua sobrevivência, mantendo inicialmente características do período, como as 

diferenciações raciais, classistas e o cientificismo como formas de corte diante da 

sociedade republicana brasileira. (NOGUEIRA, 2017, p. 73). 

Segundo Capone (2018), esse movimento de legitimação religiosa que ocorria 

em várias frentes, incluindo os candomblés e as umbandas, ocasionou o deslocamento 

contrário, as convenções umbandistas influindo sobre os candomblés.  

A umbanda já possui muitas similaridades com o candomblé
67

, porém, o que 

importa para nossa pesquisa é a inserção das orientações kardecistas no candomblé. 

Pois, conforme as entrevistas transcorreram foram percebidos aspectos do kardecismo 

nos terreiros jêje e ketu, mais propriamente a ideia de evolução do espírito e da 

reencarnação.  

                                                           
67

 A umbanda é uma religião oral que se formou empiricamente e é aprendida com a experiência. Tem 

diferentes frentes de origem, ligada ao kardecismo, com o médium Zélio de Moraes, fundando seu 

terreiro de umbanda em 1908, mas se refere às práticas anteriores, com os candomblés de caboclos e 

cultos bantus. Podendo ter o não os sacrifícios com sangue de animais e a cura (cortes nos iniciados). Em 

geral, admite-se também a oferta de raízes, folhas, flores e frutos. Os seguidores podem expressar sua fé 

através de danças, cânticos, visitas à locais sagrados para determinados rituais, como cachoeiras, grutas, 

cemitérios, rios, beira-mar e encruzilhadas. É liderada por um pai ou mãe-de-santo, possuindo uma 

hierarquia e ritos muito próximos os do candomblé, assim como o culto a muitas das divindades da 

mesma origem. (JUNIOR, 2010, pp.:1-25). 



 

165 
 

Percebemos então que diante da procura da autenticidade de vários credos no 

Brasil, entre os séculos XIX e XX, o candomblé consequentemente absorveu e se 

mesclou com princípios umbandistas, que por sua vez eram de origem kardecista. Foi 

uma forma de sobrevivência e ao mesmo tempo de validação diante de perseguições 

religiosas e políticas.  

Assim como as práticas católicas aos poucos foram ocorrendo trocas religiosas e 

hoje vemos centros kardecistas adotando elementos do candomblé e da umbanda, como 

a entrega de doces referentes aos orixás Ibejis e São Cosme e Damião, a incorporação 

de caboclos e preto-velhos, o uso de plantas em curas espirituais e físicas, dentre outros. 

Porém, ainda é muito comum essa separação que estigmatiza as religiões afro-

brasileiras em prol de um espiritismo moral e intelectual ―superior‖. 

Logo, dentro das omissão e dissidências as oportunidades do agir e do criar 

surgiram para os candomblecistas e umbandistas, tornando tais religiões dinâmicas, 

fruto da história e dos conflitos brasileiros. 

 

3.3 – Tensões e contradições nos terreiros 

 

I. Processo de legitimação dos terreiros nagôs     

 

 

Quando falamos nos terreiros brasileiros há uma predominância da influência da 

nação nagô em relação a quantidade, ritos e saberes produzidos. Há alguns porquês 

sobre isso. Primeiramente, um dos últimos grupos africanos escravizados enviados ao 

Brasil eram da região Noroeste da África, principalmente, as populações falantes do 

iorubá, chamados no Brasil de nagôs. Esses grupos aparecem em quantidade 

significativa em um momento que a estrutura política e econômica permitiu que os 

terreiros brasileiros se estruturassem de forma mais centralizada.  

Mas, sobretudo, a fama de muitas casas nagôs se deu pela confluência entre as 

estratégias de seus dirigentes em divulgar seus saberes através da difusão de seus ritos 

como mais eficazes, devido a criação de mitos fundadores ligados diretamente à África. 

Assim como, a popularização das casas nagôs e da cultura iorubá através dos 

intelectuais brasileiros e nigerianos que exaltavam tais espaços como religião e 

verdadeira tradição de origem africana. 



 

166 
 

Conforme Souza, entre o século XVIII e XIX, a região chamada hoje de 

iorubalândia (parte de Togo, Gana, Benin e Nigéria), era dominada pelo império de 

Oyó, inclusive o reino de Ketu pagava tributos ao alafim (governante) de Oyó.  

Mas, ao fim do séc. XVIII, o Império de Oyó passou a ser fortemente atacado, 

ocasionando levas de escravizados por guerras que chegavam ao Brasil: ketus, oyós, 

egbás, ijexás, etc, influenciando as casas jêjes e congo-angolas brasileiras (SOUZA, 

2008, pp.: 81-85). Com a vinda desses povos, no séc. XVIII, a maioria interligados pela 

cultura iorubá,  retornamos ao mito fundador da 1ª casa ketu que se denomina uma das 

casas de candomblé mais antiga do Brasil, a Casa Branca do Engenho Velho (Salvador- 

BA).  

Há aqueles adeptos e estudiosos, como Bastide (1958), Rodrigues, Carneiro, 

Verger, dentre outros, que falam em princesas vindas de Ketu e que atuaram nessa 

formação prioritariamente. (BASTIDE, 1958; FERRETI, pp.: 54-59, 2006; ANDRESON, 

2013, pp.: 236-261;  VERGER, 2012, 1986). Já outros adicionam sacerdotes de Oyó nessa 

criação da Casa Branca. Outros estudiosos do assunto, principalmente Parés (2005), 

Herskovits (1967), Beniste (2019) e Berkenbrock (2012), mencionam a grande 

importância da nação jêje nessa 1ª fundação também
68

 (e de outras nações). 

Ademais, os terreiros cariocas, os quais, muitos deram origem as chamadas 

umbandas e macumbas, não foram levados em conta por muitos pesquisadores durante 

boa parte da produção etnográfica brasileira. Desde os estudos antropológicos do início 

do século XX, a ênfase estava nos terreiros baianos, vistos como representantes do 

candomblé tradicional enquanto os do Rio de Janeiro eram taxados de culto banto 

degenerado
69

. (CAPONE, 2018, p.: 132).  

Ignorou-se por muito tempo o forte contato entre adeptos do candomblé baiano e 

os representantes do candomblé carioca desde o séc. XIX
70

. De fato, no início do séc. 

XX, não havia interesse acadêmico pelos cultos de origem africana, exceto Nina 

Rodrigues (1862-1906), o qual, trabalhou basicamente em Salvador (BA). 

                                                           
68

 Parés e Beniste também falam do candomblé de Angola, mas de forma breve. (N. A.) 
 
69

 Uma forma das macumbas e umbandas se legitimarem no passado foi em parte sua adaptação ao 

kardecismo, criando uma imagem socialmente mais respeitável ―embranquecida‖ em detrimento da 

umbanda mais africanizada, como a omolokô. (CAPONE, 2005, pp.: 144-145) 

 
70

 Fundadores e membros de candomblés no Rio de Janeiro, como Tia Ciata, Cipriano Agbedé, Benzinho, 

Tata Famotinho, Djalma de Lalú, Joãozinho da Golmeia dentre outros, inclusive os sacerdotes 

entrevistados, foram iniciados por membros do candomblé baiano ou por seus filhos de santo. (BENISTE, 

2019). 

 



 

167 
 

Segundo Capone, os etnólogos Sílvio Romero (1851-1914) e Nina Rodrigues 

(1862-1906) a despeito de se proporem a estudar as religiões afro-brasileiras e darem 

visibilidade acadêmica a estas, afirmam a premissa da hierarquia entre as raças, na qual, 

o negro era superior ao indígena, mas inferior ao branco. Falava-se também em um 

Brasil degenerado pela mistura racial, contudo dentro desta mestiçagem, os negros 

iorubás seriam superiores aos outros grupos de origem africana. (Idem, 2018, pp.: 231-

232). 

Outro caso emblemático é o escritor Edison Carneiro (1912-1972), o qual, 

afirma a superioridade jêje-nagô, inclusive apoiando a falta de pureza nos cultos bantos 

e candomblé de caboclo, segundo ele, mais permeáveis às influências externas e ao 

―baixo espiritismo‖. (C RNEIRO apud CAPONE, 2018, p.: 242). 

Dito isto, haviam movimentos contraditórios para além da dialética interna dos 

terreiros, o que proporcionou maior visibilidade de um certo grupo sócio-religioso, 

muitas vezes em detrimento de outros. 

Portanto, como já dito, a fundação da Casa Branca do Engenho Velho e a ênfase 

dada ao candomblé nagô, sobretudo da nação ketu, predominou nas histórias religiosas 

dos candomblés brasileiros e na literatura sobre o assunto. O modelo ketu-nagô 

considerado mais puro e logo, mais prestigioso, passou a ser o mais seguido. 

 

Os grupos de culto com frequência recorrem ao discurso de ―nações‖ 

para negociar, construir e legitimar suas diferenças rituais e 

identidades coletivas.  

De modo geral, hoje, as congregações de Candomblé se identificam 

como pertencendo a uma das três principais nações: nagô, jêje ou 

angola, caracterizadas pelo culto de diferentes tipos de entidades 

espirituais. Os nagôs cultuam os orixás, os jêje, os voduns e os 

angolas, os inquices. Habitualmente, cada um destes grupos de 

divindades africanas é louvado na língua ritual correspondente 

(formas dialetais derivadas do iorubá, do gbe e do banto) e têm as suas 

particularidades rituais (ritmos de tambor, danças, oferendas 

alimentares, etc.).  

Portanto, apesar do ecletismo criativo e do movimento de valores e 

práticas através das fronteiras de nações, certas características rituais 

são consideradas importantes sinais diacríticos de uma continuidade, 

real ou imaginária, com um passado africano e uma tradição religiosa 

particulares. (PARÉS, 2005, p.:166) 

 

 

Desta forma, apesar de semelhanças entre as casas de candomblé, encontramos 

distinções rituais, de idioma e de divindades, legitimadas pela suposta eficácia espiritual 

que é sempre interligada com algum tipo de tradição africana. No caso das Casas nagôs, 

estas souberam se sobrepor acerca desse jogo de autoridade religioso, tornando-as mais 



 

168 
 

populares. Por exemplo, as casas nagô-ketu estão em maior número no Brasil. (Idem, 

2005, p.: 166). 

Essas Casas emergem na cena brasileira em meados do século XX e a partir dos 

anos 1980, como terreiros símbolos de resistência cultural pelos movimentos sociais 

negros. Isso levou a muitas casas de outras ligações espirituais, no esforço de legitimar 

suas práticas, escolherem se autoidentificar como pertencentes a nação ketu e seguir seu 

―modelo‖ de ritual. 

Porém, anteriormente essa primazia não se colocava. Primeiro, é preciso falar da 

importância da agência dos líderes religiosos nagôs na sua autopromoção, e dos 

viajantes que mantinham contatos regulares com a costa africana, todos eles inseridos 

na teia de interesses, disputas e alianças da comunidade negro-baiana. 

Ademais, no Brasil, mesmo com a desintegração de boa parte da rede de 

parentesco originária da África, as práticas religiosas e grupos afro-brasileiros recriaram 

novas identidades comunais. Desta maneira, provavelmente já no século XVIII, grupos 

como os jêje e angolas, estabeleceram as bases da futura institucionalização do 

Candomblé, ao promover a organização de congregações religiosas (muitas ligadas ao 

catolicismo). (GOMES; COSTA, 2016, pp.: 129-149; REIS, 1991). 

Seguindo esta ideia, percebemos que quando os vários grupos falantes do iorubá 

chegaram ao Brasil em grande quantidade, entre os séculos XVIII e XIX, encontraram 

um início organizacional de instituições de candomblé com o culto de múltiplas 

divindades dentro de um mesmo templo, bem como formas seriais de performance 

ritual. Além disso, povos africanos de influência iorubá e da área gbe já partilhavam 

valores e práticas religiosas semelhantes ainda na África. 

Soma-se a isto, os dados quantitativos que demonstram que até meados do 

século XIX, o número de grupos denominados de jêje eram iguais ou maiores do que os 

ditos iorubás/nagôs, sobretudo Bahia. (PARÉS, 2005, pp.: 169-170).  

Porém, independente da nação, o candomblé também se institucionalizou 

firmemente a partir da ascensão econômica e política de negros que alcançavam cada 

vez mais a liberdade ao longo do séc. XIX, permitindo maior mobilidade para a criação 

de membros fixos em uma entidade religiosa. 

Inicialmente, a predominância nesses grupos era de africanos, aos poucos 

somente os líderes e alguns membros eram desta origem, até que os participantes se 

tornaram basicamente crioulos (afro-brasileiros). Com esta modificação demográfica, 

foram necessários recursos para legitimar práticas religiosas que pudessem ainda ter 



 

169 
 

algum vínculo com a terra de origem. Daí a idealização da África e o sentido do retorno 

a ―tradição pura‖, também por isso muitos religiosos brasileiros vão para a África para 

obter essa legitimação. 

Todo novo iniciado é então conduzido a se identificar a uma origem africana que 

não está necessariamente ligada à sua origem familiar ou racial, surgindo uma 

identidade cultural positiva, independente da origem étnica de cada pessoa. 

Desta forma, surgem os mitos fundadores das casas de candomblé, coincidindo 

com a renascença de Lagos
71

 (Nigéria), a qual, foi uma revitalização da cultura de 

muitos falantes iorubás que tiveram contato com esses religiosos brasileiros, 

fomentando a nagogização dos candomblés. (CASTILLO, 2007, pp.: pp.: 111-152) 

 

Primeiro, as práticas religiosas africanas eram geralmente percebidas 

como mais eficazes e ―fortes‖ do que as discriminadas práticas 

crioulas das casas de fundação recente. Segundo, o período pós-

abolição coincidiu com um momento em que uma imagem idealizada 

da África foi elaborada como emblema de um novo senso de 

pertencimento comunitário. No fim do século, os praticantes nagôs 

estavam impondo a sua versão iorubá e desacreditando a ―tradicional‖ 

versão jêje como mera ―corrupção crioula‖. (PARÉS, 2005, p.: 172). 

 

 

Desta forma, os terreiros de matriz africana têm suas práticas rituais imbricadas. 

Entretanto, mesmo o terreiro contendo diversas experiências religiosas, tal ―mistura‖, 

em geral, não é bem vista, sendo atribuída a outras casas religiosas que não seguiriam as 

―tradições corretas‖. 

Essa forma de (re)significação que os terreiros passaram e passam envolve 

relações de poder, definindo quem é incluído e quem é excluído. Assim a identidade é 

moldada e as experiências sociais, incluindo as religiosas, tomam um sentido. 

Muitas vezes, uma casa de candomblé contestava a legitimidade da outra, 

conforme foi já falado, e isto acabava sendo uma maneira de afirmar a sua própria 

autoridade. Por isso, que acusações dentro de um axé, questiona a posição hierárquica 

não só de certos membros, como a organização de todo o terreiro. Cada Casa desta se 

                                                           
71 “Dominada pelos britânicos, a encruzilhada de interações entre África e Afro-América conferiu aos 

iorubás uma notória reputação de superioridade frente a outros grupos africanos. Essa reputação de 

superioridade foi útil, nas décadas de 1880 e 1890, quando a burguesia negra de Lagos enfrentava novas 

formas de desvantagens econômicas e discriminação racial.‖ (  TORY apud PARÉS, 2005, p: 174). O 

nacionalismo cultural dos anos 1890 na Nigéria esteve intimamente ligado à formação étnica iorubá e é 

geralmente explicado como uma reação à exclusão social e ao racismo do colonialismo britânico na 

região. 



 

170 
 

identifica com um suposto e autêntico passado, normalmente glorioso, para validar a 

atual identidade. 

É interessante lembrar que o individual e o coletivo nessas casas estão sempre 

interconectados e os desgastes internos podem desvalidar as lideranças e todos os 

membros que deveriam manter o bom funcionamento e relacionamento dentro do 

terreiro. 

Ao longo da história dos terreiros isso sempre foi comum e recai numa dinâmica 

para além dos tais ―fuxicos de santo‖, diz respeito às movimentações hist ricas dos 

grupos sócio-religiosos que através desses embates na micro-história do poder religioso 

resistem com o tempo.  

Desse modo, a manutenção do que muitos adeptos dos terreiros chamam de 

―tradição‖ ou a reconstrução dos seus ritos são formas de validação, as quais, precisam 

ser sempre retomadas, já que a competência do terreiro se funda nos seus saberes 

pretéritos e constantemente vinculados aos sentidos africanos. 

 

 

II. Lembrar uma tradição ou (re)inventá-la  

 

 

A forma como cada casa de axé trata de seus fundamentos e rituais é sempre 

ambígua, se relacionando entre o que chamado de tradição ou o passado revivido e o 

que pode ser adaptado e até criado.  

Muitos adeptos das religiões de origem africana creem fielmente que é possível 

retomar antigas tradições em formatos fechados e incorruptíveis, buscando sempre 

legitimidade e menos críticas dos diferentes membros que percebem os ritos de maneira 

mais tradicional e logo mais acertada ou ao contrário, mais ineficazes e faltando 

conhecimento. 

A oposição entre o modelo ideal de pureza ritual e a recusa de qualquer mistura, 

além da base hierárquica, estão no cerne da construção da ortodoxia das religiões afro-

brasileiras, sobretudo os candomblés.  

Devemos ter em conta que tais religiões e seus axés, assim como outros cultos, 

se relacionam com a lógica da sociedade brasileira, a qual, é também estratificada, 

contudo, apesar do rigor comportamental dentro das casas de candomblé, é aberta a 

possibilidade dos seus membros exprimirem conflitos que na verdade sempre existem.  



 

171 
 

Porém, não se deve romantizar tais cultos imaginando plena harmonia, pois o 

que ocorre em geral, percebido inclusive na fala dos entrevistados e nos livros sobre o 

assunto, é a contínua atenuação de atritos, internos e externos. Isso representa a dialética 

comum na história desses terreiros que lutam pela sobrevivência contra dilemas raciais, 

religiosos e na permanência de suas memórias e comunidade, daí continuamente pensar 

sua identidade, suas ―tradições‖, hist rias, ligações.  

Conforme Capone, o modelo de ―pureza africana‖ se torna, a partir dos anos 60, 

fonte de prestígio na sociedade brasileira, coincidindo com o momento em que os países 

africanos passam pela descolonização. Tal independência fortaleceu os laços comerciais 

entre Brasil e os africanos, inaugurando uma política comercial com países não 

lusófonos.  

Essa mudança foi determinante para uma outra visão em relação as religiões 

afro-brasileiras, tornando-as um trunfo das relações diplomáticas. Assim, era comum 

ver autoridades brasileiras e africanas em terreiros de candomblé, pois as religiões afro-

brasileiras se tornaram símbolos de brasilidade.  

Aliado a isto, no mesmo período, a difusão de movimentos de contracultura em 

resposta a Ditadura Militar e o crescimento da ascensão econômica da população negra, 

trouxe mais visibilidade para a cultura afro-brasileira, inclusive atraindo artistas que 

divulgavam cada vez mais as religiões de matriz africana, culminando no abandono da 

inscrição dos terreiros na polícia.  (CAPONE, 2018, pp.:149-151). 

Outra situação curiosa é a adoção de entidades ou espíritos que não seriam de 

origem propriamente africana nos terreiros de candomblé, como exus (Pombagiras, 

Tranca-ruas, etc.) e caboclos. Se no passado, até meados do século XX, essas entidades 

eram associadas à Umbanda e muitos adeptos e estudiosos sobre tais cultos, viam a 

Umbanda de forma ―degenerada‖, hoje temos um movimento mais aglutinador e de 

aceitação no mundo acadêmico e religioso acerca dessa história.  

 Com a mudança no status social da Umbanda e a aceitação pública por muitos 

candomblés dessas entidades em seus cultos, é mostrado uma nova lógica nos terreiros 

que sai um pouco da predominância da tal ―pureza ritual‖ e ao mesmo tempo procura 

uma reafricanização
72

 desses espíritos. Isto é, há atualmente um grande esforço de se 

                                                           
72

 A autora percebeu um tipo de tentativa de valorização da história que deu origem aos mitos, aos 

terreiros e seus fundamentos, tentando associá-los as imagens africanas como forma também de legitimá-

los e obter maior respeitabilidade. (CAPONE, 2018, p.:176). 



 

172 
 

construir a origem africana de tais entidades, interligando-os de alguma forma aos 

orixás e suas características.  

Esse movimento não é tanto uma novidade, mas tem conseguido cada vez mais 

legitimação dentro dos candomblés, o que se torna bem importante para apaziguar 

contendas entre casas de candomblé e umbanda, assim como desenvolver possibilidades 

múltiplas de entendimento da religiosidade afro-brasileira. 

Como já mencionado, essas tensões se desenrolam tanto entre várias casas de 

candomblé quanto entre candomblecistas e umbandistas. Todos querendo legitimar a 

história de seu ilê ou a eficácia de seus ritos. Em geral, há sempre um movimento de 

retorno às origens do terreiro que se quer dar autoridade ou retorno ao passado dos 

líderes da Casa. Essa prática de reafirmação da tradição se revela ao mesmo tempo na 

distinção dos outros e mostrar a melhor posição ocupada dentro do candomblé. 

 

 

―O emprego do termo ―tradicional‖ em antropologia s  faz 

consolidar um quadro de referência intelectual organizado em 

torno de uma série de oposições entre tradição e mudança, 

sociedade tradicional e sociedade moderna. (...) a pertinência 

desse sistema de oposições binárias é muito problemática. Na 

verdade, a mudança sempre está presente nos fatos ditos 

tradicionais. Assim, falar de tradição implica referir-se à 

mistura de presente e passado na qual ela se funda, à 

arrumação constante e inconsciente do passado operada pelo 

presente, com o objetivo de conservar esse passado.‖ 

(CAPONE, 2018, p.:266). 

 

 

 

Desta maneira, a ideia de recriar a tradição nagô ou jêje de forma pura é uma 

forma política que vários segmentos religiosos têm de se afirmar a partir das diferenças 

e conflitos entre eles. É uma reafirmação constante que se relaciona com os embates 

sociais e intolerâncias, assim como forma de cristalizar a história e logo, a autoridade de 

determinado rito. 

A tradição desta maneira é um receptáculo de informações culturais, mas 

também um instrumento que ajuda na formação ou reafirmação das identidades, pois a 

partir da seleção de certos elementos mais interessantes a esta formação, é estabelecida 

a diferença entre um grupo e outro.  

Porém, o uso dessa categoria não está inacabado, ele é continuamente retomado, 

rememorado, buscando o constante poder e superioridade, ainda que não se apresente de 

forma direta. ―  afirmação da identidade e a enunciação da diferença traduzem o desejo 



 

173 
 

dos diferentes grupos sociais, assimetricamente situados, de garantir o acesso 

privilegiado na sociedade‖. (SILV , 2012, p.: 81). 

Ademais, as definições identitárias não podem ser separadas das relações mais 

amplas de poder, neste caso, a formação hierárquica de classe, gênero, religião, estética 

e raça que constituem o Brasil. Pois, há poderes que predominam nessas categorias que 

interferem nos ilês, desenvolvendo diversas narrativas em cada candomblé, dependendo 

de seu capital simbólico, econômico e político dentro da sociedade.  

Curiosamente, muitas vezes o candomblé é apresentado como um único bloco 

sem tensões, um mundo de obediência e comunitarismo. Essa visão ora perpassa a 

generificação preconceituosa, ora um idealismo de outros, incluindo visões de seus 

adeptos.  

 uitos ilês nesse sentido se interligam a um ―retorno à África‖, visando a tal 

pureza de seus cultos. Esse movimento nunca cessou desde o período colonial em 

viagens de religiosos ao continente africano ou a retomada de histórias de ancestrais do 

terreiro que remontam famílias ou grupo míticos fundadores. 

Essa soberania se alia também ao princípio de senioridade dentro dos terreiros 

com a intenção de mostrar o que é mais antigo e logo, nessa lógica, mais poderoso e 

com maior contato com as origens africanas. 

O que ocorre, muitas vezes, é a criação de práticas específicas de uma casa 

associando-as a tal pureza africana e da mesma forma se distanciando de outros ilês. 

Essa é uma maneira estratégica de se sobressair diante de tantos cultos existentes e 

anunciar uma história não como novidade e sim como evidência de um modelo de culto. 

Ainda assim, vimos nas entrevistas que a diplomacia é mantida, talvez 

aparentemente, mas o discurso revela que cada axé possui suas regras e todos os 

babalorixás concordam com isso. Realmente, observamos que os princípios religiosos 

candomblecistas ou mesmo dos povos afro-diaspóricos não prevê unicidade ou 

convencimento a uma ou certas regras.  

Há muitas similitudes, mas também propostas diversas de remontam a tradições 

distintas. São sempre negociações de relações de poder e construções do prestígio 

dentro dos grupos religiosos. Por isso, há a ideia do dito segredo, fundamentos que não 

podem ser ditos, separando iniciados dos leigos, é o reforço da autoridade do mais velho 

na iniciação ou de um terreiro específico. O saber nesse mundo religioso se vincula à 

paciência, ao esforço de muitos anos de observação e a obediência ao critério da 

senioridade e não propriamente a uma regra fechada da Casa.  



 

174 
 

Ademais, o reconhecimento público dos iniciados fomenta seu status perante sua 

comunidade religiosa. O adepto candomblecista é preparado para aspirar outras 

posições e melhorar seu status social e religioso. É um prestígio pessoal e coletivo, de 

todo o grupo que se valoriza conforme maior ligação, sobretudo de seus líderes, ao que 

é considerado ―tradicional‖ ou ―puro‘. 

Essa maneira de se pensar os cultos afro-brasileiros hoje se desenrola de outra 

forma, pois a conquista dos terreiros no espaço social brasileiro, ainda que tenha muitos 

problemas internos e de intolerância, permitiu que muitas casas, como a do entrevistado 

Alexandre de Carvalho, se entendesse para além de certa pureza e se auto-identificasse 

com outras nações candomblecistas e a umbanda na sua formação.  

Assim como, em conversas com os outros entrevistados, foi revelado a ligação 

com o catolicismo e o kardecismo com Luís Giorno, a relação entre vodun e o 

kardecismo com Marcos de Carvalho e a afirmação da fé católica, umbandista e 

candomblecista de Júnior de Omulú. 

Isso demonstra a diversidade dentro do candomblé e a reconstrução histórica e 

religiosa dos grupos afro-brasileiros que adaptaram suas tradições e ao mesmo tempo 

procuram manter sua memória e fundamentos vivos. Sugere ainda que os significados 

formados com essas diferenças não são fixos ou completos.  

As identidades em cada ilê se encontram sempre no ―tornar-se‖, ou seja, 

possuem a fluidez da constante modificação. ―Toda prática social é simbolicamente 

marcada. As identidades são diversas e cambiantes, tanto nos contextos sociais nos 

quais elas são vividas quanto nos sistemas simbólicos por meio dos quais damos sentido 

a nossas pr prias posições‖. (SILV , 2012, p.: 33). 

De fato, como qualquer forma cultural, o candomblé e outra religiões afro-

brasileiras, não seguem um caminho unívoco e nem romantizado, passam sempre por 

conflitos, reafirmações, refazimentos para além da busca por respeito na nossa 

sociedade. 

Mas será essa pluralidade só um ideal político? Como seria possível a 

negociação entre um terreiro e outro? Creio que apesar das profundas peculiaridades em 

cada ilê, vividas e imaginadas, ainda assim elas estão entrelaçadas. Logo, não há 

histórias dos terreiros brasileiros inteiramente separadas e heterogêneas. 

 

 

 

3.4 – Colonização e os povos iorubás  



 

175 
 

 

I. Crítica ao modelo de colonização europeu 

 

A colonização europeia, sobretudo portuguesa católica, se desenvolveu no Brasil 

a partir do século XV, influenciando a cultura atual, juntamente com os outros povos 

que se fizeram presentes nessa construção, como os vários grupos africanos, indígenas, 

dentre outros.  

 pesar de uma idealização europeia acerca da estética, religião, ―raça‖ e todos 

os aspectos culturais, temos diversas características mistas e relacionadas que estão 

além desse ideal e isso tem a ver com nossa história híbrida e conflitante ao mesmo 

tempo desde os tempos coloniais. 

Entretanto, autores decoloniais são mais enfáticos em explicar o domínio 

europeu, focando nos aspectos negativos e invasivos da colonização europeia no 

continente americano. De fato, conforme Mignolo, a chamada Modernidade estava 

extremamente imbricada com o domínio colonial das Américas, tendo um modelo 

econômico de lucro imediato, dispensando os mínimos direitos humanitários e 

utilizando uma retórica que justificava esse poderio e o racismo. (Idem, 2017, p.:4). 

Para este autor esta soberania abarcava várias áreas da administração e da vida 

cotidiana. 

 

―  emergência de uma estrutura de controle e administração 

de autoridade, economia, subjetividade e normas e relações 

de gênero e sexo, que eram conduzidas pelos europeus 

(atlânticos) ocidentais, tanto nos seus conflitos internos como 

na sua exploração do trabalho e expropriação de terras‖. 

(MIGNOLO, 2017, p.: 5). 

 

 

Assim, gênero, sexualidade, economia, conhecimento, governança e 

subjetividade foram organizadas aos poucos dentro de padrões europeus, incluindo a 

religiosidade. Desta forma, cristãos, brancos, homens e heterossexuais eram definidos 

como norma. A hierarquia epistêmica que muitos autores advogam, privilegia o 

conhecimento e a cosmologia ocidentais em detrimento dos conhecimentos e das 

cosmologias não ocidentais. (Mignolo, 2017; Quijano, 2007). Realmente, tal 

desigualdade é perceptível no mundo acadêmico, no currículo escolar, nas 

religiosidades e nas formas de se conhecer o mundo. 



 

176 
 

Entendemos que o Estado Moderno, conforme Castro-Gomez, criou diversos 

mecanismos de controle sobre o mundo social e natural.  

 

A tentativa de criar perfis de subjetividade estatalmente 

coordenados conduz ao fenômeno que aqui denominamos de 

a invenção do outro. Ao falar desta invenção não nos 

referimos somente ao modo como um certo grupo de pessoas 

se representa mentalmente a outras, mas nos referimos aos 

dispositivos de saber/poder que servem de ponto de partida 

para a construção dessas representações. Mais que como o 

―ocultamento‖ de uma identidade cultural preexistente, o 

problema do ―outro‖ deve ser teoricamente abordado da 

perspectiva do processo de produção material e simbólica no 

qual se viram envolvidas as sociedades ocidentais a partir do 

século XVI. (CASTRO-GOMEZ, 2005, p.: 80) 

 

 

Cada vez mais ao longo da Modernidade a tentativa de controle populacional, 

ainda mais com o conhecimento de cada vez mais povos distintos dos colonizadores, 

fomentou a classificação binária com base em princípios europeus. 

Contudo, esse tipo de imposição não se fez sem qualquer tipo de resistência ou 

complexidades. Ocorreu sim um predomínio da racionalidade e do saber oriundos da 

Europa, mas não sem correlações com outros povos e adaptações de ambos os lados. 

Colonizadores e seus povos conquistados inúmeras vezes trocavam informações e 

adaptavam seu modo de vida e pensamento no contato um com o outro. 

Temos observado (conforme a área desta pesquisa) que mesmo no continente 

africano, os levantes anticoloniais, as junções e justaposições de ideias aconteciam 

muito mais do que se pensa, mas não se mostram tão claros assim no mundo escolar. 

Para além dos conflitos diretos sobre os aspectos políticos, econômicos, 

jurídicos, religiosos, os quais, muitas vezes podiam estar relacionados, as maneiras 

como africanos e afro-brasileiros lidaram com esse contato colonial demonstram ainda 

sapiência, formas de sobreviver e de manter suas culturas, consciente ou não. 

O processo religioso, sobretudo, passou por várias adaptações, as quais, 

demonstram um sincretismo tanto sobre o cristianismo quanto em relação às diversas 

crenças do continente africano e isto se desenrola ainda mais com a vinda de 

escravizados para as Américas. Assim, funerais, cerimônias, batismos, divindades e 

outros rituais se tornaram religiosamente mistos, é o que Heywood chama de práticas 

sincréticas afro-cristãs. (Idem, 2019, p.:110). Inclusive a autora anuncia que os 



 

177 
 

africanos foram habilidosos em absorver de forma seletiva elementos da cultura 

europeia no seu cotidiano, o mesmo foi percebido nas Américas.  

Devido as dificuldades da vida cotidiana no Brasil Colônia era frequente os 

chamados ―brancos‖ adotarem certas práticas religiosas africanas e ind genas em junção 

com o cristianismo ou quando a fé e as orações cristãs não funcionavam. 

A consulta a adivinhos e rituais não-cristãos é ainda comum àqueles inclusive 

que desdenham das religiões afro-brasileiras [e indígenas]. Essa ambivalência, 

conforme Sweet, estava entre à eficácia das práticas nativas ou africanas e a repudia e 

associação ao demônio quando colocados publicamente.   

 

(...) o mosteiro beneditino de Olinda (PE) empregava 

curandeiros africanos, e como um padre da Bahia 

aconselhava os seus paroquianos doentes a enviar os seus 

escravizados a calundeiros
73

, porque os exorcismos católicos 

não funcionavam contra as formas africanas de feitiçaria. 

(SWEET, 2007, p.: 259). 

 

 

Não à toa que boa parte das descrições religiosas são encontradas nos 

documentos da Inquisição – tribunal religioso católico. A maioria dos ritos africanos 

eram vistos como diabólicas, idolatria e pecado, distorcendo ou omitindo o 

entendimento desses processos. (Idem, 2007, p.: 22-24; 130; MENEZES, 2010, pp.: 

177-214).  

No entanto, foi verificado que apesar da prática do batismo, a adoção de nomes 

cristãos, usos de cruzes, culto aos santos católicos e mesmo se autoproclamando 

cristãos, africanos e afro-brasileiros mantiveram suas práticas relacionadas a 

ancestralidade, mantiveram o culto às suas divindades e continuaram a procurar por 

sorte, saúde e bênçãos através dos seus religiosos e adivinhos, ainda que de forma 

adaptada (HEYWOOD, 2019, p.: 95). Essas formas de persistências e estratégias se 

farão muito presentes nas configurações das religiões afro-brasileiras. 

                                                           
73

 Desde o século XVII, há documentos que falam dos calundeiros e dos calundus. Os adeptos dos 

calundus organizavam suas festas públicas na residência de uma pessoa importante da comunidade, ou 

então em casas também destinadas a outras ocupações. Não tinham templos propriamente ditos, mas 

também não se tratava de simples cultos domésticos, uma vez que tinham um calendário de festas, 

iniciavam vários fiéis em diferentes funções e eram frequentados por um número razoavelmente grande 

de pessoas, inclusive brancos, vindos de diversos arraiais. Ademais, o sacerdote principal tinha condições 

de ganhar bem a vida com o atendimento individual e se tornar financeiramente independente ao prestar à 

população serviços relacionados às possessões, cura e adivinhação que o Estado colonial não assegurava 

satisfatoriamente. Podiam ainda misturar tradições africanas, católicas e indígenas no mesmo ritual. Essas 

práticas de calundus eram de origem Centro-africana e a partir do séc. XVIII, se sintetizaram com outras 

crenças. (SWEET, 2007, P. 173; REIS, 2016, pp.: 13-40; MOTT, 2016, pp.: 59-77).  



 

178 
 

Ainda assim, a cultura africana e crioula circulava entre o diabólico e o útil para 

os colonizadores e muito dessa cultura pontua até hoje aspectos do cotidiano brasileiro. 

Isto também se deu pelo intenso tráfego de ideais por diversos povos ao longo das 

colônias portuguesas. 

Os africanos, livres e escravizados, costumavam percorrer o império português e 

levavam consigo crenças e ideias nativas. Esses valores eram fortalecidos pelo encontro 

com outros africanos, podendo ser utilizados como formas de desafiar o poder vigente 

europeu ou recriar novas práticas culturais que traziam maior orientação aos grupos 

distantes de suas terras natais.  

Podemos, nesse sentido, incluir as várias etnias que formaram as nações ketu e 

jêje, as quais, possuem continuidades relacionadas ao território africano, tendo hoje 

divergências e aglutinações, frutos de seu refazimento no Brasil. 

Acreditamos que a união de várias divindades e entidades religiosas em um só 

espaço, como o terreiro, esteja relacionado com o aspecto peculiar da religiosidade 

africana. Para os ditos iorubás [e vários outros africanos], a entidade suprema não era 

considerada criadora universal, e sim quem cria certo povo, preocupando-se assim com 

os seus descendentes e não toda a humanidade.  

Ademais, conforme as transformações políticas, econômicas, sociais ou a falta 

de eficácia de determinada divindade podia ocorrer a mudança do culto ou 

direcionamento para outra entidade. (SWEET, 2007, p.: 131). 

Essa cosmologia não se direcionava para um Criador e sim para várias 

divindades e ancestrais das próprias famílias, havia hierarquia divina, mas cada ser 

espiritual possuía um culto característico, relacionados aos clãs, regiões, atividades 

cotidianas, elementos da natureza, doenças, etc. Isto é, sempre associados ao mundo 

terreno, sendo este um paralelo do plano espiritual e não um espaço inferior. 

Daí percebemos a ideia do presente contida no candomblé. A vida no agora deve 

ser reverenciada, ainda que haja a questão do retorno para outras vidas, é sempre o 

agora que importa. Assim como, nos terreiros atuais ocorre o culto aos diversos deuses, 

pois ao longo da colonização as diferentes etnias e suas práticas religiosas se refizeram e 

se fortaleceram a partir desses ilês.  

Portanto, ainda que o cristianismo seja ainda o padrão religioso com a crença em 

um deus único incognoscível, a cultura de origem africana [e indígena] ainda é bastante 

presente atualmente. 

 



 

179 
 

―  ética africana não se encontra radicada na promessa ou 

ameaça, por parte de um determinado deus, de que as boas 

pessoas irão, no futuro, desfrutar da vida no Céu, enquanto 

que os maus irão arder no fogo do Inferno. Depois da morte, 

as almas africanas iam para o mundo dos antepassados, onde 

se juntavam às almas dos seus familiares mortos, no entanto, 

continuavam a ser capazes de ocupar o espaço temporal que 

lhes coubera quando estavam vivos, influenciando dessa 

forma a vida dos seus familiares e amigos vivos. ― (SWEET 

apud Okot p´BITEK, 2007, p.: 133). 

 

 

Diferente de um simples culto monoteísta, a religiosidade em muitas partes da 

África pressupõe a tarefa de lidar com os eventos do mundo terreno, sobretudo as 

doenças e outras dificuldades.  

Porém, novamente, retomando o parecer acerca do hibridismo cultural brasileiro, 

teremos dentro do candomblé, muitas vezes, aspectos do catolicismo e do kardecismo, 

além da premissa da reencarnação segundo méritos e deméritos. Não há unificação 

religiosa sobre a vida e a morte dos adeptos candomblecistas.   

Isto se desenvolveu também não só pelas possibilidades mais abertas da 

religiosidade dos povos africanos, mas ainda pela força direta da colonização sobre tais 

grupos. Era comum tribunais religiosos perseguirem grupos não oficializados pelo clero 

cristão nas colônias, assim como a destruição de objetos e casas religiosas de cultos 

africanos e afro-brasileiros para demonstrar a impotência das divindades e espíritos de 

tais religiões.  

Ao mesmo tempo, as associações entre o deus cristão e os santos católicos aos 

deuses africanos, muitas vezes foi vista como bem-vinda pelos religiosos cristãos. Além 

disso, até mesmo a adivinhação e certos ritos, associados aos africanos e seus 

descendentes, tiveram origens europeias, como o quibando. (SWEET, 2007, pp.: 133-

140; 154-155). Desta maneira, a troca foi recíproca, mas não igualitária, relegando 

aspectos muitos mais negativos aos africanos, indígenas e seus descendentes do que aos 

colonos europeus. 

O interessante é que essas aglutinações já ocorriam na África e após a diáspora 

essa estrutura ritual será adaptada nas Américas também, como uma forma de lidar com 

os problemas sociais, como a escravidão.  

Segundo Reis e Parés, inclusive, os terreiros e a própria religiosidade foram e 

são usados como formas de resistência e combate frente ao poder de origem colonial e 



 

180 
 

no passado contra os Senhores. Esses ajuntamentos podiam ser precursores no passado 

de rebeliões e por isso muito temidos. (REIS, 1991; PARÉS, 2007, 2018). 

Logo, não havendo uma unicidade étnica e cultural nas Américas, os 

escravizados criaram uma nova cultura híbrida com raízes africanas, sendo esta o 

denominador comum, contudo, formou-se ligada a parte da cultura europeia.  

Africanos, europeus [e indígenas] trocaram ideias religiosas, naturalizando 

formas culturais uns dos outros para assim atender as demandas de diferentes problemas 

sociais, por vezes de forma conflituosa, por vezes de forma aglutinadora.  

 

 

 

 

3.4 O terreiro atual 

 

Percebemos que as casas de candomblés, os candomblés são múltiplos, diversos 

reinos com organizações próprias que podem conversar entre si tendo um idioma em 

comum: a religiosidade com base na ancestralidade. 

Em muitos casos a generificação dos candomblés é usada pela falta de 

conhecimento, em outras situações apenas uma maneira de aglutinar tradições, 

sobretudo africanas, refeitas no Brasil. Foi pensado desde o início o uso deste termo 

como uma forma de interligar e fortalecer a cultura dos descendentes dos povos 

diaspórico, porém, mostrando seus embates e pontos de diferenciação. 

 

  justificativa para a utilização do termo ―religiões de matrizes 

africanas‖ [ou candomblé], advém da existência de múltiplas 

identidades coletivas ou metaétnicas que foram atribuídas aos/às 

negros/as africanos/as escravizados/as de acordo com interesses 

coloniais escravagistas, que substituíram as reais identificações étnicas 

dos grupos por identidades baseadas nas semelhanças geralmente 

territoriais, linguísticas ou políticas. Essas identidades perpassam a 

organização das religiões de matrizes africanas ou afrobrasileiras, 

dando origem a um conceito chamado ―nação‖, que, embora tenha 

sido criado pelos colonizadores como uma forma cruel de apagamento 

das diversas identidades étnicas, é atualmente uma questão que 

possibilita a análise das diferentes configurações de cultos afro-

brasileiros. (SILVA & FÉLIX, 2020, pp.: 156-168). 

 

 



 

181 
 

Desta maneira, é evidente que tais termos são frutos do processo cultural e 

histórico, que não garantiu a preservação de todos os elementos étnicos e culturais 

originários do continente africano, mas que ainda assim, nos permitimos usá-los como 

uma maneira de explicar tal processo e suas nuances. 

Quando analisamos as histórias orais, as pesquisas dos autores sobre o tema e as 

entrevistas vemos que apesar das mudanças inevitáveis com o tempo, as permanências 

ainda são muito fortes. Obviamente que o próprio processo de refazimento da 

religiosidade africana no Brasil e o validamento do candomblé (e da umbanda) 

trouxeram a adaptação de vários aspectos ritualísticos e organizacionais.  

A união de diferentes divindades e diversas origens étnicas em um mesmo 

espaço sócio-religioso com 1 ou 2 líderes é um exemplo dessa adaptação à realidade 

brasileira. Já que encontramos nas regiões de influência iorubá, e em parte nos cultos 

voduns africanos, uma outra configuração. Nesse sentido, os orixás e os voduns são 

considerados antepassados que viveram na Terra e foram divinizados. O culto aos 

orixás e voduns na África Iorubana (Nigéria, Benin e Togo) é dividido por cidades que 

cultuam apenas um orixá ou um pequeno grupo de orixás, de quem a comunidade 

considera-se descendente, diferente da forma brasileira de culto. Porém, Parés nos relata 

já um modelo mais híbrido de culto ao longo da área gbe, formando algumas 

comunidades com rituais a mais de uma divindade e sobretudo em reverência aos 

voduns estatais. (Idem, 2016; 2018). 

           Várias outras concepções nos axés sobre tempo, de comunidade, de indivíduo, de 

religiosidade, do que é a vida e a morte, parecem carregar muito mais convergências do 

que pontos diacríticos e isto se desenvolve a partir de elaborações intimamente ligadas à 

África.  

A noção de um tempo circular, no qual, a vida é uma eterna repetição do que já 

aconteceu num passado remoto narrado pelo mito; a hierarquia sacerdotal dependente 

do conceito de experiência de vida, aprendizado, saber e logo, ligado ao tempo.  

Hoje, nos terreiros, os mitos, as músicas, os ritos e o tempo estão conectados. 

Cada cerimônia é a rememoração ritualística das histórias e da mitologia, é lembrar que 

o tempo é circular e que os ancestrais se fazem presentes diante dessa premissa. Os 

afrodescendentes assimilaram o calendário e a contagem de tempo usados na sociedade 

brasileira, mas muitas reminiscências da concepção africana podem ser encontradas no 

cotidiano dos candomblés. (PRANDI, 2021). 

 



 

182 
 

Para os africanos tradicionais, o tempo é uma composição dos eventos 

que já aconteceram ou que estão para acontecer imediatamente. É a 

reunião daquilo que já experimentamos como realizado, sendo que o 

passado, imediato, está intimamente ligado ao presente, do qual é 

parte, enquanto o futuro nada mais é que a continuação daquilo que já 

começou a acontecer no presente, não fazendo nenhum sentido a ideia 

do futuro como acontecimento remoto desligado de nossa realidade 

imediata (PRANDI apud MBITI, 1990, pp. 16-17). 

 

 

Assim, o mito fala do passado para explicar o presente e usado como norte para 

possíveis direcionamentos futuros, a saber no desenrolar do jogo merindilogum e a 

interpretação dos itans. É ainda um passado coletivo que gera a identidade de um grupo, 

seja na África, seja atualmente nos terreiros de candomblé. O mundo, nesse sentido, é 

dividido em plano terreno, espiritual e aqueles que virão se interligam. Porém, o lugar 

de felicidade e realizações seria o mundo dos vivos, no presente. O agora promove o 

que virá de bom ou ruim através do comportamento humano, o responsável pelo próprio 

caminho escolhido. 

Há, é claro, através das entrevistas, pontos de vista que são adaptações religiosas 

acerca dessa questão da vida e morte, criando em alguns ilês a perspectiva de que 

haveria algum tipo de punição divina ou progresso humano com base nos seus 

sucessivos retornos ao plano terreno. A ligação entre kardecismo
74

, mencionada nas 

entrevistas por Marcos de Carvalho e Luís Giorno (2021) e a ideia da justiça cósmica 

iorubá – esan – talvez sincretizem essa visão. 

Partindo para a hierarquia dentro das casas de candomblé, as funções de cada um 

com base nos princípios do culto não só aprimoram o individual e espiritual, também 

contribui para o fortalecimento da comunidade religiosa e para o repasse do 

ensinamento obtido. O entendimento é que o todo bem estruturado produz os valores 

sociais e religiosos preconizados e desenvolve o valor do axé, trocando forças com o 

ambiente, com os ancestrais e com os planos espirituais exaltados nos fundamentos 

religiosos. 

 

                                                           
74

 A concepção iorubá de reencarnação sofreu na América a influência da ideia cármica de reencarnação 

do espiritismo kardecista - religião de origem europeia que prega a reencarnação como mecanismo de um 

sistema ético de premiação e punição dos atos praticados em vida e que permite ao espírito do morto 

aperfeiçoar-se através de muitas vidas. O kardecismo tem uma concepção de tempo repetitivo em espiral, 

que expressa mudança, evolução espiritual, aperfeiçoamento voltado para o futuro neste e no outro 

mundo, tudo muito diferente da visão africana. (PRANDI, 2001. (Disponível em: 

<https://doi.org/10.1590/S0102-69092001000300003>). 

 



 

183 
 

―Todos os postos cargos ocupados dentro dos terreiros são 

importantes para o bem-estar da comunidade e do indivíduo, por isso, 

cada processo deve ser respeitado e apreendido ao máximo, prezando 

pelo ensinamento adquirido em cada ciclo. Para as religiões de 

matrizes africanas, as noções de tempo, saber, aprendizagem e 

autoridade, que são as bases do poder sacerdotal no candomblé, de 

caráter iniciático, podem ser lidas em uma mesma chave‖ (SILV  & 

FELIX apud PRANDI. 2020, p.: 162). 

 

 

Ademais, em um terreiro todos ajudam nas preparações de cerimônias e/ou 

manutenção da casa, cabendo aos mais experientes e com mais tempo de iniciação tratar 

dos ritos específicos. Se na nossa lógica social capitalista o valor do idoso está atribuído 

a sua produção de renda, na proposta filosófica dos ilês, o mais velho é o centro para a 

divulgação do saber e do funcionamento daquela sociedade. É o conhecimento legítimo, 

preparado ao longo de toda uma vida. 

 Ademais, várias vezes, come-se no terreiro, tomam banho e se vestem, podendo 

até dormir e muitas mulheres fazendo-se acompanhar de filhos pequenos. Essa forma de 

vivenciar o sagrado pressupõe uma vida em comunidade, na qual, a administração é 

pensada em prol do coletivo, assim como um antigo egbè africano (comunidade).  

Conforme Silva & Felix, os terreiros também são os espaços onde estão 

localizados os objetos dos cultos, específicos dos participantes, os igbás ou 

assentamentos, que eram apenas coletivos em forma de ájobo (assentamento coletivo), 

os quais, com o processo histórico, além de ter seus elementos fundamentais 

modificados, passam a ser constituídos também individualmente para cada sujeito 

iniciado da comunidade, expressando um elemento da coletividade e da individualidade 

dentro do próprio terreiro. (Idem, 2020, p.: 164) 

Da mesma forma, o Orí, partícula divina individual e símbolo da individualidade 

de cada ser, é também o meio de conexão com a coletividade energética natural e com a 

sociedade. É através do bom desenvolvimento do orí e os valores resignificados do 

iwapele (caráter bom ou gentil) que irão fomentar o bom convívio do indivíduo, seja 

dentro ou fora do terreiro. 

O bem comum relacionados à paz, à segurança, à liberdade, à dignidade, ao 

respeito, à justiça e à igualdade levarão ao equilíbrio social e religioso, já que se 

pressupõe que o mundo terreno funciona em paralelo com o plano espiritual, um 

influenciando o outro.  



 

184 
 

Desta forma, os intelectuais Anwuluorah, Asike, Abayomi e outros, pensam 

acerca da ética iorubá e até mesmo em referência a outras sociedades africanas, como 

comunidades que evitam contendas com as forças sobrenaturais e procuram viver em 

harmonia com seus semelhantes. Esse princípio vemos claramente dentro do candomblé 

em cada rito ou trabalho cotidiano nos terreiros. (Idem, 2015, 2021) 

São valores familiares e comunitários que no Brasil ultrapassaram a 

consanguinidade, devido à realidade da diáspora, mas que se adaptaram ao convívio das 

casas de axé, interligando agora as famílias e ancestrais espirituais. 

Outra situação curiosa se refere ao desenvolvimento econômico da dinâmica dos 

ilês. Pois, se no passado escravocrata ou da primeira república havia menos fausto e 

simplicidade devido as condições materiais do momento, hoje temos um encarecimento 

dos rituais e uma complexa rede ritualística que abarca as vestimentas, apetrechos, 

compra de objetos, animais, etc.  

É lógico que houveram participantes abastados de antigos terreiros e outras 

congregações, mas a liturgia na sua forma material tendia a se manter menos 

dispendiosa, em comparação com os dias atuais. Ainda que os entrevistados como, 

Marcos de Carvalho advogue por essa simplicidade, o próprio desenvolvimento 

histórico econômico encarece as cerimônias, a manutenção dos terreiros e dos seus 

adeptos. Os ritos, segundo os mesmos entrevistados, serão mais ou menos complexos e 

caros a depender das casas e do entendimento que cada ilê tem dos rituais.  

Portanto, a hipótese pensada inicialmente acerca da grande importância do 

modelo iorubá de pensamento se realiza, porém, não de maneira plena e contínua. É 

inevitável as interferências cristãs e de outros aspectos religiosos que formaram o Brasil 

desde o período colonial. 

Os autores como Capone, Parés, Sweet e Thornton confluem nesse sentido para 

mostrar os conflitos que percorreram as histórias dos terreiros e dos povos africanos da 

diáspora ao invés de um africanismo romantizado que certos estudiosos insistem em 

dizer, o que gerou a beleza da diversidade religiosa nos cultos, exemplificados nos 

terreiros dos entrevistados.  

Infelizmente, maiores aproximações das Casas de candomblé mencionadas não 

puderam ser feitas, devido boa parte da pesquisa ter sido produzida ao longo da 

quarentena da Covid e o lento acesso para o pesquisador não iniciado.  



 

185 
 

Entretanto, percorremos pontos de equilíbrio e combinações que são vistos ainda 

hoje e remetem à filosofia iorubá, ao entendimento da vida, do comportamento e da 

morte que seria a linha de interlocução nos discursos dos entrevistados. 

Observamos ainda que há, e sempre houve, uma imensa preocupação com a 

chamada tradição religiosa do ilê. Percebemos que essa luta pela manutenção do antigo 

é contínua, pois sempre está imbricada com as transformações inevitáveis da sociedade 

e o temor que percorre a perda da autoridade da Casa. É também o medo do 

esquecimento das pessoas, dos saberes e das práticas que formam a identidade particular 

dos adeptos do terreiro e do próprio candomblé e de suas nações. 

 

 

 

 

 

 

Conclusão 

 

O presente estudo permitiu a análise inicial dos aspectos comunitários, das 

vivências e das interpretações cosmológicas das religiões afro-brasileiras, mais 

especificamente os candomblés das nações ketu e jêje. Levando em conta as 

características em comum, como a moralidade iorubá, suas persistências e 

diferenciações ao longo do processo diaspórico e da formação dos terreiros brasileiros. 

A tentativa de reconstrução da ancestralidade e dos princípios éticos iorubanos 

mantém vivos a cultura de tantos antigos povos africanos no Brasil, os quais, se 

reconstituíram com base em tais princípios, mas reverenciando suas próprias 

identidades e ancestrais. Criaram um ambiente de reconexão com sua vida espiritual e 

uma ligação com sua terra natal diante das dificuldades da escravidão, do racismo, da 

intolerância, atravessando embates no próprio seio religioso e ainda assim promovendo 

vínculos litúrgicos e suas histórias em comum. 

No entanto, ainda que haja a busca contínua de tradições de matrizes africanas, 

há mesmo assim, uma mistura cultural de matizes portuguesas e africanas no Brasil. As 

circunstâncias em determinados momentos ao longo da colonização e mesmo 

posteriormente, contribuíram para a construção de novas sociedades africanas e afro-

brasileiras. 



 

186 
 

São formações híbridas que utilizaram estratégias de sobrevivência, se 

mesclando não só aos diversos povos africanos, mas ainda à cultura colonial de origem 

europeia, como o cristianismo e, posteriormente, o kardecismo. Mesmo assim, 

souberam transitar entre o permitido e a perseguição, se mantendo até hoje, 

demonstrando perseverança.  

Os entrevistados dos vídeos demonstram também essas multivivências, as quais, 

se dão em cada Casa de candomblé. A maneira como detalham seus rituais, as formas 

de convivência, suas heranças ancestrais são apenas algumas das interpretações que 

criam especificidades próprias em cada terreiro, tornando-o cada espaço deste um reino. 

Diante disto, percebemos que não podemos generalizar as religiões de matriz 

africana, ainda que elas tenham um fio condutor, e muito menos concluir que na 

condição de escravizados, os africanos não seriam capazes de reconstruir sua 

organização nas Américas. 

Novas culturas sincréticas se formaram trazendo a riqueza de diferentes povos, 

europeus, africanos e indígenas, para um mesmo espaço sagrado, as casas de axé. 

Assim, os africanos e seus descendentes conseguiram criar novos sistemas a partir do 

que conseguiram resgatar de suas antigas instituições.  

Mesmo sabendo que alguns elementos da cultura africana se perderam, muitas 

formas de entendimento do mundo conseguiram permanecer, nas suas diversas 

adaptações, além das criações próprias dos descendentes africanos no Brasil. 

Entretanto, esse processo foi lento, resistindo às mudanças externas e até mesmo 

conquistando a nova realidade colonial que tendia maldizer e obliterar saberes além do 

domínio europeu. 

Observamos então que esta foi uma forma muito eficaz de reagir à dinâmica de 

poder colonial, mostrando que o domínio religioso poderia ser um espaço também de 

luta e instrumento de poder.  

Desta forma, percebemos a força integrada nestas comunidades indo além da 

submissão ou aculturação, demonstrando modos específicos de saberes que abrangem 

muito mais do que a religião em si. Tratam de mitos, de histórias de povos, de ética e 

comportamentos, constituem identidades.  

Essa ligação entre ancestralidade e modos de ver o mundo através das religiões 

de matriz africana dá voz àqueles que são desafiados na sua existência desde o período 

escravista e fortalece as suas formas culturais pensadas além do aspecto religioso. 



 

187 
 

Porém, verificamos que muito se perdeu neste desenrolar, o candomblé não é 

uma forma cultural fechada e parada no tempo, está em constante transformação, muitas 

vezes sendo cruzado por outros saberes religiosos, além dos conflitos internos e 

episódios comuns de intolerâncias. 

Na verdade, o que foi percebido é a luta constante entre vários agentes, 

ocasionadas pela disputa de poder dentro de cada casa, a legitimidade que cada terreiro 

procura obter em detrimento de outro espaço ou líder religioso(a) e a busca para resistir 

ao preconceito religioso, por vezes extremamente violento à essas comunidades.  

Sendo assim, a despeito das falas dos entrevistados com um teor diplomático, há 

antagonismo no seio de cada ilê, assim como no conjunto de candomblé, os quais, 

também não possuem uma unidade litúrgica, devido também aos próprios problemas 

que a sociedade escravista colonial trazia para essas congregações, dificultando a 

legitimidade e acesso social destes espaços. 

Até mesmo a chamada moralidade iorubá não se constrói em sua plenitude, 

como um bloco filosófico parado no tempo, na verdade vemos aspectos dessa 

moralidade que podem confluir com modos de pensar das regiões africanas de 

influência iorubá, como a questão da vida em comunidade e a ancestralidade.  

Entretanto, a diáspora foi um dos principais fatores para a transformação do 

entendimento de mundo de muitos povos escravizados, juntamente com o 

relacionamento à colonização cristã, trazendo novas perspectivas diante das 

possibilidades que a sociedade apresentou aos adeptos do candomblé.  

Hoje, verificamos uma busca para um tipo de retorno às origens africanas e uma 

tentativa de diferenciação dos ritos cristãos como uma forma de legitimar e valorizar as 

religiões afro-brasileiras. Por outro lado, o maior distanciamento de cristãos em relação 

às tais religiões também é percebido, devido a formação de uma identidade cristã, 

sobretudo evangélica, que prevê a distância de cultos não-bíblicos, além do atual 

contexto de polarização ideológica que usa a religião para manipulação política. 

A multiplicidade religiosa, comum no Brasil, se perdeu um pouco, ao longo do 

século XX, ao surgir embates identitários mais acirrados e o uso, principalmente, da 

religião cristã como plataforma política e base para um tipo de ―guerra santa‖, o que de 

fato sempre ocorreu, mas de outras maneiras. As perseguições religiosas por parte de 

grupos fundamentalistas neopentecostais também é uma das causas para a maior 

delimitação de identidades religiosas que têm muitas dificuldades de conversar entre si. 



 

188 
 

Verificamos ainda a persistência de certas crenças e práticas própria dos 

africanos, demonstrando a existência de patrimônios culturais comuns entre os povos da 

diáspora africana. 

Entretanto, sentimos que em relação a abordagem de gênero, a pesquisa pode 

posteriormente se desenvolver nessa área, inclusive pensando na temática LGBTQIA+, 

refletindo sobre os terreiros como espaços de acolhimento deste grupo e sua 

ambiguidade nos papeis de gênero dentro dos ilês, na mitologia e no entendimento das 

ditas entidades e suas incorporações. 

Outra limitação do trabalho foi o pouco contato direto com os processos 

litúrgicos das casas dos entrevistados diante da pandemia, maiores encontros teriam 

enriquecido mais a pesquisa e aberto outros caminhos para o desenvolvimento do 

trabalho. 

Além disso, faltou tempo para a abordagem mais aprofundada dos aspectos 

cosmológicos encontrados nos terreiros, pois através da interpretação destes, regras de 

comportamento, fundamentos religiosos e rituais são ditados, assim como a premissa de 

doenças, infertilidades e outros males que podem delinear as relações humanas e as 

divindades. 

Almejamos seguir caminho nesta temática, quiçá refletindo sobre outros 

candomblés, como os congo-angolanos, pois parecem ser pouco tratados. Ademais, a 

busca por protagonistas mulheres e os já mencionados LGBTQIA+ seria bastante 

pertinente na difusão da ideia de isonomia e equidade social pressuposta nas Diretrizes 

Básicas da Educação Brasileira. 

Além disso, como professora de História, atuante no Ensino Fundamental II, 

essa monografia abriu novos caminhos no âmbito da didática e do currículo escolar, 

trazendo outras formas para tratar os atributos da colonização, da escravidão, da 

religiosidade e das vivências de povos africanos e afro-brasileiros. 

Portanto, o que procuramos com essa pesquisa foi pensar numa revitalização do 

conhecimento, da cultura e perceber as experiências e as histórias de outros agentes 

sociais para então saber interagir com as diferenças, e não as esquecer. Não se pretende 

criar maiores separações entre sujeitos brancos e negros, cristãos e religiosos de matriz 

africana e sim confrontá-los para que nesta dialética se construa algo novo, além das 

atuais limitações. 

É preciso que também haja estruturas objetivas, materiais e epistemológicas que 

abram espaço de poder para esta heterogeneidade. Essas estruturas podem ser 



 

189 
 

alcançadas de diversas maneiras, uma delas é oportunizando um conhecimento mais 

crítico, amplo e múltiplo para os jovens para que eles alcancem outras visões de mundo 

e possam através da construção de uma ética, escolher melhores atitudes para o mundo. 

É nesse ponto que a interculturalidade se insere, entrelaçando o múltiplo e não 

substituindo um pelo outro. 

Assim, retratar outras imagens no currículo escolar, cada vez mais esmiuçadas é 

um primeiro passo. Mas, vai além, é estar atento à linguagem, aos planos discursivos, às 

próprias atitudes cotidianas.   

Logo, apenas se conhecer a história de povos e culturas desprezadas, não 

necessariamente transformará o presente, é necessário também não se conformar com 

todas as estruturas de dominação que interligam diferentes grupos sociais e confrontar 

obstinadamente os paradigmas hegemônicos de poder. 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO - TCLE 

 

 

Você/Sr./Sra. está sendo convidado(a) a participar, como voluntário(a), da 

pesquisa intitulada ―Viver e  orrer no Candomblé: moralidade candomblecista e o 

ensino de Hist ria‖.  eu nome é Juliana Borges Costa, sou o(a) pesquisador(a) 

responsável e minha área de atuação é História da África e da cultura afro-brasileira. 

Após receber os esclarecimentos e as informações a seguir, se você aceitar fazer parte 

do estudo, assine ao final deste documento, que está impresso em duas vias, sendo que 

uma delas é sua e a outra pertence ao(à) pesquisador(a) responsável. Esclareço que em 

caso de recusa na participação você não será penalizado(a) de forma alguma. Mas se 

aceitar participar, as dúvidas sobre a pesquisa poderão ser esclarecidas pelo(s) 

pesquisador(es) responsável(is), via e-mail (julianashad@gmail.com) e, inclusive, sob 

forma de ligação a cobrar, através do(s) seguinte(s) contato(s) telefônico(s): (21) 

969562724. Ao persistirem as dúvidas sobre os seus direitos como participante desta 

pesquisa, você também poderá fazer contato com o Comitê de Ética em Pesquisa – 

colegiado responsável por revisar todos os protocolos de pesquisa envolvendo seres 

humanos, inclusive os multicêntricos, cabendo-lhe a responsabilidade primária pelas 

decisões sobre a ética da pesquisa a ser desenvolvida na instituição, de modo a garantir 

e resguardar a integridade e os direitos dos voluntários participantes nas referidas 



 

190 
 

pesquisas – da Universidade Federal do Rio de Janeiro, pelo e-mail cep@ufj.edu.br ou 

telefone (64) 3606 8337.  

 

 

1. Informações Importantes sobre a Pesquisa: 

 
Viver e Morrer no Candomblé: moralidade candomblecista e ensino de História 

 

1.1 Justificativa: 

 

A presente proposta de dissertação visa o aumento da compreensão da história africana e 

afro-brasileira, a partir de um ponto de análise: a moralidade e a ética na morte e no bem-

viver candomblecista. Pressupondo que as religiões afro-brasileiras são espaços de 

preservação histórico-cultural de afrodescendentes, conhecer essa história é um caminho 

para se entender uma parte da formação cultural no Brasil, origens históricas e as várias 

identidades brasileiras, sejam elas religiosas, sociais ou raciais. 

Ademais, os próprios valores morais e éticos contidos nas religiões de matriz africana, como 

o candomblé, ajudam a esclarecer emoções e promover a confiança em resolver conflitos, 

enriquecendo a existência de jovens que podem ou não estarem ligados à estas religiões. 

Pois, a intenção é construir valores éticos entre os estudantes que acrescentem o pensamento 

crítico e a ação transformadora na vida pessoal e social destes, promovendo positivamente 

um aspecto da cultura e da identidade negra no Brasil ao integrar e dialogar na realidade 

escolar, histórias e características das religiões e da cultura afro-brasileira. Isto é, uma 

maneira de trazer uma nova perspectiva para a melhora educacional, social e quiçá 

psicológica do discente através do maior conhecimento da história africana e afro-brasileira 

e possível melhora de atitudes diante das adversidades e da baixa autoestima, através da 

valorização e/ou promoção do seu ser, partindo da (re)formulação na história e na cultura 

vigente do entendimento de certas minorias sociais. 

Nesse sentido, a importância deste tema para as aulas de história se coaduna para a 

promoção dos jovens, principalmente negro (a) e pobre que estão em grande quantidade nas 

escolas públicas do Brasil, para que se possa sair da folclorização e do racismo religioso, 

típicos do epistemicídio colonial que pretendeu planificar o entendimento do mundo em 

visões binaristas, ainda presentes no currículo escolar de História. 

 

 

Isto posto, esse estudo também busca criar bases pedagógicas que estimulem o 

aperfeiçoamento dos professores ao lidar com o ensino da História africana e afro-brasileira, 

sobretudo, para o Ensino Fundamental II, dialogando com a formação etnocêntrica do 

conhecimento. Por fim, almejo reduzir as manifestações de preconceito racial e religioso e 

ampliar o horizonte curricular de história, não só no âmbito escolar, mas em toda a 

sociedade, entendendo a escola como parte de uma comunidade 

 

1.2 Objetivos: 

 

I. Analisar transformações e permanências dentro da formação moral e ética nos terreiros, 

partindo do entendimento do viver e da morte no candomblé. 

II. Demonstrar a vinculação principalmente das nações ketu atuais com o 1º terreiro jêje-

nagô, do século XIX, mostrando a fluidez das fronteiras entre culturas diversas. 

III. Contribuir para a formação de professores e a implementação de práticas pedagógicas 

que possibilitem a superação da estrutura desigual, preconceituosa e racista no Brasil, 

partindo dos saberes candomblecistas (atuais e do passado) para fomentar uma ética da 

alteridade e aulas interculturais, ou seja, promover equitativamente múltiplas visões de 

mundo e pensar nas influências mútuas entre diferentes povos que formaram o 

candomblé.  

mailto:cep@ufj.edu.br
mailto:cep@ufj.edu.br


 

191 
 

IV. Fomentar a autopromoção do/a jovem negro/a e de sua história, mostrando a este/a 

como se deu o processo de apagamento e a violência epistêmica colonial, 

principalmente, ao longo do século XIX, mas que ainda deixaram margens para o 

agenciamento de grupos negros e candomblecistas. 

 

1.3 Procedimentos utilizados da pesquisa ou descrição detalhada dos métodos:  

 

A análise foi iniciada com a leitura de algumas dissertações que perpassaram o tema 

(Candomblé e ensino de História) e o objeto da pesquisa (valores éticos e morais do 

candomblé a partir do que seria ―boa morte e boa vida‖). Foram delimitados trabalhos do 

Profhistória, de 2016 a 2020, (abarcando todos os últimos conteúdos da plataforma Sucupira 

em trabalhos finais de mestrado em História) e artigos da Revista História Hoje e da 

Revista Giramundo, de 2012 até 2020. Percebeu-se que dentro desta parte da produção 

acadêmica em História as dimensões destacadas nas dissertações e artigos deixaram lacunas 

acerca de um aprofundamento da moral e ética tanto em relação ao candomblé quanto sobre 

os povos afro-brasileiros que o formaram, espaço este que pretendo desenvolver na minha 

pesquisa. 

Também foram feitas comparações analíticas para expor não somente similaridades e 

diferenças, mas influências culturais múltiplas entre povos de origem africana e 

candomblecistas, para além do padrão cultural europeu de poder que se exerce durante e 

após a colonização. Logo, trata-se de pensar a formação cultural-religiosa da sociedade 

afro-brasileira, principalmente, a partir do século XIX, quando surge o 1º terreiro de 

candomblé, para demonstrar como se construíram identificações e conhecimentos híbridos  

que articularam resistências, estratégias e trocas, juntamente com conflitos e imposições de 

viés eurocêntricos,  como o tratamento e entendimento em relação à morte, seus rituais 

fúnebres e respectivos mitos formaram parte dos valores morais e ético-comportamentais 

candomblecistas. 

Por isso se fez bastante pertinente o uso da História da África e Diáspora Africana, 

adotando ideias como as de J. Thornton, J. Sweet, G. Hall, N. Lopes, N. Parés e de autores 

críticos da colonização, tais como Boaventura Santos, Quijano, Mignolo, Mbembe. Além 

disso, em referência a questão da moralidade e filosofia de povos africanos, sobretudo, os de 

influência iorubá, os autores: O. Abayomi, O. Anwuluorah, J. Asike, B. Balogun, J. Bewaji, 

P. J. Nel, S. Nwosu. 

Já quando se trata em falar sobre a história dos terreiros de candomblé e religiosidades, os 

pensadores: N. Parés, J. Beniste, V. Berkenbrock, S. Capone, L. Castillo, M. Jagun, O. 

Ợlaigbo e os pr prios entrevistados para além de suas falas ajudaram bastante com suas 

publicações (no caso de S. Santos Júnior e M. Carvalho). 

 

 

 

Assim como, foram utilizadas entrevistas filmadas e audiogravadas que servirão para aulas, 

sobretudo de História, e um roteiro para dar suporte a estes vídeos. Os entrevistados foram 

pais-de-santo do candomblé, também chamados de babalorixás ou mejitós, sendo eles: 

Marcos Antônio Lopes de Carvalho, sacerdote ou mejitó do Humpame Hundamendã, de 

origem jêje-mahi , de culto vodun; Alexandre Carvalho dos Santos, sacerdote ou babalorixá 

do Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, de origem ketu , de culto orixá, o participante Luís Claudio 

Giorno do Ilê Odô Obá Obitokô e Sebastião Francisco dos Santos, babalorixá, do Ilê Axé 

Osum Jokô Omi, ambos axés pertencentes a família Bamboxê de Oyó, de culto orixá. 

O roteiro para os vídeos explicaria a fala de cada entrevistado, em que momento das aulas, 

poderia ser abordado o tema, sua importância para a educação e para um projeto 

antirracista, além de contextualizar, até mesmo cronologicamente, a história da cultura afro-

brasileira ligada aos terreiros de candomblé e aos povos de influência iorubá. 

 

Foram feitas entrevistas e serão utilizadas imagens e possíveis registros audiovisuais e 

sonoros para o melhor desenvolvimento da pesquisa. 



 

192 
 

( X ) Permito a divulgação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa; 

(   ) Não permito a publicação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa. 

 

1.4 O entrevistado nas entrevistas pode vir a sentir desconforto emocional e/ou possíveis riscos 

psicossociais (ex.; constrangimento, intimidação, angústia, insatisfação, irritação, mal-estar 

etc.), bem como os benefícios acadêmicos e sociais decorrentes da participação na pesquisa;  

 

1.5 O entrevistado/participante poderá ser ressarcido de qualquer despesa decorrente da 

cooperação com a pesquisa realizada.  

Obs3.: Somente o transporte e a alimentação do participante, quando for o caso, tendo em 

vista que as ligações ao/à pesquisador/a podem ser feitas a cobrar; 

 

1.6 É garantido o sigilo par assegurar a privacidade e o anonimato dos/as participante/s. Do 

contrário, caso seja do interesse da pesquisa a identificação do participante, faz-se 

imprescindível esclarecer a ele/ela que também que haverá a divulgação do seu nome 

quando for de interesse do/a mesmo/a ou não houver objeção. Neste caso, incluir, antes das 

assinaturas, um box com as opções: 

( X ) Permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados publicados 

da pesquisa; 

(    ) Não permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados 

publicados da pesquisa. 

 

1.7 É garantida a liberdade do/a participante de se recusar a participar ou retirar o seu 

consentimento, em qualquer fase da pesquisa, sem penalização alguma; 

Obs5.: Item obrigatório por força da lei.  

 

1.8 É garantido a liberdade do/a participante de se recusar a responder questões que lhe causem 

desconforto emocional e/ou constrangimento em entrevistas e questionários que forem 

aplicados na pesquisa; 

 



 

193 
 

 

 

 



 

194 
 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO - TCLE 

 

 

Você/Sr./Sra. está sendo convidado(a) a participar, como voluntário(a), da 

pesquisa intitulada ―Viver e  orrer no Candomblé: moralidade candomblecista e o 

ensino de Hist ria‖.  eu nome é Juliana Borges Costa, sou o(a) pesquisador(a) 

responsável e minha área de atuação é História da África e da cultura afro-brasileira. 

Após receber os esclarecimentos e as informações a seguir, se você aceitar fazer parte 

do estudo, assine ao final deste documento, que está impresso em duas vias, sendo que 

uma delas é sua e a outra pertence ao(à) pesquisador(a) responsável. Esclareço que em 

caso de recusa na participação você não será penalizado(a) de forma alguma. Mas se 

aceitar participar, as dúvidas sobre a pesquisa poderão ser esclarecidas pelo(s) 

pesquisador(es) responsável(is), via e-mail (julianashad@gmail.com) e, inclusive, sob 

forma de ligação a cobrar, através do(s) seguinte(s) contato(s) telefônico(s): (21) 

969562724. Ao persistirem as dúvidas sobre os seus direitos como participante desta 

pesquisa, você também poderá fazer contato com o Comitê de Ética em Pesquisa – 

colegiado responsável por revisar todos os protocolos de pesquisa envolvendo seres 

humanos, inclusive os multicêntricos, cabendo-lhe a responsabilidade primária pelas 

decisões sobre a ética da pesquisa a ser desenvolvida na instituição, de modo a garantir 

e resguardar a integridade e os direitos dos voluntários participantes nas referidas 

pesquisas – da Universidade Federal do Rio de Janeiro, pelo e-mail cep@ufj.edu.br ou 

telefone (64) 3606 8337.  

 

 

1. Informações Importantes sobre a Pesquisa: 

 
Viver e Morrer no Candomblé: moralidade candomblecista e ensino de História 

 

1.9 Justificativa: 

 

A presente proposta de dissertação visa o aumento da compreensão da história africana e 

afro-brasileira, a partir de um ponto de análise: a moralidade e a ética na morte e no bem-

viver candomblecista. Pressupondo que as religiões afro-brasileiras são espaços de 

preservação histórico-cultural de afrodescendentes, conhecer essa história é um caminho 

para se entender uma parte da formação cultural no Brasil, origens históricas e as várias 

identidades brasileiras, sejam elas religiosas, sociais ou raciais. 

Ademais, os próprios valores morais e éticos contidos nas religiões de matriz africana, como 

o candomblé, ajudam a esclarecer emoções e promover a confiança em resolver conflitos, 

enriquecendo a existência de jovens que podem ou não estarem ligados à estas religiões. 

Pois, a intenção é construir valores éticos entre os estudantes que acrescentem o pensamento 

crítico e a ação transformadora na vida pessoal e social destes, promovendo positivamente 

um aspecto da cultura e da identidade negra no Brasil ao integrar e dialogar na realidade 

escolar, histórias e características das religiões e da cultura afro-brasileira. Isto é, uma 

maneira de trazer uma nova perspectiva para a melhora educacional, social e quiçá 

psicológica do discente através do maior conhecimento da história africana e afro-brasileira 

e possível melhora de atitudes diante das adversidades e da baixa autoestima, através da 

valorização e/ou promoção do seu ser, partindo da (re)formulação na história e na cultura 

vigente do entendimento de certas minorias sociais. 

Nesse sentido, a importância deste tema para as aulas de história se coaduna para a 

promoção dos jovens, principalmente negro (a) e pobre que estão em grande quantidade nas 

escolas públicas do Brasil, para que se possa sair da folclorização e do racismo religioso, 

mailto:cep@ufj.edu.br
mailto:cep@ufj.edu.br


 

195 
 

típicos do epistemicídio colonial que pretendeu planificar o entendimento do mundo em 

visões binaristas, ainda presentes no currículo escolar de História. 

 

 

Isto posto, esse estudo também busca criar bases pedagógicas que estimulem o 

aperfeiçoamento dos professores ao lidar com o ensino da História africana e afro-brasileira, 

sobretudo, para o Ensino Fundamental II, dialogando com a formação etnocêntrica do 

conhecimento. Por fim, almejo reduzir as manifestações de preconceito racial e religioso e 

ampliar o horizonte curricular de história, não só no âmbito escolar, mas em toda a 

sociedade, entendendo a escola como parte de uma comunidade 

 

1.10 Objetivos: 

 

V. Analisar transformações e permanências dentro da formação moral e ética nos terreiros, 

partindo do entendimento do viver e da morte no candomblé. 

VI. Demonstrar a vinculação principalmente das nações ketu atuais com o 1º terreiro jêje-

nagô, do século XIX, mostrando a fluidez das fronteiras entre culturas diversas. 

VII. Contribuir para a formação de professores e a implementação de práticas pedagógicas 

que possibilitem a superação da estrutura desigual, preconceituosa e racista no Brasil, 

partindo dos saberes candomblecistas (atuais e do passado) para fomentar uma ética da 

alteridade e aulas interculturais, ou seja, promover equitativamente múltiplas visões de 

mundo e pensar nas influências mútuas entre diferentes povos que formaram o 

candomblé.  

VIII. Fomentar a autopromoção do/a jovem negro/a e de sua história, mostrando a este/a 

como se deu o processo de apagamento e a violência epistêmica colonial, 

principalmente, ao longo do século XIX, mas que ainda deixaram margens para o 

agenciamento de grupos negros e candomblecistas. 

 

1.11 Procedimentos utilizados da pesquisa ou descrição detalhada dos métodos:  

 

A análise foi iniciada com a leitura de algumas dissertações que perpassaram o tema 

(Candomblé e ensino de História) e o objeto da pesquisa (valores éticos e morais do 

candomblé a partir do que seria ―boa morte e boa vida‖). Foram delimitados trabalhos do 

Profhistória, de 2016 a 2020, (abarcando todos os últimos conteúdos da plataforma Sucupira 

em trabalhos finais de mestrado em História) e artigos da Revista História Hoje e da 

Revista Giramundo, de 2012 até 2020. Percebeu-se que dentro desta parte da produção 

acadêmica em História as dimensões destacadas nas dissertações e artigos deixaram lacunas 

acerca de um aprofundamento da moral e ética tanto em relação ao candomblé quanto sobre 

os povos afro-brasileiros que o formaram, espaço este que pretendo desenvolver na minha 

pesquisa. 

Também foram feitas comparações analíticas para expor não somente similaridades e 

diferenças, mas influências culturais múltiplas entre povos de origem africana e 

candomblecistas, para além do padrão cultural europeu de poder que se exerce durante e 

após a colonização. Logo, trata-se de pensar a formação cultural-religiosa da sociedade 

afro-brasileira, principalmente, a partir do século XIX, quando surge o 1º terreiro de 

candomblé, para demonstrar como se construíram identificações e conhecimentos híbridos  

que articularam resistências, estratégias e trocas, juntamente com conflitos e imposições de 

viés eurocêntricos,  como o tratamento e entendimento em relação à morte, seus rituais 

fúnebres e respectivos mitos formaram parte dos valores morais e ético-comportamentais 

candomblecistas. 

Por isso se fez bastante pertinente o uso da História da África e Diáspora Africana, 

adotando ideias como as de J. Thornton, J. Sweet, G. Hall, N. Lopes, N. Parés e de autores 

críticos da colonização, tais como Boaventura Santos, Quijano, Mignolo, Mbembe. Além 

disso, em referência a questão da moralidade e filosofia de povos africanos, sobretudo, os de 



 

196 
 

influência iorubá, os autores: O. Abayomi, O. Anwuluorah, J. Asike, B. Balogun, J. Bewaji, 

P. J. Nel, S. Nwosu. 

Já quando se trata em falar sobre a história dos terreiros de candomblé e religiosidades, os 

pensadores: N. Parés, J. Beniste, V. Berkenbrock, S. Capone, L. Castillo, M. Jagun, O. 

Ợlaigbo e os pr prios entrevistados para além de suas falas ajudaram bastante com suas 

publicações (no caso de S. Santos Júnior e M. Carvalho). 

 

 

 

Assim como, foram utilizadas entrevistas filmadas e audiogravadas que servirão para aulas, 

sobretudo de História, e um roteiro para dar suporte a estes vídeos. Os entrevistados foram 

pais-de-santo do candomblé, também chamados de babalorixás ou mejitós, sendo eles: 

Marcos Antônio Lopes de Carvalho, sacerdote ou mejitó do Humpame Hundamendã, de 

origem jêje-mahi , de culto vodun; Alexandre Carvalho dos Santos, sacerdote ou babalorixá 

do Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, de origem ketu , de culto orixá, o participante Luís Claudio 

Giorno do Ilê Odô Obá Obitokô e Sebastião Francisco dos Santos, babalorixá, do Ilê Axé 

Osum Jokô Omi, ambos axés pertencentes a família Bamboxê de Oyó, de culto orixá. 

O roteiro para os vídeos explicaria a fala de cada entrevistado, em que momento das aulas, 

poderia ser abordado o tema, sua importância para a educação e para um projeto 

antirracista, além de contextualizar, até mesmo cronologicamente, a história da cultura afro-

brasileira ligada aos terreiros de candomblé e aos povos de influência iorubá. 

 

Foram feitas entrevistas e serão utilizadas imagens e possíveis registros audiovisuais e 

sonoros para o melhor desenvolvimento da pesquisa. 

( X ) Permito a divulgação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa; 

(   ) Não permito a publicação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa. 

 

1.12 O entrevistado nas entrevistas pode vir a sentir desconforto emocional e/ou possíveis 

riscos psicossociais (ex.; constrangimento, intimidação, angústia, insatisfação, irritação, 

mal-estar etc.), bem como os benefícios acadêmicos e sociais decorrentes da participação na 

pesquisa;  

 

1.13 O entrevistado/participante poderá ser ressarcido de qualquer despesa decorrente da 

cooperação com a pesquisa realizada.  

Obs3.: Somente o transporte e a alimentação do participante, quando for o caso, tendo em 

vista que as ligações ao/à pesquisador/a podem ser feitas a cobrar; 

 

1.14 É garantido o sigilo par assegurar a privacidade e o anonimato dos/as participante/s. Do 

contrário, caso seja do interesse da pesquisa a identificação do participante, faz-se 

imprescindível esclarecer a ele/ela que também que haverá a divulgação do seu nome 

quando for de interesse do/a mesmo/a ou não houver objeção. Neste caso, incluir, antes das 

assinaturas, um box com as opções: 

( X ) Permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados publicados 

da pesquisa; 

(    ) Não permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados 

publicados da pesquisa. 

 

1.15 É garantida a liberdade do/a participante de se recusar a participar ou retirar o seu 

consentimento, em qualquer fase da pesquisa, sem penalização alguma; 

Obs5.: Item obrigatório por força da lei.  

 



 

197 
 

1.16 É garantido a liberdade do/a participante de se recusar a responder questões que lhe 

causem desconforto emocional e/ou constrangimento em entrevistas e questionários que 

forem aplicados na pesquisa; 

 

 



 

198 
 

 

 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO - TCLE 

 

 

Você/Sr./Sra. está sendo convidado(a) a participar, como voluntário(a), da 

pesquisa intitulada ―Viver e  orrer no Candomblé: moralidade candomblecista e o 

ensino de Hist ria‖.  eu nome é Juliana Borges Costa, sou o(a) pesquisador(a) 

responsável e minha área de atuação é História da África e da cultura afro-brasileira. 

Após receber os esclarecimentos e as informações a seguir, se você aceitar fazer parte 

do estudo, assine ao final deste documento, que está impresso em duas vias, sendo que 

uma delas é sua e a outra pertence ao(à) pesquisador(a) responsável. Esclareço que em 

caso de recusa na participação você não será penalizado(a) de forma alguma. Mas se 

aceitar participar, as dúvidas sobre a pesquisa poderão ser esclarecidas pelo(s) 

pesquisador(es) responsável(is), via e-mail (julianashad@gmail.com) e, inclusive, sob 

forma de ligação a cobrar, através do(s) seguinte(s) contato(s) telefônico(s): (21) 

969562724. Ao persistirem as dúvidas sobre os seus direitos como participante desta 

pesquisa, você também poderá fazer contato com o Comitê de Ética em Pesquisa – 

colegiado responsável por revisar todos os protocolos de pesquisa envolvendo seres 

humanos, inclusive os multicêntricos, cabendo-lhe a responsabilidade primária pelas 

decisões sobre a ética da pesquisa a ser desenvolvida na instituição, de modo a garantir 

e resguardar a integridade e os direitos dos voluntários participantes nas referidas 

pesquisas – da Universidade Federal do Rio de Janeiro, pelo e-mail cep@ufj.edu.br ou 

telefone (64) 3606 8337.  

 

 

1. Informações Importantes sobre a Pesquisa: 

 
Viver e Morrer no Candomblé: moralidade candomblecista e ensino de História 

 

1.17 Justificativa: 

 

A presente proposta de dissertação visa o aumento da compreensão da história africana e 

afro-brasileira, a partir de um ponto de análise: a moralidade e a ética na morte e no bem-

viver candomblecista. Pressupondo que as religiões afro-brasileiras são espaços de 

preservação histórico-cultural de afrodescendentes, conhecer essa história é um caminho 

para se entender uma parte da formação cultural no Brasil, origens históricas e as várias 

identidades brasileiras, sejam elas religiosas, sociais ou raciais. 

Ademais, os próprios valores morais e éticos contidos nas religiões de matriz africana, como 

o candomblé, ajudam a esclarecer emoções e promover a confiança em resolver conflitos, 

enriquecendo a existência de jovens que podem ou não estarem ligados à estas religiões. 

Pois, a intenção é construir valores éticos entre os estudantes que acrescentem o pensamento 

crítico e a ação transformadora na vida pessoal e social destes, promovendo positivamente 

um aspecto da cultura e da identidade negra no Brasil ao integrar e dialogar na realidade 

escolar, histórias e características das religiões e da cultura afro-brasileira. Isto é, uma 

maneira de trazer uma nova perspectiva para a melhora educacional, social e quiçá 

psicológica do discente através do maior conhecimento da história africana e afro-brasileira 

e possível melhora de atitudes diante das adversidades e da baixa autoestima, através da 

mailto:cep@ufj.edu.br
mailto:cep@ufj.edu.br


 

199 
 

valorização e/ou promoção do seu ser, partindo da (re)formulação na história e na cultura 

vigente do entendimento de certas minorias sociais. 

Nesse sentido, a importância deste tema para as aulas de história se coaduna para a 

promoção dos jovens, principalmente negro (a) e pobre que estão em grande quantidade nas 

escolas públicas do Brasil, para que se possa sair da folclorização e do racismo religioso, 

típicos do epistemicídio colonial que pretendeu planificar o entendimento do mundo em 

visões binaristas, ainda presentes no currículo escolar de História. 

 

 

Isto posto, esse estudo também busca criar bases pedagógicas que estimulem o 

aperfeiçoamento dos professores ao lidar com o ensino da História africana e afro-brasileira, 

sobretudo, para o Ensino Fundamental II, dialogando com a formação etnocêntrica do 

conhecimento. Por fim, almejo reduzir as manifestações de preconceito racial e religioso e 

ampliar o horizonte curricular de história, não só no âmbito escolar, mas em toda a 

sociedade, entendendo a escola como parte de uma comunidade 

 

1.18 Objetivos: 

 

IX. Analisar transformações e permanências dentro da formação moral e ética nos terreiros, 

partindo do entendimento do viver e da morte no candomblé. 

X. Demonstrar a vinculação principalmente das nações ketu atuais com o 1º terreiro jêje-

nagô, do século XIX, mostrando a fluidez das fronteiras entre culturas diversas. 

XI. Contribuir para a formação de professores e a implementação de práticas pedagógicas 

que possibilitem a superação da estrutura desigual, preconceituosa e racista no Brasil, 

partindo dos saberes candomblecistas (atuais e do passado) para fomentar uma ética da 

alteridade e aulas interculturais, ou seja, promover equitativamente múltiplas visões de 

mundo e pensar nas influências mútuas entre diferentes povos que formaram o 

candomblé.  

XII. Fomentar a autopromoção do/a jovem negro/a e de sua história, mostrando a este/a 

como se deu o processo de apagamento e a violência epistêmica colonial, 

principalmente, ao longo do século XIX, mas que ainda deixaram margens para o 

agenciamento de grupos negros e candomblecistas. 

 

1.19 Procedimentos utilizados da pesquisa ou descrição detalhada dos métodos:  

 

A análise foi iniciada com a leitura de algumas dissertações que perpassaram o tema 

(Candomblé e ensino de História) e o objeto da pesquisa (valores éticos e morais do 

candomblé a partir do que seria ―boa morte e boa vida‖). Foram delimitados trabalhos do 

Profhistória, de 2016 a 2020, (abarcando todos os últimos conteúdos da plataforma Sucupira 

em trabalhos finais de mestrado em História) e artigos da Revista História Hoje e da 

Revista Giramundo, de 2012 até 2020. Percebeu-se que dentro desta parte da produção 

acadêmica em História as dimensões destacadas nas dissertações e artigos deixaram lacunas 

acerca de um aprofundamento da moral e ética tanto em relação ao candomblé quanto sobre 

os povos afro-brasileiros que o formaram, espaço este que pretendo desenvolver na minha 

pesquisa. 

Também foram feitas comparações analíticas para expor não somente similaridades e 

diferenças, mas influências culturais múltiplas entre povos de origem africana e 

candomblecistas, para além do padrão cultural europeu de poder que se exerce durante e 

após a colonização. Logo, trata-se de pensar a formação cultural-religiosa da sociedade 

afro-brasileira, principalmente, a partir do século XIX, quando surge o 1º terreiro de 

candomblé, para demonstrar como se construíram identificações e conhecimentos híbridos  

que articularam resistências, estratégias e trocas, juntamente com conflitos e imposições de 

viés eurocêntricos,  como o tratamento e entendimento em relação à morte, seus rituais 

fúnebres e respectivos mitos formaram parte dos valores morais e ético-comportamentais 

candomblecistas. 



 

200 
 

Por isso se fez bastante pertinente o uso da História da África e Diáspora Africana, 

adotando ideias como as de J. Thornton, J. Sweet, G. Hall, N. Lopes, N. Parés e de autores 

críticos da colonização, tais como Boaventura Santos, Quijano, Mignolo, Mbembe. Além 

disso, em referência a questão da moralidade e filosofia de povos africanos, sobretudo, os de 

influência iorubá, os autores: O. Abayomi, O. Anwuluorah, J. Asike, B. Balogun, J. Bewaji, 

P. J. Nel, S. Nwosu. 

Já quando se trata em falar sobre a história dos terreiros de candomblé e religiosidades, os 

pensadores: N. Parés, J. Beniste, V. Berkenbrock, S. Capone, L. Castillo, M. Jagun, O. 

Ợlaigbo e os pr prios entrevistados para além de suas falas ajudaram bastante com suas 

publicações (no caso de S. Santos Júnior e M. Carvalho). 

 

 

 

Assim como, foram utilizadas entrevistas filmadas e audiogravadas que servirão para aulas, 

sobretudo de História, e um roteiro para dar suporte a estes vídeos. Os entrevistados foram 

pais-de-santo do candomblé, também chamados de babalorixás ou mejitós, sendo eles: 

Marcos Antônio Lopes de Carvalho, sacerdote ou mejitó do Humpame Hundamendã, de 

origem jêje-mahi , de culto vodun; Alexandre Carvalho dos Santos, sacerdote ou babalorixá 

do Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, de origem ketu , de culto orixá, o participante Luís Claudio 

Giorno do Ilê Odô Obá Obitokô e Sebastião Francisco dos Santos, babalorixá, do Ilê Axé 

Osum Jokô Omi, ambos axés pertencentes a família Bamboxê de Oyó, de culto orixá. 

O roteiro para os vídeos explicaria a fala de cada entrevistado, em que momento das aulas, 

poderia ser abordado o tema, sua importância para a educação e para um projeto 

antirracista, além de contextualizar, até mesmo cronologicamente, a história da cultura afro-

brasileira ligada aos terreiros de candomblé e aos povos de influência iorubá. 

 

Foram feitas entrevistas e serão utilizadas imagens e possíveis registros audiovisuais e 

sonoros para o melhor desenvolvimento da pesquisa. 

( X ) Permito a divulgação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa; 

(   ) Não permito a publicação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa. 

 

1.20 O entrevistado nas entrevistas pode vir a sentir desconforto emocional e/ou possíveis 

riscos psicossociais (ex.; constrangimento, intimidação, angústia, insatisfação, irritação, 

mal-estar etc.), bem como os benefícios acadêmicos e sociais decorrentes da participação na 

pesquisa;  

 

1.21 O entrevistado/participante poderá ser ressarcido de qualquer despesa decorrente da 

cooperação com a pesquisa realizada.  

Obs3.: Somente o transporte e a alimentação do participante, quando for o caso, tendo em 

vista que as ligações ao/à pesquisador/a podem ser feitas a cobrar; 

 

1.22 É garantido o sigilo par assegurar a privacidade e o anonimato dos/as participante/s. Do 

contrário, caso seja do interesse da pesquisa a identificação do participante, faz-se 

imprescindível esclarecer a ele/ela que também que haverá a divulgação do seu nome 

quando for de interesse do/a mesmo/a ou não houver objeção. Neste caso, incluir, antes das 

assinaturas, um box com as opções: 

( X ) Permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados publicados 

da pesquisa; 

(    ) Não permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados 

publicados da pesquisa. 

 

1.23 É garantida a liberdade do/a participante de se recusar a participar ou retirar o seu 

consentimento, em qualquer fase da pesquisa, sem penalização alguma; 



 

201 
 

Obs5.: Item obrigatório por força da lei.  

 

1.24 É garantido a liberdade do/a participante de se recusar a responder questões que lhe 

causem desconforto emocional e/ou constrangimento em entrevistas e questionários que 

forem aplicados na pesquisa; 

 

 

 



 

202 
 

 

 

 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO - TCLE 

 

 

Você/Sr./Sra. está sendo convidado(a) a participar, como voluntário(a), da 

pesquisa intitulada ―Viver e  orrer no Candomblé: moralidade candomblecista e o 

ensino de Hist ria‖.  eu nome é Juliana Borges Costa, sou o(a) pesquisador(a) 

responsável e minha área de atuação é História da África e da cultura afro-brasileira. 

Após receber os esclarecimentos e as informações a seguir, se você aceitar fazer parte 

do estudo, assine ao final deste documento, que está impresso em duas vias, sendo que 

uma delas é sua e a outra pertence ao(à) pesquisador(a) responsável. Esclareço que em 

caso de recusa na participação você não será penalizado(a) de forma alguma. Mas se 

aceitar participar, as dúvidas sobre a pesquisa poderão ser esclarecidas pelo(s) 

pesquisador(es) responsável(is), via e-mail (julianashad@gmail.com) e, inclusive, sob 

forma de ligação a cobrar, através do(s) seguinte(s) contato(s) telefônico(s): (21) 

969562724. Ao persistirem as dúvidas sobre os seus direitos como participante desta 

pesquisa, você também poderá fazer contato com o Comitê de Ética em Pesquisa – 

colegiado responsável por revisar todos os protocolos de pesquisa envolvendo seres 

humanos, inclusive os multicêntricos, cabendo-lhe a responsabilidade primária pelas 

decisões sobre a ética da pesquisa a ser desenvolvida na instituição, de modo a garantir 

e resguardar a integridade e os direitos dos voluntários participantes nas referidas 

pesquisas – da Universidade Federal do Rio de Janeiro, pelo e-mail cep@ufj.edu.br ou 

telefone (64) 3606 8337.  

 

 

1. Informações Importantes sobre a Pesquisa: 

 
Viver e Morrer no Candomblé: moralidade candomblecista e ensino de História 

 

1.25 Justificativa: 

 

A presente proposta de dissertação visa o aumento da compreensão da história africana e 

afro-brasileira, a partir de um ponto de análise: a moralidade e a ética na morte e no bem-

viver candomblecista. Pressupondo que as religiões afro-brasileiras são espaços de 

preservação histórico-cultural de afrodescendentes, conhecer essa história é um caminho 

para se entender uma parte da formação cultural no Brasil, origens históricas e as várias 

identidades brasileiras, sejam elas religiosas, sociais ou raciais. 

Ademais, os próprios valores morais e éticos contidos nas religiões de matriz africana, como 

o candomblé, ajudam a esclarecer emoções e promover a confiança em resolver conflitos, 

enriquecendo a existência de jovens que podem ou não estarem ligados à estas religiões. 

Pois, a intenção é construir valores éticos entre os estudantes que acrescentem o pensamento 

crítico e a ação transformadora na vida pessoal e social destes, promovendo positivamente 

um aspecto da cultura e da identidade negra no Brasil ao integrar e dialogar na realidade 

escolar, histórias e características das religiões e da cultura afro-brasileira. Isto é, uma 

maneira de trazer uma nova perspectiva para a melhora educacional, social e quiçá 

psicológica do discente através do maior conhecimento da história africana e afro-brasileira 

mailto:cep@ufj.edu.br
mailto:cep@ufj.edu.br


 

203 
 

e possível melhora de atitudes diante das adversidades e da baixa autoestima, através da 

valorização e/ou promoção do seu ser, partindo da (re)formulação na história e na cultura 

vigente do entendimento de certas minorias sociais. 

Nesse sentido, a importância deste tema para as aulas de história se coaduna para a 

promoção dos jovens, principalmente negro (a) e pobre que estão em grande quantidade nas 

escolas públicas do Brasil, para que se possa sair da folclorização e do racismo religioso, 

típicos do epistemicídio colonial que pretendeu planificar o entendimento do mundo em 

visões binaristas, ainda presentes no currículo escolar de História. 

 

 

Isto posto, esse estudo também busca criar bases pedagógicas que estimulem o 

aperfeiçoamento dos professores ao lidar com o ensino da História africana e afro-brasileira, 

sobretudo, para o Ensino Fundamental II, dialogando com a formação etnocêntrica do 

conhecimento. Por fim, almejo reduzir as manifestações de preconceito racial e religioso e 

ampliar o horizonte curricular de história, não só no âmbito escolar, mas em toda a 

sociedade, entendendo a escola como parte de uma comunidade 

 

1.26 Objetivos: 

 

XIII. Analisar transformações e permanências dentro da formação moral e ética nos terreiros, 

partindo do entendimento do viver e da morte no candomblé. 

XIV. Demonstrar a vinculação principalmente das nações ketu atuais com o 1º terreiro jêje-

nagô, do século XIX, mostrando a fluidez das fronteiras entre culturas diversas. 

XV. Contribuir para a formação de professores e a implementação de práticas pedagógicas 

que possibilitem a superação da estrutura desigual, preconceituosa e racista no Brasil, 

partindo dos saberes candomblecistas (atuais e do passado) para fomentar uma ética da 

alteridade e aulas interculturais, ou seja, promover equitativamente múltiplas visões de 

mundo e pensar nas influências mútuas entre diferentes povos que formaram o 

candomblé.  

XVI. Fomentar a autopromoção do/a jovem negro/a e de sua história, mostrando a este/a 

como se deu o processo de apagamento e a violência epistêmica colonial, 

principalmente, ao longo do século XIX, mas que ainda deixaram margens para o 

agenciamento de grupos negros e candomblecistas. 

 

1.27 Procedimentos utilizados da pesquisa ou descrição detalhada dos métodos:  

 

A análise foi iniciada com a leitura de algumas dissertações que perpassaram o tema 

(Candomblé e ensino de História) e o objeto da pesquisa (valores éticos e morais do 

candomblé a partir do que seria ―boa morte e boa vida‖). Foram delimitados trabalhos do 

Profhistória, de 2016 a 2020, (abarcando todos os últimos conteúdos da plataforma Sucupira 

em trabalhos finais de mestrado em História) e artigos da Revista História Hoje e da 

Revista Giramundo, de 2012 até 2020. Percebeu-se que dentro desta parte da produção 

acadêmica em História as dimensões destacadas nas dissertações e artigos deixaram lacunas 

acerca de um aprofundamento da moral e ética tanto em relação ao candomblé quanto sobre 

os povos afro-brasileiros que o formaram, espaço este que pretendo desenvolver na minha 

pesquisa. 

Também foram feitas comparações analíticas para expor não somente similaridades e 

diferenças, mas influências culturais múltiplas entre povos de origem africana e 

candomblecistas, para além do padrão cultural europeu de poder que se exerce durante e 

após a colonização. Logo, trata-se de pensar a formação cultural-religiosa da sociedade 

afro-brasileira, principalmente, a partir do século XIX, quando surge o 1º terreiro de 

candomblé, para demonstrar como se construíram identificações e conhecimentos híbridos  

que articularam resistências, estratégias e trocas, juntamente com conflitos e imposições de 

viés eurocêntricos,  como o tratamento e entendimento em relação à morte, seus rituais 



 

204 
 

fúnebres e respectivos mitos formaram parte dos valores morais e ético-comportamentais 

candomblecistas. 

Por isso se fez bastante pertinente o uso da História da África e Diáspora Africana, 

adotando ideias como as de J. Thornton, J. Sweet, G. Hall, N. Lopes, N. Parés e de autores 

críticos da colonização, tais como Boaventura Santos, Quijano, Mignolo, Mbembe. Além 

disso, em referência a questão da moralidade e filosofia de povos africanos, sobretudo, os de 

influência iorubá, os autores: O. Abayomi, O. Anwuluorah, J. Asike, B. Balogun, J. Bewaji, 

P. J. Nel, S. Nwosu. 

Já quando se trata em falar sobre a história dos terreiros de candomblé e religiosidades, os 

pensadores: N. Parés, J. Beniste, V. Berkenbrock, S. Capone, L. Castillo, M. Jagun, O. 

Ợlaigbo e os pr prios entrevistados para além de suas falas ajudaram bastante com suas 

publicações (no caso de S. Santos Júnior e M. Carvalho). 

 

 

 

Assim como, foram utilizadas entrevistas filmadas e audiogravadas que servirão para aulas, 

sobretudo de História, e um roteiro para dar suporte a estes vídeos. Os entrevistados foram 

pais-de-santo do candomblé, também chamados de babalorixás ou mejitós, sendo eles: 

Marcos Antônio Lopes de Carvalho, sacerdote ou mejitó do Humpame Hundamendã, de 

origem jêje-mahi , de culto vodun; Alexandre Carvalho dos Santos, sacerdote ou babalorixá 

do Axé Ilê Ayiê Ojú Odé Igbô, de origem ketu , de culto orixá, o participante Luís Claudio 

Giorno do Ilê Odô Obá Obitokô e Sebastião Francisco dos Santos, babalorixá, do Ilê Axé 

Osum Jokô Omi, ambos axés pertencentes a família Bamboxê de Oyó, de culto orixá. 

O roteiro para os vídeos explicaria a fala de cada entrevistado, em que momento das aulas, 

poderia ser abordado o tema, sua importância para a educação e para um projeto 

antirracista, além de contextualizar, até mesmo cronologicamente, a história da cultura afro-

brasileira ligada aos terreiros de candomblé e aos povos de influência iorubá. 

 

Foram feitas entrevistas e serão utilizadas imagens e possíveis registros audiovisuais e 

sonoros para o melhor desenvolvimento da pesquisa. 

( X ) Permito a divulgação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa; 

(   ) Não permito a publicação da minha imagem/voz/opinião nos resultados publicados da 

pesquisa. 

 

1.28 O entrevistado nas entrevistas pode vir a sentir desconforto emocional e/ou possíveis 

riscos psicossociais (ex.; constrangimento, intimidação, angústia, insatisfação, irritação, 

mal-estar etc.), bem como os benefícios acadêmicos e sociais decorrentes da participação na 

pesquisa;  

 

1.29 O entrevistado/participante poderá ser ressarcido de qualquer despesa decorrente da 

cooperação com a pesquisa realizada.  

Obs3.: Somente o transporte e a alimentação do participante, quando for o caso, tendo em 

vista que as ligações ao/à pesquisador/a podem ser feitas a cobrar; 

 

1.30 É garantido o sigilo par assegurar a privacidade e o anonimato dos/as participante/s. Do 

contrário, caso seja do interesse da pesquisa a identificação do participante, faz-se 

imprescindível esclarecer a ele/ela que também que haverá a divulgação do seu nome 

quando for de interesse do/a mesmo/a ou não houver objeção. Neste caso, incluir, antes das 

assinaturas, um box com as opções: 

( X ) Permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados publicados 

da pesquisa; 

(    ) Não permito a minha identificação através de uso de meu nome nos resultados 

publicados da pesquisa. 

 



 

205 
 

1.31 É garantida a liberdade do/a participante de se recusar a participar ou retirar o seu 

consentimento, em qualquer fase da pesquisa, sem penalização alguma; 

Obs5.: Item obrigatório por força da lei.  

 

1.32 É garantido a liberdade do/a participante de se recusar a responder questões que lhe 

causem desconforto emocional e/ou constrangimento em entrevistas e questionários que 

forem aplicados na pesquisa; 

 



 

206 
 

 

 

 

 



 

207 
 

 

 

 

 

 

 



 

208 
 

 

 

 

 

 



 

209 
 

 

 

 

 



 

210 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

211 
 

Referências bibliográficas: 

 

 ABAYOMI, Onifade Temitayo. A philosophical analysis of the concept of good 

and bad as it exists in classical yoruba (african) moral system. 2021. Disponível 

em: 

<https://www.academia.edu/31889852/a_philosophical_analysis_of_the_concep

t_of_good_and_bad_as_it_exists_in_classical_yoruba_african_moral_system>. 

Acesso em 24/6/2021. 

 ABIMBOLA, Wande. A concepção iorubá da personalidade humana. Colóquio 

Internacional para A Noção de Pessoa na África Negra, Paris, (1971): Centre 

National de la Recherche Scientifique. Edição N. 544, 1981. 

 ABREU, Martha; MATTOS, Hebe. Em torno das Diretrizes curriculares 

nacionais para a educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história 

e cultura afro-brasileira e africana: uma conversa com historiadores. In: Estudos 

Históricos, 2008, v.21, n.41, pp.: 5-20. 

 AGUESSY, H. Legbá e a dinâmica do panteão Vodun no Daomé. In: Afro-Ásia, 

Salvador, n. 10-11, 1970. DOI: 10.9771/aa.v0i10-11.20757. Disponível em: 

<https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/20757>. Acesso em: 

15 nov. 2022. 

 AGUIAR, Viviane. Identidades culinárias: os livros de receitas e a 

―folclorização‖ das cozinhas regionais no brasil (1928-1967). In: ANPUH-Brasil 

- 30° SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA - Recife, 2019, pp.: 1-15. 

 AKOTIRENE, Carla. O Que é Interseccionalidade? São Paulo: Editora 

Letramento, 2018. 

 ALBERTI, Verena. Manual de história oral. 3ª ed. – Rio de Janeiro: Editora 

FGV, 2013. 

 _________. Proposta de material didático para a história das relações étnico-

raciais. In: Revista História Hoje, v. 1, nº 1, pp.: 61‐88, 2012. 

 ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes. São Paulo: Cia das 

Letras, 2000. 

 ALMEIDA, Sílvio. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 

2018. 

https://www.academia.edu/31889852/A_PHILOSOPHICAL_ANALYSIS_OF_THE_CONCEPT_OF_GOOD_AND_BAD_AS_IT_EXISTS_IN_CLASSICAL_YORUBA_AFRICAN_MORAL_SYSTEM
https://www.academia.edu/31889852/A_PHILOSOPHICAL_ANALYSIS_OF_THE_CONCEPT_OF_GOOD_AND_BAD_AS_IT_EXISTS_IN_CLASSICAL_YORUBA_AFRICAN_MORAL_SYSTEM


 

212 
 

 ALVES, Rômulo; NETO,  Nivaldo. A Natureza Sagrada do Candomblé: análise 

da construção mística acerca da natureza em terreiros de Candomblé NO 

NORDESTE DE BRASIL. In: Inter ciência, AUG 2010, VOL. 35 Nº 8, pp.: 

568-574. 

 AMADO, Janaína; FERREIRA, Marieta (Coord.). Usos e abusos da História 

Oral. 8ª ed. Rio de Janeiro: FGV, 2006.  

 ANDRESON, Jamie Lee. Ruth Landes e Edison Carneiro: matriarcado e 

etnografia nos candomblés da Bahia (1938-9). IN: Rev. Hist. UEG- Porangatu, 

v.2, n.1, p.236-261, jan./jul. 2013. Pp.: 236-261.  

 ANWULUORAH, Ogugua Patricia; ASIKE, Jude Chinweuba. Nigeria 

traditional moral values in the context of globalization: approach of justice and 

responsibility. In: Journal of religion and human relations. Department of 

Religion and Human Relations, Nnamdi Azikiwe Univ. Ano: 2015, Volume: 7, 

Número: 2, pp.: 190-195. 

 ARAÚJO, Alessandro. Umbanda: patrimônio cultural imaterial da cidade do 

Rio de Janeiro – ensino de história, formação de professores e combate ao 

racismo religioso. Dissertação de mestrado profissional (Profhistória). UFRRJ – 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. 2020. 

 ARAÚJO, Maria José de. Religiões afro-brasileiras: em um debate a partir da 

Base Nacional Comum Curricular. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Especialização em História e Cultura Africana e Afro-brasileira). Departamento 

de História do CERES - Campus de Caicó, Universidade Federal do Rio Grande 

do Norte: Caicó, 2016. 

 ARIÈS, Philippe. História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos 

dias. Ed. Especial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 

 Atlas da violência 2019. Disponível em: 

https://www.ipea.gov.br/portal/images/stories/PDFs/relatorio_institucional/1906

05_atlas_da_violencia_2019.pdf. Consultado em: 19/12/2020). 

 ASCENSO, João. “R zão univers l” e s  eres  oloni is:  i gn sti o  e um  

epistemologia eurocêntrica a partir da América Latina e caminhos de encontro 

à subjetividade e ao outro. 2021. Pp.: 1-22. 

 AUGRAS, Monique. De Iyá Mi a Pomba-Gira: transformações e símbolos da 

libido. In: MOURA, Carlos E. Marcondes (Org.). In: Candomblé: religião do 

https://www.ipea.gov.br/portal/images/stories/PDFs/relatorio_institucional/190605_atlas_da_violencia_2019.pdf.
https://www.ipea.gov.br/portal/images/stories/PDFs/relatorio_institucional/190605_atlas_da_violencia_2019.pdf.


 

213 
 

corpo e da alma: tipos psicológicos nas religiões afro-brasileiras. Rio de 

Janeiro: Pallas, 2000, pp.: 17-44. 

 ________. Quizilas e Preceitos. In: Revista Olorùn. N. 48, pp.: 6-31, 2017. 

Disponível em: 

<  http://olorun.com.br/site1/?task=convert.getpdf&id=50&filename=Revista-

Olorun-48.pdf. > Acesso em: 2/6/2020. 

 BAÊTA DA SILVA, Lívia. A irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte: uma 

perspectiva museológica e de gênero. Dep. Museologia da UFBA. Disponível 

em: < http://www.cult.ufba.br/enecul2005/LiviaMariaBaetadaSilva.pdf>. 

Acesso em 19/6/2020. 

 BALLESTRIN, LUCIANA.  América Latina e o giro decolonial. In: Revista 

Brasileira de Ciência Política, n.11. Brasília, maio – agosto. 2013. 

 BALOGUN, Babalola Joseph. The Consequentialist Foundations of Traditional 

Yoruba Ethics: an Exposition. Obafemi Awolowo University. Nigeria. In: 

Thought and Practice: A Journal of the Philosophical Association of Kenya 

(PAK) New Series, Vol.5 No.2, December 2013, pp.103-121. 

 BASCOM, William. Concepção Iorubá da Alma. 5º Congresso Internacional de 

Ciências Antropológicas e Etnológicas Universidade da Pensilvania, 

Philadelphia. In: Men and Culture, (1960), 2ª ed. pp. 401-410. 2012. 

 BASTIDE, Roger. O Candomblé da Bahia: rito nagô. São Paulo: Companhia 

Editora Nacional, 1958. 

 BENISTE, José. Jogo de búzios: um encontro com o desconhecido. 3ª ed. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

 ________. História dos Candomblés no Rio de Janeiro: o encontro africano 

com o Rio e os personagens que construíram sua história religiosa. 1ª ed. Rio 

de Janeiro: Bertrand, 2019. 

 _______. Órun-Àiyé: O Encontro de Dois Mundos. 16ª ed. Rio de Janeiro: 

Bertrand, 1997. 

 BERBEL, Neusi. As metodologias ativas e a promoção da autonomia de 

estudantes. In: Semina: Ciências Sociais e Humanas, Londrina, v. 32, n. 1, p. 

25-40, jan./jun. 2011. 

 BERKENBROCK, Volney J. A experiência dos orixás: um estudo sobre a 

experiência religiosa no Candomblé. 4ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012. 

http://olorun.com.br/site1/?task=convert.getpdf&id=50&filename=Revista-Olorun-48.pdf
http://olorun.com.br/site1/?task=convert.getpdf&id=50&filename=Revista-Olorun-48.pdf
http://www.cult.ufba.br/enecul2005/LiviaMariaBaetadaSilva.pdf


 

214 
 

 ____________. O conceito de ética no candomblé. In: Horizonte. PUC-MINAS: 

Belo Horizonte, v. 15, n. 47, pp.: 905-928, jul./set. 2017. 

 BETHENCOURT, Francisco. Racismos: das Cruzadas ao século XX. 1ª ed. São 

Paulo: Cia das Letras, 2018. 

 BETONI, Camila. Etnografia. In: InfoEscola. Disponível em: 

<https://www.infoescola.com/antropologia/etnografia/>. Acesso em: 21/2/2020. 

 BEWAJI, John Ayotunde. Ethics and Morality in Yoruba Culture. pp.: 396-403, 

2004. Disponível em < 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1002/9780470997154.ch32>. Acesso em: 

29/3/2021. 

 BRASIL (2003). Lei n
o
 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Recuperado em 

14/3/2020. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm>. Acesso em: 

6/6/2020. 

 _______. (1996). Lei 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional (LDB-9394/96). Disponível em: < 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm#art26a>. Acesso em: 

5/6/2020. 

 _______. (2008). Lei 11.645, de março de 2008. Disponível em: < 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm>. 

Acesso em: 5/6/2020. 

 _______. Ministério da Educação. Plano Nacional de Implementação das 

Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações étnico-raciais e 

para o Ensino de História e da Cultura afro-brasileira e africana. Disponível 

em: 

<http://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/diretrizes_curric_educ_etnicoraciais.

pdf>. Acesso em: 5/6/2020. 

 ________. Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações 

étnico-raciais e para o Ensino de História e da Cultura afro-brasileira e 

africana. Disponível em: < 

http://www.uel.br/projetos/leafro/pages/arquivos/DCN-s%20-

%20Educacao%20das%20Relacoes%20Etnico-Raciais.pdf>. Acesso em: 

5/2/2021. 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1002/9780470997154.ch32
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
http://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/diretrizes_curric_educ_etnicoraciais.pdf
http://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/diretrizes_curric_educ_etnicoraciais.pdf
http://www.uel.br/projetos/leafro/pages/arquivos/DCN-s%20-%20Educacao%20das%20Relacoes%20Etnico-Raciais.pdf
http://www.uel.br/projetos/leafro/pages/arquivos/DCN-s%20-%20Educacao%20das%20Relacoes%20Etnico-Raciais.pdf


 

215 
 

 BRASILEIRO, C. Mulheres nas universidades: por que precisamos aprender a 

contar? In: <//www.cartacapital.com.br/sociedade/mulheres-nas-universidade-

cristiane-brasileiro-fala-porque-precisamos-aprender-a-contar/>. Acesso em: 

19/2/2022. 

 BRINGMANN, S. Ensino história indígena em livros didáticos: 

problematizações a partir de uma coletânea distribuída na rede municipal de 

ensino de Florianópolis, SC. Tellus, Campo Grande, MS, ano 21, n. 44, p. 53-82, 

jan./abr. 2021. 

 BRUM, Maurício. A Partilha da África pelas potencias europeias. In: Super 

Interessante. NET. Disponível em: <https://super.abril.com.br/especiais/a-

partilha-da-africa/> . Acesso em: 14/2/22. 

 BURKE, P. Hibridismo Cultural. São Leopoldo: Unisinos, 2003. 

 CANCLINI, Nestor G. Diferentes, desiguales y desconectados: mapas de la 

interculturalidade. Barcelona: Gedisa, 2004. 

 __________. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade. 

Trad. Heloísa P. Cintrão e Ana Regina Lessa. 2.ed. São Paulo: Edusp, 1998. 

 Capitalismo. In: Oxford Language. Disponível em: < 

https://www.lexico.com/es/definition/capitalism>. Acesso em: 29/7/2020. 

 CAPONE, Stefania. A busca da África no candomblé: tradição e poder no 

Brasil. 2ª ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2018. 

 CAPO, Hounkpati B.C. Renaissance du Gbe: Réflexions critiques et 

constructives sur L'EVE, le FON, le GEN, l'AJA, le GUN, etc. In: ______. A 

Comparative Phonology of Gbe, Publications in African Languages and 

Linguistics, p.:14. Berlin/New York: Foris Publications & Garome, Bénin: 

eldonejo Labo Gbe (Int), 1991. 

 CAPUTO, Estela. Conhecimento e memória no culto de Egum: a confecção da 

casa-corpo da morte. In: MNEME – REVISTA DE HUMANIDADES, 11(29), 

2011 – jan/jul. Publicação do Departamento de História da Universidade Federal 

do Rio Grande do Norte Centro de Ensino Superior do Seridó – Campus de 

Caicó. Verificado em 17/4/2020. Disponível 

em<http://www.periodicos.ufrn.br/ojs/index.php/mneme>. Pp.:665-679. 

 Carregador de caixão, uma profissão comum em Gana que virou meme 

internacional. Disponível em: <https://brasil.elpais.com/verne/2020-04-

https://www.lexico.com/es/definition/capitalism
https://brasil.elpais.com/verne/2020-04-14/carregador-de-caixao-uma-profissao-comum-em-gana-que-virou-meme-internacional.html


 

216 
 

14/carregador-de-caixao-uma-profissao-comum-em-gana-que-virou-meme-

internacional.html>. Acesso em: 25/12/20. 

 CARTH, John Land. A Base Nacional Comum Curricular e a aplicação da 

política de Educação para Educação das Relações Étnico-Raciais (afro-

brasileira, quilombola, cigana). Disponível em: < 

http://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/artigos/A-BNCC2018-e-a-ERER.pdf>. 

Acesso em: 26/9/2020. 

 CARVALHO, Francismar Alex de. O conceito de representações coletivas 

segundo Roger Chartier. In: Diálogos - Revista do Departamento de História e 

do Programa de Pós-Graduação em História, Universidade Estadual de Maringá, 

v. 9, n. 1, 2005, pp.: 143-165. 

 CARVALHO, Marcos. Gaiaku Luiza e a trajetória do jêje-mahi na Bahia. Rio 

de Janeiro: Pallas, 2006. 

 CASTILLO, Lisa. Bamboxê Obitikô e a expansão do culto aos orixás (século 

XIX): uma rede religiosa afroatlântica. Tempo (Niterói, online). Vol. 22 n. 39. 

pp.126-153, jan-abr., 2016. Disponível em: < 

https://www.scielo.br/j/tem/a/hMLHYwMvRWrNZ3MgYsjY3Pj/?format=pdf&

lang=pt>. Acesso em: 5/8/2021. 

 CASTRI, Sílvia Regina L. A cosmovisão africana sobre a morte nas telas de 

Jean Baptiste Debret. Disponível em: < 

https://lanic.utexas.edu/project/etext/llilas/ilassa/2009/loreno.pdf>. Acesso em: 

25/12/2020. 

 CASTRO, Erico Lustosa da Silveira. Exu: deus, orixá ou demônio? Tese de 

Mestrado. Universidade Católica de Pernambuco. Biblioteca Depositária: 

UNICAP: Recife, 2012. 

 CASTRO-GOMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica e o 

problema da invenção do outro, In: LANDER, E. (Org). A colonialidade do 

saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latinoamericanas. 

Coleccion Sur Sur, CLACSO, Ciudad Autônoma de Buenos Aires, Argentina. 

setembro 2005. Pp.: 80-87. 

 CATROGA, Fernando. Memória e historiografia. In:_____. Memória, história e 

historiografia. Coimbra: Quarteto, 2001. Pp.: 36-51. 

https://brasil.elpais.com/verne/2020-04-14/carregador-de-caixao-uma-profissao-comum-em-gana-que-virou-meme-internacional.html
https://brasil.elpais.com/verne/2020-04-14/carregador-de-caixao-uma-profissao-comum-em-gana-que-virou-meme-internacional.html
http://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/artigos/A-BNCC2018-e-a-ERER.pdf
https://www.scielo.br/j/tem/a/hMLHYwMvRWrNZ3MgYsjY3Pj/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/tem/a/hMLHYwMvRWrNZ3MgYsjY3Pj/?format=pdf&lang=pt
https://lanic.utexas.edu/project/etext/llilas/ilassa/2009/loreno.pdf


 

217 
 

 Centro de Pesquisa e Documentação de História Contemporânea do Brasil 

(CPDOC) - Fundação Getúlio Vargas (FGV). Disponível em: < 

https://cpdoc.fgv.br/sobre>. Acesso em: 21/2/2020. 

 CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Sá da Costa, 1978. 

 CHARTIER, Roger. A História Cultural: entre práticas e representações. Rio 

de Janeiro: Difel, 2002, pp.: 11-28. 

 ___________. O mundo como representação. In: Revista das Revistas - Estudos 

Avançados, n. 11(5), 1991, pp.: 173-191. 

 CIRNE, Michelle. A produção necessária das intelectuais feministas africanas 

no campo dos estudos de gênero e a agência do CODESRIA. In: Revista 

África(s), v. 04, n. 08, p. 104-114, jul./dez. 2017, pp.: 104-114. 

 COELHO DA SILVA, Elisângela. A história da África na escola, construindo 

olh res “outros”: as contribuições do manual do professor do livro didático de 

História do Ensino Médio. Programa do Mestrado Profissional em Ensino de 

História do Centro de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de 

Pernambuco. 2018. 

 COELHO, Isabelle de Lacerda Nascentes. O Axé na Sala de Aula: abordando as 

religiões afro-brasileiras no ensino de história. Dissertação do Programa de 

Mestrado Profissional em Ensino de História (ProfHistória). UFRRJ- 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 2016. 

 CÔRTES DE OLIVEIRA, Maria. Viver e morrer no meio dos seus: nações e 

comunidades africanas na Bahia do século XIX. In: Revista USP, São Paulo, 

dez/fev, pp.: 174-193, 1995/96.  

 COSTA, OLI SANTOS DA. Exu o orixá fálico da mitologia nagô-yorubá: 

demonização e sua ressignificação na Umbanda. Tese de Mestrado. PUC-Goiás, 

Goiânia Biblioteca Depositária: PUC GOIÁS, 2012. 

 COSTA E SILVA, Alberto da. A enxada e a lança: A África antes dos 

portugueses. 7ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2021. 

 COSTA, Robson. Entre o santo e o batuque: os escravos de São Bento sob a 

regra do glorioso patriarca. In: COSTA, V.; GOMES, F. Religiões negras no 

Brasil: da escravidão à pós emancipação. São Paulo: Selo Negro, 2016. Pp.: 41-

58. 



 

218 
 

 HERBJORNSRUD, Dag. Os africanos que propuseram ideias iluministas antes 

de Locke e Kant. In: Portal Geledés. NET. 2017. Disponível em: 

<https://www.geledes.org.br/os-africanos-que-propuseram-ideias-iluministas-

antes-de-locke-e-kant/> . Acesso em: 2/6/22. 

 DINIZ, Debora; LIONÇO, Tatiana; CARRIÃO, Vanessa. Laicidade e Ensino 

Religioso no Brasil. Editora Letras Livres/Editora UnB/Unesco, 2010. 

 EGUNGUNS. Disponível em: < 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Culto_aos_egunguns>. Acesso em: 31/7/2020. 

 Epidemia de Marburg em Angola: quando salvar vidas parece ser uma atividade 

cruel. Disponível em: https://www.msf.org.br/noticias/epidemia-de-marburg-

em-angola-quando-salvar-vidas-parece-ser-uma-atividade-cruel. Acesso em: 

Acesso em: 25/12/20. 

 Ética. In: Oxford Languages; BrasilEscola. Disponível em: < 

https://www.google.com/search?ei=mH7sX7LiKs3C5OUPhIWvoAY&q=%C3

%A9tica+&oq=%C3%A9tica+&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzIKCAAQsQMQRh

D5ATICCAAyBAgAEEMyAggAMgIIADICCC4yAggAMgQIABBDMgIIADI

CCAA6BAgAEEdQ1h5Y1h5gwCJoAHACeACAAXmIAXmSAQMwLjGYAQ

CgAQGqAQdnd3Mtd2l6yAEIwAEB&sclient=psy-

ab&ved=0ahUKEwiyjtb15fXtAhVNIbkGHYTCC2QQ4dUDCA0&uact=5>; 

<https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/o-que-e-sociologia/o-que-e-etica.htm>. 

Acesso em: 30/12/20. 

 FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Bahia: Editora Edufba, 2008. 

 FARIA, Sheila de Castro. Sinhás pretas: acumulação de pecúlio e transmissão de 

bens de mulheres forras no sudeste escravista. In: SILVA, Francisco Carlos 

Teixeira; FRAGOSO, João Luís; DE CASTRO, Hebe. (Orgs.). Escritos sobre 

história e educação: uma homenagem a Maria Ieda Linhares. Rio de Janeiro: 

Mauad-FAPERJ, 2001, pp.: 289-329. 

 FERRAZ, Eduardo. Crimes e acusações de feitiçaria entre os ajáuas (1920-

1940). Dissertação de pós-graduação em História da Universidade Federal de 

Juiz de Fora-MG, 2018. 

 FERREIRA, Adínia. A história da África nos livros didáticos: reflexões sobre 

PNLD 2018. Tese de doutorado apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

História da Universidade de Brasília. 2021. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Culto_aos_egunguns
https://www.msf.org.br/noticias/epidemia-de-marburg-em-angola-quando-salvar-vidas-parece-ser-uma-atividade-cruel
https://www.msf.org.br/noticias/epidemia-de-marburg-em-angola-quando-salvar-vidas-parece-ser-uma-atividade-cruel
https://www.google.com/search?ei=mH7sX7LiKs3C5OUPhIWvoAY&q=%C3%A9tica+&oq=%C3%A9tica+&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzIKCAAQsQMQRhD5ATICCAAyBAgAEEMyAggAMgIIADICCC4yAggAMgQIABBDMgIIADICCAA6BAgAEEdQ1h5Y1h5gwCJoAHACeACAAXmIAXmSAQMwLjGYAQCgAQGqAQdnd3Mtd2l6yAEIwAEB&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwiyjtb15fXtAhVNIbkGHYTCC2QQ4dUDCA0&uact=5
https://www.google.com/search?ei=mH7sX7LiKs3C5OUPhIWvoAY&q=%C3%A9tica+&oq=%C3%A9tica+&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzIKCAAQsQMQRhD5ATICCAAyBAgAEEMyAggAMgIIADICCC4yAggAMgQIABBDMgIIADICCAA6BAgAEEdQ1h5Y1h5gwCJoAHACeACAAXmIAXmSAQMwLjGYAQCgAQGqAQdnd3Mtd2l6yAEIwAEB&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwiyjtb15fXtAhVNIbkGHYTCC2QQ4dUDCA0&uact=5
https://www.google.com/search?ei=mH7sX7LiKs3C5OUPhIWvoAY&q=%C3%A9tica+&oq=%C3%A9tica+&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzIKCAAQsQMQRhD5ATICCAAyBAgAEEMyAggAMgIIADICCC4yAggAMgQIABBDMgIIADICCAA6BAgAEEdQ1h5Y1h5gwCJoAHACeACAAXmIAXmSAQMwLjGYAQCgAQGqAQdnd3Mtd2l6yAEIwAEB&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwiyjtb15fXtAhVNIbkGHYTCC2QQ4dUDCA0&uact=5
https://www.google.com/search?ei=mH7sX7LiKs3C5OUPhIWvoAY&q=%C3%A9tica+&oq=%C3%A9tica+&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzIKCAAQsQMQRhD5ATICCAAyBAgAEEMyAggAMgIIADICCC4yAggAMgQIABBDMgIIADICCAA6BAgAEEdQ1h5Y1h5gwCJoAHACeACAAXmIAXmSAQMwLjGYAQCgAQGqAQdnd3Mtd2l6yAEIwAEB&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwiyjtb15fXtAhVNIbkGHYTCC2QQ4dUDCA0&uact=5
https://www.google.com/search?ei=mH7sX7LiKs3C5OUPhIWvoAY&q=%C3%A9tica+&oq=%C3%A9tica+&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzIKCAAQsQMQRhD5ATICCAAyBAgAEEMyAggAMgIIADICCC4yAggAMgQIABBDMgIIADICCAA6BAgAEEdQ1h5Y1h5gwCJoAHACeACAAXmIAXmSAQMwLjGYAQCgAQGqAQdnd3Mtd2l6yAEIwAEB&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwiyjtb15fXtAhVNIbkGHYTCC2QQ4dUDCA0&uact=5
https://www.google.com/search?ei=mH7sX7LiKs3C5OUPhIWvoAY&q=%C3%A9tica+&oq=%C3%A9tica+&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzIKCAAQsQMQRhD5ATICCAAyBAgAEEMyAggAMgIIADICCC4yAggAMgQIABBDMgIIADICCAA6BAgAEEdQ1h5Y1h5gwCJoAHACeACAAXmIAXmSAQMwLjGYAQCgAQGqAQdnd3Mtd2l6yAEIwAEB&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwiyjtb15fXtAhVNIbkGHYTCC2QQ4dUDCA0&uact=5
https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/o-que-e-sociologia/o-que-e-etica.htm


 

219 
 

 FERREIRA, João Victor. Terreiro é lugar de aprender: pensando as infâncias 

nos espaços educativos dos terreiros. In: Revista Giramundo. V. 6, n.12, J U L. / 

D E Z. 2019, pp.: 103-116. Disponível em: < 

https://www.cp2.g12.br/ojs/index.php/GIRAMUNDO/article/view/2744/1748> 

acesso em: 20/1/2020. 

 FERREIRA, Marta. Os cadernos diários nos cotidianos do Ilè axé omi larè ìyá 

sagbá. In: Revista História Hoje. V.4, n.8, pp.: 348-365. 2015.  

 FERRETI, Sérgio. Nina Rodrigues e a Religião dos Orixás Departamento de 

Sociologia e Antropologia da UFMA, S. Luís, MA. 2006. Pp.: 54-59. 

 SANTOS JÚNIOR, Sebastião Francisco dos. Júnior de Omulú: filho do homem 

da palha. Coleção Memórias de Axé. Rio de Janeiro: Empreword, 2021. 

 _________. Mãe Regina Bángbosé: eterna em minha vida. 1ª ed. V.3. Rio de 

Janeiro: Empreword, 2016. 

 ________. Mãe Regina Bánbogsé: o pode feminino no candomblé e sua 

importância na resistência dos povos tradicionais, uma releitura através da 

tenda dos milagres. Rio de Janeiro: Empreword, 2019. 

 ________. Awon omi Osalá. Rio de Janeiro: Empreword, 1ª ed. V.3. 2018. 

 GAIA, R. VITÓRIA, A. ROQUE, A. Candomblé no Brasil: resistência negra 

na diáspora africana. São Paulo: Paco Ed. 2020.  

 GAIA, Ronan; VITÓRIA, Alice.  Orixás, nkises e voduns: as nomenclaturas e 

etnias dos sagrados nos candomblés ketu, bantu e jeje. In: Revista Calundu –

Vol.5, N.1, Jan-Jun 2021, pp.: 45-63. 

 GALINDO, Flavia. Agência humana e estrutura a partir da teoria da 

estruturação. In: Revista Unisinos. Unisinus: São Leopoldo, V. 51, N. 2, 

mai/ago, 2015. pp.: 123-132. Disponível em:  

<http://revistas.unisinos.br/index.php/ciencias_sociais/article/viewFile/csu.2015.

51.2.02/4786 >. Acesso em 29/7/2020. 

 GARCIA, Valquíria Pires; BELLUCCI, Beluce. Projeto Radix: geografia. São 

Paulo: Scipione, 2013. 

 GAUDIO, Eduarda; PICCININI, Larise. Pensamento decolonial e formação de 

professores/as: perspectivas de emancipação dos currículos. In: Pedagogias 

decoloniais, interculturalidade e experiências educativas insurgentes. Anais 

http://revistas.unisinos.br/index.php/ciencias_sociais/article/viewFile/csu.2015.51.2.02/4786
http://revistas.unisinos.br/index.php/ciencias_sociais/article/viewFile/csu.2015.51.2.02/4786


 

220 
 

eletrônicos do III Congresso Ibero-Americano de Humanidades, Ciências e 

Educação Criciúma, 2018, pp.: 102-124. 

 GEBRAN, Raimunda; LUVIZOTTO, Caroline; PONCIANO, Deize.  Proposta 

curricular de história: considerações acerca da história e da cultura afro-

brasileira. In: Educação em Revista. Marilia, v. 11, n.2, jul-dez, 2010, pp.: 75-

94. 

 Géledés na tradição iorubá. In: Portal Geledés. Disponível em:  

<https://www.geledes.org.br/geledes/gelede-na-tradicao-yoruba/>. Acesso em: 

31/7/2020. 

 GIROTO, Ismael. O universo mágico-religioso negro-africano e afro-

brasileiro: bantu e nàgó. Tese de doutorado em Antropologia. São Paulo: USP, 

1999.  

 GOMES, Flávio; CUNHA, Olívia. Que cidadão? Retóricas da igualdade, 

cotidiano da diferença. In: ______. Quase cidadãos: histórias e antropologias 

da pós-emancipação no Brasil. Rio de Janeiro: FGV, pp.: 7-15, 2007. 

 _______; NEGRO, Antônio. Além de senzalas e fábricas uma história social do 

trabalho. IN: DOS SANTOS, Inaê. Além da Senzala: Arranjos escravos de 

moradia no Rio de Janeiro (1808-1850). Revista Tempo Social, revista de 

sociologia da USP, São Paulo: Hucitec, v. 18, n. 1, 2010, pp. 217-240. 

 GOMES, Heloisa. As marcas da escravidão: o negro e o discurso oitocentista 

no Brasil e nos EUA. Rio de Janeiro: Eduerj, 2009. 

 GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: Tempo 

Brasileiro. Rio de Janeiro, Nº. 92/93 jan./jun., 1988b, pp.: 69-82. 

 GRUZINSKI, Serge; CARMEN, Bernard. História do Novo Mundo: da 

descoberta à conquista, uma experiência europeia. 1492-1550. 2ª ed. São Paulo: 

Ed. USP, 2001. 

 ____________. Os mundos misturados da monarquia católica e outras 

connected histories. Topoi: Rio de Janeiro, mar. 2001, pp. 175-195. 

 HARPER, M. Aumenta a violência contra crianças acusadas de feitiçaria na 

África. BBC Brasil. NET.  2010. Disponível em: < 

https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2010/07/100717_albinos_rc> . Acesso 

em: 10/9/22. 

https://www.geledes.org.br/geledes/gelede-na-tradicao-yoruba/


 

221 
 

 HEYWOOD, Linda. (Org.). Diáspora negra no Brasil. 2ª ed. São Paulo: 

Contexto, 2019. 

 HALL, Gwendolyn M. Escravidão e etnias africanas nas Américas: 

restaurando os elos. Rio de Janeiro: Vozes, 2017.  

 HIPÓLITO, Paulo. Candomblé: razões de sua abordagem na sala de aula. In: 

Revista Urutágua. Universidade Estadual da Paraíba-UEPB/Campus de 

Guarabira, nº 23, Jan.Fev.Mar.Abril. 2011. 

 HONORATO, Claudio. Imagens da morte: a representação africana da morte 

através das telas de Jean de Baptiste Debret. Disponível em: < 

https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-

01/1548945027_7707ac4b18a555f6b36fb69d31fc6a7b.pdf>. Acesso em: 

25/12/2020. 

 Igbo burials: How Nigeria will bid farewell to Achebe [Sepulturas de Igbo: 

como a Nigéria se despedirá de Achebe]. In: < 

https://www.bbc.com/news/world-africa-22610497> por Adaobi Tricia 

Nwaubani, Lagos, publicado em: 23 May 2013. Acesso em: 22/12/2020. 

 JAGUN, Márcio de. Ewé: a chave do portal. 1ª ed. Litteris: Rio de Janeiro, 

2019. 

 JUNIOR, Adolfo. O espiritismo e algumas religiões mediúnicas: candomblé e 

umbanda. In: Encontro nacional de história oral. UFPE – Universidade Federal 

de Pernambuco. Recife. 26 a 30 de abril de 2020. 

 Kardecismo. In: Oxford Languages Dicionário. Disponível em: < 

https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OU

Pgd6owAY&q=kardecismo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQI

ABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMyBQgAELEDMgIIADICCC4y

AggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRlipXm

C0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13a

XrAAQE&sclient=psy-ab>. Acesso em: 31/7/2020). 

 KENDI, Ibraim X. Como ser antirracista. SIEGERT, E. (Trad.). Rio de Janeiro: 

Alta Books, 2020. 

 KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 

OLIVEIRA, J. (Trad.). Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945027_7707ac4b18a555f6b36fb69d31fc6a7b.pdf
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945027_7707ac4b18a555f6b36fb69d31fc6a7b.pdf
https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OUPgd6owAY&q=kardecismo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQIABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMyBQgAELEDMgIIADICCC4yAggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRlipXmC0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13aXrAAQE&sclient=psy-ab
https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OUPgd6owAY&q=kardecismo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQIABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMyBQgAELEDMgIIADICCC4yAggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRlipXmC0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13aXrAAQE&sclient=psy-ab
https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OUPgd6owAY&q=kardecismo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQIABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMyBQgAELEDMgIIADICCC4yAggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRlipXmC0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13aXrAAQE&sclient=psy-ab
https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OUPgd6owAY&q=kardecismo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQIABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMyBQgAELEDMgIIADICCC4yAggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRlipXmC0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13aXrAAQE&sclient=psy-ab
https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OUPgd6owAY&q=kardecismo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQIABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMyBQgAELEDMgIIADICCC4yAggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRlipXmC0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13aXrAAQE&sclient=psy-ab
https://www.google.com/search?biw=1366&bih=625&ei=wbUkX9HtHeq65OUPgd6owAY&q=kardecismo&oq=kardec&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAxgCMgQIABBDMgUIABCxAzIECAAQQzIFCAAQsQMyBQgAELEDMgIIADICCC4yAggAMgIIADICCAA6BQguELEDOgQILhBDOggILhCxAxCDAVDGRlipXmC0c2gAcAB4AIAB0gKIAaULkgEHMC4yLjMuMZgBAKABAaoBB2d3cy13aXrAAQE&sclient=psy-ab


 

222 
 

 LAMAS; VICENTE; MAYRINK. Os indígenas nos livros didáticos: uma 

abordagem crítica. R e v i s t a  C a d e r n o s  d e  E s t u d o s  e  P e s q u i s a  

n a E d u c a ç ã o B á s i c a , R e c i f e , v . 2 , n . 1 , p . 1 2 4 - 1 3 9 , 2 0 1 6 . 

C A p U F P E. 

 LE GOFF, Jacques & SCHMITT, Jean-Claude. (Coord.). Dicionário temático 

do Ocidente medieval. Bauru: SP: Edusc, 2006. 

 LEITE, Fabio. A questão ancestral: África Negra. São Paulo: Palas Athena: 

Casa das Áfricas, 2008. 

 LETA, J. A presença da mulher brasileira no mundo acadêmico e científico. 

IN:<https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-

da-mulher-brasileira-no-mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-

leta/20541/>. Acesso em: 19/2/2022. 

 LIMA, Monica. História da África: temas e questões para a sala de aula. In: 

Cadernos Penesb – Periódico do Programa de Educação sobre o Negro na 

Sociedade Brasileira – FEUFF, (n.7) (novembro 2006), pp.: 69-101. 

 LOPES, Nei. Enciclopédia da Diáspora Africana. São Paulo: Selo Negro, 2004. 

 _______; SIMAS, Luiz Antônio.  Filosofias africanas: uma introdução. 2ª ed. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020. 

 LUCCI, Elian Alabi; BRANCO, Anselmo Lazaro; MENDONÇA, Cláudio. 

Geografia Geral e do Brasil – ensino médio. São Paulo: Saraiva, 2005. 

 MANZOCHI, Helmy. Axexê: um rito de passagem. In: Revista do Museu de 

Arqueologia e Etnologia. São Paulo, v. 5, 1995, pp.: 261-266. 

 MARTINS, Priscila. Tradição africana e psicologia analítica: a relação entre o 

oráculo Ifá e a sincronicidade. Dissertação do Programa de Mestrado em 

Psicologia da Universidade Federal de São João delRei. 2020. 

 MARZANO, Andrea. Cruzes e feitiços: Identidades e trocas culturais nas 

práticas fúnebres em Angola. In: Revista do Departamento de História, 

Universidade Federal de Minas Gerais. v.32 n.59 Belo 

Horizonte Mai./Ago. 2016. 

 MATORY, J. LORAND. Yorubá: as rotas e as raízes da nação transatlântica, 

1830-1950. In: Horizontes antropológicos. vol.4, n
o
.9, Porto Alegre, Oct., 1998. 

Disponível em: 

https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-da-mulher-brasileira-no-mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-leta/20541/
https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-da-mulher-brasileira-no-mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-leta/20541/
https://www.abrasco.org.br/site/noticias/formacao-e-educacao/a-presenca-da-mulher-brasileira-no-mundo-academico-e-cientifico-por-jacqueline-leta/20541/


 

223 
 

<https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-

71831998000200263>. Acesso em 2/5/2021. 

 MATOS, Denis. A C s   o “ elho”: o significado da matéria no Candomblé. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal da Bahia, Faculdade de 

Arquitetura, Salvador, 2017.  

 MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. 4ª reimpressão, n-1 edições: São 

Paulo, 2020. 

 _______. África Insubmissa: cristianismo, poder e Estado na sociedade pós-

colonial. Karthala: Paris, 2005. 

 MELLO, José Maurício de. O positivismo e a educação provida pelas mulheres 

como fator de transmissão epistemológica operada entre os séculos XIX e XXI. 

Dissertação de mestrado. Londrina: Universidade Estadual de Londrina. 2007. 

Disponível em: 

<file:///C:/Users/Juliana%20Borges/Desktop/Mello_Jose_MS_Me_2007.pdf> 

Acesso em: 13/7/2020. 

 MENDES, Arlindo. A atitude do santiaguense perante a morte: rituais fúnebres. 

Dissertação de mestrado em Estudos Africanos. Universidade do Porto/ 

faculdade de Letras, 2003. 

 MERLO, Patrícia. A família escrava nas tramas do cotidiano. In: Dimensões, v. 

26, 2011, pp.: 288-301. 

 MERLO, P.; VIDAUD, C. Dangbé et le peuplement houéda. In: MEDEIROS, 

François. (Org.). Peuples du Golfe du Bénin (Aja-Ewé). Paris: Karthala, 1984, 

pp.: 269-304. 

 MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da Modernidade. In: 

Revista Brasileira de Ciências Sociais. Vol. 32, n° 94, junho, 2017.  

 MIRANDA, Eduardo. Epistemologia dos odus e de colonialidade afro-brasileira. 

In: Revista Estudos Libertários – UFRJ, volume 04, número 11, julho de 2022, 

pp.:28-40.  

 MORAES, Aline. Cultura africana e afro-brasileira: análise do livro didático 

de história nos anos finais do Ensino Fundamental II. Dissertação de graduação 

em História. Universidade Federal do Maranhão, Codó- MA, 2017. 

 MOURA, Carlos de. Culto aos orixás, voduns e ancestrais nas religiões afro-

brasileiras. 1ª ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2011. 

file:///C:/Users/Juliana%20Borges/Desktop/Mello_Jose_MS_Me_2007.pdf


 

224 
 

 MULLET, Nilton; SEFFNER, Fernando. Ensino de história: passados vivos e 

educação em questões sensíveis. In: Revista história hoje. V.7, n. 13, 2018, pp.: 

14-33.  

 MUNANGA, Kabengele. Origens africanas do Brasil contemporâneo: 

histórias, línguas, culturas e civilizações. São Paulo: Global, 2009. 

 NASCIMENTO, Carlos Eduardo. Anton Wilhelm amo: filósofo negro no 

iluminismo e a descolonização da filosofia nas escolas. In: Kínesis, Vol. X, n° 

24 (Edição Especial), dezembro -  2018, pp. 179-195. 

 NASCIMENTO, Luiz Claudio. Bitedô – onde moram os nagôs. Redes de 

Sociabilidades Africanas na Formação do Candomblé Jêje-Nagô no Recôncavo 

Baiano. 1ª ed. Rio de Janeiro: CEAP, 2010. 

 NEL, P. J. Morality and Religion in African Thought. In: Acta Theologica 2: 46. 

Centre for African Studies, University of the Free State, Bloemfontein, South 

Africa. 2008, pp.: 33-47. 

 NOGUEIRA, Léo. Da África para o Brasil, de Orixá a Egum: as 

ressignificações de Exu no discurso umbandista. Tese de doutorado. 

Universidade Federal de Goiás, Faculdade de História, Programa de Pós-

graduação em História, Goiânia, 2017. 

 NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Sueli Carneiro; Ed. 

Jandaíra, 2020. 

 NOGUEIRA, Léo. A chegada do Espiritismo no Brasil e sua influência nos 

rituais afro-brasileiros – a ascensão do ―Baixo Espiritismo‖ (1900-1950). In: 

Revista Sapiência: Sociedade, Saberes e Práticas Educacionais. V.6, Dossiê: 

Religiões e Religiosidades na Modernidade Tardia, p. 68-82, Dez., 2017. 

 NWOSU, Steve. The Ethics of Justice and Good Governance in African 

Traditional Society. In:  Democracy & Nature, Vol. 8, No. 3, 2002, pp.:467-482. 

 ODÉ ỢLAIGBO. Uma definição de odu. Julho 10, 2011. Disponível em: < 

https://ocandomble.com/2011/07/10/uma-definicao-de-odu/>. Acesso em: 

16/2/22. 

 O que é Géledés? In: Portal Geledés. Disponível em:  

<https://www.geledes.org.br/o-que-e-gelede/>. Acesso em: 31/7/2020. 

https://www.geledes.org.br/o-que-e-gelede/


 

225 
 

 O que é moral? In: BrasilEscola. Disponível em: 

<https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/o-que-moral.htm>. Acesso em: 

30/12/20.  

 OLIVA, A. A história da África nos bancos escolares: representações e 

imprecisões na literatura didática. In: Estudos afro-asiáticos. 25 (3). 2003. Pp.: 

421-461. 

 ________. Lições sobre a África: diálogos entre as representações dos 

africanos no imaginário Ocidental e o ensino da história da África no Mundo 

Atlântico. Tese de doutorado, UNB, 2007, pp.: 55-66; 82-89. 

 OYEWUMI, Oyèrónké. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos 

dos conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. LOPES, 

Juliana (Trad.). In: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA 

Gender Series. V. 1, Dakar: CODESRIA, 2004, pp.: 1-8. 

 __________. Laços familiares/ligações conceituais: notas africanas sobre 

Epistemologias feministas. ROCHA, Aline (Trad.). In: Family 

bonds/Conceptual Binds: African notes on Feminist Epistemologies. Signs, Vol. 

25, No. 4, Feminisms at a Millennium (Summer, 2000), pp. 1093-1098. 

 OLIVEIRA, José Henrique Motta de Oliveira. Entre a macumba e o espiritismo: 

uma análise comparativa das estratégias de legitimação da Umbanda durante o 

Estado Novo. 2007. Dissertação (Mestrado em História Comparada). 

Universidade Federal do Rio de Janeiro. 

 PARÉS, Luís N.; CASTILLO, L. E. Marcelina da Silva e seu mundo: novos 

dados para uma historiografia do candomblé ketu. In: Afro-Ásia (UFBA), v. 36, 

2007, pp.: 111-152. 

 PARÉS, Luís Nicolau. O mundo Atlântico e a constituição da hegemonia do 

nagô no candomblé baiano. In: REVISTA ESBOÇOS, v. 17, n. 23, 2005, pp.: 

165-185. 

 _________. O candomblé da Bahia e o terreiro do Bogum nos Herkovits papers. 

IN: GOMES, Flávio; COSTA, Valéria. Religiões negras no Brasil: da 

escravidão à pós emancipação. São Paulo: Selo Negro, 2016. pp.: 129-149. 

 ________. A formação do candomblé: história e ritual da nação jêje na Bahia. 

3ª ed. Campinas, SP: Unicamp, 2018. 



 

226 
 

 ________. O rei, o pai e a morte: a religião vodum na antiga costa dos escravos 

na África Ocidental. Rio de Janeiro: Cia das Letras, 2016. 

 PENA, Rodolfo. O que é cidadania? In: BrasilEscola. Disponível em: < 

https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/geografia/o-que-e-cidadania.htm>. 

Acesso em: 20/9/2020. 

 PEREIRA, Joseane. Griots: os contadores de história da África Antiga. In: 

Aventuras na História. Disponível em: < 

https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/historia-griots-

contadores-de-historias-da-africa-antiga.phtml>. Acesso em: 22/2/2021. 

 PEREIRA, MARCO. Carta à mãe África: desafios e possibilidades no ensino de 

história da África e da cultura afro-brasileira. In: Revista História Hoje. 8(15), 

pp.: 239-262. 2019. 

 PORFíRIO, Francisco. LiberalismO. IN: Brasil Escola. NET. Disponível em: 

https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/liberalismo.htm. Acesso em 19 de 

setembro de 2022. 

 PORTAL APRENDIZ. Terreiros são alvo de intolerância religiosa e racismo 

no Brasil. Disponível em: 

<https://portal.aprendiz.uol.com.br/2019/07/17/terreiros-sao-alvo-de-

intolerancia-religiosa-e-racismo-brasil/>. Acesso em: 9/2/2022. 

 PORTAL G1. Intolerância religiosa: religiões de Matrizes Africanas foram as 

que mais sofreram em 2021. In: Relatório da Comissão de Combate à 

Intolerância Religiosa (2022). Disponível em: <https://g1.globo.com/rj/rio-de-

janeiro/rj1/video/intolerancia-religiosa-religioes-de-matrizes-africanas-foram-as-

que-mais-sofreram-em-2021-10232260.ghtml>. Acesso em: 9/2/2022. 

 POLI, Ivan. Antropologia dos orixás: a civilização iorubá a partir de seus 

mitos, seus orikis e sua diáspora. Rio de Janeiro: Palas, 2019. 

 PRANDI, Reginaldo. Afro-brasileiro: etnia, identidade e religião. In: Revista 

USP. São Paulo. n. 46, pp.: 52-65, jun-ago, 2000.  

 ________. O candomblé e o tempo: concepções de tempo, saber e autoridade da 

África para as religiões afro-brasileiras. In: Rev. bras. Ci. Soc. 16 (47) Out 

2001. (Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0102-69092001000300003). 

 _________. Conceitos de vida e morte no ritual do Axexê: Tradição e tendências 

recentes dos ritos funerários no candomblé. In: LODY, R.; MARTINS, C. 

https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/geografia/o-que-e-cidadania.htm
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/historia-griots-contadores-de-historias-da-africa-antiga.phtml
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/historia-griots-contadores-de-historias-da-africa-antiga.phtml
https://doi.org/10.1590/S0102-69092001000300003


 

227 
 

(Orgs.). Faraimará - o caçador traz alegria. Rio de Janeiro: Pallas, 2000, pp.: 

174-184. 

 _________. Mitologia dos orixás. 1ª ed. São Paulo: Cia das Letras, 2001. 

 QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. 

2005. Disponível em: < http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-

sur/20100624103322/12_Quijano.pdf >. Acesso em : 19/2/2021. 

 RABELO, Miriam. Considerações sobre a ética no candomblé. In: Revista 

Antropologia. São Paulo, Online, 59(2): 109-130 [agosto/2016]. 

 _________. Obrigações e a construção de vínculos no candomblé. In: Mana 26 

(1), 2020. (Disponível em: < 

https://www.scielo.br/j/mana/a/BgQgGLH9FwwnhcrKLbqcRBG/?lang=pt>. 

Acesso em: 28/8/2022). 

 REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil 

do século XIX. Rio de Janeiro: Cia das Letras, 1991.  

 ________. Candomblé in nineteenth-century Bahia. In: MANN, K.; BAY, E. 

Rethinking the African diáspora: the making of a black Atlantic world in the 

bight of Benin and Brazil. Londres: Frank Cass. 2001, pp.: 116-134. 

 ROCHA, Agenor. Caminhos de Odu. 4ª ed. Rio de Janeiro: Pallas, 1999. 

 RODRIGUES, Evandro. A Representação do Africano e Afro-Brasileiro Nos 

Livros Didáticos de História Após a Lei 10.639/03: Entre Escritos e 

Perspectivas Docentes. Trabalho de Conclusão de Curso (Dissertação/Mestrado) 

– Curso de Pós-graduação Stricto Sensu (Mestrado Profissional) Profhistória, 

Faculdade de Ciências Humanas, Câmpus de Cáceres, Universidade do Estado 

de Mato Grosso, 2018. 

 RODRIGUES, Claudia. Nas fronteiras do Além: a secularização da morte no 

Rio de Janeiro (séculos XVIII e XIX). Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 2005.  

https://www.scielo.br/j/mana/a/BgQgGLH9FwwnhcrKLbqcRBG/?lang=pt


 

228 
 

 RODRIGUES, Douglas. Cientificismo e Positivismo Lógico: Anotações triviais 

de um pensador maldito. 2015. Disponível em: 

<https://medium.com/@DouglasRodrigues/cientificismo-e-positivismo-

l%C3%B3gico-anota%C3%A7%C3%B5es-triviais-de-um-pensador-maldito-

c0dba890c66f> Acesso em: 10/7/2020. 

 SANT´ANA, Antônio O. de. História e conceitos básicos sobre o racismo e seus 

derivados. In: MUNANGA, Kabengele (org.). In: Superando o racismo na 

escola. Brasil / MEC, 2005, pp.: 39-69. 

 SANTOS, Beatriz. Entre mouros e cristãos: os mandingas da “Guiné de Cabo 

 er e” século (XVI e XVII). Tese de mestrado em História. Niterói: UFF, 

março/2013. 

 SANTOS, Boaventura de Souza. Um discurso sobre as ciências. São Paulo: 

Cortez, 2008. 

 SANTOS, Boaventura; MENEZES, Maria. (Org.). Epistemologias do Sul. São 

Paulo: Cortez, 2010.  

 SANTOS, Ivanir dos. A caminhada em defesa da liberdade religiosa e seus 

desafios para a construção do diálogo inter-religioso. In: Numen: revista de 

estudos e pesquisa da religião. Juiz de Fora, v. 22, n. 1, jan./jun. 2019, pp. 26-

42. 

 ________. História da Intolerância e vestígios históricos para a reconstrução de 

uma memória coletiva das religiões de matrizes africanas. In: Revista Jesus 

Histórico. Rio de Janeiro, 19, 2017, pp.: 38-50.  

 SANTOS, Bruno dos. Raça, racismo e questão racial no ensino de história: 

uma análise a partir dos livros didáticos. Dissertação de mestrado. UEMS – 

Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul. 2018. 

 SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nàgô e a morte: pàde, àsèsè e o culto de égun 

na Bahia. 11ª edição. Petrópolis: Vozes, 1986. 

 SCHWARCZ, Lilia. Dos males da dádiva: sobre as ambiguidades no processo 

da abolição brasileira. In: CUNHA, O.; GOMES, F. (Org.). Quase cidadãos: 

histórias e antropologias da pós-emancipação no Brasil. Rio de Janeiro: FGV, 

pp.: 16-25, 2007.  

 SALAMI, Sikiru. Poemas de Ifá e valores de conduta social entre os Yoruba da 

Nigéria (África do Oeste) - São Paulo. Tese (doutorado) - Faculdade de 

https://medium.com/@DouglasRodrigues/cientificismo-e-positivismo-l%C3%B3gico-anota%C3%A7%C3%B5es-triviais-de-um-pensador-maldito-c0dba890c66f
https://medium.com/@DouglasRodrigues/cientificismo-e-positivismo-l%C3%B3gico-anota%C3%A7%C3%B5es-triviais-de-um-pensador-maldito-c0dba890c66f
https://medium.com/@DouglasRodrigues/cientificismo-e-positivismo-l%C3%B3gico-anota%C3%A7%C3%B5es-triviais-de-um-pensador-maldito-c0dba890c66f


 

229 
 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. 

Departamento de Sociologia. 1999. 

 SÃO BERNARDO, Augusto de. A lenda e lei: a ancestralidade afro-brasileira 

como fonte epistemológica e como conceito ético-jurídico normativo. In: 

Revista Odeere. Revista do Programa de Pós-Graduação em Relações Étnicas e 

Contemporaneidade – UESB. Volume 3, número 6, Julho – Dezembro de 2018. 

 SENE, Eustáquio de; MOREIRA, João Carlos. Geografia – volume 3. São 

Paulo: Scipione, 2009. 

 SILVA; BATISTA; SOARES. A filosofia africana nos livros didáticos de 

filosofia. In: Problemata: R. Intern. Fil. V. 9. n. 4, pp. 36-49. 2018. 

 SILVA, J.; FELIX, T. ASPECTOS básicos sobre o sujeito individual e a 

coletividade nas religiões de matrizes africanas. In: Revista Calundu –Vol.4, 

N.2, Jul-Dez 2020. Pp.: 156-168. 

 SILVA, JOICE. Intolerância religiosa e teatro no ensino de História. 

Dissertação de mestrado. UFP –Universidade Federal do Paraná. 2018. 

 SILVA, Sebastião Fernando da. A filosofia de Òrúnmìlá-Ifá e a formação do 

bom caráter – Goiânia. Dissertação (mestrado) – Pontifícia Universidade 

Católica de Goiás, Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu em Ciências da 

Religião. 2015. 

 SILVA, Tomaz Tadeu da. (Org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos 

estudos culturais. 12ª ed. Rio de Janeiro: Vozes, 2012. 

 SILVA, Rosangela Santos. Literatura e cultura: narrar a identidade religiosa 

em Viva o povo brasileiro de João Ubaldo Ribeiro. Dissertação (mestrado) – 

Universidade Estadual de Feira de Santana, Programa de Pós-Graduação em 

Estudos Literários – Feira de Santana, 2015. 

 SIMÕES, C. A relação entre a escolaridade e a pobreza: uma análise das 

políticas para democratização do acesso ao ensino superior no Brasil. In: 

<https://seer.imed.edu.br/index.php/REBES/article/view/2392/2298>. Acesso 

em: 19/2/2022. 

 SLENES, Robert. Na senzala, uma flor: esperanças e recordações na formação 

da família escrava. Rio de Janeiro, Nova Fronteira, 1999. 

 SMITH, R. Kingdoms of the Yoruba. Londres: James Currey, 1988.  



 

230 
 

 SOARES, A. Sincretismo afro-católico no Brasil: lições de um povo em exílio. 

In: Revistas de estudos da religião, n.3, pp.: 45-75, 2002. 

 SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negra brasileira. 3ª ed. 

Rio de Janeiro: Mauad X, 2019. 

 SOUZA, ODAIR DE. A educação para as relações étnico raciais no ensino de 

história: memórias e experiências de professoras da Educação Básica. 

Dissertação de mestrado. UFSC-Universidade Federal de Santa Catarina. 2018. 

 SOUZA, Gonçalo cruz de. A casa de Airá: criação e transformação das casas 

de culto nagô: Salvador, Rio de Janeiro, São Paulo e Campo Grande. USP. 

Departamento de História. Mestrado em História Social. São Paulo, março de 

2008.  

 SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: UFMG, 2010. 

 SUBRAHMANYAM, Sanjay. Impérios em concorrência: histórias conectadas 

nos séculos XVI e XVII. Lisboa: ICS, Imprensa de Ciências Sociais, 2012. 

 TAVARES, Leonardo. Esse terreiro tem história: ensinando história e cultura 

afro-brasileira por meio de um estudo sobre o candomblé. Dissertação de 

mestrado. UFRRJ – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. 2019. 

 TAVARES, Fátima. Notícias sobre as festas no terreiro do pinho gege dahomé, 

a terra das cobras em Maragojipe-BA. In: Festas na Baía de Todos os Santos: 

visibilizando diversidades, territórios, sociabilidades. Salvador : EDUFBA, 

2015. Pp.: 213-226. 

 SWEET, James. Recriar África: cultura, parentesco e religião no mundo afro-

português (1441 – 1770). Portugal, Lisboa: Edições 70, 2007.  

 SOUZA, Junior. Dendê, Quizanga, Topá de Cima e Pinho. Salvador: Brasil com 

Artes, 2013. 

 THOMAS, Louis-Vincent. La mort africaine: idéologie funéraire en Afrique 

noire. Paris: Payot & Rivages, 1981. Disponível em: < 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k3346905f/f141.item>. Acesso em 

29/12/2020. Pp.: 20-41, 123-129. 

 THOMPSON, E. P. Educação e experiência. In: _______. Os românticos: a 

Inglaterra na era revolucionária. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002, 

pp.: 7-47. 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k3346905f/f141.item


 

231 
 

 THORNTON, John. A África e os africanos no mundo Atlântico: 1400-1800. 

Rio de Janeiro: Elsevier, 2004.  

 VERGER, Pierre. Notas sobre o culto aos orixás e voduns. 2ª ed. São Paulo: 

Edusp, 2012. 

 _________. Orixás. São Paulo: Corrupio, 1986.  

 _________.  Noção de Pessoa e Linhagem Familiar entre os Iorubás. 

Comunicação apresentada no Coloquio Internacional, Paris (1991). Rio de 

Janeiro: Ed. Axis Mundi, 2002. 



 

232 
 

 VIEIRA, Guilherme. Religiosidades em coleções didáticas de história - História 

Sociedade e Cidadania [2013] e Nova História Integrada [2015]. Dissertação 

de mestrado profissional (ProfHistória). UFSC-Universidade Federal de Santa 

Catarina. 2018. 

 VIEIRA, Bianca. Mulheres negras no Brasil: trabalho, família e lugares 

sociais. Campinas/ SP, 2018. 

 WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, 

(re)existir y (re)vivir. Tomo I. Quito, Ecuador: Ediciones Abya-Yala. In: Práxis 

Educativa, Ponta Grossa, v. 10, n. 2, jul./dez. 2015. pp.: 585-590. Disponível 

em: <http://revistas2.uepg.br/ojs_new/index.php/praxiseducativa>. Acesso em: 

20/7/2020. 

 ________. Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento y 

posicionamiento ―otro‖ desde la diferencia colonial. In: CASTROGÓMEZ, 

Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (Comp.). El giro decolonial: reflexiones 

para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo 

del Hombre Editores et al., 2019. 

 WAREHAM, Christopher Simon. A Duty to Explore African Ethics? In:  

Springer Science+Business Media. B.V. Steve Biko Centre for Bioethics, 

University of the Witwatersrand, Johannesburg, Gauteng, South Africa. 10 / 7/ 

2017. 

 WERÁ, Kaká. Entrevista Roda Viva em 11/1/17. In: TV Cultura. NET. 

Disponível em: < https://www.youtube.com/watch?v=vNJYqBE0w90> . Acesso 

em: 14/2/22. 

 ZOSSOU, Alban. O percurso histórico da língua fon: a assimilação de outras 

línguas pelo fon na república de Benim. In: Revista Intercâmbio dos Congressos 

Internacionais de Humanidades - ISSN 1982-8640. Ano 2020, pp. 203-212. 

 

 

 

 

 

 

 



 

233 
 

 


