
1
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

Scientific
Journal of
Applied 
Social and 
Clinical 
Science

v. 2, n. 6, 2022

All content in this magazine is 
licensed under a Creative Com-
mons Attribution License. Attri-
bution-Non-Commercial-Non-
Derivatives 4.0 International (CC 
BY-NC-ND 4.0).

INVESTIGACIÓN ACCIÓN 
INTERCULTURAL 
SENTIPENSANTE PARA 
EDUCAR SIN VIOLENCIA

Eduardo Andrés Sandoval Forero
Profesor-investigador
Universidad Autónoma del Estado de México



2
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

Resumen: En el presente artículo se reflexiona 
sobre la experiencia de investigación aplicada 
en 90 escuelas del Estado de México en los 
años 2016--2017 en el sector educativo de 
formación inicial, secundaria y bachillerato. 
Se utilizó la metodología de Investigación-
Acción Intercultural (IA-I) para los conflictos 
y la paz con técnicas de investigación de 
observación participante, entrevistas y 
sondeo de opinión. Los resultados muestran 
que en las escuelas tiene presencia de manera 
hegemónica la convivencia no violenta, la 
armonía y la solidaridad de la mayoría de 
los padres de familia, estudiantes, profesores 
y administrativos. De manera creciente se 
manifiestan las violencias, el acoso escolar, 
la discriminación y las agresiones físicas y 
psicológicas. Las conclusiones se centran 
en los resultados obtenidos de la I-AI para 
investigar y modificar realidades adversas 
en el ámbito educativo, para educar en 
la paz, para formar/nos en el proceso de 
investigación y también producir materiales 
de educación y de cultura para la paz. 
Palabras clave: Investigación Acción 
Intercultural, convivencia escolar, educación 
para la paz, conflictos. 

INTRODUCCIÓN
La investigación Acción Participante 

es uno de los paradigmas emergentes en 
América Latina que en los años setenta del 
siglo pasado empieza a cuestionar la matriz 
del método “científico-positivista”, rompiendo 
con la tradicional relación sujeto-objeto de 
la investigación a través de la integración 
participativa del sujeto social en el proceso 
de investigación. Este método de investigar 
para transformar es otro de los desafíos a la 
investigación hegemónica del positivismo, 
al considerar que no hay “ciencia neutral” ni 
“científicos neutrales” y que la ciencia que 
se hace en todos los casos está al servicio de 
unos u otros intereses. También el método de 

investigación acción participante rompe con 
la verticalidad en la investigación y trabaja en 
sentido horizontal de manera dialógica con los 
sujetos sociales que hacen parte del proceso de 
investigación. Por ejemplo, en la investigación 
acción que se realiza en la educación, los 
estudiantes no son considerados objetos de 
la investigación, sino sujetos participativos en 
el proceso de la investigación y en la acción 
colectiva transformadora. 

Con el método de investigación acción 
participativa (IAP) se abandona el saqueo de 
información y la utilización de los “informantes 
clave” en  escenarios investigados donde no 
se le regresa a la comunidad los resultados 
de la investigación, quedando al servicio de 
propósitos personales o académicos, y para el 
caso que nos ocupa en el presente texto, con 
la Investigación Acción Intercultural (IAI), 
se trata de romper con el clásico sentido de 
la antropología y sociología coloniales de 
hablar “con el otro”, de “investigar al otro”, 
de “conocer al otro”, de “saber del otro”, de 
“hablar por el otro”, de “enseñar al otro”, por el 
verdadero diálogo con el otro, no para sacarle 
información “al otro”, sino para co-producir 
conocimiento y acción transformadora de 
carácter colectivo. 

Si el objetivo de la investigación es 
transformar una realidad con procesos de 
conocimiento liberador, entonces lo más 
indicado es realizar Investigación Acción 
Participativa (IAP), cuyos fundamentos 
epistémicos, teóricos y metodológicos 
posibilitan que los investigadores, junto con 
los sujetos sociales colectivos, sean agentes de 
transformación, cambio social y liberación, en 
total ruptura con el colonialismo intelectual 
propio del cientifismo positivista. Este tipo de 
investigación fue desarrollada con creces por 
el sociólogo colombiano Orlando Fals Borda 
a partir del principio de “investigar la realidad 
para transformarla”, mediante el análisis 
crítico de la praxis realizada en Colombia 



3
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

en una condición relacional del saber del 
intelectual con el saber popular. 

Confluye en este torrente de investigación 
crítica y transformadora, entre muchos otros 
latinoamericanos, el brasileño Paulo Freire, 
con su teoría y práctica de la educación popular 
y la educación para la práctica de la libertad, 
considerando también a los sujetos sociales 
seres humanos constructores de identidad, 
de sentidos, de cambio educativo y social. 
Reflexión crítica y práctica transformadora 
acompañan el pensamiento y la praxis de 
Paulo Freire: […] el momento fundamental 
en la formación permanente de los profesores 
es el de la reflexión crítica sobre la práctica. 
Es pensando críticamente la práctica de hoy o 
la de ayer como se puede mejorar la próxima. 
(Freire, 2004, p. 40). 

Esta concepción de compromiso en la 
investigación con acción transformadora 
desarrollada por el profesor Fals Borda, plantea 
la transgresión de las fronteras disciplinarias, 
la decolonialidad del pensamiento y de la vida 
social, el empoderamiento de la sociedad civil, 
el rechazo a la dominación y la construcción 
de sociedades democráticas con justicia social, 
necesarias para construir la paz. Muy útil es 
la acción participativa en la investigación, 
no solo para conocer las violencias, sino 
principalmente para desaprenderlas, 
mediante procesos transformadores en 
valores orientados a las paces.

La perspectiva metodológica de la 
Investigación Acción Participativa representa 
una ruptura con las tradicionales formas de 
hacer investigación en las ciencias sociales, 
teniendo como principio entrelazar el 
conocimiento de una realidad con su acción 
transformadora, es decir, que se conoce la 
realidad social en tanto se incide sobre ella, 
por lo que el conocimiento que se produce 
colectivamente debe ser de utilidad para 
resolver problemas sociales que en el proceso 
empoderan a los grupos sociales subalternos 

para buscar mejores condiciones democráticas 
y de vida para revertir la dominación y la 
explotación (Fals Borda, 1993; Freire, 1990). 
En esta concepción y praxis, el investigador 
y los actores sociales mantienen relaciones 
horizontales y democráticas en sus quehaceres 
de investigación y de transformación, donde el 
conocimiento no es neutral como lo pregona 
el positivismo, sino que sirve a intereses 
sociales, y para el caso de la IAP, debe de estar 
al servicio de la transformación de la sociedad 
(Martín-Baró, 1990; Fals Borda, 1993). Para 
ello, es imprescindible tener presente las 
relaciones de poder en todo el proceso de 
investigación. 

De acuerdo con lo bosquejado, la IAP 
promueve a nivel teórico y en el plano de 
la praxis el diálogo entre el conocimiento 
“científico” y el conocimiento “popular”, 
actuando como “co-investigadores” y 
“compañeros de acción” en proyectos de 
investigación/acción. Este método de 
combinación del conocimiento de la realidad 
con la acción para modificarla supone que la 
investigación realizada en esta concepción 
es también una acción de conocimiento 
como de transformación colectiva donde los 
investigadores son entes “sentipensantes” de 
la realidad. En esta revaloración del saber, 
Orlando Fals Borda, en su texto sobre “La 
ciencia y el pueblo” (1980), dice que la creación 
del conocimiento genera una “ciencia de la 
gente” o “ciencia del pueblo”.  

Investigación Acción participante que para 
el caso de estudio se propuso tener en uno de 
sus ejes la noviolencia, concepto retomado 
de Mario López en su definición simple y 
compleja:  

Una primera definición, simple, muy 
comprensible y asequible, digamos que 
de amplio espectro, podría ser el que 
la noviolencia sea definida como una 
metodología activa para influir en el curso y 
en el resultado pacífico de un conflicto. […] 
Una segunda definición, menos simple, más 



4
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

profunda y compleja es aquella por la que 
podríamos definir a la noviolencia como 
“la acción, el deber y el convencimiento 
por la justicia dentro del respeto total de 
las personas y la vida de los adversarios, 
renunciando al uso de todo tipo de violencia 
para conseguir esos objetivos” (López, 2001, 
p.195).

A partir de estos planteamientos de 
transformación social y teniendo en cuenta las 
crecientes manifestaciones de violencias en las 
escuelas de México, el gobierno del Estado de 
México, a través del Programa de Valores por 
una Convivencia Escolar Armónica, el cual 
se estructuró en las redes “Interinstitucional”, 
“Académica y de Investigación”, “Docentes, 
Estudiantes y Familias”; nos solicitó en 2015 
acciones de intervención contra las violencias 
en la escuela. Se venían aplicando sanciones 
contra los estudiantes, expulsiones de la 
escuela, requisas a las bolsas, sanciones a los 
profesores, inculpación a los padres de familia, 
amenazas jurídicas, cárcel y todo lo que un 
estado dispone para sancionar y reprimir 
violentamente las agresiones y violencias 
presentadas en la escuela, sin obtener 
resultados satisfactorios, pues las estadísticas, 
además de su control, seguían ascendiendo. 

Frente a la problemática y a lo solicitado, 
propusimos elaborar un programa de 
Educación para la convivencia escolar 
armónica que fuera de participación colectiva 
por parte de autoridades, docentes, alumnos 
y padres de familia a partir de una visión 
de integración y fraternidad de nuestros 
estudiantes y con ello coadyuvar a una 
educación humana, social, participativa y 
pacífica.

Aprobada la propuesta, procedimos en 
el Estado de México a realizar Investigación 
Acción Intercultural (IAI) con diversas 
acciones de participación social orientadas 
a transformar condiciones de agresiones, 
violencias, exclusiones y conflictos que en la 
mayoría de los casos trascendían a diversos 

tipos de violencias, por una convivencia 
escolar armónica en varias escuelas durante 
los años 2015-2016. 

En este sentido, el presente artículo inicia 
con el planteamiento teórico que construimos 
en torno a lo que denominamos Investigación 
Acción Intercultural (IAI) para los conflictos 
y la paz; se continúa con los referentes 
metodológicos, luego se exponen resultados 
de la investigación y por último se presentan 
algunas conclusiones. 

SENTIPENSAR LA INTER-
CULTURALIDAD PARA LOS 
CONFLICTOS Y LA PAZ

De acuerdo a las líneas expuestas de la 
Investigación Acción Participante y tomando 
el caso de la interculturalidad en perspectiva 
de paz que tiene  en cuenta que uno de sus 
objetivos es la relación y el diálogo respetuoso 
entre culturas, sin duda que la acción 
intercultural basada en la investigación 
es prometedora para la generación de 
conocimiento diverso y colectivo; para 
la transformación de las visiones y de las 
relaciones hegemónicas occidentales; para 
el reconocimiento y emancipación de las 
diversas culturas; para el aprendizaje entre 
culturas; para la recuperación de saberes 
y conocimientos tradicionales; para el 
mejoramiento de condiciones de vida de 
comunidades urbanas y rurales; para la 
construcción de identidades; y para vincular 
la docencia con la investigación y el cambio 
social. 

Nuestro punto de partida consiste en tener 
en cuenta que en cualquier relación que se 
presente entre culturas en la sociedad, en las 
comunidades, entre grupos étnicos, clases 
sociales, grupos religiosos, agrupaciones 
políticas, grupos sociales, centro educativo, 
salón de clase, etc., se trata de una relación 
dual; de conflicto, por una parte, y por otra 
de intercambio cultural, en interacciones 



5
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

diversas que se construyen y transforman de 
manera permanente. En algunos casos el nivel 
del conflicto puede ser de choque cultural, 
conllevando agresiones y violencias diferentes. 

La conflictividad en las relaciones 
interculturales es multicausal y tiene diferentes 
dimensiones, al igual que distintos enfoques 
para tratar los conflictos, proponiéndose 
en nuestra perspectiva la valoración del 
conflicto con un enfoque integral y positivo 
en su intervención y en su resolución o 
transformación para prevenir cualquier 
manifestación de violencia. Hablar de inter-
culturalidad es hablar de un inter-cambio 
de saberes, y esto, en palabras de Fals Borda 
(1985), es una relación dialógica en la que 
se rompen las diferencias sociales entre los 
sujetos, mediante una postura abierta frente 
a los aportes de todos los participantes, sean 
académicos o pueblo en general.  

La Investigación Acción Intercultural se 
propone, en esencia, subvertir la colonialidad 
del saber concretándose en la descolonización 
generadora de nuevos saberes, que en la 
interacción investigativa intercultural se 
presenta dialógicamente de manera horizontal 
con el compromiso y la praxis de intervenir 
colectivamente para mejorar condiciones 
educativas, sociales, comunitarias, etc. Es 
acción intercultural en perspectiva crítica, 
teniendo presentes los ejes rectores de las 
relaciones entre las culturas, tales como 
el poder, la economía, la desigualdad, la 
discriminación, el racismo, la exclusión, las 
relaciones sociales, las relaciones inter-étnicas 
y los conflictos que forman parte de las 
diversidades, las diferencias y las convivencias. 

Es un método de investigación no solo para 
generar conocimiento, sino para transformar 
realidades adversas a la convivencia armónica, 
para incidir en prevención de las violencias, 
la transformación de conflictos con técnicas, 
medios y procedimientos no violentos que 
estimulen la cultura de paz con justicia social 

en los contextos de diversidad y diferencias 
culturales donde la comunidad educativa, o 
cualquier otro tipo de comunidad, se disponga 
a gestionarlos colectivamente y por medios 
no violentos. Este tipo de investigación 
acción articula de manera permanente el 
conocimiento de una realidad en espacio y 
tiempo con la acción transformadora y la 
formación de los participantes, es decir, que 
vincula el conocimiento de la diversidad y 
las diferencias sociales y culturales con la 
acción intercultural para prevenir violencias 
y transformar de manera no violenta los 
conflictos con la formación crítica y autocrítica 
del colectivo involucrado en la Investigación 
Acción Intercultural.   

Se propone este tipo de Investigación 
Acción Intercultural (IAI) para contextos 
como la escuela, donde buena parte de 
los conflictos que derivan en violencia 
física, acoso escolar, violencias de género, 
homofobia, violencia cultural, violencia 
simbólica, exclusiones, racismo, idiofobia 
y violencia psicológica, tiene su origen en 
la no aceptación, intolerancia y rechazo 
a la diversidad de género, social, cultural, 
religiosa, política, preferencias sexuales 
(lesbianas, gays, bisexuales, transgéneros, 
intersexuales), aspecto físico (altos, medianos, 
bajitos, flacos, gordos, obesos, delgados, de 
mediana complexión, fuertes, cabello corto 
y largo), color de piel (blancos, morenos, 
mestizos, afrodescendientes, indígenas), 
regional (norte, centro, sur, campo, ciudad, 
poblado), usos diversos en cejas, orejas, nariz 
o boca (aretes, piercings), condiciones físicas 
(discapacitados), familias diferentes, etc. 

La Investigación Acción Intercultural se 
sugiere como metodología para investigar 
conflictos, violencias y convivencias pacíficas 
en el aula y la escuela, para cambiar prácticas 
educativas y relaciones en la comunidad 
escolar que afectan la convivencia pacífica y la 
atención a los conflictos con procedimientos 



6
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

no violentos. Para este tipo de investigación 
se requiere tener muy en cuenta que es un 
trabajo colectivo, que el trato con los actores 
sociales es de sujeto a sujeto, la relación es 
simétrica, de tipo horizontal, se estudia la 
realidad junto con los sujetos sociales para 
cambiar prácticas, conductas, dinámicas 
y relaciones adversas en el aula, la escuela 
y su entorno, el compromiso es generar 
ambientes interculturales de paz.  Para ello 
es imprescindible que, en el grupo de acción, 
y con los sujetos sociales donde se realiza la 
investigación-acción, se concientice sobre 
la diversidad, las diferencias, los conflictos, 
las violencias y la construcción de relaciones 
interculturales pacíficas. Este método de 
Investigación Acción Intercultural por sí 
mismo es de diálogo cultural, de diálogo entre 
los saberes de la academia y el saber popular, 
no es de “diálogos” de sometimiento, es     de la 
construcción de una ciencia propia, colectiva, 
desde abajo, no occidentalocéntrica. Al 
sistematizar el proceso y la experiencia de 
la investigación-acción, reflexiona sobre sus 
propios discursos y prácticas. 

Amerita recordar que el concepto 
“concienciación” fue empleado intensamente 
por Paulo Freire haciendo referencia a la 
toma de conciencia, la cual se acrecienta o se 
despierta en el proceso de auto-investigación 
y de reflexión colectiva. Para nuestro caso 
de la Investigación Acción Intercultural, la 
“concienciación” del equipo de acción y de 
los sujetos sociales involucrados se realizará 
mediante el intercambio de información, 
de conocimientos y de saberes generados 
en la propia investigación y en los diálogos 
y discusiones colectivos sin pedagogías y 
dinámicas de tipo vertical. 

Cada grupo áulico, cada escuela y cada 
comunidad educativa crea sus propias 
relaciones interculturales pacíficas 
dependiendo de su contexto específico. 
Estamos aludiendo a que la Investigación 

Acción Intercultural es situada, es 
contextualizada e indaga lo objetivo de 
las relaciones pacíficas, conflictivas y 
violentas en el aula, la escuela o su entorno 
social o comunitario, así como también la 
subjetividad de esas relaciones, la percepción 
que los sujetos tienen en las interacciones. 
Conocer esas dimensiones objetivas y 
subjetivas que inciden negativamente 
en la convivencia pacífica permite en la 
acción intercultural deconstruir historias, 
vivencias y pensamientos coloniales de 
dominación, racialización, etnocentrismo, 
antropocentrismo y patriarcalismo, entre 
otras, que constituyen la profundidad de 
los discursos y la praxis de muchas de las 
violencias. 

Ante la amplia posibilidad de conflictos 
y violencias en el ámbito educativo que 
se relacionan con las diversidades, la 
educación intercultural, por contener, entre 
muchos otros principios, la inclusión, es el 
fundamento de la paz en la escuela toda vez 
que se propone conocer, reconocer y respetar 
la diversidad para convivir pacíficamente en 
las diferencias. Construir aulas y escuelas 
de paz constituye un valioso aporte desde 
la educación a la creación de condiciones 
de paz integral duraderas y sustentables. 
Educar para la paz integral son procesos de 
formación reflexivos, vivenciales e integrales 
de la persona y su entorno, basados en los 
derechos humanos, la gestión pacífica de los 
conflictos, la interculturalidad para la paz, 
la justicia social, la libertad, la democracia, 
la dignidad del ser humano, la equidad de 
género y la convivencia armónica con la 
naturaleza. 

En resumidas cuentas, la convergencia 
teórica y metodológica del método de IAP 
y sus fases en el proceso de investigación, 
son el fundamento para la Investigación 
Acción Intercultural que tiene como uno de 
sus objetivos el conocimiento colectivo en la 



7
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

escuela y su entorno de realidades objetivas 
y subjetivas de conflictos, violencias y paces 
con el compromiso de actuar junto con los 
sujetos sociales para la trasformación de esas 
condiciones desfavorables por ambientes 
de convivencia no violenta, así como para 
fortalecer, desarrollar y consolidar condiciones 
y ambientes sociales interculturales de no 
violencia. 

Dependiendo de los objetivos de la 
investigación, este método de IAI puede 
ser complementado con el método de la 
Etnografía para la Paz (Etnopaz) que también 
converge en la necesaria transformación social 
por un mundo más justo, más equitativo, 
menos desigual, y en micro contextos, como el 
educativo, se fragua la emancipación pacífica. 

Teniendo en cuenta que el método de 
la Investigación Acción Intercultural busca 
producir conocimiento educativo y social para 
generar el cambio sobre la realidad estudiada, 
se precisa de comprender e interpretar las 
prácticas y las percepciones sociales para 
cambiarlas y mejorarlas en el proceso de 
las fases de la investigación acción, siendo 
pertinente señalar que dichas fases no son un 
recetario, son más bien orientadoras y deberán 
ser adecuadas a cada contexto investigativo, 
pues la forma de generar conocimiento parte 
del mundo empírico, inmediato, cotidiano, 
particular de los sujetos/actores en el aula, la 
escuela o el contexto educativo, explicando los 
procesos y los fenómenos escolares desde una 
perspectiva histórica y en sentido integral.

Por ser la Investigación Acción 
Intercultural analítica de realidades, reflexiva 
de las diversidades y diferencias, dialógica 
con todos los actores sociales, comprometida 
mediante la participación transformadora en 
la acción pacífica, crítica en la perspectiva 
de análisis, luchadora por la justicia social, 
la libertad, la paz y la verdadera democracia 
participativa, es también de autocrítica 
permanente, de reconocimiento y aprendizaje 

de los errores cometidos en las elaboraciones 
teóricas y en la labor social. Es por ello que 
las fases de esta investigación son guías en 
sus grandes referentes, pero de acuerdo a la 
realidad concreta pueden ser incluidas otras 
fases necesarias o complementarias al gran 
trabajo de la acción intercultural. 

En la escuela y las universidades, 
históricamente se han impartido cursos, 
asignaturas o unidades de aprendizaje 
(civismo, ética, religión, diversidad étnica, 
diversidad cultural, derechos humanos, etc.) 
para el comportamiento y la convivencia de 
los estudiantes en la escuela y en la sociedad. 
Han sido cursos de relleno curricular y 
la teoría ha servido para que los alumnos 
aprueben materias obligatorias u optativas 
que les sirven para cumplir con el plan de 
estudios. La práctica, la realidad social de los 
conflictos y las violencias generadas en buena 
medida por la no aceptación de la diversidad 
y la diferencia, son alarmantes en México y 
toda América Latina. ¿Qué hace la escuela 
y los profesores ante los conflictos y las 
crecientes violencias? Los resultados siguen 
siendo desalentadores ante las estadísticas de 
la violencia directa, y las violencias culturales 
y simbólicas que poca y nula visibilización 
tienen. 

La falta de educación intercultural senti-
pensante para los conflictos y la Paz en el 
aula, se traduce en prácticas de racismo, 
exclusión, intolerancia, xenofobia, misoginia, 
violencia física, social, cultural y simbólica. Se 
desestructura la convivencia escolar teniendo 
en cuenta que   los problemas, conflictos y 
violencias en el aula y la escuela se entienden 
como una relación social basada en la 
confrontación de subjetividades, intereses 
o necesidades entre dos o más sujetos 
educativos, derivados de la intolerancia y el 
rechazo a las diversidades. 

Ante estas realidades de conflictos que 
trascienden a violencias, se propone formar 



8
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

investigadores y transformar realidades 
con el método de la Investigación Acción 
Intercultural, donde los estudiantes sean 
asumidos como sujetos sociales activos, no 
como receptores pasivos de conocimientos 
librescos, y el docente como sujeto social 
que abandona el tradicional rol de “experto” 
repetidor de conocimientos. Se trata de 
sentir y pensar los conflictos y las violencias 
para deconstruirlos en saberes y prácticas 
senti-pensantes de paz y conflictos a 
partir de convivencias interculturales 
pacíficas en escuelas diversas pero libres de 
discriminación y de violencias, de manera 
que cultivemos la interculturalidad para 
potenciar transformaciones en las personas y 
en la comunidad educativa que aporten desde 
la escuela a los cambios societales necesarios 
para cosechar una paz integral, duradera y 
sustentable. 

Este método de la Investigación Acción 
Intercultural en la escuela y en el aula, integra 
el conocimiento y la acción como estrategia 
de cambio positivo de profesores y alumnos 
para potenciar la convivencia armónica y 
el desarrollo escolar de toda la comunidad, 
teniendo en cuenta las estructuras societales 
y educativas, los procesos de la diversidad 
cultural, la organización social, los sujetos 
sociales, los contextos, las problemáticas, las 
interacciones subjetivas, los conflictos, las 
violencias y las paces. 

En resumidas cuentas, este método de 
investigación sentí-pensante (en el sentido de 
Fals Borda) combina el conocimiento teórico 
y analítico con la práctica, otorgando a los 
colectivos involucrados en la investigación 
acción intercultural una emancipación 
pacífica a través de la conciencia crítica 
de sus problemas, sus conflictos, sus 
violencias, sus posibles soluciones, su 
identidad, su cultura, sus potenciales formas 
de organización y de lucha por la justicia 
social, la democracia, la convivencia en la 

diversidad y la interculturalidad para la paz. 
Emancipación y acción intercultural pacíficas 
que acontecen durante y después del proceso 
de transformación social o escolar.

METODOLOGÍA
El propósito de la investigación se orientó 

a conocer los tipos de convivencia (pacíficos y 
violentos) existentes en las escuelas del estado 
de México para, mediante la investigación 
acción intercultural (IAI) para los conflictos 
y la paz, construir caminos de convivencia 
armónicos en el contexto escolar. El estudio 
se desarrolló con técnicas, estrategias y 
procedimientos de análisis cualitativos. Se 
decidió trabajar en la etapa inicial con un 
“equipo motor” de 29 docentes en activo. 

TÉCNICAS DE INVESTIGACIÓN 
La información, observación, participación 

y análisis se realizó en 90 escuelas de formación 
inicial, educación secundaria y bachillerato 
utilizando las siguientes cinco técnicas: 

a. Reuniones de padres de familia 
realizadas en escuelas de 50 municipios 
mexiquenses.
b. Entrevistas informales con padres, 
madres y tutores
c. Entrevistas abiertas con profesores
d. Entrevistas informales con autoridades 
y personal administrativo. 
e. Sondeo de opinión de Madres, padres 
y tutores. 

Se emplearon cinco técnicas de 
investigación cualitativa determinando que el 
sondeo de opinión no constituye una técnica 
cuantitativa ni una muestra representativa, 
aunque para efectos de comprensión del 
sondeo aplicado a 2,500 padres de familia 
se haya agrupado, cuantificado, graficado 
y resumido con algunos datos numéricos, 
utilizando el software estadístico Statistical 
Package for the Social Sciences (SPSS) y para 
el análisis cualitativo utilizamos el software 



9
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

Atlas.ti, los cuales facilitaron el procesamiento 
y análisis de información para posteriormente 
pasar a la fase de la acción-intercultural para 
los conflictos y la paz. El 20 por ciento de las 
entrevistas y del sondeo de opinión estuvo 
compuesto por padres, mientras que el 80 por 
ciento por madres de familia. 

En resumen, la primera fase de la 
I-AI consistió en conformar un “equipo 
motor” para conocer parte de la realidad de 
convivencia, conflictos y violencias en las 
escuelas mexiquenses. En la segunda fase se 
elaboraron las estrategias y los instrumentos 
para la acción intercultural de educación 
para la convivencia armónica. Se procedió 
con el “equipo motor” a la formación y 
capacitación de más de un millar de profesores 
mediante el sistema de cascada. Paralelo a 
la intervención escolar se creó el programa 
de Maestría y Doctorado en Educación para 
la Paz y la Convivencia Escolar con un total 
de sesenta docentes en activo. En la tercera 
fase procedimos a la sistematización de la 
experiencia de manera crítica y autocrítica. 
Una cuarta fase consistió en la sistematización 
de la experiencia y la elaboración del informe 
de la IAI. 

RESULTADOS. INSTRUMENTOS DE 
EDUCACIÓN PARA LA CONVIVENCIA 
ESCOLAR ARMÓNICA

Por razones de espacio solo anotamos 4 
aspectos básicos de la convivencia y para una 
comprensión elemental los presentamos con 
datos numéricos. 

Conflictos en la familia. Los padres y 
madres de familia encuestados y entrevistados 
reportaron que el principal motivo de 
conflictos es la falta de dinero con un 36.5 por 
ciento, siendo el arreglo de la casa el segundo 
motivo con un 27.2 por ciento. En el caso de 
los padres de familia el porcentaje de aquellos 
que consideran los problemas de dinero como 
los principales motivos de disgusto, desciende 

ligeramente a 34.3 por ciento mientras que 
aumenta el que afirma que el arreglo de la casa 
es generador de disgusto en su hogar con un 
30.6 por ciento. En cambio, para las madres 
de familia el dinero como motivo de disgusto 
aumenta ligeramente hasta 37.2 por ciento, 
mientras que en relación al arreglo de la casa 
desciende a 26.2 por ciento.

Conflictos con los hijos. Con relación a los 
conflictos que tienen los padres/madres de 
familia con sus hijos, encontramos que el 39.4 
de ellos afirmó que eran relacionados con la 
conducta del hijo. Es importante resaltar que 
los encuestados emitían algunos comentarios 
que mostraban que en los grados de preescolar 
y primario los problemas de conducta estaban 
relacionados con lo que llamaban “berrinche” 
mientras que en los niveles secundario y 
medio superior con lo que denominaban 
“rebeldía” conducta que relacionaban 
directamente con la adolescencia. El segundo 
problema reportado con los hijos es con 
relación a la escuela, ya sea por la conducta 
de los hijos dentro de ella, o por sus “bajas 
calificaciones”, o porque no realizan sus tareas 
escolares. En esta categoría de problemas por 
motivos escolares encontramos al 17.9 por 
ciento. Por otra parte, el 16. 2 por ciento de los 
encuestados afirmó no tener ningún tipo de 
problema con sus hijos. 

Solución de conflictos. Respecto a las 
soluciones que los padres/madres de familia 
dan a sus conflictos con los hijos observamos 
que el 70.6 por ciento opta por el diálogo con 
sus hijos. En muchos casos los padres afirman 
que intentan dialogar pero que sus hijos no 
lo permiten o que no saben cómo acercarse, 
esto nos muestra que hay un fuerte interés en 
la resolución no violenta de los problemas y 
conflictos familiares, pero hace falta reforzar el 
modo de llevar a cabo este interés. La segunda 
forma más recurrida por los padres/madres 
de familia para resolver los conflictos es el 
castigo con un 11.9 por ciento. Con relación 



10
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

a esta forma de solucionar los conflictos, 
algunos de los encuestados comentaron que 
intentan dialogar con sus hijos, pero al no 
poder resolver el problema recurren a algún 
castigo, principalmente retirar algún objeto 
de valor o quitar algún permiso.

Qué hacen ustedes (Madre/padre/tutor) 
para solucionar los problemas con su hija/
hijo. Del total de los padres/madres de familia 
entrevistados y encuestados encontramos 
que el 93 por ciento afirmó hablar con sus 
hijos sobre los problemas de la escuela 
mientras que un 6 por ciento dijo que no lo 
hacía y un 1 por ciento no contestó.  El 38.2 
por ciento del total dijo que hablaba diario 
con sus hijos sobre estos problemas, el 9.4 
que sólo lo hacía cuando se presentaban el 
8.8 por ciento frecuentemente, el 9.9 de vez 
en cuando y el 5.7 no muy frecuentemente.

Terminada la fase del diagnóstico 
procedimos a la elaboración de los manuales 
de educación para educar en una convivencia 
libre de violencias. La fase de la planeación y la 
acción consistió en seminarios, conferencias, 
cursos, talleres y cuatro manuales que 
constituyeron las herramientas básicas de 
la acción-intercultural para los conflictos 
y la paz, teniendo como énfasis la gestión, 
transformación o resolución de los conflictos 
de manera noviolenta, el conocimiento 
y aplicación de los derechos humanos, el 
respeto a la diversidad, y la convivencia 
armónica entre énfasis en la idea de establecer 
un ambiente cordial en las relaciones entre 
docentes, estudiantes, padres de familia, 
directivos y personas que se relacionan de 
distintas formas con la escuela. 

Los cuatro manuales fueron: 
Manual para familias Mexiquenses. 

Aprender a convivir en una cultura de paz 
Catedra UNESCO en Resolución 

Internacional de Conflictos y Construcción 
de Paz, Secretaría de Educación Gobierno del 
Estado de México.

México, 2015.
Manual para estudiantes Mexiquenses. 

Formación inicial. Aprender a convivir en una 
cultura de paz 

Catedra UNESCO en Resolución 
Internacional de Conflictos y Construcción 
de Paz, Secretaría de Educación Gobierno del 
Estado de México.

México, mayo de 2015. 
Manual para estudiantes Mexiquenses. 

Secundaria y bachillerato. Aprender a convivir 
en una cultura de paz 

Catedra UNESCO en Resolución 
Internacional de Conflictos y Construcción 
de Paz, Secretaría de Educación Gobierno del 
Estado de México.

Manual para docentes mexiquenses. 
Aprender a convivir en una cultura de paz

Secretaría de Educación Gobierno del 
Estado de México.

México, 2015.
Los Manuales y demás herramientas 

utilizadas en el proceso de Investigación-
Acción Intercultural partieron de considerar 
que en la educación se pretende formar 
alumnos con calidad educativa a través de 
sus diferentes cursos, así como también 
desarrollar en los niños, niñas y jóvenes 
habilidades, capacidades y destrezas que les 
permitan obtener una formación de personas 
activas con derechos y obligaciones para el 
ejercicio de una ciudadanía con plena libertad, 
sin violencias, y con los mejores valores de 
dignidad para su futuro y el de México en 
general. De esta manera, la formación en 
valores para la convivencia armónica y en 
derechos humanos de nuevos ciudadanos 
es una corresponsabilidad del Estado, de la 
escuela y de la familia.

La Acción Intercultural para los conflictos 
y la paz en el proceso de investigación, no es 
una práctica de valores basada solamente en la 
enseñanza informativa, sino principalmente 
formativa y vivencial, de acuerdo con el 



11
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

contexto de situaciones reales y actuales 
que tienen los estudiantes en entornos 
escolares, tomando en cuenta los principios 
de la educación basados en competencias 
de aprender a aprender, aprender a hacer, 
aprender a ser, aprender a vivir, sin hacer 
uso de la violencia para aprender a convivir 
pacíficamente con el otro y en cualquier 
contexto. Los manuales fueron la guía general 
formativa y cada espacio escolar instrumentó, 
recreó y generó sus propias estructuras, 
dinámicas, boletines y folletos de convivencia 
escolar.  

El proceso se presentó al vincular la labor 
cotidiana del docente con la educación para 
la paz, interactuando de esta manera con los 
estudiantes en los conocimientos, actitudes, 
capacidades, destrezas, valores y habilidades 
socio-emocionales suficientes para una 
formación integral, que les permita ver en 
los conflictos cotidianos oportunidades 
de aprendizaje y les facilite la búsqueda de 
soluciones no violentas para desarrollar 
relaciones de convivencia armónica en sus 
escuelas y fuera de ellas. 

Los Manuales, la formación en el posgrado 
en Educación para la Paz, los cursos, los 
talleres, los seminarios y las conferencias 
fueron dando sus frutos durante el proceso 
de la Investigación-Acción Intercultural al 
otorgar ideas, pensamientos y herramientas 
que pusieron en marcha prácticas de paz 
encausadas para potencializar las vivencias 
pacíficas colectivas en los escenarios 
educativos. El empoderamiento de los actores 
escolares se generó a partir de los discursos 
y las prácticas de la democracia escolar, la 
gestión pacífica de los conflictos, el respeto 
a los derechos humanos, la noviolencia y 
la convivencia respetuosa de la diversidad. 
Estas prácticas transformaron las escuelas 
donde se implementó el programa de IAI, 
con reflexión individual y colectiva y con 
gran sentido de compromiso, extinguiendo 

las violencias directas en los ambientes 
educativos.  

Por ejemplo, en una de las zonas escolares 
compuesta por diez jardines de niños, las 
profesoras reportaron en su diagnóstico que 
cerca de un 24% de las y los niños ejercían 
violencia directa, emocional o verbal en 
los espacios áulicos y de descanso, con la 
planeación y acción de prácticas de paz, el 
porcentaje bajo al 5%. En esta zona escolar 
presenciamos, entre otras praxis exitosas 
de paz para fortificar la convivencia escolar: 
“Ferias de prácticas de paz”, “acuerdos de 
convivencia”, “juegos colaborativos”, “recreo 
interactivo”, “simposio” y “rincón de la 
paz”. Ideas y acciones que involucraron a 
las autoridades de los planteles educativos, 
docentes, alumnos y padres de familia. Todas 
estas dinámicas realizadas con la comunidad 
escolar en tiempos, espacios y circunstancias 
específicas de cada uno de los planteles, 
generaron conciencia a través de sentir, 
pensar y actuar pacíficamente los conflictos, 
las violencias y las paces de manera individual 
y colectiva fortaleciendo las relaciones 
socioafectivas armónicas en el aula, la escuela 
y la familia. 

CONCLUSIONES
La Investigación-Acción Intercultural 

para los conflictos y la paz constituye uno 
de los métodos que permite, por una parte, 
investigar para cambiar realidades adversas en 
el ámbito educativo, por otra parte, formar/
nos en el proceso de investigación y también 
producir materiales de educación y de cultura 
para la paz. De las técnicas utilizadas en la 
Investigación-Acción Intercultural para los 
conflictos y la paz para conocer la situación de 
convivencia en las escuelas mexiquenses, se 
llegó a varias conclusiones que fueron la base 
para la construcción de la perspectiva teórica, 
analítica y metodológica de los manuales para 
familias y estudiantes mexiquenses. 



12
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

Primera. Tiene que ver con la convivencia 
no violenta, la armonía, la atención pacífica de 
los conflictos, la ayuda mutua, la colaboración 
y la solidaridad de la mayoría de los padres 
de familia, los estudiantes, los profesores y el 
personal administrativo de las escuelas. Esta 
alentadora realidad nos indujo a orientar 
parte de los manuales al fortalecimiento de la 
convivencia pacífica. 

Segunda. Apunta a la presencia de 
las violencias y las agresiones físicas y 
psicológicas en casa y en la escuela. El acoso 
escolar que cometen algunos estudiantes y 
otros que lo padecen; la discriminación por 
el tomo de piel, el nivel socioeconómico, la 
condición étnica; la homofobia, la misoginia, 
la no aceptación de las distintas preferencia 
sexuales y toda la gama de diversidades 
religiosas, étnicas, políticas y hasta deportivas 
que tienen presencia en la escuela son otra de 
las prácticas y pensamientos propiciadores de 
ambientes violentos que se complementan con 
las intensas escenas de violencias presentadas 
en la televisión, cine, e internet que consumen 
cotidianamente los infantes y jóvenes. 

Tercera. Videojuegos, páginas web y redes 
sociales son otro de los espacios donde se 
dinamizan distintos tipos de violencias que 
suelen estar presenten en los estudiantes. En 
general las violencias y el miedo se hacen 
presentes en los ámbitos familiares, sociales, 
salón de clase, escuela, calle y entorno 
escolar; espacios todos ellos de exposición, 
socialización y aprendizajes de agresiones 
y violencias. Esta realidad nos estimuló 
en orientar la otra parte de los manuales a 
deconstruir, desestructurar y erradicar las 
agresiones y las violencias en procesos de 
socialización de educación y cultura de paz 
con víctimas, agresores, sus familias y tutores, 
profesores y personal administrativo de las 
escuelas.   

Cuarta. La Investigación-Acción 
Intercultural para los conflictos y la paz 
constituye uno de los métodos que permite, 
por una parte, investigar para cambiar 
realidades adversas en el ámbito educativo, 
por otra parte, formar/nos en el proceso de 
investigación y también producir materiales 
de educación y de cultura para la paz. 

Quinta. El programa de Maestría y 
Doctorado en educación para la Paz, al ser 
un programa teórico-práctico basado en 
la metodología de la etnografía para la paz 
y los conflictos y la Investigación Acción 
Intercultural, permitió la formación en 
contextos dinámicos y prácticos que fortalecen 
los procesos de la convivencia escolar 
armónica sustentada en los valores de la paz. 
La sistematización de esa gran experiencia se 
expone en las tesis que presentaron las y los 
maestros y doctores en educación para la Paz 
y la convivencia escolar. 

Sexta. Para aprender a convivir juntos en 
una cultura de paz, los estudiantes mexiquenses 
se deben de integrar y preparar para resolver 
y enfrentar conflictos desde la vida personal, 
social, escolar, familiar y cultural, mediante 
un ambiente óptimo, dinámico, creativo, 
propositivo, reflexivo y empático, con ayuda 
del diálogo y la discusión, con el propósito de 
tomar decisiones que fortalezcan la vida social 
pacífica. 



13
Scientific Journal of Applied Social and Clinical Science ISSN 2764-2216 DOI 10.22533/at.ed.216262205043

REFERENCIAS
Fals-Borda O. (2004). Pertinencia actual de la Educación Popular y proyección en los años venideros. La Piragua, revista 
Latinoamericana de Educación y Política, No. 21. Marzo. Pp. 104-107. México: Consejo de Educación de Adultos de América 
Latina (CEAAL)

Fals Borda, O. (1993) La investigación participativa y la intervención social. Documentación social: Investigación acción 
participativa, No. 92, julio-septiembre 9-21. 

Fals Borda, O. (1980). La ciencia y el pueblo. En F. Vío Grossi, V. Gianotten & T. de Wit (Eds.), Investigación participativa y praxis 
rural (pp.19-48). Lima: Ed. Mosca azul.

Fals Borda, O. (1985). Conocimiento y poder popular. Bogotá: Siglo XXI–Punta de Lanza.

Fals Borda, O. (1971). Ciencia propia y colonialismo intelectual. México: Nuestro Tiempo. 

Fals Borda, O. (1972). Reflexiones sobre la aplicación del método de estudio-acción en Colombia. Colombia: Rocas de Investigación 
y Acción Social. 

Freire, Paulo. (2002). Cartas a quien pretende enseñar. México: Siglo XXI. 

Freire, Paulo. (2004). Pedagogía de la autonomía. México: Siglo XXI

Freire, Paulo. (1978). Creando métodos de investigación alternativos: aprendiendo a hacerlo mejor a través de la acción. México: 
Centro Regional de Educación y Alfabetización Funcional para América Latina. 

López, Mario. Gandhi, política y Satya Recuperado de http://revistas.unam.mx/index.php/rxm/article/viewFile/32932/30181 
[23 de marzo de 2018]

Martín-Baró, I. (1998). Psicología de la liberación. Valladolid: Trotta. 

http://revistas.unam.mx/index.php/rxm/article/viewFile/32932/30181%20%5b23
http://revistas.unam.mx/index.php/rxm/article/viewFile/32932/30181%20%5b23

