
Andrea Lugo Nectoux 

Flávia Vieira da Silva do Amparo 

 Rogério Mendes de Lima 

 

 

 

 
 

 

 

 

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS e 

FILOSOFIA AFRICANA 

Uma perspectiva decolonial 

 

 

 

 

      
       Rio de Janeiro, 2021 



 

 

 

 

 

 

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS E 

FILOSOFIA AFRICANA: 

Uma perspectiva decolonial 

 

  



Andrea Lugo Nectoux 

  Flávia Vieira da Silva do Amparo 

Rogério Mendes de Lima 
 

 

 

 

RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS E 

FILOSOFIA AFRICANA: 

Uma perspectiva decolonial 

 

1ª Edição 

 

 

 

 

 
Rio de Janeiro, 2021



 

 

 

 

 

COLÉGIO PEDRO II 

PRÓ-REITORIA DE PÓS-GRADUAÇÃO, PESQUISA, EXTENSÃO E CULTURA 

BIBLIOTECA PROFESSORA SILVIA BECHER 

CATALOGAÇÃO NA FONTE 

                                                                                    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica elaborada pela Bibliotecária Simone Alves da Silva – CRB-7: 5694. 

N469      Nectoux, Andrea Lugo  

                     Relações étnico-raciais e filosofia africana: uma perspectiva 

decolonial / Andrea Lugo Nectoux; Flávia Vieira da Silva do Amparo; 
Rogério Mendes de Lima. - 1.ed. – Rio de Janeiro: Imperial Editora, 2021. 

              

     85 p. 

             Bibliografia e recursos visuais: p. 78-85. 

             ISBN: 978-65-5930-053-2. 

1. Filosofia – Estudo e ensino. 2. Filosofia africana.  3. Educação 

étnico-racial. 4. Brasil. [Lei n. 10639, de 9 de janeiro de 2003].  I. Amparo, 

Flávia Vieira da Silva do. II. Lima, Rogério Mendes. III.. Título. 
                                                                                  

                                                                                                  CDD: 107 



RESUMO 

 

Tendo em vista o atendimento do mais profundo sentido antirracista das Leis 10.639/03 e 

11.465/08, este material didático foi elaborado com o objetivo de fornecer recursos 

didáticos para professores de Filosofia, assim como de outras disciplinas em práticas 

interdisciplinares, para o ensino das relações étnico raciais, de modo amplo, e da Filosofia 

Africana, de modo mais específico, para o desenvolvimento de uma formação intercultural, 

na direção de uma educação decolonial. Ele é formado por quatro capítulos, sendo que no 

primeiro, introduz-se a temática racial a partir da perspectiva decolonial; no segundo, 

aborda-se o processo do epistemicídio como elemento fundamental da colonialidade; no 

terceiro capítulo, realiza-se uma análise crítica da característica monológica da 

modernidade/colonialidade; e, por fim, apresenta-se o panorama de um recorte de Filosofias 

Africanas e Afrodiaspóricas. A abordagem desses conteúdos é realizada através de sua 

exposição e da proposta de atividades que visam proporcionar o diálogo e a reflexão crítica 

dos alunos a respeito das questões raciais, da epistemologia moderna, dos processos de 

constituição da subjetividade moderna e de nossa sociedade, marcada pelo padrão de poder 

da colonialidade - através da persistência do racismo. Além desse aspecto crítico, através 

da apresentação de referenciais africanos, procura-se proporcionar a mobilização de 

perspectivas outras, historicamente negadas e silenciadas pelo epistemicídio, que possam 

servir de alicerces decoloniais para a construção de uma sociedade mais aberta, equânime, 

justa e plural. 

 

 

Palavras-chave: Leis 10.639/03 e 11.465/08. Ensino das relações étnico-raciais. Ensino de 

Filosofia Africana. Decolonialidade. Interculturalidade 

 

 

 

 



6                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

SUMÁRIO 
 

 

Apresentação ..................................................................................................................... 7 

Introdução .......................................................................................................................... 9 

Capítulo 1. O Encobrimento do Outro e o Racismo no Brasil .................................... 11 

Capítulo 2. Colonialidade e epistemicídio ..................................................................... 29 

Capítulo 3. Pensamento Moderno e o Universalismo Epistemicida ............................ 37 

Capítulo 4. Filosofia Africana e Afrodiaspórica ........................................................... 53 

Referências ....................................................................................................................... 78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  7 

Apresentação 

 

O material didático que você tem em mãos é fruto do trabalho de pesquisa 

desenvolvido no curso de Mestrado Profissional em Práticas de Educação Básica, do 

Colégio Pedro II, realizado entre os anos de 2018 e 2020, sob orientação acadêmica da Profª 

Drª Flávia Vieira da Silva do Amparo e do Prof Dr Rogério Mendes de Lima. Esse programa 

de mestrado, demonstrando o compromisso da instituição com a função social que 

desempenha enquanto escola de referência na educação nacional através da produção e 

disseminação de práticas pedagógicas inovadoras e enriquecedoras, propõe a elaboração de 

uma Dissertação e de um Produto Educacional. Este último consiste em um recurso 

pedagógico criado, experimentado e avaliado, e que seja replicável por outros professores. 

Assim, foi pensando em minha própria prática e vivência como professora, nas 

oportunidades e carências observadas e vividas no chão da escola, e na possibilidade de 

contribuir oferecendo recursos pedagógicos úteis a meus colegas, que este material foi 

elaborado. Sua produção contou com o instrumento avaliativo de Validação por pares 

dividido em duas etapas: uma com a apreciação de professores de Filosofia do Colégio 

Pedro II, outra com a apreciação de professores de diversas áreas da educação pública. O 

objetivo almejado com esta produção é colaborar efetivamente, com um instrumento 

material aplicável e flexível, para a abordagem qualificada, em sala de aula, de um aspecto 

crítico de nossa realidade social, que é o racismo estrutural que permeia amplos espectros 

de nossas experiências.  

A destinação deste material é, a princípio, o ensino básico, preferencialmente o 

ensino médio - já que foi no âmbito deste segmento que se deu a experimentação de seu 

piloto, durante a realização do mestrado. A lacuna existente de materiais didáticos sobre 

Filosofia Africana e sobre Relações étnico-raciais na perspectiva da filosofia motivou a 

escolha do tema. É importante ressaltar, desde estas primeiras linhas, que dentre as possíveis 

e diversas abordagens que esse assunto pode assumir, a presente proposta possui objetivos 

políticos. Quero dizer com isso que a proposta de introdução de mais uma vertente 

filosófica, a Filosofia Africana, aos nossos conteúdos oficiais, nesta experiência 

pedagógica, não visa somente ampliar a erudição e o conhecimento sobre o pensamento 

filosófico produzido no mundo, mas se dará como forma privilegiada de: 

a) reparar uma injustiça cognitiva referente aos povos africanos e afrodiaspóricos; 

b) denunciar o processo de invisibilização a que foram submetidos os saberes dos 

povos não-europeus, subalternizados, enquanto um mecanismo de racismo epistêmico, bem 

como o papel dessa invisibilização no estabelecimento e manutenção da estrutura de poder 

típica da colonialidade, com centralidade na abissal classificação e hierarquização racial da 

população; 

c) apresentar algumas vertentes da Filosofia Africana enquanto referencial de 

pensamento não eurocêntrico profícuo para problematizar as relações raciais no Brasil e 



8                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

ressignificar os processos de construção de nossa identidade – na direção de um projeto 

decolonial e antirracista.  

Esse intuito parte de uma perspectiva decolonial, o que significa que a questão racial 

e a Filosofia Africana são abordadas aqui tendo em vista a interpretação do fenômeno do 

racismo no que este tem de estrutural na construção da sociedade e da subjetividade 

modernas, ao mesmo tempo em que se propõe um projeto de efetiva descolonização 

(processo que não foi concluído com o fim do colonialismo, com a independência ou com 

a abolição da escravidão, haja vista a persistência do racismo).  

Nessa direção, a fala de uma importante filósofa e ativista do movimento negro 

americana, o lema de Angela Davis, nos serve de inspiração: numa sociedade racista, não 

basta não ser racista, é preciso ser antirracista. Pois não basta que somente não pautemos 

nossas ações cotidianas a partir da ideia consciente de hierarquia racial. Isso é insuficiente 

para acabar com o racismo, já que o racismo se espalha e se mantém na sociedade através 

da forma como ela está estruturada e da naturalização dessa estrutura. E, desde sempre, a 

filosofia hegemônica, as ideias que estudamos na escola e na academia, silenciou sobre essa 

questão e ignorou a produção de pensamento filosófico dos povos naturais dos territórios 

baixo da linha do Equador. Essa omissão e seletividade, evidentemente, em nada nos ajuda 

na superação do problema medular de nossa sociedade, que é o racismo – ao contrário, essas 

posturas apoiam sua perpetuação.  

No Brasil, de acordo com a Lei de Diretrizes e Bases (Brasil, 1996), que é a lei 

maior da educação nacional, a disciplina de Filosofia deve ter como uma das principais 

finalidades a formação para a cidadania. É seu caráter eminente e radicalmente crítico que 

contribui de forma particular para o alcance dessa finalidade. Para fazer jus a seu caráter 

intrinsecamente crítico e desnaturalizador, em uma sociedade marcada pela flagrante 

multiplicidade étnico-racial e pelo racismo, como a brasileira, a Filosofia que é ensinada 

nas escolas tem a obrigação política de submeter-se à crítica e rever a sua própria tradição, 

marcada pela esmagadora hegemonia eurocêntrica e avessa à multiplicidade de matrizes de 

pensamento, sob pena de continuar a reproduzir uma estrutura de conhecimento racista e 

socialmente desigual – condição incongruente com os princípios da cidadania, em seu mais 

profundo sentido. 
 

 

 

 

 

 

 



  9 

 Introdução 

 

Vivemos, nesse início de século XXI, a eclosão de um processo de problematização 

das bases monoculturais que hegemonicamente vigoraram no Brasil e no mundo. Mas isso 

não se dá por acaso. Se por um lado esse questionamento é derivado da saturação do modelo 

moderno de civilização, por outro, também é fruto semeado na luta histórica dos grupos 

subalternizados por reconhecimento, justiça e igualdade de direitos. É importante dizer que 

a busca por essa mudança também não se dá sem forte resistência, não só dos que veem 

seus privilégios ameaçados, como dos que reproduzem automaticamente os valores 

socioculturais dominantes, naturalizando e viabilizando a manutenção desses privilégios 

(ainda que, na realidade, não os desfrutem plenamente).  

 O fato é que, hoje em dia, a exigência de justiça e reconhecimento  por parte das 

populações não identificados com o grupo hegemônico, historicamente prejudicados, 

explorados e discriminados na sociedade (como mulheres, negros, indígenas, 

homossexuais, pobres, moradores de comunidades...) não se pode mais silenciar, na esteira 

de uma tendência que tem se chamado na linguagem corrente de empoderamento; e o 

questionamento da ordem social que gera essa marginalização é um processo que está se 

mostrando incontornável. 

 Nosso momento histórico é marcado pela tensão entre uma ordem mundial 

hierarquizada social e racialmente e as demandas por equidade e reconhecimento; entre os 

valores da modernidade/colonialidade e a luta por sua superação. E para encaminhar a 

produção das condições para uma realidade mais justa devemos refletir profundamente 

sobre as origens das mazelas desse mundo em decadência. 

 No terreno das questões étnico-raciais, testemunhamos muitos avanços, tais como 

a ampla discussão do assunto no debate público, a implantação de ações afirmativas, como 

as cotas raciais e a Lei 10.639/03, que modificou a LDB tornando obrigatório o ensino da 

História e Cultura Africana e Afrobrasileira, mas não se pode dizer que o racismo é coisa 

do passado em nosso país, longe disso. No Brasil, o racismo como princípio de organização 

social assumiu, nos últimos tempos, formas próprias de operar, sobretudo a partir de certas 

falácias sinuosas, como o mito da democracia racial e a consideração do racismo como um 

fenômeno eminentemente indivídual, referente ao aspecto moral e privado. 

 Para entender e confrontar de modo consistente o racismo e a desigualdade racial, 

precisamos entender o seu caráter estrutural, de modo que possamos identificá-lo e 

desnaturalizá-lo. Por meio de uma abordagem crítica poderemos reverter uma série de 

mistificações desumanizadoras que sustentam a estrutura racista de nossa sociedade, 

marcada indelevelmente pela colonialidade. 



10                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

A base teórica deste trabalho é o pensamento decolonial. Assim, servem de 

nutrição conceitual e utópica as ideias de grupo de estudo latino-americano 

Modernidade/Colonialidade no qual participam Enrique Dussel (1993), Nelson Maldonado-

Torres (2006, 2008, 2016, 2019, 2021), Catherine Walsh (2009, 2017), Aníbal Quijano 

(2010), Ramón Grosfoguel (2016) e Santiago Castro-Gomes (2005), entre outros, assim 

como as ideias das Epistemologias do Sul de Boaventura de Sousa Santos (1995, 2002, 

2008, 2010, 2016). Além deles, também embasam este trabalho o pensamento libertário e 

de resistência política, cultural e epistemológica de a) autores ligados à Filosofia Africana 

e afrodiaspórica, como Mogobe Ramose (2011), Marcien Towa (2015), Leopold Sédar 

Senghor (apud MANCE, 2015), Aimé Césaire (1978, 2012), Frantz Fanon (2011), Antony 

Kwame Appiah (1997), Kabenguele Munanga (2014, 2019a, 2019b); e b) pensadores 

brasileiros, afrodiaspóricos e indígenas, como Ailton Krenak (2019), Renato Noguera 

(2014, 2018, 2020), Lélia González (2020), Nilma Lino Gomes (2012, 2013, 2017), Sueli 

Carneiro (2005), Neusa Santos Souza (1983), Wanderson Flor do Nascimento (2020), 

Deivison Faustino (2013), Silvio Almeida (2019), Lilia Shwarcz (2012) e Vera Candau 

(2008, 2010, 1013).  

 No Capítulo 1, propomos a condução de uma reflexão sobre o modo como nossa 

sociedade e cultura foram historicamente formadas, assim como nossa subjetividade e 

identidade, no contexto de uma sociedade colonizada. Após esse momento introdutório, no 

Capítulo 2, o epistemicídio ocupa o centro de nossa reflexão, enquanto um aspecto chave 

na construção do racismo colonial. No Capítulo 3, propomos o aprofundamento na 

problematização da relação entre o conhecimento ocidental, hegemônico, dito universal e 

conhecimentos Outros, saberes produzidos pelas populações autóctones dos territórios 

colonizados. Assim podemos situar a concepção hegemônica de Filosofia e começar a 

entender o que embasa a grande resistência no reconhecimento da legitimidade de uma 

Filosofia Africana. No Capítulo 4, por fim, após traçarmos uma trajetória crítica à estrutura 

e epistemologia moderna/colonial, finalizamos esse movimento de efetiva reabilitação da 

perspectiva africana e afrodiaspórica, apresentando a riqueza da pluralidade de seu 

pensamento e as potentes contribuições que este pode fornecer para pensarmos a nós 

mesmos, nossas identidades e a questão racial no universo colonial. 

 

 

 

 

 

 



  11 

 

 

O Brasil é um país notavelmente multi-étnico e plurirracial. São muitos pertencimentos 

raciais e culturas diversas presentes neste território que compartilhamos, o qual chamamos 

Brasil. Dessa forma, é importante nos colocarmos a questão: como temos experienciado 

essa diversidade? Como se dá a constituição de nossa identidade e como lidamos com a 

alteridade? Facilmente podemos constatar que essa diversidade nem sempre é encarada 

como um valor positivo. Ao contrário disso, podemos evidenciar que a vivência das 

diferenças étnico-raciais se dá em nosso país, predominantemente, mediada por uma lógica 

estrutural permeada pelo racismo. E quando nos referimos ao racismo, não queremos nos 

referir somente aos atos ilegais, tipificáveis pela lei como crime de racismo - que constituem 

violências abomináveis, certamente. Nos referimos, de modo mais amplo, ao racismo como 

lógica estruturante, como a própria norma (muitas vezes camuflada) de funcionamento da 

nossa sociedade baseada na diferenciação e hierarquização das pessoas, conforme seu 

fenótipo.  

 Como dizia uma grande filósofa brasileira, Lélia González (2020, p. 75), existe no 

Brasil um tabu em relação à abordagem do racismo, ou seja, é um assunto interditado. 

Diante disso, ela nos lega o seguinte questionamento provocador: “por que será que se tem 

o ‘preconceito de não ter preconceito’ e ao mesmo tempo se acha natural que o lugar do 

negro seja nas favelas, cortiços e alagados? ”  

O problema é que, mesmo não sendo anunciado explicitamente (e talvez, em certa medida, 

por isso mesmo), o racismo continua a organizar a ocupação de espaços - sobretudo, os de 

poder-, a determinar a grande desigualdade socioeconômica existente, a permear as relações 

institucionais, as relações pessoais e mesmo a construção da subjetiva.  

 Frente a essa situação, te convido a romper a interdição e embarcar nessa 

experiência de introdução ao tema das relações étnico-raciais, onde procuraremos 

compreender melhor esse fenômeno utilizando alguns conceitos filosóficos, 

interdisciplinares, e do pensamento decolonial. É um convite a encarar essa questão a partir 

de uma perspectiva que não é a hegemônica, que pode nos levar a repensar e ressignificar 

o modo como nos situamos socialmente, as nossas relações e a nós mesmos.  



12                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 A decolonialidade é uma perspectiva teórica, existencial e prática que tem como 

principais premissas a crítica ao eurocentrismo moderno que está intimamente relacionado 

ao racismo colonial, assim como a mudança de ponto de vista para a perspectiva daqueles 

que sempre foram subalternizados e silenciados pela ordem hegemônica moderno-colonial, 

a partir do resgate de seus saberes, cosmovisões e modos de ser. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  13 

 

 

A primeira parte desta unidade terá como fio condutor o primeiro episódio da série 

documental “Guerras do Brasil” (2019), chamado a “Guerra da Conquista”.  

 

                          

 

 

  

 

 

 

 

“Quando os europeus chegaram aqui, poderiam ter morrido todos de 

escorbuto, inanição, de qualquer pereba nesse litoral, se essa gente não tivesse 

acolhido eles, ensinado eles a andar aqui e dado comida para eles (...) eles 

chegaram aqui doentes, famélicos (...) e fediam, quer dizer, baixou uma turma na 

nossa praia que estava simplesmente podre(...) durante mais de 100 anos o que os 

índios fizeram foi socorrer brancos flagelados chegando na nossa praia.” 

Ailton Krenak, trecho de Guerras do Brasil (2019) 

 

 



14                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 A representação que o historiador e pensador indígena Ailton Krenak nos traz 

acima é muito diferente das narrativas oficiais sobre o encontro original entre os povos 

europeus e os povos do chamado “Novo Mundo”, povos originários da América, não é? 

 

 

 

 

 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

Vamos tentar lembrar todas as representações 

que já vimos do “descobrimento” do Brasil, em livros, 

pinturas, filmes, televisão... Com base nelas, como 

podemos sintetizar a imagem passada a nós da 

chegada dos europeus às nossas terras? 

No ano de 2000 houve a organização de uma 

grande celebração pelo aniversário de 500 anos do 

Brasil, promovida pelas instituições públicas e grandes 

veículos de mídia, com direito a relógios monumentais 

fixados nas capitais, que faziam a contagem 

regressiva, e a construção de réplica das caravelas de 

Cabral. Falava-se na comemoração do “encontro de 

dois mundos”... por outro lado, ocorreram também 

grandes manifestações de protesto promovidas por 

movimentos sociais e indígenas. 

 A “Era dos descobrimentos”, 

“Descobrimento da América”, “Descobrimento do 

Brasil”, ou simplesmente “Descobrimento”, são 

expressões muito comuns em nossa historiografia. Mas 

vamos refletir um pouco sobre o sentido do emprego 

dessas palavras. No dicionário, descobrir significa o 

ato ou efeito de encontrar algo desconhecido ou 

escondido. O emprego dessa expressão indica que, 

nessa relação, existe um AGENTE (um pólo da relação 

que realiza a ação) e um PACIENTE (o outro pólo da 

relação sobre o qual é realizada uma ação). Como 

você caracterizaria a simetria dessa relação, com base 

nessa expressão? As expressões “Descobrimento” e 

“encontro de dois mundos” se referem ao mesmo 

acontecimento, mas passam a mesma ideia? 



  15 

A narrativa que foi consolidada da história do Brasil normalmente parte do ponto 

de vista do europeu. Assim como a própria expressão “Novo Mundo” (como se os povos 

deste lugar, chamado Pindorama, não possuíssem história, como se sua existência até então 

fosse irrelevante), assim como o nome América (que vem de Américo Vespúcio)... você já 

parou para pensar nisso? 

 

 

 

 

A desvalorização da história e da perspectiva dos povos nativos acontece como um 

fenômeno do que em geral chamamos de eurocentrismo. Esse termo expressa a postura de 

se considerar a Europa como centro de referência do desenvolvimento da história mundial 

e a primazia conferida a essa sociedade e sua cultura, em detrimento das demais partes do 

mundo, consideradas inferiores sob diversos aspectos. 

 Na verdade, a postura que o europeu assumiu quando se defrontou com o 

ameríndio inaugura o eurocentrismo como uma característica intrínseca da Modernidade. O 

modo como o europeu encarou esse encontro e encaminhou essa experiência foi e é 

determinante para a construção dos modos como nos relacionamos, vivemos, pensamos e 

sentimos, ainda hoje. O eurocentrismo, calcado na crença da superioridade europeia, 

fundamentou toda a violência e dominação sobre os povos originários dos territórios 

colonizados – primeiramente, de modo sistemático, na América; depois, na África e Ásia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Tinha gente aqui, com história, alguns com história de 2000 anos. Os guaranis 

– hoje se atesta – que tinham uma história de 4000 anos de compreensão de si como 

povos”  

Ailton Krenak   (Guerras do Brasil, 2019) 

“No primeiro registro de contato, há um desejo de estabelecer trocas, de 

encontrar mercadorias, metal, ouro. Logo isso não se realiza, então é o pau-brasil, 

são papagaios, macacos, mas não só. Os portugueses já capturam escravos. Então 

são relações marcadas desde o início, por uma tensão, da sociedade portuguesa 

interessada na conquista, na dominação, em impor o seu ponto de vista. Lévi-Strauss 

(célebre antropólogo francês que estudou povos indígenas no século XX) mostrou isso 

muito bem, nos estudos dele, a grande diferença entre os povos europeus e os povos 

indígenas americanos: ao contrário dos europeus, os indígenas muito abertos à 

alteridade, a incorporar o outro, à diversidade, como parte integrante da sua visão de 

mundo; enquanto os europeus não, eles não veem o outro, quando veem algo eles 

projetam sobre o outro o que eles querem ou o que eles não querem, como por exemplo 

o demônio, o pagão, o infiel...”  

Pedro Puntoni, historiador (Guerras do Brasil, 2019) 



16                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

A chegada dos europeus às Américas assinala o nascimento de um mundo composto 

por povos e culturas diferentes. Mas, além disso, esse Novo Mundo carrega a marca do 

modo como as diferenças foram consideradas, desde o início. Diante do outro, da diferença 

que o outro representava, o europeu realizou um movimento de encobrimento, e não 

propriamente de descobrimento. Encobriu a existência dos nativos como habitantes 

legítimos deste território e rejeitou a validade da cultura desses povos, projetando sobre eles 

a ideia de animal, de vazio cultural, de primitivo, de natural (pejorativamente), de bruto, de 

selvagem. Numa postura egocêntrica, o europeu não respeitou o diferente em sua 

diversidade, não considerou os nativos como eram, mas sim os comparou à sua própria 

régua, caracterizando-os em função do que não eram – dessa forma, aos nativos foi 

atribuída, desde sempre, a ideia de falta, de minoridade, de inferioridade. Assim, o Outro, 

para o colonizador, desde sempre foi representado como uma criatura carente de sua tutela. 

Para o sociólogo português 

Boaventura de Sousa Santos (2010), 

a chegada dos europeus às Américas 

significa a inauguração de um 

mundo, desde a origem, dividido de 

modo abissal: o mundo da 

humanidade e o mundo da sub-

humanidade. É um marco histórico 

em que o racismo virou o modo de 

organização global e de produção de 

subjetividades, pautando uma 

hierarquia entre povos que pretende 

legitimar a dominação de uns sobre outros - dos europeus sobre o resto do mundo; dos 

brancos (europeus, colonizadores) sobre os não brancos (nativos das terras “descobertas”, 

a serem colonizados). 

 

 

 

 

 

 

 

 

“eles (os indígenas brasileiros) estavam em contato com diversos povos 

andinos. Quando os brancos chegaram, eles foram admitidos como mais um na 

diferença. E se os brancos tivessem educação, poderiam ter continuado a viver entre 

todos esses povos e produzido outro tipo de experiência. Mas eles chegaram aqui com 

a má intenção de assaltar essa terra e escravizar o povo que vivia aqui. E foi isso que 

deu errado. Então eu digo, para quem estiver me ouvindo, se você se sente parte dessa 

continuidade colonialista que chegou aqui, você é um ladrão(...)”  

Ailton Krenak (Guerras do Brasil, 2019) 



  17 

São dois mitos fundamentais que sustentam a modernidade/colonialidade, segundo 

Enrique Dussel (1993), filósofo sul-americano contemporâneo cuja produção faz parte do 

pensamento decolonial: 

• mito do eurocentrismo, ou seja, a ideia de que a cultura europeia é mais 

desenvolvida, superior às outras culturas; 

• mito do desenvolvimento (desenvolvimentismo), segundo o qual se pensa que o 

modelo de desenvolvimento europeu – difundido como superior - deve ser seguido com as 

mesmas características por qualquer outra cultura. A ideia de desenvolvimento, de 

progresso, assim, é concebida como linear e unidirecional.  

 Esses dois mitos têm como consequência a crença de que o processo civilizador, 

colonizador, “ajudou” os bárbaros a se desenvolverem, a evoluírem sob a tutela do povo 

supostamente mais desenvolvido. Assim, a violência é interpretada como ação pedagógica 

e todo o sofrimento, a opressão e o silenciamento gerados são justificados em nome dessa 

suposta evolução, dessa modernização. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
  Vamos pensar um pouco sobre os mitos fundadores apontados acima e seus 

efeitos no tempo.  

No início do colonialismo moderno esses mitos fundamentaram toda a 

violência da conquista  (escravização, dominação e extermínio de povos originários, 

pilhagem e desapropriação dos territórios, exploração predatória dos recursos 

naturais...).  

Observe as imagens abaixo e reflita de que modo, hoje em dia, esses mitos 

podem ainda ser encontrados no substrato de conflitos sociais contemporâneos e na 

legitimação do uso da violência contra populações subalternizadas. 

 

 



18                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

Essa invasão de que fala Krenak tem sentido concreto e simbólico. Para justificar a 

invasão territorial e exploração local, há a imposição de uma visão de mundo externa, 

baseada nos mitos do eurocentrismo e do desenvolvimentismo. E essa imposição implica a 

destruição violenta das outras visões de mundo, uma conquista que é também espiritual e 

cultural. Além da conquista imposta pela força, foi necessário controlar também o 

imaginário do nativo, sua compreensão de mundo, sua autoimagem e seus afetos. E esse 

controle tem o efeito de uma bomba cultural. O escritor queniano Ngugi Wa Thiong’o   

(2005 apud BERNARDINO-COSTA, 2019, p.13), referindo-se ao processo colonial na 

África, descreve o fenômeno da seguinte forma: 

 

 

 

 

O conceito de colonialidade é um estado de relações fundado na experiência 

colonial, mas que ultrapassa o acontecimento histórico do colonialismo moderno. A 

colonialidade é um padrão de poder global que estabelece o racismo como princípio 

organizador, estabelecendo identidades étnico-raciais como o principal marcador da 

desigualdade entre Europa, hegemônica, e os povos dos territórios explorados dentro de 

uma lógica global de desumanização e subalternização.   

 Assim, a colonialidade, no plano das relações intersubjetivas, consiste na 

reprodução do esquema de dominação eurocêntrico. Além disso, estabelece uma 

racionalidade que naturaliza as experiências e as construções subjetivas e identitárias 

coloniais, assim como a distribuição geocultural do poder sob hegemonia do Norte global. 

Nesse contexto, o eurocentrismo não é perspectiva cognitiva exclusiva dos europeus, mas 

também dos educados, condicionados sob seu controle – pois é afirmada como modelo 

universal. 

“O Brasil não existia, o Brasil é uma invenção. E a invenção do Brasil nasce 

exatamente de uma invasão – inicialmente feita pelos portugueses, depois continuada 

pelos holandeses, depois continuada pelos franceses, em um moto, sem parar, onde as 

invasões nunca tiveram fim...nós estamos sendo invadidos agora. ”  

Ailton Krenak (Guerras do Brasil, 2019) 

 

“O efeito de uma bomba cultural é aniquilar a crença das pessoas nos seus 

nomes, nos seus idiomas, nos seus ambientes, nas suas tradições de luta, em sua unidade, 

em suas capacidades e, em última instância, nelas mesmas. Isso faz com que as pessoas 

vejam seus passados como uma terra devastada sem nenhuma realização, e faz com que 

elas queiram se afastar dessa terra devastada” 

 



  19 

O sujeito colonizado, formado segundo uma lógica colonial-racista, tende a 

reproduzir o racismo, seja de modo deliberado ou inconsciente, irrefletido. Nesse sentido, 

a difusão de estereótipos raciais consiste em um modo comum e poderoso de 

desumanização. Começando com a naturalização da ideia de que as raças possuem 

caracteres fixos. No Brasil, por exemplo, há persistentes imagens no imaginário popular de 

como seriam os negros e os indígenas – sempre dotados de algumas características 

claramente pejorativas, outras simplesmente reducionistas e atávicas. Você deve conhecer 

alguns desses mitos. 

     CHIMAMANDA NGOZI ADICHIE (2009), escritora nigeriana, faz uma reflexão sobre 

a constituição de estereótipos, em sua palestra no TED Talk’s “Os perigos de uma história 

única”. Veja alguns trechos a seguir: 

 

"(...) quando deixei a Nigéria para 

cursar universidade nos Estados Unidos. 

Eu tinha 19 anos. Minha colega de quarto 

americana ficou chocada comigo. Ela 

perguntou onde eu tinha aprendido a falar 

inglês tão bem e ficou confusa quando eu 

disse que, por acaso, a Nigéria tinha o 

inglês como sua língua oficial. Ela 

perguntou se podia ouvir o que ela 

chamou de minha "música tribal" e, consequentemente, ficou muito desapontada quando 

eu toquei minha fita da Mariah Carey (Risos). Ela presumiu que eu não sabia como usar 

um fogão.  

O que me impressionou foi que: ela sentiu pena de mim antes mesmo de ter me 

visto. Sua posição padrão para comigo, como uma africana, era um tipo de arrogância 

bem intencionada, piedade. Minha colega de quarto tinha uma única história sobre a 

África. Uma única história de catástrofe. Nessa única história não havia possibilidade de 

os africanos serem iguais a ela, de jeito nenhum. Nenhuma possibilidade de sentimentos 

mais complexos do que piedade. Nenhuma possibilidade de uma conexão como humanos 

iguais 

Mas eu devo rapidamente acrescentar que eu também sou culpada na questão da 

única história. Alguns anos atrás, eu visitei o México saindo dos EUA. O clima político nos 

EUA àquela época era tenso. E havia debates sobre imigração. (...) 



20                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Eu me lembro de andar no meu primeiro dia por Guadalajara, vendo as pessoas 

indo trabalhar, enrolando tortilhas no supermercado, fumando, rindo. Eu me lembro que 

meu primeiro sentimento foi surpresa. E então eu fiquei oprimida pela vergonha. Eu 

percebi que eu havia estado tão imersa na cobertura da mídia sobre os mexicanos que eles 

haviam se tornado uma coisa em minha mente: o imigrante abjeto. Eu tinha assimilado a 

única história sobre os mexicanos e eu não podia estar mais envergonhada de mim mesma.  

Então, é assim que se cria uma única história: mostre um povo como uma coisa, 

como somente uma coisa, repetidamente, e será o que eles se tornarão.É impossível falar 

sobre única história sem falar sobre poder. Há uma palavra, uma palavra da tribo Igbo, 

que eu lembro sempre que penso sobre as estruturas de poder do mundo, e a palavra é 

"nkali". É um substantivo que livremente se traduz: "ser maior do que o outro." Como 

nossos mundos econômico e político, histórias também são definidas pelo princípio do 

"nkali". Como são contadas, quem as conta, quando e quantas histórias são contadas, tudo 

realmente depende do poder. 

Poder é a habilidade de não só contar a história de uma outra pessoa, mas de fazê-

la a história definitiva daquela pessoa. (...)Todas essas histórias fazem-me quem eu sou. 

Mas insistir somente nessas histórias negativas é superficializar minha experiência e 

negligenciar as muitas outras histórias que me formaram. A única história cria 

estereótipos. E o problema com estereótipos não é que eles sejam mentiras, mas que eles 

são incompletos. Eles fazem um história tornar-se a única história.  

 A consequência de uma única história é essa: ela rouba das pessoas sua dignidade. 

Faz o reconhecimento de nossa humanidade compartilhada difícil. Enfatiza como nós 

somos diferentes ao invés de como somos semelhantes.” 

O estereótipo é uma forma empobrecida, irrefletida e preconceituosa de conceber 

a diferença. Significa uma postura que bloqueia uma 

genuína relação intersubjetiva, pois nega, a priori, o 

reconhecimento da subjetividade do Outro, em sua 

identidade complexa e sua singularidade. Essa postura 

representa uma forma de encobrimento do Outro. 

No livro Peles negras, máscaras brancas, o 

pensador martinicano Frantz Fanon, reflete 

←Link da entrevista de Deivison 

Nkozi, sociólogo, falando sobre Frantz Fanon 



  21 

  

 

 

 

 

Conceber o Outro como uma essência fixa, definido por determinações prévias 

concernentes à raça – tal como os animais são determinados pelos instintos e desprovido de 

subjetividade e de autodeterminação – é uma forma de despersonalização dos indivíduos de 

uma identidade racial, e uma forma de racismo. É importante reparar que o pensamento 

colonial não concebe a particularidade do branco, pois este é considerado sem raça, o 

homem em sua universalidade (como veremos melhor na próxima unidade). Então o que é 

desumanizado pela via do estereótipo é sempre o não-branco. 

 Conforme o filósofo brasileiro Renato Noguera (2018, p. 30), em seu livro 

Racismo, uma questão de todos  

 

Cabe ressaltar que quando nos referimos a raça, conforme uma concepção 

antirracista e decolonial, estamos nos referindo ao sentido sócio-histórico-cultural dessa 

construção, muito longe de um sentido biológico, essencialista. Difere fundamentalmente 

da referência à raça do senso comum colonial que, com base em uma concepção biológica 

ou essencialista de raça reforça generalizações indevidas e estereótipos raciais 

Negar a legitimidade da constituição de identidades culturais étnico-raciais também 

é uma forma de encobrimento do Outro. E se esta forma se encontra bastante arraigada na 

“Cheguei ao mundo pretendendo descobrir um sentido nas coisas, minha 

alma cheia de desejo de estar na origem do mundo, e eis que me descubro objeto em 

meio a outros objetos. (...) logo o outro, através de gestos, atitudes, olhares, fixou-me 

como se fixa uma solução com um estabilizador”  

Frantz Fanon (2008, p.103) 

 

"Quando uma pessoa negra 

comete “erros” ou “acertos” políticos, 

ou no campo desportivo, a raça é uma 

categoria que aparece nos comentários. 

No caso de pessoas brancas, elas nunca 

estão representando o seu grupo racial, 

podem representar simplesmente a si 

mesmas" 

 



22                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

estrutura social e no senso comum é porque se encontra no fundamento colonial de nossa 

sociedade, e consiste mesmo no princípio do projeto de nação que formamos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Chamamos de assimilação o processo cultural que, embora parta da consciência de 

que existem culturas diferentes, tem como meta promover uma homogeneização, uma 

uniformização. Ela pressupõe a avaliação da diversidade cultural como algo negativo, a ser 

eliminada. Diante disso, a assimilação é a inclusão dos grupos subalternizados ao esquema 

social e cultural do grupo dominante. 

 Podemos interpretar a assimilação como um movimento de interdição da 

afirmação da diferença, de especificidade (histórico-cultural) dentro de uma lógica colonial. 

A lógica da assimilação encontra-se muitas vezes na falácia do racismo “reverso” (por 

exemplo, quando um negro afirma ter orgulho de sua pertença racial, ou quando aponta o 

sistema de favorecimento social do branco, e por isso é considerado racista “reverso”). 

Também embasa o discurso de que “não precisamos de uma consciência negra, mas de uma 

consciência humana” (supondo-se que a consciência negra constitui racismo), assim como, 

no campo das relações de gênero, a afirmação “não sou feminista, mas humanista”.  

 O que o eu dominante aceita é a afirmação de um pertencimento universal, 

abstrato, homogêneo, sem enxergar, ou negando-se a assumir, que essa cultura universal 

sem raça (também sem gênero, sem localização geopolítica, sem classe...) representa a 

cultura dominante. Assim, essa forma de encarar a questão da diferença - rejeitando a 

legitimidade da afirmação de diferentes pertencimentos e identidades étnico-raciais sem 

mudar a lógica colonial predominante - parece ter a pretensão de acabar com o racismo 

falado, assumido, mas não com a estrutura racista da sociedade. Além disso, essa visão 

  

 
Será que para combater o racismo precisamos negar a diversidade? 

Será que toda diferenciação étnico-racial é negativa? 

Será que a afirmação do pertencimento étnico-racial por parte de povos 

historicamente oprimidos pela lógica colonial e a luta por sua valorização constitui 

racismo? 

Ou, ao contrário, será que essa afirmação não consiste, antes, em uma 

resistência à lógica colonial - esta sim, racista? 

 



  23 

também destrói as condições para a luta por mudanças efetivas na estrutura da sociedade, a 

partir do enfraquecimento dos processos identitários potencialmente mobilizadores.  

 O racismo e as questões étnico-raciais são assuntos delicados, pois envolvem 

experiências de injustiça e memórias dolorosas. Não são questões meramente teóricas, 

pensadas, mas vividas e sentidas. Diante da dificuldade de conduzir a questão, muitas 

pessoas preferem não falar a respeito, por medo, vergonha, resignação, enfim, por diversos 

sentimentos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em caso envolvendo esse posicionamento, segundo o qual se defende o silêncio a 

respeito do racismo, ficou famoso, há alguns anos. Uma entrevista concedida pelo ator 

norte-americano Morgan Freeman ficou célebre por conta de suas afirmações contra pautas 

históricas do movimento negro. Quando perguntado sobre o que poderia ser feito para 

acabar com o racismo, ele respondeu “Apenas pare de falar nele”; além disso, ele afirmou 

na ocasião que não precisava, que rejeitava o Mês da consciência negra e esse tipo de 

conscientização. Não tardou para que diversas pessoas compartilhassem em suas redes 

sociais memes e frases baseadas na entrevista. Muitas delas elogiavam, e dizendo-se 

humanistas como ele; outras criticavam ou ironizavam sua posição. 

 

 

 

 

 
 

Quando deixamos de pensar em um problema, ou proibimos sua enunciação, 

ele deixa de existir? 

Vamos pensar nos diversos assuntos que são tabus na sociedade, ou no âmbito 

de nossa vida familiar mesmo. O silêncio auxilia na solução, no esclarecimento, ou na 

tomada de providências para a solução do problema que esse tabu representa? 

 



24                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

É muito comum, sobretudo em nosso país, que as pessoas não demonstrem 

disposição para abordar de frente a questão racial, para reconhecer a sua relevância, e 

mesmo para reconhecer sua persistência em tempos atuais. Diante de inquestionáveis casos 

de discriminação racial explícita, essas pessoas frequentemente interpretam a ocorrência 

como um caso isolado, como a conduta anormal de um indivíduo. Mas cabe esclarecer que 

o racismo não é exceção, é a lógica estrutural das sociedades modernas/coloniais. É política 

difundida, fruto de uma concepção de sociedade. Não se pode minimizar o racismo, 

atribuindo suas causas ao âmbito privado, pessoal - à ignorância ou à desqualificação moral, 

somente. Para acabar com o racismo, não basta conscientizar, esclarecer que somos iguais 

(o que a ciência genética já provou há muito tempo, diga-se de passagem). Segundo as 

palavras de Renato Noguera (2018, p.33), “o imaginário é uma produção política que não 

se importa com dados e evidências”.  

 Para superar o racismo é imprescindível compreender o seu caráter estruturante e 

fundamental na sociedade colonial e pós-colonial, capaz de permear amplos e diversos 

âmbitos de nossa experiência. O racismo estrutural se manifesta e se constrói através de 

aspectos materiais – a inacessibilidade às mínimas condições materiais de cidadania para a 

população negra, e sua manutenção nas posições sociais subalternas – e também da 

produção de subjetividades. Mas devemos prestar atenção para o fato de que embora o 

racismo apresente esse aspecto subjetivo, isso não significa que deva ser considerado um 

fenômeno individual. As manifestações do racismo não podem ser consideradas 

isoladamente, como ocorrências pontuais de indivíduos - ou instituições específicas - mas 

como manifestações objetivas e subjetivas amplamente difundidas e diluídas em nossa 

realidade social. Essas manifestações que permeiam nossa vida social e subjetiva 



  25 

operacionalizam um sistema de dominação e de distribuição de riqueza e poder na sociedade 

moderna capitalista. Ou seja, o racismo existe para viabilizar a dominação. Assim, uma 

ação efetivamente antirracista deve visar a uma profunda transformação da estrutura social 

que utiliza e alimenta o racismo como sua principal forma de organização, de maneira a 

promover uma descolonização efetiva. 

É importante pensarmos quais transformações realmente são capazes de enfrentar 

essa estrutura racista, que não constituam apenas formas renovadas e dissimuladas de 

racismo. A questão é complexa, e exige reflexão, assim como a construção de concepções 

que articulem a igualdade e a diferença. 

 Boaventura de Sousa Santos (2018 apud CANDAU, 2008, p. 49) nos inspira a 

pensar possibilidades de políticas de igualdade e diferença dessa forma: 

 

 

 

Ao invés de defender a igualdade entre os seres humanos e o apagamento de suas 

particularidades e pertencimentos, essa postura defende a equidade entre diferentes. Isso 

significa que não se deve rejeitar a diversidade, mas 

sim o tratamento injusto dos diversos. Segundo essa 

concepção, para que uma política tenha realmente a 

potência de realizar justiça, ela precisa, 

necessariamente, atentar para as diferenças específicas 

e adaptar-se a elas.   

Dentro do campo das relações étnico-raciais, 

um exemplo disso são as ações afirmativas, dentre as 

quais destaca-se o sistema de cotas raciais.     

 

Temos o direito a ser iguais, sempre que a diferença nos inferioriza;  

temos o direito a ser diferentes sempre que a igualdade nos descaracteriza 



26                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Essa política não ignora, nem subestima ou silencia, os prejuízos econômicos, 

sociais e educacionais determinados pela desigualdade racial no contexto da colonialidade. 

Ao contrário, leva em conta as evidências empíricas da desigualdade na ocupação de 

espaços e oportunidades, com o objetivo de repará-la. Ou seja, é uma discriminação 

positiva para restaurar a justiça afetada pela histórica e persistente discriminação negativa 

da estrutura colonial. 

Sílvio Almeida, jurista e filósofo brasileiro, autor do livro Racismo Estrutural, em 

uma entrevista, nos diz o seguinte: 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

"Ações afirmativas são políticas 

públicas que visam criar um patamar de 

igualdade, colocando certas minorias 

historicamente discriminadas dentro de 

uma possibilidade de isonomia(...) E quem 

aproveita as ações afirmativas? Embora 

diretamente sejam os indivíduos que 

pertencem a essas minorias, a ação 

afirmativa é uma medida de justiça, então 

a gente está falando da sociedade em geral. 

Então brancos e negros se beneficiam da 

diminuição da desigualdade. O que torna 

uma sociedade cada vez mais conflituosa, 

uma série de tensões, é a desigualdade." 

(ALMEIDA, canal do Youtube 

DoisP – Candeia, 2014) 

 

Entrevista em que Sílvio Almeida fala sobre Ações Afirmativas e 

Cotas Raciais para o Canal do Youtube DoisP-Candeia 



  27 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

A discussão sobre ações afirmativas no Brasil começou, efetivamente, com 

a constituição de 1988, e a implantação significativa de políticas públicas nessa 

direção, somente no início deste século. Uma medida importante foi a chamada Lei 

de Cotas, de 2012, que determina uma reserva de vagas em Instituições Federais 

para alunos oriundos da rede pública de ensino, respeitando o percentual de 

afrodescendentes e indígenas da população.  

Embora essa lei seja um importante passo para a diminuição da 

desigualdade racial, ela ainda é contestada no debate público. Vamos conversar 

um pouco a respeito? 

Você conhece as diferentes opiniões existentes sobre isso? Por que você 

acha que existe resistência a essa política antirracista? Que tipo de impacto a 

política de cotas provoca, para negros e brancos? E para a sociedade como um 

todo? 

Retomando as ideias apresentadas anteriormente, de que modo essa lei 

corresponde ou poderia corresponder a uma proposta que articula as ideias de 

igualdade e de diferença? 

 



28                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  29 

 

 

“Até que os leões tenham seus próprios historiadores, a história da caça enaltecerá os 

caçadores” 

Provérbio Africano 

 

"Como é que no século XXI, com tanta diversidade epistêmica no mundo, estejamos 

ancorados em estruturas epistêmicas tão provincianas camufladas de universais?" 

Ramón Grosfoguel (2016, p.27) 

 

 

o capítulo anterior, propusemos uma interpretação do racismo como um 

fenômeno intrinsecamente ligado à ordem colonial em que (ainda) vivemos. 

Nesse sentido, o racismo é uma espécie de tecnologia da colonialidade, que 

produz e controla a desigualdade essencial entre populações, a divisa abissal que 

diferencia e separa os que gozam livre e legitimamente a cidadania e os que vivem à sua 

margem.  

 

 Enquanto tecnologia, o racismo apresenta mecanismos diversos para instituir e 

validar essa divisão. Focalizaremos neste capítulo, em um dos mais fundamentais e 

complexos: o epistemicídio. 

 

 O epistemicídio tem aspectos epistemológicos, políticos, existenciais e sociais. Por 

isso é tão potente e relevante na manutenção da ordem colonial. E por isso, é urgente que 

possamos pensá-lo criticamente, que possamos enxergar suas profundas implicações, e 

que possamos conceber a possibilidade de outras matrizes de pensamento, que não 

estritamente pautadas pelos critérios do conhecimento lógico-científico e não 

circunscritas geopoliticamente ao norte-global. 

N 



30                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  31 

 

No ano de 2019, a Escola de Samba Mangueira (DOMÊNICO et al, 2019) 

apresentou na Sapucaí um desfile emocionante e crítico. Vamos ver alguns momentos em 

sequência da comissão de frente: 

 

 

 

 

 

 

 

História pra ninar gente grande 

 

De ouvir as Marias, Mahins,  

Marielles, malês 

Mangueira, tira a poeira dos porões 

Ô, abre alas pros teus heróis de 

barracões 

Dos Brasil que se faz um país  

de Lecis, Jamelões 

São verde e rosa as multidões 

Brasil, meu nego 

Deixa eu te contar 

A história que a história não conta 

O avesso do mesmo lugar 

Na luta é que a gente se encontra 

Brasil, meu dengo 

A Mangueira chegou 

Com versos que o livro apagou 

Desde 1500 

Tem mais invasão do que descobrimento 

Tem sangue retinto pisado 

Atrás do herói emoldurado 

Mulheres, tamoios, mulatos 

Eu quero um país que não está no retrato 

Brasil, o teu nome é Dandara 

E a tua cara é de cariri 

Não veio do céu 

Nem das mãos de Isabel 

A liberdade é um dragão  

no mar de Aracati 

Salve os caboclos de julho 

Quem foi de aço nos anos de chumbo 

Brasil, chegou a vez 

 

Vídeo da Comissão 

de Frente 

Samba-enredo História 

para ninar gente grande 



32                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
Vamos analisar as imagens da comissão de frente, chamada “Eu quero 

um país que não tá no retrato”. Quem está nos retratos, na primeira 

imagem? Fora do retrato, como se revelam esses personagens? Na 

última imagem, quem ocupa os retratos? 

 Embora, por definição, um retrato tenha por finalidade descrever 

alguém ou algo, reproduzir uma imagem, o que temos é apenas uma 

perspectiva. Quando você fotografa ou pinta um retrato, você 

necessariamente seleciona o que será enquadrado e o que ficará de fora, 

escolhe como quer representar e que sentido quer promover.  

 No samba-enredo, são citadas várias personalidades históricas 

que "ficaram de fora do retrato", ou seja, que não recebem a devida 

atenção na história oficial. Repare que são todos pessoas negras e 

mulheres. Faça uma breve pesquisa sobre eles, podendo utilizar o 

aplicativo "Dicionário Excluídos da História", produzido em 2019 por 

6753 alunos do Brasil, por ocasião da Olimpíada Nacional em História 

do Brasi (ONHB). Depois de analisar e refletir, troque impressões com 

os colegas para responder por que essas personalidades e seus atos 

foram silenciados e o que isso implica, em termos subjetivos e sociais? 

 

  

Que aprendizado e a inspiração a história dessas personalidades 

nos legam? Vamos pensar, em que reside a importância de se ter acesso a 

uma história de nosso país, a partir de múltiplas perspectivas, capaz de 

proporcionar visibilidade e relevância àqueles que até agora não figuram 

no retrato da história. Que transformações poderiam ocorrer se essa outra 

história fosse amplamente conhecida e reconhecida? 



  33 

Como abordado no capítulo anterior, o processo colonizador moderno, eurocêntrico, 

baseou-se em um movimento de encobrimento do Outro. Essa estrutura relacional persiste 

ainda hoje, renovando suas formas de operação e produzindo efeitos de dominação. Vamos 

explorar um pouco mais essa compreensão. 

 A partir da era dos "descobrimentos", foi descortinada a realidade de um mundo 

plural, ou seja, foi explicitada a existência um universo formado por povos diferentes que 

haviam se configurado, até aquele momento, de forma independente. Entretanto, a 

multiplicidade constitutiva do mundo, a diferença entre realidades sociais, perspectivas, 

culturas e visões de mundo não foram consideradas características positiva a serem 

respeitadas, uma riqueza simbólica a ampliar o entendimento da realidade e os horizontes 

da experiência humana. Ao contrário, o processo colonizador, guiado pela Europa, que 

conduziu a organização do mundo desde então a partir de uma concepção etnocêntrica, 

concebeu as diferenças como base para a classificação, hierarquização e dominação 

dos povos “descobertos”. Assim, não houve propriamente um movimento de descoberta 

do Outro em sua alteridade, em sua diferença, mas sim um movimento assimilador de 

encobrimento do Outro, partindo-se sistematicamente da premissa de inferioridade dos 

povos não-europeus.  

 A negação do reconhecimento da alteridade dos povos não-europeus consiste na 

premissa ideal ao modo de dominação e de exploração tipicamente colonial. Essa lógica, 

semeada desde a origem do Brasil moderno, persiste ainda hoje no racismo estrutural da 

sociedade brasileira. Se você observar, suas manifestações estão por toda parte: nas 

condições objetivas que estruturam nossa realidade econômica, nas dinâmicas sociais e de 

ocupação dos espaços de poder, em nossa cultura e imaginário coletivo, nos modos de 

construção de nossas subjetividades e também no modo como compreendemos e 

construímos nossa identidade brasileira e nosso pertencimento étnico-racial. 

A lógica da colonialidade tem como um de seus pilares essenciais a desqualificação 

e desumanização sistemática dos povos colonizados. Nesse sentido, o epistemicídio é um 

mecanismo fundamental de sua promoção e manutenção. 

 

 

 

 

 

 

 



34                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

A partir da episteme hegemônica, todo o conhecimento, a cultura e a tecnologia 

produzidos com base em outros modelos de pensamento não passariam de crenças, 

crendices, intuições, superstições, mitos e preconceitos – todos não passariam de pseudo-

saberes. De modo inseparável, essa injustiça cognitiva está ligada à desqualificação dos 

povos subalternizados, que dessa forma são sub-humanizados. O epistemicídio cumpre 

um importante papel na racialização dos povos dominados, tão importante ao 

funcionamento do projeto colonial. Uma série de atributos negativos de ordem moral, 

cognitiva e atitudinal são relacionados aos povos autóctones dos territórios descobertos, os 

quais apresentam uma diferença fenotípica que funcionava como marcador racial. Assim, o 

autóctone do Brasil é identificado como índio (é marcado pela diferença racial) porque 

foi colonizado; e não o contrário (não foi colonizado porque é índio). O mesmo ocorre 

com os africanos, que foram racializados, inferiorizados em sua essência, como condição 

para serem escravizados, para que se aceitasse sua escravização. A ideia era fixar nos povos 

racializados uma imagem esvaziada de qualidades cognitivas e cheia de qualidades 

corporais, de modo que fosse naturalizado o seu lugar como o do trabalho braçal.  

Por meio do epistemicídio criam-se estereótipos raciais que vinculam os povos não 

europeus a características de subdesenvolvimento racional, ou seja, a características de sub-

EPISTEMICÍDIO 

 O termo episteme é grego e significa conhecimento; já o sufixo cídio é latino 

e significa matar, derrubar.  

 O pensador português Boaventura de Souza Santos criou esse conceito para 

designar o mecanismo colonial que promove a invalidação sistemática dos saberes 

tradicionais produzidos nos territórios colonizados. As consequências de se renegar 

tais saberes, que estruturam as formas de compreender, de ser e de viver de seus 

criadores, são desastrosas, levando à ruína da estrutura social e subjetiva dos seus 

protagonistas.  

 O epistemicídio colonial consiste na consolidação da ideia de desumanização 

radical dos povos não europeus, constituindo um racismo epistêmico. Assim, todo o 

conhecimento estruturante dos povos tradicionais é tomado como mera crença, 

crendice, misticismo e superstição.  

 O projeto que envolve o epistemicídio visa à desqualificação cognitiva dos 

seus produtores, à consolidação da ideia de que os povos que não desenvolvem uma 

episteme conforme o paradigma ocidental (europeu), são inaptos racionalmente. E 

como no Ocidente a razão lógico-discursiva define a humanidade (desde a filosofia 

antiga grega), negar a capacidade racional de alguém significa negar sua humanidade.  

 

 



  35 

humanidade, bestiais. Supostamente não participando plenamente da humanidade, a 

violência inaceitável com humanos é liberada contra esses povos, mesmo dentro de uma 

concepção humanista europeia. 

É importante ressaltar que o epistemicídio não se baseia em uma verdade, mas em 

uma falácia. Mas embora não se fundamente em uma realidade existente, esse artifício 

produz realidade, dilacerando os processos de subjetivação dos povos racializados, sua 

autoimagem e sua autoestima. Sueli Carneiro, importante filósofa brasileira, fundadora do 

Geledés – Instituto da mulher negra, discorre sobre o assunto em sua tese de doutorado: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Para nós, porém, o epistemicídio é, para além da anulação e 

desqualificação do conhecimento dos povos subjugados, um processo persistente de 

produção da indigência cultural: pela negação ao acesso a educação, sobretudo de 

qualidade; pela produção da inferiorização intelectual; pelos diferentes mecanismos 

de deslegitimação do negro como portador e produtor de conhecimento e de 

rebaixamento da capacidade cognitiva pela carência material e/ou pelo 

comprometimento da autoestima pelos processos de discriminação correntes no 

processo educativo. Isto porque não é possível desqualificar as formas de 

conhecimento dos povos dominados sem desqualificá-los também, individual e 

coletivamente, como sujeitos cognoscentes. E, ao fazê-lo, destitui-lhe a razão, a 

condição para alcançar o conhecimento “legítimo” ou legitimado. Por isso o 

epistemicídio fere de morte a racionalidade do subjugado ou a sequestra, mutila a 

capacidade de aprender etc. É uma forma de sequestro da razão em duplo sentido: 

pela negação da racionalidade do Outro ou pela assimilação cultural que em outros 

casos lhe é imposta” 

Sueli Carneiro, (2005, p.97) 

 

 

  Entrevista com Sueli Carneiro 



36                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

Segundo dados do IBGE, 56,10% é o percentual de pessoas que se 

autodeclaram negras no Brasil, entretanto pouco sabemos sobre a história do 

continente Africano. Essa invisibilidade também se constitui como um 

epistemicídio. Até mesmo na escola, os saberes sobre a África não circulam, ou 

então são bastante superficiais e estereotipados – isso acontece com as nações 

indígenas também. Embora a população brasileira seja originária desses povos, a sua 

história não é contada, ou é mal contada. Não bastando o bom senso, foi necessária 

uma lei federal, a lei 10.639 de 2003, conquistada através da luta histórica do 

movimento negro, para tornar obrigatório o ensino da História e Cultura dos povos 

africanos e afrodiaspóricos no currículo escolar. Mesmo assim, temos que admitir 

que a lei ainda não é plenamente cumprida. 

  

Para termos uma ideia da consciência que temos de nós mesmos e de nossas origens, 

podemos fazer uma breve experiência. Pergunto a vocês o seguinte: 

-Quais são os seus sobrenomes? E de que origem eles são? Quais são suas 

ascendências? 

 É possível que muitos saibam de que países europeus descendem seus 

ancestrais... Entretanto, provavelmente, raros serão os casos em que se poderá dizer 

o país ou os povos de origem dos ancestrais africanos. Reflita um pouco sobre isso. 

Releia o trecho da página 20 que fala sobre bomba cultural e o papel do apagamento 

de nossas origens no estabelecimento da mentalidade colonial.  

Vamos pensar um pouco: que impacto poderia ter em nossas vidas e em 

nossa sociedade o conhecimento e o reconhecimento das origens africanas do povo 

brasileiro? O que esse conhecimento implicaria, em termos de consciência histórica? 

Que reflexos o encobrimento dessas origens provoca em nossa autoimagem, na 

formação de nossa identidade? Quanto conhecimento ancestral foi desperdiçado? 

Será que seria possível recuperá-lo? 



  37 

 

"Uma civilização que se revela incapaz de resolver os problemas que seu funcionamento 

suscita, é uma civilização decadente. Uma civilização que prefere fechar os olhos aos 

seus problemas cruciais é uma civilização enferma. Uma civilização que trapaceia com 

seus princípios, é uma civilização moribunda. (...) A Europa é indefensável”  

Aimé Césaire, Discurso sobre o colonialismo (1978, p.14) 

“A compreensão do mundo excede muito a compreensão ocidental do mundo” 

Boaventura de Sousa Santos (2002, p.239)  

mbora a narrativa consolidada sobre a modernidade apresente-a como uma 

elaboração fundamentalmente emancipatória, como o momento glorioso de 

esclarecimento de uma civilização que aposta na razão para alcançar o progresso, 

comumente eclipsa-se sua outra face: a colonialidade. A modernidade nasce com a 

experiência colonial e carrega toda a sua violência de forma intrínseca, consistindo, 

substancialmente, em um movimento de imposição do modelo civilizacional ocidental a 

nível global.  

 

A elaboração teórica, os valores e a visão de mundo da modernidade chancelam a 

violência colonial através da ideia de universalidade da razão, tão cara à Filosofia, no 

plano abstrato, e que, no plano empírico, também está presente no fundamento do método 

científico. A ideia do conhecimento universal, significa uma concepção de que existe 

somente uma versão, um modo válido de interpretar a realidade – e, portanto, um modo 

legítimo de pautar a estruturação da vida, subjetiva e coletivamente -, e esse modo é o 

europeu.  

 

Os demais modos de conferir significado às experiências, forjados por outros povos 

a partir de suas experiências concretas, pelos colonizados, com base nessa suposta (e 

E 



38                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

imposta) superioridade ocidental, que funciona como uma baliza, são desvalorizados e 

apagados e através do epistemicídio.  

 

Já vimos um pouco, no capítulo anterior, o sentido histórico e político, assim como 

as  implicações do epistemicídio. Agora, vamos explorar um pouco mais as características 

e as condições de formação da episteme ocidental, para entender como essa forma 

específica de elaboração europeia alçou-se à condição de parâmetro do conhecimento 

universal. Em outras palavras, como a particularidade europeia, travestiu-se de 

universalidade, impôs-se e obliterou outras formas de conhecimento – sob argumento de 

constituírem conhecimentos particularísticos – e que papel a Filosofia têm nessa história.  

  



  39 

 

Como você pode observar a partir do que foi apresentado até aqui, o conhecimento 

é um elemento essencial para o estabelecimento e manutenção da hegemonia. Você já ouviu 

a expressão “saber é poder”? De fato, essa frase contém uma grande sabedoria popular, pois 

podemos dizer que quem controla o conhecimento de uma sociedade, controla também o 

modo como a subjetividade se estabelece, ou seja, como as pessoas contróem quem são, 

como se veem, como se situam no mundo, como percebem a realidade, que valores e normas 

condicionam sua prática. Numa realidade colonial, fundada no racismo, o saber colonizado 

produz subjetividades coloniais e implica a manutenção de uma realidade social 

estratificada e violenta, reproduzida ou naturalizada por cada indivíduo. Dessa mesma 

forma, só que em sentido oposto, a descolonialização do saber constitui importante 

elemento no combate às formas hegemônicas e violentas de existência. Nisso reside a 

importância de buscarmos outros referenciais de estudo, buscar conhecer e abrir espaço para 

a reapropriação de saberes não eurocentrados, saberes invisibilizados pelo epistemicídio 

colonial, como a Filosofia Africana e Afrodiaspórica. 

A Filosofia é um campo de conhecimento que tem importância chave na disputa 

pela definição do que é conhecimento válido e o que não é, e na definição do próprio 

conceito de humanidade – portanto, têm grande participação na constituição do 

epistemicídio, do racismo e da colonialidade. Vamos entender por quê. 

O que chamamos hoje de ocidente é um conceito criado para classificar parte do 

mundo que corresponde originalmente à Europa ocidental e baseia-se principalmente na sua 

particular concepção de mundo. Hoje, além da Europa, esse conceito também se aplica à 

América anglo-saxônica, fundamentalmente. Essa visão de mundo específica referente ao 

que chamamos de pensamento ocidental é marcada pela forte herança da civilização 

greco-romana.  

Você pode estar se perguntando: que concepção de mundo é essa, que atravessou 

séculos e se mantém hegemônica ainda hoje? Resumidamente, é a concepção de mundo 

cuja essência podemos encontrar na Filosofia grega clássica, que se disseminou fortemente 

na Europa ocidental, até mundializar-se com o “descobrimento” do Novo Mundo, 

assumindo a sua forma moderna. 

O gérmen dos elementos fundamentais que caracterizam o pensamento Ocidental, 

que encontramos na Filosofia clássica, não se desenvolveu somente na produção filosófica, 



40                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

mas sim de modo mais amplo, nos valores civilizacionais do Ocidente, como na ética, na 

política, na cultura, nas artes, enfim, na própria racionalidade do Ocidente. 

O filósofo anglo-ganês Kwame Anthony Appiah, importante pensador da 

atualidade, nos diz o seguinte a respeito da relação entre a Filosofia e o pensamento 

ocidental: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O surgimento da Filosofia grega, referida comumente como o nascimento da 

Filosofia (mas que, como veremos no próximo capítulo, mais justo seria defini-lo como o 

surgimento da forma grega clássica do filosofar) serve como marco de início de uma nova 

estrutura de compreensão do mundo para os gregos, contraposta à forma mítica que ela 

sucedeu. Então, pode-se dizer que o paradigma de pensamento inaugurado naquele 

momento configurou o conhecimento e a experiência de mundo do Ocidente, ou seja, da 

Europa e de seus herdeiros intelectuais. Um elemento estrutural desse legado é sua base 

dicotômica. 

Para entendermos melhor, vamos retomar brevemente a teoria das ideias de Platão, 

que foi um dos primeiros filósofos gregos, por expressar de forma representativa esse pilar 

da Filosofia Ocidental.  

Vamos relembrar o idealismo platônico. Segundo a Teoria das ideias de Platão 

(representada pela Alegoria da caverna) há dois mundos, o sensível (plano imediato) e o 

supra-sensível (o plano das ideias). O conhecimento verdadeiro da realidade só pode advir 

 

“Filosofia é o rótulo de maior status no humanismo ocidental. Pretender-se 

com direito à filosofia é reivindicar o que há de mais importante, mais difícil, mais 

fundamental na tradição do Ocidente.”  

Kwame Anthony Appiah, (1997, p. 131) 

       



  41 

da operação racional dos conceitos, que são ideias abstratas. Somente elas, no plano 

suprassensível, podem apresentar a universalidade e a perfeição, que os entes particulares 

do mundo não apresentam. Ao invés disso, as coisas concretas do mundo, os particulares, 

se caracterizam pela imperfeição, pela diversidade e mutabilidade. Segundo a teoria 

platônica, a ideia é a verdade, a essência, ela é a via do conhecimento verdadeiro. O mundo 

sensível, concreto, ao contrário, é somente a projeção imperfeita das ideias perfeitas (como 

as sombras do mito da caverna), e o seu acesso se dá por meio da sensação do particular – 

o que nos encaminha à aparência, e não à essência, à doxa (opinião, juízo subjetivo) e não 

à episteme (conhecimento verdadeiro), que é universal. 

A Teoria platônica das ideias representa de modo emblemático uma cosmovisão 

dualista, bipolarizada, configurando uma concepção dominante a respeito da natureza da 

realidade baseada na cisão, na fragmentação e hierarquização de uma série de categorias 

essenciais.  

A racionalidade Ocidental, desde os primeiros filósofos dessa tradição, acompanha 

o desenvolvimento da Filosofia como uma atividade embasada em um esquema dualista, 

até então não predominante na estrutura do pensar grego/europeu. De modo simplificado e 

esquemático, podemos dizer que algumas categorias fundamentais opostas a partir desse 

dualismo estrutural são: 

 

 

 

Razão

Essência

Ideia

Mente

Universa

Abstrato

Sensibilidade

Aparência

Sensação

Corpo

Particular

Concreto



42                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Há uma famosa afirmação, tanto espirituosa quanto reveladora, do filósofo 

contemporâneo Alfred North Whitehead (1978, p. 39), segundo a qual todo o pensamento 

Ocidental consiste em notas de rodapé à obra de Platão. O sentido dessa afirmação é que 

nasce com a filosofia grega antiga toda uma tradição, europeia, de desvalorização do corpo 

e da sensibilidade, assim como outras categorias a eles associadas, por serem considerados 

meios não legítimos de conhecimento, e mesmo como obstáculos a serem isolados, na 

medida do possível, tendo em vista limpar o caminho retilíneo da razão. 

Na Idade Média, mesmo com o declínio da cultura helenística e a ascensão do 

cristianismo, o dualismo é revitalizado através da oposição fundamental entre corpo e alma. 

O corpo, morada do pecado, era concebido como um verdadeiro obstáculo ao triunfo da 

alma. Deus encontrava-se no centro da cosmovisão medieval. Sendo pura alma, é o único 

capaz de fornecer o conhecimento verdadeiro, transmitindo por revelação a lei de Deus aos 

homens. Assim, a sabedoria humana residiria na fé e na obediência à verdade revelada, aos 

dogmas da autoridade da Igreja Católica. Além de reguladora epistemológica, essa 

instituição detinha grande poder econômico, político e cultural, desempenhando a 

hegemonia em amplo espectro da vida medieval europeia. 

A partir da descoberta do Novo Mundo, no século XVI, começa a estabelecer-se na 

Europa (e no mundo colonial) um outro paradigma, em que a subjetividade se desloca da 

margem ao centro. Essa subjetividade forma-se a partir da experiência colonial enquanto 

  
É interessante notar que também é nesse contexto histórico, na antiguidade 

clássica, que surge a noção de BÁRBARO, em oposição à noção de CIDADÃO, na 

antiga Grécia.  

Bárbaro era designado o não grego, o que não provinha de uma pólis, de uma 

cidade (civitas, em latim, para os romanos, que dá origem ao termo civilização), em 

relação aquele com quem o cidadão grego estabelece uma relação de superioridade. O 

termo nasceu de uma concepção flagrantemente etnocêntrica (que toma a própria 

cultura como referencial para avaliar outras culturas) segundo a qual o estrangeiro, o 

Outro, é considerado incivilizado, primitivo, selvagem. 

 Até hoje essa palavra tem significado figurado pejorativo: irracional, 

primitivo, bruto, feroz, grosseiro.  

Os sentidos dos conceitos ambivalentes civilizado/bárbaro se relacionam, de 

alguma forma, com as categorias dicotômicas do dualismo platônico? Como? 

 



  43 

uma subjetividade conquistadora, dominadora. É em referência à relação violenta de 

encobrimento da alteridade dos povos ameríndios, que os europeus renascentistas e 

iluministas foram construindo sua identidade moderna. Afinal, partindo da ideia de que o 

conhecimento não é elaborado no vazio, sem determinações históricas e geopolíticas, como 

é nossa premissa, podemos dizer que o pensamento moderno, que tem nas ideias de René 

Descartes seu expoente máximo, foi produzido tendo como condicionamento histórico a 

experiência de 130 anos de colonização. Vamos aprofundar mais essa relação entre 

modernidade e colonialidade, começando pela caracterização do paradigma moderno.  

Descartes, filósofo francês conhecido como o pai da Filosofia Moderna, incorpora 

o dualismo ocidental de modo particular. Para ele, o homem é composto de duas 

substâncias: a alma, substância pensante; e o corpo, substância extensa. É a substância 

pensante que, de forma autossuficiente e isolada, consegue chegar ao cógito – a verdade 

fundamental, cogito ergo sum (comumente traduzida como “penso, logo existo”), sobre a 

qual Descartes acreditava poder partir de bases firmes para a descoberta do conhecimento 

verdadeiro. Seu pensamento é marcado pela ideia de superioridade da razão sobre os 

sentidos, pois justamente por não ser extensão, não está subordinada às leis da natureza, e 

por isso é o reino da liberdade. Segundo o intelectual brasileiro, ligado ao pensamento 

decolonial, Joaze Bernardino-Costa (2019, p.11): 

 

 

 

 

 

Outro par de noções, importante nas ideias de Descartes e na modernidade, de modo 

geral, corresponde à ideia de sujeito cognoscente e de objeto. A natureza, a realidade 

concreta, o corpo, corresponde ao objeto do conhecimento; em contraponto, o sujeito 

cognoscente, corresponde à instância do pensamento, capaz de decifrar as leis de 

funcionamento da natureza a partir da racionalidade que lança mão de um método, o método 

científico, produzido de forma dedutiva, somente com o uso da razão.  

Essa ideia norteia o modo como concebe o método científico, e a elaboração dos 

princípios que assegurariam a condução dos procedimentos de experimentação científica 

com a finalidade de produzir conhecimento verdadeiro. O fruto desse método deve ser a 

produção de verdades irrefutáveis, universais, ou seja, devem ser conhecimentos imutáveis 

e válidos em qualquer tempo e lugar.  Baseadas no tipo de conhecimento próprio da 

matemática, escolhida como modelo por sua natureza eminentemente abstrata, são 

características do método científico elaboradas por Descartes: 

"Pedra angular do eurocentrismo e do cientificismo é a formulação “Penso, logo 

existo”, de Descartes, elaborada em, 1637. Duas ideias são fundamentais no Discurso 

do Método de Descartes: o solipsismo e o dualismo mente/corpo. Não só a certeza do 

conhecimento objetivo e verdadeiro é gerada a partir de um monólogo interno, 

baseado na desconfiança nas demais pessoas, mas há uma desvalorização das 

sensações e percepções corporais como possíveis fontes do conhecimento válido." 

 



44                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

- O critério da evidência, que significa sempre duvidar das percepções, elevar a 

dúvida ao estatus metodológico e sistemático, e somente conferir relevância ao aspecto da 

observação que seja claro e distinto. Isso significa selecionar o que for quantificável, o que 

for possível de medição de modo definido; 

- O proceder por análise, que significa a dividir o objeto em partes menores, 

privilegiando um processo de classificação e simplificação do objeto a ser conhecido, a fim 

de torná-lo inteligível. O caminho da hiperespecialização que a ciência moderna assumiu, 

reflete esse princípio cartesiano; 

- Conhecer do mais simples ao mais complexo, isso significa pressupor que a soma 

das partes corresponde ao todo, e que para conhecer o todo basta reunir o conhecimento das 

partes; 

- Revisões constantes, para garantir que o procedimento científico foi obedecido, o 

que significa uma permanente autovigilância para garantir objetividade, para reduzir a 

intromissão da particularidade do cientista, sua corporalidade e sua perspectiva histórica. 

Boaventura de Sousa Santos (2008, p. 27-28) nos apresenta da seguinte maneira sua 

interpretação do modelo hegemônico do conhecimento, na modernidade, em seu livro Um 

discurso sobre as ciências: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

“As ideias que presidem à observação e à experimentação são as ideias claras 

e simples a partir das quais se pode ascender a um conhecimento mais profundo e 

rigoroso da natureza. Essas ideias são da matemática. (...) Em primeiro lugar, conhecer 

significa quantificar. O rigor científico afere-se pelo rigor das medições. As qualidades 

intrínsecas do objeto são, por assim dizer, desqualificadas e em seu lugar imperam as 

quantidades em que eventualmente se podem traduzir. O que não é quantificável é 

cientificamente irrelevante. Em segundo lugar, o método científico assenta na redução 

da complexidade. O mundo é complicado, e a mente humana não o podem compreender 

completamente. Conhecer significa dividir e classificar (...) A divisão primordial é a que 

distingue entre "condições iniciais" e "leis da natureza". As condições são o reino da 

complicação, do acidente e onde é necessário selecionar as condições relevantes dos 

fatos observados; as leis da natureza são o reino da simplicidade e da regularidade 

onde é possível e medir com rigor. A descoberta das leis da natureza assenta, (...) por 

outro lado, no pressuposto de que o resultado se produzirá independentemente do lugar 

e do tempo em que se realizam as condições iniciais. Por outras palavras, a descoberta 

das leis da natureza assenta no princípio de que a posição absoluta e o tempo absoluta 

nunca são condições iniciais relevantes.” 

 



  45 

Para Descartes, a natureza - que é extensão - possui uma estrutura semelhante a 

uma máquina, passível de ser decomposta e compreendida. O determinismo mecanicista, 

enquanto substrato teórico do método científico, embasa processos de conhecimento tendo 

em vista não a ampliação e o aprofundamento da capacidade de apreensão e significação da 

realidade, mas especificamente dos aspectos passíveis que se pode apreender alguma 

regularidade, para neles intervir tendo em vista a dominação e a transformação da natureza, 

de forma utilitária e funcional. Ainda segundo Boaventura (2008, p.25): 

 

 

 

 

Embora afirme ser a neutralidade uma de suas premissas essenciais, esse 

paradigma atua dentro de uma dada conjuntura histórica, sendo que um dos principais 

elementos condicionantes foi o capitalismo nascente. Nesse sentido, a ciência logo 

transformou-se em instrumento de incremento da hegemonia do grupo social que se 

estabelecia: a burguesia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“(...) é total a separação entre natureza e ser humano. A natureza é (...) passiva, eterna 

e reversível, mecanismos cujos elementos se podem desmontar e depois relacionar sob 

a forma de leis; não tem qualquer outra dignidade que nos impeça de desvendar os seus 

mistérios, desvendamento que não é contemplativo, mas ativo, já que visa conhecer a 

natureza para dominar e controlar” 

 

     

 
A partir dessa compreensão instrumental do pensamento moderno ocidental que 

contrapõe natureza X ser humano, vamos pensar as relações entre MODERNIDADE 

e COLONIALIDADE.  

Partindo-se da compreensão do "processo civilizatório" como essencialmente 

um encobrimento do Outro, tal como já conversamos, como o colonizado é concebido a 

partir dessa dicotomia? E os colonizadores? 

 

Em que medida a epistemologia dominante corresponde a um projeto de poder? 

 

Para pensadores decoloniais, modernidade/colonialidade é um conceito só, 

como duas faces de uma mesma moeda.  Segundo Boaventura, que é bastante ligado a 

esse pensamento, a modernidade “transforma interesses hegemônicos em conhecimento 

verdadeiro” (2002, p. 241) 

Troque ideias com os colegas sobre essa frase de Boaventura. 

                                



46                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Na modernidade, o conhecimento válido é o conhecimento científico, que é um 

saber formulado estritamente segundo os princípios do método cartesiano. Essa primazia, 

deriva da sua capacidade de produzir um conhecimento dotado de universalidade, 

teoricamente. São diversas as críticas ao modelo de conhecimento hegemônico, à 

modernidade, baseadas no apontamento de suas limitações e na pobreza da leitura de mundo 

que representa, e até mesmo em sua insubsistência absoluta. Muitas dessas críticas surgem 

dentro da própria Europa, como as que configuram o que se chamou de pós-modernidade, 

evidenciando a crise fatal por que passa esse modelo. No entanto, a partir de uma 

perspectiva decolonial, focaremos em um aspecto que constitui um ponto cego dessas 

teorias críticas, intra-europeias, que é sua caracterização como a versão epistêmica e 

epistemicida da colonialidade, como um sistema de ideias e teorias que organiza o mundo 

a partir do eurocentrismo e da subalternização do resto do mundo.  

Em primeiro lugar, cabe apontar que o modelo da ciência moderna não é universal, 

mas antes parte da subjetividade europeia como modelo do sujeito congnoscente. Parte da 

perspectiva ideal de um sujeito abstrato que corresponde à imagem que é a soma das 

características dos grupos hegemônicos da sociedade -  europeu (de preferência "acima dos 

Pirineus"), branco, homem, cisgênero, heterossexual - de suas experiências e percepções de 

mundo, assim como de seus interesses.  

O grande problema disso, não reside no fato de o modelo científico ser um 

pensamento situado, ancorado em suas condições de produção, pois todo o conhecimento, 

de forma assumida ou não, é produzido socialmente e carrega a marca da historicidade. 

Reside, sim, no fato dessa matriz de pensamento, considerando-se universal, deslegitimar e 

silenciar outras formas de conhecer, ser e se situar no mundo; em outras palavras, o maior 

problema do etnocentrismo do conhecimento ocidental é o epistemicídio que desencadeia. 

O privilégio epistêmico racista/sexista eurocêntrico da ciência moderna, que alega 

ser neutro e derivado de um princípio dedutivo abstrato, se traduz em violência, opressão, 

dominação, exploração, escravização, roubo e pilhagem dos povos colonizados, muito 

concretamente.  

 

 

 

 

 



  47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
Segundo Ramón Grosfóguel (2016), filósofo mexicano da atualidade, a 

Modernidade se consolida como a supremacia eurocêntrica a partir de quadro 

experiências fundamentais de genocídio/epistemicídio racistas e sexistas. Eles são: 

 

1)  Genocídio/Epistemicídio da Reconquista de Al Andaluz, com extermínio 

de judeus e muçulmanos; 

2) Genocídio/Epistemicídio da Conquista da América, contra os povos 

ameríndios; 

3)  Genocídio/Epistemicídio das populações Africanas com a conquista da 

África, sequestro e escravização de sua população; 

4) Genocídio/Epistemicídio massacre de mulheres europeias acusadas de 

bruxaria.  

 

"O racismo/sexismo epistêmico é um dos problemas mais importantes do mundo 

contemporâneo. O privilégio epistêmico dos homens ocidentais sobre o 

conhecimento produzido por outros corpos políticos e geopolíticos do 

conhecimento tem gerado não somente injustiça cognitiva, senão que tem sido um 

dos mecanismos usados para privilegiar projetos imperiais/coloniais/patriarcais do 

mundo" 

(GROSFOGUEL, 2016, p. 25) 

 

Vamos fazer uma breve pesquisa sobre esses fatos históricos e refletir sobre eles e 

sua relação com a afirmação de Grosfóguel, acima. 

 



48                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Como aponta o filósofo Porto-riquenho, Nelson Maldonado-Torres (2006, 2008, 

2019) por trás da afirmação fundante do pensamento moderno "penso, logo existo", 

encontra-se, de forma velada, a legitimação de um pensamento único e a desconsideração 

de outras matrizes de pensamento. Tendo como pano de fundo a experiência colonial, está 

implicado nesse enunciado que outros não pensam adequadamente, ou mesmo não 

pensam. Isso significa uma desqualificação ontológica, um golpe fatal no estatuto de 

humanidade dos povos "descobertos", os quais têm experiências diversas do modelo de 

subjetividade hegemônica e elaborações simbólicas diferentes do pensamento científico - o 

que corresponde ao mundo inteiro, exceto a Europa, no período colonial. Esses saberes, 

Outros, que carregam a marca de suas condições de produção, são avaliados em relação ao 

parâmetro ocidental hegemônico, e aos critérios particulares que este estabelece sob o 

manto da universalidade. Em relação aos seus critérios, esses saberes são considerados sub-

conhecimentos, pois não possuem universalidade, e os seus produtores são considerados 

sub-humanos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   
 

Vamos pensar um pouco a respeito do caráter universal do conhecimento 

cartesiano. É razoável a formulação de um conceito de conhecimento que seja 

absolutamente abstrato, independente de relações sociais dos homens que a produzem? 

Seria possível a produção de conhecimento que não carregasse a marca dessas relações?  

 

É razoável conceber um processo cognitivo que não se dê a partir da experiência 

dos sujeitos com a realidade, no qual sejam irrelevantes e descartáveis os dados dos 

sentidos?  

Sabendo que a relação que os sujeitos estabelecem com a realidade são diversas, 

variando, entre outros condicionamentos, conforme a cosmovisão da cultura na qual se 

insere, a posição social que ocupa em sua coletividade, a posição que sua sociedade 

ocupa na geopolítica, baseado em que um modelo único de conhecimento pode ser 

defendido? 

Agora, uma provocação: não seria o modelo cartesiano uma específica 

formulação de conhecimento pautado pela busca da universalidade, a escolha por um 

caminho cognitivo que privilegia e procura isolar certos aspectos da realidade, deixando 

arbitrariamente outros elementos de fora? Se a seleção de critérios é arbitrária, no 

sentido de ser artificialmente selecionada, como se poderia conferir universalidade a 

esse procedimento? 

Em que sentido poderíamos dizer que a filosofia cartesiana e o método das 

ciências correspondem ao modelo de conhecimento tipicamente europeu? 

                                 



  49 

Uma crítica contra-hegemônica, descolonizadora, a essa concepção de 

conhecimento a localiza como uma concepção particular, histórica, configurada na trajetória 

ocidental, que, entretanto, se julga universal. Essa crítica aponta o fato de que essa 

racionalidade não se enxerga como uma entre outras trajetórias possíveis da experiência 

humana, mas como o ápice de todo pensamento e toda experiência e, com base nisso, nega 

a legitimidade de outras formas de conhecimento e de ser que divergem de seus 

pressupostos. Portanto, mais do que um julgamento etnocêntrico, o pensamento ocidental 

produz ativamente a invisibilidade de outros referenciais de pensamento e o silenciamento 

de seus produtores.  

Tendemos a interpretar que, na modernidade, o etnocentrismo intrínseco das bases 

da experiência ocidental (já evidenciado desde a antiguidade clássica) assume a forma 

predominante de racismo. Ou seja, a classificação e hierarquização das populações se dá, 

a partir da "descoberta" do Novo Mundo, em função da geopolítica moderna, organizada 

através da ideia de raça. A ideia racista de raça, como já comentamos, corresponde a um 

conjunto de características estereotipadas, no qual marcadores fenotípicos (corporais) são 

supostamente vinculados a características de ordem cognitiva, moral, comportamental, etc. 

Isso significa uma distinção ontológica, uma distinção de natureza entre brancos (europeus 

e seus descendentes) e não-brancos (não-europeus e seus descendentes), e não somente de 

traços superficiais. Marcien Towa, filósofo camaronês, apresenta a seguinte interpretação: 

  

“São os filósofos europeus que formularam o silogismo do racismo, fundamento 

ideológico do imperialismo europeu. O silogismo do racismo pode ser enunciado 

assim: 

O homem é um ser essencialmente pensante, racional 

Ora, o negro é incapaz de pensamento e raciocínio. Ele não tem filosofia, ele 

tem uma mentalidade pré-lógica, etc.  

Portanto, o negro não é verdadeiramente um homem e pode ser, legitimamente, 

domesticado, tratado como animal.  

Sendo a filosofia, aos olhos do filósofo europeu, a manifestação mais brilhante 

e mais alta da razão humana, negá-la aos negros não passa de uma especificação dada 

à premissa menor do silogismo racista e imperialista." 

                                                                                      (TOWA, 2015, p.27) 

 



50                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Em contraponto ao modelo de racionalidade hegemônico, pautado pela 

universalidade epistemicida, há outro paradigma possível, aberto à realidade multicultural 

e pluriétnica de nosso mundo. As diferenças culturais e epistêmicas, a partir desse outro 

modelo de compreensão, não são concebidas de modo vertical, segundo uma hierarquia, 

mas sim horizontalmente, “abrindo espaço para a possibilidade de diferenças iguais – uma 

ecologia de diferenças feitas de 

reconhecimentos recíprocos” – 

segundo Boaventura (2010, 2002). 

Ele concebe como proposta de um 

pensamento pós-abissal, ou seja, 

como um contraponto à 

racionalidade epistemicida do norte 

global, uma ecologia de saberes, 

calcada principalmente na relação 

não destrutiva entre conhecimentos 

heterogêneos e no esforço e 

abertura contínuos, que rejeita a 

epistemologia dominante para criar 

possibilidade de compreensão de 

diferentes experiências de mundo, 

sem que nos sejam interditados de 

antemão.  

Todo saber, nessa ótica, é bem-vindo para a ampliação da compreensão de mundo 

para além de sua versão hegemônica.  

Assim, partindo-se da premissa da legitimidade da diversidade de conhecimentos 

decorrentes da multiplicidade de experiências sócio-culturais, os princípios da ecologia de 

saberes promovem a emergência de saberes soterrados pelo monopólio do pensamento 

ocidental. Em outros termos, como propõem alguns pensadores latino-americanos, significa 

um giro decolonial, segundo o qual a perspectiva, o ponto de vista vira de ponta-a-cabeça, 

revelando nossas próprias epistemologias, do Sul global. O giro decolonial é um princípio 

epistemológico que realiza uma descentralização de perspectiva: em vez de partir no Norte 

global como regulador epistemológico, pretende descobrir o Sul global encoberto, recuperar 

seus saberes, legitimar seu ponto de vista e realizar uma efetiva descolonização política. 

 

 

 



  51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
Primeiramente, observe a obra abaixo, intitulada "Indoamérica". Ela foi 

criada por Joaquim Torres-Garcia, um artista uruguaio, que faleceu em 1949, aos 

75 anos. Na década de 30, ele propôs a criação de um movimento artístico latino-

americano, chamado "Escuela del Sur". Esse movimento tinha em mente desenvolver 

a ideia de um universalismo construtivo, diferentemente do universalismo abstrato 

eurocêntrico. Torres-Garcia e seus colegas pretendiam valorizar elementos 

tradicionais da América Latina como ponto de partida para uma produção artística 

moderna dos sulamericanos.  

Torres-Garcia diz o seguinte a respeito de seu movimento: 

"Denominei de 'Escola do Sul ' porque, em realidade, nosso Norte é o Sul. Por isso 

colocamos nosso mapa ao revés. E então teremos a noção exata da nossa posição" 

Discuta com os colegas sobre que posição é essa, ensejada por essa mudança 

de perspectiva. 

 

 
 



52                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  53 

 

 

"O conhecimento é um elemento chave na disputa e na manutenção de 

hegemonia. Sem dúvida o estabelecimento do discurso filosófico ocidental como régua 

privilegiada do pensamento institui uma desigualdade epistemológica. Essa injustiça 

cognitiva é capaz de definir status, formar opinião e excluir uma quantidade indefinida 

de trabalhos intelectuais. Nossa leitura é que o racismo é um elemento decisivo para o 

entendimento do epistemicídio e seus efeitos. A nossa leitura é que o racismo antinegro 

está atrelado à recusa da filosofia africana." 

Renato Noguera (2014, p.23) 

 

"A ideia de uma filosofia étnica não implica que a filosofia precise renunciar ao 

universalismo de ter algo a dizer para todos. O problema surge apenas quando uma 

filosofia quer se dirigir a todos e, no processo, silencia ou ignora vozes alternativas." 

Robert Bernasconi (2007, p.611) 

 

 

 

 

 

 

 



54                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  55 

 

O que a expressão Filosofia Africana designa? Essa não é uma pergunta de fácil 

resposta, mas é um ponto de partida necessário. A questão tem sido um importante tema 

sobre o qual os pensadores africanos têm se debruçado, principalmente a partir do contexto 

da luta por independência das colônias africanas, no século passado. Neste capítulo, 

exploraremos o tema, apresentando algumas correntes teóricas, suas teses e problemáticas 

– sem a pretensão de abranger a totalidade do panorama e das controvérsias existentes. 

Existe um posicionamento teórico que oferece uma resposta simples a essa 

questão: Filosofia africana seria toda a produção autonomeada e reconhecida como 

filosófica, produzida por pessoas nascidas na África. O que pode ser problemático nessa 

descrição é que os critérios para esse reconhecimento partem de uma concepção 

hegemônica de Filosofia, principalmente aquela com a qual as universidades trabalham, que 

aceita o papel do Ocidente como regulador epistemológico. Deve-se reparar que essa 

definição restritiva de Filosofia, no contexto do continente africano, somente reconhece 

como Filosofia as produções africanas que versam sobre as temáticas clássicas do 

pensamento europeu, que se baseiam em seu cânone eurocêntrico, e que obedecem a sua 

metodologia. Isso significa que o adjetivo “africana” que designa essa Filosofia não aponta 

uma característica significativamente distintiva dessas produções, somente uma 

característica fortuita, meramente geográfica. Uma vez que a partir desse entendimento a 

filosofia é um conhecimento universal e neutro, a determinação do seu local de origem ou 

das condições concretas de sua produção não influenciam em seu conteúdo. Esse tipo de 

pensamento filosófico geralmente é produzido nas universidades africanas, e há os que a 

chamam de FILOSOFIA AFRICANA PROFISSIONAL.  

Há, entretanto, outros entendimentos a respeito do que significa Filosofia Africana, 

que considera que a Filosofia especificada pelo atributo africana possui uma distinção mais 

forte e marcante do que somente a localização fortuita dos seus produtores. A filosofia 

Africana, a partir dessa perspectiva, tem a marca de seu lugar de enunciação, ou seja, é um 

pensamento desde a África. Assim, representa as condições concretas, específicas de sua 

produção, a sua africanidade. Nesse sentido, podem ser consideradas sob essa classificação 



56                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

também as produções de pensadores afrodiaspóricos, se produzidas a partir dessa premissa. 

Como veremos, a definição do que determina a africanidade é um dos mais importantes 

objetos de reflexão da Filosofia Africana. O debate em torno disso propulsou o 

desenvolvimento do pensamento filosófico africano principalmente porque diz respeito a 

uma grande tarefa posta aos africanos e afrodescendentes no âmbito de um movimento de 

descolonização: a reconstrução da própria identidade negra de forma autodeterminada 

dentro de um universo multicultural que passa por um processo de decolonização.  

A crítica levantada contra essa concepção de Filosofia Africana é que enfatizar a 

especificidade de uma Filosofia enfraquece suas credenciais para ser aceita como Filosofia 

pelo pensamento hegemônico. Quanto mais diferente do modelo ocidental, maior é a 

dificuldade no reconhecimento da legitimidade de um pensamento como produção 

relevante. E o modelo ocidental, apesar da grande variedade de correntes e pensamentos 

que apresenta, deve de alguma forma se aproximar dos temas clássicos e procedimentos 

típicos do tipo de exercício reflexivo e crítico que parte da produção filosófica da Grécia 

antiga, considerada amplamente pela história da filosofia hegemônica como berço da 

filosofia. 

Segundo Renato Noguera, em seu livro O ensino de Filosofia e a Lei 10639 (2014, 

p.80) 

 

 

 

A implicação dessa narrativa é uma definição restritiva de filosofia, que acaba por 

promover o epistemicídio de todos os saberes reflexivos produzidos fora do eixo ocidental, 

que não fazem parte da trajetória dessa matriz de pensamento.  

Essa narrativa do nascimento da Filosofia, entretanto, é questionável. 

Primeiramente, há a hipótese de a filosofia ser uma atividade do pensamento natural de 

qualquer ser humano, dentro de qualquer contexto cultural e modelo epistemológico, dada 

sua condição de ser pensante e dotado de consciência. Buscar situar a si mesmo no mundo 

e no universo simbólico, como uma atitude de desbanalização da existência, seria uma 

atividade que se poderia encontrar em qualquer cultura mundial. Noguera apresenta a arte, 

a música e a arquitetura como exemplos de outras atividades "congênitas" ao ser humano, 

pois em todas as culturas existem expressões musicais e construções de moradias, não 

havendo possibilidade de se conferir a algum povo específico a primazia de ter inventado 

tais tipos de conhecimentos.  

"A história da filosofia ocidental está imersa em dogmas e tabus; o tabu da 

certidão grega assinada por Tales de Mileto e/ou Sócrates e/ou Platão é um dos que 

mais tem sido blindado no meio acadêmico" 

 



  57 

Outra objeção à origem grega da Filosofia é o fato de encontrarmos registros 

escritos muito mais antigos que os dos primeiros filósofos gregos em diversas regiões do 

mundo não ocidental, como Índia, China e Egito. Não esqueçamos que o Egito se situa na 

África 

Especificamente no caso da FILOSOFIA EGÍPCIA ANTIGA, também chamada 

de FILOSOFIA KEMÉTICA (o Egito era chamado de Kemet, que significa terra negra), 

aceitar sua precedência em relação à Filosofia Grega pode apresentar algumas complicações 

para o status do pensamento ocidental. Isso porque diversos filósofos gregos da antiguidade 

viveram por anos no Egito e estudaram nas escolas de escribas, chamadas "casas da vida", 

onde teriam entrado em contato com as ideias da filosofia kemética. Pitágoras, Tales e 

Platão, pelo menos, teriam realizado por lá sua formação. No extremo dessa perspectiva, o 

historiador George James, em seu famoso livro de 1954, Stolen Legacy, apresenta a tese de 

que os primeiros filósofos gregos teriam roubado os fundamentos de suas próprias teorias 

na filosofia egípcia sem dar o devido crédito, assumindo sua autoria integral indevidamente. 

As ideias de James tiveram uma recepção bastante polêmica, e as hipóteses por ele 

colocadas não obtiveram acolhimento por parte da universidade (que sabemos ser 

epistemicida) para a realização de seu aprofundamento. 

O que sabemos de fato é que no Egito antigo a palavra rekhet se referia à "palavra 

bem feita ou palavra bonita, fala bem esculpida e cuidadosamente talhada", que julgamos 

ser uma ideia correspondente ao termo Filosofia. Ptah-Hotep, escribas de alto escalão da 5ª 

disnastia, há cerca de 2700 AEC (antes da era comum) se ocupava dessa atividade (rekhet), 

e a descrevia como a arte da palavra bem feita, sendo que "os limites da arte não podem 

ser alcançados e a destreza de nenhum artista é prefeita" (PTAH-HOTEP, 2010, p.247, apud 

NOGUERA, 2020, p.105). 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Ptah-hotep aconselha: 

Não seja imbuído de seu saber 

Consulte o ignorante e o sábio 

Os limites do saber não são jamais atingidos 

Nenhum sábio alcança a perfeição 

A verdade está mais escondida que uma pedra 

preciosa 

No entanto, ela pode ser encontrada entre 

humildes de pilão” 

(TOWA, 2015, p. 37) 



58                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Ptah-hotep elaborou recomendações para a condução de um debate com base na 

argumentação, classificando os sujeitos dos juízos como os que têm a balança mais precisa, 

os superiores; os que têm a balança tão precisa quanto à nossa, os iguais; e os que têm a 

balança menos precisa, os inferiores.  

 

Um famoso texto do Egito Antigo que temos conhecimento, e cujo conteúdo pode 

ser avaliado como filosófico, nesse sentido, é o Livro dos mortos. Esse livro contém os 

princípios de Maat, que corresponde a ideia de retidão, justiça, verdade e harmonia. 

Também tem um sentido de harmonia cósmica, equilíbrio e ordem. Maat é uma das mais 

importantes deusas do Egito antigo. Ela, que ostenta uma imponente pena de avestruz em 

sua cabeça, é responsável pela balança na qual é pesado o coração dos mortos perante o 

tribunal de Osíris. Se o coração pesasse mais que a pena da deusa, isso indicaria a infração 

do morto a alguma das 42 regras de Maat, o que o condenaria a ter seu coração devorado e 

a desaparecer. Já se ele pesasse menos, passaria pelo crivo de Maat, o que o conduziria à 

vida eterna no paraíso de Osiris. 

 



  59 

Segundo o filósofo camaronês Marcien Towa (2015, p. 38): 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No continente africano há saberes, pensamentos e filosofias bastante diferentes das 

formas tipicamente ocidentais. Essa pluralidade de modelos ocorre em função da 

diversidade de caminhos genuínos que cada cultura traçou no âmbito de sua própria história. 

O pensamento não é um ato descolado da realidade histórica de sua produção.  A luta pela 

legitimação de um pensamento africano que não seja uma mera imitação do pensamento 

colonizador tem, assim, além um sentido epistemológico, também um sentido político de 

autoafirmação e descolonização.  

 Assim, levanta-se a questão se poderíamos considerar como Filosofia Africana 

também a grande variedade de PENSAMENTOS TRADICIONAIS, que são os saberes 

ancestrais dos povos originais dos diversos territórios africanos.  Há de se notar que a África 

é um enorme continente que contém uma grande multiplicidade de etnias e culturas, muitas 

vezes bastante diversificadas. Para você ter uma ideia, são mais de duas mil línguas e mais 

de oito mil dialetos falados na África. 

A grande maioria desses saberes não está escrita, mas passou de geração em 

geração, por meio da oralidade, através de aforismas, mitos e mitologias, máximas de 

sabedoria, provérbios, contos, etc. Além disso, esses saberes podem ser reconhecidos nas 

formas de organização de um povo e na sua cosmovisão. Esses saberes cultivados pelas 

comunidades, compartilhados e preservados através do tempo, têm o princípio da 

a Maat era um valor central "que deveria reger a organização da sociedade 

egípcia e a conduta do egípcio. (...) Era um valor fundamental, não um código 

preciso e detalhado. No entanto, ela deve ser conhecida e aplicável a situações 

concretas.(...) Os sábios egípcios partiam do princípio, que será retomado milênios 

mais tarde por Sócrates, de que a virtude deve basear-se em um ciência e tornar-

se objeto de ensino. (...) É importante notar que esse ensinamento não se apresenta 

como uma revelação divina mas como fruto da experiência dos ancestrais e da 

reflexão pessoal do sábio."  

(...) o egípcio não se contenta com uma adesão devota ao Absoluto, mas o 

transforma em objeto de reflexão, ele se afirma fundamentalmente filosófico. 

Obviamente, nem tudo na rica produção intelectual egípcia é filosofia, mas somente 

o que é pensamento intrépido do essencial, do Absoluto. No que concerne ao Egito 

antigo, os textos antigos permitem afirmar a existência de uma autêntica filosofia 

que floresceu nas margens do Nilo, muitos milênios antes de Tales, o primeiro pré-

socrático.  

 



60                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

coletividade como uma característica distintiva e tipicamente africana de produção de 

conhecimento. 

Existe uma grande resistência na aceitação do pensamento tradicional africano (e 

indígena de modo geral) como Filosofia, por diferentes e diversas razões. Na verdade, o 

questionamento a respeito do estatuto do pensamento tradicional, chamado de 

ETNOFILOSOFIA, foi motor de uma grande disputa teórica responsável por impulsionar 

a produção filosófica e meta-filosófica de reflexão e repertório concernente à Filosofia 

Africana.  

Resumindo e simplificando alguns pontos dessa discussão, podemos dizer que um 

dos argumentos contra a etnofilosofia ser considerada uma filosofia foi o modo como ela 

foi reconhecida e sistematizada inicialmente. Ocorre que os primeiros esforços em 

identificar e organizar o pensamento espontâneo dos povos tradicionais partiu dos 

colonizadores - como um dos primeiros escritos sobre Filosofia Africana, “A Filosofia 

Bantu”, de 1945, do missionário belga Placide Tempels. Assim, paira a suspeita a respeito 

das intenções dessa iniciativa, de que possivelmente constituísse um modo de mais 

profundamente conhecer para melhor dominar. Para muitos críticos, dessa forma, mais uma 

vez o colonialismo afirmou sua tutela sobre o pensamento nativo, como se fosse necessário 

“processar” o pensamento autóctone para merecer a alcunha de Filosofia, como se os 

próprios africanos não tivessem consciência de seu pensamento – e que fosse necessário o 

esforço cognitivo de europeus para organizá-lo e, de certa forma, "pauteurizá-lo". 

Outras objeções à etnofilosofia como filosofia residem nas características comuns 

que esse pensamento geralmente apresenta, principalmente seu caracter comunitário e 

supostamente acrítico. Nessa direção, afirma-se que embora essas produções da 

experiência e do conhecimento humano sejam efetivamente saberes, não são propriamente 

Filosofia, que é um tipo de pensamento que possui especificidades. O mínimo que se pode 

dizer, sem entrar em descrições muito restritivas e particulares do que seja a atividade 

filosófica (já que existem definições diversas do que seja a filosofia), é que a criticidade é 

uma característica da qual não se pode abrir mão como critério para definir o que é Filosofia.  

A criticidade significa a disposição e a capacidade de discernir, de julgar uma ideia 

ou representação com base na razão e não em alguma autoridade (seja do domínio da 

religião, da tradição, dos mitos, do que quer que seja). Em outras palavras, significa não se 

contentar passivamente com explicações tidas como verdadeiras e não abrir mão da 

autonomia de pensamento, mas sim questioná-las, submetê-las ativamente ao crivo da 

razão. O apego à tradição e a crença incondicional em seus ditames, assim, iriam de 

encontro às condições do pensamento filosófico. Também o caráter coletivo, comunitário 

da construção do pensamento tradicional parece divergir essencialmente da atividade 

filosófica, já que se constrói com base no consenso e na autoridade do senso comum, e não 



  61 

com base na independência e autonomia do livre pensamento (o que só poderia partir de 

indivíduos, não de coletividades). 

Em resposta a essas objeções, temos a posição de Marcien Towa (2015), pensador 

já apresentado anteriormente, segundo o qual tais argumentos são realmente relevantes, 

entretanto não dizem respeito à totalidade do pensamento tradicional africano. Para 

Marcien, todos os povos têm a capacidade de filosofar e as culturas geralmente apresentam 

elementos filosóficos, que representam a valorização do pensamento crítico, assim como, 

por outro lado, também elementos a-críticos, míticos. Cabe aos filósofos da atualidade o 

trabalho analítico de reconhecer esses elementos e sistematizá-los. Assim, cumpre escapar 

do que ele chama de “armadilha da etnofilosofia”, que consiste em um alargamento 

indevido do conceito de Filosofia tendo em vista abarcar a parte a-crítica das tradições. Um 

dos principais motivos é que procedendo a esse “falseamento” do conceito da atividade 

Filosófica, se estaria confirmando a inaptidão dos africanos para a Filosofia stricto sensu, 

para um pensamento reflexivo, crítico e autônomo (confirmando o silogismo do racismo – 

página 49). 

Towa afirma a existência de uma tradição filosófica fundamental na África 

expressa, por exemplo, nos CONTOS SAPIENCIAIS de Kulu-a-Tartaruga e Leuk-a-

Lebre. Esse ciclo de contos encontra-se na literatura oral africana, e ainda hoje se pode 

verificar sua transmissão entre africanos que vivem em meio tradicional. Esses contos são 

usados principalmente para ensinar os valores da reflexão, da astúcia e da prudência. Os 

seus protagonistas, a lebre e a tartaruga, são símbolos da inteligência. Segundo Towa, “os 

heróis desses contos não seguem nenhuma revelação, não se confiam a ninguém a não ser 

a eles mesmos e sua inteligência”. Eles sempre acabam se saindo bem dos conflitos, apesar 

de seus adversários serem geralmente animais mais fortes, como Ze-a-Pantera e Bouki-a-

Hiena. Kulu e Leuk vencem as disputas laçando mão da inteligência e geralmente 

manipulando o dogmatismo ingênuo dos adversários, com base na ideia de que “a 

credulidade, e especialmente a crença no sobrenatural, no mágico-religioso, constitui um 

terreno no qual prolifera a estupidez. ” (TOWA, 2015, p. 41) 

                   



62                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Existe também a FILOSOFIA DA SAGACIDADE, ou SAGEZA que é o 

pensamento produzido por sábios no âmbito de comunidades tradicionais, que embora não 

tenham recebido educação formal, apresentam grande independência e capacidade crítica 

em seus juízos. Esses pensadores livres não aceitam a autoridade do senso comum e 

Conheça alguns contos sapienciais do ciclo Kulu-a-Tartaruga e Leuk-a-Lebre: 

Contos do povo Dagara, da atual Burkina Faso: 

Quando o rei morreu, Leuk-a-Lebre reivindicou a sucessão ao trono, aos 

prantos, dizendo “o rei morreu, mas sua alma está viva!”. Assim, levou todos ao 

seu túmulo e, tendo combinado com o esquilo que falasse em seu lugar, consultou 

a alma do rei. O esquilo respondeu como se fosse o espírito do rei, convencendo a 

corte. Foi dessa forma que a lebre conseguiu tornar-se rei.                                                    

Todo a terra que Kulu-a-Tartaruga queria cultivar, Ze-a-Pantera dizia 

que era sua. Certo dia, cansada dessa situação, Kulu apelou ao julgamento dos 

ancestrais. Assim, cavaram dois túmulos, mas Kulu combinou com o Rato que 

cavasse um corredor do seu tumulo direto a sua casa. No mesmo dia, Kulu e Ze 

foram enterrados, mas Kulu escapou do túmulo pelo corredor, enquanto Ze ficou 

enterrada. Kulu apareceu aos outros alegando que os ancestrais haviam 

confirmado o seu direito às terras reclamadas e levando presentes a todos, dos 

seus próprios ancestrais.  

Conto coletado por Towa, no vilarejo de Endama, em Camarões: 

“Kulu, um dia fez um pacote cheio de inteligência e resolveu percorrer o 

mundo para vendê-la. Ela chegou diante de um enorme tronco de samaúma e 

sentou esperando que o tronco apodrecesse para poder seguir seu caminho. 

Mvaga-Saca rabos surgiu! O que você faz aqui, Kulu, minha irmã, pergunta ele. 

Estou percorrendo o mundo para vender sabedoria. Encontrei-me diante deste 

gigantesco tronco que está barrando minha passagem. Eu não tenho nem boa 

altura e nem boas pernas e devo esperar que ele apodreça para seguir o meu 

caminho. O que responde Mvaga, surpreendido. Você ficará aqui mofando 

durante todo o tempo em que esse tronco levará para apodrecer. Uma árvore tem 

uma copa e um caule. Se você for deste lado, você chegará aos ramos, e se você 

for do outro, chegará às raízes. Kulu foi de um lado, depois de outro e verificou 

que era efetivamente assim. Desapontado, ele jogou longe seu embornal e voltou 

para casa dizendo: eu acreditava que eu era o único a ser inteligente, mas ninguém 

poderá alcançar totalmente a sabedoria” 

 



  63 

submetem qualquer assunto ao julgamento da razão. Eles são capazes de realizar uma 

análise filosófica profunda, racional e rigorosa a respeito de crenças e ideias sem se 

restringirem aos sentidos estabelecidos pela tradição.  

FILOSOFIA AFRICANA E IDENTIDADE NEGRA 

Novamente, é importante ter em mente que, no contexto do processo histórico de 

descolonização do século XX, a defesa da legitimidade e do valor do pensamento 

genuinamente africano está intimamente ligada à denúncia e à rejeição do processo de 

assimilação cultural como um meio de dominação e exploração colonial. Assim, a tarefa de 

recuperar os elementos culturais autênticos do povo africano, soterrados pela lógica colonial 

epistemicida, faz parte da luta anticolonial no plano simbólico, tanto em África como na 

sua diáspora.  

 Esse é um importante fator para que muitos pensadores africanos tenham 

direcionado considerável energia à questão da identidade negra. Consiste num movimento 

de retirada da máscara branca da assimilação, como condição para um reencontro de si 

mesmo, de uma identidade autenticamente negra. A afirmação da identidade negra 

consiste na negação da negação que o racismo constitui, a negação da interdição da 

subjetividade negra. 

Dessa forma, identificados com os objetivos de descolonização, dois movimentos 

intelectuais de grande importância histórica são o Pan-africanismo e a Nègritude, 

classificados por alguns filósofos como FILOSOFIA NACIONALISTA IDEOLÓGICA.  

O Pan-africanismo é um movimento político e cultural formado no início do século 

XX, que propunha a união entre os povos da África e os afrodescendentes do mundo visando 

à reconstrução da África, o resgate de sua história pré-colonial e da dignidade do ser 

africano por meio de retorno às raízes. Segundo Renato Noguera, “O Pan-Africanismo é 

um capítulo importante da história da humanidade, especialmente da narrativa das 

populações negras de todo o mundo em busca de autodeterminação como maneira de 

combate efetivo ao racismo. ”  

Note-se que esse movimento teve início na diáspora, a partir de afrodescendentes 

americanos e caribenhos que produziam seus pensamentos a partir de seu pertencimento à 

identidade africana, mesmo tendo nascido na Jamaica, como Marcus Garvey; ou nos 

Estados Unidos, como Du Boi; ou ainda, no Brasil, como Abdias do Nascimento. 

Abdias do Nascimento foi um filósofo, artista, ativista e político brasileiro. Criou 

o Teatro experimental do negro, expressão estética de sua proposta de emancipação racial. 

Formulou o quilombismo, que é um posicionamento político e cultural, vertente brasileira 



64                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

do pan-africanismo, inspirado nos valores das 

sociedades ancestrais africanas. Esse posicionamento 

afirma a ancestralidade como resistência à dominação 

mental do negro no âmbito da colonialidade. Abdias 

também lutou ativamente pelo reconhecimento de 

direitos dos negros visando a uma equidade racial; no 

senado federal foi incansável na defesa de políticas 

públicas de ação afirmativa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Também o movimento da Nègritude, de viés mais literário e cultural, tinha como 

principal temática a identidade africana e como premissa o internacionalismo do povo 

negro, que embora se encontre disperso no mundo em função da diáspora forçada 

promovida pelo colonialismo, possui uma unidade que deveria ser reconhecida e enaltecida. 

A ideia era reverter o valor conferido à raça negra pela lógica colonial. Assim, o termo 

negritude, que possuía um tom pejorativo se converte em um atributo essencial positivo 

daqueles que compartilham a raiz comum africana. Não mais uma marca de inferioridade, 

como a colonialidade quis afirmar, mas sim a marca de uma irmandade e de uma identidade 

compartilhada pelos negros do mundo inteiro. A produção da Nègritude tem um caráter 

claramente propositivo, ativo contra a desumanização das populações negras, mas também 

especulativo, no sentido em que desencadeia uma profunda reflexão sobre o que seria a 

negritude, o que definiria a identidade negra. De modo amplo, pode-se dizer que os pilares 

desse movimento eram a valorização da identidade, cultura, história e pensamento africano, 

a afirmação da autenticidade africana e a busca pela superação do legado colonial 

 

Abdias do Nascimento foi um grande filósofo, artista e ativista brasileiro. Vamos 

conferir suas palavras ao receber o título Honoris causa da UFBA, em 2000:  

 “É preciso virar esse conhecimento eurocentrista de cabeça para baixo, 

sacudi-lo até remover o lixo e construir no vazio uma nova epistemologia. Incorporar-

lhe a experiência e o saber dos povos afrodescendentes em suas várias dimensões (...) 

O pensamento africano não faz parte da cultura universitária de nosso país, porque 

no seu conceito a África não figura como lugar de produção do conhecimento. Trata-

se, talvez, do maior embuste perpetrado pelo eurocentrismo” 

 



  65 

 

 

 

 

 

 

 

Esse movimento, assim como o Pan-africanismo, foi forjado fora da África. 

Nasceu da reflexão promovida pelo encontro em Paris, de jovens estudantes africanos e das 

colônias caribenhos que ali estavam realizando sua formação superior. A seguir serão 

apresentados dois pensadores fundamentais no desenvolvimento desse movimento, o 

senegalês Léopold Senghor e o martinicano Aimé Cesaire.  

Senghor teve uma atuação polivalente e uma experiência de vida bastante 

diversificada: nascido no Senegal em 1906, aos 28 anos se naturalizou francês e foi estudar 

na França – sendo o primeiro africano a se graduar na universidade Sorbonne; participou 

da II Guerra Mundial, sendo capturado pelo exército nazista, o que resultou em sua detenção 

por 2 anos em um campo de concentração; foi poeta, escritor e professor; foi um dos 

idealizadores do movimento Nègritude; foi parlamentar no Senegal e, de 1960 a 1980, o 

primeiro presidente pós-colonial (eleito sucessivas vezes), tendo sido o principal articulador 

de sua independência. 

Além dessa notável amplitude de vivências, seu pensamento também era arrojado. 

Ele defendia um novo conceito de humanismo intercultural, que se realizaria com a 

contribuição específica de cada raça. Cada povo, nesse sentido, apresentaria alguns aspectos 

da condição humana, e quando articuladas, poderiam gerar uma civilização ideal, uma 

legítima civilização do universal. 

Vamos ler algumas ideias de Senghor (1977 apud MANCE, 2015, p. 43): 

 

 

 

 

(…) queremos explorar os nossos próprios valores, conhecer os nossos 

próprios valores, conhecer as nossas forças por experiência pessoal, cavar a nossa 

própria profundeza, as fontes eruptivas do humano universal, romper a mecânica 

identificação das raças, rasgar os superficiais valores, abarcar em nós o negro 

imediato, plantar a nossa Negritude como uma bela árvore até que ela traga os frutos 

mais autênticos. 

 “Nègreries: jeunesse noire et assimilation” [Negrarias: juventude negra e 

assimilação] de Césaire citado em Louis, Patrice. ABCésaire. Paris: Ibis Rouge, 

2003.  p. 42. 

 



66                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Essa afirmação aponta dois importantes aspectos da concepção de negritude de 

Senghor. Primeiramente, em termos objetivos, aponta para a revitalização e afirmação do 

valor do legado africano para o mundo, assim como a potência, em muitos sentidos 

desperdiçada no contexto colonial, da contribuição africana para a humanidade. Em 

seguida, apresenta sua concepção de subjetividade negra baseada na disposição a assimilar 

ao invés de ser assimilado. Mas o que isso quer dizer? Vamos refletir um pouco a respeito 

disso. 

Senghor propõe a negritude como um modo próprio de ser, um modo próprio de 

estar no mundo e de se relacionar com ele, cognitiva e afetivamente. Esse modo particular, 

que constitui a especificidade negra, a negritude, para Senghor, corresponde a uma 

disposição subjetiva complexa de abertura para assimilar as diversas contribuições 

culturais humanas e expandir a apreensão do mundo, mas também de resistência para não 

deixar a própria identidade, a marca de sua origem e identidade, se dissolver na falsa 

universalidade da cultura hegemônica colonial – branca, européia, dita a única legítima. 

Convergindo nesse entendimento a respeito dessa questão, da formação da identidade negra 

em relação às disposições de abertura e de resistência, Cèsaire (1956 apud 

BERNARDINO-COSTA et al, 2019) afirma o seguinte: “Há duas maneiras de se perder: 

por meio de uma segregação fechada no particularismo ou por meio da dissolução no 

universal. Minha ideia de universal é um universal rico com todos os particulares, uma 

 

(A Negritude) “objetivamente é o conjunto de valores da civilização 

do mundo negro de todo o planeta. (...) Subjetivamente, a Negritude 

é uma certa maneira ativa de viver os valores, assimilando ao invés 

de ser assimilado”         

 

 



  67 

profunda coexistência de todos os particulares”. 

Complementando essa ideia, vejamos outras passagens que aprofundam mais a 

concepção de negritude de Senghor (1977, apud MANCE, 2015, p.45): 

 

 

 

 

 

 

 

Na primeira afirmação, Senghor está propondo, para a construção de seu 

humanismo intercultural, a integração das faculdades da razão e da intuição. Vamos 

entender melhor o que isso quer dizer. O pensamento intuitivo diz respeito ao 

conhecimento acessível pela via da sensibilidade, através da sensação. Esse conhecimento 

se dá de forma imediata, proveniente da experiência concreta e direta do mundo. O 

pensamento discursivo é o conhecimento abstrato, que se dá por meio do raciocínio, da 

razão lógico-discursiva. É o conhecimento que opera pelo intermédio de conceitos, da 

linguagem, através do encadeamento de ideias. Esse conhecimento aspira ao caráter 

universal, e é o tipo de conhecimento priorizado pela Filosofia Ocidental e pelo Método 

Científico. No esquema platônico apresentado anteriormente, que entendemos permear, de 

certo modo, toda a tradição ocidental, essas duas categorias correspondem aos dois polos 

do dualismo. Mas ao contrário da tradição ocidental, que confere primazia à razão lógico-

discuriva do processo do conhecimento, Senghor procura reabilitar a sensibilidade como 

processo legítimo de conhecimento, defendendo a união da razão discursiva à razão 

intuitiva como modo ideal de conhecer. Ao defender a relevância da sensibilidade no 

processo do conhecimento, ingrediente capaz de superar a precariedade da fragmentação 

analítica da razão discursiva, Senghor está defendendo a importância da contribuição do 

modo negro de ser e existir, essencialmente intuitivo, segundo seu entendimento – o que 

fica claro na sua segunda afirmação. Essa concepção da natureza racial, e da constituição 

da negritude essencialmente vinculada a caracteres intuitivos apresentará problemas e 

insuperáveis críticas, como veremos adiante. 

Agora conheceremos outro grande pensador do movimento da Negritude: Aimé 

Césaire. Ele nasceu na Martinica, uma colônia francesa, em 1913. Por seu desempenho 

“Não se trata de abandonar a herança greco-latina, aquela de Aristóteles 

e Descartes; não se trata de rejeitar a razão discursiva; trata-se de 

combiná-la com a razão intuitiva, para termos uma razão mais razão, que 

assim nos permita uma apreensão integral do mundo” 

“o negro não é desprovido de razão (...). Porém sua razão não é 

discursiva, ela é sintética. Ela não é antagonista, ela é simpática. É um 

outro modo de conhecimento. A razão negra não empobrece as coisas, ela 

não as molda em esquema rígidos (...). A razão europeia é analítica por 

utilização, a razão negra é intuitiva por participação. ” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

escolar impecável, ganhou bolsa para estudar na França, onde conhece Senghor. Juntos, 

fundaram o movimento da Nègritude, no qual se destacou por sua genialidade poética. 

Césaire retornou à Martinica em 1939, onde foi professor e deputado por 48 anos.  

No célebre “Discurso sobre o colonialismo” o escritor faz uma pungente denúncia 

do colonialismo moderno e do racismo engendrado por ele. Escrito na década de 1950, num 

momento em que a Europa se encontrava bastante sensibilizada pelos horrores do nazismo, 

seu texto desmascara a seletividade dessa sensibilização e denuncia a similaridade entre o 

nazismo e o colonialismo: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sua poesia política evoca a condição colonial a partir da perspectiva da 

subjetividade que se forma no contexto do encobrimento e da violência colonial. Isso 

implica a exploração dos efeitos de experiências dolorosas, violentas, alienantes. Implica 

também a incessante investigação e busca por modos de subjetivação capazes de conceber 

uma identidade negra emancipada, livre da submissão esmagadora de assimilação colonial. 

“a barbárie suprema, a que coroa, a que resume a quotidianeidade das 

barbáries; que é o nazismo sim, mas que antes de serem suas vítimas (os europeus), 

foram os cúmplices; que o toleraram, esse mesmo nazismo, antes de o sofrer, 

absolveram-no, fecharam-lhe os olhos, legitimaram-no, porque até aí só se tinha 

aplicado a povos não europeus.   

“no fundo, o que não se perdoa em Hitler não é o crime em si, o crime contra 

o homem, não é a humilhação do homem em si, é o crime contra o homem branco, a 

humilhação do homem branco e por ter aplicado à Europa processos colonialistas a 

que até aqui só os árabes da Argélia, os ‘coolies’ da Índia e os negros da África 

estavam subordinados” 

(CESAIRE, 1978, p.18) 

 



  69 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

E eis no fim desta madrugada minha prece viril 

Que eu não ouça nem risos nem gritos, os olhos fixos nessa cidade que 

profetizo, bela 

dai-me a fé selvagem do feiticeiro 

dai às minhas mãos poder de modelar 

dai à minha alma a têmpera da espada 

não me esquivo. Fazei da minha cabeça uma cabeça de proa 

e de mim mesmo, meu coração, não façais nem um pai nem um irmão, 

nem um filho, mas o pai, mas o irmão, não um marido, mas o amante deste povo 

único. 

 

Fazei-me rebelde a toda vaidade, mas dócil ao seu gênio 

Como o punho no estender do braço! 

fazei-me comissário do seu sangue 

fazei-me depositário do seu ressentimento 

fazei de mim um homem de conclusão 

fazei de mim um homem de iniciação 

fazei de mim um homem de recolhimento 

mas fazei também de mim um homem de semeadura 

 

fazei de mim o executor dessas obras altas 

é chegado o tempo de cingir os rins como um cavaleiro  

 

Mas fazendo-o, meu coração, preservai-me de todo ódio 

Não façais de mim esse homem de ódio por quem só tenho …..ódio 

Pois embora me restrinja a essa raça única 

sabeis no entanto meu amor tirânico 

sabeis que não é por ódio das outras raças 

que me exijo lavrador dessa raça única 

o que quero é pela fome universal 

pela sede universal 

intimá-la livre enfim 

a produzir de sua intimidade fechada 

a suculência dos frutos 

 

Diário de um retorno ao país natal, 2012, p. 65 



70                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

A reflexão sobre a identidade africana na ótica de Cesaire baseava-se na cultura e 

na história. Nesse sentido, são as experiências históricas e o legado tradicional da África 

pré-colonial que podem unificar os negros africanos e afrodiaspóricos, e não uma 

diferenciação racial das caracaterísticas intelectuais, comportamentais e emocionais dadas 

a priori, como atributos a-históricos e engessados. 

Assim, o conceito de negritude de Cesaire destoa da ideia de Senghor, no que diz 

respeito ao caráter essencial da negritude. Para Senghor, segundo sua afirmação mais 

famosa (e polêmica), “a razão é helênica, assim como a emoção é negra”, o negro (e o 

branco) tem uma natureza atávica, imutável, essencial, determinada por sua raça. Isso 

parece pressupor um racialismo segundo o qual características hereditárias de traços físicos 

e predisposições morais e intelectuais são transmitidas através das gerações. O caráter 

problemático de se construir as identidades raciais a partir da presunção de um 

essencialismo biológico, não consiste somente na sua insubsistência, no fato de que ela não 

corresponde à realidade, mas sobretudo reside no perigo, na armadilha de se acabar 

compartilhando e reafirmando o mesmo princípio (errôneo) do qual parte também o 

racismo.  Ou seja, o perigo de se basear a discriminação positiva da negritude em 

argumentos essencialistas é o de reafirmar a mesma pressuposição racialista, de que brancos 

e negros apresentam diferenças fundamentais e inevitáveis que sustentou todo o racismo 

colonial. 

Nesse sentido, Césaire afirma: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Minha concepção de negritude não é biológica, ela é cultural, é histórica. 

Acredito que há sempre um certo perigo em fundar alguma coisa sobre o sangue que 

se tem, as três gotas de sangue negro (...). Acredito que é ruim considerar o sangue 

negro como um absoluto e considerar toda a história como o desenvolvimento, através 

do tempo, de uma substância negra que existe previamente à história. Porque se se 

faz isso, mesmo pelas melhores razões do mundo, pelas razões que eu compreendo, se 

se faz isso, cai-se em um gobinismo às avessas. Isso me parece grave. Filosoficamente, 

isso me parece insustentável. ” 

(CESAIRE, 1970, apud KASTELOOT, 1973, p. 204) 

 

 



  71 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O movimento da Negritude teve uma importância histórica incomensurável, 

embasando e impactando definitivamente os movimentos que levaram à libertação de 

inúmeras nações do continente africano da subordinação político-administrativa colonial. 

Além disso, é um marco no desenvolvimento da questão racial em nível global, consistindo 

na mais relevante elaboração teórica organizada das relações raciais contra o colonialismo 

até aquele momento.  

Da precursora ideia de negritude sobre a qual o movimento da Negritude se 

debruçou, outras formulações foram derivadas, 

como veremos a seguir. Entendemos esse 

desenrolar do conceito não como uma ruptura, mas 

como um desenvolvimento crítico, um 

aperfeiçoamento da ideia a partir do apontamento 

de sua potência e suas possíveis limitações. 

Um importante pensador que deu 

continuidade à reflexão sobre a negritude, 

fornecendo inestimável contribuições teóricas e 

práticas ao movimento de emancipação da 

colonialidade, já apresentado de passagem no 

capítulo 1, foi Frantz Fanon. 

  
 

Vamos refletir um pouco a respeito das palavras de Césaire: 

 

"Se a história fosse invertida e eles (os negros) se tornassem uma nação de 

vencedores creio que a negritude não existiria. Eu não a defenderia, parecer-me-

ia insuportável." 

 

Vamos tentar entender a negritude segundo Césaire, em sua complexidade. 

Parece que a legitimidade dessa afirmação identitária, para ele, está ligada a seu 

papel na recuperação de algo perdido, mais precisamente, espoliado. O que você 

pensa a respeito? Trazendo a suposição de Césaire para a realidade da colonialidade 

contemporânea, que sentido teria a afirmação e o elogio da branquitude? Seria 

defensável? 

 

 

 



72                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Fanon teve uma vida curta, porém intensa. Em seus 36 anos, esse martinicano 

nascido em 1925, formou-se em psiquiatria e exerceu notavelmente a clínica médica. 

Participou da 2ª guerra mundial nas tropas francesas no norte da África. Escreveu as obras 

possivelmente mais inspiradas e inspiradoras sobre a questão a condição colonial e a 

emancipação dos colonizados de seu tempo. Participou ativamente das lutas por libertação 

nacional de nações africanas (notadamente da Argélia). Escreveu peças de teatro. Foi um 

extraordinário teórico e revolucionário. Foi um erudito que não se isolou na torre de marfim 

da teoria e um homem de ação que não se furtou de assumir a complexidade da condição 

colonial frente à urgência da ação. 

 

 

Em seu primeiro livro, Pele negra, máscaras brancas, Fanon aborda a alienação 

do negro em situação colonial. Embora o aspecto principal de análise seja o psicológico, 

este se amplia a partir da sua ideia de sociogenia, segundo a qual a subjetividade se constitui 

em relação às determinações históricas e sociais. Ele desenvolve uma investigação 

especulativa em primeira pessoa, uma reflexão honesta e incisiva dos impactos profundos 

da colonialidade nas construções subjetivas dos colonizados. Como uma viagem da 

consciência que, mediante as condições tóxicas e asfixiantes dadas pela colonialidade 

encontra-se alienada e busca meios para ser reconhecida e se afirmar, busca sua 

desalienação. Cabe lembrar que a colonialidade é uma lógica de funcionamento da 

sociedade tendo o racismo como principal categoria de organização, capaz de ultrapassar a 

experiência histórica do colonialismo (dominação de colônias por uma metrópole). 

Portanto, embora Fanon tenha se engajado ativamente nas lutas por libertação de territórios 



  73 

africanos, essa análise não se refere somente à situação de vigência da subordinação formal 

colonial, mas também às sociedades pós-coloniais, a partir da persistência do racismo. 

Tudo começa com sua racialização, pois é o colonizador que cria o colonizado, é 

o branco que cria o negro. Isso porque o triunfo do projeto colonial, entendido como uma 

organização global dos recursos humanos e materiais sob uma lógica fundamentalmente 

abissal, dependeu e ainda depende da distinção das pessoas em classificações essenciais, as 

raças. Essa invenção, a divisão da humanidade em duas categorias fundamentais – o branco 

e o não branco – dispostas de modo hierarquizado tendo como referencial padrão o branco 

europeu e sua civilização foi essencial à expansão do modo de produção capitalista europeu. 

Às representações do branco foram atribuídas as características da razão, da lógica, da 

civilização, que desde os gregos antigos definem a humanidade; enquanto que aos negros 

foram atribuídas as características relativas ao corpo, à sensação, à intuição, como se 

apresentassem em um estágio pré-lógico, pré-racional, primitivo do ser humano. Com base 

nessa mistificação, nessa divisão abissal entre superiores e inferiores, os grupos dominantes 

puderam devassar os universos indígenas, explorar “barbaramente” as riquezas das colônias 

e mutilar a subjetividade dos colonizados. A força da lógica colonial reside justamente no 

fato de que, embora se baseie em uma mistificação, numa ideia falsa, ela produz ativamente 

essa realidade, contando com dispositivos de produção de subjetividade como o 

epistemicídio. O epistemicídio, como já vimos, funciona destruindo os sistemas de 

referência dos colonizados, sua força de apoio coletiva e distorcendo sua auto-imagem. 

Dessa forma, a sociedade colonial produz um complexo de inferioridade que dificulta ao 

colonizado criar modos emancipatórios, autênticos e potentes de formar sua subjetividade. 

E isso fica evidente no modo como os colonizados, racializados, costumam constituir sua 

identidade. 

Nas palavras de Fanon, no contexto colonial só há um destino, e ele é branco. 

Vamos entender melhor o que isso significa. A colonialidade institui uma divisão abissal da 

humanidade, criando uma zona do Ser e uma zona do não-Ser, onde respectivamente 

habitam humanos/sujeitos e corpos/objetos. O negro deseja construir sua existência com 

liberdade, se autoderterminar enquanto sujeito ativo, habitar a zona do Ser. Entretanto, 

encontra por todo lado “aberrações afetivas”, olhares que o coisificam, que não o 

reconhecem como igual, como humano/sujeito, mas ao contrário ressaltam-lhe 

características corporais, sexuais, emocionais, lúdicas, confinando-o na zona do não-Ser, na 

zona das coisas, da animalidade e da corporalidade. O negro deseja ser reconhecido como 

sujeito de si, “homem entre homens”, mas sua cor sempre é o primeiro e mais importante 

marcador de sua existência, numa sociedade racista colonial. Isso significa que antes de ser 

reconhecido por sua singularidade enquanto sujeito que é, ele é sempre tomado, antes e 

acima de tudo, a partir dos estereótipos coloniais relativos à raça a que pertence – e todos 

esses estereótipos reafirmam seu pertencimento à zona do não-Ser.  



74                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Na formação de nossa subjetividade, o olhar do outro é fundamental. Segundo o 

pensamento existencialista, que nutriu bastante as ideias de Fanon, a existência precede a 

essência. Isso significa, de modo resumido, que não há uma essência humana (tampouco 

uma essência negra ou branca) dada a priori, que o homem não nasce humano, mas vai 

construindo sua humanidade na experiência, enquanto vive. E é entre humanos que nos 

tornamos humanos, que nos humanizamos. Compartilhando experiências, definindo-nos 

tendo como referencial outros homens.  

Assim, o outro é a condição da nossa humanidade. Numa situação colonial, 

entretanto, o processo da formação da subjetividade dos colonizados é interditado, pois faz 

parte do funcionamento das dinâmicas sociais e intersubjetivas da colonialidade que ele não 

seja reconhecido. Cabe ressaltar novamente que esse não reconhecimento não se baseia em 

uma inferioridade real, mas, apesar disso, cria uma realidade em que o negro se encontra 

confinado objetiva e subjetivamente. Essas representações de inferioridade são introjetadas, 

“epidermizadas”, como diz Fanon, pelo negro.  

 Nisso consiste a alienação do negro em situação colonial. Alienar significa tornar 

estranho, separar, distanciar, desapropriar. Esse termo também significa a condição de 

incapacidade de gerir a própria vida, de dar um destino autônomo à própria existência.  Em 

situação colonial, o negro é alienado de sua 

humanidade pela não reciprocidade do seu 

reconhecimento. A formação de sua identidade, a 

constituição de sua subjetividade, assim, encontra-se 

embargada, interditada, em crise.  

Buscando esse reconhecimento, por vezes o 

negro pode rejeitar sua negritude buscando “máscaras 

brancas”. Nesse caso, a rejeição da negritude significa 

rejeição a uma identidade racial particular, em outras 

palavras, é um modo de tentar não ser reconhecido 

como um homem negro (determinado pela 

particularidade da raça), mas como um homem (livre 

e singular). Dessa forma, buscando habitar a zona do 

Ser, ele busca a inclusão no mundo branco por meio 

do apagamento das marcas de sua raça, adotando a 

naturalização da superioridade dos valores brancos, em nome de sua suposta universalidade.  

Entretanto, segundo Fanon, o reconhecimento nunca se dá pois a sua cor como marcador de 

diferença sempre prevalece aos olhos dos outros. Ser simplesmente humano, sem um 

marcador de particularidade, não ser percebido como um ser sobrederminado pelo exterior 

- pela raça - é privilégio que só o branco tem em uma sociedade colonial. 



  75 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

Djonga é um rapper mineiro que tem se destacado pelo teor crítico de suas 

composições. Vamos assistir ao clipe da música Hat-trick, da qual extraímos o 

trecho abaixo: 

 

 

“Falo o que tem que ser dito 

Pronto pra morrer de pé, pro meu filho não viver de joelho 

'Cê não sabe o que é acordar com a responsa 

Que pros menor daqui eu sou espelho 

É, cada vez mais objetivo 

Pra que minhas irmãs deixem de ser objeto 

(...) 

Então lave a boca pra falar de mim 

O que me fez chorar, num foi a morte do Mufasa 

Eu sou a volta por cima 

Uma explosão em expansão igual o Big Bang 

Eu sou um moleque igual esses outros moleque 

Que a única diferença que não esquece de onde vem” 

 

 

Vamos compartilhar algumas impressões sobre o clipe e relacioná-lo 

com as ideias de Fanon.  

 

 

 

 



76                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Outra forma por meio da qual colonizados buscam reconhecimento, segundo 

Fanon, corresponde à posição apresentada pelo movimento da Negritude, como um 

mergulho profundo na ideia de alma negra, de essência negra. Em suas palavras, “uma vez 

que o outro hesitava em me reconhecer, só havia uma solução: fazer-me conhecer” (2011, 

p.108) e “diante da esclerose afetiva do branco, é compreensível que eu tenha decidido dar 

meu grito negro” (2011, p. 113). Essas ideais apontam para a afirmação da negritude, o 

reconhecimento e enaltecimento do pertencimento identitário enquanto estratégia possível 

e mesmo como uma reação natural à violência que a situação colonial submete os negros. 

Entretanto, Fanon ressalta que essa posição, este caminho de saída da alienação corre o risco 

de incidir em nova alienação. Para engendrar uma identidade realmente emancipadora e 

transformadora a partir das ideias da Negritude, a reabilitação da sensibilidade não pode se 

dar em sacrifício da razão, pois isso seria apenas inversão dos polos da dicotomia 

fundamental da colonialidade. 

 Todo homem é composto das faculdades da razão e da sensibilidade, esses 

atributos imbricados configuram a complexidade humana. A ideia de que determinados 

atributos são mais desenvolvidos de acordo com a raça carece de fundamento. Em primeiro 

lugar porque as raças não existem de modo essencial, a priori. Elas são construções sociais. 

O que existe é o racismo, que se vale fundamentalmente desse esquema dicotômico, 

abstrato, criado pelo Ocidente. O que deve ser abolido é essa própria concepção dicotômica 

do homem e da humanidade, ou seja, a estrutura material e epistemológica da colonialidade. 

Essa estrutura dicotômica empobrece as possibilidades existenciais de modo alienante de 

todos, brancos e sobretudo de negros, que a partir dessas representações se veem confinados 

a atualizar somente parte de suas potencialidades humanas. A reabilitação da sensibilidade 

e da negritude não precisa se dar em nome do sacrifício da razão. Nas palavras de Fanon, 

“havia um mito do negro que era preciso, antes de mais nada, demolir. " 

Sabe-se que o eurocentrismo é narcisista: o colonizador não reconhece o Outro, 

não legitima a multiplicidade, a diversidade...nada que seja diferente de si mesmo desperta 

qualquer interesse, a não ser o interesse instrumental. O narcisista somente enxerga a si 

mesmo, e nos outros, projeta sua própria perspectiva. É um ponto de vista 

fundamentalmente fragmentado, estreito, pobre, ilusório e violento. Acontece que a posição 

da Negritude corre o risco de promover um “duplo narcisismo”, como diz Fanon, e essa 

situação em nada contribuiria para a emancipação do negro, e sim para sua imobilidade e 

manutenção do esquema dicotômico colonial. 

A afirmação da negritude, do orgulho da identidade negra é a contraposição 

dialética ao racismo anti-negro. Nesse sentido, enquanto uma força contrária que confronta 

a hegemonia dos valores eurocêntricos/coloniais/racistas, a Negritude, assim como os 

movimentos sociais e os posicionamentos pessoais que partem da perspectiva negra são 

politicamente necessários – e dentro desse espectro devem ser entendidos. Como estratégia 



  77 

para a luta por reconhecimento, mas não como um ponto de chegada. Fanon alerta para o 

perigo da mistificação de qualquer afirmação identitária, quando ela apresenta um 

significado metafísico, como uma essência, que distinguiria de modo essencial 

determinadas identidades de seus Outros – o que interditaria um processo de subjetivação 

calcado no mútuo reconhecimento, do qual não se deve abrir mão, pois é condição para uma 

genuína desalienação de negros e brancos. 

 

O desenvolvimento crítico das ideias da Negritude realizado por Fanon aponta, 

também, para o fato de que a desalienação do negro depende “da tomada de consciência 

das realidades econômicas e sociais” (2011, p.28), e sua emancipação só se dará com a 

superação da ordem colonial, com uma mudança estrutural da sociedade. Para que haja uma 

efetiva equidade, um reconhecimento mútuo da humanidade de negros e brancos, não basta 

a afirmação retórica, no plano do discurso, dessa igualdade, ou a reafirmação cultural dos 

valores negros negados. A posição da Negritude pode ganhar potência e promover processos 

identitários realmente mobilizadores contanto que não se detenha à simples apologia de 

uma particularidade, contanto que não caia na armadilha do duplo narcisismo. Fanon não 

abre mão da construção de um humanismo, diferente do humanismo ocidental (dicotômico 

e abissal), em que seres humanos se reconheçam mutuamente, desenvolvam suas 

subjetividades de forma livre e autônoma e construam uma sociedade igualitária. Nesse 

novo humanismo, haverá lugar para todas as diferenças, e o universalismo são será mais 

um particularismo hegemônico, mas a abertura às particularidades universais. 

“Superioridade? Inferioridade? Por que simplesmente não tentar tocar o outro, 

sentir o outro, descobrir um ao outro?”  

(FANON, 2011, p. 191) 



78                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

REFERÊNCIAS  

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O Perigo de uma História Única. TEDGlobal. 2009. 

<Disponível em: 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story?la

nguage=pt-br> 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Canal DoisP-Candeia. DoisP – Cotas raciais – Sílvio Almeida. 

Youtube. 12 de agosto de 2014. <Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=2tUzcZ0nUMA> 

APPIAH, Kwame Antony. Na casa de meu pai. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997. 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 

Política. nº 11, Brasília, maio/agosto 2013, p. 89-117. 

BERNARDINO-COSTA, Bernardino: GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e 

perspectiva negra. Revista Sociedade e Estado, Brasília, Volume 31, número 1, p. 15 – 24, 

Jan/Abr 2016. 

BERNARDINO-COSTA, Bernardino. A prece de Frantz Fanon: Oh, meu corpo, faça 

sempre de mim um homem que questiona! Civitas, Porto Alegre, V.16, n. 3, p. 504-521, 

Jul/Set 2016. 

BERNASCONI, Robert. Etnicidade, cultura e filosofia. In: BUNNIN, Nicholas e TSUI-

JAMES, E. P. (org.) Compendio de Filosofia. Trad. Luiz Paulo Rouanet. 2. ed. São Paulo: 

Edições Loyola, 2007. p.611- 628. 

BOLOGNESI, Luiz. GUERRAS do Brasil. Brasil: Buriti Filmes, 2019. 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, LDB. 9394/1996. BRASIL. 

BRASIL/MEC. Lei n.10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir 

no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura 

Afro-Brasileira", e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 

2003. 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação Básica. Parecer CNE/CP 

003/2004 - Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília, 

2004a. 



  79 

BRASIL. Lei n. 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a lei n. 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, modificada pela lei n. 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes 

e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Diário Oficial 

da União, Brasília, DF, 11 mar. 2008. 

CANAL VITOR DOS SANTOS. Comissão de frente Mangueira 2019. Youtube 

<Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Mn1LR9gVvGo&t=2s> 

CANDAU, Vera Maria. Direitos Humanos, Educação e Interculturalidade: as tensões entre 

igualdade e diferença. Revista Brasileira de Educação, Brasil, v. 13 n. 37. p. 45-56. 

jan./abr. 2008. 

CANDAU, Vera Maria; OLIVEIRA, Luiz Fernando de. Pedagogia decolonial e educação 

antirracista e intercultural no Brasil. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 26, n.01, p. 

15 - 40, abr. 2010. 

CANDAU, Vera Maria. Multiculturalismo: diferenças culturais e práticas pedagógicas. 

Petrópolis: Vozes, 2013. 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento 

do ser. 2005. Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

CASTRO-GOMEZ, Santiago. Ciências Sociais, violência epistêmica e o problema da 

"invenção do outro". In: Lander, Edgardo (org.) Colonialidade do saber: eurocentrismo 

e ciências sociais. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de ciências sociales, p. 87-95, 

2005. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Livraria Sá da Costa Editora, 

1978. 

CÉSAIRE, Aimé. Diário de um retorno ao país natal. São Paulo: EDUSP, 2012. 

DOMÊNICO, Deivid; MIRANDA, Tomaz; Mama; Marcio Bola; OLIVEIRA, Ronie; 

FIRMINO, Danilo, Manu da Cuíca; MÁXIMO, Luiz Carlos. História para ninar gente 

grande. 2019 <Disponível em: http://youtu.be/7SObzDOug_A> 

DUSSEL, Enrique. 1492, o Encobrimento do Outro. A Origem do Mito da 

Modernidade. Petrópolis: Vozes. 1993. 

FANON, Frantz. Peles negras, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2011. 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais e descolonização dos currículos. Currículo 

sem fronteira, Brasil, v.12, n.1, p. 98-109, Jan/Abr 2012 



80                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

GOMES, Nilma Lino. A questão racial na escola. In: CANDAU, Vera (org.) 

Multiculturalismo: diferenças culturais e práticas pedagógicas. Petrópolis: Vozes, p. 

67-89, 2013 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Petrópolis: Vozes, 2017 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento das universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo/epistêmico e quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 

Revista Sociedade e Estado, Brasília, vol. 31, nº 1, p. 25 – 49, Jan/Abr 2016 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, internvenções 

e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020 

KASTELOOT, Lilyan (et al). Aimé Césaire. L’homme et loevre. Paris. Presence 

Africaine. 1973 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras. 

2019 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Pensamento Crítico desde a subalternidade. Revista 

Afro-Ásia. Brasil, n. 34, p. 105-129, 2006 

MALDONADO-TORRES, Nelson. A Topologia do Ser e a Geopolítica do Conhecimento. 

Modernidade, Império e Colonialidade. Revista Crítica de Ciências Sociais. Coimbra, nº 

80, p. 71 – 114. Março/2008 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Transdisciplinaridade e decolonialidade. Revista 

Sociedade e Estado. Brasil, v. 31, nº 1, p. 75 - 97, Jan/abr 2016 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da Colonialidade e da Decolonialidade: 

algumas dimensões básicas. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-

TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón (org.). Decolonialidade e Pensamento 

Afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. P. 27-54 

MALDONADO-TORRES, Nelson. La Colonialidad como tragedia metafísica de la 

modernidade. In: SIMPÓSIO LINGUAGENS E IDENTIDADES DA/NA 

AMAZÔNIA SUL-OCIDENTAl. UFAC, 2013. Sessão Inaugural (Vídeo-conferência). 

Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=atBiE0pew_w. Acesso em: 

22/01/2021 

MANCE, Euclides André. Filosofia Africana, autenticidade e libertação. In: O que é 

filosofia africana? Lisboa: Escolar Editora, 2015. 



  81 

MUNANGA, Kabengele. A questão da diversidade e da política de reconhecimento das 

diferenças. Crítica e Sociedade: revista de cultura política, Uberlândia, v. 4, n.1. p. 34-

45, jul. 2014. Dossiê: Relações Raciais e Diversidade Cultural. 

MUNANGA, Kabengele. Negritude, usos e sentidos. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2019. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Entre Apostas e Heranças: Contornos Africanos 

e Afro-brasileiros na Educação e no Ensino de Filosofia no Brasil. Rio de Janeiro: NEFI, 

2020. 

NOGUERA, Renato. O Ensino de Filosofia e a Lei 10.639. Rio de Janeiro: Pallas, 2014 

NOGUERA, Renato. Racismo: uma questão de todos nós. Rio de Janeiro: Fundação 

Roberto Marinho, 2018. 

NOGUERA, Renato, MORAES, Marcelo José Derzi. A Filosofia no Egito Antigo: os 

gregos não inventaram a Filosofia. In: Ética e Filosofia: raça, gênero e diversidade 

cultural. Porto Alegre: Editora Fi, 2020. P.98-113. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. In: Epistemologias do 

Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 73-118. 

RAMOSE, Mogobe B. Sobre a Legitimidade e o Estudo da Filosofia Africana. Trad. de 

Dirce Eleonora Nigro; Solis Rafael Medina Lopes; Roberta Ribeiro Cassiano. Ensaios 

Filosóficos, Rio de Janeiro, v. 4, p. 4-24, Outubro/2011. 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento/Justificando, 2017 

RIBEIRO, Djamila. Djamila Ribeiro: “Somos um país que não aboliu materialmente a 

escravidão”. Entrevista concedida a Ana Luiza Basilio. Carta Capital, 12 de janeiro de 

2020. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Pela Mão de Alice. São Paulo: Cortez Editora, 1995. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma Sociologia das Ausências e uma Sociologia das 

emergências. Revista Crítica de Ciências Sociais, Coimbra, nº 63, p.237-280, 

Outubro/2002.  

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. 5. ed. São Paulo: Cortez, 

2008. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: 

Cortez, 2010. p. 23-72. 



82                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

SOUSA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro 

brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Graal, 1983. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Nem preto nem branco, muito pelo contrário: cor e raça na 

sociedade brasileira. São Paulo: Claro Enigma, 2012. 

TOWA, Marcien. A ideia de uma filosofia negro africana. Curitiba: NEAB-UFPR, 2015. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade Crítica e Pedagogia Decolonial: in-surgir, re-existir 

e re-viver. In: CANDAU, Vera Maria (Org.). Educação intercultural na América Latina: 

entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2009. p. 12-43. 

WALSH, Catherine. Lo pedagógico y lo decolonial: Entretejiendo caminos. In: WALSH, 

Catherine (org.) Pedagogias decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 

(re)viver. Equador:  Editora Abya-Yala, 2017. p. 23-61.  

WHITEHEAD, Alfred North. Process and Reality: An Essay. In: Cosmology. New York: 

The Free Press, 1978, p. 39. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  83 

REFERÊNCIA DAS IMAGENS 

 

Capa: Lewin, Paul. The Visitor. Acrílico sobre tela. <Disponível em : 

https://www.paullewinart.com/the-visitor 

Página 13: Foto de Ailton Krenak. Revista Periferias. <Disponível em: 

https://racismoambiental.net.br/2018/06/02/ailton-krenak-a-potencia-do-sujeito-coletivo-

parte-i/> em 20.04.2021 

Página 14: Montagem descobrimento <Disponível em: 

https://largodoscorreios.wordpress.com/2015/10/01/afinal-onde-foi-cabral/>; Elevação da 

Cruz em Porto Seguro, Pedro Peres, 1879; destruição do relógio dos 500 anos <Disponível 

em: https://www.wikiwand.com/pt/Rel%C3%B3gio_dos_500_Anos>; Manifestação de 

indígenas contra celebração dos 500 anos, <Disponível em : 

http://www.praticasdahistoria.pt/issues/2019/8/03_PDH08_Schiavinatto.pdf> 

Página 16: Foto de Boaventura de Sousa Santos, <Disponível em:  

https://www.ufmg.br/90anos/exposicao-que-celebra-historia-do-clube-da-esquina-sera-

inaugurada-amanha-no-espaco-do-conhecimento/> 

Página 17: montagem realizado pela autora 

Página 19: Foto Chimamanda Adichie, <Disponível em: 

https://www.chimamanda.com/media/photo-gallery/ 

Página 20: Capa do Livro de Fanon <Disponível em: https://www.amazon.co.jp/Black-

White-Penguin-Modern-Classics/dp/0241396662> 

Página 21: Foto de Rentao Noguera, <Disponível em: 

https://filosofiapop.com.br/podcast/filosofia-pop-011-filosofia-africana-ancestralidade-e-

encantamento/> 

Página 24: Montagem feita pela autora 

Página 25: Ilustação <Disponível em: https://www.goconqr.com/quiz/8343090/roteiro-de-

estudos-eg-3-anos-1-trimestre>; Cartaz CUT <Disponível em: 

https://olharesdaserra.wordpress.com/2016/11/19/dia-internacional-da-consciencia-negra-

festeja-hoje-20-de-novembro/> 

Página 26: Capa do livro de Sílvio de Almeida, <Disponível em: 

https://kpacit.com.br/inclusao-e-diversidade/mes-da-consciencia-negra-10-livros-que-

voce-precisa-ler/> 



84                                  Relações Étnico-raciais e Filosofia Africana: uma perspectiva Decolonial 

Página 31: Fotos do desfile da Mangueira, <Disponíveis em: 

https://entretenimento.r7.com/carnaval-2019/rio-de-janeiro/fotos/mangueira-reescreve-

historias-do-brasil-e-enaltece-negros-e-indios-25082019; 

https://escrevalolaescreva.blogspot.com/2019/03/carnaval-da-resistencia-faz-bolso-

se.html> 

Página 32: Imagem do Dicionário Excluídos da História, <Disponível em: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2020-08/estudantes-produzem-

dicionario-biografico-excluidos-da-historia> 

Página 35: Foto Sueli Carneiro <Disponível em: https://www.ceert.org.br/noticias/genero-

mulher/13570/sueli-carneiro-negros-de-pele-clara> 

Página 36: Fotos de manifestações do Movimento Negro <Disponíveis em: 

http://juarezribeiroa.blogspot.com/2019/02/manifestacao-durante-reuniao-da.html; 

https://vilneres.wordpress.com/tag/populacao-negra/> 

Página 40: Livro “Na casa de mau pai” <Disponível em: 

https://www.barnesandnoble.com/w/na-casa-de-meu-pai-kwame-anthony-

appiah/1138364019>; Foto Antony Appiah <Disponível em: https://theconversation-

>room.com/2018/11/17/the-truth-is-there-are-no-races/> 

Página 47: Pintura dentro do navio negreiro <Disponível em: 

https://www.possibile.com/cosa-ci-insegna-la-storia-dello-zong/>;Pintura escravização de 

indígenas <Disponível em: https://mulheralienigena.blogspot.com/2013/04/terceira-

guerra-mundial-desigualdade-historia.326.html>; Inquisição, <Disponível em: 

https://priboechat.medium.com/ca%C3%A7a-%C3%A0s-bruxas-e-a-

apropria%C3%A7%C3%A3o-do-corpo-feminino-af7c1c778766>; muçulmanos e cristãos 

<Disponível em: https://www.timetoast.com/timelines/el-imperio-islamico-875cc437-

0c17-47f1-9833-e578663499b9> 

Página 49: Foto Marcien Towa <Disponível em: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Marcien_Towa_en_1979.jpg> 

Página 50: Foto muro <Disponível em: 

https://www.glunis.com/XX/Unknown/1461762574074929/CA-EduCampo> 

Página 57: Fodo da estátua Pta-Hotep <Disponível em: 

https://www.pinterest.es/amp/pin/452400725040053751/> 

Página 58: Pintura de Osíris <Disponível em: 

https://nl.pinterest.com/pin/139541288434117212/> 



  85 

Página 61 : Ilustração de Griô <Disponível em: 

https://www.canaleducacao.tv/images/slides/43655_f7223c51dc003ab1537feda1a9f0baff.

pdf> 

Página 64: Foto de Abdias do Nascimento, <Disponível em: 

https://revistagalileu.globo.com/Cultura/Cinema/noticia/2020/12/amarelo-7-

personalidades-negras-retratadas-no-documentario-sobre-emicida.html> 

Página 66: Foto de Senghor <Disponível em: 

https://www.paulogasparotto.com.br/noticias/interna/butikin-duas-memorias > 

Página 68: Foto de Aimé Césaire <Disponível em: https://rascunho.com.br/ficcao-e-

poesia/poemas-de-aime-cesaire/> 

Página 71: Capa do Livro “Pele Negra, máscaras brancas” 

Página 72: Foto de Fanon <Disponível em: 

https://quatrocincoum.folha.uol.com.br/br/resenhas/p/a-psiquiatria-de-fanon> 

Página 74: Grafite de Fanon <Disponível em: https://newpol.org/issue_post/anti-

colonialism-and-humanism/> 

Página 75: Foto do clipe de Djonga <Disponível em: 

https://www.tenhomaisdiscosqueamigos.com/2019/04/16/djonga-hat-tric-clipe/> 

Página 77: Pintura Narcissus, de Jody Kelly 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


