
0

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PARANÁ

CAMPUS DE UNIÃO DA VITÓRIA

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA

RODRIGO SCHERER REITZ

O ENSINO DE FILOSOFIA E O DESENVOLVIMENTO DE PRÁTICAS

EDUCATIVAS MARCADAS PELO EXERCÍCIO DO PODER DIALÓGICO

E COMUNICATIVO

UNIÃO DA VITÓRIA - PR

2021



1

RODIRGO SCHERER REITZ

O ENSINO DE FILOSOFIA E O DESENVOLVIMENTO DE PRÁTICAS

EDUCATIVAS MARCADAS PELO EXERCÍCIO DO PODER DIALÓGICO

E COMUNICATIVO

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa
de Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-
FILO) núcleo da Universidade Estadual do Paraná
como requisito parcial à obtenção do título de
Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Thiago David Stadler

UNIÃO DA VITÓRIA - PR

2021



2

Dedico este trabalho à minha família, aos meus

professores e a todos os que, direta ou

indiretamente, contribuíram para que se tornasse

realidade.



3

AGRADECIMENTOS

“Não há no mundo exagero mais belo do que a gratidão” (Jean de la Bruyère). Um
exagero que agrada ao coração de todas as pessoas, o reconhecimento, a gratidão. Por este
motivo, gostaria de expressar meu humilde, mas sincero, reconhecimento por todos os que
acompanharam, incentivaram, orientaram ou, simplesmente, se dispuseram a acompanhar,
momento a momento, etapa após etapa, o desenrolar do meu trabalho.

Primeiramente o pensamento se volta em gratidão à Deus, pelo hálito da vida soprado,
constantemente, em minha existência. Pelas incomparáveis ocasiões de estar na companhia de
pessoas e lugares que me fizeram perceber o quanto é preciosa, incomparável e valiosa a vida.

Agradeço à minha querida esposa, Edite, pelas inúmeras ocasiões em que a companhia,
o incentivo, as indicações fizeram a diferença no desenrolar da atividade. E, mencionando-a,
também externo o apreço e respeito à minha família, pessoas que foram, são e continuaram
sendo meu motivo para empreender novos caminhos.

Aquelas/es que durante toda a minha formação, me acompanharam como professoras e
professores. Principalmente recordo o corpo Docente do Mestrado da Universidade Estadual
do Paraná, Campus de União da Vitória, pela oportunidade em compartilhar novos e ousados
horizontes para o caminho no Ensino de Filosofia. E, de modo particular, cito aqui o nome do
professor Dr. Thiago Stadler, professor e orientador, que aceitou o desafio da orientação, já no
transcorrer das atividades. Foram, de extrema valia e importância, as aguçadas e profundas
análises feitas em nossas aulas durante o mestrado e, ao mesmo tempo, as precisas leituras e
instruções conectadas com a realidade, no que tange a orientação da pesquisa.

Aos amigos e amigas de caminhada na educação, nobres professoras e professores que
foram importantíssimos para que as descobertas se tornassem mais claras e os caminhos
menos sinuosos. Aos lembra-los, também menciono as alunas e os alunos, principalmente
aqueles com os quais construímos a presente pesquisa. A jovialidade, a esperança e o desejo
pelo saber fizeram toda a diferença para alcançar os objetivos delineados. Não poderia olvidar
da instituição na qual atuo como educador, que abriu as portas para oportunizar o
desenvolvimento das atividades.

Enfim, a todos que, ao findar da presente pesquisa, conseguirem encontrar uma
palavra, uma expressão, uma indicação de novos caminhos, saibam que o valor por tais
contribuições é incomparável.



4

Se não fossem iguais, os homens seriam

incapazes de compreender-se entre si e aos

seus ancestrais, ou de fazer planos para o futuro

e prever as necessidades das gerações

vindouras. Se não fossem diferentes, se cada ser

humano não diferisse de todos que existiram,

existem ou virão a existir, os homens não

precisariam do discurso ou da ação para se

fazerem entender. (Hannah Arendt)



5

RESUMO

O presente trabalho tem como principal escopo a discussão de algumas práticas no ensino de
filosofia, a partir do exercício do poder comunicativo e dialógico, no ambiente de sala de aula.
Para tanto, apropriou-se, primeiramente, do conceito habermasiano da ação comunicativa e o
seu alcance nos debates e práticas dialógicas em sala de aula alcançando, com tal referencial,
a participação do aluno em vista do consenso. Com a atenção voltada para os relatos dos
alunos, surgiu a antítese a esta perspectiva, com o amparo nos conceitos de adversários e
agonismo propostos por Chantal Mouffe, debateu-se sobre as ocasiões em que surgem o
dissenso. Consequentemente, o fator do dissenso se fez atual em discussões na sala de aula e
para além dela, isto é, como perspectiva de análise da democracia construída por meio do
embate de posições contrárias sem, contudo, entender o oposto como aquele que deve ser
eliminado. No percurso da prática de sala de aula, surgiu um tempo difícil que também serviu
de base para um relato de experiência de ensino durante o período de pandemia causada pelo
COVID19. Assim, os aspectos do ensino de filosofia, vistos a partir do exercício dialógico em
sala de aula, conjugou-se com elementos do consenso, do dissenso culminando com a
experiência do professor distante do contato com a sala de aula, confluíram como os aspectos
mais relevantes do presente trabalho.

Palavras-chave: Agir Comunicativo. Agonismo e adversário. Pandemia.

ABSTRACT



6

SUMÁRIO

INTRODUÇÃO..............................................................................................................................8

1 TEORIA HABERMASIANA DO EXERCÍCIO DIALÓGICO.......................................... 12

1.1 O AGIR COMUNICATIVO NO AMBIENTE DE SALDA DE AULA................................12

1.1.1 Da filosofia da consciência para a filosofia da linguagem................................................... 18

1.1.2 O aluno como sujeito e agente da comunicação................................................................... 19

1.1.3 A linguagem em sala de aula: o aluno e suas ideias postas em comum............................... 22

1.1.4 ‘Professor: posso falar?’ A função expressiva da linguagem .............................................. 24

1.1.5 ‘Vocês me entendem?’ A função interpelativa e expressiva da linguagem ........................ 26

1.2 EXERCÍCIO DIALÓGICO E O ENSINO DE FILOSOFIA: A RAZÃO

INSTRUMENTAL E A RAZÃO COMUNICATIVA............................................................30

1.2.1 O sistema e a razão instrumental: o ‘excesso da racionalidade’...........................................31

1.2.2 O mundo da vida e a razão comunicativa ............................................................................ 38

1.2.3 O Mundo da Vida: “onde posso aplicar minha capacidade comunicativa?”........................39

1.2.3.1 A razão comunicativa e o agir comunicativo: “minha ideia pode ser ouvida?” ............... 40

1.3 DESCORTINANDO A COMUNICAÇÃO COMO FORMA DE INTERAÇÃO .................43

1.4 O DEBATE: UMA PRÁTICA QUE SE APLICA AO EXERCÍCIO DA AÇÃO

COMUNICATIVA................................................................................................................. 46

1.5 PODEMOS LEVAR ESSA TEORIA PARA A PRÁTICA NA SOCIEDADE?....................52

2 A ANTÍTESE DE CHANTAL MOUFFE: A SALA DE AULA COMO O LUGAR

DO PARA A PRÁTICA DO AGONISMO E DO EMBATE DE IDEIAS......................... 57

2.1 CHANTAL MOUFFE E O “AGONISMO”: (A INSPIRAÇÃO) REFERÊNCIA

TEÓRICA................................................................................................................................ 58

2.1.1 O antagonismo ou o agonismo? ..........................................................................................60

2.1.2 Os conceitos de ‘inimigo’ e ‘adversário’ pensados a partir da sala de aula......................... 64

3 EDUCAÇÃO, PANDEMIA E O PROFESSOR.....................................................................69

3.1 A COVID-19: O INVISÍVEL QUE MUDA TUDO O QUE ANTES TÍNHAMOS

COMO VISÍVEL......................................................................................................................70

3.1.1 O dia 18 de março de 2019: fechamos a escola....................................................................71

3.1.2 A nova realidade se apresenta para o professor: ensinar à distância.................................... 75



7

3.1.3 Novas ferramentas, novos espaços de sala de aula: o tradicional com uma nova

roupagem? ...........................................................................................................................79

3.1.4 Uma escola entre as demais: tentativas de retorno, impedimentos no retorno.

Educação avançada? ............................................................................................................ 83

3.1.5 O professor: aquele que se expõe, escondendo-se................................................................88

3.1.6 Um olhar esperançoso: a importância de se reinventar, pero no mucho.............................. 91

CONSIDERAÇÕES FINAIS...................................................................................................... 96

REFERÊNCIAS.........................................................................................................................100



8

INTRODUÇÃO

“É sério que a filosofia fará com que eu pense de uma forma diferente?” A indagação

é feita por um aluno1 que, ao iniciar o ensino médio, vislumbra diante de si algumas

‘matérias’ (dentre elas a filosofia), tangidas por estigmas conferidos por uma sociedade

marcadamente voltada para os interesses de dominação do indivíduo. O desejo pelo

conhecimento do novo se confuta, em muitos momentos, com a incerteza de que este novo

não lhe será de muita utilidade, podendo não ser, talvez, exigido no vestibular que prestará ou,

então, simplesmente é somente mais uma disciplina que precisa cursar de forma superficial

para alcançar a pontuação necessária e, assim, concluir os estudos. Neste contexto de dúvidas

e contradições, o aluno ainda sustenta uma centelha de esperança e se deixa conduzir pelo

interesse, curiosidade, ou necessidade quando expõe a expectativa de uma forma diferente de

encarar a existência inspirado por ideias, pensamentos ou estilos de vida de alguns filósofos

que teve a oportunidade de contato pela literatura, história ou por alguma frase postada em

uma rede social (whatsapp, instagram, youtube, etc...).

Auscultando estes anseios, atentos aos questionamentos e adentrando cada vez mais na

realidade onde o aluno está, podemos encarar esta experiência como um campo pré-disposto e

fértil para se lançar algumas sementes de novos horizontes por meio da filosofia. Adentrar

cada vez mais neste solo, por meio do ensino da filosofia, com uma proposta que transcenda

os limites conteudísticos ou da mera construção de uma linha histórica onde se

contextualizam as várias filosofias e, assim feito, admitir a missão como concluída e com

sucesso. Podemos nos questionar sobre os caminhos necessários para se percorrer no ensino

ou aprendizagem da filosofia; ainda mais: aquelas/aqueles que já o fizeram, como podem

contribuir para que a filosofia na escola percorra um caminho consonante com suas principais

características e não, simplesmente, mais uma disciplina que precisa ser cumprida e

comprovada com a valoração estabelecida pelo sistema educacional.

Ao tentar desvendar as sendas deste intrincado caminho de dúvidas, expectativas e

necessidades, nos deparamos com a hipótese de Ensino de Filosofia que contemple uma

1 Quanto ao uso do vocábulo aluno, é importante esclarecer, à luz da advertência feita por Umberto Eco na sua
obra “Como se faz uma tese em ciências humanas”: “o discurso que se segue diz obviamente respeito a
estudantes de ambos os sexos, bem como a professores e a professoras. Dado que na língua italiana [e, aqui, o
mesmo vale para o português] não existem expressões neutras válidas para ambos os sexos (os americanos
utilizam cada vez mais o termo ‘person’, mas seria ridículo dizer ‘a pessoa estudante’ ou ‘a pessoa candidata’,
limito-me a falar sempre de estudante, candidato, professor e orientador, sem que este uso gramatical encerre
uma discriminação sexista. Poderão perguntar-me por que motivo não utilizarei sempre a estudante, a professora,
etc. A explicação reside no fato de ter trabalhado na base de recordações e experiências pessoais, tendo-me assim
identificado melhor”. (ECO, 2007, p.26)



9

atualização cotidiana de uma gama de fatores constitutivos desta prática, bem com, conforme

Cerletti (1999), o contexto em que este ensino tem seu lugar por meio do envolvimento

singular de seus protagonistas, isto é, os alunos, professores e a própria filosofia. Portanto,

adentraremos nestes meandros do Ensino de Filosofia a partir do seguinte questionamento: no

transcorrer do Ensino de Filosofia é possível desenvolver práticas educativas orientadas para

o exercício do poder marcado pela ação comunicativa e dialógica? Este questionamento no

remete ao sentido dado para a presente pesquisa, ou seja, aprofundarmos a prática do Ensino

de Filosofia tendo como principal elemento constituinte a necessidade de contemplar aqueles

mais recônditos desejos do aluno, levando-o a possibilidade de uma experiência da filosofia

como um modo de vida, não para a assimilação de um conjunto de verdades, mas como a

convicção de um modo de vida que se desperta por meio dela. Gallo (2002, p.107) ao

comentar a relação de Sócrates com a vivência da filosofia aponta que ele não se conforma

apenas em levar para si uma relação de saber, mas busca leva-la aos outros caminhantes,

problematizando o que eles cuidam, pelo que eles se interessam.

Partindo desta perspectiva estabelecemos, como objetivo geral, propor um Ensino de

Filosofia voltado para o aluno, vislumbrando nele um sujeito capaz na busca do exercício

dialógico e comunicativo. A idealização deste objetivo parte, justamente, da percepção de um

dos principais elementos presentes em um ambiente de sala de aula, isto é, a interação entre os

alunos e o professor por meio da capacidade comunicativa e dialógica neles.

Apercebemo-nos que este caminho se apresenta carregado de potencialidades tanto

para o aluno e sua constituição formativa, bem como é um requisito indispensável para o

Ensino de Filosofia, propomos como inspiração para esta jornada as linhas de raciocínio do

pensamento de Jürgen Habermas, filósofo alemão que constrói todo o seu projeto filosófico a

partir da teoria da ação comunicativa. Habermas nasceu no ano de 1929, em Düsseldorf,

Alemanha. Lecionou filosofia em Heidelberg entre os anos 1961 a 1964 e filosofia e

sociologia em Frankfurt de 1964 a 1971. De 1971 a 1983 dirigiu, em Starnberg, o Instituto

Max Plank para Pesquisa das Condições de Vida do Mundo Técnico Científico. A partir de

1983 voltou a lecionar na Universidade Johan Wolgang Goethe em Frankfurt. Nesta

Universidade ele permaneceu até se aposentar, no ano de 1994. Sua produção, porém, não

cessou, pois, há cada ano está lançando novas publicações e também participa com muita

frequência de debates e atua, também, como cronista político em jornais.

Como elementos principais desta filosofia habermasiana tomaremos os conceitos de

ação comunicativa e a dialogicidade, intersubjetividade e sua perspectiva performativa, as

concepções de mundo da vida e sistema dentre os principais eixos teórico para adentrarmos,



10

assim, no ambiente de sala de aula com a perspectiva de propor o Ensino de Filosofia sob esta

ótica, tendo como referencial teórico o pensamento do filósofo alemão, Jürgen Habermas,

principalmente as obras Teoria da Ação Comunicativa (1984) e Consciência Moral e agir

comunicativo (1989).

Traçamos, também, alguns objetivos específicos para esta primeira etapa, tais como:

por meio da interação e discussão durante a aula de filosofia, favorecer a apropriação dos

conceitos fundamentais da filosofia habermasiana tendo como base referenciais teóricos

estabelecidos pelo autor; favorecer ao aluno o espaço propício para a prática argumentativa

com vistas a aplicação desta experiência em outros ambientes; despertar nele o desejo por

compreender e aprofundar ainda mais seu potencial comunicativo como um requisito

essencial para a percepção, contestação e o questionamento de estruturas que podem tolher

sua oportunidade de expressão na sociedade. Assim o faremos a partir da sala de aula como o

espaço de identificação com esta potencialidade e, posteriormente, entendo-a com e por meio

dos elementos textuais de Habermas. Estes objetivos específicos deverão constituir os eixos

da presente pesquisa em vista de se alcançar o objetivo principal tendo muito claro que, por

meio de experiências e da aplicação destas propostas, poder-se-ão suscitar novos aspectos

relevantes que também serão alvo da nossa reflexão.

Mas e o depois? Há uma segunda etapa? É de fundamental importância ressaltarmos

aqui que nosso caminho será, em um segundo momento, a partir do que podemos definir

como uma antítese ao referencial habermasiano. Durante esta segunda fase, nos envolveremos

com os conceitos de agonístico e adversário, conceitos centrais na perspectiva da autora belga

Chantal Mouffe (1943). Autora nascida no ano de 1943 em Charleroi, Bélgica. Desenvolve

seus trabalhos na área da teoria política. Quando jovem, estudou em Lovaina, Paris e Essex.

Atuou em várias universidades da Europa, América do Norte e América Latina. Dela

tomaremos, como principal referência, a obra ‘Sobre o Político’ (2015) na qual a autora faz

um questionamento ferrenho para com a ideia do consenso, defendida por Habermas, como

uma condição contraditória e nociva dentro da prática democrática. Entender a proposta da

autora com o conceito agonístico, vendo o campo democrático não como o lugar da

exclusividade e da unanimidade, mas sim onde existe a pluralidade e, portanto, a divergência

de ideias e opiniões, é levar para o aluno em sala de aula a oportunidade de refletir sobre a

forma como a democracia possibilita, ou não, a oposição ou o confronto de ideias sem

descambar para um verdadeiro conflito onde os inimigos devem se eliminar mutuamente.

Para tanto, encetaremos uma nova aplicação da pratica do debate, prática esta feita

para com o pensamento habermasiano, porém, agora, com o intuito de construir junto com o



11

aluno em sala de aula, a existência de um ambiente em que se admite a presença de

adversários, e se é possível organizar um espaço agonístico para a discussão das ideias. A

partir do reconhecimento da existência do ‘nós/eles’ e também do argumento exposto como

processo resultante da diversidade existente na democracia; que tais práticas sejam entendidas

não como ação destrutível e excludente, mas sim, como forma de apropriação e entendimento

de uma visão democrática onde o indivíduo tenha a liberdade de expor suas opiniões sem o

medo de sofrer perseguições. Buscar-se-á, portanto, mediante esta segunda etapa, o

entendimento de que a sala de aula e o Ensino de Filosofia são também favoráveis no que se

refere a mudança do paradigma que prevalece na sociedade liberal, isto é, a afirmação da

unanimidade por meio da dominação de um grupo e a total anulação daqueles que pensam ou

tem opiniões diferentes.

Como terceira e última parte do nosso trabalho, apresentar-se-á uma abordagem sobre

o momento de pandemia em virtude do vírus Covid 19. Esta terceira parte foi resultada das

mudanças no modo de ensino, forçadas por uma imprevisível situação que exigiu o

isolamento individual e o distanciamento social por um longo período. Evidentemente, tal

situação também atingiu, profundamente, as escolas, os alunos, os profissionais da educação e

os professores. Por este motivo é que nos propomos a fazer uma reflexão sobre as

experiências vivenciadas em virtude do que se passou a chamar de ensino remoto

emergencial.

Tal objetivo se entrelaça com a perspectiva de também pensarmos a filosofia, o seu

ensino e sua prática a partir do que foi este momento: as necessidades impostas para que

houvesse a continuidade da atividade de ensino; as expectativas sobre este novo modelo,

utilizado durante a pandemia, e a sua posterior adaptação (ou não) ao ensino; como foram as

aulas no modo remoto a partir da utilização de meios eletrônicos, meios estes os disponíveis

para se alcançar o aluno; as tentativas de retorno e seus insucessos; mas, principalmente, a

pessoa do professor e a abrupta mudança de ambiente, de meios e caminhos para o ensino.

Paulatinamente, etapa após etapa, adentraremos em um campo muito fértil de ideias,

reflexões, mas, acima de tudo, com o olhar sempre fito nas situações mais próximas da

realidade do Ensino de Filosofia, nunca olvidando das capacidades e potencialidades

presentes no aluno. Ele, a sala de aula, seus colegas, a presença do professor, as estruturas que

envolvem esta etapa de suas vidas são, portanto, elementos indispensáveis para o caminho que

nos propomos a fazer.



12

1 TEORIA HABERMASIANA DO EXERCÍCIO DIALÓGICO

Neste primeiro momento, endereçaremos nossas atenções para a teoria do agir

comunicativo, tendo como referência as bases da filosofia da linguagem de Habermas.

Tomaremos, como viés, os elementos mais próximos de um alcance desta filosofia no âmbito

de uma sala de aula, ambiente este favorável para destacarmos o potencial comunicativo

presente nos sujeitos agentes, capazes da comunicação. Por este motivo, traremos também

algumas expressões ou afirmações feitas por alunas/os que, durante as aulas de filosofia no

segundo ano do ensino médio, se familiarizaram com alguns dos princípios da filosofia

haberamasiana e, por este motivo, servirão como um alimento que sustentará o

desenvolvimento desta primeira parte.

Envidaremos nossa atenção para os aspectos que fundamentam a filosofia de

Habermas, principalmente aqueles que orientam a teoria do agir comunicativo em vista da

ação dos sujeitos que sejam capazes de emitir juízos de valor, sejam eles lógico ou moral,

estético ou performativos. Estes fundamentos formarão o colorido deste caminho, sendo que

ele se faz, justamente, com a tranquilidade de quem compreende a ação comunicativa como

um poderoso antídoto para as mais profundas feridas causadas dissolução da capacidade

comunicativa presente nos indivíduos. Esta aridez foi uma consequência dos caminhos

percorridos, principalmente nos últimos dois séculos, nos quais se obnubilou a importância do

participar, do discutir ou do debate em uma sala de aula para, simplesmente, transformá-la em

local onde se transmite conteúdos por parte do professor e, no lado oposto da sala, estão

aqueles que, semelhantemente a uma esponja, somente absorvem o conteúdo preparador e

mastigado.

Portanto, será de nosso interesse a centralidade a figura do aluno como o sujeito

comunicativo que encontra espaço para o diálogo e a exposição de suas ideias, alcançar uma

perspectiva que, ao menos, lhe desperte o desejo e a intenção de ultrapassar a concepção de

uma sociedade fundamentada no aspecto da participação de seus membros por meio e através

de um (ou mais) representes. Que ele alcance a percepção de que existem ambientes

favoráveis para o desenvolvimento do seu potencial comunicativo a partir do que Habermas

entende como a razão comunicativa e suas implicações.

1.1 O AGIR COMUNICATIVO NO AMBIENTE DE SALDA DE AULA

A prática do Ensino de Filosofia ou a filosofia em sala de aula tem, como uma das



13

principais características, a compreensão da própria filosofia enquanto fruto do espanto e da

admiração no período de sua gênese, quando então o ser humano começa a perceber que as

afirmações e respostas pautadas noutras crenças já não mais satisfaziam suas indagações

emanadas tanto da razão quanto da observação. Assim, ela foi trilhando um caminho

característico de busca pela compreensão da realidade a partir dela mesma, a partir do ser

humano, enquanto agente racional e relacional, e das suas necessidades tanto intelectuais

quanto históricas, materiais e estéticas.

A necessidade de se ter uma base sólida sobre a questão da verdade e como alcança-la

por meio do conhecimento foi, ao longo do desenrolar das fases da filosofia, um dos

principais problemas enfrentados por filósofos e filósofas. A noção platônica racionalista e a

oposição de seu sequaz Aristóteles, condensada na ideia empirista sobre o conhecimento é,

certamente, o filão mais característico do pensamento filosófico que, com todos os seus

projetos argumentativos, foi conduzindo grande parte do caminho da filosofia até os nossos

dias. Incutida no modelo de Ensino de Filosofia em sala de aula, esta questão epistemológica

foi crucial para a aproximação ou o distanciamento para com a própria filosofia. Essa

discussão conduziu o pensamento filosófico por um longo período e fez com que tivéssemos

momentos claros de embate entre ambas as linhas de pensamento que, tal como bem definiu

Sánchez Vázquez (1997, p.89), se caracterizou como aqueles que plantam as árvores e as

cultivam e, logo após, surgem os que as derrubam para replantar novas árvores. Seguindo as

sendas do autor, é importante destacar que filosofia deve estar em relação com o homem na

sua situação histórica, de acordo com o seu tempo, para assim mudarmos a imagem de que ela

é somente reflexão, não tendo nada para contribuir com a humanidade. A porção de

contribuição da filosofia para o mundo é a oferta da concepção de mundo e da relação entre os

próprios homens como resultado da própria filosofia.

No entanto, é uma maneira muito árdua e árida olhar para a filosofia somente a partir

desta ótica. O surgimento da abordagem materialista e histórica do período Moderno2,

principalmente a partir dos impulsos oferecidos pela filosofia marxista e sua crítica ao sistema

capitalista; o levante do que se definiu como crítica à racionalidade e suas consequências por

parte da filosofia de Nietzsche e também o existencialismo3; a filosofia da linguagem e sua

importante contribuição na compreensão de que a linguagem não é somente um reflexo do

2 Período este referente ao século XIX e início do século XX onde, de modo mais contundente, observam-se as
mudanças sociais e econômicas, bem como a nova perspectiva acerca da própria filosofia, especialmente o
desenvolvimento da filosofia da linguagem e do desenrolar de um projeto social e político que funda-se no
reconhecimento da dignidade do sujeito e do coletivo em busca de políticas de justiça e igualdade.
3 Podemos destacar os seguintes filósofo desta corrente filosófica: Kierkegaard no século XIX e, no século XX,
Heidegger e Sartre.



14

nosso pensamento mas que também é um elemento de dominação e de construção do saber,

todos estes casos, de modo muito amplo e geral, possibilitaram que as filosofias fossem se

renovando e reinventando à medida em que o desenrolar da vida e dos seus atos assim o

exigiu.

Este olhar bastante geral sobre a filosofia é um reflexo daquilo que acontece com a

prática do ensino da filosofia, principalmente quando esta prática precisa estar adequada a um

modelo já pré-definido e que exige ‘metas’ (conteúdos que devem ser concluídos nos prazos

estabelecidos) e a mensuração de resultados de aprendizagem. Em muitas situações os alunos,

enquanto agentes receptivos de toda a bagagem da filosofia, são alvos de um projeto

ambicioso de um suposto aprendizado, no qual se esquece que o aluno não é uma tábula rasa4,

pois, ao contrário, ele traz consigo, para a sala de aula, as mais diversas situações conflitantes,

tanto no que tange sua relação com o mundo e os desafios que se lhe apresentam, quanto os

dilemas pessoais que lhe são próprios da desta fase de desenvolvimento psicológico e físico.

Ao nos depararmos com esta situação de conflito entre aquilo que se define como o

objetivo da educação e o próprio ambiente da sala aula, a ação do Ensino de Filosofia pode

receber uma contribuição importantíssima do que Habermas definiu como ação comunicativa,

definição esta que parte da união das categorias de pensamento e linguagem para embasar sua

teoria do conhecimento. Para ele o entendimento mútuo entre indivíduos (podemos aqui

muito bem inserir também os alunos e o professor como estes indivíduos), decorre da

formulação dos atos de fala que se localizam no mundo social, sendo que é na esfera do

discurso que se torna possível a construção de um conhecimento emancipatório e crítico.

(HABERMAS, 1987, p.123)

A teoria dos atos de fala possui, aqui, estreita relação com o pensamento de John

Langshaw Austin (1911-1960), professor da escola de Oxford. Sua atenção se assenta no

objetivo de superar o solipsismo que caracteriza a filosofia moderna da consciência, ao

enfatizar o caráter intersubjetivo da linguagem humana, entendendo-a como essencialmente

uma ação social onde a linguagem e sociabilidade se imbricam mutuamente. O que significa

dizer, por conseguinte, que ao investigar a linguagem estamos também tematizando o

contexto sociocultural onde ela se insere.

Austin, segundo Oliveira (1996, p.154) situa a linguagem humana no seio do processo

comunicativo. Diante da realidade complexa de um ato de fala, mesmo o mais simples, Austin

define que cada procedimento linguístico é, pois, um tipo de ação humana, isto é, um ato

locucionário. Além deste, há que se considerar o ato ilocucionário como o que se executa na

4 CERLETTI (2008)



15

medida em que se diz algo, ou seja, na medida em que se executa um ato locucionário. O ato

ilocucionário é, essencialmente, constituído por convenções sociais que, conforme Almeida

(citado por OLIVEIRA, 1996, p.160) na medida em que podem ser explicitados por meio de

um performativo, isto é, na medida em que a força ilocucionária de um proferimento depende

da existência de uma convenção aceita que estipula proferir tais e tais palavras em tais e tais

circunstâncias por tais e tais pessoas tem a força de tal ou tal ato. Há ainda uma terceira

dimensão do ato de fala, denominado de perlocucionário.

Esta terceira dimensão visa provocar certos efeitos nos sentimentos, pensamentos e

ações de outras pessoas por meio de expressões linguísticas. Ao aprofundar esta filosofia da

linguagem, Austin ‘não levanta a questão fundamental da “validade do sentido”

intersubjetivamente constituído (OLIVEIRA, 1996, p.168) questão esta central para a

pragmática universal5 de Habermas, tendo como elemento central a ideia coordenação dos

atos de fala por meio da coordenação intersubjetiva, que possuem uma formação

coordenadora, consensual, decorrente dos elementos ilocucionários. De acordo com Zatti

(2015, p.307) “[...] o fim ilocucionário é o elemento que Habermas entende ser o contato

angular que caracteriza a ação comunicativa”, pois o falante sempre realiza, com a emissão de

sua fala, uma intenção comunicativa com a intenção de que o ouvinte entenda e aceite o que

ele diz. Habermas, portanto, considera a ação comunicativa como as interações mediadas

linguisticamente que visam, em seus atos de fala, somente fins ilocucionários.

Ao propor a teoria da competência comunicativa, Habermas aponta também para uma

teoria crítica da sociedade, tendo como base “os elementos da filosofia transcendental

moderna e elementos provenientes da linguística e da filosofia da linguagem” (OLIVERIA,

1996, p.293). Esta teoria tem como tarefa principal, a reconstrução do sistema de regras em

vista de produzirmos situações de possível fala. Para tanto, Habermas recorre a “teoria dos

atos de fala” que, para Searle, são “as unidades elementares da fala, porque o falante, por

meio da expressão, realiza exatamente a ação que a expressão performativa, empregada no

proferimento, apresenta” (OLIVEIRA, 1996, p.296). A teoria da competência comunicativa

visa, em suma, explicar o trabalho realizado pelo falante e pelo ouvinte com o auxílio de

universais pragmáticos que para Habermas (1989) visam identificar e reconstruir as condições

universais do entendimento possível, sendo que os agentes, falante e ouvinte, usam sentenças

para entrar em entendimento a respeito de estados de coisas.

5 Conforme Oliveira (1996, p.346), Habermas entende a pragmática universal como a tematização dos
pressupostos universais da ação comunicativa. Esta perspectiva, de maneira alguma, significa que ele busca um
entendimento extramundano do sujeito, mas sim explicitar um novo conceito de razão: aquela que levanta sua
voz em pretensões de validade, ao mesmo tempo, dependentes do contexto e transcendentes.



16

Com a pragmática universal, Habermas também retoma a questão de Kant, assumindo

a herança da filosofia transcendental, no que tange as condições de possibilidade do

conhecimento. Segundo Mühl (2003, p.172), Habermas, da mesma forma que Kant, acredita

na existência de um sistema de regras a priori que torna possível o entendimento acerca da

realidade. A diferença entre eles é que para Kant essa condição é dada pela apercepção

transcendental do ‘eu penso’, já para Habermas realiza-se pela ação comunicativa de uma

comunidade de falantes6. Assim, em Habermas o sujeito transcendental é substituído pela

comunidade comunicativa e as categorias do entendimento passam a ser entendidas como

competências desenvolvidas pela espécie para criar produtos simbólicos. O papel da

pragmática universal é justamente reconstruir e tornar explícitas essas estruturas universais de

competência da espécie. A reconstrução das condições universais do entendimento humano,

realizada por Habermas, representa a reconstrução do conceito de transcendental de

Kant, porém sob bases que superam a metafísica da subjetividade. Segundo Aragão (2002,

p.12), Habermas se distancia do kantismo por três motivos: necessidade de substituir o

idealismo transcendental pelo realismo interno, atribuição de uma função regulativa e não

mais constitutiva à verdade e, inserção dos referentes mundanos em contextos do mundo da

vida.

De Wittgenstein, Habermas se apropria do elemento da concepção do uso da

linguagem, como determinador do significado para um grupo de falantes. Conforme Martins

(2010, p.93), para Wittgenstein o uso não acentua o caráter instrumental da linguagem, mas o

entrelaçamento da linguagem com uma prática interativa, na qual uma forma de vida se reflete

e, ao mesmo tempo, se reproduz. A decorrência desta ideia do filósofo austríaco, é o

distanciamento da busca de uma linguagem ideal, o que é central na obra Tractatus Logicus

Philosophicus publicada em 1921, para, agora, o que ele define como jogos de linguagem. A

análise emana da linguagem ordinária, concreta, sendo que os jogos de linguagem são:

[...] o falar de uma língua é parte de uma atividade ou de uma forma de vida. Ponha
diante de si a multiplicidade de jogos de linguagem por estes e outros exemplos: dar
ordens e agir segundo ordens – descrever um objeto segundo a aparência ou por
medição – produzir um objeto segundo uma descrição (desenho) – informar um

6 É imprescindível apontarmos, neste aspecto, aquilo que distancia as ideias de Habermas em relação à Kant, isto
é, a noção do conceito de razão cognitiva-instrumental de caráter teleológica e a concepção da razão a partir do
entendimento intersubjetivo mediante o uso da linguagem. A perspectiva habermasiana aponta a limitação da
pretensão de universalidade, conforme o princípio de que todo o conhecimento humano se formula a partir das
representações puras da autoconsciência, sendo necessário, por conseguinte, o reconhecimento intersubjetivo do
eu penso para se atribuir um valor ao mundo objetivo e social. Para aprofundar esta ideia, indicamos o tópico ‘a
crítica de Habermas ao Idealismo Transcendental de Kan’ no livro “Filosofia, Educação e Conhecimento”
(Morais, 2012).



17

acontecimento – fazer conjecturas sobre um acontecimento – propor uma hipótese e
prová-la – apresentar os resultados de um experimento mediante tabelas e
diagramas. É interessante comparar a multiplicidade de ferramentas da linguagem e
seus modos de aplicação, a multiplicidade de tipos de palavra e de sentença, com o
que os lógicos dizem sobre a estrutura da linguagem. (Wittgenstein, 1996. Aforisma
23)

O jogo de linguagem possui, por conseguinte, dois aspectos centrais: primeiro ele é

um instrumento para se estudar a linguagem; segundo: é um dado para que se possa partir a

fim de buscar diferenças e semelhanças e não a essência da linguagem como acontecia no

Tratactus, onde a tese aceita por ele é a linguagem como “caráter secundário, designativo da

linguagem humana”. (OLIVEIRA, 2006, p.117)

Habermas passa a considerar os jogos de linguagem como elemento de interação, isto

é, as manifestações linguísticas inseridas na interação passam a fazer parte do que se entende

como ação comunicativa: ao executar atos de fala, como mandatos, perguntas, descrições ou

advertências, também participo de uma prática humana comum, na qual consenso e dissenso

coexistem (HABERMAS, 1987, p.106-7; 113). Portanto, Habermas situa a linguagem no

mundo da vida e, quando, então, os indivíduos são capazes de produzir conhecimento através

de sua vivência no mundo e de suas ações.

Já de Bühler (citado por MORAIS, 2012), por meio da chamada semiótica funcional,

Habermas inteirou-se sobre a compreensão de que todo sinal combina ao mesmo tempo as

funções: representativa, executiva e expressiva. Com isto Habermas parte para a semântica

comunicativa, onde ele propõe uma conexão entre ação e linguagem, entre agir e a fala, tendo

em vista que:

[...] os proferimentos gramaticais são instrumentos de entendimento, o que os
distingue, por exemplo, das operações de um cozinheiro, que representam os meios
para a produção de alimentos comestíveis. É que o meio da linguagem natural e o
telos do entendimento interpretam-se reciprocamente – um não pode ser explicado
sem o recurso ao outro. (HABERMAS, 2002, p. 68)

Tendo como referência a base comunicativa Habermas, portanto, conflui para o

princípio de toda a sua teoria, ou seja, o elemento linguístico o qual tem por objeto a

possibilidade de se chegar a um acordo na comunicação na linguagem ordinária. É por este

motivo que a fala é tomada como uma ação que determina um estado de coisas sob a condição

da compreensão, do reconhecimento e da veracidade, no qual o sujeito cognitivo

(caracterização própria do criticismo Kantiano) e sua relação de conhecimento para com o



18

objeto passa agora para uma nova identidade do Eu7, compreendida como o sujeito

comunicativo. Por conseguinte, o uso da linguagem torna-se indispensável para o

reconhecimento intersubjetivo com vistas ao entendimento. Ocorre aqui, em vista desta

relação intrínseca entre o agente comunicativo e sua relação com o mundo, a necessidade de

entendermos o evento da mudança de perspectiva para com a linguagem onde ela não mais é

vista somente como a representação/verbalização das ideias do indivíduo, mas como aquela

que é formadora do pensamento e de ideias.

1.1.1 Da filosofia da consciência para a filosofia da linguagem

Faz-se necessário, neste momento, percorrermos, brevemente, a mudança no

pensamento filosófico conhecida como a Filosofia da Linguagem Comum8. Este evento

influenciou muito o caminhar da filosofia contemporânea, especialmente a filosofia

habermasiana. Ao passarmos por este caminho, perceberemos que a forma como ela conduz

os caminhos da filosofia visa justamente propor autonomia, liberdade a partir de um novo

elemento, o diálogo com o recurso do uso e do exercício da linguagem compreendida de uma

maneira diferente do que até então.

Segundo Habermas (2002, p.32) o elemento central da filosofia da consciência reside

na autorreferência de um sujeito que representa e manipula objetos e, portanto, a realidade

fora do sujeito se converte em um elemento manipulável por meio da razão moderna.

Podemos dizer que o paradigma da filosofia da consciência se caracteriza por uma

racionalidade que transforma os objetos do mundo em objetos de conhecimento (SILVA,

2019, p.146). A filosofia da consciência, porém, no período pós-moderno, não se sustenta

mais como satisfatória para a humanidade pois, mediante duras críticas e desencontros entre o

desenvolvimento dos fatos históricos e a falência da racionalidade como tal, faz com que a

reflexão se fundamente agora sob as bases do entendimento.

Ocorre então a chamada guinada linguística, também conhecida como virada

linguística, a qual insuflou uma profunda transformação na filosofia. Os caminhos, agora,

convergem para a ideia de reconstruir racionalmente o conhecimento das condições de

possibilidade de sentido e significado por meio de uma análise das expressões linguísticas. Há

7 Sobre a Identidade do Eu. Cf. HABERMAS (1983, p.49).
8 Esta expressão designa um conjunto de filósofos (mais do que uma escola filosófica bem definida) que se
caracterizou por defender um ponto de vista específico acerca do método filosófico correto — o de que produzir
uma tese filosófica tem como condição necessária a prévia observação e investigação das características
(designadamente lógicas e semânticas) das línguas naturais. (cf. Enciclopédia de Termos Lógico-Filosóficos p.
327)



19

uma clara afirmação da mediação entre a linguagem e o conhecimento partindo, em primeiro

lugar, do próprio indivíduo, sendo que ele estabelece uma relação consigo mesmo por e

através desta mediação linguística; o próprio ato de pensar já pressupõe linguagem e a

comunidade ilimitada de comunicação (SILVA, 2019, p.147). Inevitavelmente esta relação

também passa a exercer forte influência sobre a filosofia, quando esta passa a não mais

considerar a linguagem como mera transmissão de conteúdo, mas sim como aquela que é um

constitutivo do nosso conhecimento.

Habermas adentra na questão da guinada linguística propondo não apenas uma

reprodução do esquema semântico entre sujeito-objeto somente a partir da ótica da análise da

relação da linguagem, mas o que ele propõe é a relação dialógica9 que é resultado da relação

entre linguagem, mundo e comunidade linguística. Com isso se ultrapassa a ideia da relação

monológica entre sujeito-objeto dirigindo-se para a relação dialógica, isto é, a compreensão

de que os atos de fala visam o entendimento comum,

[...] a produção de um acordo, que termina na comunidade intersubjetiva da
compreensão mútua, do saber compartilhado, da confiança recíproca e da
concordância de uns com os outros. (HABERMAS, 1989, p.301)

Outro elemento importante, neste contexto, é a concepção da razão não como um fim,

mas aquela que é o meio para buscar o entendimento. A liberdade, a autonomia e a

emancipação passam por uma reformulação da razão. Para Habermas (1989), a virada

linguística da filosofia mostrou que na estrutura da linguagem está presente uma exigência de

racionalidade, a partir do momento em que o falante, ao se comunicar com o ouvinte dentro

da comunidade linguística, busca o entendimento sobre algo. Ocorre, portanto, a superação da

racionalidade instrumental característica da filosofia da consciência com o advento de uma

nova racionalidade, a racionalidade comunicativa, que visa, acima de tudo, um entendimento

mútuo, um acordo entre os indivíduos.

1.1.2 O aluno como sujeito e agente da comunicação

“Eu gosto de participar das aulas de filosofia pois tenho liberdade de falar e expor

minhas ideias” (manifestação de um aluno em sala de aula). Não é nosso intento aqui

defender uma prática demagógica em relação a outras disciplinas ensinadas em sala de aula e,

nem muito menos, propor um método totalmente inovador que venha a ser como uma

9 Este conceito será mais aprofundado quando abordarmos sua aplicação no ambiente da sala de aula.



20

panaceia para todos os males. Partiremos desta afirmação do aluno para estabelecermos um

elo entre a razão comunicativa e os principais agentes nesta prática, isto é, os alunos.

Habermas, em uma de suas confissões biográficas, falando sobre elementos fáticos da

violência da comunicação e confidenciando sua inspiração para desenvolver a teoria do agir

comunicativo, expõe que:

Jamais consegui aceitar a ideia de que a autoconsciência constitui por si
mesma, um fenômeno originário. Ou não será verdade que nós somente nos
tornamos conscientes de nós mesmos nos olhares que um outro lança sobre
nós? [...] Minhas pesquisas tomam esse paradigma como fio condutor. O
princípio da filosofia da linguagem e a teoria moral que desenvolvi nesta linha
poderiam ter-se inspirado em duas experiências pelas quais passei durante a
época da escola: a de que os outros não me entendiam e a de que não
aceitavam tal fato. [...] Ora, comunicações malsucedidas chamam a atenção
para a realidade de um mundo intermediário de símbolos que, de outra forma,
seriam imperceptíveis e que não poderiam ser apreendidos na qualidade de
objetos. (HABERMAS, 2000, p.21-22)

Não faremos aqui uma análise esmiuçada da biografia de Habermas, mas partiremos

da experiência por ele vivida enquanto aluno para podermos trazer, como elemento de

reflexão e auxílio para a prática do Ensino de Filosofia, o fato de que é necessário o espaço de

diálogo como elemento fundante da liberdade do aluno para expor suas ideias e argumentos.

Oferecer para ele a oportunidade de expor suas ideias e, por meio disto, adentrar numa

discussão construída por meio da argumentação faz parte do que Habermas afirma ser a

liberdade comunicativa, isto é, chegar a um acordo racionalmente motivado por meio da livre

discussão de temas.

Faz-se necessário acenar aqui um aspecto fundamental da teoria habermasiana (não

esgotaremos esta questão pois será ainda alvo de considerações mais profundas na

continuidade de nosso trabalho) quanto ao agir comunicativo, isto é, o modo de interação

social que envolve a ação de vários agentes que são coordenados mediante o intercâmbio de

atos comunicativos. Estes, essencialmente, fazem uso da linguagem verbalizada e também de

expressões extra verbais correspondentes, orientados a obtenção do entendimento (GÓMÉZ,

2008, p.131). É possível adentrar nos liames de conceito e das inferências nele contidas a

partir da noção de que o aluno, de acordo com seu agir e compreensão das suas

potencialidades comunicativas, pode alçar suas perspectivas para além do conteúdo ou

aprendizado meramente formal e institucional.

Cerletti (2009, p.15), ao buscar uma resposta para a pergunta ‘que é ensinar filosofia?’

argumenta, de modo claro e objetivo, o risco que existe em se ter uma prática de mera

transmissão de conteúdo, isto é, o aluno, por meio de etapas graduais e com a ajuda de um

mestre ou de um professor passa do ‘não saber’ para o ‘saber’. Ora, esta provocação nos



21

aguça ainda mais no intento de oferecer ao aluno a oportunidade de, por meio da

argumentação e do diálogo, encontrar um meio adequado para tanto compreender a filosofia e

nela encontrar uma fonte de inspiração para a ação no meio social e político onde ele reside.

O papel atribuído ao aluno, por conseguinte, não pode ser entendido como quem deve

se submeter a uma exposição metódica e convencional de conteúdos mas, ao contrário, como

aquele agente que tem potencialidades de compreender que é capaz de construir uma relação

de fatos e conteúdo que lhe possibilite argumentar e ser compreendido pelos demais.

Estabelece-se, aqui, um elo importantíssimo que podemos perceber entre o agir do aluno em

sala de aula, sua visão de mundo, seus elementos de criticidade perante fatos sociais e como,

posteriormente, esta ação poderá ensiná-lo e prepara-lo para agir em um ambiente da

comunidade onde está inserido, isto é, o desenvolvimento de práticas e discussões sobre

questões sociais e também, porque não, políticas.

Ao apresentar a mudança promovida pelo processo de racionalização social, processo

este resultado da secularização das sociedades até então definidas como tradicionais para as

chamadas sociedades modernas, Habermas afirma que ela será a responsável por assegurar a

integração social por meio da ação comunicativa. Esta maneira de entender o estágio atual da

sociedade é analisado a partir da transição da sociedade marcada pela vida social atrelada a

convicções religiosas e metafísicas de mundo, sendo que agora se dá a substituição da

autoridade do sagrado pela autoridade do consenso obtido (HABERMAS, 1987, p.118). Por

este motivo que na modernidade a reprodução simbólica da sociedade passa a depender da

ação comunicativa, tendo que os participantes partilham saberes e problemas tematizados no

mundo da vida. Conforme Bressiani (2016), nesse novo contexto, aquele que defende a

validade de uma norma, a verdade de uma asserção sobre o mundo ou de seu sentimento passa

a ter de defender a validade de seus proferimentos com argumentos. Portanto, ao refletirmos

sobre as possibilidades de atuação do aluno em vista do espaço social constituído, analisando

as estruturas e camadas sociais, é inegável que há uma gama de elementos que poderão servir

de inspiração, no que tange sua ação no ambiente escolar como também na sua própria

vivência na sociedade. Isto impulsionará ao aluno a capacidade de não ser somente mais um

indivíduo em meio aos demais, mas sim alguém capaz de entender esta relação entre o

potencial comunicativo e a argumentação em vista do consenso, como uma ferramenta de

questionamento e, ao mesmo tempo, mudança do meio social onde ele existe.



22

1.1.3 A linguagem em sala de aula: o aluno e suas ideias postas em comum

Para adentrarmos no campo da reflexão do agir comunicativo na construção de

relações mais próximas entre o aluno e aqueles que com ele estão convivendo no ambiente da

sala de aula, é necessário embasarmo-nos no princípio de que a linguagem é a ferramenta que

ele possui para se localizar e entender como ser em relação com o mundo e, ao mesmo tempo,

por meio dela é que se manifesta aos outros a compreensão que possui sobre si mesmo. Para

Habermas (2006, p.28), a identidade da consciência cognoscente, como em igual medida a

objetividade dos objetos, só se constitui com a linguagem, na qual apenas é possível a síntese

dos momentos separados do Eu e da natureza como mundo do Eu; ou seja, a linguagem é

aquela que mediatiza não somente a relação entre sujeito e objeto como também a relação de

conhecimento de si e com o mundo circundante.

Este agir no sentido de dependência e comunicação do sujeito com a realidade e com o

mundo circundante, está intimamente vinculado com a noção da concepção habermasiana da

autoconsciência como pertencente ao mundo da vida linguisticamente estruturado. Neste

momento se retoma a perspectiva hegeliana da dialética da representação, segundo a qual a

linguagem é aquela responsável não somente por situar o espírito objetivo como

autoconsciência solitária, mas por ser a linguagem aquela que é capaz tanto de representar e

revelar o significado de um objeto como também a capacidade de exteriorizar a consciência,

permitindo ao Eu estar ao mesmo tempo nas coisas e em nós mesmos. Destarte compreende-

se que a linguagem não somente representa o mundo, mas é também aquela que o conforma.

Aqui, de modo particular, é necessário ressaltar a importância de reconhecer o espaço

da sala de aula como um lugar propício para esta relação de expressão da autoconsciência e,

além disso, o lugar onde haverá a oportunidade de diálogo exercendo já suas capacidades

comunicativas. É necessário despertar a relação de diálogo a partir do modelo em que os

participantes da ação comunicativa tenham a consciência de adotar a perspectiva do

participante em primeira pessoa e considerar o outro como segunda pessoa. Esta relação é

inspiradora para ações que, por meio da sua prática, os agentes passam a observar o outro não

como um meio, mas sim como pessoas em si mesmas e com seus objetivos (HABERMAS,

2004, p.76). Por conseguinte, o exercício dialógico presta-se a uma ação dos indivíduos, em

um debate ou mesmo em situações de conflito, a intenção de entender-se com ele em vez de

trata-lo como objeto.

Podemos aprofundar ainda mais esta questão ao abordarmos a relação da linguagem

com o ambiente de sala de aula por meio do viés da participação e atuação do aluno como



23

agente dentro da própria sociedade. Como inspiração para tal atuação, tem-se a guia do

princípio de que o que é válido precisa estar em condições de comprovar-se contra as

objeções apresentadas factualmente (HABERMAS, 1997, p.51), para entendermos que as

imposições ou determinações legais, deveres e normas sociais poderão servir como objetos de

questionamento e, por meio da comprovação ou não da validade do princípio, haurir a

possibilidade de maior autonomia. É uma decorrência desta ação pois os elementos analisados

constituem a pretendida base das relações sociais e, pelo fato de serem objetos de discussões e

questionamentos, poderão assumir ou não um caráter de normatização das ações e relações

sociais. Desperta-se, portanto, a noção de participação e atuação do aluno no ambiente onde

ele se encontra para, posteriormente, adentrar nas discussões mais amplas como, por exemplo,

no campo da política não a partir de sujeitos jurídicos privados e isolados, mas no enfoque de

participantes orientados pela intersubjetividade (HABERMAS, 1997, p.53). Esta noção é

construída por intermédio de uma relação do aluno como o agente promotor, aquele que age

tendo consciência de sua interdependência para com os outros que, por conseguinte,

constituem a sociedade onde ele se encontra.

Por meio da comunicação verbal no posicionamento diante de alguns fatos sociais, no

que se refere ao desenvolvimento da consciência pessoal quando o aluno, em certos

momentos de modo mais claro e objetivo e, em outros momentos de maneira mais dispersa e

confusa, expõe o seu ponto de vista e suas opiniões para a discussão com os demais emerge a

possibilidade da construção de uma argumentação. Para tornar mais clara esta afirmação

usaremos aqui uma contribuição feita por um aluno em sala de aula, a respeito da discussão

sobre o assunto ‘filosofia política’ por intermédio da prática do debate durante a aula. Para

ele: ‘a filosofia política estava muito distante da minha realidade; ao participar do debate e

ouvir a opinião e a discussão promovida por meus colegas, pude constatar que é um assunto

muito importante para o meu cotidiano’ (frase coletada durante a discussão do tema na sala de

aula).

Há aqui uma evidência clara da importância da participação deste processo

argumentativo e intersubjetivo como fator de desenvolvimento de uma compreensão diferente

daquela que o aluno se encontrava no início da discussão. Segundo Hermann (1999, p. 82) o

fundamento da ação dialógica, a qual exige o processo argumentativo, encontra-se na

participação do sujeito em um mundo compartilhado como outros sujeitos. Destarte, este

processo tem validade para as diferentes instâncias do desenvolvimento e também práticas

pedagógicas, seja no plano da relação professor-aluno, seja no plano da política educacional,

da administração e da relação com outras áreas.



24

A apropriação da linguagem é o elemento crucial para que a pessoa tenha o início da

compreensão e, também, a apreensão do ambiente em que se encontra. Outro elemento que

emerge da apropriação da linguagem é a percepção daquilo que naquele lugar (entendido

como espaço físico), cultura, sociedade ou também no contexto histórico de sua existência,

favorece o ato da comunicação como fator de significações intersubjetivamente válidas e

constantes como resultado da tradição e elementos culturais (HABERMAS, 1997, p.30). Por

conseguinte, podemos observar a sala de aula como aquele ambiente no qual poderá haver a

possibilidade de relação de submissão ou de liberdade com vistas aos atos de comunicação do

aluno.

1.1.4 ‘Professor: posso falar?’ A função expressiva da linguagem

“É difícil falar porque eu tenho vergonha de ser criticado e não ter a atenção dos meus

colegas” (fala de um aluno durante a aula). Ao contrário do que se percebeu na fala do aluno

acima mencionada (tópico 1.2), esta afirmação proferida por outro aluno durante a aula sobre

ética, também serve como guia para adentrarmos na questão referente a oportunidade que o

aluno possui neste espaço público de convivência e de afirmação ou também, num sentido

negativo, de submissão pessoal.

Segundo Habermas (2004), após as críticas estabelecidas nas Investigações Filosóficas

de Wittgesntein10, as vivências privadas do sujeito não mais sustentam a autoridade

epistêmica. O que existe agora é a chamada práxis pública da comunidade linguística

(HABERMAS, 2004, p. 139), que faz com que a relação entre a compreensão de conteúdos

proposicionais ocupe o lugar da então conhecida representação de objetos. Tem-se, portanto,

um afastamento do modelo representacional do conhecimento e, com isso,

[...] a necessidade de que os membros de uma comunidade linguística se reconheçam
mutuamente como sujeitos responsáveis... eles se envolvem numa rede de relações
intersubjetivas em que devem mutuamente responder por si próprios uns perante os
outros (HABERMAS, 2004, p.139).

Faz-se necessário entender que esta relação entre ações intersubjetivas e a

responsabilidade de uns para com os outros pode ser um solo fértil para a questão de que

tratamos, isto é, como o aluno poderá encontrar voz e oportunidade de expressão no lugar em

10 Wittgenstein, em Investigações Filosóficas (1994) levanta conceitos que permitem situar a linguagem no
mundo da vida, de forma que os indivíduos sejam capazes de produzir conhecimentos de suas ações e vivências
no mundo: “quando falo sobre linguagem (palavra, proposição, etc.), tenho que falar a linguagem do dia a dia”.
(WITTGENSTEIN, 1994, p.73, n.120).



25

que, por excelência, deveria ser o espaço de abertura para o diálogo e a construção de relações

mais próximas do sentido de igualdade. Não queremos, porém, limitar a vida do aluno a este

ambiente, mas sabemos que neste lugar que ele pode refletir e projetar as situações que poderá

evidenciar no seu cotidiano fora do ambiente escolar.

É por meio da linguagem, entendida não somente como mera troca de informações,

mas como condição e possibilidade de ação e relação intersubjetiva entre os agentes em vista

da possibilidade da compreensão sobre o entendimento humano, que a barreira apresentada

pelo aluno, citado no início deste tópico, poderá ser ultrapassada. Para Ponchirolli (2011) na

argumentação habermasiana há uma clara inferência de que a linguagem é um meio de

comunicação que serve ao entendimento, enquanto que os agentes ao entender-se entre si,

perseguem determinadas metas. Este é um elemento característico do pensamento

habermasiano que nos conduz para a ulterior análise dos meios da linguagem, bem como dos

elementos culturais que a constituem. Aqui, porém, focamos no fato de que o meio

linguístico, elemento central do conceito do agir comunicativo, é fundamental para que os

indivíduos possam tematizar suas pretensões de validade e, com isso, produzir um

entendimento linguístico (HABERMAS, 1987, p.137).

Considerar um posicionamento, uma opinião ou então uma opção de vida, expostas

pelo aluno na sala de aula, é manter um vínculo necessário entre a sua compreensão sobre si e

também para com o mundo como tal. A atenção para com este aspecto abre a possibilidade

para a afirmação de que estes elementos são imprescindíveis no processo de uma nova

perspectiva filosófica, ou seja, perceber que ela está em contato com o sujeito e parte também

dele como um aquele que está envolto em um contexto social. Podemos destacar, aqui, tanto o

fato do aluno ser meramente um observador dos elementos sociais ou, de outro modo, aquele

que é capaz de interpretar os fatos em si, lembrando que, neste aspecto Habermas está “[...]

pensando sempre em atores socias, que se movimentam em tramas diversificadas de plexos

sociais, onde possuem a possibilidade de alternar demandas de certezas e critérios de

validade”. (GOMÉZ, 2010, p.122)

Ao percorrer, contudo, este caminho de busca por certezas ou então o anseio por um

requisito que se configure como base para o conhecimento, nos deparamos com o que

Habermas apresenta como exemplo para a compreensão acerca do indivíduo ser um mero

observador ou, de outra forma, ser interprete daquele fato ou situação. Auxiliando-nos com

um fato da experiência científica, modelo este entendido por Habermas (2001, p.29) e, por

conseguinte, comunicativa. Esta característica de intérprete conduz para a reprodução de

símbolos e sinais revelando ao outro (ou aos outros) aquilo que não consiste em simples



26

constatação de fatos, mas um agir orientado pelo entendimento. Decorre, desta afirmação, que

o indivíduo transforma em comunicação, em sinal linguístico as experiências pelas quais ele

molda sua existência, tendo em vista que:

A mediação linguística da relação com o mundo explica a retroligação da
objetividade do mundo –suposta no falar e no agir- à intersubjetividade de um
entendimento entre participantes de uma comunicação. O fato que eu assevero de um
objeto tem que ser afirmado e eventualmente justificado perante outros, que podem
eventualmente contradizer. A necessidade de interpretação surge pelo fato de nós não
podermos prescindir da linguagem que franqueia o mundo, nem mesmo quando a
utilizamos num sentido descritivo. (HABERMAS, 2007, p. 45)

Portanto, a interação entre o aluno com os demais e com o seu professor, mediada pela

prática do diálogo, pode favorecer não só o entendimento sobre um conceito e sua relação

com determinado objeto, como também a expressão e manifestação de fatos e/ou vivências

pessoais. Desta forma, aquele que não pretenderia manifestar seus argumentos aos demais,

entenderá que, ao fazê-lo, está rompendo com as barreiras que impedem de levá-lo a uma

atitude semelhante em outros espaços sociais o que, portanto, servir-lhe-á de aprendizado.

Não se olvida aqui os possíveis aspectos limitantes desta prática de exposição e

diálogo em vista deu um nível superior de entendimento. Mas a necessidade de passar-se para

um nível mais elevado de compreensão da sociedade, das suas potencialidades e também

limitações, é que nos impulsiona para a prática da filosofia em sala de aula como forma de

oferecer ao aluno a oportunidade de ser não um mero observador dos acontecimentos e, sim,

aquele que é capaz de construir um juízo de valor sobre as estruturas da sociedade.

1.1.5 ‘Vocês me entendem?’ A função interpelativa e expressiva da linguagem

Quando iniciamos um diálogo ou exercemos nossa faculdade de comunicação, a

primeira preocupação que se nos apresenta é a de sabermos se estamos ou não sendo

compreendidos pelos nossos ouvintes. A linguagem nos faz perceber que estamos em relação

como os outros e conosco mesmo por meio dela e, por conseguinte, faz com que se

desapareça a ideia do sujeito solitário que se volta para os objetos manipuláveis do mundo

(SILVA, 2019, p.147) e emerja a concepção de que a própria consciência é também reflexo de

um processo de comunicação.

Como entender esta relação de expressão e interpelação no contexto em que os agentes

se deparam com tantas opiniões e posições ideológicas, sociais, religiosas ou políticas

diferentes umas das outras? Eis que somos movidos a observar que este fator de diversidade é



27

algo muito característico em uma sala de aula. Há aqueles que lutam por uma ideia porque se

veem convencidos de que ela realmente é a mais verdadeira e correta; existem também

aqueles que preferem manter a posição de neutralidade diante de determinadas questões, pois

assim foram ‘ensinados’ (receberam esta instrução da família, da própria escola em períodos

anteriores da sua vida estudantil, ou porque vivenciaram situações extremas11, para evitar

situações vexatórias ou até mesmo perseguições); outros ainda se destacam pela imposição de

suas ideias, como aqueles que deixam claro seu modo de agir como o que é o determinante

para todos.

Aqui poderíamos estender esta lista com inúmeros exemplos que concorrem para esta

constatação das diferenças e como elas incidem no aluno. Conforme Aquino (1998, p.63-4) é

importante observar esta heterogeneidade como:

[...] características presente em qualquer grupo humano, vista como fator
imprescindível para as interações na sala de aula. Os diferentismos, comportamentos,
experiências, trajetórias pessoais, contextos familiares, valores e níveis de
conhecimento de cada aluno (e do professor) imprimem ao cotidiano escolar a
possibilidade de troca de repertórios, de visões de mundo, confrontos, ajuda mútua e
consequentemente ampliação das capacidades individuais.

Envolvido neste contexto de diversidade, o aluno poderá fazer a experiência de buscar

o entendimento sobre aquilo que é a sua opinião ou posição ideológica, percebendo neste

momento, que a interação com os demais colegas e também o professor faz parte deste

processo de desenvolvimento tanto psicológico12, quanto emocional e racional.

A presença da opinião do aluno, neste estágio, é inevitável. Porém, é necessário

entendermos que o consenso não será fruto, simplesmente, da afirmação das opiniões

particulares ou, então, como a somatória do capital social de cada indivíduo. Queremos, por

conseguinte, entender que a representação que os indivíduos fazem do mundo, de acordo com

a sua posição social, apresenta um aspecto objetivo e, concomitantemente, subjetivo. Esta

distinção é muito cara para Bourdieu (1989), sociólogo francês ao construir o conceito de

capital social a partir, também, da inserção do capital simbólico13 (p.145). O elemento

“objetivo”, é socialmente estruturado em função de propriedades dos agentes e das

instituições, enquanto que o “subjetivo”, se estrutura a partir dos esquemas de percepção e

11 Trazemos aqui o relato de uma aluna do ensino médio que, por ocasião de sua transferência, ao ser apresentada
na aula de filosofia dizia ‘não gostar desta disciplina porquê sofreu muita perseguição por parte dos professores
desta disciplina em razão da sua opção religiosa’.
12 De acordo com Vigotski (citado por DAVIS; OLIVEIRA, 1993, p. 51-2): as constantes interações com o meio
social favorecem o desenvolvimento do sujeito humano e de sua singularidade. O desenvolvimento das funções
intelectuais características do ser humano é mediado pelos signos e pelo outro dentro de um caráter social.
13 Para um maior aprofundamento destes conceitos recomendamos a leitura da obra de Bourdieu: O poder
simbólico (1989).



28

tornam-se produtos de lutas simbólicas anteriores, expressando relações de força simbólicas.

Assim, tais lutas, em diferentes campos, são lugares de representação do mundo social e de

hierarquias de indivíduos/grupos em cada campo e entre os diferentes campos. (BOURDIEU,

1989, p. 146)

Desta forma, poderíamos incorrer no perigo de, simplesmente, estarmos realizando

uma atividade na qual nos colocaríamos como meros ouvintes das diversas representações

simbólicas dos alunos, sem lhes instigar um processo de mudança. Esta será uma

consequência imediata quando eles perceberem tais elementos e, assim, sejam também

capazes de abandonar ou extinguir do seu horizonte aquela opinião. Por este motivo

Habermas (1989), nos propõe que o indivíduo que participa de um processo de comunicação,

ao dizer algo ou ao compreender o que é dito haverá de assumir uma atitude performativa, isto

é:
[...] esta [a atitude performativa] permite uma orientação mútua por pretensões de
validade (verdade, correção normativa, sinceridade) que o falante ergue na
expectativa de uma tomada de posição por sim/não da parte do ouvinte.
(HABERMAS, 1989, p.42)

Por conseguinte, tais atitudes movem os agentes em busca de uma avaliação crítica

dos enunciados e/ou proposições e, a partir desta avaliação, constatar o reconhecimento das

pretensões particulares em vista a um consenso. Devemos estar atentos e destacar que, para

Habermas (1989), este consenso é racionalmente motivado, pois os agentes que estão

envolvidos nesta ação constituem uma reprodução em comum a partir do diálogo encetado.

Elenca-se mais um aspecto importante neste tópico, o qual seria a necessidade de participação

dos alunos no processo comunicativo. A atitude de um mero observador não estará ao alcance

da compreensão do que é dito.

Ao afirmamos esta postura queremos também destacar a necessidade de um olhar mais

atento para a filosofia em meio ao contexto onde ela está sendo edificada, isto é, procurar por

a filosofia em uma relação com o homem na sua situação histórica (VÁZQUEZ, 1997), sendo

para isto necessário ser aquela que não está distante desta realidade como mera observadora,

mas sim como aquela que participa deste diálogo e propõe sua contribuição como uma

posição que pode ser tomada diante da gama de possibilidades que se lhe apresenta.

Compreende-se que toda a linguagem mediatiza a relação de significado entre sujeito e

objeto e, por conseguinte, também toda a relação sujeito-sujeito. Adentramos, portanto, no

campo da dimensão pragmática da linguagem, a qual nos revela que a relação entre o sentido

e o significado dado às coisas, por meio das palavras, exige um entendimento sobre algo. Por

conseguinte, a linguagem é essencial para a compreensão e o uso de sinais que o sujeito



29

utiliza para a comunicação com seus ouvintes. Insere-se aqui uma tese importante do

pensamento habermasiano que consiste na assim chamada descentração da consciência

moderna, isto é, os participantes da comunicação podem desenvolver a potencialidade de

adotar diferentes relações para com o mundo, com vistas a sustentar diferentes demandas de

validade. Movendo-se, portanto, de um ponto de vista para outro, o sujeito alcançará uma

atitude reflexiva para com o meio em que se encontra.

Esta relação entre o conteúdo da comunicação e o objetivo desta comunicação, isto é,

a tentativa de aquele que fala e os que o ouvem entenderem-se sob algo por meio dos atos de

fala, remete para a união entre a comunicação de um conteúdo com a comunicação acerca do

sentido em que se emprega o conteúdo comunicado (HABERMAS, 1989, p.342).

Percebemos, mais uma vez, a relação entre os atos de fala, mais especificamente, o uso da

linguagem como o instrumento necessário para a vivência social e, indubitavelmente, para o

local onde se encontra o aluno. Ao abordamos a ação descrita acima podemos inserir o

princípio da liberdade comunicativa, o qual está relacionado a intersubjetividade, a

deliberação pública, pretensões de validade e democracia. Conforme destaca Siebeneichler

(2011, p.356) Habermas defende a liberdade comunicativa como aquela que; “[...] visualiza

não somente a possibilidade do exercício dos direitos políticos fundamentais de cada um, mas

também do exercício da autonomia política pública no contexto de direitos de cidadãos de um

Estado de direito democrático”.

Habermas (1997, p.155-6) nos conduz, assim, para a liberdade comunicativa,

pressuposta no agir que se orienta pelo entendimento, a qual consiste no posicionamento

frente aos proferimentos daquele que está com ele estabelecendo o diálogo. Isto implica uma

relação de reconhecimento intersubjetivo e que os atores buscam o entendimento entre si tanto

no que tange uma posição performativa quanto no que se refere a posições de pretensões de

validade erigidas mediante uma característica de reciprocidade. Ademais, como enfoque desta

liberdade comunicativa podemos buscar o potencial comunicativo do aluno, tendo como

objetivo despertar nele a possibilidade de entendimento que lhe faculte a compreensão desta

relação como necessária tanto consigo quanto para os demais. A busca desta igualdade frente

aos que com ele estão convivendo, com a finalidade de percepção e mudanças necessárias de

acordo com o entendimento que surge pela prática do diálogo, é um elemento que faz

despertar ainda mais o interesse pela relação de diálogo no espaço acadêmico.

Como consequência desta dimensão da liberdade comunicativa, vinculada ao potencial

de comunicação do aluno em sala de aula e ao seu posicionamento frente a questões que estão

sendo discutidas, fica evidente que é uma necessidade básica, dentro do âmbito de ensino



30

superar o entendimento de que somente se ensina quando o professor fala e os alunos estão

todos atentos e passivos à fala do ‘mestre’. Por muitas vezes, o desafio consiste em oferecer a

oportunidade de expressão e de opinião por parte do aluno durante a aula. Na maioria das

vezes o que se observa são as dificuldades que os alunos tem de argumentar e propor suas

ideias pelo fato de sentirem uma vela pressão psicológica de que o que estão prestes à dizer

deve, necessariamente, estar certo (afirmação do próprio autor a partir das observações feitas

durante as aulas).

Este fenômeno pode levar o aluno a manter-se distante de discussões e, por

conseguinte, até evita-las para não ser julgado como aquele que não tem nada a oferecer para

o assunto. Lembramos aqui que a filosofia deve ser aquela que instiga, provoca e desperta no

indivíduo o desejo por conhecer a partir de si, como já afirmava Sócrates, por meio do método

da maiêutica. Caso se abandone esta visão encantadora da filosofia que desperta e, também,

move para o agir, ter-se-á uma simples aplicação conteudista e inanimada de conceitos

filosóficos.

1.2 EXERCÍCIO DIALÓGICO E O ENSINO DE FILOSOFIA: A RAZÃO
INSTRUMENTAL E A RAZÃO COMUNICATIVA

Nos itens anteriores abordou-se a relação do aluno como aquele que possui potencial

comunicativo e, de modo mais próximo com a teoria habermasiana do agir comunicativo, uma

análise das posturas do aluno na sala de aula como aquele agente que pode entender sua

participação no processo dialógico como também um elemento de aproximação da filosofia e

reflexão sobre a realidade em que ele se encontra. Passaremos agora para uma análise mais

profunda de conceitos da filosofia habermasiana com a perspectiva de, a partir deles,

podermos aprofundar ainda mais esta relação do potencial comunicativo com vistas a atuação

e análise do Ensino de Filosofia.

Para adentrarmos ainda mais nos certames da filosofia da linguagem segundo

Habermas, mais especificamente no que se refere ao agir comunicativo com vistas ao

exercício dialógico faremos uma apreciação dos conceitos fundantes desta teoria relacionando

-os com as reflexões sobre a prática da filosofia em sala de aula. Para não cairmos em um

ciclo redundante de ideias daremos início com a análise da razão instrumental e sistema,

conceitos estes muito caros para a filosofia habermasiana, que os traremos para junto do nosso

trabalho como suporte para a análise do lugar onde se encontra o aluno e sua relação com esta

referência habermasiana. Tendo estes elementos mais claros, pretendemos contextualizá-los



31

com o se entende como o utilitarismo das disciplinas em sala de aula. Ou seja, partindo de

questionamentos recorrentes, tais como: ‘por que estudar filosofia?’ ou, então, ‘qual é a

utilidade da filosofia?’, ‘para que usaremos esta matéria?’, vislumbrarmos nestas perguntas a

influência da razão instrumental e o encantamento pela ideia de que devemos sempre,

encontrar uma utilidade para tudo o que fazemos e/ou estudamos. Assim, poderemos

caminhar juntos para a percepção da centralidade da técnica14, enquanto finalidade e alcance

de êxito, sucesso, de bens, em detrimento da capacidade e potencialidades da reflexão, do

diálogo, de autonomia e entendimento, elementos estes presentes nos agentes.

Tendo claro a incidência das ideias habermasianas sobre sistema e a razão

instrumental, partiremos para o contexto do mundo da vida onde, de acordo com o autor, o

indivíduo exerce o seu potencial comunicativo e, consequentemente, é capaz de perceber que

sua existência não consiste somente no ‘efetuar tarefas’ mas pode conceber uma realidade

mais participativa e menos alienante para com os fatores tanto sociais como também políticos.

Por conseguinte, à luz destes dois conceitos lançaremos as bases para o vislumbre de um

espaço comunicativo e deliberativo entendido a partir do Ensino de Filosofia na sala de aula

por meio do potencial dialógico.

1.2.1 O sistema e a razão instrumental: o ‘excesso da racionalidade’

Percorreremos, aqui, um caminho necessário e bastante profícuo para a visão e análise

da filosofia da linguagem segundo Habermas, inspiração esta que nos auxilia no intendo de

pensar o Ensino de Filosofia em sala de aula. Podemos observar que a racionalidade, ou então

a razão como ferramenta necessária no processo de ensino é uma referência, em muitos

momentos, paradoxal. Ao centramos nossa atenção no aluno, sua caminhada acadêmica

estigmatizada por uma necessidade de objetivos e metas que, em muitos momentos se lhe

parecem totalmente sem nexo ou sem incidência sobre sua própria vida.

De outro lado, observa-se que sua preocupação com o futuro, com as possibilidade de

formação superior, determinadas por uma escolha que, a princípio deveria ser pessoal mas

que, em muitos momentos, sobre influências tanto do meio econômico quanto do ambiente

14 Álvaro Vieira Pinto, na sua obra “O conceito de tecnologia”, nos propõe ideias para um aprofundamento da
noção de técnica enquanto qualidade de um ato consciente, imanente ao ser humano e acontecendo pela
necessidade de produzir a sua existência, ou seja, pela “realidade do homem no mundo” (VIEIRA PINTO, 2005,
p.154). Esta perspectiva abre nosso horizonte para muito além do que o considerado no termo que se utilizou,
pois aqui nossa ênfase reside no fato do encantamento gerado pela afirmação da utilização da razão pura e
simplesmente como meio de produção ou de dominação por parte de um sistema voltado para o homem não
homonizado.



32

familiar e, porque não entendermos também a influência de uma carreira que pode lhe

oferecer status, visibilidade, um espaço para a sobrevivência na sociedade, sucesso, sem levar

em consideração os potenciais que poderiam ser desenvolvidos no palco da sua existência.

Trazemos para a discussão a crítica encetada por Cerletti (2012) ao analisar a avaliação15, a

sua função no processo educativo, como reflexo de uma sociedade liberal capitalista na qual a

ideia da meritocracia ainda persiste. Esta estrutura social faz com que as pessoas tenham que

se adequar às estruturas definidas como as melhores para os melhores e, consequentemente,

para aqueles que não alcançam os patamares exigidos conforme os padrões normatizados,

aquilo que se entende como os lugares piores. Conforme o autor (p.55) em nossas sociedades

a educação se desenvolveu em torno de uma tensão: por um lado procura preservar um estado

de coisas (aquelas que dominam a sociedade) e, por outro lado, promove o pensamento

autônomo, com o slogan da independência e criatividade oferecidos e infundidos no

estudante. Constrói-se, assim, a imagem de pessoas que pela educação estarão aptas,

preparadas e cônscias de sua liberdade e que, inevitavelmente, almejarão uma sociedade mais

humana e perfeita. Porém, o que de fato se constata é que a própria prática da educação,

inclusive também pela mencionada prática da avaliação, promove a classificação dos

indivíduos de acordo com os saberes mensurados; compreende-se que o ensino se torna uma

mera reprodução dos interesses da sociedade e, portanto, um potencial compensador da

desigualdade (CERLETTI, 2012, p.56).

Outro aspecto relevante é justamente a crise gerada no aluno quando este, submetido a

amargas experiências de não conformidade daquilo que ele assimilou ou compreendeu sobre

determinado conteúdo não é o que realmente se exige como comprovação de saberes. Passa a

interiorizar estas distâncias estabelecidas pelas incoerências de um sistema que impõe a si

determinados parâmetros, também presentes na própria educação, relatados explicitamente em

sala por parte de um número expressivo de alunos que se deparam com esta situação, estando

como que em um nó Górdio16.

15 Nosso intento não visa, em suma, a análise do processo avaliativo. Utilizou-se, neste momento, do elemento
avaliativo como referência para a contextualização do conceito ‘razão instrumental’ expresso no tópico. Para um
ulterior aprofundamento sobre o aspecto avaliativo recomendamos o livro Ensinar filosofia: um livro para
professores, de Aspis e Gallo (2009) que, na parte 2, expõe a avaliação como também sendo um processo de ensino de
filosofia.
16 A expressão surgiu por conta da lenda de que o rei da Frígia (Ásia Menor) morreu sem deixar herdeiro e que, ao ser
consultado, o Oráculo anunciou que o sucessor chegaria à cidade num carro de bois. A profecia foi cumprida por um
camponês, de nome Górdio, que foi coroado. Para não se esquecer de seu passado humilde ele colocou a carroça, com
a qual ganhou a coroa, no templo de Zeus. E a amarrou com um nó a uma coluna, nó muito difícil de ser aberto, e que
por isso ficou famoso. Górdio reinou por muito tempo e quando morreu, seu filho Midas assumiu o trono. Midas
expandiu o império, porém, ao falecer não deixou herdeiros. O Oráculo foi ouvido novamente e declarou que quem
desatasse o nó de Górdio dominaria toda a Ásia Menor. O único motivo da fama de Frígia, residia nesta carroça
especial estacionada em um dos pátios. A carroça estava presa a uma canga pelo nó górdio. Durante mais de 100 anos,



33

Há uma profunda crise da presença ou não da filosofia, ou mesmo, do seu ensino nas

escolas, o que gera uma inquietação entre aqueles que são diretamente afetados por essa

situação. Um dos elementos que aprofundam esta situação de afirmação ou negação é o modo

como a sociedade moderna entende a relação entre o conhecimento e a sua utilidade. Podemos

afirmar com Machado (1988, p.39-40) que o saber será produzido para ser vendido, para ser

valorizado em uma nova produção, deixando de ser, portanto um fim em si mesmo. Esta

realidade reflete a necessidade de uma compreensão mais íntima e clara do conceito de

instrumentalização do conhecimento como reflexo da instrumentalização da própria razão.

Neste aspecto usaremos, como meio de explicitar a forma de entendimento sobre o

conhecimento já presente entre os próprios alunos a pergunta encetada durante a introdução

ao conteúdo de filosofia. O questionamento do aluno foi o seguinte: ‘por que devemos estudar

filosofia se sabemos muito bem que ela não tem utilidade, não tem uma aplicação no nosso

dia a dia’?17

Por meio de um comparativo podemos associar a indagação exposta pelo aluno como

a imagem do que se edificou através da personificação do que podemos entender como a

dominação da utilidade sobre a própria razão. Devastadoramente esta personificação conduz

para a incidência da ideia de que todo o estudo/conhecimento deve ser em vista de uma ação

prática, isto é, que sirva, de alguma forma, para a resolução de problemas técnicos da

existência humana. Fruto da construção histórica da noção de ciência utilitarista que remonta

aos séculos XVI e XVII, esta compreensão da ciência e, por relação a própria racionalidade

vista somente pela ótica da utilidade, faz com que se proclame aos quatro ventos a autonomia

do ser humano que se submete agora, a um silêncio daqueles que têm voz diante dos encantos

de uma notícia alvissareira que alardeia uma panaceia à humanidade. Intensifica-se a

afirmação da necessidade de “[...] um tipo de conhecimento que pode ser medido/controlado

ou que produz algo palpável passa a ser mais útil do que aquele que não se mede ou que não

produz um efeito imediato” (STADLER, 2016, p. 212).

A sedução e o encantamento incutido no indivíduo por meio deste caminho

o nó górdio desafiara todos os esforços de inteligentes reis e guerreiros. Até que em 334 a.C. Alexandre, o Grande,
ouviu essa lenda ao passar pela Frígia. Intrigado com a questão foi até o templo de Zeus observar o feito de Górdio. No
dia designado, o pátio encheu-se de curiosos. Todos haviam falhado, pensavam, e dessa forma, com que novo método
poderia Alexandre ter êxito? Após muito analisar, desembainhou sua espada e cortou o nó facilmente em dois,
desatando-o. Lenda ou não o fato é que Alexandre se tornou senhor de toda a Ásia Menor poucos anos depois. É daí
também que deriva a expressão "cortar o nó górdio", que significa resolver um problema complexo de maneira simples
e eficaz.
17 Esta afirmação foi coletada pelo autor do texto durante a aula de filosofia realizada na escola em que se aplicou o
projeto de pesquisa requisitado pelo Prof-Filo. É importante ressaltar que esta consideração é algo recorrente durante
aulas que abordam conceitos mais abstratos ou quando se aprofundam conteúdos mais questionadores do papel da
ciência e da tecnologia como estruturas de conhecimento infalíveis e inquestionáveis.



34

exclusivista do que se entende por utilidade e importância de conhecimento, faz com que todo

o edifício construído pelas ciências humanas seja relegado ao nível da inutilidade e, portanto,

se torna como que invisível. Nas palavras de Carlos Sandoval Ambiado18 esta invisibilidade

forçada pela forma restritiva e exclusivista do conhecimento é a forma mais eficaz de se

reprimir. Sendo assim, os elementos constituintes do interesse do ser humano passam para o

nível da pura necessidade tecnicista e utilitarista, descambando para um caminho muito

estreito e acidentado no qual ele mesmo se depara com as limitações e inocorrências, mas,

senhor de si, não abre mão desta pedra de sustentação.

Estabeleceremos aqui a relação entre o que se entende por razão instrumental para que,

posteriormente se possa construir melhor o conceito de sistema segundo Habermas. Este

posicionamento é estratégico pois nos conduz ao paralelo edificado pelo próprio autor em

vista da relação entre a noção de razão teleológica e, de outro lado, a razão comunicativa.

Neste momento o que nos iluminará são as considerações feitas pelos filósofos frankfurtianos

Adorno e Horkheimer sobre a crítica da razão moderna, a qual para a humanidade se tornou o

auge da liberdade do indivíduo mas que, para os autores ela é somente mais uma forma de

submissão a um novo modelo de verdade(s) construído sob uma pretensa ideia de razão

autonomizadora do indivíduo.

A Teoria Crítica, elaborada pela escola de Frankfurt, percorrendo os caminhos da

tentativa de desmistificar o que se concebeu como esclarecimento da humanidade, afirmação

esta emanada dos ideais iluministas. É enfática a afirmação entre os frankfurtianos, de acordo

com Matos (1993, p.32) que o progresso se paga com coisas negativas e aterradoras, entre

elas está o desaparecimento do sujeito autônomo em um totalitarismo uniformizante.

Consequentemente o pensamento crítico desta escola apresenta aos agentes um

conhecimento produtor de emancipação, tendo em vista que integra o pensamento de filósofos

tradicionais numa dialética com o mundo presente, onde o principal objetivo consiste em

extinguir a falsa consciência dos fatos sociais, passando-os de meramente observáveis para

uma visão histórica constituída.

O primeiro tema a ser objeto desta análise crítica foi a ciência, pois esta desconhece o

porquê de ordenar os fatos e também ela sequer tenta justificar os motivos de sua opção e

interesse por determinados objetos de estudo e não por outros. Conforme definição em

Bottomore (1993, p.59) na Escola de Frankfurt:

18 Frase citada pelo filósofo Carlos Sandoval Ambiado por ocasião do Simpósio Internacional sobre o
pensamento Latino Americana realizado pela UNESPAR – Campus de União da Vitória, 2019.



35

[...] a ciência é associada a uma razão ou interesse instrumental, que são entendidos,
pelo menos na esfera social, como uma agência mais ou menos diretamente
repressiva; à razão instrumental contrapõe-se a razão ou interesse emancipatório,
estimulante da vida, ou desrepressor.

Soma-se a esta crítica para com a ciência como aquela que passa a recusar tudo o que

não se enquadra no que se define como cálculo e que possua utilidade, sendo que ela busca

trabalhar o emaranhado do mundo factual através de uma lógica formal traduzida pela

matemática propondo, assim, a explicação, a previsão e o controle. Conforme Adorno;

Horkheimer (1991, p.21): “[...] no trajeto para a ciência moderna, os homens renunciam ao

sentido e substituíram o conceito pela fórmula, a causa pela regra e pela probabilidade”. Fica

evidenciado que, para os autores, no constructo desta teoria crítica frankfurtiana, a razão

ocidental, mediante o lema do esclarecimento, afirma a negação da contradição, nela propaga-

se a ideia da captura do sujeito pelo logos, reduzindo-o a uma mônoda e por sua negação pela

razão esclarecida. (EVANGELISTA, 2003. p.88)

Por conseguinte, a razão passa para um estágio de submissão a interesses relacionados

com a própria ciência, tornando-a cada vez mais técnica e como aquela que é a serva do

capital e, ao mesmo tempo, submetendo pesados fardos ao indivíduo. Eis porque a afirmação

dúbia e claudicante do pensamento esclarecido acaba convergindo para o que se pode chamar

de mitologização do pensamento, na qual “[...] a eliminação das distinções, a unificação do

que é múltiplo e, por sua via, o domínio pelo sujeito que, semelhantemente a Deus, subordina,

pelo saber, a natureza da qual se distingue e da qual se aliena” (EVANGELISTA, 2003. p.87)

A dominação é a expressão de uma ideia clara para Adorno e Horkheimer, conforme

Machado (1988, p. 38), ao afirmarem que “a dominação universal da natureza se volta contra

o próprio sujeito pensante; nada sobra dele senão justamente esse ‘eu penso’ eternamente

igual que tem que poder acompanhar todas a minhas representações”. Consequentemente, o

resultado desta dominação é a alienação dos homens em ralação aos objetos dominados, a

coisificação do espírito, “[...] a absolutização de uma razão técnico-calculadora que destruiu

as bases da crítica, das quais, contudo, não se pode abdicar” (BRESSIANI, 2016, p.14),

fazendo dele um ser dependente desta nova forma de dominação, mais maquiada e adequada

com uma proposta encantadora.

Antes de adentrarmos na relação entre a razão instrumental, exposta pela teoria crítica

frankfurtiana, e a sua relação com o que Habermas entende por sistema, façamos uma breve

consideração sobre o seu ‘encantamento’ produzido na sociedade atual e, de modo mais

tangível, no ambiente escolar onde os indivíduos já apresentam uma relação muito estreita

com esta tendência dominadora. Observa-se, também, as perceptíveis influências desta



36

racionalidade teleológica instrumental. Já mencionamos anteriormente que existe uma notável

incidência da ideia de que o sucesso, a realização, a plenitude da existência residem na

tecnologia e seu domínio. Podemos muito bem vincular esta afirmação com o conceito de

progresso, muitas das vezes também aplicado ao ser humano (o progresso da humanidade). A

mistificação da técnica, e de seus afamados benefícios, é o fator de encantamento que está

produzindo, cada vez mais, uma submissão de muitos e a dominação por parte de uma

minoria.

Aos indivíduos são atribuídas inúmeras funções, atividades com o intento de consumir

toda e qualquer possibilidade de tempo e/ou espaço para uma experiência fora desta realidade

técnica e teleológica. Isto, invariavelmente, causa prejuízos (aqui não no sentido monetário,

mas sim no aspecto pessoal, intelectual e social) pois esta posse de conhecimento e benefícios

está sob o domínio de um grupo muito reduzido, uma classe dominante. Há uma relação entre

o domínio dos meios entendido como eficiência e os fins são vistos como metas a serem

atingidas com tal eficiência sem uma preocupação ética em relação a este processo. Segundo

Ponchirolli (2011, p.206) a combinação entre eficiência e eficácia é a manifestação mais

concreta da racionalidade instrumental, ou também definida por Habermas como a

racionalidade com respeito a fins. Tais condições nos apontam um caminho muito obscuro na

relação entre o criador e a criatura, isto é, o ser humano e a técnica pois estamos percebendo

uma inversão muito sutil de prioridades onde a técnica passa a ser a senhora das regras, da

moral e da própria existência do ser humano.

Uma crítica enfática a este aspecto é tecida por Lyotard (2009, p.11-2) que indaga o

papel do conhecimento na sociedade pós-moderna, sendo que as ciências e as tecnologias

trouxeram para a linguagem:

[...] a fonologia e as teorias linguísticas, os problemas da comunicação e da
cibernética, as álgebras modernas e a informática, os computadores e suas
linguagens, os problemas de tradução das linguagens, a busca de compatibilidade
entre linguagens-máquinas, a telemática, a paradoxologia.

Para ele é inevitável a consequência destas novas tecnologias em relação ao

conhecimento, sendo que este só pode ser transmitido em termos de quantidade de

informações, tudo o que se produz deve ser traduzido e só pode ser transmitido mediante

condições dos resultados apresentados em linguagens artificiais que, na maioria das vezes se

confirmam como excludentes. Estamos cônscios de que Lyotard (2009), se posiciona

contrariamente ao princípio basilar da teoria habermasiana, qual seja, a ideia da emancipação

do indivíduo por intermédio do consenso. Isto, porém, não impede de apropriamo-nos desta



37

ideia para entendermos a relação muito estreita entre o aluno, a carga excessiva da técnica e

sua linguagem que incidem de forma muito evidente sobre ele fazendo com que seus

interesses e preocupações estejam unicamente voltados para o domínio da técnica e, por

conseguinte, o domínio daqueles que necessitam ou dependem dela para a sobrevivência.

Neste aspecto, o conhecimento é visto não como aquele que está para a transformação

da sociedade, mas, sim, como uma ferramenta de imposição dos domínios sempre mais claros

e evidentes no meio onde ele se encontra. Para aclararmos mais esta ideia usamos da incisiva

crítica de Santos (2008, p.22), ao elencar os desfeitos da ciência fundamentada na

racionalidade científica que leva, inevitavelmente ao questionamento da utilidade de

determinadas formas de conhecimentos definidas como não científicas (exemplificamos aqui

a própria filosofia que, em meio a este cenário, passa pelo questionamento da utilidade frente

ao saber tecnicista). Assim, pois, é também um modelo totalitário esta mentalidade

racionalista na ciência, na medida em que nega o carácter racional a todas as formas de

conhecimento que não se pautarem pelos seus princípios epistemológicos e pelas suas regras

metodológicas.

Portanto, a relação entre a razão instrumental e o âmbito onde ela se aplica, definido

por Habermas como sistema, torna-se como que o elemento de caracterização desta crítica

feita pelos autores Adorno e Horkheimer quanto ao domínio da técnica para com o indivíduo

e, destarte, a submissão característica do período da modernidade. Habermas acaba se opondo

a essa visão extremamente pessimista dos jovens frankfurtianos. Podemos, segundo ele,

entender o mundo a partir de uma teoria social dualista que pressupõe não mais a

absolutização da razão instrumental como elemento central da modernidade. Esta visão é,

conforme Bressiani (2016, p. 20) uma compreensão do processo do esclarecimento racional

por uma perspectiva parcial, isto é, uma mera expressão do desenvolvimento e da

institucionalização e uma ação racional voltada a fins. Desta forma entendemos que, para

Habermas, a razão instrumental é aquela orientada para o êxito, em que o agente calcula os

melhores meios para atingir fins determinados previamente. Tais ações são caracterizadas por

ele como ações dirigidas à dominação da natureza e à organização da sociedade que visam a

produção das condições mateiras da vida e que permitem a coordenação das ações, isto é,

possibilitam a reprodução material da sociedade (HONNETH, 2003, p. 13).

É por esse motivo que nos aprofundaremos ainda mais nos conceitos de ação

comunicativa e mundo da vida para, entendendo-os, poder traze-los como elementos de um

ensino da filosofia que ajude a superar a barreira que tão bem destacaram os filósofos da

Escola de Frankfurt e que, sob a ótica de Habermas e da sua releitura destes conceitos,



38

poderemos entender melhor a realidade que também se constitui pela razão comunicativa.

1.2.2 O mundo da vida e a razão comunicativa

“Professor: pude perceber que o pensamento de Habermas me ajuda a entender melhor

como me relacionar com as pessoas a partir da comunicação” (relato de um aluno durante a

explicação do conceito razão comunicativa). “Entender que o diálogo é uma fonte de

inspiração para ações com o objetivo de superar o isolamento e também as coisas feitas sem

pensar” (segundo relato apresentado por outro aluno)19. As presentes afirmações servem como

ponto de partida para compreendermos melhor o objetivo principal do pensamento de

Habermas e, por conseguinte, atingirmos a meta do presente trabalho que é alcançar o aluno

por meio de uma filosofia construída com bases no elemento dialógico. Esta é uma

decorrência da ideia de que existe a possibilidade dos processos dialógico e discursivo

ampliarem nosso reconhecimento intersubjetivo como decorrência do reconhecimento do

outro como quem está diante de nós, também é possuidor da mesma igualdade de condições

de fala.

Poderemos vislumbrar aqui o processo de reconstrução da racionalidade promovida

por Habermas, principalmente no que tange a correção de normas morais, ético-políticas e

pragmáticas. Aproximando-nos das consequências ligadas a dimensão estruturante do mundo

da vida, devemos considerar como questões abertas aquelas que serão resolvidas por meio da

argumentação racional e da tomada de decisão democrática. O fato de que, no mundo da vida,

os cidadãos são capazes de coordenar suas ações através de práticas discursivas

intersubjetivas, exercendo a autonomia ao deliberarem publicamente, é imprescindível para

compreender-se o caminho de contato e apropriação destes conceitos basilares da teoria

habermasiana para, assim, encarar a prática do diálogo e da interação como algo factível e

ajustável em sala de aula e também fora dela.

Por este motivo passaremos a uma análise dos conceitos de mundo da vida e a razão

comunicativa com o intuito de contextualizá-los no ambiente de sala de aula e,

concomitantemente, auferir aquilo que já se tem clareza sobre tais conceitos a partir da ação e

dos momentos de intersubjetividade experienciados.

19 As presentes falas foram coletadas durante a exposição dos conceitos habermasianos de razão comunicativa e
também mundo da vida. Para tanto utilizou-se de perícopes dos textos do autor.



39

1.2.3 O Mundo da Vida: “onde posso aplicar minha capacidade comunicativa?”

“Professor: posso pensar em um ambiente no qual a razão instrumental não tenha tanta

influência?” (aluno apontando uma concepção atrelada ao conceito de Mundo da Vida

conforme o pensamento habermasiano). Mais uma vez somos iluminados por uma afirmação

de um aluno que, ao se deparar com o conceito de razão instrumental e sua forma de

dominação na sociedade, despertou para uma superação desta realidade. Tal superação aponta

para aquilo que Habermas define como mundo da vida, o qual é apresentado como conceito

complementar ao agir comunicativo.

Para Habermas (1989, p.167):

[...] o mundo da vida constitui o contexto da situação de ação; ao mesmo tempo, ele
fornece recursos para os processos de interpretação como os quais os participantes da
comunicação procuram suprir a carência de entendimento mútuo que surgiu em cada
situação de ação.

Podemos entender, consequentemente, que o mundo da vida funciona como o espaço

onde se possibilita a interrelação entre os sujeitos participantes da ação que exige,

invariavelmente, o vínculo com o próprio procedimento comunicativo (PIZZI, 2015, p.431).

No que tange aos atos de fala, com vistas ao entendimento linguístico, eles não são

simplesmente representações ou pressuposições por parte do sujeito para com o mundo

objetivo; eles também são fundantes de relações interpessoais quando se dirigem para com o

mundo social das interações, ou também quando se referem a manifestações de vivências

relacionadas ao mundo subjetivo.

Assim, é possível entender que a relação do indivíduo com os demais sujeitos, quando

se almeja o entendimento sobre algo no mundo, se pressupõe um conceito forma do mundo,

como aquele sistema de referência com ajuda do qual podem decidir o que, em cada caso, é

ou não é o caso (HABERMAS, 1989, p.167). É por este motivo que, para Habermas, as

formas do mundo da vida estabelecem “[...] as formas de intersubjetividade: suas evidências

básicas são evidências que geram relações intersubjetivas” (OLIVEIRA, 1996, p.335), tendo

em vista que os agentes comunicativos se apoiam e confiam nestas relações intersubjetivas.

Outro elemento importante a ser ressaltado é o de que existe uma oposição entre o

sistema e o mundo da vida, visão esta fundamentada na teoria da racionalização da sociedade

e pela qual Habermas procura explicar como as sociedades se transformaram. Esta oposição é

consequência da tendência de que a razão teleológica tende a prevalecer e dominar todos os

espaços existenciais da vida do ser humano. Como consequência desta tendência Habermas



40

expõe as patologias da modernidade, o que corresponde a uma colonização sistêmica que gera

um alargamento do sistema para além dos domínios sociais que podem ser coordenados

autonomamente por medias como a moeda e o poder. Esta racionalização do mundo da vida é

entendida por ele como o “paradoxo da modernidade”20, quando se evidencia com clareza que

os espaços destinados a prática do diálogo e, por conseguinte, a atuação do agir comunicativo

não podem se submeter a uma razão instrumental. Por este motivo que Habermas sustenta,

segundo Bressiani (2016, p.27), sustenta que os conflitos sociais próprios à modernidade se

voltam contra a intervenção do sistema no mundo da vida e são gerados por questões relativas

à garantia da qualidade de vida, à preservação do meio ambiente, ao reconhecimento das

diferentes formas de vida, à garantia dos direitos humanos e não mais a questões de

distribuição material.

1.2.3.1 A razão comunicativa e o agir comunicativo: “minha ideia pode ser ouvida?”

A racionalidade comunicativa tem como característica principal o objetivo de buscar o

entendimento entre os sujeitos. Precisamos contextualizar a razão comunicativa e, o que

resulta dela, o agir comunicativo, para que não se perca entre os demais ambientes em que se

aplica a racionalidade. Para tanto, Habermas faz uma distinção que é necessário apresentar

para localizar e entender o papel da razão comunicativa. Em primeiro lugar ele apresenta o

agir teleológico como aquele que visa a realização de um objetivo; depois o agir nominativo

referente a grupos que orientam a sua ação em valores comuns; em seguida o agir

dramatúrgico que reporta-se à autorrepresentação expressiva diante de um público e o agir

comunicativo que se refere ao entendimento discursivo entre sujeitos capazes de falar e agir.

(HABERMAS, 1984) Não podemos descartar a presença do agir comunicativo nos três

primeiros âmbitos, porém, estes limitam ou cerceiam o seu potencial em vista de objetivos

específico. Conforme Reese Schäfer (2017, p.47) a linguagem tem uma chance, neles, mas

somente numa de suas variadas funções: como entendimento indireto dos que têm em vista

seus propósitos; meramente como manifestação de uma concordância normativa existente ou

então como uma autorrepresentação.

Retomando a ideia de que a racionalidade comunicativa é a ação do tipo orientado

para o entendimento, Habermas (1997, p.164) afirma que o agir comunicativo que se orienta

20 O surgimento destas situações não são fatos isolados, mas como uma característica própria da modernidade. O
assim definido processo de modernização deu-se a partir da colonização do mundo da vida pelo sistema.
Segundo Habermas: “o mundo da vida racionalizado permite o surgimento e o crescimento de subsistemas cujos
imperativos independentes revidam de um modo destrutivo”. (HABERMAS, 1984)



41

para o entendimento mútuo se distingue das ações que são orientadas para o sucesso, pois

nestas ações os indivíduos tentam alcançar os objetivos de suas ações mesmo que usando de

ameaças, de forças externas enquanto no agir comunicativo os atores tratam de harmonizar

internamente seus planos de ação e de só perseguir suas respectivas metas sob a condição de

um acordo existente ou a se negociar sobre a situação e as consequências esperadas. Isto

resulta em que o acordo alcançado comunicativamente pretende a inclusão das ações do outro

às ações do eu, e não para a manipulação de objetos e pessoas no mundo em vista da

reprodução material da vida. A ação orientada para o entendimento é aquela que permite, por

sua vez, a reprodução simbólica da sociedade.

Faz-se necessário aqui uma consideração importante sobre o essencial da razão

comunicativa e, por conseguinte, o agir comunicativo e sua incidência no contexto da sala de

aula e, assim, sua relação com o aluno. Anteriormente apontamos a sedução exercida pela

razão teleológica sobre a perspectiva de um maior êxito profissional e acadêmico para aquele

que está cursando o ensino médio (público alvo da nossa pesquisa). Esta racionalidade com

vistas a fim é o que limita, na maioria das vezes, as possibilidades de se romper com barreiras

ideológicas limitantes na formação do aluno. De outro modo, podemos atrelar a razão

instrumental ao elemento tecnicista que acaba por gerar indivíduos extremamente inflexíveis

focados em seus objetivos, em alcançar suas metas, sem ter em vista os fatores de mudança da

realidade com o intuito de entender que o meio onde se sucedem seus dias é o local que ele

pode agir e não somente visar os seus interesses particulares. É por este motivo que propomos

a dialética entre a razão instrumental e a razão comunicativa, à luz do que nos propõe

Habermas, inserindo-a no âmbito escolar. A diferença entre agir racional-teleológico e o agir

comunicativo está, entre outros aspectos, no acatamento de normas de validade intersubjetivas

que conectam expectativas recíprocas de comportamento e que se validam pelo discurso. Para

Machado (1988, p.39) o agir comunicativo não pode ser racionalizado sob o aspecto técnico,

mas somente a partir da perspectiva moral prática, da capacidade de o sujeito da ação de

imputar normas e de justifica-las pelo diálogo.

Esta praxe se faz com vistas a despertar nos indivíduos que no âmbito de uma sala de

aula, têm uma oportunidade de convivência e interação, uma gama de possibilidades sobre

como entender e transformar a sociedade não a partir dos interesses particulares

individualistas, mas sim com vistas ao agir orientando pelo entendimento mútuo.

Posteriormente será aprofundada a questão do entendimento mútuo por meio do

diálogo sobre ideias opostas. Aqui, porém, é importante frisar que o alcance do entendimento

mútuo deve ser analisado em cada caso, quando são aceitas ou rejeitadas a pretensões. Para



42

Habermas (1989, p.118) é necessário que na atitude orientada para o entendimento mútuo,

aquele que faz uma afirmação tenha claro que esta deverá ser verdadeira, esteja correto de

acordo com o contexto normativo existente e que a intensão é a mesma do modo como é

proferida.

No primeiro item do nosso trabalho apresentou-se a relação entre a linguagem, o aluno

e o ambiente de sala aula. Este tópico serve-nos de suporte para adentramos no fulcro do

pensamento do agir comunicativo. Para Habermas (1997) existe uma relação entre a

linguagem que é usada como médium para a transmissão de informações e redundâncias, e a

coordenação da ação na qual há uma influência recíproca ente os agentes de um modo

funcional. Há um momento em que a linguagem passa a ser explorada como fonte primária de

integração social, quando as forças ilocucionárias das ações de fala passam a assumir um

papel coordenador na ação. Portanto, para Habermas (1997, p. 169):

É nisso que consiste o agir comunicativo: os atores, na qualidade de falantes e
ouvintes, tentam negociar interpretações comuns da situação e harmonizar entre si os
seus respectivos planos através de processos de entendimento, portanto pelo caminho
de uma busca incondicionada de fins ilocucionários.

Recordamos, de imediato, que este integração da ação por meio da linguagem e,

também, a harmonização dos planos de ação intermediada por processos de entendimento são

fatores essenciais para vincularmos a participação do aluno em sala de aula com os demais

colegas e também para com o professor, em vista de uma ação que aproxime seu papel de

agente (o que Habermas entende por ‘atores’) de um processo que exige a atenção tanto para

com a realidade onde está inserido quanto para novas perspectivas sob a interação, a

convivência e o entendimento mútuo.

Ao oportunizar para o aluno a mudança de papel durante a aula, isto, quando ele deixa

de ser um mero ouvinte e/ou expectador para ser aquele que tem a possibilidade de expressar

suas ideias, de compartilhar suas críticas e também opiniões, se dá a mudança de enfoque

onde ele deixa de ser um observador para ser aquele que age de forma performativa. Sendo

assim, voltamos nossa atenção para o “[...] enfoque performativo de um falante que deseja

entender-se com uma segunda pessoa sobre algo no mundo, as energias de ligação da

linguagem podem ser mobilizadas para a coordenação de planos de ação” (HABERMAS,

1997, p.36). Entende-se, por conseguinte, que os atos de fala têm um efeito consistente no

meio social, pois podem visar um efeito coordenador na ação, tendo em vista que o resultado

pode ser definido como normatividade, isto, é, a capacidade que a linguagem tem de motivar.

Isto dito de outro modo, são as obrigações que se tornam relevantes para as consequências da



43

interação.

Podemos antever aqui um requisito indispensável para esta relação de motivação da

ação do sujeito por meio da linguagem, relação esta que também se faz necessária no que se

refere a imersão no contexto social e democrático. Concomitantemente emerge aqui, como

um fator de aprofundamento da interação e intersubjetividade, o processo deliberativo como

um requisito necessário, indispensável e solidificador no desenvolvimento do senso

democrático. Vamos inserir o ideal do agir comunicativo no âmbito social oferecendo

elementos mais consistentes para a atuação do aluno como sujeito público e, num futuro

muito próximo, também um indivíduo participante das decisões políticas. Conforme Gutmann

e Thompson (citado por FRANCISQUINI, 2016, p.244), criar-se-ia um marco pluralista para

a cooperação nas relações socias através do qual se daria o efetivo exercício de direitos e o

reconhecimento da multiplicidade de identidades dos indivíduos.

Existe uma ideia muito arraigada entre as pessoas de que a participação política

somente consiste no simples ato de escolha de um representante por meio do voto. Esta forma

de pensamento pode ser questionada quando se tem um posicionamento crítico e reflexivo

diferente de analisar a realidade social, política com o objetivo de constatar suas incoerências.

Indivíduos que sejam invitados a saírem do anonimato, da indiferença para com as situações

de dominação política e social, processos de exclusões, de racismo, e tantas outras situações

geradas por sistemas dominadores e excludentes. Inserir as consequências da interação por

meio do processo deliberativo é almejar uma consciência mais ampla sobre as questões de

interesse comum, bem como um avanço inspirado em elementos de respeito mútuo com o

intuito de propor a mudança por meio de paradigmas mais sólidos, comuns e menos voltados

para os interesses de um grupo ou de sistemas econômicos.

1.3 DESCORTINANDO A COMUNICAÇÃO COMO FORMA DE INTERAÇÃO

Ao apresentarmos o conceito ‘descortinar’ propomos um aspecto necessário para a

nossa proposta de ensino da filosofia. Expondo aquilo que está por detrás das cortinas, quem

prepara a apresentação está disposto a apresentar ao público o que lhe é mais íntimo e, ao

mesmo tempo, a reprodução de sua criação. Enquanto que os expectadores aguardam o ato

como o que lhes causará surpresa, encanto, quem sabe uma nova perspectiva sobre a vida e,

porque não, mudanças na forma de encarar o palco da existência sob um novo olhar a partir

da experiência ali constituída. Podemos reportar esta singela comparação para o ato do ensino

da filosofia como sendo aquele momento em que alunos e o professor adentram não a um



44

espetáculo para ser vendido e/ou consumido por uma das partes, mas como realmente em um

momento que a vida dos que estão ali esculpindo uma verdadeira obra pensam e arquitetam

juntos a mesma obra. Sob esta perspectiva pode-se vislumbrar o ensino e a filosofia como

aquele instante de interação que pode tanto gerar um novo horizonte acerca do modo como

encarar o mundo e a si próprio, quanto ser somente mais uma tarefa cumprida como parte de

uma jornada que se torna enfadonha e ilusória.

Ouvindo a expressão desiludida e desencantada de um aluno em relação a filosofia, é

impossível não se perguntar sobre o que está ausente nesta experiência para se gerar uma

afirmação tão contundente e questionadora. Para o aluno a filosofia se tornou o caminho feito

por alguém nas areias de uma praia sob o sol escaldante, impossibilitado de poder se refrescar

nas águas revigorantes do mar; segundo o aluno “a filosofia não tinha sentido para ele, pois

não lhe atraia a curiosidade e nem muito menos lhe despertava a vontade por aprofundar seu

conhecimento”. É realmente inquietante esta afirmação, pois com ela cai por terra todo o

âmago da filosofia e da sua inquietante busca por novos espaços de conhecimento e novas

formas de existência.

A relação entre o aluno, que está como que despertando para novos horizontes, novas

potencialidades, e o ensino da filosofia pode nos propor o desafio de rever aquela forma

tradicional do ensino onde o aluno se habitua a aprender, entendendo que esta ação se resume

na aquisição de conteúdo ‘mastigados’, sólidos, sem a mínima chance de uma perspectiva

oposta que com eles possa estabelecer uma dialética. A filosofia não se limita a esta

compreensão imóvel e intocável do conhecimento. Ela busca, de novos elementos ou então de

respostas que sejam menos exatas e mais provocadoras. Mas a filosofia não se limita a este

modo estático e pronto de conhecimento. Ela emerge de uma dinâmica na qual o

conhecimento se faz por meio do exercício do filosofar, ventilando os ares do conhecimento

que oferece 2renovação e reinvenção da própria existência. Para Gallo (2004, p.199) “[...]

ensinar filosofia é um exercício de apelo à diversidade, ao perspectivismo...de abertura ao

risco, de busca de criatividade, de um pensamento sempre fresco; é um exercício de pergunta

pela desconfiança da resposta fácil”.

Habermas (2007, p.85) entende que a relação entre os sujeitos e aquilo que pretendem

comunicar sobre o mundo não acontecerá se aqueles não tiverem acesso ao que é a essência

deste. Por conseguinte, a relação de interação entre os sujeitos falantes e o mundo só existirá

quando existir uma estreita compreensão dos atos de fala como expressão de entendimento e

harmonização recíprocos. É neste momento que se entende o valor imprescindível da

comunicação como elemento de aproximação do aluno com o professor e também com os



45

demais colegas. A forma como este momento se desenvolve pode mediar o contato com a

filosofia, com as suas perspectivas e também com a sua historicidade, de tal forma que não se

tem dois mundos totalmente intocáveis, mas sim que é possível haver a comunicabilidade

entre ela e a vida do aluno e o inverso também, pois ele também tem algo a contribuir e

acrescentar. Buscamos, portanto, o conhecimento a partir da visão sobre a realidade não de

forma isoladamente, mas no intento de provocar a observação crítica e holística sobre os

principais elementos constitutivos do mundo da vida onde ele está inserido. Esta tarefa,

contudo, não é propriedade da filosofia e, muito menos, ela é a única a desempenhar este

papel no âmbito escolar. Mas ao nos depararmos com o peregrinar dela pelos meandros da

história, envolta no desejo de responder ao questionamento sobre a sua identidade,

percebemos muito bem que em muitos momentos ela se constituiu não somente como um

conteúdo propriamente dito, mas sim como uma prática ou como experiência. Segundo Guido

e outros (2013, p.105):

[...] pensemos em contextos nos quais a filosofia ainda não era enciclopédica; por
exemplo, consideremos o caso de Sócrates, com seu saber de ignorância; ou de
Diógenes, com suas práticas contestatórias; ou ainda da douta ignorância de Nicolau
de Cusa... há uma filosofia que emerge de uma de uma prática, de modo a responder
a pergunta O que é filosofia?, que pode ser expresso tanto num sentido discursivo
quanto no modo de viver uma vida filosófica.

Eis aqui o momento em que, sob o olhar dos filósofos, tanto os que a tradição

consagrou como ‘expoentes da filosofia’ quanto daqueles que possuem menor expressividade,

mas que não perdem a sua importância por este motivo, podemos dialogar sobre ela e com ela

não mais como aqueles que caminham em um solo árido e desgastante, mas como um valioso

tesouro a ser apresentado e, concomitantemente, descortinado por todos os que a ele se lhe

introduzem nos seus vieses. Ao adentrar nesta nova perspectiva sobre a filosofia e o seu

ensino, nos deparamos com uma função própria que ela desempenha dentro do âmbito

escolar, função esta que não consiste em “se limitar a essência da filosofia a uma ação

pragmática imposta pelos sistemas educacionais e/ou profissionais do ensino... mas sim tornar

o mundo compreendido, explicitando, explorando, questionando os conceitos já recebidos,

permutando com a realidade outros significados possíveis de ação” (FERREIRA et. al, 2018,

p.8-9).

Faz-se necessário destacar que o conhecimento filosófico e, por conseguinte, o ensino

da filosofia se dá também por meio da interação dos alunos entre si, a qual desperta entre eles

a disposição para o aprofundamento de temas pertinentes a sua própria existência e, de outro



46

modo, na interação entre os alunos e o professor quando este oferece-lhes elementos mais

críticos para a análise das certezas recebidas, constatando as suas incoerências, seus velados

interesses dominadores.

Sob esta ótica a filosofia habermasiana alcança também os fundamentos da interação

entre os sujeitos participantes de um contexto educacional mediados pela linguagem, o que

possibilita outra configuração do agir pedagógico, segundo a qual a formação humana, que

provêm das experiências dos sujeitos em seus respectivos mundos da vida, passa por

processos de aprendizagem que se constroem com vistas ao entendimento mútuo (MORAIS,

2012, p.123). Para Habermas (1984, p.409) “[...] a linguagem assume as funções de

entendimento, de coordenação da ação e da socialização dos indivíduos, convertendo-se, com

isso, no meio através do qual se efetuam a reprodução cultural, a integração social e a

socialização”.

Sob esta ótica lançada sobre o mundo a partir da perspectiva da filosofia dialógica,

tendo como foco das atenções o olhar sobre a ciência e seus limites, a técnica e suas

contradições, a arte, sobre o campo da moral e da ação política, inicia-se uma experiência na

qual o aluno passa a ser um ator frente ao espetáculo no qual ele existe, isto é, sua maneira de

olhar sobre o mundo com suas vitórias, mas também com suas profundas incoerências, suas

experiências passam de um estágio puramente passivo para se tornar o sujeito agente de uma

experiência compreendida. Para Hermann (1999, p.81) o saber educativo se reconstitui numa

racionalidade discursiva e é constantemente nutrido pelas problematizações do mundo da

vida, capaz de fazer frente às reduções congnitivo-instrumentais e abrir-se para múltiplas

interpretações da racionalidade. Consequentemente a ação do Ensino de Filosofia, solidificada

por este princípio conduzirá para a formação de sujeitos mais autônomos e críticos, tendo

como guia o aspecto essencial da própria filosofia com seus caminhos tão diversos, mas, ao

mesmo tempo, intrinsecamente ligados uns aos outros pelo desejo de despertar a ação dos

sujeitos e não a mera passividade.

1.4 O DEBATE: UMA PRÁTICA QUE SE APLICA AO EXERCÍCIO DA AÇÃO

COMUNICATIVA

Transitaremos, neste tópico, pelo percurso feito com os alunos por meio da prática do

debate. Por este viés, abordaremos a prática do debate, tendo como guia as ideias do exercício

dialógico proposto por Habermas em vista do acordo racionalmente motivado por meio da

livre discussão de temas. Nosso olhar sempre está direcionado para os frutos da ação



47

comunicativa os quais envolvem os alunos no intuito de suscitar-lhes a participação em sala

de aula como agentes que pela interação e, principalmente, pelo uso da linguagem,

despertarem para aspectos relevantes e consonantes ao caminho proposto pelo método

dialógico.

Faz-se necessário recordar um aspecto basilar da proposta apresentada aos alunos. Esta

atividade não consistiu somente na simples confrontação de ideias ou opiniões. Todos os

participantes da atividade estavam cônscios de que sua contribuição poderia trazer elementos

de uma dinamicidade ímpar para o processo de interação e, portanto, alcançar aquilo que

Habermas define como a intersubjetividade. A significação deste conceito, bem como da

compreensão da importância da dialogicidade, foram fundamentais para que eles alcançassem

a clareza daquilo que Deleuze e Guattari (2010, p.10-3) apontam como a dinamicidade de

significar (ou ressignificar) coisas, realidades na arte de produzir conceitos. O aluno, enquanto

centro e o agente deste processo, não será um ‘fazedor’ de conceitos, mas sim aquele que

partindo de um problema que enfrenta no decorrer da sua existência, se apropriará dos

elementos do pensamento de Habermas, dando-lhe um novo significado, recriando-o, ou

então recontextualizando. Sendo assim, é indispensável que esta ação e, por conseguinte, a

filosofia como tal, não seja apenas conhecida de modo passivo, como dissemos anteriormente,

sendo os alunos aqueles que estão como meros ouvintes; mas é necessário que “cada aluno e

todos os alunos, nas aulas de filosofia façam a experiência de lidar com a filosofia” (GALLO,

2002, p.202) praticando e experimentando-a como uma atividade.

Mas e o professor? Como se dá sua presença neste ambiente em que, de modo claro e

explícito, os olhares se voltam para os alunos e sua interação? Ou, de outro modo: ele está

preparado para conduzir os alunos para a interação e para o exercício do diálogo sem

interferir, ou gerar certa intimidação, dependências no desenvolvimento deste processo? Para

que não aconteça este percalço no caminho, no qual os alunos possam somente seguir uma

ideia ou pensamento já proposto, podemos entender a presença do professor como aquele que,

nas palavras de Kohan (2008) ajuda a ver sem mostrar-se; se exponha escondendo-se; ensine

a dizer uma palavra que não pode ser lida, aparecendo onde já não se é ou já não é mais do

que a forma de outra pessoa. Por conseguinte, nossa atenção e nossa reflexão se voltam

justamente para aquele que despertará nos alunos o desejo de recriar conceitos que são

apresentados pela filosofia. Porém, sua ação não poderá injetar nos alunos os caracteres de

algo já pronto e que, por conseguinte, os alunos cumprirão as etapas de modo sequencial e

estabelecidas. Ele precisa ter a postura de alguém que auscultará os pontos de vistas dos

alunos, percebendo o que realmente ficou claro com relação ao pensamento do filósofo e,



48

posteriormente fará com que ele constatem que, a partir dos problemas propostos, foi possível

a ressignificação do conceito ou da teoria filosófica como algo que se lhes aproximou dela de

modo existencial. Inevitavelmente tal percurso fez com que a filosofia fosse por eles a

praticada de modo mais vívido e aguçado.

Para corroborar esta nossa prática é necessário lembrar que Habermas propõe as

condições da comunicação e de um possível entendimento, mediante a sua análise, como

forma de buscar os elementos constituintes da capacidade de se construir a argumentação.

Esta postura nos oferece a base para uma teoria crítica da sociedade capitalista

contemporânea, e porque não, a refutação de posicionamentos que possam incutir nos

indivíduos a postura de inanição e apatia frente aos elementos dominadores e excludentes que

permeiam a sua realidade. Ao citar aqui o aspecto argumentativo, trazemos para a o centro da

discussão o conceito de discurso argumentativo, sendo que este é, conforme Habermas (1989,

p.164): ‘[...] um derivado especial e privilegiado do agir orientado para o entendimento

mútuo’. O discurso argumentativo se caracteriza como um prolongamento do agir

comunicativo, sendo aquele uma forma refletida deste, quando se afirma que o entendimento

mútuo visa um acordo que depende do assentimento racionalmente motivado ao conteúdo de

um proferimento (HABERMAS, 1989) e, ainda mais, deve-se pressupor a reciprocidade e as

relações de reconhecimento, tendo em vista que: “[...] a decisão ou o acordo não pode ser

imposto à outra parte, não pode ser extorquido ao adversário por meio de manipulações: o que

manifestamente advém graças a uma intervenção externa não pode ser tido na conta do

acordo” (HABERMAS, 1989, p.165)

Sob a ótica da relação entre do discurso argumentativo, a ação comunicativa e o agir

orientado para o entendimento mútuo pode-se destacar um requisito fundante para o

desenvolvimento da prática do ensino da filosofia: a visão de que é possível, por meio de uma

interação com o outro e também com o mundo, uma aprendizagem mais recíproca ou, então,

dialógica. O que resultará, destarte, na perspectiva construção da alteridade como um

elemento não mais meramente racional e/ou conceitual, mas como resultado de um processo

de respeito ao outro e a construção do consenso por meio do processo argumentativo.

É o momento propício para estabelecermos os constituintes da realização do debate,

como forma de entendimento do vínculo entre a capacidade argumentativa e dialógica do

aluno, em sala de aula, sua percepção da presença e das ideias dos demais colegas, juntamente

com o professor, com o intuito de construir um embate de ideias como modo de exercício

prático da argumentação, da intersubjetividade com vistas a relação mais comprometida como

o eco do que se estabelece como interesse comum e não, meramente, a ênfase no privilégio do



49

interesse ou vontades individuais.

Para propormos a dinâmica do processo argumentativo com vistas ao consenso

precisamos partir do princípio de que “na argumentação, o oponente e o proponente disputam

uma competição com argumentos para convencer um ao outro, isto é, para chegar a um

consenso” (HABERMAS, 1989, p.194), o que se pode configurar como um diálogo

persuasivo, também denominado de discussão crítica. No diálogo persuasivo, conforme

Walton (2012, p.4), o objetivo de cada parte é persuadir a outra parte de suas teses, partindo

da própria conclusão. Este modo de entendermos o debate se distancia da assim definida

altercação, quando o diálogo se caracteriza por ataques pessoais agressivos, apelo às emoções

e o desejo de vencer a discussão a qualquer custo. Sob a guia deste diálogo os indivíduos se

dirigem para a “meta de cada argumentador é ‘atingir’ o oponente a qualquer custo, usando

quaisquer meios, sejam eles razoáveis e justos ou não” (WALTON, 2012, p.5). De outro

modo evidencia-se que a prática do diálogo durante o debate é uma prática argumentativa,

onde cada aluno pode expor suas ideias com a clareza acerca das características essenciais do

debate.

Conforme Habermas (2002, p.29) a argumentação se dá com a intenção de

convencimento recíproco quanto à legitimidade das reivindicações de validação que os

oponentes apresentam em favor de suas asserções e que eles estão dispostos a defender diante

de seus oponentes. Neste sentido não se tem a universalidade de uma norma de ação ao se

inserir num discurso, mas é necessário que se entenda a distribuição equitativa de liberdades

comunicativas como significando deveres e direitos argumentativos. Faz-se necessário

lembrar aqui a importante ideia habermasiana (HABERMAS, 2012) da sustentação do

argumento como modo de caracterização de uma decisão legítima, isto é, o que corrobora esta

não é simplesmente o consenso factual dos indivíduos, mas quando este se sustenta por

argumentos e razões válidas fazendo com que a decisão tenha, portanto, um caráter

consensual.

Neste momento é imprescindível, em vista da relação de liberdades comunicativas,

estabelecermos algumas orientações para a boa condução do debate. Optaremos pelo conceito

‘estágio’ como expressão assumida pelos próprios alunos que, antes de iniciarem a prática

propuseram este termo afirmando ser mais compreensível e de fácil identificação para iniciar

e terminar cada etapa da prática:

a) estágio inicial: especificação do tipo de diálogo. Neste estágio os participantes se

comprometem a realmente seguir o tipo de diálogo proposto;

b) estágio de confrontação: partindo da premissa de que todo diálogo surge de um



50

problema, de uma diferença de opinião ou de um assunto a ser resolvido, este é o

momento em que esse tema deve ser anunciado, aceito e esclarecido, de maneira que

torne claro o objetivo do diálogo;

c) estágio de argumentação: quando todos são invitados a atingir o objetivo do diálogo

por meio de suas contribuições. Deve-se observar as contribuições de cada

participante oferecendo-lhe o tempo e a oportunidade que foi dispensada para os

demais participantes;

d) estágio final - é o ponto em que o objetivo do diálogo já foi atingido. Os

participantes concordam com o fim do diálogo. Neste estágio é importante ressaltar

que o participante não deve se esquivar ilicitamente de participar só porque as coisas

parecem não estar correndo como ele quer.

Quadro 1 – Etapas do debate em sala de aula

DEFINIÇÃO CARACTERÍSTICAS OBJETIVOS

Est. 1 Tipo de diálogo Comprometimento de participar de
acordo com o que foi estabelecido

Definir qual tipo de diálogo

Est. 2 Confrontação Apresentação dos assuntos por parte dos
participantes

Definir o tema a ser discutido

Est. 3 Argumentação A participação dos alunos com suas
contribuições e/ou argumentações

Contribuição de todos para o
tema

Est. 4 Fim do diálogo Os participantes concordam com o fim
do diálogo

Encerrar de maneira correta o
diálogo

Fonte: Adaptado de Walton (2012, p.15-6)

Na possibilidade de um desacordo em relação a orientações axiológicas subjacentes,

os indivíduos autônomos precisam se inserir no discurso para “descobrir ou desenvolver

juntos as normas que mereçam aprovação fundamentada por todos'' (HABERMAS, 2004, p.

30). Isto confere um poder ao participante do discurso, quando este, ao dizer não, ele passa a

verbalizar a compreensão de si mesmo e do mundo como algo que lhe é próprio e

insubstituível.

Por intermédio desta ação realizada, foi possível coletar algumas opiniões/posições

dos alunos durante a aula. Estas deixam claro o aspecto essencial do poder de exercício

dialógico, isto é, a capacidade argumentativa aliada a relação de intersubjetividade entre os

alunos favoreceu o posicionamento e também a confirmação dos aspectos necessários para a

percepção destes elementos no espaço da sala de aula e também fora dela. Seguem algumas



51

afirmações dos alunos para confirmar nossa ideia:

“A participação no debate me possibilitou expor minhas opiniões e, com isso, me senti mais

atuante durante a aula”;

“Foi muito interessante participar do debate pois, apesar das ideias e opiniões diferentes,

conseguimos chegar a um ponto em comum sobre o problema proposto”;

“Até então a minha participação em debates era como mero ouvinte, pois não tive

oportunidade de falar o que eu tinha em mente”;

“Consigo me imaginar num local onde as pessoas possam discutir e debater sobre os

problemas sociais e eu ajudando nestas discussões”.

Além destas afirmações, destaca-se aqui a participação de alguns alunos que

normalmente se mantinham calados e indiferentes aos temas abordados durante as aulas. Isto

nos fez perceber um teor crítico e posicionamentos muito claros e contundentes que, de outra

forma, não seria possível ser ouvido. A proposta desta prática estava fundamentada no

princípio argumentativo de Habermas, com o foco na interação entre os alunos e,

concomitantemente, na busca do consenso sobre o problema proposto para o referido debate.

Ressaltamos aqui que esta maneira de propor a aproximação de conceitos filosóficos, tendo

como guia o método argumentativo, não deve ser vista como uma mera repetição de práticas

já realizadas mas, de outro modo, como um viés percorrido pelos alunos como aqueles que

podem refletir sobre temas que lhes são pertinentes de modo a recriar conceitos que, em

muitas ocasiões, são tolhidos ou suas ações limitadas por não encontrarem um ambiente

propício para assim o fazerem. Para Souza (2004, p.165):

[...] o levantamento de opiniões sobre o assunto que vai ser tratado não só é
vantajoso, mas também necessário para despertar o interesse e a atenção dos alunos.
O processo de filosofar tem início na problematização da experiência vivida dia após
dia pelos jovens. O Ensino de Filosofia só existe como tal quando rompe, não com o
mundo cotidiano propriamente dito, mas com o modo cotidiano, rotineiro, familiar de
perceber o mundo e pelo qual tudo lhe parece claro, óbvio, conhecido. Isto só pode
ser feito por meio do diálogo e do debate que transformam a sala de aula em uma
“comunidade de investigação dialógica cooperativa.

Mediante este processo de investigação e interação por meio do diálogo e

argumentação em sala de aula, podemos antever a realização de uma das mais profícuas e



52

necessárias atribuições da filosofia, isto é, fazer com que ela tenha incidência sobre os

principais aspectos da existência humana não simplesmente por meio da opinião expressa,

mas como consequência de uma problematização e discussão em vista do objetivo comum a

todos os participantes.

Por conseguinte, a prática dialógica exercida por meio do debate é um modo de

vislumbrar horizontes que ultrapassam as fronteiras da sala de aula. É despertar o desejo por

participar de lugares, ambientes, grupos ou segmentos da sociedade em que esta prática

resulta nas mais variadas discussões sobre problemas sociais e, por que não, de cunho

político. Para os alunos, foi unânime a constatação de que, até aquele momento, a

possibilidade de participar de uma discussão em uma Câmara Municipal de Vereadores era

impensável. Lançamos, portanto, o desafio para que os alunos possam atrelar a prática do

debate com a sua atuação em espaços públicos nos quais exercessem seu potencial

comunicativo e também lhes seja solicitado a oportunidade de discutir e dialogar sobre

situações de interesse comum.

1.5 PODEMOS LEVAR ESSA TEORIA PARA A PRÁTICA NA SOCIEDADE?

Imbuídos da perspectiva dialógica habermasiana, vinculada com o potencial

comunicativo do aluno em sala de aula sem, contudo, perder de vista a ampliação dos

potenciais para além das quatro paredes de um ambiente escolar, lançamos aqui uma

possibilidade de aplicação da prática argumentativa como suporte de ações em âmbitos onde

ele poderá exigir e encontrar espaços para sair do anonimato ou da invisibilidade diante da

sociedade.

Um aspecto peculiar que aqui ressaltamos e que partiu do que foi posto por alguns

alunos durante o desenvolvimento do tema e de algumas práticas encetadas para aplicar a

teoria habermasiana. A análise feita foi no sentido de confirmar a percepção de que há uma

cicatriz escancarada no rosto da sociedade que transparece e denuncia a restrição dos espaços

onde as pessoas possam argumentar e expor suas ideias. Muito se tem dito sobre a

participação do cidadão nas decisões públicas, profícuos discursos proferidos em defesa da

liberdade de expressão e opinião por parte dos cidadãos e, no fim, tudo se resume, mais uma

vez, em bonitas e eloquentes palavras de uma sociedade constituída e marcada por cidadãos

que assistem, passivamente, alguns decidirem por todos. As pessoas assistem as decisões e,

quando muito, são alvos de consultas públicas direcionadas conforme decisões já pré-

definidas. Há quem se arrogue a prerrogativa de ter espaço, voz e vez por meio de sua opinião



53

expressa em redes sociais. Porém, no resumo da ópera, na quase totalidade das vezes esta

prerrogativa descamba para um simples desabafar de opiniões particulares sem nenhum

reflexo para o contexto social e político. Acabam se contentando em ler alguns que

concordam piamente com suas opiniões e, em suma, caem no esquecimento de uma simples

lembrança que, num futuro próximo, servirá de memória a ser cultivada como ‘oportunidade

de expressão e livre opinião’.

Este apelo fez-nos, impreterivelmente, discutir, de um lado, sobre a postura

decisionística que, no seu âmago conduz para uma concepção democrática em que a vontade

da maioria prevalece sobre o restante; e, de outro lado, a visão argumentativa dentro do

processo democrático como expressão de intercâmbio de razões feito em público.

O modelo decisionístico deliberativo nos remonta ao sociólogo Max Weber que,

diante dos percalços da democracia do início do século XX, argumenta ser muito improvável

uma participação na qual não se tenha outra característica que não a de um grupo decidir por

toda a sociedade21. Sua postura cética em relação aos debates envolvendo tradições culturais

distintas e, ainda mais, a complexidade administrativa como entrave para a participação e a

argumentação, confirmam a posição em relação a limitação da possível participação

argumentativa deliberativa dos cidadãos.

No que tange as tradições culturais distinta podemos expor as divergências culturais

que, em virtude da impossibilidade de se optar por uma cultura em relação a outra levam o

autor a tentar chegar a um termo na questão. Schumpeter fornece a resposta definitiva do

elitismo democrático ao enfatizar que a solução seria deixar as questões culturais e as

concepções de boa vida de fora da política democrática (AVRITZER, 2000, p. 28). Este

concorda em descartar os elementos argumentativos da democracia em virtude da integração

do homem comum na política e também os efeitos dos meios de comunicação de massa. Sua

proposta é inverter a relação entre soberania e governo, quando diz que a população “ao invés

de escolher representantes que expressam as suas opiniões, passe a escolher indivíduos que

estariam tomando as decisões (SCHUMPETER, 1961, p. 269). Por conseguinte, a deliberação

democrática seria, unicamente, a escolha de representantes através do voto.

No que se refere ao questionamento sobre a soberania popular e o conceito de

deliberação para com sua utilidade no campo da administração, Weber aponta a complexidade

administrativa como um âmbito no qual a participação popular somente poderia se constituir

21 Podemos destacar aqui a concepção elitista democrática, isto é, a concepção de que a democracia se opera por
dois elementos muito enfáticos e claros: o processo eleitoral reduz em si a soberania popular e a presença de
elites políticas ao nível do governo como justificação da racionalidade política.



54

em obstáculo. Conforme Weber (citado por AVRITZER, 2000, p.28)

[...] a separação dos trabalhadores dos meios materiais de produção, destruição,
administração, pesquisa acadêmica e finanças em geral, constitui a base comum do
Estado moderno nas suas esferas política, cultural e militar, assim como da economia
capitalista privada. Em ambos os casos a capacidade de dispor sobre esses meios está
nas mãos de um poder ao qual o aparato burocrático obedece diretamente ou está
disponível em caso de necessidade.

Por este viés weberiano entendemos que o campo da participação política e

argumentativa se restringe a estreita interrelação entre administração não participativa e a

preservação da complexidade, explicitando a postura de que a argumentação e a troca de

ideias presentes no âmbito da administração não se aplica ao campo político.

Para com este modelo deliberativo decisionístico, os alunos se manifestaram de modo

claro e explicito sobre sua forma limitadora da participação. Para alguns deles ficou claro que

a maneira de atuação dos cidadãos dentro de um sistema gerido por este modo de participação

simplesmente pelo voto é muito excludente e, na grande maioria das vezes, voltado para um

grupo que detém em suas mãos a influência política na sociedade. Desta constatação emanou

o seguinte questionamento: “podemos pensar em uma democracia na qual nossas opiniões,

ideias e exigências sejam contempladas e não simplesmente levadas por alguém para que nos

represente?”22

Como resposta a esta pergunta foi apresentado o modo de compreensão decisionístico

argumentativo, isto é, a possibilidade de entender a participação do cidadão nas decisões

políticas por meio do debate público, de discussões e, principalmente da argumentação. Este

modelo tem, como primeiro estágio de idealização, John Rawls como aquele que propõe a

deliberação com base na decisão como fruto da subestimação da diferença e da necessidade

de se argumentar sobre ela. Conforme Rawls (citado por AVRITZER, 2000, p.8):

[...] parece claro que uma vez que as diferenças entre as partes na posição original
são por elas desconhecidas, que cada pessoa sendo igualmente racional e igualmente
posicionada é convencida pelos mesmos argumentos. Assim, não podemos entender a
escolha feita na posição original como representando o ponto de vista de uma pessoa
escolhida ao acaso. Se cada uma delas após uma reflexão adequada prefere uma
concepção de justiça em relação a outra, então todos eles irão preferir uma mesma
posição e um acordo unânime poderá ser alcançado.

Esta posição nos propõe reconhecer as diferenças entre os indivíduos quando estes

22 A presente pergunta é uma síntese de vários questionamentos entabulados pelos alunos na discussão sobre
como é possível uma melhor participação do cidadão no meio político. Alguns destes questionamentos foram
resultados de experiências frustradas dos alunos quando tiveram a iniciativa de propor algumas práticas
educativas e lúdicas na própria escola.



55

discordam sobre determinadas posições em relação ao grupo e, quando por meio da discussão,

estas diferenças podem ser suspensas. Porém, na perspectiva de Rawls seria construída a

deliberação como resultado de uma reflexão individual, pautada no interesse do indivíduo

para com aquilo que seria o curso de sua ação. Por conseguinte, a forma de deliberação por

ele proposta teria uma concepção deliberativa mínima pois estaria focada na formação de

preferências individuais.

Em contrapartida, o modelo habermasiano centra sua atenção na tentativa de

reintroduzir uma forma de debate argumentativo na noção do político. Podemos entender

como concepção deliberativa da política, a partir do fundamento da noção de que se uma

instituição ou decisão política é legítima, significa que é aceitável ou justificável ser avaliada

segundo sua validade (RAMOS; MELO; FRATESCI, 2015, p.320). Neste aspecto é

necessário atrelar a legitimidade democrática à legitimidade deliberativa, isto é, formas de

deliberação pública e também práticas democráticas são condições necessárias a legitimidade

de um sistema político: a legitimidade de uma ordem política é produzida a partir da

realização dos processos deliberativos da formação política da opinião e da vontade

(HABERMAS, 1997).

Este processo argumentativo deliberativo apresentado por Habermas se estrutura em

torna da noção das esferas públicas livres, sendo estas ligadas ao debate e interação entre os

indivíduos; nestes espaços os indivíduos discutem e deliberam sobre questões políticas,

adotam estratégias para tornar a autoridade política sensível às suas deliberações

(AVRITZER, 2000. p.36) Em decorrência desta atuação se enaltece e prioriza o uso público

da razão, o qual estabelece uma relação entre participação e argumentação pública, haja visto

que tanto a fala quanto a organização do pensamento são decorrências de um processo de

troca de experiências comunicativas que são constitutivas da ordem social e da própria noção

de intersubjetividade (BITTAR, 2015, p.574).

Há que se ressaltar aqui um aspecto importantíssimo dentro do conjunto da teoria

habermasiana que reside na noção da soberania popular pautada na liberdade comunicativa

dos cidadãos, a qual pode permitir a formação da opinião pública dos cidadãos na esfera

pública (DURÃO, 2009, p.127). A liberdade comunicativa caracterizada como uma

decorrência da teoria discursiva, afirma que os sujeitos, dotados de liberdades subjetivas de

ação, podem entrar em conflito entre si, porém, a liberdade comunicativa permite que

cheguem a um acordo sobre as questões controvertidas. Pode-se entender, portanto, a tentativa

habermasiana de afirmar a importância da teoria argumentativa para a constituição social,

principalmente no que tange a ordem política.



56

Estes aspectos gerais postos em paralelo para a apreciação pelos alunos oportunizaram

a discussão criteriosa e profícua da necessidade de inserção, busca de espaço e conquista de

oportunidades para serem ouvidos, principalmente nos lugares mais próximos de interação.

Mediante a prática do exercício dialógico tanto por meio do debate quanto pelas experiências

já vivenciadas em outros momentos de interação, o entabular de uma filosofia mais próxima

da realidade do aluno e de suas mais variadas experiências de relações intersubjetivas, foi

conclusivo para se alcançar o estreito vínculo entre a filosofia e a sala de aula.



57

2 A ANTÍTESE DE CHANTAL MOUFFE: A SALA DE AULA COMO O LUGAR

DO PARA A PRÁTICA DO AGONISMO E DO EMBATE DE IDEIAS

Nosso intento será, nesta segunda parte, o de pensar o lugar de análise e experimento,

isto é, a sala de aula, como aquele ambiente em que existem ideias e posições contrárias,

opostas e/ou divergentes. Não podemos cerrar os ouvidos, os olhos e a reflexão para as

ocasiões, situações e momentos em que o aluno expõe suas ideias de modo a contestar,

argumentar e defender posicionamentos que divergem dos demais colegas e também do

próprio professor. Ignorar estes instantes de manifestações dialógicas contrárias, antagônicas,

opostas, sem considera-las como um campo fértil de inúmeras possibilidades para o

entendimento e a estruturação do pensamento filosófico, do despertar da autonomia e

consciência mais sólida e crítica diante das estruturas dominantes da sociedade, seria um

explícito atentado contra a filosofia e sua característica, isto é, a de questionar e alçar voos

mais altos do que simplesmente manter a conformidade com o que já está estabelecido.

Para tanto, recorremos ao paradigma de democracia vista sob uma maneira e

posicionamento diferentes. A inspiração para a construção desta segunda parte do nosso

trabalho emana da cientista política belga, Chantal Mouffe (1943), a qual insere a perspectiva

de compreensão sobre o processo democrático visto sob a ótica do dissenso, baseada na ideia

de que ‘a democracia exige é que formulemos a distinção nós/eles de um modo que seja

compatível com a aceitação do pluralismo, que é constitutivo da democracia moderna’

(MOUFFE, 2015, p.13). A noção de democracia agonística (conceito que desenvolveremos

logo mais), servirá como guia para fazermos o que, no título apresentamos como a ‘antítese’

de Chantal Mouffe ao que se entende como democracia baseada no consenso ou, então, a

noção democrática liberal baseada no consenso. Esta análise nos conduz para a edificação da

prática do Ensino de Filosofia na qual também sejam necessárias tanto a constatação da

diversidade de ideias e posturas na sala de aula, quanto o que podemos enunciar de ‘oposição

salutar’, ou seja, a existência daquele que pensa e se posiciona contrário às ideias tidas como

as predominantes ou, então, hegemônicas.

Em consonância com esta realidade, é imprescindível que tenhamos em mente que a

compreensão da sociedade e, mais especificamente, o chão de nossa pesquisa que é a sala de

aula, também nos oportuniza a constatação de que existe o outro, e o ‘ele’ com ideias

diferentes e esta presença não consiste em algo que deva ser erradicado, mas, sim, como

elemento enriquecedor do e no processo de desenvolvimento intelectual, humano e social.

Não olvidaremos, neste ponto, de um aspecto característico de nossa sociedade



58

contemporânea: a necessidade da imposição de escolha entre um lado e outro e,

consequentemente, a postura de se eliminar quem se opõe como aquele que não tem direito de

pensar e agir diferente do que se estabelece em ambas as partes. Sendo assim, conduziremos

nosso segundo momento da pesquisa a partir dos seguintes questionamentos: é possível

pensar o Ensino de Filosofia não mais sob a ótica do consenso e, sim, a partir do dissenso? O

aluno, enquanto agente comunicativo, encontra lugar e oportunidade para expor sua postura

contrária ao que a maioria defende? Estar ou se colocar contrário: pluralidade ou risco? Estas

perguntas servirão como abalizadoras do que intentaremos desenvolver como prática do

Ensino de Filosofia

2.1 CHANTAL MOUFFE E O “AGONISMO”: (A INSPIRAÇÃO) REFERÊNCIA

TEÓRICA

Ao iniciar a discussão sobre ‘a democracia, cidadania e a questão do pluralismo’,

Mouffe (2003) interpela seus leitores com a indagação sobre ‘o que seria uma sociedade

democrática’. A provocação continua quando ela estabelece uma finíssima distinção, como

guia de resposta ao seu questionamento, entre uma sociedade onde o ideal de harmonia

prevalece e as divergências básicas foram superadas e, por outro lado, uma sociedade onde

exista uma esfera pública na qual as visões conflitantes podem se expressar, onde é possível a

escolha de projetos alternativos legais. Podemos, no mesmo rumo, nos questionar se é

legítimo idealizar uma sala de aula onde alunos e professor(es) estão em perfeita harmonia,

sem divergências, sem existir posicionamentos contrários ou, de modo diverso, se é possível

acontecer o ensino, a convivência por meio da presença da pluralidade, de escolhas contrárias

sem que nenhum dos atores sinta-se intimidado ou prejudicado em relação ao que é a maioria.

Tais provocações são desenvolvidas na teoria política de Chantal Mouffe ao propor a

criação de um novo modelo democrático pautado na base de uma política radical, pluralista.

Tece agudas críticas aos modelos tradicionais liberais, principalmente no que tange as ideias

de universalismo e individualismo como resultado característico da modernidade.

A reformulação do projeto democrático em termos de democracia radical exige a
desistência do universalismo abstrato do iluminismo quanto à indiferenciação da
natureza humana. Embora o surgimento das primeiras teorias da democracia moderna
e do indivíduo como titular de direitos fosse possibilitado por esses mesmos
conceitos, eles tornaram-se, hoje, o principal obstáculo à futura expansão da
revolução democrática. (MOUFFE, 2003, p.27)

Fica claro a ênfase, nesta nova perspectiva, sobre os elementos que constituem a



59

democracia, tais como: o particular, o heterogêneo, a diferença, constitui a linha mestra pela

qual Mouffe desenvolve o que ela define como “um novo tipo de articulação entre o universal

e o particular” (MUFFE, 2003, p.27). Nos aproximaremos desta forma de compreensão da

democracia, tendo em vista que é também por meio dela que podemos dar voz à presença e

participação daquele(s) aluno(s) que, sobrecarregados por uma visão extremamente restrita e

exclusivista, acaba(m) não encontrando o espaço para expor seu(s) argumentos ou posições

pessoais sobre política, cultura, escolhas pessoais. Sendo assim, esta nova percepção do

particular em relação ao universal pode constituir um profícuo instrumento de compreensão

do espaço escolar, da sala de aula, a partir do que, atualmente, deixou-se de lado por visões

minimalistas da participação da pessoa na sociedade. Faz-se necessário destacar, por

conseguinte, que temos em mente a clara distinção que a autora estabelece quanto ao

entendimento de democracia deliberativa e, junto com ele, a afirmação de que quanto menos

poder possui uma sociedade, mais democrática ela se torna (MOUFFE, 2003, p.14)

De outro modo, a compreensão da democracia como adversarial (MOUFFE, o

Político) e, por conseguinte, compreender que é necessário incorporar à visão democrática a

pluralidade e não simplesmente emendar todas as forças para combater o diferente, ‘a

oposição’, faz com que possamos suscitar momentos nos quais o aluno perceba e compreenda

a importância e a necessidade da presença da visão ou do posicionamento oposto.

Com estes elementos postos, podemos acalorar ainda mais a discussão sobre o alcance

de alguns ideais de harmonia na sociedade fundamentados em princípios hegemônicos

excludentes justificando, assim, práticas que ferem e aviltam indivíduos ou, até mesmo,

grupos sociais contrários aos elementos dominantes. Este viés nos levará, inevitavelmente,

para a apreciação mais aprofundada dos conceitos centrais para a autora belga, como a visão

de inimigo e adversário, bem como a visão de democracia agonística, promovendo a

centralização de conceitos que podem parecer não tão importantes para a discussão filosófica

tradicional, mas, para nós, se tornam umas das coisas boas de se dizer23 pois retratam

elementos característicos da prática do ensino da filosofia.

Destarte, será necessário fazermos uma abordagem destes conceitos mouffeanos em

sala de aula. A base textual que guiará esta abordagem é sustentada na obra “Sobre o

Político”, obra publicada no ano de 2005 e, no Brasil, no ano de 2015. Destacaremos nos itens

a seguir os textos que servirão de base para esta análise em sala de aula, bem como alguns

elementos que possam auxiliar o aluno na criação de novas perspectivas sobre a estrutura

23 Expressão esta pinçada de Pierre Bordieu ao destacar os elementos dominantes da filosofia que carregam em si,
mecanismos ideológicos que expressam uma hierarquia dos objetos legítimos, legitimáveis e indignos.



60

social na qual ele está inserido, tendo como guia a experiência feita em sala de aula.

2.1.1 O antagonismo ou o agonismo?

‘Somos inimigos ou adversários’? Este questionamento nos faz voltar a nossa atenção

para um elemento muito presente na atualidade, tanto na escola quanto na sociedade: como

devemos considerar quem pensa diferente de nós? As divergências entre os que se colocam a

favor ou contra uma determinação (ou decisão) deve, invariavelmente, conduzir para o

consenso? Podemos, com tranquilidade, resolver os conflitos simplesmente sobrepondo o

poder da autoridade? O que fazer com a emoção, paixão, diante de determinadas

circunstâncias? Como encarar estas questões em lugares que é inevitável o contato e a

presença dos que se distinguem e, portanto, são diferentes de nós?

Uma das principais características e, também, um dos principais objetivos, dos

projetos políticos pedagógicos das nossas escolas é sempre trazer a ideia de convivência e

respeito para com as diferenças de forma a iluminar a mente daqueles que o leem e, por

conseguinte, os principais atingidos por estes auspiciosos ideias. Imputar-lhes a consciência

de que são responsáveis por tornar o ambiente escolar (por conseguinte, a sala de aula), um

‘local onde todos são iguais e todos tem os mesmos direitos e deveres; todos devem respeitar

e serem respeitados em suas particularidades e escolhas’. Contudo, para quem se depara com

estes requisitos necessários para um ambiente sadio e, muitas vezes, definido também como

‘normal’, são inevitáveis alguns questionamentos como: este ideal pode ser alcançado ou

consiste simplesmente numa forma utópica de almejar que a educação é e deve ser a

responsável primeira na construção de cidadãos preparados e conscientes da sua participação

numa sociedade constituída pela pluralidade e diversidade? Muitas das vezes, se depara com a

desconstrução ou barreiras, como são consideradas tais situações, pelo aflorar de conflitos,

discordâncias, posturas e escolhas diferentes, que se tornam, simplesmente, fatos pontuais que

servirão de exemplo para que tais atitudes não se repitam neste ambiente. O que significa

dizer que, em vista destas situações, para se evitar maiores problemas, as soluções são as mais

restritivas possíveis em detrimento do que se poderia constituir como um ambiente de

escolhas ou posições diferentes.

Para compreender e aclarar estes elementos comuns e presentes nos mais diversos

ambientes, podemos lançar mão da distinção feita por Mouffe entre o antagonismo e o

agonismo, conceitos estes considerados por ela como fundamentais para compreender a

democracia. A posição da autora é a de que a democracia perdurará até quando for observada



61

a necessidade e a importância dos conflitos; ela utiliza-se dos conceitos de ‘o político’ e ‘a

política’ para construir sua estrutura de compreensão da democracia. Pode-se vislumbrar,

neste âmbito, como que “uma nova significação do ‘político’ frente a uma racionalidade

política que percebe e sente a diferença como uma falha a ser resolvida por um diálogo entre

as partes envolvidas” (MARTÍNEZ; SILVA. 2014, p.85), ou seja, nos deparamos com a

centralidade da crítica da autora frente a democracia liberal que almeja a superação de todo o

conflito, onde estaria se evidenciando a noção ideal de superação de todas as limitações do

âmbito público.

Devemos ter clareza de que sua intenção não é a de optar por um poder autoritário a

fim de se resolver esta situação de conflitos, mas sim perceber que “a democracia é

justamente imaginar quais são as instituições, os mecanismos que permitem criar ordem em

uma situação, que é sempre uma situação de conflito” (MOUFFE, 1996, p.141). Por este

motivo é que optamos pelas ideias mais importantes da filosofa belga em vista de uma

perspectiva da compreensão do Ensino de Filosofia a partir dessa análise, isto é, contemplar a

diversidade e a pluralidade na sala de aula como elementos também importantes e necessários

na construção do pensamento filosófico.

O antagonismo, exposto pela autora a partir da concepção de Carl Schmitt24, constrói-

se mediante a sua inegável presença na existência humana. Para tanto, Mouffe (2015) propõe

que o termo ‘político’ deva ser entendido, como caráter ontológico, inerente a todo ser

humano e no qual a sociedade se fundamenta, é aquele se apresenta como vinculado ao

antagonismo. Por meio deste elemento, fica evidente que a pessoa carrega em si, na sua

própria essência esta atitude antagonística como um elemento que, inevitavelmente, acaba

também aflorando no âmbito da política. Sendo assim, conforme Mouffe (2003, p.15), a

constituição do político a partir das categorias amigo/inimigo é uma das possíveis formas de

expressão da dimensão antagonística, que pode ser inerente a todas as sociedades humanas

podendo assumir formas diferentes e emergir em relações sociais diversas.

Este precioso elemento da filosofia de Mouffe serve-nos, como ponto de partida, para

lançar algumas fagulhas, lampejos de discussões sobre os atuais modelos de políticos

24 Na obra “Sobre o Político”, Carl Schmitt, o jurista alemão, buscou identificar e verificar a possibilidade de se
falar em categorias especificamente políticas. Se as categorias da moral seriam o bom e mau; as categorias da
estética seriam o belo e o feio; as categorias da economia seriam o rentável e o não rentável, caberia perguntar-se
sobre as categorias limites/extremas da política. Desse modo, Carl Schmitt taxa categoricamente que a política se
define pela oposição amigo e inimigo. Tal definição conceitual fornece o sentido de um critério, não como
definição exaustiva ou expressão de conteúdo. Como o próprio autor afirma: “A diferenciação entre amigo e
inimigo tem o propósito de caracterizar o extremo grau de intensidade de uma união ou separação, de uma
associação ou desassociação”. (SCHMITT, 2009, p.28)



62

construídos, principalmente, pelo idealismo liberal. Tais fagulhas podem atear fogo a uma

discussão muito profícua em sala de aula, partindo do princípio de que também os alunos já

discutem e expõem, de modo mais explícito ou de uma maneira mais contida, suas

concepções acerca do que entendem por político e se, para eles, é possível pensar em uma

realidade que contemple esta noção de antagonismo presente em sua própria constituição.

Contudo, é também necessário expor aquilo que, para Mouffe (2015, p.8), se define como

política, isto é, as diferentes práticas da política convencional entendida também por ela como

uma categoria ôntica. Por conseguinte, define-se a política como um conjunto de práticas,

discursos e instituições que procuram estabelecer uma certa ordem e organizar a coexistência

humana em condições que são sempre potencialmente conflituosas, porque afetadas pela

dimensão do político (MOUFFE, 2003, p.15). Esta concepção faz com que tenhamos um

alcance dos elementos constitutivos das práticas políticas e, em suma, dos elementos

essenciais que constituem o âmbito da política, sendo que sempre prima pela criação de uma

unidade em um contexto de pluralidade ou, então como a própria autora assim o define: a

distinção amigo/inimigo e a natureza conflituosa da política constituem o ponto de partida

indispensável para pensar os objetivos da política democrática. (MOUFFE, 2015, p.13)

Devemos destacar, aqui, uma importante abordagem que ela propõe quanto a crítica ao

que se define como postura liberal do pluralismo, a qual entende que é possível existir um

conjunto harmonioso e não conflitante dos diversos pontos de vista existentes em uma

realidade pluralista. Assim, tal posicionamento “tende a negar o político em sua dimensão

antagonística” (MOUFFE, 2015, p. 9), seguindo, assim, a crítica de Carl Schmit no confronto

com a hipóteses liberais, sendo o liberalismo político reflete a despolitização da política, já

que seus ideais se prestam à neutralização do conflito a favor da busca de uma ordem

universal (MARTÍNEZ; SILVA, 2014, p.88). Assim, é forjado um discurso que está

carregado e entendido com uma perspectiva moral, onde se fala de um projeto liberal para o

comércio, para a educação e, contudo, numa relação de antítese contra o Estado, não existe a

política liberal. Existe, sim, uma crítica liberal da política (MOUFFE, 2015, p.11). Evidencia-

se, portanto, a crítica ao que se afirma como racionalidade comunicativa, defendido por

Habermas e a tentativa da construção de uma democracia deliberativa pautada no que se

entende por consenso moral racional, constituído por um modelo deliberativo. Este, por si,

acarreta a incapacidade de representar o pluralismo de modo adequado pois a criação do

consenso sem exclusão já se configura, como tal, na eliminação do pluralismo da esfera

pública (GONZÁLES, 2014, p.33)

Diante desta conceituação do político a partir da perspectiva antagonística, podemos



63

auscultar uma abordagem que, em sua essência, não elimina a categoria do político, mas

propõe uma nova perspectiva para a relação entre o ‘nós’ e o ‘eles’. A filósofa belga, ao

analisar os conceitos de amigo e inimigo segundo as categorias políticas de Schmitt, percebe

nelas o algo de interessante para a política quanto também o perigo destas noções. Assim, ela

passa a admitir o consenso universal e perpétuo entre ambos sem, contudo, afirmar a

possibilidade de se eliminar o inimigo. Portanto, numa democracia radical, a categoria que ela

passa a definir é não mais o inimigo, mas sim, o adversário e, consequentemente, nos

apropriamos, aqui, do conceito proposto por Mouffe (2015) que é a relação agonística entre os

grupos e indivíduos no ambiente democrático. Podemos entender, segundo este princípio, que

ela se dedica não simplesmente em demarcar a existência do pluralismo, mas encontrar um

lugar, um espaço, no qual seja legitimado o conflito, tendo em vista que o pluralismo como tal

não é uma afirmação ou constatação empírica e, sim, um princípio axiológico (COHEN, 2019,

p. 46). Não se pode, contudo, entender a ênfase na ideia de conflito simplesmente como a

eliminação dos que possuem um posicionamento ou opções partidárias diferentes e, por

conseguinte, na vitória esmagadora e absoluta de um lado em detrimento do outro. Deve-se,

sim, entender que, de acordo com Mouffe (2015, p. 15)

[...] a distinção amigo/inimigo pode ser considerada simplesmente como uma das
formas possíveis de expressão da dimensão antagonística que é constitutiva do
político. Ao mesmo tempo que reconhecemos a sempre presente possibilidade do
antagonismo, também podemos imaginar outros métodos políticos de construção
nós/eles... o desafio se coloca à política democrática é tentar manter sob controle o
surgimento do antagonismo por meio da introdução de uma forma diferente de
nós/eles.

Somos conduzidos, neste nível, ao que se reconhece como o pluralismo agonístico e,

porque não, a noção de uma política agonística. Esta ideia nos remete à possibilidade de

reconhecer o que é próprio do político, isto é, a dimensão do político e a política enquanto

aquela que tenta “domesticar a hostilidade e conter o potencial antagonístico que existe nas

relações humanas” (MOUFFE, 2006, p.10). Tal ação não consiste, simplesmente, em postular

um consenso sem exclusão o que, inevitavelmente, levaria a anulação do político. Mas, de

outra forma, a busca de unidade em um âmbito de conflitos e diversidade. Destarte, o que se

sustenta é o reconhecimento da multiplicidade de cada um e das posições contraditórias a que

esta multiplicidade acarreta. Compreendida de outra forma, esta afirmação nos remete a

identificação de um ‘nós’ em oposição a um ‘eles’. Conforme Mouffe (2003), a aceitação do

outro não consiste meramente em tolerar as diferenças, mas em celebrá-las positivamente

porque admite que, sem alteridade e o outro, nenhuma identidade poderia se afirmar.

Neste momento da nossa reflexão é necessário apresentar o conceito de adversário,



64

termo esse importantíssimo para entender que o principal objetivo da política é estabelecer

uma discriminação entre um nós e um eles compatível com a realidade democrática pluralista.

No âmago da política agonística temos, como fio condutor, o olhar para o outro não como um

inimigo a ser eliminado, mas, sim, “construir o 'eles' de tal forma que ele deixa de ser

percebido como um inimigo a ser destruído e é concebido como um adversário, ou seja, como

alguém cujas ideias lutamos, mas cujo direito de defendê-las não questionamos” (COHEN.

2019, p.48).

Adversários são inimigos legítimos que compartilham a fidelidade aos princípios ético

-políticos da democracia liberal. A partir destes dois conceitos, adentramos no campo de

discussão de Mouffe sobre o que se entende como uma democracia que preserva os elementos

essenciais para a definição do político, ‘como uma categoria ontológica’ (2015. p.8) que

define o que o ser é em si e não simplesmente as práticas políticas, definidas pela autora como

ônticas. Levar o pluralismo a sério, conforme Mouffe (2006) requer que se abra mão do sonho

de um consenso racional que acarreta a fantasia de que poderíamos escapar de nossa forma de

vida humana. Isso significa que, para ela, as formas particulares de vida são a própria

condição da existência da comunicação e, por conseguinte, da deliberação. Muita ênfase no

consenso e a recusa de confrontação levam à apatia e ao desapreço pela participação política.

Cada consenso existe como resultado temporário de uma hegemonia provisória, como

estabilização do poder e que ele sempre acarreta alguma forma de exclusão.

Não podemos abrir mão da condição adversarial, pois essa nos move para a busca

sempre incessante de novas perspectivas e análises sobre a democracia e, por conseguinte, não

permite que construamos uma radicalidade pautada na ideia de somente um grupo ou algumas

pessoas sejam as que dominam e decidam o que é do interesse comum. Sendo assim, é válida

novamente, a pergunta inicial deste tópico: antagonismo ou agonísmo? E, ao que

respondemos: a opção pelo agonísmo no âmbito das discussões e embates de ideias em uma

sala de aula são extremamente válidos, importantes e basilares para a construção de uma

perspectiva diferenciada acerca das experiências dos alunos e de suas perspectivas

existenciais.

2.1.2 Os conceitos de ‘inimigo’ e ‘adversário’ pensados a partir da sala de aula

A pluralidade e a diversidade, princípios básicos da sociedade democrática e que

também servem como referência para a educação estando, inclusive, presente nas Leis de

Diretrizes e Bases de Educação Nacional, são os conceitos referenciais para este tópico.



65

Construiu-se, acima, uma noção de democracia pautada na liberdade de posições contrárias,

antagônicas, sem o intuito, contudo, de chegar a uma postura de dominação ou imposição por

parte do ‘nós’ em detrimento a anulação ou eliminação do ‘eles’. Fica claro, a partir da

construção do pensamento de Chantal Mouffe, que a própria construção da identidade

necessita, indiscutivelmente, da relação com o outro ou, então, com o diferente. Neste

momento, podemos muito bem propor a análise dos conceitos mouffeanos aos alunos para

que eles, de acordo com o contexto de suas vidas e, principalmente, por meio da experiência

de convivência em sala de aula, possam se apropriar desta noção de política democrática

agonística como aquela que já se constrói por e através da diversidade e pluralidade no local

onde eles se encontram.

Cabe aqui uma digressão. É necessário ressaltarmos que a experiência oportunizada

aos alunos no contato com a democracia agonística de Mouffe, ao nosso modo de ver, reflete

em uma mudança de perspectiva sobre a realidade na qual constroem sua existência. Eis

porque é importante deixar claro que, da mesma forma que um conceito filosófico não surge

pura e simplesmente pelo poder dos filósofos de cria-los, mas que trazem implicitamente uma

relação histórica e social muito bem arraigadas, também a aproximação dos conceitos

‘amigos’ e ‘adversários’, propostos acima, abrirão possibilidades de novas formas de

expressões que podem resultar, num primeiro momento, estranheza mas, num segundo

momento, resultam em mudanças nos ambientes de vivência dos alunos. São as múltiplas

possibilidades de interpretação e vivência frente às situações de cada um perfazendo, assim, a

noção de mudança, isto é, “os conceitos teóricos terminam com a transformação social”

(MARCUSE, 1982, p.15).

Sendo assim, a análise da realidade a partir da perspectiva de Mouffe pode inserir no

horizonte de reflexão dos alunos a noção de conflito ou antagonismo como elemento possível

de transformar a mentalidade muito enraizada, atualmente, que é a de se anular

completamente aquele que está ou se posiciona de modo oposto. Percebemos, principalmente

no momento político atual, que a dicotomia esquerda e direita (ou extrema esquerda e extrema

direita, como também são identificados os posicionamentos políticos) se pauta na enfática

afirmação de que ‘não podemos aceitar ideias ou projetos que não sejam aqueles que foram

por nós pensados’; ou, ainda mais ‘aquele que está no lado contrário é, por assim dizer, o

inimigo que deve ser combatido e eliminado pois já não há mais espaço para ele na

democracia atual’. Neste aspecto ressalta-se a ênfase na noção de democracia radical plural

que preserve, em si, “os aspectos que lhe são inerentes: a diferença, a pluralidade e o

antagonismo” (MARTÍNEZ; SILVA, 2014, p.94), para adentrarmos na apresentação de



66

alguns textos que servirão de base para a discussão destes modelos estabelecidos atualmente

que não favorecem a construção destas relações no cotidiano dos alunos.

Seguem alguns textos que podem servir como inspiração, para uma abordagem em

sala de aula, a partir das categorias fundamentais da visão sobre o político em Mouffe.

Quadro 2 - Texto 1 (Mouffe)

TEXTO 1 OBJETIVO PRÁTICA
‘A política busca a criação da unidade em
um contexto de conflitos e diversidade;
está sempre ligada à criação de um “nós”
em oposição a um “eles”. A novidade da
política democrática não é a superação
dessa oposição nós-eles – que é uma
impossibilidade –, mas o caminho
diferente em que ela é estabelecida. O
ponto crucial é estabelecer essa
discriminação nós/eles de um modo
compatível com a democracia’.
(MOUFFE, 2015, p. 174)

Entender o
conceito de
democracia a partir
da relação
adversarial entre
um ‘nós’ e um
‘eles’.

Propor aos alunos a
análise de ambientes e
situações em que estes
princípios não são ‘bem-
vindos’ ou,
propositalmente, são
ocultados.

Fonte: do autor (2021)

A primeira fase, a partir do texto acima, tem como objetivo apresentar a perspectiva de

abordagem é auscultar os alunos sobre a perspectiva de democracia proposta por Mouffe. Para

tanto é necessário que eles busquem identificar quais os principais elementos que estão

presentes no seu cotidiano, isto é, aquelas situações nas quais existam a oposição, a

contradição, o antagonismo e, a partir de então, pensar estas realidades constituída por meio

das situações de oposição. Com um olhar atento e vigilante, sondar os elementos que possam

conduzir para uma visão crítica da realidade na qual, como aponta Miguel (2014), se

conservem as condições de convivência social sem, contudo, naturalizar ou legitimar a

dominação, a violência estrutural, a dominação; reconhecer a universalidade dos direitos sem,

contudo, olvidar das especificidades sociais.

Quadro 3 - Texto 2 (Mouffe)

TEXTO 2 OBJETIVO PRÁTICA
“Para ser aceito como legítimo, o conflito
precisa assumir uma forma que não destrua
o ente político. Isso significa que é preciso
existir algum vínculo comum entre as
partes em conflito para que elas não tratem
seus oponentes como inimigos que deve
ser erradicado nem considerem que suas

Apropriar a noção
de político
vinculada ao
conflito, extirpando
a ideia de
‘eliminar’ e
inserindo a ideia de

Encontrar situações que
evidenciem a
possibilidade de um
conflito saudável de
ideias não em vista do
consenso e, sim,
prevalecendo o dissenso.



67

pretensões são ilegítimas, que é
exatamente o que acontece com a relação
antagonística amigo/inimigo”.
(MOUFFE. 2015. p.19)

‘legitimidade do
oponente’.

Fonte: do autor (2021)

Podemos encarar como legítimo o conflito? Quais são os momentos nos quais se pode

identificar a presença do conflito no cotidiano de nossa sala de aula? É possível

identificarmos elementos comuns que nos façam compreender melhor a ideia de adversários e

não sejamos simplesmente conduzidos pelas categorias de inimigos? Faz-se necessário,

portanto, por meio destes questionamentos, se reconhecer e identificar a legitimidade do outro

por meio da liberdade e da igualdade pois, do contrário, tornar-se-á uma relação na qual

prevalece o poder de domínio de alguns em relação aos demais.

Quadro 4 - Texto 3 (Mouffe)

TEXTO 3 OBJETIVO PRÁTICA
“Enquanto o antagonismo é uma relação
nós/eles em que as partes conflitantes,
embora reconhecendo que não existe
nenhuma solução racional para o conflito,
ainda assim reconhecem a legitimidade de
seus oponentes. Eles são ‘adversários’, não
inimigos. Isso quer dizer que, embora em
conflito, eles se consideram pertencentes
ao mesmo ente político, partilhando um
mesmo espaço simbólico dentro do qual
tem lugar o conflito. Poderíamos dizer que
a tarefa da democracia é transformar o
antagonismo em agonismo”.
(MOUFFE, 2015, p.19)

Aprofundar as
categorias políticas
de Mouffe:
adversário e
agonismo, ligando-
as ao ambiente de
uma sala de aula.

A partir da discussão
destas categorias,
realizando um debate
sobre o uso ou não do
celular em sala de aula,
perceber as ideias
contrárias as da maioria
como necessárias e
importantes para o
processo de convivência.

Fonte: do autor (2021)

A perícope acima, propõe justamente a existência da oposição, das contrariedades

como um fator que alimenta e suscita novas perspectivas sobre as situações que se vivenciam.

A presença do adversário no mesmo espaço simbólico e, consequentemente, na mesma

realidade existencial (para Mouffe a democracia e, para nós, também o ambiente de sala de

aula), pode suscitar uma relação de convivência construtiva? Iniciar os alunos na ideia de que

a democracia não como algo pronto, acabada de governo, mas como um projeto de

enfrentamento das estruturas de dominação vigentes; um processo inacabado em que, de um

lado, encontram-se respostas parciais desafiadas por novos reclames democráticos e, do outro

lado, residem as tentativas de acomodação (MIGUEL, 2014, p.19). Como pensar isso a partir



68

da organização e tomadas de decisões em um ambiente de sala de aula? Conseguiremos nos

aproximar da ideia de um adversário com quem temos uma base comum e que compartilha

dos mesmos princípios de liberdade e igualdade, nos questionando diariamente no ambiente

de sala de aula? Podemos, como deseja Mouffe, pensar em uma relação ‘nós/eles’ em que se

reconheça a legitimidade do oponente?

Eis que aqui pomos nossa mente e nossos pés num caminho que poderá ser percorrido

em outro momento. Como a filosofia não pode fugir da realidade e, enquanto tal, esta não se

apresenta sempre como a queremos e a planejamos, deixaremos para um momento mais

oportuno e adequado a discussão para adentrarmos nos questionamentos da filósofa belga, tão

necessários e imprescindíveis para nossos tempos. Neste momento, fomos impelidos a pensar

a filosofia e o seu ensino a partir de uma nova senda: o imprevisível da pandemia da COVID

19, que teve início no mês de março de 2020, fez com que nossos planos e projetos

enveredassem para o ensino remoto emergencial. Esta situação não prevista e nem muito

menos por nós programada, nos impediu de abordar a visão agonística de Mouffe nos mesmos

moldes que fizemos com o pensamento dialógico habermasiano. Destarte, envidaremos nosso

olhar para o professor e a filosofia ensinada ou, como aconteceu neste período excepcional, a

filosofia transmitida por meios virtuais.

Isso, porém, não nos exime a possibilidade de que num futuro não muito distante, em

que tenhamos condições mais apropriadas, consigamos trazer para o diálogo o tema proposto

nesta segunda parte do nosso trabalho. Agora, porém, será a oportunidade de deixar registrado

algumas reflexões que, como centelhas ou lampejos de reflexões e experiências vivenciadas

neste período, podem também condensar temas e ideias que servirão como iniciação de

futuras discussões.



69

3 EDUCAÇÃO, PANDEMIA E O PROFESSOR

Um dos principais objetivos da nossa pesquisa é fazer com que a realidade

experienciada no Ensino de Filosofia torne-se, de per si, um objeto de unidade entre o que se

entende pela teoria e os encontros, ou desencontros, sucedidos na prática. Durante este

processo, fomos surpreendidos com uma situação que pode ser descrita como uma total

mudança nos planos: uma pandemia. A notícia da chegada do vírus SARS-COV-2, abreviação

da assim chamada ‘síndrome respiratória aguda grave – coronavírus 2’, mais comumente

conhecida como Covid 19, exigiu mudanças bruscas e imediatas, fazendo com que o contato

entre os alunos e estes com a escola e seus professores fosse levada para uma nova forma: o

ensino remoto emergencial. Perdeu-se o contato entre as personagens centrais do ensino e,

consequentemente, foi necessário partir para uma experiência que existe em outros níveis de

ensino, mas não, de modo direto, no ensino fundamental e médio.

É possível compreender uma gama de fatores que movimentaram este evento de

abrangência mundial. Podemos dizer que toda a humanidade foi, de uma maneira ou outra,

atingida por esta forçada experiência de isolamento pessoal e distanciamento social. Vários

elementos de questionamentos e debates: políticos, sobre as decisões que deveriam ser

tomadas para impedir o contágio de mais pessoas pelo vírus; questões econômicas, as quais

mobilizaram grandes grupos em manifestações e exigências de continuidade das atividades

pois, do contrário, a economia ‘iria morrer’; os sistemas de saúde e seus profissionais que

alertavam para um provável colapso pela falta tanto de profissionais para o atendimento

quanto para a falta de leitos e equipamentos adequados para os cuidados necessários daqueles

que estariam acometidos do vírus ou, como um efeito colateral, para quem necessitava de um

atendimento de saúde emergencial ou não; a desconfiança por parte de alguns disseminadores

de ideias segregadoras alardeando a hipótese de uma provável conspiração por parte do país

onde se diagnosticou os primeiros casos suspeitos do vírus.

Estes são alguns aspectos dos muitos outros que podem ser elencados como o

ambiente em que passamos a viver durante um período que se imaginava ser de breve

duração, mas que se estendeu por muito mais do que se esperava. Envolvidos neste

emaranhado de dúvidas, incertezas e angústias estavam lá também os trabalhadores da

educação (usamos aqui este termo para trazer, neste contexto, os caminhos incertos e

duvidosos a que foram submetidos todos os envolvidos na educação, não somente

professores), consumidos por muitas incertezas e incontáveis horas consumidas em busca do

melhor método para atualizar o ensino neste contexto de drásticas mudanças sociais.



70

Por conseguinte, daremos continuidade aos nossos trabalhos olhando para esta

tempestade que fez esvoaçar os papeis das mesas e arrancar práticas e hábitos que já possuíam

raízes razoavelmente profundas nas vidas dos envolvidos neste grande mundo, que é o da

educação. Refletiremos sobre alguns momentos vivenciados no meio desta turbulência para

poder entender como foi esta experiência e o que restará como herança para os que virão e

tentarão identificar o que foi todo este período.

3.1 A COVID-19: O INVISÍVEL QUE MUDA TUDO O QUE ANTES TÍNHAMOS COMO

VISÍVEL

“Que ninguém hesite em se dedicar à filosofia enquanto jovem, nem se canse de fazê-

lo depois de velho, porque ninguém jamais é demasiado jovem ou demasiado velho para

alcançar a saúde do espírito” (Epicuro. Carta à Meneceu.) Poderíamos iniciar este tópico com

uma frase ou, então, um lamento de outrem que está tateando alternativas para ensinar, neste

período. Ao contrário, trazemos esta preciosa introdução da carta à Meneceu como inspiração

para o fato de que também em meio aos momentos mais desafiadores ou incertos, é possível

de se aprender e entender que no Ensino de Filosofia, parafraseando aqui Epicuro, não

podemos dizer que estamos demasiado isolados ou demasiados imaturos para alcançar a saúde

de espírito em meio a uma pandemia. Pode-se perceber que o chão da existência humana é o

solo mais fértil para se cultivar os mais deliciosos frutos da sabedoria; nisto podemos

identificar que as mais conhecidas correntes filosóficas surgiram a partir da realidade, do chão

da existência humana.

Foram inúmeros os momentos de discussão sobre as mais variadas hipóteses de

continuidade das atividades educacionais, que nos fizeram empreender uma jornada que

incertezas, expectativas, frustrações, desgastes emocionais e físicos na árdua tarefa de fazer

com que os alunos pudessem continuar sua jornada educacional, do modo mais adequado

possível. Tudo isto, porém, a partir de uma data marcante que, à princípio, pareceria somente

uma ‘antecipação do recesso do mês de julho’, mas, na verdade tornou-se um período longo e

extremamente duvidoso em relação aos resultados almejados.



71

3.1.1 O dia 18 de março de 2019: fechamos a escola

A data de 18 de março trouxe a lembrança o ano de 1922 quando Mahatma Gandhi

foi sentenciado a seis anos de prisão, sentenciado por ter desobedecido ordens civis.

Conduzido pela exigência da lei, fica isolado dos demais, mas suas ideias e seus

princípios não ficam isolados. Nas anotações feitas neste dia observa-se a

determinação estadual via de que, por decreto25 e caso alguém (instituição)

descumprisse, estaria passível de possíveis sanções e penas, deveríamos parar com

nossas atividades pois as incertezas diante dos fatos conduziam para a tomada desta

decisão. O que se evidenciou foram as mais variadas interpretações desta decisão.

Porém, o que ficou claro foi que deveríamos também nos isolar, ficarmos distantes

evitar o contato com as pessoas para tentarmos evitar, ao máximo, a possibilidade de

contágio com o vírus.

A notícia foi recebida por todos com muita apreensão e sofrimento, pois

pairavam inúmeros questionamentos sobre o que se daria nos próximos dias:

sobreviveremos? Voltaremos em breve? Como serão estes dias de isolamento?

Conseguiremos ficar longe das pessoas e das atividades do dia a dia? Nossa

subsistência será garantida de que modo? Estas são algumas das muitas perguntas que

se ouviam nos corredores e nas rodas de conversa de professores, colaboradores,

alunos e direção. Uma única certeza se tinha naquele momento: o que se desejava, até

esta data, tornou-se como que uma obrigação, uma necessidade: ‘ficar em casa’.

Aqui lembramos de Javier Muguerza26 que, por ocasião da atribuição do título

de honoris causa na Universidade Nacional do México à Adolfo Sánchez Vázquez no

ano de 1993, apresenta a vida do filósofo espanhol exilado no México. Neste relato,

Muguerza usa da contradição que vive aquele que vai para uma terra estrangeira

(situação vivida por Vázquez), refugiar-se e, com o passar do tempo, é surpreendido

com o latente desejo de voltar para sua terra e, ao mesmo tempo, a impossibilidade de

fazê-lo. Não queremos, aqui, comparar a experiência do isolamento causado pela

pandemia a de pessoas que são arrancadas de suas vidas e levadas para o exílio.

Porém, apropriamo-nos dos sentimentos expressos acima para tentar evidenciar aquilo

que, diante da realidade, tornou-se como que um ‘exílio sem uma terra estrangeira’,

25 Cf. Decreto Estadual nº 509 de 17 de Março de 2020 definindo a suspenção das atividades nas unidades da
rede pública e privadas de ensino por 30 dias a partir do dia 19 de março.
26 Referência apresentada no texto ‘Filosofia e circunstâncias’ de Adolfo Sánchez Vázquez, 1997.



72

pois a realidade nos obrigou ao afastamento dos que sempre conosco viviam na

esperança de que logo voltaríamos.

Entre os professores buscava-se ‘acalmar os ânimos’, o nervosismo, as

indagações pensando que retornaríamos após alguns dias, pois seria somente um breve

período de parada. Havia a expectativa de que a solução seria encontrada rapidamente.

Muito nos chamou a atenção o comentário tecido por um colega que disse: ‘estamos

entrando em uma tempestade que vai trazer destruição e dor por longos dias’. Pareceu

um comentário um tanto quanto exagerado sobre o que se iniciava, mas, passado algum

tempo, percebeu-se realmente que estaríamos envoltos em uma crise humanitária.

Caminhávamos para o que pode ser definido como a calmaria de uma tempestade que

desestabilizou não somente vidas, mas também tudo aquilo que havia sido planejado e

orquestrado.

O sentimento de frustração por não poder reagir ao que se aproximava como um

horizonte escuro, nebuloso, fez com que a paralização das atividades fosse um

momento de muitas perguntas e pouquíssimas respostas. A notícia de que a

substituição das aulas presenciais pelas aulas remotas em caráter excepcional devido a

pandemia, foi algo que transmudou todos dos seus confortáveis e cômodos lugares

para o novo, como algo incerto e sem o domínio de uma técnica que seria utilizada

para o ensino. Foram várias e longas reuniões para que pudéssemos nos familiarizar

um pouco mais destas ferramentas e, assim, alcançar o aluno cumprindo com o

cronograma estabelecido até então.

Com o passar dos dias, das semanas e a continuidade da situação de isolamento,

de interrupção das atividades, do ‘não voltar ao normal’, que ficou mais clara a

necessidade de partirmos para uma nova modalidade de ensino. Após um período de

recesso escolar, o qual compreendeu a antecipação das semanas de férias do mês de

julho, prática esta oficializada de acordo com as prescrições do decreto estadual nº

509, resolveu-se por continuar as atividades no modo ‘remoto’.

Mais uma vez surgem agudos questionamentos que, por conseguinte, consomem

horas intermináveis envoltos em tentativas de encontrar uma solução ou, então, receber

uma iluminação para a mudança que estava ocorrendo. Como serão as aulas no modo

on-line (como definiu-se, a partir de então, a modalidade de ensino)? Conseguiremos

contemplar e adentrar no conteúdo como o fazíamos nas aulas presenciais ou, então,

simplesmente faremos de conta que o aluno aprendeu e, nós, acreditando ter ensinado?

Não será simplesmente uma aula em que o professor irá proferir o seu discurso,



73

demonstrando o quanto sabe e o aluno, assiste a tudo preocupado tão somente em

confirmar que participou daquela aula? Vamos nos fantasiar e fazer alguns

malabarismos para chamar a atenção não somente do aluno, mas também daqueles que

acompanham as aulas juntos dele?

Sabemos que todos estes elementos são parte de um conjunto de organização

institucional e, além disso, do que entendemos como parâmetros do Estado e, por

conseguinte, não podermos nos desvencilhar do que são as determinações legais.

Muitas das vezes somos absorvidos por uma funcionalidade de atividades, isto é, a

responsabilidade pela qualidade da educação orienta a ação em vista de resultados

mensuráveis que, em suma, problematizam uma outra questão: estamos suscitando

realmente o conhecimento no e pelo aluno ou, simplesmente, devemos cumprir nossas

metas (conteúdos programáticos) como o verdadeiro resultado que caracteriza a

educação? Murcho (2002, p.10) ao considerar a necessidade de afastar do ensino a

função meramente burocrata, afirma ser necessário mostrar, discutir ideias são

atividades compensadoras e elementos fundamentais para que a sociedade vença os

desafios com ideias novas e criativas, inteligentes e diferenciadas. Perante tal

provocação nos identificamos como que paralisados, presos, engessados aos elementos

formais do ensino que, na grande maioria das vezes e não somente no período de

pandemia, fazem com que o professor oriente a sua prática tendo como principal

preocupação, cumprir o que foi determinado e estabelecido. Seria este o novo rumo

que daríamos ao ensino? Estaríamos pura e simplesmente focados em transmitir o

conteúdo previsto e determinado para aquele nível, cumprindo datas e nos tornando em

meros remetentes de e-mails e mensagens outras encerrando, desta forma, a missão de

educar?

A invisibilidade do vírus, isto é, o modo de contágio e as infindáveis

recomendações sobre os cuidados básicos e necessários para se evitar o contágio,

fizeram com que nosso colégio silenciasse. Como foi necessário realizar muitas das

atividades remotas na escola, visto não se ter um ambiente propício em casa

(voltaremos a comentar um pouco mais sobre esta situação posteriormente), a cada ida

à escola a experiência era a de que uma das exigências mais cobradas dos alunos, o

silêncio, era o que mais incomodava e deixava-nos angustiados por não estar em sua

companhia. As risadas, as brincadeiras, as perguntas que faziam o professor divagar

por outros campos do conteúdo, relaxando um pouco da rotina, não mais se faziam

presentes. A cena era surreal: o professor, chegando à escola, sem alunos. É



74

importante destacar aqui, contextualizando com este fato, que não queremos abolir, de

forma alguma, a experiência do silêncio. Este também é um elemento essencial para a

filosofia. Nossa realidade está extremamente focada na ideia de uma valoração do

barulho associado ao fato do ativismo e da produção e, de outro lado, o silêncio

ensurdecedor como algo que pesa aos ouvidos. Segundo Correa e Coelho (2016, p.3)

há evidente diferença entre o ato da fala e a produção de sons e ruídos, ao passo que o

pressuposto de falar e escutar demais, não se permite o tempo necessário para processar o

sentido sobre o que é proferido.

Como foco da nossa atenção, ao aportamos para a realidade do silêncio não

como algo natural ou que serviria como elemento de construção de uma linguagem

mais adequada, o isolamento e o distanciamento, fizeram com que ainda mais se

distanciasse também as pessoas e o contato entre elas. Tínhamos a possibilidade do

ensino remoto emergencial que, nas mais árduas e intensas tentativas, esclarecia o fato

de que não estávamos refletindo o silêncio e, portanto, refletindo todo o universo da

linguagem uma vez que é nela que ele se manifesta (CORREA; COELHO, 2016, p.4),

mas estávamos sendo compelidos a incontestável realidade da ausência como a única

certeza palpável neste período.

Outro elemento importante a destacar foi a ausência da companhia dos colegas

professores. As conversas nos momentos de intervalo que ventilavam novas ideias; as

risadas e os momentos sérios que representam a vida daqueles que, inevitavelmente,

estão com o olhar atento às necessidades, sucessos e frustrações de seus alunos,

também silenciaram. Foram invitados a permanecerem longe do público com o qual

estavam habituados a estar grande parte do dia; muitos afirmam ser como que uma

segunda família, pois passam longas horas dos seus dias no ambiente escolar. Há quem

afirma ser possível manter o contato, por meio de mensagens e até reuniões virtuais.

Porém, o que se percebeu foi o lento, mas contínuo, entristecer e emudecer de quem

mais se espera que fale, que argumente, que questione, que provoque o desejo por

conhecer o novo. O entusiasmo, a novidade, o pulsar de novas perspectivas foi, aos

poucos, sendo substituído pela invisibilidade, pela ausência e pelo distanciamento. O

dia 18, dia do início de um novo ciclo no qual, acima de tudo, se evidenciou que a

garantia e a segurança que se depositam em metas e planejamentos, simplesmente se

esvai com aquele elemento estranho, desconhecido e invasivo que faz da escola uma

mera estrutura física sem vida e sem sentido. Um dia que registra uma página

inesquecível na história e na vida de todos os envolvidos no cessar das atividades em



75

virtude da pandemia.

3.1.2 A nova realidade se apresenta para o professor: ensinar à distância

'Precisamos nos adaptar para dar continuidade às nossas atividades'. Esta frase tornou-

se como um lema e, certamente, foi uma das frases mais ditas, ouvidas e meditadas no início

do período pandêmico. Foram vários os momentos em que professores e coordenação se

reuniram a fim de buscar um modo mais propício para a realização das chamadas 'aulas

remotas' ou o 'ensino à distância'.

Em uma das anotações realizadas no início deste novo modelo de ensino, ficou

registrada as seguintes perguntas: 'estamos preparados para este novo modelo proposto?

Como será ensinar sem estar na presença dos alunos’? Fomos incentivados a adentrar num

campo em que, na maioria das vezes, nossos alunos estão habituados a utilizar como meios de

distração e, tendo uma infinidade de produtos atrativos, deveríamos chamá-los para

aprofundar conceitos como 'a priori' ou então 'o racionalismo e o empirismo', falarmos do

existencialismo , da ética e da moral, das teorias contratualistas e outras teorias políticas de

modo que eles entendessem que não estávamos simplesmente cumprindo um cronograma

previsto e programado. Estávamos cientes de que, diante da realidade de outras escolas

(principalmente escolas públicas e/ou interioranas) contávamos com uma estrutura de

recursos digitais já predispostos para a realização de atividades remotas. Isso seria, de modo

particular, o diferencial que nos colocaria mais próximos de superar as barreiras do

isolamento, distanciamento e, por conseguinte, da impossibilidade do ensino presencial. Do

outro lado estavam os alunos com recursos e uma estrutura também adequada para o que se

avizinhava. Mas a pergunta ainda persiste: ‘essa viagem para o mundo do ensino remoto nos

levaria realmente ao destino planejado’?

O primeiro aspecto a ser destacado é, precisamente, o fato de estarmos construindo um

prédio sem termos a confiança de que suas bases estavam realmente bem postas, sólidas e

sustentariam o peso. De modo mais claro: passávamos de uma forma de ensino tradicional,

que até então se considerava como sólida e estável, para um novo modo, o qual exigiria de

ambas as partes, professores e alunos, um novo horizonte de compreensão sobre o que é o

ensino e qual o alcance da educação diante dos fatos. Poderíamos utilizar os mesmos métodos

tradicionais simplesmente adaptados ao sistema online ou em menos de duas semanas

(período entre o fechamento das escolas até a retomada das atividades remotas)

conseguiríamos nos organizar para, então, atendermos as exigências que batiam na nossa



76

porta?

Muitas incertezas diante de uma única certeza: é preciso continuar com o ensino, mas,

agora, a partir de um novo lugar (um novo espaço). Nossas atividades deveriam contemplar

tanto a necessidade do aluno, quanto os interesses da instituição e, o que não se pode olvidar,

o anseio por fazer do ensino da filosofia uma maneira diferente de ver a realidade. Em muitos

momentos nos questionávamos quanto a todos os ideais arquitetados em torno do Ensino de

Filosofia pois, afinal, estávamos em plena atividade de pensar o como e o porquê do Ensino

de Filosofia e, abruptamente, nos víamos cerceados por uma realidade totalmente impensada

ou inimaginável. Tudo planejado, pensado e organizado em vista de um espaço, um lugar no

qual seria possível fazer da sala de aula um pequeno laboratório de ensino e, posteriormente,

desenvolveríamos toda uma escrita a partir das experiências vivenciadas naquele lugar e com

os alunos. Contudo, foi a aridez do isolamento e da distância que prevaleceu sobre todos estes

planejamentos. Foi o momento de tentarmos alcançar o aluno de tal modo que este pudesse

realmente adentrar nos campos do pensamento filosófico de modo diferente, inesperado e

totalmente impensado para o momento.

Diante deste panorama estávamos perplexos pelo começo de um novo ciclo que não

fazia parte do nosso programa de aprendizado acadêmico: podemos ensinar filosofia no modo

à distância? Fomos movidos e incentivados a pensar que tanto os alunos como os professores

estariam conscientes desta realidade e, por conseguinte, se esforçariam por fazer o seu melhor

para que no fim de tudo, os objetivos fossem alcançados. Há, contudo, um fator particular a

ser analisado neste instante: como dimensionarmos os reais resultados de um ensino no qual,

unicamente, se objetivava a conclusão de um ano com os conteúdos em dia e os

compromissos assumidos com os pais fossem cumpridos? Estávamos realmente focados no

que é a escola, isto é, o tempo livre para refletirmos, para adentrarmos em um mundo novo a

ser descoberto ou, simplesmente, seríamos mais uma classe de trabalhadores (trabalhadores de

educação, conforme já apontamos anteriormente) que continuaríamos nossas atividades tendo

em vista metas e objetivos estabelecidos no início do ano letivo? O tempo utilizado com as

aulas no modo remoto, com a exposição virtual do conteúdo, pode ser entendido como o

essencial do processo de ensino ou, de modo mais amplo, de educação?

Neste tópico apontou-se a perspectiva de uma ‘nova realidade’ como elemento

constitutivo da vida tanto do professor quanto de seus alunos. Esta novidade só foi encarada

como possível porque já pairava o entendimento de que muitos de nós estamos habituados

com o que hoje se define como convivência à distância. Tal expressão é reflexo dos meios e



77

recursos utilizados para transpor barreiras como a distância ou a impossibilidade da presença

em determinado local. Esta prática já vinha sendo praticada pelas grandes empresas e seus

administradores que, em vista da contenção de despesas e com o intuito de economia de

tempo, estavam já fazendo o que se definiu de home office.

Mas, o que para alguns era uma prática factível e producente, para nós tornou-se uma

incógnita. Poderíamos pensar em convivência e ensino remoto como algo equivalente ou

substitutivo da forma como era realizada até então? O que se via eram videoconferências,

lives, imagens, sons e áudios como tentativas de despertar a atenção ou, então, prender a

atenção dos alunos para o conteúdo que se deveria passar. Em muitos momentos nos

surpreendia o entusiasmo e empolgação de nobres colegas adaptavam-se com personagens ou

reproduziam figuras cômicas com a finalidade de trazer para junto de si a atenção e a resposta

dos alunos. Enfim, uma gama de novidades que representam um pouco desta realidade que,

até então, se imaginava assimilada por todos, mas que, de outro modo, constatou-se que

simplesmente migrar para um ambiente virtual não seria simplesmente adaptar a sala de aula

presencial para a sala de aula no ensino remoto. Além desta triste e frustrante constatação, a

de que não estamos preparados para fazer do ensino um simples espaço de cinquenta minutos

onde o professor deve prender a atenção do aluno e este deverá corresponder de acordo com

as expectativas da instituição, também no salta aos olhos o seguinte questionamento: qual é o

real motivo do ensino remoto? Por que insistirmos numa tática que nos trazia mais dúvidas e

incertezas? Seria o fato de que devemos cumprir um conteúdo previsto como sendo a

principal e, muitas das vezes, a mais importante face da educação? Ou a gravação de

videoaulas e o envio de e-mails com o objetivo de concluir o que está na apostila? Mais uma

pergunta: estávamos construindo o ensino ou devíamos preencher o tempo e as horas dos

nossos alunos para contentar os pais?

O leitor nos faz uma indagação neste momento: foi proposital ou um mero acaso que

cada um dos parágrafos anteriores terminou com uma interrogação? Teremos uma resposta, a

famosa frase: ‘há uma luz no fim do túnel” ou, então, permaneceremos com as dúvidas e sem

uma resposta? Ao que podemos responder, de uma maneira muito serena e singela, que, neste

momento, as perguntas são mais importantes que as respostas. Quem sabe estas e muitas

outras perguntas, dúvidas, incertezas sobre o que estamos presenciando, sirvam-nos para

perceber que o modo como estamos construindo nossas salas de aula presencialmente também

necessite ser repensado, reavaliado, rediscutido, pois o fato de constatarmos que fazer a

transposição de uma sala de aula presencial para uma sala de aula virtual no abriu os olhos e

fez ver que estamos, quase cotidianamente, preocupados em cumprir metas e preparar os

alunos para o vestibular, para um concurso ou a prova do ENEM.



78

Parece-nos claro que o único protagonista neste processo é o conteúdo. Eis porque,

caro leitor, trazemos muitas perguntas e poucas respostas. Elas podem nos mover para uma

compreensão diversa do modo como entendemos educação ou, simplesmente, servirão como

mera constatação de mais uma estrutura enrijecida, engessada que, comodamente, deverá ser

perpetuada para que se alcancem os níveis básicos exigidos por instituições que normatizam e

abalizam o quê e o quanto pode ser considerado como ensino/educação.

Podemos propor uma orientação acerca do que se pode pensar sobre a educação

remota emergencial, conforme acima definimos. Muitas tentativas de se organizar e pensar a

sala de aula de forma a oferecer elementos consistentes ao aluno. Conforme Santos, Carvalho

e Pimentel (2016, p.24), é possível de se conceber educação on-line para

[...] promover a (co)autoria do aprendente, a mobilização da aprendizagem crítica e
colaborativa, a mediação docente voltada para interatividade e partilha, traz a
cibercultura como inspiração e potencializadora das práticas pedagógicas, visa a
autonomia e a criatividade na aprendizagem.

Conforme esta visão, se depreende a possibilidade de idealizar a aprendizagem

utilizando-se das ferramentas virtuais, tendo em vista que estas são as que se apresentam

como os recursos disponíveis para o momento. Poderíamos dizer que se tornou como uma

panaceia para os males causados pelo vírus, no ensino, no início da segunda década do

segundo milênio. Contudo, mais do que simplesmente propormos uma aprendizagem técnica,

precisamos fixar nosso olhar nos agentes desse processo e aqui, de modo particular aqui, no

professor. O que se apresenta diante dele é uma realidade intangível, não comensurável, de

inúmeras ‘ferramentas’ (citamos aqui alguns termos que foram, aos poucos, sendo a nova

linguagem cotidiano do professor, definidos como ferramentas: google meet, google docs,

google formulário, google apresentações, ambiente virtual, sala google, entre outros não tão

frequentes quanto os citados), que podem ser utilizadas durante suas exposições ou como

formas de controle e vigilância ou simplesmente para efeitos de comprovação da presença e

participação do aluno na ocasião do horário da aula.

É de grande surpresa e espanto o modo como todos estes aparatos tecnológicos

passaram de um estágio puramente experimental para se tornarem o mecanismo de ensino.

Não é por acaso que, naturalmente, aparece a expressão ‘mecanismo’ pois, perante todos estes

meios virtuais e tecnologias, já utilizadas em abundância no âmbito de mercado e

administrativo, o professor torna-se como o ser que adentra a esta realidade com a obrigação e

o dever de cumprir sua tarefa de ensinar. Não seria muito dizermos que, em síntese, as

perguntas que fizemos nos parágrafos anteriores deveriam ser respondidas, simplesmente, por



79

meio da adaptação do professor a estes recursos e, por conseguinte, caberia a ele a missão de

superar as barreiras impostas por este momento do ensino remoto.

“Professor: você é capaz!”; “professor: a tua missão é incrível!”; “professor: o teu

conhecimento não pode ficar enclausurado. ‘Compartilhe!”; “professor: tua meta é levar os

alunos a superarem este grande desafio!”; “professor: nossa escola e nossos alunos precisam

de você. Não nos abandone neste momento tão desafiador!”. Alguns jargões que se tornaram,

ao nosso ver, simples meios de fazer com que a consciência do professor fosse moldada pela

urgente necessidade de adaptação e utilização dos meios disponíveis para o que se configura

como o ensino em tempos pandêmicos. Trazemos, neste momento, o desabafo externado por

um colega de ensino que, ao se encontrar imerso em toda a esta realidade, disse: ‘a pandemia

nos fez, ainda mais, instrumentos e não pessoas. O ato de ensinar se tornou o tão somente ato

de utilizar ferramentas que, cada vez mais, nos distanciam e nos pressionam a ser atrizes e

atores num palco em que estamos sós, fazendo de conta que apresentamos a mais bela peça

teatral sem os expectadores’27.

3.1.3 Novas ferramentas, novos espaços de sala de aula: o tradicional com uma nova

roupagem?

No tópico anterior foram mencionados alguns instrumentos (muito comumente

também definidos como tecnologias) ou, então, ferramentas que, indiscutivelmente, passaram

a fazer parte do cotidiano da vida do professor. Muitos foram os momentos em percebíamos o

quanto era necessário se atualizar para que o uso de tais mecanismos e tecnologias fossem

maximamente aproveitadas. Inclusive, no que tange o Ensino de Filosofia, uma aguda e

contumaz pergunta pairava sobre nossos ideais: o que devemos fazer para tornar mais atrativo

o conteúdo de filosofia? Este questionamento estava latente pois estávamos calcados sob

normas, orientações que nos acuavam tanto atingir os objetivos estabelecidos nos planos

nacionais de educação, quanto para satisfazer os desejos de pais e responsáveis que exigiam

que o ensino continuasse no mesmo ritmo como era feito no modo presencial. Com o passar

dos meses e, junto com eles, também se exauria a esperança do retorno. O que estava claro: a

certeza de que não voltaríamos mais no modo presencial. Em muitos momentos

surpreendíamo-nos com a afirmação: ‘este ano será um ano perdido e totalmente improdutivo

para a educação’.

27 Não será revelado o nome de quem fez a afirmação pois foi um pedido feito logo após a solicitação de
permissão para inserirmos em nosso texto seu desabafo sobre a situação.



80

Para quem sabe, acalmar um pouco os ânimos, algumas normativas foram

oficializadas com o intento de orientar o andamento das atividades. Pareceu-nos muito

distante da realidade que encontrávamos, mas tornaram-se os conhecidos amparos legais para

sustentar o que se optou como tática de condução das atividades. Diante das incógnitas e

dúvidas acerca deste andamento das atividades, estávamos compreendendo muito bem o que

representa a sabedoria popular com a expressão: ‘um cego guiando outro cego’.

A seguir temos um recorte de orientação da Comissão de Educação Básica de Santa

Catarina do art.3º da resolução 009, a qual dispôs sobre o regime especial de atividades não

presenciais no sistema educacional de Santa Catarina.

Os objetivos de aprendizagem a serem alcançados pelas atividades não presenciais
são o núcleo principal que define todo o processo de ensino aprendizagem. Eles
devem estar em consonância com o currículo, a proposta pedagógica e ou plano de
ensino da disciplina/componente curricular. As metodologias, práticas pedagógicas
ou ferramentas não presenciais a serem utilizadas constituem-se na forma como
o professor pretende realizar as atividades, a fim de que os objetivos de
aprendizagem sejam alcançados. Devem estar alinhadas ao disposto no art. 3º,
inciso III da Resolução CEE/SC nº 009/2020, que indica, entre outras formas de
trabalho: videoaulas, conteúdos organizados em plataformas virtuais de ensino e
aprendizagem, redes sociais, correio eletrônico, outros meios digitais ou que
viabilizem a realização das atividades por parte dos estudantes, contendo,
inclusive, indicação de sites e links para pesquisa. Podem ser considerados aqui
materiais didáticos e/ou orientações na forma impressa para dirigir a aprendizagem
de estudantes que porventura não possuam acesso a plataformas digitais. (grifo
nosso). (SANTA CATARINA, 2020)

Pareceu-nos evidente que, de modo muito claro e objetivo, estavam sendo transmitidas

aos professores as mais alvissareiras notícias de autonomia, liberdade de ensino e recursos

necessários para que se cumprissem o que se estabeleceu, tanto em nível estadual quanto

federal, como objetivos de aprendizagem bem como do seu alcance. Contudo, o que de fato se

evidenciava era a tremenda teia tecida em torno do que se entendeu como educação até aquele

momento e as fragilidades expostas de um modelo tradicional de ensino que se tentou, a todo

o custo e de toda maneira, migrar para uma espécie de ensino do ‘faz de conta’. O que se leu

acima, sobre plataformas virtuais de ensino, correios eletrônicos, redes sociais e outros itens

que, em determinados momentos sequer o professor ou o aluno, não sabiam o que é, nem

muito menos, como utilizarem determinados recursos, fez com que o ensino fosse meramente

protocolar e envidado para o caminho do cumprimento de prazos e conteúdo.

Há que se considerar aqui também outro aspecto relevante neste emaranhado tão

difuso e complexo de ensino remoto. A mudança drástica do lugar, do espaço físico, para que

acontecessem as aulas. Todos os recursos que até então tínhamos de uso diário, frequente, se

dissolveram diante dos nossos olhos e, cada vez mais, estavam distantes de nós. Neste



81

momento, nos víamos como um jangadeiro que sabia perfeitamente o percurso que deveria

fazer, porém sem contar com o que ele mais utilizava para tal atividade, os remos. Podemos

comparar tal utensílio com a sala de aula, o quadro, o giz ou o marcador, as carteiras e o

espaço onde o professor se movimentava durante suas aulas. Tudo isso desaparece,

inesperadamente e sem um aviso, para, no seu lugar, se ter um computador, um fone de

ouvido, uma mesa ou escrivaninha e um quarto ou uma sala em casa. Muitos foram os relatos

de adaptações e mudanças que foram necessárias em vista do que estava acontecendo neste

momento. Eram necessárias estas alterações porque, até então, a possibilidade do ensino fora

do espaço escolar era uma ideia sequer cogitada ou, podemos então dizer, impensada. Mas o

compromisso e a obrigatoriedade com a continuidade das atividades nos fizeram levar a

escola para casa; a ‘sala de estar’ com a família, com os amigos convidados tornou-se a ‘sala

de estar’ com os alunos no horário normal de aulas e, nas horas vagas, de se estar com

apostilas e materiais que faziam sempre recordar que o lar havia se tornado uma extensão da

escola.

Do outro lado da linha ou, então, do outro lado do computador estava o aluno.

Também envolto em uma situação totalmente atípica e, por si só, inexplicável. Vários foram

os momentos em que o aluno se via acompanhado de um irmão que estava interessado nas

brincadeiras ou piadas contadas pelo professor; em outros instantes precisava demonstrar

seriedade e comprometimento pois estava acompanhado de um responsável e, portanto,

pressionado e entender o conteúdo e a fazer todas as atividades; não poucas vezes também

ocorriam situações inusitadas que, depois, virariam motivos para chacotas, situações

vexatórias: colegas e professores presenciavam-no dormindo no desenvolvimento da aula,

testemunhavam uma repreensão por não ter arrumado o seu quarto ou então cumprido uma

tarefa que lhe fora incumbida; estas foram as mais comuns, dentre as muitas situações

vivenciadas pelo fato de que tanto professor quanto o aluno estavam deslocados, realocados

em espaços e ambientes que não lhes despertavam a concentração, o interesse e os anseios

para o estudo. Não esqueçamos de que as distrações também eram muito mais constantes:

‘professor, estou comendo uma fruta durante a aula’; ‘agora pouco peguei um pacote de

salgadinho para comer enquanto assisto a aula’; ‘minha mãe acabou de trazer um chocolate

quente para mim’. Um cotidiano de ambiente ferial e/ou de dias de folga, como sábado,

domingo ou feriado que passaram a ser constante na vida acadêmica.

Em meio a este emaranhado de situações existenciais vistas e vividas das mais

diversas formas, pesava-se sobre os ombros as incumbências legais de caráter pedagógico

institucional que, claramente, atribuíam a necessidade de uma orientação dos estudos e do



82

ensino como se estivéssemos em um regime já adaptado e, no qual, todas as perguntas já

haviam sido respondidas. Trazemos aqui um item da Portaria n.924 do mês de abril de 2020,

que no artigo 8º estabeleceu o seguinte:

Nos planos de aula, o Professor selecionará objetos de conhecimento e conteúdo,
habilidades e competências a serem desenvolvidos durante o regime especial de
atividades escolares não presenciais, conforme Resolução CEE/SC nº 009/2020 e
Parecer CEE/SC nº 179/2020, contemplando:
I - Objetivo de aprendizagem a serem alcançados ou habilidades a serem
desenvolvidas;
II - Metodologia, práticas pedagógicas ou ferramentas não presenciais a serem
utilizadas;
III - Carga horária correspondente a matriz curricular;
IV - Data ou período de realização das atividades;
V - Forma de registro da frequência do aluno, e;
VI - Critérios, instrumentos e formas de avaliação. (SANTA CATARINA, 2020).

Na portaria citada encontram-se as várias atribuições cabidas a todos os envolvidos

com a educação, neste período em que as atividades presenciais foram suspensas. Pinçamos o

artigo 8º justamente para atermos nossa atenção aos aspectos extremamente técnicos e,

podemos até ousar em dizer, burocráticos, nos quais a precípua missão de educar seria

estabelecida em ambientes totalmente alheios a todas as situações vivenciadas tanto pelo

professor quanto pelos alunos. Lembramo-nos aqui de uma aula sobre os projetos de iniciação

ao mestrado na qual nosso professor nos alertava para as diferentes formas de se construir

uma filosofia: podemos muito bem observar os filósofos que constroem suas altas filosofias,

sentados em suas cátedras universitárias no conforto de uma sala em que só ele e seus livros

existem; de outra forma, encontramos aqueles que expurgam suas ideias no cotidiano de uma

existência sofrida, de perseguição ou, até mesmo, em cárceres. Levamos esta mesma

comparação para as inúmeras atribuições imputadas ao professor, no texto citado:

metodologias; habilidades a serem desenvolvidas; avaliações e seus critérios e métodos...

Tudo muito bem idealizado. Porém, ficou ainda mais tangível a distância que existe entre tais

princípios norteadores e, do outro lado da letra, a história e a vida do aluno e de seu professor.

Estes preocupados em encontrar um lugar onde o wifi da casa funcione melhor para responder

a chamada, para assistir a aula. O professor preocupado se os alunos estão conseguindo

visualizar a transmissão da aula; em saber se chegou até o aluno a informação de que, na

próxima aula, será necessário realizar uma avaliação do conteúdo. Ou, então, quando foi

necessário interromper uma aula sobre a filosofia política para atender o vendedor de laranjas

que, insistentemente, chamava no portão de casa em meio aos latidos ferozes dos cachorros

que alertavam alguém estranho no seu habitat. Poderia parecer cômico, ou virar um enredo de



83

filme para entreter as pessoas com as situações mais engraçadas, mas aquilo era o cotidiano

da sala de aula do professor e seus alunos que presenciavam tudo aquilo admirados, muitas

vezes, por descobrirem que o professor também tinha animais de estimação, que o professor

também tinha dificuldades no acesso aos recursos de informação para transmitir sua aula.

No resumo estávamos como que imbuídos dos mais sinceros propósitos de cumprir e

fazer valer os objetivos propostos pelas diretrizes estabelecidas para a educação. Porém,

ninguém havia dito para nós que nossa casa tornar-se-ia como que uma extensão da escola;

nossos lares como um escritório de onde se despachavam conteúdos como se fossem

documentos enviados para aqueles que já estavam aptos a recebe-los, assimilar e devolver

todas essas informações, com o compromisso de cumprir as etapas da educação.

3.1.4 Uma escola entre as demais: tentativas de retorno, impedimentos no retorno. Educação

avançada?

De tudo o que descrevemos até aqui, das experiências vivenciadas no transcorrer dos

meses em que se deu continuidade às atividades da educação remota, falta-nos ainda um

aceno importante para a realidade de algumas escolas que, no afã de voltar com o ensino

presencial tanto pelas necessidades e fragilidades expostas pela educação remota quanto

(talvez aqui o que mais se cobrou, onde mais houve pressão) dos pais e responsáveis exigindo

que a escola voltasse com suas atividades presenciais.

O retorno com as aulas, no modo presencial, era uma questão de necessidade e um

bem para nossos alunos ou deveríamos voltar porque é um dever contratual? Muitas

discussões, consultas a regulamentos e decretos, foram empreendidas em vista de buscar

elementos que possibilitassem, legalmente, o retorno à quase normalidade. Não podemos

considerar a normalidade como um todo, pois sempre se deixava claro nos comunicados e

avisos transmitidos aos alunos e responsáveis, que se eles não tivessem em condições de

retornar porque apresentavam sintomas ou não se sentissem seguros com o retorno, poderiam

continuar estudando no modo remoto.

Há que se mencionar aqui outro elemento que permeou toda esta discussão tanto em

âmbito municipal, quanto estadual e/ou federal: a questão de considerar a educação como uma

atividade essencial. Esta discussão pareceu ser motivada por diversos aspectos: pressão

política por parte dos ‘arautos’ representantes do povo que, de modo enfático, defendiam a

necessidade do retorno não pela educação em si, mas, sim, como uma necessidade de

manutenção das atividades, do sistema e da economia em vista das estruturas gestadas ao



84

redor da educação; as várias alegações do sistema privado de educação que se via pressionado

a manter as atividades e, ao mesmo tempo, tendo que barganhar com os mantenedores as

melhores condições de pagamento e/ou reduções de valores da mensalidade (vimos, em

determinados momentos, intervenções judiciais exigindo a prestação de serviço em vista das

obrigações acordadas)28; o governo que se debatia entre a exigência de uma solução imediata

para o problema de saúde pública e, concomitantemente, a alegação de que toda esta situação

era fruto de conchavos, arquitetações políticas contrárias que viam a possibilidade de

popularidade e, até mesmo, de desmoralização e incapacidade continuar no comando do país.

Destacada esta situação, é mister deixar evidente que nosso objetivo não é discutir,

aqui, elementos legais ou formais sobre o retorno ou não das aulas presenciais. Nosso olhar se

dirige justamente para aqueles que são os expectadores envolvidos nesta trama. Os alunos

simplesmente faziam o que era solicitado, quando muito, um pouco além do que foi pedido

em virtude de algum interesse particular no assunto ou porque era um conteúdo recorrente em

vestibulares ou ENEM. Eram vistos de longe, de modo virtual e todas aquelas mudanças

físicas, de comportamento e relacionamento com os colegas passavam simplesmente pelo

imaginário dos professores.

Do outro lado do computador estavam os agentes da educação que se dividiam entre a

insegurança, o medo, a incerteza e as dúvidas sobre a continuidade do ensino e, como se não

bastassem estas dúvidas, estavam envoltos em um emaranhado formado por interesses

políticos e econômicos de um sistema que alega a necessidade da continuidade de atividades

para que a economia não venha a morrer. Em muitos momentos estavam na mira de críticas

ácidas e corrosivas de quem, simplesmente, considera que eles estão agindo com fraqueza e

debilidade por não se posicionarem a favor do retorno das aulas presenciais; em outros

momentos surgiam comentários que, se tornaram motivo de intermináveis discussões via

meios virtuais. Pareceu-nos claro a relativização de temas basilares por meio das mídias

sociais, quando todos afirmam saber de tudo e estão de posse da mais consagrada verdade

inquestionável. Nos ajuda a aclarar esta ideia a consideração de Stadler (2020) acerca dos

temas de discussão nas redes sociais no âmbito de toda esta situação pandêmica,

O rebaixamento do já rebaixado, a imbecilização plena e completa de assuntos
relevantes para o bem comum, o ataque frontal a instituições históricas e consagradas
por suas conquistas científicas e humanas, o negacionismo histórico, o cinismo

28 Seguem alguns links que remetem à discussão sobre o referido assunto:
www.tjam.jus.br/index.php/menu/sala-de-imprensa/2740 (acesso em junho de 2021);
www.tjmg.jus.br/portal-tjmg/noticias/justica (acesso em junho de 2021);
www.migalhas.com.br/arquivos/2020/6/097F5A48E4AB2B_decisaoreducaomensalidadesTJSC.pdf (acesso em
julho de 2021). São alguns exemplos que podem corroborar nossa consideração.



85

enquanto postura política, o esfacelamento de frágeis conquistas no campo dos
direitos humanos, a naturalização de discursos racistas, homofóbicos e machistas, a
absoluta ausência e ineficácia de uma chamada oposição, “memes” e mais “memes”
que provocam um riso imediato e nada mais, partidarismos envoltos até mesmo em
desejos de bom dia, a propagação diária de notícias falsas, a desinformação, a
aceitação de limites culturais impostos por uma indústria interessada em divulgar um
aparato (in)formativo raquítico, ameaças de morte, xingamentos enquanto ferramenta
de debate, empresas especializadas em divulgar notícias falsas e alimentar a
irracionalidade coletiva, a passiva aceitação de um vocabulário sem memória
histórica. (STADLER, 220, p.80)

Tais realidades foram, aos poucos, constituindo o palco da vida de professores e

alunos que, em determinados momentos se viam como personagens e agentes desta peça e, na

grande maioria das vezes, simplesmente como expectadores que assistiam a tudo sem poder,

sequer, vaiar ou aplaudir, pois, minimamente eram enxergados como os principais

interessados em todas estas discussões. O que restou, em certos momentos, foi um desabafo

com um colega ou companheiro de profissão; uma postagem nas redes sociais demonstrando a

indignação e a revolta por toda esta situação; a procura por compensação na alimentação e na

bebida.

Passamos, portanto, por uma fase na qual todos os mais belos conceitos e as mais

puras verdades construídas sobre a educação foram, sumariamente, consideradas sob a

incógnita da afirmação se a educação deve ser considerada como uma atividade essencial em

tempo de pandemia e, por conseguinte, poderíamos voltar com as aulas presenciais. Nos

restou, mais uma vez, uma pergunta: todos os elementos constitucionais e institucionais que

afirmavam e ratificavam a necessidade premente do ensino, da educação, desapareceram ou

se esvaíram em vagas discussões sobre a essencialidade da educação em período da

pandemia? Estaríamos, novamente, regredindo às discussões sobre algo que, de comum

acordo, fora deliberado há muito tempo?

Em meio a todos estes fatos, nas fendas ou brechas deixadas por algum laivo de

possibilidade legal de retorno, foram várias as datas previstas para tentamos retornar com

nossas atividades. Foram momentos nos quais se mesclaram sentimentos de alegria, euforia,

entusiasmo e, ao mesmo tempo, a insegurança por parte de professores, alunos e demais

profissionais da educação em virtude da possibilidade de contágio e disseminação do vírus.

Em vista destas possíveis datas de retorno, foram necessárias várias instruções e

esclarecimentos para todos os envolvidos acerca dos cuidados básicos e necessários, pois

estaríamos voltando quando o nível de contágio pelo vírus, conforme informações, estava

muito alto. Foi oficializada a informação de que nossa escola investiu em aparelhos para aferir

a temperatura; em totens e dispenser para a utilização do álcool em gel; em treinamento de

colaboradores para a manutenção e higienização dos ambientes de uso coletivo; equipamentos



86

para a utilização das salas de aula com a possibilidade de ministrar-se aulas tanto no modo

presencial quanto no modo online, para aqueles que eventualmente não viessem para a escola;

investimento e muitas reuniões, inclusive com especialistas na área de infectologia, para a

divulgação aos alunos e pais, afirmando e confirmando a tranquilidade e a segurança para o

retorno.

Várias foram as experiências auferidas neste período. Em primeiro lugar nos

surpreendemos com a adesão dos alunos em voltar para a escola. A quantidade de alunos que

manifestaram a intenção de estar presencialmente foi muito menor do que a expectativa que

se gerou para o retorno. Pareceu-nos evidente a sensação de insegurança, medo e incerteza

por parte de muitos; ao mesmo tempo, aquela incógnita persistia: o aluno estava sentindo falta

do ambiente coletivo, da convivência com colegas e professores ou isto foi superado,

substituído, pela comodidade de estar assistindo a aula de casa, sem se preocupar em pedir ao

professor a permissão para ‘ir ao banheiro’ ou para fazer o seu lanche? Não tínhamos uma

resposta e nem muito menos a alcançamos, pois, nossas tentativas foram cerceadas

legalmente29 e ficamos dois dias com as aulas presenciais e, logo após, voltamos para o que se

fazia antes.

Destacamos aqui mais um fato interessante: quando retornamos estavam claros os

cuidados necessários, tendo em vista que era impreterível a necessidade de se evidenciar que

estávamos prontos, preparados para enfrentar o ensino, mesmo em meio a uma pandemia que

nos fez parar durante vários meses. Ficou claro, para a grande maioria, que a parte técnica

estava dominada: o uso de máscara, álcool em abundância, distanciamento tanto em sala de

aula, nos corredores e também nos momentos de intervalo, o rigor com os cuidados

protocolares para seguirmos todas as determinações exigidas pelos órgãos de saúde pública.

Contudo, em meio a toda esta parafernália, haviam pessoas envolvidas. Alunos, professores,

profissionais da educação que trilhavam o mesmo caminho, mas que traziam,

incontestavelmente, histórias de vida e experiências do período de isolamento, de tudo o que

já haviam vivenciado na pandemia, e nos faziam voltar a atenção para um protocolo que não

estava em nosso cronograma: como acolher e se aproximar, mesmo mantendo o

distanciamento, daquele que está por trás de uma máscara? Como entender os sinais

existenciais daqueles que, antes da pandemia, revelavam o seu encantamento ou

descontentamento de forma natural e espontânea e, agora, em meio a tantas situações

29 De acordo com a Portaria SES n.º 592 de 17 de agosto de 2020, ficaram impedidas as atividades não essenciais
em função dos níveis de risco de cada região. Sendo assim, nossas atividades sempre oscilavam entre as ‘cores’
da nossa região, isto é, de acordo com o nível de contágio era determinada a cor no mapa da região e, por
conseguinte, a restrição ou mesmo o impedimento das atividades elencadas na portaria do Governo Estadual.



87

conflitivas, poderiam continuar agindo como se estivessem diante de um celular ou

computador, aparentando estar atento e presente? Esse era um item que não se encontrava em

protocolos, em instruções de segurança ou nas regras básicas de retorno às aulas.

Nos sentimos como aqueles personagens épicos de filmes norte-americanos, em

véspera do dia 4 de julho: assustados com a presença do presidente dos Estados Unidos em

um ato heroico de entrega e abnegação pela pátria chegando ao ponto, até, de doar sua própria

vida para salvar a humanidade (diga-se de passagem: humanidade entendida como o povo

norte-americano). Isto é, sem entender como e por que isso aconteceu. O nosso assombro não

se deu porque encontramo-nos com o presidente do Brasil falando aos nossos alunos, como

que em um gesto de bravura e abnegação, mas, sim, o fato de estarmos diante de uma

rachadura ocasionada com o início da pandemia, do isolamento e, agora, havia se tornado

como que um abismo sem uma ponte que nos levasse de um lado para o outro. Esta distância

não ocorreu, simplesmente, por causa de um vírus ou da possibilidade de contaminação, mas

pelo fato de estarmos no ambiente em que antes a convivência e o ensino estavam sentados

em seus devidos lugares. Víamos e controlávamos tudo com uma inquebrantável clareza que

nos abalizava em dizer que tudo estava bem. Agora, porém, estávamos à mercê de

determinações judiciais e da cor do mapa de contágio da nossa região para podermos, ou não,

retomar ou continuar com nossas aulas presenciais. Dependíamos de quem, muitas das vezes,

enxerga o ensino como somente mais um elemento que deveria ser normatizado, conformado

e formatado aos padrões de segurança protocolar e, assim, fazíamos parte de uma grande

máquina que, mais dia menos dia, nos permitiria continuar porque estávamos cumprindo a

nossa função, isto é, a de ser uma atividade essencial para nossa sociedade.

Eis, portanto, o cenário que se vislumbrou durante o ano de 2020. Uma escola, várias

vidas envolvidas, educadores e profissionais da educação surpreendidos com atividades que

não faziam parte da sua grade curricular de ensino superior, mas todos com o desejo de voltar

à normalidade, sempre que esta fosse segura e consoante com os regimentos e protocolos

sanitários. Dia 3 de novembro foi o momento em que os alunos do último ano do ensino

médio puderam retornar, no modo presencial. Na semana seguinte, dia 9 de novembro,

voltaram os alunos do segundo ano do ensino médio. Porém, um imprevisto previsto:

pudemos permanecer até o dia 12 e, devido ao aumento abrupto de casos e a mudança da cor

do mapa da nossa região30, novamente paramos com nossas atividades e somente no dia 24 de

30 Conforme a PORTARIA CONJUNTA SES/SED nº 778 de 06/10/2020 foi orientado e normatizado o retorno
das atividades presenciais conforme o risco potencial de contaminação. Sendo assim, caso a região apresentasse
nível Alto (representado pela cor amarela), as atividades poderiam voltar gradativamente. Já nas regiões do



88

novembro é que conseguimos retornar com os alunos para, então, concluir o ano de atividades

em meados de dezembro.

Foram momentos em que a maior preocupação era a de voltar com as atividades

presenciais, mas, o mais importante, seguir criteriosamente e rigorosamente o protocolo de

orientação31 para o retorno das atividades. Nos víamos confinados a observação e a exigência

de todos cumprirem com tais normas e, em meio a todas estas prescrições, ensinar.

3.1.5 O professor: aquele que se expõe, escondendo-se

Kohan (2008) ao desenvolver sua reflexão sobre a filosofia e seu ensino, apresenta

Sócrates no momento do seu julgamento diante dos seus acusadores que podem também

representar três rivais potenciais do professor de filosofia (p. 25), tematizado no julgamento

como o ensino de Sócrates. São elas: a política, a poesia e a técnica. Segundo ele existe um

risco muito grande de o professor de filosofia se deixar seduzir pelas inúmeras possibilidades

que a política apresenta, principalmente a de uma projeção social com o intuito de transformar

a realidade, que se apresenta marcada por enormes problemas e dificuldades; tornar-se um

poeta também pode ser uma tentação para o professor de filosofia, pois a poesia é como que a

dimensão estética da filosofia; e, em terceiro lugar, a tentação da técnica que torne a filosofia

eficaz, produtiva até mesmo pela sua forma didática. Estas três tentações são representadas,

no julgamento de Sócrates, por Anito, Meleto e Licão, que representam três grupos sociais

que se confrontam com a filosofia socrática. É importante ressaltar que Sócrates não concebe

a filosofia como um saber, mas sim como uma relação com o saber a partir da qual uma série

de práticas podem desenvolver-se (KOHAN, 2008, p.22). Nos inspiramos nesta ideia para

iniciar este tópico em vista dos caminhos que, em muitos momentos, percorremos no Ensino

de Filosofia durante a fase da pandemia.

O que ficou claro para nós, neste ciclo de ensino remoto emergencial, é que fomos

submetidos a uma exposição para além das paredes da sala de aula. Nos tornamos como que

figuras ainda mais públicas do que já éramos. Quando estávamos em locais públicos, antes da

pandemia, eram os alunos que nos apresentavam para os pais dizendo ‘olha pai, ele é o meu

professor na escola’! Agora, não precisamos mais de apresentações porque tanto alunos

quanto pais e familiares sabem muito bem quem somos, pois nossas aulas foram não somente

Estado em que o nível de contágio fosse grave (cor laranja), ou gravíssimo (cor vermelha), as atividades
deveriam ser suspensas ou realizadas de modo contemplar somente o que se definiu como ‘reforço escolar’.
31 Segue o PLANO ESCOLAR DE CONTINGÊNCIA REFERENTE A PANDEMIA DO COVID-19 elaborado
já no mês e maio de 2020: w.w.w.colegiosjose.com.br/wp-content/uploads/2021/03/Plancon.pdf

http://colegiosjose.com.br/wp-content/uploads/2021/03/Plancon.pdf


89

assistidas pelos alunos como também por quem os acompanha em suas casas. O que nos

surpreendeu pois, em muitos momentos tínhamos uma suspeita cruel: a de que o professor

estivesse ‘falando, gesticulando, ensinando para ninguém’, pois apesar das várias formas de se

chamar o aluno para participar das aulas, ficávamos no vazio da ausência de respostas.

Mesmo assim continuávamos.

Esta dialética constituída pela não participação dos alunos em nossas aulas e, como

uma antítese a esta tese, o fato de sermos vistos agora não somente por alunos mas também

por seus familiares, nos endereçou para o âmago do debate que aqui queremos iniciar: o

professor não é mais simplesmente aquele que se dispõe a percorrer um caminho em direção

ao saber; deve, sim, ser ele o detentor do saber, do conhecimento e, ainda mais, o dispenseiro

deste saber, pois é isto que ele deve demonstrar para todos. Ficou evidente, em vários

momentos, que todos estávamos em uma vitrine sendo expostos e, inevitavelmente,

comparados uns aos outros. Começamos a entender que era o momento de transformar a

nossa aula em um produto que deveria ser consumido. Quanto melhor fosse a embalagem,

mais teríamos o prestígio e a consideração por parte de todos.

Eis o ‘tribunal socrático’ no qual nos encontrávamos: seja no âmbito do prestígio, da

fama e da projeção; ou quem sabe na forma erudita de se apresentar utilizando-se das mais

recentes técnicas de comunicação e animação; utilizando-se de um estilo mais largado (na

expressão dos alunos) ou por meio de jogos virtuais, estava lá o professor como que um ser

sagrado e consagrado pronto para fazer de seus alunos mestres do saber. O perigo de se

arrogar o direito de conhecedor de todas as coisas, o mestre que subjuga os seus sequazes com

a ideia da superioridade e do elemento dominante do conhecimento. Podem-se abrir as janelas

da certeza e do domínio sobre ela, esquecendo-se da lição primaz de Sócrates sobre a

ignorância, ou seja, que é admitindo a ignorância que se é capaz de alcançar a proximidade da

sabedoria, ‘a ignorância pode ser a afirmação que torna possível o saber, o pensamento, o fim,

uma vida digna para todos os seres humanos’ (KOHAN, 2008, p.27) e não ser, simplesmente

a negação do saber.

Nos surpreende, por conseguinte, as possibilidades encantadoras que se achegavam

aos ouvidos, como belas canções de sereias, dispostas a solapar a vida daqueles que, agora, se

tornaram figuras icônicas, balaústres de um conhecimento vendido, comercializado de modo

virtual, para além das paredes e carteiras de uma escola. A necessidade do ensino à distância

fez com que o professor se visse diante dos mais sedutores caminhos de projeção, de

demonstração do saber ou simplesmente do domínio da técnica.

Podemos comparativamente afirmar que os oponentes de Sócrates, à semelhança da



90

pólis grega, o cercaram prontos para limitar a sua linguagem e seu modo de ensino totalmente

contrários aos que ele mesmo ensinava. Era muito fácil se colocar na posição do onisciente,

enquanto seus alunos ocupavam a cadeira da ignorância e, consequentemente, a existência da

relação de dependência deste para com aquele. Diante deste cenário vislumbramos, de modo

premente, a importância da relação de autenticidade e veracidade com as escolhas feitas pelo

professor ao longo dos anos de sua singela tarefa: de percorrer o caminho do conhecimento ao

lado dos seus alunos, juntamente com eles. Um antes no qual sua aula ecoava entre quatro

paredes, com a simplicidade de um diálogo autêntico e sem interesses; o durante (a pandemia)

a implícita ou mesmo explícita competição, disputa, mesmo que involuntárias, porém como

decorrência de ideias arraigadas na sociedade e também na educação, para ver quem se

destacaria, ou qual seria a melhor maneira de seduzir seus alunos para, então, alcançar o

prestígio e receber os encômios tão cobiçados. E o depois? Estamos com a visão turva sobre o

depois. Parece que estamos, novamente, no ponto inicial de um caminho já percorrido, mas

que exigirá uma nova postura.

Foi o momento de despertar e recolocar os ideais assumidos ao entrar, no primeiro dia,

em uma sala de aula. Fazer a experiência da certeza de que horas de preparação para uma aula

foram resumidas em uma simples pergunta do aluno. Retomar a convicção da presença em

sala de aula não, simplesmente, como um mero dispenseiro, pronunciador de informações e

ideias cristalizadas por longos anos de reflexão acadêmica, mas, de outro modo, como aquele

a quem os alunos podem ter a liberdade de interpelar e suas angústias serem ouvidas porque,

na sala de aula, encontram aquilo que em nenhum outro ambiente podem compartilhar.

Ter claro diante de si que ele está se expondo, mostrando quem é e onde e como ele

vive não para ser, depois, ovacionado e colocado em um pedestal onde todos o verão como ‘o

professor do mês’ ou ‘o professor da pandemia’; está, sim, como quem se dispõe a trilhar o

mesmo caminho necessário a ser percorrido por seus alunos, aquele que percebe nas palavras

de seus alunos experiências de vida que se somam a uma aula toda ela prevista em um roteiro.

Ele se expõe como quem tem consciência do valor e da importância do caminho que deverá

ser percorrido por seus alunos pois já o fez em um outro tempo e, portanto, sabe da

oportunidade de que eles poderão entender e aprender o mais desafiador de todos os

ensinamentos: são personagens e não meros expectadores. Saberão que as ações são o

resultado de escolhas, de discussões que começaram a fazer parte do seu cotidiano em uma

sala de aula na qual o professor deixou de ser o centro das atenções e se dispôs a transitar

pelos mais recônditos e desconhecidos lugares existenciais de seus alunos.

Conseguir enfrentar as seduções, os encantamentos gerados por um modo de ensino



91

que suplantou todos os mais egrégios ideias daquele que, quando criança, olhava para sua

professora dos anos inicias e se imaginava, um dia, vivenciando a mesma experiência, foi

realmente desafiador. Um aprendizado novo, uma nova experiência, um novo ciclo sendo

gestado por todas as mudanças ocasionadas não somente pela pandemia, mas, acima de tudo,

pela necessidade de se aflorar os reais objetivos do ensino, a verdadeira essência do estar

professor e do ser professor num contexto de arraigados interesses ideológicos,

estigmatizando o ensino como mais uma parte a ser vista no todo que é o mundo da economia,

do capital e do famigerado sucesso profissional.

3.1.6 Um olhar esperançoso: a importância de se reinventar, pero no mucho

Para iniciarmos este tópico queremos trazer presente a visão sobre o conhecimento a

partir da noção de passado e futuro do povo Aimará32. Conforme a tradição deste povo, ao se

falar sobre o passado o olhar e os gestos voltam-se para frente, isto é, se fala do passado como

se estivesse, para nós, falando do futuro. Isto para se dizer que o passado é conhecido, já se

sabe o que e como os fatos se sucederam enquanto que, ao se falar do futuro eles olham para

trás, para aquilo que está oculto, distante do olhar e, por conseguinte, é desconhecido, uma

incógnita. Eles passam muito mais tempo falando sobre o passado do que sobre o futuro pois,

se sabe muito bem que o ano que passou foi mais seco ou mais chuvoso em relação aos anos

anteriores. O que já não se pode dizer sobre o próximo ano, pois para este existem somente

suposições, especulações. O passado conhecido é concebido como sendo visível à sua frente

enquanto que o futuro está fora de vistas, pois é desconhecido.

Esta inspiração nos ajuda na compreensão da primeira afirmação deste tópico, ‘um

olhar esperançoso’. Não queremos enfatizar aqui as qualidades e habilidades adquiridas

durante o ensino na pandemia, nem muito menos exigir o reconhecimento pela abnegação e

entrega em um processo desconhecido e inimaginável por parte de todos, quando cessamos as

atividades e migramos para o ensino remoto. Também não é nosso intuito focar a atenção nos

méritos ou superações alcançadas em meio a tantos desafios, tantas perguntas sem respostas.

Tão pouco almejamos construir um arcabouço de práticas ou um manual de ações para que as

futuras gerações possam se deparar com um roteiro desenhado para que sirva de guia para

32 Aimará ou Aimara (em aimará: aymará) é um povo estabelecido desde a Era pré-colombiana no sul do Peru,
na Bolívia, na Argentina e no Chile. Também conhecidos como Quollas ou Kollas. Núñez e Sweetser (2006)
mostraram que os falantes Aymara empregam uma linha de tempo ancorada deiticamente, na qual o futuro é
conceituado como estar à frente do falante/experienciador, e o passado está atrás dele. Essa “reversão” da
direcionalidade do esquema ocidental, em que o futuro é pensado como para frente e o passado para trás, se
manifesta não só no discurso, mas também em gestos compartilhados com a fala em Aimará.

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_aimar%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Era_pr%C3%A9-colombiana
https://pt.wikipedia.org/wiki/Peru
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bol%C3%ADvia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Argentina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Chile


92

situações semelhantes.

Nosso intento é ter o olhar e, para além, a consciência despertada para esta experiência

que está no passado e, como afirma o povo aimará, se faz clara diante dos nossos olhos. É a

consciência e a certeza do ver e do compreender a partir dos vários ciclos vivenciados:

momentos de solidão; as horas de incertezas; as pessoas que estavam nos acompanhando

neste processo; os sucessos e fracassos diante do que se foi planejado de um dia para o outro;

os instantes de possíveis contato entre o professor e seus alunos seguindo todos,

absolutamente todos, os protocolos de segurança; as horas mais sombrias em que parecíamos

estar simplesmente ausentes de um mundo que até pouco tempo era a nossa conquista e o

nosso domínio.

A confiança em algo positivo se sustenta na certeza de que todos estes momentos

vividos, todas as contrariedades sofridas, perguntas que foram respondidas e outras que ainda

não se tem uma resposta, os instantes de indecisão ou de sofrimento devido ao novo, ao

diferente, são, indiscutivelmente, elementos que nos possibilitam olhar com mais

tranquilidade e clareza para o que se vivenciou. Não somente ver tudo isso, mas, sim,

entender que é parte de nós, faz parte de nossa existência e levaremos esta bagagem em todos

os lugares por onde passarmos; ao entrarmos em uma sala de aula ou ao participarmos de uma

reunião dos professores, ao escrevermos sobre um tema qualquer, em tudo isso se fará

presente o passado que está diante dos nossos olhos.

Ao entrar novamente em uma sala de aula, com o retorno das aulas presenciais,

estaremos fazendo contato com um universo que até poucos meses atrás era o normal, a rotina

diária, mas agora é diferente, é um novo lugar e espaço da história de nossas vidas: é possível

olhar e ter a certeza de que, transcorridas todas estas etapas, quem está ali com os alunos não

é simplesmente alguém que também passou pela pandemia, que vivenciou o mesmo

isolamento que os alunos foram submetidos; estar em uma sala aula será um recomeço com

todos os requisitos necessários para uma nova perspectiva sobre o ensino. Ao apresentar, por

exemplo, a vida de alguém que foi expulso por sua família e comunidade religiosa em virtude

de sua convicção filosófica, como foi o caso do filósofo Baruch de Spinoza33, o que se dirá

33 Baruch de Spinoza nasceu em Amsterdã no ano de 1632, sendo ele de descendência judaica. Viveu ali até os
23 anos quando foi excluído da comunidade judaica-portuguesa por determinação do herem (excomunhão) lido
publicamente pelo rabino da congregação Talmud Torah, em 26 de julho de 1656. Morreu no ano de 1677.
Segue um trecho da sentença: ‘Por sentença dos anjos, pelo juízo dos santos, nós, irmãos, expulsamos,
amaldiçoamos e imprecamos contra Baruch de Spinoza com o consentimento do santo Deus e o de toda essa
comunidade [...] com o anátema lançado por Josué contra Jericó, com a maldição de Elias aos jovens, e com
todas as maldições da lei. Maldito seja de dia e maldito seja de noite, maldito seja ao levantar-se e maldito seja
ao deitar-se, maldito seja ao sair e maldito seja ao regressar. Que Deus nunca mais o perdoe ou o aceite; que a ira
e a cólera de Deus se inflamem contra esse homem, e que seu nome seja riscado do céu e que Deus, para seu mal,



93

aos alunos não consiste mais, e tão somente, em alguns dados ou informações sobre este

filósofo, mas, de outro modo, é possível de se adentrar nestes mais recônditos momentos da

vida de solidão, de ausência, de dúvidas que ele vivenciou e, destarte, aproximar ainda mais o

conhecimento a partir do isolamento e da solidão que muitos de nós vivenciamos durante este

período.

A filosofia deixa de ser, portanto, uma mera tergiversação sobre assuntos que só

despertavam o interesse de quem se identificava com a temática e, de outro modo, passa a ser

vista como aquela que se põe a caminho tanto com o professor como com o aluno. Murcho

(2002), ao descortinar o problema didático do Ensino de Filosofia propõe que, para

definirmos filosofia, é necessário que entre em contato com ‘os vários problemas de filosofia,

seus argumentos e suas respostas’ (p.19) durante o transcorrer do ano para, então, estruturar a

formulação de uma ideia sobre a definição da filosofia. Certamente este percurso será muito

mais produtivo, compreensivo, se as experiências, aquilo que já está claro para os que estão

nesta jornada, tornarem-se também elementos de inspiração e contextualização da filosofia e,

porque não dizermos, do ensino como um todo. ‘Um olhar esperançoso’, olhar este focado nas

certezas do que já se experienciou antes de uma pandemia, durante ela e, ousamos dizer aqui,

o pós-pandemia como a ruptura de uma prática que até então era tida como sólida, enrijecida e

incontestável.

Diante do que foi exposto até aqui, se pode entender e alcançar o objeto da segunda

parte deste tópico: se reinventar, pero no mucho. Quando iniciamos o período de isolamento

mais drástico (período compreendido entre os meses de março, segunda metade, abril e início

de maio) também se iniciou uma transformação no modo de ensino, o que exigiu de nós a

familiaridade, o domínio e a intimidade de ferramentas virtuais para podermos continuar com

as aulas. Contudo, seria muito minimalista de nossa parte considerar que seriam estes os

elementos que resumem a ideia do ‘se reinventar’. O simples fato do domínio de técnicas e

ferramentas que surgiam a todo instante, nos fez simplesmente mais conhecedores de um

mundo cujo principal objetivo consiste na fidelização de mais clientes. Por conseguinte, mais

consumidores de produtos que movem um mercado gigantesco onde a lei dominante é: novas

atualizações, outros recursos surgindo a cada instante exigindo, assim, a disposição de

participar de mais um curso e poder aprimorar o uso desta nova técnica. Com o passar dos

meses e com a repetição destes fatos uma constatação: conhecer o novo que terá uma duração

exclua-o de todas as tribos de Israel. Ordenamos que ninguém mantenha com ele comunicação oral por escrito,
que ninguém lhe preste favor algum, que ninguém permaneça sob o mesmo teto que ele, que ninguém se
aproxime dele a menos de quatro côvados de distância e que ninguém leia uma obra escrita ou concebida por
ele.’ (FRAGOSO; ITOKAZU, citados por ESPINOSA, 2012, p.19)



94

muito curta ou, na pior das hipóteses, nem sequer será utilizada.

Não queremos, por conseguinte, afirmar a total inutilidade destas inovações

tecnológicas. Ou dizermos que tudo isso é descartável, caindo em desuso com o retorno das

aulas presenciais. Afinal, foi por meio destas técnicas que conseguimos alcançar muitos dos

nossos alunos durante o período de restrição e isolamento. Queremos, contudo, afirmar que o

mero domínio das novas técnicas, ou das inovações tecnológicas, não representa um patamar

mais elevado de ensino. Conhecedores das mais abissais distâncias sociais existentes entre os

âmbitos da educação pública34 e também das redes privadas, percebemos o quanto este

modelo de ensino distanciou e privilegiou uma pequena porção de estudantes. Várias foram as

notícias de superação e de esforço por parte de alunos, principalmente da rede pública de

ensino, tentando encontrar um lugar melhor para assistir suas aulas ou, ainda, localizar o sinal

de internet para poder fazer suas aulas por meio do uso do celular e/ou computador. Tornaram

-se como que ícones de um sistema educacional extremamente frágil, desigual e excludente.

Seria, por conseguinte, um ledo engano afirmar que o professor se reinventou e inovou

ao apreender técnicas e recursos para ministrar suas aulas durante a pandemia e nasce, assim,

um novo modelo de ensino. É o momento de vislumbrar novos aspectos da educação não,

simplesmente, a partir do aparato tecnológico e funcional pois estaríamos, mais uma vez,

simplesmente concordando com o distanciamento que já existia e que não era fruto de um

vírus, mas, sim, de desigualdades sociais. A necessidade de se reinventar é premente.

Contudo, o novo deve ser esculpido a partir das profundas experiências auridas do período

pandêmico; experiências estas que se tornam as mais belas páginas de leitura e servirão de

inspiração para o que se reserva no futuro. Não podemos deixar abandonada toda esta

bagagem na primeira estação para embarcarmos, de mãos vazias, no vagão em que só poderão

ocupar o lugar aqueles que estão munidos das malas da tecnologia e da informatização.

Estaríamos, certamente, excluindo desta viagem, muitos daqueles que gostariam de nos

acompanhar e não o farão porque simplesmente não lhes é possível o acesso a esta

parafernália.

Ranciere (2014), ao afirmar a não obsolescência dos procedimentos da tradição crítica

na contemporaneidade, bem como da sua continuidade mesmo para aqueles que dizem tê-los

superado (p.27) propõe a seguinte reflexão: uma exposição artística intitulada Bringing the

War Home de Martha Rosler, retratando imagens dos lares felizes norte-americanos, expõe

34 Entre os vários relatos, selecionamos este, para que o leitor tenha uma breve noção das reais condições de uma
grande parcela dos alunos, em relação ao acesso e o desenvolvimento das atividades no modo remoto, durante a
pandemia: www.bbc.com/portuguese/brasil-54380828 (acesso em julho de 2021).



95

uma ampla casa de campo, com toda a sua imponência e beleza e, mediante o recurso da

fotomontagem, insere nela um vietnamita que tinha nos braços uma criança morta pelas balas

do exército americano. A provocação é justamente ‘despertar a consciência do sistema de

dominação que ligava a felicidade doméstica americana à violência da guerra imperialista,

mas também um sentimento de cumplicidade culpada com aquele sistema’ (RANCIERE,

2014, p.29). Podemos auscultar a crítica feita pelo autor e entender os elementos de uma

realidade oculta que precisa ser conhecida e, assim, agir mediante este conhecimento.

Conduzimo-nos, assim, para uma última reflexão: podemos também estar nos nossos

lares felizes, ou em nossas escolas felizes com a presença de alguns que conseguiram

sobreviver e acompanhar este processo de inovação. Estes, quem sabe, são e serão os que

poderão conviver sem qualquer percepção das profundas contradições que se sucederam

durante todo este longo processo pois, para eles, foi tudo de acordo com o prescrito: tarefas

cumpridas, notas alcançadas e a aprovação confirmada. Consequentemente, não poderão

enxergar que o aumento no número de catadores de papel no seu bairro, como consequência

dos efeitos mais nefastos da pandemia, conviverá bem com o fato de deixar separado o

material reciclado para estas pessoas como uma forma de colaborar com a sua sobrevivência.

Mas e os demais alunos? Em vista dos fracassos e da ausência de muitos é mais

conveniente vendarmos nossos olhos, cerrarmos nossos ouvidos aos seus apelos e, assim,

justificarmos a sua ausência pelo simples fato de não terem as condições necessárias para

estarem no mesmo lugar por falta de vontade. Seriam, portanto, os excluídos conscientemente

de um sistema que, cruelmente, estabeleceu a necessidade do ensino como um slogan de

superação dos desafios pandêmicos. Percebemos, mais uma vez, a distância abissal que a

pandemia tornou mais clara e evidente aos nossos olhos.

Dar por concluída uma tarefa, ou uma avaliação com o intuito da aprovação tornou-se

tão comum e, concomitantemente, o requisito indispensável para o ensino. Além do mais,

aquele que está como que o agente determinador, o professor, é promovido a um perigoso e

sedutor status extremamente de destaque, de inovação, de aprimoramento tecnológico e de

conhecimentos específicos que o tornam, portanto, o detentor do conhecimento. Esta sedução

e este encanto prevalecerão sobre os ideais de reflexão, autonomia, liberdade e emancipação

dos seus alunos ou, de outro modo, conseguirá ele resistir fortemente nos propósitos

estabelecidos ao adentrar no caminho do ensino?

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ao findar da aula de filosofia no segundo ano do Ensino Médio, um aluno expressou o



96

seguinte pensamento: ‘professor, é possível pensar num mundo no qual se prioriza tanto o

conhecimento pronto, mastigado e, até mesmo, já digerido’? E, surpreendidos por tal

provocação, o diálogo enveredou para um aspecto muito particular da filosofia, cristalizado na

afirmação de que esta é a preocupação basilar da filosofia e, evidentemente, do seu ensino. A

filosofia não visa, de modo algum, oferecer respostas prontas, para que sejam decoradas,

memorizadas, mas, sim, oferecer elementos que possam conduzir o aluno para novas

perspectivas, novos horizontes de análise, reflexão, entendimento e crítica sobre a realidade

na qual ele existe.

Consequentemente, o modo de ensino e a sua essência não devem pautar-se na ideia

de repetição mecânica de conceitos. Como afirma Cerletti (2009, p.78) quanto aos cuidados

no ensino de filosofia, que ele não seja feito por técnicos que apenas aplicam receitas ideadas

por especialistas, em detrimento da vida e dos acontecimentos mais próximos do aluno: o seu

cotidiano, o espaço social onde ele se encontra, as incoerências evidenciadas no seu mundo.

Assim, emudecer diante deste universo oferecendo, simplesmente, alguns princípios

filosóficos já consagrados, seria como assumir a própria inanição da filosofia.

Nossa presente pesquisa chega ao seu término, porém, com a certeza de que temos,

diante dos nossos olhos, ainda há muito a percorrer nesta desafiadora missão do ensino. O que

destacamos aqui, em primeiro lugar, foi a necessidade de tornar possível, ao aluno, que ele

encontre um espaço, um lugar, para agir de forma comunicativa. Este elemento foi, de forma

particular, apontado na primeira parte do nosso trabalho quando adentramos aos elementos

fundantes da Teoria do Agir Comunicativa de Jürgen Habermas. O modo como entendemos e,

aos poucos, fomos arquitetando os momentos de expressão, de diálogo e, também, o debate de

ideias, foi de fundamental importância para que o aluno se apropriasse, ao seu tempo, dos

princípios habermasianos com a perspectiva fundamental de que ‘na ação comunicativa, os

participantes não estão orientados, primeiramente, para o seu próprio sucesso individual; eles

buscam seus objetivos individuais respeitando as condições que podem harmonizar seus

planos de ação’ (HABERMAS, 1984, p.285).

Atrelada a esta ideia, nos fizemos ainda mais próximos do aluno, em sala de aula,

buscando as bases que poderiam sustentar um dos objetivos da nossa pesquisa, ou seja, se é

possível o ensino de filosofia a partir do exercício dialógico tendo em vista que este elemento

se constitui, a partir dos atos de fala sobre determinados princípios ou aspectos da filosofia ou

mesmo, da própria vivência do aluno e de suas experiências do mundo já tidas como pessoais.

É, por esse motivo que, em vários momentos do texto, apresentamos o aluno como o agente

principal, dando-lhe voz, para que ele pudesse perscrutar o caminho do entendimento mútuo



97

no âmbito do mundo da vida, consciente de que a ideia exposta ou uma dúvida compartilhada,

vai muito além do falar, mas estabelece também uma relação interpessoal, intersubjetiva e,

também, a manifestação de suas vivências (HABERMAS, 1989, p.167).

Estes são, de modo geral, os elementos entrelaçados na primeira parte da nossa

pesquisa, como consequência da experiência da prática em sala de aula que, ao final, foram

edificando uma visão mais próxima sobre o autor em questão, seus princípios filosóficos mais

essenciais e, principalmente, a confirmação da hipótese lançada no início de nossa atividade,

isto é, da possibilidade da prática do Ensino de Filosofia a partir da dimensão dialógica em

sala de aula.

Um parêntese se abriu, no andamento das nossas atividades e nos oportunizou uma

nova perspectiva sobre o ideal planejado no começo de tudo. Apresentar a teoria agonística da

filósofa e socióloga belga, Chantal Mouffe, e seu posicionamento contrário às ideias de

Habermas. Para tanto, o que se pensou foi a análise de conceitos, imprescindíveis para a

autora, como o antagonismo e o agonístico, inimigo e adversário, tendo em vista a

contundente comprovação de que o consenso, no campo da democracia, é perigoso e, assim,

não condiz com a sua essência.

Tal perspectiva nos aproximou dos conceitos de inimigo e adversários, conforme

Mouffe assim os apresenta na obra Sobre o político (2015), percurso necessário em vista do

que se pensou para a experiência do Ensino de Filosofia em sala de aula, tal seja: como não

atentar nossa observação e reflexão para aqueles momentos em que há divergências de ideias,

momentos em que a discussão e o dissenso podem, incontestavelmente, gerar o entendimento

de que é saudável e inevitável que exista quem pensa contrariamente; que exista o outro, com

suas ideias e posições que podem estar divergindo da maioria. Esta relação foi fundamentada

a partir da clareza do elemento agonístico, isto é, que se deve pensar na existência “[...] de

algum tipo de vínculo comum entre as partes em conflito para que elas não tratem seus

oponentes como inimigos que devem ser erradicados nem consideram que suas pretensões são

ilegítimas” (MOUFFE, 2015, p.19). Como cerrar nossos olhas para esta riquíssima e profícua

perspectiva no contexto de sala de aula? Por que não propor esta análise para além de uma

aula de filosofia: para os lugares onde se constroem ideias de democracia pautados,

simplesmente, na exigência de eliminar quem pensa ou quem está contrário a opção ou

posição da maioria?

O que se orquestrou, para este segundo momento seria, exclusivamente, a aplicação de

alguns aspectos fundantes do que a autora propõe como forma de entendimento para o aspecto

agonístico e, também, a visão sobre a mudança substancial na forma de encarar e



98

compreender a vivência da diversidade, isto é, a mudança do modo de compreensão do outro,

visto não mais como inimigo, mas, outrossim, como um adversário, sendo-lhe permitido tanto

o seu existir bem como o seu espaço de manifestação na sociedade.

Contudo, ao findar a segunda parte do nosso trabalho, nosso olhar esperançoso para

com os frutos desta nova perspectiva de abordagem do Ensino de Filosofia teve que,

necessária e abruptamente, voltar-se para outra realidade. Os nossos pés começaram a trilhar

uma nova forma de ensino, a qual foi, aos poucos, desestabilizando o que parecia ser tão certo

e claro. Fomos surpreendidos com o surgimento de um vírus, comumente conhecido como

COVID 19 que rapidamente se alastrou pelo mundo e, infelizmente, também chegou até nós.

Aquela máxima que tranquilizava nossas mentes: ‘aqui, em nossa pequena e hospitaleira

cidade, não chegará’, ruiu. As notícias dos primeiros casos nas cidades ao redor, decretos

determinando o isolamento social e o distanciamento individual, fazendo com que as pessoas

vivessem em constante estado de tensão, medo e apreensão. Houve, também, a proibição de

atividades que se caracterizavam como atividades de aglomeração de pessoas e, tal medida

atingiu, diretamente, os mais diversos setores públicos e privados. Consequentemente,

também a área do ensino, tanto pública quanto privada, tiveram que parar suas atividades e

iniciarem, o ensino remoto emergencial.

Este modelo de ensino perdurou durante um longo período do ano de 2020. Foram

tentativas e mais tentativas de fazer com que o ensino continuasse em plena pandemia. Os

mais diversos estilos e modalidades de ferramentas para fazer com que o professor,

literalmente, alcançasse os alunos em suas casas, na tentativa de dar continuidade às aulas.

Novos ambientes, novos meios e ferramentas de ensino, novas instruções. Tudo parecia tão

novo e belo, ao mesmo tempo. No entanto, mesmo diante do isolamento e dos cuidados

necessários para se evitar o contágio, o número de casos passou para níveis exigindo a

continuidade das atividades educacionais de forma remota. Quando dissemos, a pouco, que

tudo parecia novidade e, também, belo, nos referíamos a esta primeira impressão sobre o que

já se praticava, há um certo tempo, em determinadas organizações, empresas e até mesmo em

certas modalidades de ensino superior.

Contudo, o belo e o novo tornaram-se, paulatinamente, desgastante, enfadonho,

frustrante e devastador. A experiência se assemelhou a uma travessia por um caminho que era

necessário ser percorrido sem, contudo, sabermos porque ou para onde estávamos nos

dirigindo. Houve quem afirmou, entusiasticamente, que novos tempos e novas metodologias

viriam para se firmar e não sair mais do âmbito da educação. Porém, o saldo final foi,

inquestionavelmente, negativo tanto para o aluno quanto também para o professor. Foi, neste



99

momento, que nossos olhos se abriram para esta experiência, a qual se apresenta relatada na

última parte do nosso trabalho.

Procurou-se apresentar três aspectos: a vivência do ensino em tempos de pandemia a

partir da perspectiva do professor. Como já dissemos acima, a filosofia não pode deixar de

estar e ser contemporânea dos fatos na qual ela acontece, na vivência cotidiana dos que nela

são iniciados quanto, também, daqueles que a propõe como um estilo de vida e como

exercício do pensar. Por este motivo, os fatos relatados neste tópico, as experiências que

calaram profundamente nos envolvidos, as tentativas de superar as barreiras trazidas por uma

crise que, evidentemente, também se tornou uma disputa de interesses políticos e econômicos,

as inúmeras determinações e resoluções apresentadas pelos setores da educação e da saúde

como requisitos indispensáveis para a realização das atividades básicas do ensino, tornaram-

se nosso campo de reflexão, vivência e escrita.

Protelou-se, para um momento mais adequado, a análise e construção de temas e

temáticas que poderiam emanar da sala de aula, quando da possibilidade de um período

normal de aulas. Fixamos nossa atenção no professor de filosofia e suas mais visíveis

preocupações, contradições e carências sofridas durante o período pandêmico. A ausência dos

alunos, as aulas dadas no modo virtual, o contato com os alunos por meio de comunicados

virtuais, o distanciamento dos colegas de ensino, as incertezas sobre o melhor caminho a ser

seguido, a preocupação com a vida dos alunos (sua saúde emocional, física e, porque não a

intelectual) constituíram um solo profícuo para se pensar a filosofia também a partir destes

momentos.



100

REFERÊNCIAS

AQUINO, Júlio Gorppa. Diferença e preconceitos na escola: alternativas teóricas e práticas.
2.ed. São Paulo: Summus, 1998.

ASPIS, R. L.; GALLO, S. Ensinar filosofia: um livro para professores. São Paulo: Atta
Mídia e Educação, 2009.

ARAGÃO, Lúcia. Apresentação. In: HABERMAS, Jürgen. Agir comunicativo e razão
destrancendentalizada. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002

AVRITZER, Leonardo. Teoria democrática e deliberação pública. Lua Nova: Revista de
Cultura e Política. n.50, São Paulo, 2000. Disponível em:
<https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-64452000000200003&script=sci_arttext#tx03>
Acesso em 15 nov. 2020.

BITTAR, Eduardo Carlos Bianca. Curso de filosofia do direito. 11.ed. São Paulo: Atlas,
2015.

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Trad. Fernando Tomaz. Rio de Janeiro, Bertrand
Brasil, 1989.

BOTTOMORE, Tom (ed.). Dicionário do Pensamento Marxista. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1993.

BRESSIANI, Nathalie. Entre sistema e mundo da vida teoria social e diagnóstico de
patologias sociais em jürgen Habermas. In: PINZANI, Alessandro; SCHMIDT, Rainer
(Orgs). Um pensamento interdisciplinar: ensaios sobre Habermas. Florianópolis:
Nefponline, 2016.

CERLETTI, Alejandro A. Ensinar filosofia: da pergunta filosófica à proposta metodológica.
In: KOHAN, Walter (org). Filosofia: Caminhos para seu ensino. RJ. Lamparina, 2009.

_____, A. A.; KOHAN, W. O. A filosofia no ensino médio: caminhos para pensar seu
sentido. Brasília: UnB, 1999.

_____. La evalluación em filosofia. Aspectos didáticos y políticos. Educar em Revista. n. 46,
p.53-68, out/dez 2012. Ed. UFPR.



101

COHEN, Marcelo Posca. Agonismo y violencia. Chantal Mouffe ante el desafío de la
representación. In. Pensamiento al margen. Revista digital. Nº especial 55 Congreso de
Filosofía Joven, 2019. ISSN 2386-6098

COLÉGIO SÃO JOSÉ. Plano escolar de contingência referente a pandemia do COVID-
19. Porto União/SC, maio 2020. Disponível em: < w.w.w.colegiosjose.com.br/wp-
content/uploads/2021/03/Plancon.pdf> Acesso em dd mês 2021.

CORREIA, Gustavo Henrique Fernandes; COELHO, Alan da Silva. O silêncio como
possibilidade de abordagem filosófica. Revista Científica Expressão. n.24, jun/2016. ISSN:
1519.7069

DAVIS, C.; OLIVEIRA, Z. Psicologia na educação. São Paulo: Cortez, 1993

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Felix. O que é filosofia? Rio de Janeiro. 34, 2010.
Disponível em: < http://www%2Cdocslide.com.br/education/explorando-o-ensino-de-
filosofia.html> Acesso em 20 de out. 2020.

ECO, Umberto. Como se faz uma tese em Ciências Humanas. Trad. Ana Falcão Bastos e
Luís Leitão -. 13.ed. Queluz de Baixo: Editorial Presença, 2007.

ENCICLOPÉDIA de Termos Lógico-Filosóficos. Direção de João Branquinho; Desidério
Murcho; Nelson Gonçalves Gomes. São Paulo: Martins Fontes, 2006.

DURÃO, Ayrton Barbieri. Habermas: os fundamentos do estado democrático de direito.
Trans/Form/Ação. v.32, n.1, 2009. Disponível em: <
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31732009000100008>
Acesso em 15 nov. 2020.

ESPINOSA, Baruch. Breve tratado de Deus, do homem e do seu bem-estar. Tradução:
Emanuel Ângelo da Rocha Fragoso. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2012.

EVANGELISTA, Ely Guimarães do Santos. Razão instrumental e razão comunicativa.
2003. Disponível em <file:///C:/Users/Rodrigo/Downloads/20401-Texto%20do%20artigo-
159242-1-10-20151015.pdf> Acesso em 10 de out. 2020.

FERREIRA, Amauri Carlos; BRISKIEVICZ, Danilo Arnaldo; FERREIRA, Soraia Aparecida.
Desafios na tessitura do filosofar: a prática da docência no ensino médio. Educ. Ver., v.34,
mar. 2018

http://colegiosjose.com.br/wp-content/uploads/2021/03/Plancon.pdf
http://colegiosjose.com.br/wp-content/uploads/2021/03/Plancon.pdf


102

FRANCISQUINI, Renato. O lugar dos meios de comunicação na democracia habermasiana. .
In: PINZANI, Alessandro; SCHMIDT, Rainer (Orgs). Um pensamento interdisciplinar:
ensaios sobre Habermas. Florianópolis: Nefponline, 2016.

GALLO, S. "Filosofia no Ensino Médio: em busca de um mapa conceitual". pp. 189-208. In:
A. Fávero, J. Rauber, W. Kohan (org.). Um olhar sobre o Ensino de Filosofia. Ijuí: Editora
Unijuí, 2002.

GOMÉZ, Maria Nélida Gonzales de. Habermas: informação e argumentação. Brasília:
Instituto Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia, 2010. Disponível em: <
https://portal.saocamilo-sp.br/biblioteca/pdf/gomez-maria-nelida-gonzalez-informacao-e-
democracia.pdf> Acesso em 02 nov. 2020.

GONZÁLES, Julián. Repatriando al desterrado que nunca se marchó: ?Un Habermas
conflictivista? In. Estudos de filosofia prática e historia de las ideas/Issn 1515-7180, V.16,
n.2, 2014)

GUIDO, Humberto; GALLO, Silvio; KOHAN, Walter Omar. Princípios e possibilidades para
uma metodologia filosófica do Ensino de Filosofia: história, temas, problemas. In.
CARVALHO, Marcelo; CORNELI, Gabriele: Ensinar filosofia: volume/2. Orgs.. Cuiabá.
Central de Texto, 2013.

HABERMAS, Jürgen. Entre o naturalismo e a religião: Estudos filosóficos. Rio de Janeiro:
Tempo brasileiro, 2007, 400 p. Educação e Filosofia, 23(46), 323-328. Disponível em:
<http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/2199> Acesso em 16 out.
2020.

_____. Para a reconstrução do materialismo [Zur Rekonstruktion des Historischen
Materialismus]. Trad. Carlos Nelson Coutinho. São Paulo: Brasiliense, 1983

_____. The Theory of Communicative Action – Reason and Rationalization of Society.
Boston: Beacon Press, v. I, 1984.

_____. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido A. de Almeida. Rio de Janeiro:
Tempo Brasileiro, 1989.

_____. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, v. 1, 1997.

_____. A inclusão do outro. São Paulo: Loyola, 2002.



103

_____. Sobre a Constituição da Europa. São Paulo: UNESP, 2012.

_____. O futuro da natureza humana: a caminho de uma eugenia liberal. Trad. Karina
Jannini. Martins Fontes, São Paulo, 2004.

_____. Técnica e ciência como ideologia. Tradução de Arthur Morão. Lisboa: Edições 70,
2006.

_____. Verdade e Justificação: ensaios filosóficos. Trad. Milton Camargo Mota. São Paulo:
Loyola, 2004.

_____. Teoria de la acción comunicativa: critica de la razon funcionalista. Trad. Manuel
Jimenez Redondo. v.2 Madrid. Taurus 1987.

_____. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2000.

_____. A Constelação Pós-Nacional: Ensaios Pólíticos. Tradução de Márcio Seligmann-
Silva. São Paulo: Littera Mundi, 2001.

HERMANN, Nadja. Validade em educação: instituições e problemas na recepção de
Habermas. Porto Alegre. EDIPUCRS, 1999.

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. Trad.
Luiz Repa. São Paulo: Ed. 34, 2003.

KOHAN, Walter. Filosofía, la paradoja de aprender y enseñar. Buenos Aires: Libros del
Zorzal, 2008.

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. Trad. Ricardo Corrêa. 12.ed. Rio de
Janeiro. José Olympio, 2009.

MACHADO, Carlos Eduardo Jordão. O conceito de racionalidade em Habermas: a ‘guinada
linguística’ da teoria crítica. Rev. Trans/Form/Ação. São Paulo, v.11, p.31-44, 1988.

MARTÍNEZ, Horacio Luján. SILVA, Rita de Cássia Lins e. De enemigos a adversarios: la
transformación Del concepto De “lo político” De carl schmitt por chantal mouffe. in.
Andiamos. Vol. 11, número 24. Enero-Abril, 2014.



104

MARCUSE, Herbert. A ideologia da sociedade industrial. Trad. Giasone Rebuá. 6. ed. Rio
de Janeiro: Zahar, 1982.

MARTINS, Célia Aparecida. Sobre jogo de Linguagem: Habermas e Wittgenstein. In.
Revista de Filosofia, v. 35, n.2, 2010, p.91-104

MATOS, Olgária, C. F. A Escola de Frankfurt: luzes e sombras do iluminismo. São Paulo:
Moderna, 1993. 127p. (Coleção Logos)

MIGUEL, Luis Felipe. Consenso e conflito na teoria democrática:
para além do “agonismo”. In. Lua Nova, São Paulo, 92: 13-43, 2014.

MORAIS, Carlos Willians Jaques. Filosofia, educação e conhecimento: subjetividade e
intersubjetividade em Kant e Habermas. Ponta Grossa: UEPG, 2012.

MOUFFE, Chantal. Sobre o Político. Trad. Fernando Santos. Ed. Wmfmartinsfonstes. São
Paulo, 2015.

_____ Democracia, cidadania e a questão do pluralismo. In. Política e Sociedade. N.º03,
outubro de 2003.

_____ Pluralismo agonista: la teoría ante la política. In. Revista internacional de filosofia
política. Ano de 1996. dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2704766

_____ Por um modelo agonístico de democracia. In. Rev. Sociol. Polít., Curitiba, 25, p. 165-
175, jun. 2006.

MÜHL, Eldon Henrique. Habermas e a educação: ação pedagógica como agir
comunicativo. Passo Fundo: UPF, 2003.

MURCHO, Desidério. A natureza da filosofia e seu ensino. Lisboa: Plátano, 2002.

NUNEZ, Rafael E.; SWEETSER, Eve. “With the Future behind Them: Convergent Evidence
from Aymara Language and Gesture in the Crosslinguistic Comparison of Spatial Construals
of Time. 2006.” In. Farzad Sharifian (ed.). 2015. The Routledge Handbook of Language and
Culture. London and New York: Routledge, pp. 309-324. Tradução de Wany Bernardete de
Araujo Sampaio, Doutora em Linguística e em Educação Escolar, Professora aposentada,
Universidade Federal de Rondônia



105

OLIVEIRA, Manfredo Araújo. Reviravolta linguítico-pragamática na filosofia
contemporânea. São Paulo: Loyola, 1996.

PIZZI, Jovino. O uso da linguagem orientado pelo entendimento: teoria crítica e o
pensamento habermasiano. Anais... Colóquios Habermas, Colóquio Filosofia da Informação,
2. Rio de Janeiro: Salute, 2015.

PONCHIROLLI, Osmar. Teoria da ação comunicativa como fundamento ético da educação.
Cadernos de Pesquisa: pensamento educacional. v.6, n.14 p.202-235; 2011. Disponível
em: < https://interin.utp.br/index.php/a/article/view/997> Acesso em 10 de setembro de 2020.

RAMOS, Flamarion Caldeira (Coord.); MELO, Rúrion (Coord); FRATESCHI, Yara.Manual
de filosofia política. 2.ed. São Paulo: Saraiva, 2015.

RANCIERE, Jacques. O espectador emancipado. Tradução de Ivone C. Benedetti. São
Paulo. WMF Martins fontes. 2014.

SANDOVAL, Carlos. Título da palestra. In: Simpósio Internacional sobre o pensamento
Latino Americana realizado pela UNESPAR, 2019. União da Vitória. Anais [...]. União da
Vitória, PR: UNESPAR, 2019.

SANTA CATARINA. Conselho Estadual de Educação. Parecer 179/14/04/2020. Disponível
em: <https://www.sed.sc.gov.br/documentos/legislacao-58/periodo-covid-19/8636-parecer-n-
cee-179-de-14-04-2020> Acesso em: 16 abr. 2020.

_____ Secretaria do Estado. Portaria n.º 924. Regulamenta atividades não presenciais.
Disponível em: https://www.sed.sc.gov.br/documentos/legislacao-58/periodo-covid-19/8656-
portaria-n-924-regulamenta-atividades-nao-presenciais> Acesso em: 05 de jul. 2020.

_____ Secretaria Estadual de Saúde. Portaria n.º 592 de 17/08/2020. Critérios de
funcionamento das atividades de interesse regional e local. Disponível em:
https://www.sc.gov.br/images/Portaria_592_-_2020_-_de_17_de_agosto_de_2020_1.pdf>
Acesso em 10 de jul. 2020.

______ Secretaria do Estado da Saúde e Educação. Portaria n.º 778 de 06/10/2020. Critérios
para o retorno de atividades escolares/educacionais. Disponível em:
<https://www.sc.gov.br/images/Portaria_Conjunta_SES_SED_778_-
_retorno_das_atividades_escolares.pdf> Acesso em: 10 jul. de 2020.

https://www.sed.sc.gov.br/documentos/legislacao-58/periodo-covid-19/8636-parecer-n-cee-179-de-14-04-2020
https://www.sed.sc.gov.br/documentos/legislacao-58/periodo-covid-19/8636-parecer-n-cee-179-de-14-04-2020


106

_____. Secretaria de Estado da Saúde e Educação. Decreto Estadual nº 509 de 17 de março
de 2020. Declara situação de emergência em todo o território catarinense, nos termos do
COBRADE nº 1.5.1.1.0 - doenças infecciosas virais, para fins de prevenção e enfrentamento à
COVID-19, e estabelece outras providências.Disponível em:
<https://www.sc.gov.br/images/Secom_Noticias/Documentos/VERS%C3%83O_ASSINADA.
pdf> Acesso em dd mês 2021.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. 5.ed. São Paulo: Cortez,
2008.

SANTOS, Edméa O.; CARVALHO, Felipe S.; PIMENTEL, Mariano. Mediação docente
online para colaboração: notas de uma pesquisa-formação na cibercultura. ETD - Educação
Temática Digital, v. 18, n. 1, p. 23-42, 2016. Disponível em: . Acesso em: 28 jul. 2017.

SCHMITT, Carl. O conceito do político/Teoria do partisan. Trad. Geraldo de Carvalho.
Belo Horizonte: Del Rey, 2008.

SCHUMPETER, J. A. Capitalismo, socialismo e democracia. Tra. Ruy Hungmann. Rio de
Janeiro. Fundo Cultural, 1961.

SIEBENEICHLER, F. Sobre o conceito de liberdade comunicativa. Revista Brasileira de
Direito Constitucional – RBDC, n. 17, p. 341-360, jan./jun., 2011.

SILVA, Bruno Luciano de Paiva. A concepção comunicativa da educação na perspectiva de
Jürgen Habermas: a dimensão intersubjetiva da experiência formativa. Sapere aude. Belo
Horizonte, v.10, n.19, p. 145-156, Jan./Jun., 2019.

SOUZA, Sônia Maria Ribeiro de. A filosofia no ensino médio: uma (re)leitura a partir dos
PCNs. In: GALLO, S.; DANELON, M. e CORNELLI, G. (orgs). Ensino de Filosofia teoria
e prática. Ijui: Unijui, 2004.

SCHÄFER, Walter Reese. Compreender Habermas. Trad. Vilmar Schneider. 4 ed.
Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.

STADLER, Thiago David. O valor das humanidades em um tempo técnico-científico. In.
Diálogos, v.20, p.205-2017, 2016.

_____. Entre esgotamento e estupidez, um vírus. In. Pandemia e Pandemônio: ensaio sobre
biopolítica no Brasil. Cabelo, Mariangela; Ghiraldelli Jr., Paulo. (Organizadores) –
São Paulo: CEFA Editorial, 2020.



107

VÁZQUEZ, Adolfo Sanches. Filosofia e circunstâncias. São Paulo: Civilização Brasileira,
1997.

VIEIRA PINTO, Álvaro. O conceito de tecnologia. Rio de Janeiro: Contraponto, 2005. 2 v

WALTON, Douglas N. Lógica informal: manual de argumentação crítica. Trad. Ana Lúcia
R. Franco, Carlos A. L. Salum. 2.ed. São Paulo: Martins Fontes, 2012.

WITTGENSTEIN, L. Tractatus logico-philosophicus. Tradução Luiz Henrique Lopes dos
Santos. São Paulo: EDUSP, 1994.

______ Investigações filosóficas. Tradução Marcos G. Montagnoli. 2.ed. Petrópolis: Vozes,
1996.

ZATTI, Vicente. Habermas e a reconstrução comunicativa do projeto da modernidade.
Problemata: R. Intern. Fil.v.6 n.2, 2015, p. 283-312.


