
1 
 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNESPAR - UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PARANÁ 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

JOSEMI TEIXEIRA MEDEIROS 

  

 

 

Da geo-filosofia da libertação em Enrique Dussel ao acampar poético-

geográfico em Paulo Leminski 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA 

 2021  

 



2 
 

JOSEMI TEIXEIRA MEDEIROS 

 

 

  

 

Da geo-filosofia da libertação em Enrique Dussel ao acampar poético-

geográfico em Paulo Leminski 

 

 

 

 
 
 

Dissertação de mestrado apresentada ao 
Programa de Mestrado Profissional em Filosofia 

(PROF-FILO), núcleo da Universidade Estadual 
do Paraná, como requisito parcial à obtenção do 
título de Mestre em Filosofia. 

  
Orientador Prof. Dr. Thiago D. Stadler 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA 

2021 
 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Morria-se em massa. E foi de repente. De um dia para o outro, todo mundo 

começou a morrer. Os primeiros ainda foram chorados, velados e floridos. Mas 

quando a cidade sentiu que era mesmo a peste, ninguém chorou mais, nem velou, 

nem floriu. O velório seria um luxo insuportável para os outros defuntos”. (Quem 

não morreu na Espanhola? - Memórias de Nelson Rodrigues no Correio 

da Manhã) 

 

Dedico esse olhar sobre os povos da América Latina, à todas(os) 

aquelas(es) que mesmo expondo sua existência, em diferentes tempos, 

arriscam suas vidas para salvar outras vidas.  

 

“Soy, soy lo que dejaron 
Soy toda la sobra de lo que se robaron 

Un pueblo escondido en la cima 
Mi piel es de cuero, por eso aguanta cualquier clima” 

[...] 

Aquí se respira lucha 
(Vamos caminando) Yo canto porque se escucha 

(Vamos dibujando el camino) Oh, sí, sí, eso 
(Vamos caminando) Aquí estamos de pie 

¡Qué viva la América!” 

No puedes comprar mi vida” 
 

(Calle 13. Latinoamérica, 2010)  

 

 

 



4 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

“Y siempre fue así 
y eso tú lo sabes, 

que la libertad solo existe 
cuando no es de nadie. 

Desde que existe el Mundo 
hay una cosa cierta 

unos hacen los muros 
y otros las puertas”. 

(CARLOS VARELA. Muros y Puertas, 2000) 

 

Para aquelas(es) que de alguma forma tornaram-se motivo de inspiração poética.  

Minha gratidão a todas(os) alunas(os) do Colégio Estadual Arnaldo Faivro Busato, que 

emprestaram suas histórias cheias de vidas, que expuseram suas ideias para abrilhantar esse 

texto.  

Agradeço as professoras que compuseram banca – Giselle Moura Schnorr e 

Naiara Batista Krachenski, obrigado pela atenção e carinho com os quais trataram minhas 

narrativas. Também agradeço as(os) professoras(es) do PROF-FILO UNESPAR que tive o 

prazer de conhecer e aproveitar as aulas como uma oportunidade de crescimento. Minha 

gratidão aos colegas da terceira turma (2019) do PROF-FILO UNESPAR que tive a 

oportunidade de conhecer e aprender junto, em especial a Eliana de Fatima Camargo e 

Claudemir Pinheiro de Camargo, os quais tive a possibilidade de conviver mais tempo e 

compartilhar momentos preciosos de aprendizagem.  

Agradeço, sobretudo, ao meu orientador, Prof. Thiago D. Stadler, pela maestria na arte 

de cultivar palavras sem sufocar as frases, que soube manter a serenidade em moldar as ideias 

sem esterilizar o pensar e com presteza ajustou o fraseado sem neutralizar o ser poético, muito 

obrigado. 

Gratidão à minha família que incondicionalmente sempre foi motivo de amor e 

aconchego, que sempre estiveram presentes. 

 

 

 

 

 



5 
 

RESUMO 

 

 

O resultado da pesquisa é a produção de um texto desenvolvido a partir da prática docente 

fundado no pensamento latino-americano e na poesia, para isso, utilizamos o pensamento de 

Enrique Dussel e o pensamento poético de Paulo Leminski. A construção textual foi 

desenvolvida em duas partes: a primeira parte a prática docente, em que expomos um relato 

etnográfico das atividades realizadas pelas(os) as(os) estudantes, de maneira experimental, 

aproximamos as reflexões do pensar latino-americano e pensar poética, para isso, utilizamos 

como exercício a produção de textos de cordéis, tendo em vista a construção de uma narrativa 

centrada no cotidiano das(os) estudantes; a segunda parte encontra-se a fundamentação teórica, 

em que discutimos as bases do pensar filosófico latino-americano numa perspectiva da 

libertação, em destaca-se a consequências do processo de aproximação, dominação e 

colonização dos europeus na América Latina. O texto é uma mescla de passagens poéticas que 

se articulam com o pensamento filosófico.  

 

PALAVRAS-CHAVE: Filosofia; Poesia; América Latina; Libertação  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

PROLÓGO ............................................................................................................................... 8 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 11 

PARTE I: POR UMA PEDAGOGIA DE ALDEIA ........................................................... 18 

Capítulo 1: Lua Nova: filosofia da práxis e filosofia do varal ............................................ 20 

Capítulo 2: Lua Crescente: um pensar entre a filosofia e a poesia  ................................... 35 

Capítulo 3: Lua cheia: Produção de Cordel – Escrevendo para entender ....................... 43 

3.1 Versos sobre o falso descobrimento................................................................................... 44 

3.2 Versos sobre a opressão aos africanos em terras colonizadas ........................................... 47 

3.3 Versos sobre a opressão de gênero .................................................................................... 51 

3.4 Versos de cordel sobre a (in)existência.............................................................................. 54 

Capítulo 4:  Lua Minguante: Leitura dos textos de cordel  ................................................ 56 

Capítulo 5:  Extra lunar: Visita ao museu de arte indígena.  ............................................. 57 

5.1  Analética: uma prática docente libertadora....................................................................... 59 

5.2 O olhar sobre o olhar dos outros ........................................................................................ 62 

5.3 O olhar através do filósofo................................................................................................. 65 

5.4 O último olhar .................................................................................................................... 69 

Capítulo 6:  O desabrigar que produz povo pensante  ........................................................ 70 

PARTE II: A FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO E O ENSINO DA FILOSOFIA 

LATINO-AMERICANA ....................................................................................................... 73 

Capítulo 1:  A descolonização do pensamento latino-americano ...................................... 74 

Capítulo 2: Trançando as ideias: as curvas do pensar latino-americano ......................... 80 

Capítulo 3: Trançando cestos: da consciência comum à consciência filosófica da práxis

.................................................................................................................................................. 84 

Capítulo 4: Os dedos que trançam: uma práxis poética da libertação  ............................. 92 

Capítulo 5: O pensar poético transgressor em Paulo Leminski  ........................................ 95 

5.1 Pensamento e obra: sobre o pensar poético de Paulo Leminski ........................................ 97 

5.2 A relação da filosofia com o Catatau ............................................................................... 102 

5.3 O pensar poético de Paulo Leminski ............................................................................... 104 



7 
 

Capítulo 6: A educação libertadora  ................................................................................... 106 

Capítulo 7: (Re)Descobrir: um exercício de libertação  .................................................... 111 

CONCLUSÃO ...................................................................................................................... 114 

POSFÁCIO ........................................................................................................................... 115 

REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA ................................................................................... 117 

ANEXOS ............................................................................................................................... 121 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

PROLÓGO 

 

Josemi Teixeira Medeiros 

 

Começo em versos para terminar em rima 

Seguirei em linhas proseadas 

E, com anedotas escritas em parágrafos 

Com frases que possam desmontar as arapucas armadas pela ilusão colonizadora 

Pois, o olhar sobre a vida precisa ser o inverso da prosa 

Em verso que rima o Eu e o Outro 

Que alterna entre o meu ser e o teu existir. 

 

Não se trata de falar.  

Mas, de escutar analeticamente  

E quando dizer, dizer desde  

Daqui do meu lugar 

Do nosso lugar 

  

O trato é sobre o destrato 

Que tiraram do prato o gosto  

Que se transforma em desgosto.   

Não é Ser pior ou melhor? 

Isso, NÃO importa 

Estamos tratando em Ser. 

Em ESTAR. 

 

Não se culpa  

Quem não tem culpa. 



9 
 

Se pede desculpas 

Quando se carrega culpa, 

E, não se age por desculpas 

Porque a desculpa era em nome de Deus 

E, a culpa será de quem? 

Miraram os indígenas “selvagens” 

 

E, depois, culparam as bruxas 

E arremataram com todas as mulheres. 

As mães e as sem maridos. 

E, até as filhas da mãe. 

E, depois os negros, 

Aqueles que eram chamados de escravos. 

  

Dos gays, das putas, das travestis 

E, d’aquelas que a vida corre no esgoto da avenida 

Mas, se esgota na fossa do existir junto com a gente. 

Libertação é ser junto com o outro  

Que sejamos nós, 

professores, alunos, pais, mães, negras... trabalhadores. 

Apenas gente 

Não se ocupa  

Daquilo que não preocupa 

Se preocupa daquilo que ocupa 

O espaço, que ocupa a rua 

Que ocupa a terra 

Que ocupa os sonhos  

Do que ocupa-se na universidade 



10 
 

 

Se ocupa daquilo que ofusca 

Por desculpa.  

Se pôs a culpa em quem não tinha culpa 

  

A crença demente à razão sem razão. 

Como se tudo tivesse de ser apenas UM, 

E, os outros? 

Não permitiram ser eliminados. 

Onde a razão padece 

Somos a carniça  

Que aqui se persiste  

Que perturbamos em vida 

e incomodamos na morte 

somos ossos duro de roer 

onde a razão destrói seus próprios dentes. 

 

 

 

 

  



11 
 

INTRODUÇÃO 

 

Esta será uma narrativa a respeito daquelas(es) que estão do outro lado da história, que 

foram e continuam sendo golpeados em nome do “ter mais” e que todos os dias perdem pedaços 

de si para continuar sobrevivendo. Uma explanação contrária à classe burguesa-colonizadora, 

que expõe apenas uma faceta da vida, a qual podemos chamar de história ensimesmada, 

aquelas produzidas e contadas para as(os) trabalhadoras(es). Sendo assim, esse trabalho se 

apresenta como uma proposta capaz de pensar a vida em seu valor pleno e resgatar o desejo de 

construir um pensar filosófico por meio da dignidade de seres humanos pensantes e 

participantes desse mundo e da história universal. Para isto, será seguido o caminho da 

simplicidade filosófica-poética na intenção de estabelecer um exercício racional através de 

coisas do cotidiano. Após várias tentativas de encaixar as letras nas palavras, até aqui, foi 

construída uma narrativa em prosa, recheada de combinações de versos, frases cheias de ideias 

e histórias, pois são narrativas de pessoas reais. Um contexto que traz transformações da vida 

em palavras e, com pouco esforço, possibilita entender o quanto palavras verdadeiras podem 

contar histórias reais. 

O panorama da pesquisa se revela ao pensar a filosofia na/sobre a América Latina, 

promovendo uma aproximação entre a filosofia da libertação, em especial o pensamento de 

Enrique Dussel, articulado a uma racionalidade poética presente nos versos do escritor Paulo 

Leminski. A pertinência da investigação surge da necessidade em repensar o ensino da 

filosofia, em especial da filosofia latino-americana, a partir de uma “geo-filosofia”, na qual 

considera-se o tempo, a cultura e o lugar como as referências da construção da racionalidade, 

levando em conta a simplicidade do existir como fagulha que desperta o problematizar 

filosófico, o que não pode ser confundido com o provincianismo. Esta reflexão exige a 

compreensão do territorial e das heranças sul-centradas, significadas neste trabalho como 

garantia do processo de repatriação do pensar, por meio da filosofia na/sobre a América Latina. 

Nesse sentido, homens e mulheres apossados de sua geolocalização pensante ganharão novas 

configurações no acampamento da existência pensante que voltará a ocupar-se da reflexão do 

espaço de si, e para si. Como afirma Dussel “o filósofo é aquele que enuncia um discurso 

filosófico sobre os temas reais, prementes, [...] que respondem à necessidade de estabelecer em 

última análise a consciência de classe dos oprimidos. [...] Para só mediatamente chegar a tal 

consciência: seu interlocutor e destinatário real. (DUSSEL, 1977, p.218-219). 



12 
 

Neste trabalho a utilização da poesia aparece como um aporte para revelar os conceitos 

filosóficos, e com isso, melhorar a estratégia pedagógica no ensino da filosofia latino-

americana, tendo em vista que na sala de aula a oralidade é uma das formas de aprender pouco 

explorada, ou até mesmo menosprezada, ao mesmo tempo, contrário a isso, a oralidade é a 

forma louvada para pensar a filosofia no contexto latino-americano. Assim, faz-se necessário 

(re)pensar maneiras instigadoras de refletir sobre o saber filosófico latino-americano e, nesta 

dissertação, tal caminho fora construído através das poesias de Paulo Leminski - sinônimo de 

transgressão e de uma escrita subversiva. Com esses aspectos em vista, a proposta é romper 

com a estrutura racional do pensar tradicional, como diz o poeta, na obra o Catatau: “Penso 

mas não compensa” (LEMINSKI, 1989, 14). E, ainda, diz mais: “Este mundo não se justifica, 

que perguntas perguntar?” [..]. Assim, ele afirma que a razão fracassou: “este mundo é o lugar 

do desvario, a razão aqui delira” (LEMINSKI, 1989, 17). Paulo Leminski transforma a mente 

do leitor em nômade de seu próprio imaginário racional, isto é, desperta uma racionalidade 

própria que rompe com o modelo cartesiano de pensar, sendo assim, a subversão é um dos 

caminhos para superar a dominação do pensar dominante-colonialista. 

A problemática desta pesquisa percorre um caminho com vistas fixas sob a prática 

docente, apresentada no primeiro capítulo, desenvolvida com alunas(os) do Ensino Médio do 

Estado do Paraná, mais precisamente na cidade de Pinhais. Para isso, coube refletir a respeito 

das atividades desenvolvidas com as(os) estudantes, bem como da construção teórica feita 

entorno da prática, que era pensar o educar filosófico na perspectiva latino-americana. 

Questões norteadoras foram aparecendo: Como acampar um filosofar latino-americano a partir 

do pensamento de Enrique Dussel e de Paulo Leminski? Quais as dificuldades em utilizar o 

pensar filosófico latino-americano em sala de aula? 

A proposta da prática foi a de promover um reordenamento pedagógico que 

potencializasse o pensamento reflexivo-filosófico a partir da utilização de poesias no ensino de 

filosofia latino-americana, a fim de proporcionar aos estudantes o despertar do pertencimento 

coletivo considerando o lugar geográfico, através de expressões poéticas. Afinal, se Leonardo 

Boff tem razão, todo ponto de vista é a vista de um ponto; é preciso interpretar a partir de onde 

os pés pisam. A prática tinha a função de reconfigurar a relação de interesse das(os) estudantes 

com a filosofia, tendo em vista um pensamento regional entoado pelos escritos de Enrique 

Dussel e Paulo Leminski. A mim coube ser um propositor, instigando as(os) educandas(os) ao 

exercício reflexivo e ao aprimoramento da capacidade criativa/criadora poética. 

Nossa prática iniciou no dia 30 de outubro 2019, com o estudo sobre filosofia latino-

americana. Começamos a pensar a filosofia a partir de nossa realidade, tendo em vista coisas 



13 
 

simples, situações do dia a dia. Pedi para que as(os) alunas(os) pensassem sobre as coisas do 

cotidiano que pudessem lhes despertar o interesse. Mencionaram sobre: o trabalho, a família, 

as ruas, a escola, os amigos, as redes sociais, a cidade, o amor, a felicidade, etc. Diante dessa 

instigação pedi para que as(os) alunas(os) apontassem o espaço da casa, onde elas(es) vivem, 

que elas(es) consideravam o mais filosófico. As respostas foram desde a cozinha, a sala, o 

quarto, o banheiro, o quintal e até mesmo os animais que fazem parte da família, como cachorro 

e gato. Com essas observações expostas, foi possível estabelecer uma reflexão sobre o impacto 

desses elementos na forma do nosso pensar, no sentido de que esses objetos/situações existem 

em nossas casas de maneira intencional, e que esses cenários ao passar do tempo vão sendo 

carregados de sentido, e assim deixam de serem meros objetos adquiridos de maneira 

involuntária para se tornarem parte da vivência dos indivíduos que compartilham o mesmo 

espaço e juntos discutem ideias e constroem histórias. 

O cenário para o desenvolvimento do trabalho foi a nossa escola real, o Colégio 

Estadual Arnaldo Faivro Busato, na cidade de Pinhais-PR, com alunas(os) do segundo ano 

Técnico em Administração. A escola que não se difere dos demais padrões dos colégios 

brasileiros, a começar pela reprodução de um currículo tradicional, estruturado num esquema  

com contornos nortecentrados, além de radicalmente burguês, que pretende transformar seres 

humanos em mão de obra barata a serviço do capitalismo; que pouco se preocupa com a 

formação cultural do sujeito, mas que tenta treiná-lo para torná-lo servo e operar as técnicas 

produtivas que estão a serviço do mercado trabalho.  

No entanto, na contramão de tudo isso, propomos uma Pedagogia de Aldeia que nasce 

de uma concepção de escola que não é exatamente uma escola, de uma sala de aula que não é 

exatamente uma sala de aula, de alunos e professores que não correspondem a padrões 

tradicionais. Mas o resgate da essência de uma educação encarnada ao espírito latino-

americano que propõe um educar para além das estruturas e um aprender para além do 

currículo, um magistério que é capaz de educar-se aos modos dos povos originários, ao 

exemplo da educação dos povos Guarani, que acreditavam que um projeto político pedagógico 

de uma escola deve estar alinhado com a história dos sujeitos. Por isso que,  

 

na escola indígena a pedagogia tem mais liberdade, a gente não tem muita aula em 

sala de aula. A sala de aula é só apenas para finalizar alguns contextos. Ou discutir 

algum texto que seja possível na língua portuguesa. Que o principal e o foco principal 

aqui é a língua materna guarani. Então, a gente tem muito disso, de saí para o campo 

e verificar a questão da ancestralidade, dentro do nosso PPP da escola reforça a 

questão da ancestralidade (SARMIENTO, 2020)1.  

 
1 Depoimento do diretor Richard Thibes Sarmiento sobre a formação do povo Guarani.  



14 
 

 

Inspirado na concepção da escola indígena Guarani, percebe-se que cabe ao educador 

colocar em prática uma estratégia que possibilite o desenvolvimento da humanidade d as(os) 

alunos. No entanto, há de se considerar que não existe modelo perfeito a ser seguido, mas 

caminhos que façam sentido ao caminhar. O que se busca numa proposta pedagógica é que 

tenha significado na vida real para aqueles que irão fazer parte da execução na prática. A 

proposta de uma Pedagogia de Aldeia baseia-se num olhar existencial do magistério que 

garante a autoafirmação do sujeito enquanto ser humano que tem uma história a ser narrada, 

presente no interior de cada um. A educação de aldeia é uma educação de luta pelo resgate do 

pertencimento e preservação da história de suas próprias tradições, em razão disso o currículo 

deve tratar de questões que compõe a vida real dos indivíduos e suas narrativas. Nesse contexto, 

educar é um processo fundamental para consolidação da humanidade, em que os sujeitos sejam 

integrados numa chamada História da humanidade. 

As nossas práticas educacionais deixaram de fazer sentido quando abandonamos a 

existência das(os) alunas(os) para produzir mão de obra a serviço do sistema mercantil-

financeiro. É necessário resgatar os sentidos das nossas práticas educacionais, a exemplo de 

uma educação indígena, que nos ajudar a entender que não precisamos de um currículo 

engessado para consolidar a formação de um ser humano, assim como numa escola de aldeia  

 

não há matéria didática, não há preocupação em ser adulto, mas precisa de espaço 

para desenvolver sua criatividade. O velho chama e conta história. É no momento que 

a mãe coloca no colo e cata piolho. Através de histórias desenvolve um a pedagogia 

baseada num ethos integrado. O desejo é possibilitar que o jovem esteja integrado ao 

processo educativo, ao adulto cabe estar integrado e atento ao despertar. A criança 

precisa se apoderar daquele momento para que com tranquilidade possa se expor e se 

integra aos processos educativos (MUNDURUKU, 2012).  

 

A transcrição de Daniel Munduruku sobre o processo educativo faz a gente repensar o 

modelo de educação utilitarista que pregamos em nossas práticas docentes, a tal ponto de 

entendermos que parte das coisas que fazemos em sala de aula não faz o menor sentido para a 

vida dos nossos alunos. Em razão disso, urge voltar as nossas origens não como um regresso 

saudosista, mas reavivar o sentido da nossa existência educacional.   

Refinando nosso olhar sob o educar, em outro relato, o indígena Kaka Werá Jecupé, na 

obra “A terra de mil povos: história indígena do Brasil contada por um índio”, expõe a forma 

de inserção do sujeito no mundo, em que o conhecimento não é um saber isolado, mas um saber 

construído a partir da relação do sujeito, mundo e o sagrado.  O sujeito é colocado no mundo e 

seguirá se formando ao comunicar-se com a natureza, como diz a narrativa: 

 



15 
 

Meus pés percorrem serras, montanhas, florestas e rios que geraram os nossos 

antepassados. Meus olhos percorrem olhos de parentes desamparados de sua história 

devido à morte ou silêncio dos nossos velhos. Apalpei a terra estéril e a árvore seca 

pela raiz fraca em um poente que cobria a vida com um tom pálido. Era a alma do 

mundo dizendo que um ciclo terminado e que aquele instante, da soma das sabedorias 

das antigas tribos que o poente insistia em iluminar, mesmo que palidam ente, uma 

nova tribo amanhecerá como Sol. Para isso as raízes teriam que ser resgatadas, a  terra 

precisaria ser recuperada e revitalizada. Foi assim que um menino buscou um 

guerreiro que buscou um clã que buscou o coração. E todos se puseram a trabalhar 

em um empreendimento: trazer a milenar sabedoria para as novas gerações, trazer de 

volta a ciência sagrada enquanto essência, para que seu aroma ampare e permeie 

como bálsamo os corações e as mente das futuras gerações (JECUPÉ, 1998, p.12).  

 

A forma de educar apresentada na narrativa de Jecupé é uma exaltação da harmonia 

entre o ser humano, a natureza e o sagrado. Esse modelo de sabedoria é uma afronta ao educar 

tradicional, no entanto, será através da transgressão ao modelo de uma pedagogia distante da 

realidade, que será possível experimentar em nossas escolas urbanas uma estratégia 

metodológica que permita romper com o modelo imposto, que nasceu fracassado por não se 

conectar com a nossa vida vivida. Cabe a nós, enquanto educadores e educadoras, repensar 

nossas estratégicas. Diante do caos, propormos uma Pedagogia de Aldeia, que consiste em 

considerar o universo da(o) aluna(o) a partir de situações que façam sentido em seu experenciar 

de mundo, em um educar capaz de resgatar o elo perdido dessa gente que vai à escola em busca 

de um saber sistematizado tradicionalmente, impresso em livros didáticos, mas que não narra 

a história daquelas(es) que decodificam as mensagens sem sentido. Um educar de aldeia é 

resgate da nossa história, que não pode ser secundário, mas título principal da obra a ser 

estudada. E, será assim, um repensar numa pedagogia que possibilite uma relação de alteridade 

entre os indivíduos que compõem os processos educacionais que permitirá ultrapassar as 

barreiras do anonimato educacional. 

Proposta de uma educação libertadora que tem origem na necessidade de resgatar os 

elementos culturais e, com isso, cabe buscar em pensadores entusiastas de uma educação 

libertadora, como propõe Enrique Dussel, que se alinha a uma proposta do educar através de 

uma práxis libertadora, propondo uma ruptura com o modelo burguês europeu/ estadunidense, 

a partir de uma educação que promova a libertação das(os) estudantes do sistema opressor, com 

o intuito de resgatar a alteridade a partir de um novo ethos global.  

Sob a perspectiva de uma educação libertadora, Enrique Dussel define que “O ethos da 

libertação pedagógica exige que o mestre saiba ouvir, no silêncio e com respeito, a juventude, 

o povo. Só do discipulado paciente e entusiasta do próprio mestre poderá emergir o juízo 

adequado da realidade na qual se encontra o povo” (DUSSEL, 1977, p. 101). A educação 

libertadora não é um modelo de reprodução que refaz mais do mesmo, mas uma pedagogia que 



16 
 

se expressa através da própria vida, onde se rompe a opressão para construir uma nova 

humanidade. Pois o valor maior deverá ser a própria vida, para além do saber sistematizado e 

da racionalidade instrumental e a violência destruidora do capital. 

Sendo assim, o intuito da prática consistiu em abordar o conteúdo sobre filosofia 

política latino-americana, tendo como conteúdo básico a ideia de liberdade e, para isso, utilizar 

os textos do filósofo Enrique Dussel, como referência ao pensamento latino-americano, e 

articular uma estratégia pedagógica através do pensamento poético de Paulo Leminski. A 

prática foi desenvolvida em 10 aulas, que foram projetadas no plano de ação, que constará em 

anexo deste trabalho.  

Na primeira fase, intitulada de Lua Nova, a prática foi desenvolvida para que as(os) 

estudantes percebessem que o aprendizado da filosofia pode ocorrer a partir da práxis - de 

quanto à filosofia encontra-se próxima da nossa realidade. O caminho encontrado para tal 

reflexão foi utilizar a imagem de um varal para trazer o cotidiano das(os) alunas(os) à discussão 

até formulamos uma definição de filosofia. O objetivo era chamar a atenção das(os) estudantes 

para pensar a filosofia a partir de situações reais que impactam nosso cotidiano. Pensarem as 

situações que configuram as relações do dia a dia.  

A segunda fase, chamada de Lua Crescente, foi realizada a partir de um texto em prosa 

que destacava a imposição dos europeus aos ameríndios. Em seguida foi utilizado o mesmo 

texto escrito em verso. Relacionamos a concepção de liberdade de Paulo Leminski e de Enrique 

Dussel, com o intuito em formular um conceito de liberdade política na América Latina, em 

especial no Brasil. Procuramos repensar as nuances na prática e suas implicações sociais e 

culturais. Através das ideias de Enrique Dussel identificamos o impacto do falso 

descobrimento, em Paulo Leminski buscamos pensar o conceito de liberdade analisando como 

o poeta, de maneira estratégica, expressa seu entendimento de liberdade - inclusive liberdade 

textual.  

Na terceira fase, chamada de Lua Cheia, as(os) estudantes fizeram uma produção 

poético-rítmico ao estilo de literatura de cordel que foi transformada em um livreto de cordel. 

Cada aluna(o) fez uma produção e a questão abordada foi acerca das situações que ainda hoje 

geram formas de encobrimento - tendo em vista a ideia de liberdade no contexto da América 

Latina. Com isso, procuraram destacar as características regionais, os elementos que 

constituíram a nossa formação enquanto povo e, considerando a relação dos paranaenses com 

a natureza e o meio social. O exercício filosófico ocorreu a partir da necessidade de mover 

nosso olhar para uma perspectiva crítica das narrativas históricas sobre o pensamento latino-

americano. Utilizamos a poesia como pretexto para pensar as questões filosóficas que, por meio 



17 
 

da literatura em cordel, estreitamos a distância entre filosofia e poesia, com o propósito de 

revelar os conceitos filosóficos, tornando-os mais claros através da exposição poética.   

Na quarta fase, momento intitulado de Lua Minguante, foi realizada a finalização do 

material produzido. A apresentação dos resultados ocorreu em forma de jogral, numa exposição 

que despertou o interesse dos alunos de outras turmas que foram assistir à exposição. Após a 

apresentação foi realizada uma exposição na escola do material produzido. 

E, por último, a atividade Extra Lunar, que foi realizada durante o desenvolvimento da 

prática, já que foi necessário se adequar a data oportunizada pelo museu, num ajuste com o 

calendário das atividades da escola. Essa atividade foi realizada no dia 07 de novembro de 

2019. A atividade extraclasse foi uma visita técnica ao Museu de Arte Indígena (MAI), a qual 

proporcionou um despertar das(os) estudantes à repensarem sobre os temas trabalhados em sala 

de aula. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

PARTE I: POR UMA PEDAGOGIA DE ALDEIA 

 

Araucária2 saiu lá do fundo da sala, veio até a mesa do professor para falar sobre uma 

atividade solicitada na aula anterior. Ela é uma garota simples, que senta no fundo da sala. No 

entanto, foge à regra da turma do fundão, pois tem uma postura delicada e costuma prestar 

atenção nas aulas. No início do ano a jovem tinha um grupo de amigos, que foi construído em 

outro espaço fora da escola, provavelmente vizinhos próximos da rua onde mora. A realidade 

da garota sempre despertou interesse, pela simplicidade, mas também pela delicadeza e 

educação. Com o passar das aulas, quatro alunos vieram transferidos do turno da manhã - essas 

mudanças de turno ocorrem por motivos de trabalho. Tais alunos aparentavam uma condição 

financeira melhor que os demais colegas da turma. No começo Araucária tentou se enturmar 

com os novos colegas. Sempre muito discreta, com um sorriso fácil demonstrou-se acolhedora. 

Ao passar das aulas, aos poucos, a jovem garota foi se distanciado do grupo, pois não 

encontrava mais razão para compartilhar dos mesmos propósitos com aqueles por aqueles 

colegas. Era fácil perceber que Araucária não conseguia se adequar aquelas conversas, assuntos 

que sempre se referiam a uma realidade que não lhe interessava. Ela não frequentava os 

mesmos lugares de seus colegas endinheirados, não tinha hábito de ir ao shopping, aos shows, 

nem muito menos usar as marcas dos produtos que seus colegas usam. Araucária virou uma 

espécie de caracol, que aos poucos foi se encolhendo, pois se mostrar não lhe fazia bem. 

Ao mencionar uma personagem real, pontuamos a essência do nosso trabalho, fazer 

perceber a invisibilidade dos sujeitos que compõe o cenário de nosso enredo, com isso 

deixamos de pensar em narrativas de fatos, para pensar em histórias de seres humanos. Esse 

trabalho apresentará personagens cheios de sentimentos, de ideias, de sonhos e utopias, que 

mesmo castrados pelo sistema opressor, se esforçam para se expor ao mundo, para ganhar 

visibilidade e contar suas histórias. Araucária é um personagem real, que faz parte da 

engrenagem de um sistema opressor, no entanto, sua existência é carregada de invisibilidade, 

a tal ponto de ser percebida na sua ausência, quando não está exercendo suas funções, no 

cotidiano da vida não passam de uma peça igual as demais. Expor narrativas desse tipo é 

entender que mesmo estando dentro de um sistema opressor, podemos pensar e agir para além 

daquilo que se é permitido por leis, regulamentos, currículos, etc. 

 
2 Durante a exposição textual que segue abaixo utilizamos nomes de plantas que compõem a flora do Estado do 

Paraná, como estratégia para apresentar as ideias das(os) alunas(os), considerando que a maioria dos alunos são 

menor de idade, além das questões éticas para preservar a imagem de cada um deles. 



19 
 

A filosofia da libertação, ponto nerval desse trabalho, tem origem no sujeito real, em 

suas ações diárias, que inspira a pensar uma práxis libertadora. E, é no contexto da vivência 

diária, onde o sujeito sofre a opressão do sistema explorador, que a filosofia da libertação se 

torna o mecanismo capaz de pensar caminhos éticos possíveis em busca da libertação dos 

sujeitos, por meio da construção da subjetividade existencial que se redefine o lugar de 

existência. Na práxis da libertação o sujeito que é vítima, torna-se o personagem central que 

deve atuar em prol da libertação, superando a olhar de ente imposto pelo colonizador.  

Através do personagem Araucária podemos observar três características existenciais, 

tais como a humanidade existencial, natural e cultural, que precisam ser observadas nos sujeitos 

que serão expostos nesse trabalho, a partir do entendimento da filosofia da libertação. Nesse 

sentido, subtendemos que a libertação não pode ser meramente a libertação da racionalidade e 

desejos. O processo de libertação real do ser humano também considera a constituição moral e 

física, tendo como propósito a superação da opressão física e psíquica. 

As histórias dos filhos dos trabalhadores são narrativas de luta que carregam em suas 

memórias o germe da opressão de uma sociedade escravagista. Os alunos da Escola Pública, 

em sua maioria, são a expressão máxima de famílias que acreditam que seus filhos superarão 

os grilhões de uma sociedade excludente e marginal. Araucária é a regra do sistema opressor. 

É apenas uma pequena parte da história da história da América Latina. 

Nesse sentido, pensar sobre a América Latina é reconhecer que carregamos uma 

narrativa de luta e resistência ou muitas vezes de resiliência com o opressor. Necessitamos 

continuar lutando, mesmo ao custo da própria existência. É necessário reavivar os muitos 

corações de uma América Latina pulsante em sua pluralidade, e que impulsiva insiste em viver 

o hoje e sonhar com o amanhã, que o cheiro de folha verde e semente, em algum momento 

adormecido, precisa brotar em forma de sonhos, para tornar-se frutífera ao sabor de uma 

floresta que nunca morreu, mas agora ousa em despertar dentro daqueles que permitem ser 

terreno fértil para uma nova era tropical. Numa proposta educacional arraigada nas narrativas e 

cada sujeito o despertar ao aprender precisa ser simples, mas transformador, adubado para 

germinar uma pedagogia de aldeia, mais solidária, mais viva, mais real, mais gente da gente. 

A disciplina de filosofia na Escola Pública precisa ser um instrumento transformador, 

a tal ponto que propicie ao filho do trabalhador rever as narrativas impostas pela classe 

dominante. Com isso, acreditamos que qualquer pessoa pode filosofar através de sua vida-arte. 

Nessa situação, certamente a natureza da filosofia precisa admitir o que fazemos na mesma 

proporção do que pensamos. Isso constitui o fazer-pensar ou pensar-fazer próprio de uma 

filosofia da libertação. No mundo dos operários, mulheres e homens se permitem lavar suas 



20 
 

próprias vestes, legitimam o seu pensar através do exercício de expor suas próprias ideias, 

assim como se estende roupas em um varal na varanda de sua residência. Chamamos de 

filosofias tudo aquilo que serve de provocação, onde encontramos reflexão e ação, e/ou ação e 

reflexão, a isso chamamos de práxis, e através disso, por isso, todos podem exercer sua vida-

arte de pensar com a mesma intensidade. A filosofia é um afrontamento a si mesmo e um 

embate desconcertante sob o pensar opressor do Outro. As(os) alunas(os) transparecem a 

afeição com esse modelo de filosofia, pois entendem que a filosofia que fala da vida é uma 

filosofia que desperta o desejo em aproximar-se da existência. 

 

Capítulo 1: Lua Nova: filosofia da práxis e filosofia do varal 

 

 Esse primeiro capítulo foi desenvolvido a partir do despertar para pensar a filosofia 

tendo em conta as coisas práticas, de coisas que fazem parte do cotidiano ou situações que 

configuram as relações do dia a dia. Utilizei uma fotografia de uma casa localizada em nossa 

região, e a partir do cenário da imagem executamos os exercícios de pensar sobre os espaços 

da casa e o considerar filosófico, tínhamos um cenário montado para despertá-los para a 

reflexão a partir de uma fotografia de uma casa rural, onde se encontrava um varal exposto. Na 

imagem constava uma espécie de varanda na parte de trás, que continha roupas estendidas em 

um varal de cordas, o qual estava amarrado nas laterais das paredes; ainda havia uma rede e 

vasos de plantas.  

Diane dessa fotografia, a ideia era pensar a filosofia a partir de coisas simples, do nosso 

cotidiano, e foi nessa erupção de ideias que identificamos no varal a tensão necessária para 

aprofundar a nossa reflexão, a qual tornou-se o nosso ponto de partida para problematizarmos 

o pensar filosófico. A ideia do varal tornou-se estratégia central para estimular o nosso 

imaginário, e a estratégia consistiu em pensar o quanto há de filosofia num varal, para isso, os 

alunos foram instigados a confrontar as diferentes formas que as pessoas estendem roupas, e 

com isso, refletir sobre a formação da memória pensante dos que estavam presentes. Com isso, 

queríamos que os alunos percebessem que o exercício do pensar é diverso. Essa atividade 

termina com a formulação de uma concepção de filosofia e, desse modo, agora, segue o relato 

das bases que fundaram a construção de uma filosofia latino-americana em sala de aula.  

 

*** 



21 
 

 

Imagem: Casa localizada no Bairro Planta Karla, em Pinhais-PR. Fotografia retirada 

por mim, em julho de 2019.  

 

Depois da escada, no início do corredor, é possível avistar lá no fundo aqueles que estão 

à espera. Ao aproximar-se, como costumeiramente, demonstram simpatia, mesmo 

transparecendo aspecto de cansados, tanto o professor e de igual forma as(os) alunas(os). A 

porta quebrada narra a história daqueles que vivem por ali. A fenda na parte baixa na porta da 

sala de aula é apenas um exemplo da insanidade que abraça a Escola Pública no Brasil, 

decorrente de momentos de contraversão de alguns alunos mais rebeldes, mas também, 

resultado do descaso do poder público em cuidar daquilo que é comum a todos. 

Na parte da frente, a mesa torta do “mestre” denota que o lugar do professor não é um 

privilégio, mas apenas mais uma peça operante do sistema educacional a serviço do sistema 

financeiro. As paredes sujas e as carteiras riscadas demonstram a forma que aqueles indivíduos 

se relacionam com o mobiliário que compõe o cenário, mas também, configura o tamanho da 

importância dada por aqueles que são responsáveis em investir e zelar pelo espaço. O quadro 

verde cheio de pó de giz, próximo ao mural de recados, que não tem nenhuma notícia, narra 

que muitas coisas acontecem naquele espaço, no entanto, demonstra que nada de novo acontece 

ou irá acontecer. O ambiente escolar, em especial a sala de aula, é um espaço programado para 

funcionar a partir de uma determinação/limitação do espaço e tempo.  

Após apresentar a proposta de trabalho daquele dia, a aula começa com a exposição da 

foto de uma casa que expõe uma cena onde se estende as roupas na varanda, na fotografia a 

casa espaçosa apresenta uma situação típica da realidade da cidade. A casa se encontra uns seis 



22 
 

quilômetros do centro urbano. Nela há uma varanda e um amplo terreno que transparece um 

ambiente para uma vida de tranquilidade, já que se encontra em conexão com a natureza, pois 

está cercada por árvores. Na área externa a rede armada, a mesa sempre pronta à disposição de 

uma convivência num ambiente mais refrescante. A mangueira do jardim, os baldes a 

disposição dos serviços domésticos, a planta é um capricho daqueles que buscam a sintonia 

com o meio em que se vive. E o gás instalado na área externa é mais um capricho daqueles que 

se importam consigo mesmo. Naquele cenário, aquela casa, parecia uma casa de fazenda, que 

dizia muito mais daquilo aparentava. Ali, no varal, o elemento primordial da foto, estavam 

expostas todas as vestes, todas as particularidades e individualidades daqueles que conviviam 

na casa fotografada. As roupas íntimas apresentavam-se em suas cores, expunham a intimidade 

daqueles que não estavam na imagem, mas apresentavam-se de maneira íntima-oculta.  

A proposta da fotografia consistia em pensar que o varal exposto não era apenas um 

varal, mas um elemento mobilizador capaz de despertar a postura filosófica para além de um 

aparato teórico obscuro incapaz de ser compreendido. Através de uma imagem do varal 

projetada em sala, despertamos nos alunos a percepção de que era possível pensar a filosofia a 

partir de objetos simples. E, com isso, instigados a pensarem sobre os elementos que compõe 

o cenário de um varal e suas nuances filosóficas. Para acompanhar as nossas conversas 

utilizamos como referencial teórico os escritos filosófico-políticos do latino-americano Frantz 

Fanon, em especial alguns fragmentos da obra “Os condenados da terra” - um verdadeiro 

manual de luta e resistência da existência aos povos colonizados. A partir da união de três 

aspectos fundamentais [texto teórico; ditos populares e experiências das(os) alunas(os)], essa 

reflexão nos inspirou a ousar e aproximar a prática do “bater a roupa” com a ideia de luta e 

resistência sugerida por Fanon [compreendendo que a força do braço será o gatilho da 

libertação]. Reiteramos novamente o nosso princípio filosófico: há plena necessidade de partir 

de um cotidiano marcado pela simplicidade para encontrar valor naquilo que ganha os signos 

do complexo. Os tópicos a seguir são uma espécie de “conjunto de reflexões” que mesclam o 

cotidiano [varal], com o teórico [Fanon] e os ditos populares. Uma tentativa de demonstrar 

como se pode trabalhar em sala de aula com coisas simples e buscar, sem a vulgarização do 

fazer filosófico, espaços para debater e repensar o mundo vivido pelas(os) alunas(os). 

Confrontados, o varal, a teoria e o popular, talvez seja possível estabelecer certas estratégias 

de um processo de libertação epistemológica dentro de uma escola pública:  

a) pensar o que a corda/fio no qual se penduram as roupas poderia significar – O fio 

que segue é o caminho que direciona para onde deveremos seguir. Sabemos que não representa 

o fim, mas o ponto de partida para uma nova narrativa desde que saibamos o que nós somos e 



23 
 

o que os outros querem que nós façamos. Pois, “o mundo colonizado é um mundo dividido em 

dois, o mundo do colono e o mundo do colonizador. A linha divisória, a fronteira, está ind icada 

pelos quartéis e pelos postos da polícia. [...] O porta-voz do colono e do regime de opressão é 

o polícia e o soldado” (FANON, 1961, p.33). Somos a ponta da linha que segue a narrativa 

histórica e assumimos o nó que segurará até o momento do sufrágio. No dito popular, “a corda 

arrebenta do lado mais frágil”. Em nossas terras a vida é uma história de resistência que se 

rompe apenas no limite da vida, e as ideias não serão suficientes para promover uma revolução 

que obrigará a romper o cordão da história. 

b) pensar o que significavam os “grampos” que seguravam as roupas – O processo de 

colonização confundiu a generosidade do acolhimento dos povos originários com o imaginário 

de ambição dos falsos aventureiros. Por isso, “a descolonização não passa nunca despercebida, 

dado que afeta o ser, modifica fundamentalmente o ser, transformando os espectadores 

esmagados pela falta do essencial em atores privilegiados, amarrados pelo correr da história” 

(FANON, 1961, 31). As formas de aprisionamento são sempre disfarçadas, pois se cria a 

sensação de ser momentaneamente “boa” com aparência de novidade, levando os sujeitos 

envolvidos a proferirem, tal como nos ditos populares, que “depois da tempestade virá a 

bonança”. No entanto, não deixa de ser uma ilusão, pois aqueles que oferecem “segurança” 

serão os mesmos que praticarão a opressão. 

c) pensar na variedade e utilidade das roupas penduradas - A exposição da militância 

política é colocar-se na frente da luta, como ato de resistência, que será através da persistência 

que a conquista virá, pois, como reza o popular, “água mole, pedra dura, tanto bate até que 

fura”. A utilidade da luta é fazer parte do processo de intervenção, no qual se expõe “a sua 

nudez, a descolonização permite adivinhar, através de todos os seus poros, as balas e os cutelos 

sangrentos” (FANON, 1961, p. 32), que as narrativas vivenciadas por aqueles que acreditaram 

no processo de transformação, mais conhecidos como “escalões que definem uma sociedade 

organizada, não pode triunfar enquanto não puser em ação todos os meios, incluindo, bem 

entendido, a violência” (FANON, 1961, p.32). A conquista é resultado da exposição máxima 

dos diferentes seguimentos sociais, numa luta de classe, onde alternamos entre as vestes da luta 

e o uniforme do trabalho. 

d) pensar nas roupas que se penduram sem os grampos – Aos não dominados, homens 

e mulheres livres dos aprisionamentos, que não permitiram serem domesticados virarão heróis 

ou mártires. O não enquadramento ao processo de dominação provoca a destituição da 

dominação. Claro, “se, com efeito, a minha vida tem a mesma importância que a do colono, o 

seu olhar já não me fulmina, já não me imobiliza, a sua voz não me petrifica. Já não me perturbo 



24 
 

na sua presença. Praticamente, eu aborreço-o. Preparo-lhe tais emboscadas que em breve não 

terá outra saída a não ser a fuga” (FANON, 1961, p.41). Aqueles que não se prenderam a 

opressão do colonizador irão seguir sua luta e suas conquistas, pois, no dito popular, “o que 

não mata, engorda”. Afinal, quem é livre? Quem não se deixou domesticar pela colonização? 

Quem realmente consegue se libertar da opressão colonizadora?  

e) pensar na estrutura montada para que o varal possa existir – O período de exposição 

só faz sentido durante a exposição do sol. E, “durante a colonização, o colonizado não deixa 

de liberta-se entre as nove da noite e as seis da manhã” (FANON, 1961, p. 48). Diz o ditado 

popular, “quem não é visto, não é lembrado”, no processo de colonização a lembrança exaltada 

é a do herói colonizador, que é narrado nas páginas do livro didático. Se a história não fosse 

contada por portugueses e espanhóis, que transformaram assassinos em heróis, os nossos livros 

nunca estampariam a imagem de Cabral e Colombo. Na história dos colonizadores chamam 

seus homens de “conquistadores”, já na história dos colonos chamamos de algozes. Nossos 

heróis não estão nas páginas dos livros de história, pois as memórias dos nossos heróis estão 

expostas em museus e galerias daqueles que lavaram as joias brutas com o sangue serviçal aos 

interesses das aves de rapina colonizadoras.   

f) pensar naquele que pendura as roupas no varal - As roupas dos colonos e 

colonizados no varal tem o mesmo estilo, mas não tem o mesmo preço, nem a mesma cor. As 

roupas dos colonos estão sujas pela exploração do trabalho e as roupas dos colonizados estão 

sujas de sangue da opressão provocada pela ganância. “A descolonização é realmente a criação 

de homens novos. Mas esta criação não recebe a sua legitimidade de nenhuma força 

sobrenatural: a ‘coisa’ colonizada converte-se, no homem, no próprio processo de pelo qual se 

liberta” (FANON, 1961, p.31). O varal dos colonos tem as marcas das mãos das mulheres que 

esfregaram as vestes suadas que fedem à opressão; já as roupas dos colonizados são expostas 

pela dignidade em expor-se a si mesma. 

g) pensar naquele que tira as roupas do varal – O recolher das roupas coloca o sujeito 

numa situação de bons resultados, numa sensação de missão cumprida e roupas limpas. Essa 

ideia do novo, de conquista, aparece no processo de descolonização quanto se entende que “na 

descolonização há, pois, a exigência de uma entrega completa da situação colonial. A sua 

definição pode encontra-se, se se quer descrevê-la com precisão: “os últimos serão os 

primeiros”. [...] No plano da descrição, toda a descolonização é um êxito” (FANON, 1961, p. 

31-32). A descolonização é o ponto de partida para construção de uma nova civilização que, 

assim como as roupas limpas, será possível construir novas lutas e conquistas. 



25 
 

h) pensar naquele que vê de longe as roupas no varal – É o olhar para o outro que 

permite ao ser humano percebe-se a si mesmo, mas também se colocar no lugar do outro. O 

olhar do colonizador é distante, ele se encontra em outro continente, mas dá ordens para aqueles 

que nem conhece. “Desumanos, sobem por combinações ou por roubos ilegais: importações-

exportações, sociedade anônimas, jogos de bolsa, privilégios ilegais, sobre essa miséria 

nacional. [...] Doutrinamento, proclamam a necessidade imperiosa de nacionalizar o roubo da 

nação” (FANON, 1961, p. 44). Na mente do colonizador, funciona um jogo de ataque, como 

diz no ditado popular, “quanto mais, melhor”. A tarefa da descolonização é fazer com que o 

colonizado se perceba enquanto ser humano, como parte da humanidade, que busca por justiça 

para garantir aquilo que lhe pertence.   

i) pensar as funções de um varal – A função do colonizador é secar, retirar da colônia 

tudo aquilo que é lucrativo, que produz de alguma forma capital. E nesse processo das perdas, 

o opressor cumpre o dito popular, “antes ele do que eu”. “Nessa zona fixa, a superfície está 

quieta, a palmeira agita-se frente ás nuvens, as ondas do mar rebentam sobre os rochedos, as 

matérias-primas vão e vêm, legitimando a presença do colono, enquanto que escondido, mais 

morto que vivo, o colonizado se eterniza num sonho sempre igual” (FANON, 1961, p. 46-47). 

Enquanto houver opressão não haverá sonhos realizados, pois a condição de submissão do 

colono impossibilita de realizar qualquer desejo, sendo que suas ações são sempre controladas. 

Num processo de opressão o sujeito é colocado num estado de paralisia, pois o intuito do 

opressor é colocar uns contra os outros, por isso "en la lucha de clases , todas las armas son 

buenas, piedras, noches, poemas" (LEMINSKI, 1985, p.73).  

Percebemos como tudo isso funcionaria dentro de uma filosofia que parte do mais 

simples cotidiano para atingir construções de uma vida distinta, de uma vida mais aproximada 

de realidades nossas, de realidades de luta. Confrontar as diferentes formas que as pessoas 

estendem roupas seria uma maneira de refletir sobre a formação e construção das formas de 

opressão vividas pelos alunos. A ideia consistiu em fazer com que as(os) alunas(os) 

percebessem que o exercício do pensar é diverso. Em uma de nossas atividades, a produção de 

uma crônica filosófica, Jequetiba desconstrói o olhar simples sobre o varal ao descrever, “... 

ainda hoje relembro varais pelos arredores da casa dos avôs, lugar de liberdade, brincadeiras 

de infância que não voltam mais... Só recordações! Com o passar do tempo percebe-se que ali 

não estavam apenas roupas estendidas, ali morava a felicidade” (Crônica de Jequetiba. Varal 

de outrora, 2019, p.01).  

Em outro texto, Maricá descreve, “Roupas dançando ao vento, se agitam através das 

recordações, alcançando no interior” (Crônica de Maricá. Sobre danças e roupas, 2019, p.01). 



26 
 

Nas narrativas dos alunos o olhar sobre o varal foi refinado, a tal ponto que a imaginação 

despertou significado para além de roupas, cordinhas e pegadores. Embaúba encena em seu 

texto uma narrativa de uma memória recente, “No varal se vê explicito os trajes deslumbrantes, 

no qual as marcas de uma noite inesquecível. Será a lembrança mais doce, a qual em simples 

pedaços de pano se presenciava” (Crônica de Embaúbas. Roupas limpas são histórias 

passadas, 2019, p.02). Em outra descrição Baguaçu afirma, “O que era sujo a água limpou, no 

mergulho das peças perdeu-se entre todos para encontrar a si mesmo” (Crônica de Baguaçu. 

A inimiga da perfeição, 2019, p.03). Em outra menção, as “roupas estendidas são momentos 

passados, aromas nelas colocados, lugares visitados” (Crônica de Canjarana. Histórias 

lavadas, 2019, p.07). No texto de Peroba lê-se: “Aqueles pregadores que as roupas prendem, 

de forma alienada e segurando como se não aguentassem mais o serviço de segura-las. Mas, 

as roupas permanecem impacientes até o fim do processo para um novo recomeço” (Crônica 

de Peroba. A água que sobra da roupa lavada, 2019, p.07). 

Durante a interação reflexiva sobre o estender das roupas, Jenipapo disse: “por que eu 

não pensei nisso”. Em outro momento, Canafístula, uma aluna mais prática, proferia a seguinte 

fala: “um varal é apenas um varal”. Peroba, mostrando-se contrária, afirmou que “é muita 

coisa apenas para um varal”. Durante a exposição, Paneira dava muita risada e, quando 

perguntada por que dava risada, ela respondeu, “estou lembrando de uma situação”. Cambará 

disse, “Jamais imaginei que podíamos pensar tantas coisas sobre um varal”. Propor pensar a 

filosofia para além do óbvio é um exercício que constrange o olhar daqueles que se 

acostumaram apenas a olhar com os olhos para o mundo a sua volta; que não se permitem 

educar para perceber possíveis significados que estão postos diante de um olhar perdido, por 

não despertar a sensibilidade para ver nas próprias coisas complexidades que a simplicidade 

oculta. Quando ao olhar para um varal se faz um julgamento a partir de uma perspectiva 

estética, quando se observa um varal se faz um julgamento moral sobre a vida daqueles que 

estão estendidos. Quando o varal deixa de ser varal torna-se a expressão daquilo que somos. 

Em cada varal encontramos a narrativa da exigência daqueles que foram lavados. 

E eles observavam o desvendar das nuances filosóficas, entre a imagem da fotografia 

das roupas estendidas e o desenrolar da reflexão, as(os) estudantes confrontavam seu próprio 

olhar ligeiro do cotidiano, nunca tinham parado para pensar sobre aquela realidade. Naquele 

momento, o varal deixava de ser um objeto para estender roupas para se tornar um instrumento 

que despertava o pensar sobre si mesmo. E aos poucos as vozes que eram apenas barulho, 

foram se transformando em sons que expressavam sobre si mesmo, através da intenção em 

estar exposto. Não precisou preces de silêncio, apenas o despertar o desejo de ser ouvido, de 



27 
 

se tornarem personagem central do discurso. Foi no reconhecimento do seu próprio espaço, na 

descrição do olhar do outro, que se começou a pensar que não se era invisível, que por mais 

simples ou complexo que fosse a disposição dos tecidos no varal, lá estava a história de cada 

um. Estava lá, tudo exposto para quem quisesse observar.  

O exercício da aula seguinte seria o de eles trazerem uma fotografia do varal da casa 

deles e a partir disso produzir uma “crônica filosófica” sobre o próprio varal. Para isso, após 

as nossas reflexões, apresentei em sala uma crônica escrita por mim sobre a fotografia utilizada 

na primeira exposição: 

 

Foi através da varanda vasta que se demonstrou o mundo real. As lembranças 
estendidas contavam a história de ontem e de hoje. O mundo era travestido 
de ideias, todos estavam lá. Mas, precisava? Aquele varal era a expressão que 
existia alguém ali. Que o espaço não era abandonado. Abandonado era o olhar 
dos que transitavam por ali. A rede era expressão de um descanso que não 
poderia acontecer naquele momento. Através da sacada aberta apresenta-se 
ao mundo. Apresentou-se ao mundo para ser visto, pensado e acolhido. 
Expor-se é deixar ser abraçado pelo olhar. (Josemi, 2019) 

 

Após a desconstrução da ideia de varal, apresentei aos alunos um tutorial de como 

estender roupas intitulado: “como pendurar roupas para secar” (LOUREIRO, 2019). Eles 

ficaram um pouco assustados, pois pensavam que isso não era necessário. No entanto, comecei 

a refletir com eles que aquela era uma forma de fazer algo, mas que sempre poderia existir 

outras formas em realizar determinadas tarefas. Entretanto, há de considerar que tutorias são 

formas que se encontrou para direcionar o nosso pensar e agir de maneira programada, 

exemplo, livros com o título: “10 passos para o sucesso”, de Leonardo Amaral; “Passos para a 

vitória”, de Carlos Henrique Trote; “7 línguas em 7 anos”, de Débora Barbosa. São estratégias 

comerciais para rotular a forma que um sujeito deve pensar e agir, mas será que funciona? Pois, 

apesar da variedade dos caminhos da vida, há um intento de formatar tudo e todos em torno 

desses “caminhos mais certos”. No exercício da filosofia apesar de conhecermos a maneira 

tradicional europeia de fazer filosofia, existiam outras maneiras, tal como uma filosofia latino-

americana.  

Para ampliar nossa reflexão em torno desse distanciamento entre filosofia latino-

americana e filosofia europeia, precisamos entender que ambas as formas de fazer filosofia são 

possíveis, as quais podem coexistir simultaneamente, no entanto há de considerar que há 

formas diferentes de fazer filosofia.  Ao colocar o adjetivo geográfico depois da palavra 

filosofia, impactamos uma nova perspectiva para repensar a mesma, que consiste na capacidade 

em descolar geograficamente a América Latina da Europa. Essa necessidade representa a 



28 
 

ruptura da europeização do pensar latino-americano, o que não significa, claramente, a negação 

da existência de um pensamento filosófico europeu presente na América Latina, pois tal fato é 

real. Entretanto, a consolidação do pensar filosófico latino-americano se dá a partir da 

descolonização do pensar, que consiste na reflexão do conteúdo e forma de uma filosofia a 

partir da realidade latino-americana, nesse sentido, os pensadores buscam não apenas uma 

readequação dos conceitos europeus ao contexto latino-americano, mas a reformulação de um 

pensar a partir e na América Latina. É uma filosofia latino-americana, feita na América Latina, 

mas também sobre a América Latina. 

A filosofia latino-americana desmonta a geografia como uma estratégia que ressignifica 

a demarcação geopensante imposta pela tradição europeia, tendo em vista que os herdeiros 

dessa tradição persistem em manter o corpo na América Latina e a mente na Europa. E cabe 

aos pensadores locais buscar a superação da imposição europeia, com o intuito de estabelecer 

um pensar filosófico a partir das nossas particularidades. Sendo assim, as filosofias originárias 

na América Latina, propõem uma nova ordem plural do pensar filosófico que abranja a nossa 

diversidade cultural, com isso, torna-se necessário se envolver com essa terra, para que 

incorpore a consistência da racionalidade a partir da geografia a qual estamos inseridos. Nesse 

sentido, há de considerar que a filosofia em sua gênese latina cresceu sobre a sombra do chapéu 

europeu, no entanto, necessita ir ao sol para contemplar o seu próprio brilho. É um ato de 

reivindicação histórico-cultural-geográfico de uma região em que pensadores não se negam a 

pensar o seu próprio mundo, seus problemas e seus sonhos. Esse processo perpassa a 

necessidade em reformular seus conceitos, mas também tornar consciente que estamos na 

América Latina e que não somos europeus. 

Com esse fato, podemos perceber que as imposições das narrativas dos europeus sobre 

a América Latina não podem ser compreendidas apenas como uma ocupação de território, de 

maneira ingênua, mas um conjunto de ações pretensiosas que imprimem as várias facetas de 

dominação europeia, até mesmo no pensar filosófico. Para não deixarmos apenas em um campo 

distante e muito desafeito à realidade que estamos buscando entender [a latino-americana], 

daremos um exemplo dessa “dominação europeia” em termos do pensar filosófico. O exemplo 

sai do texto “A pena e a lei” de Ariano Suassuna, no Terceiro ato, há um diálogo entre Joaquim 

[um retirante] e João [um poeta]:  

 

Joaquim: Você, que estava em Taperoá quando eu cheguei, sabe me dizer se eu 

morri? 

João: Morreu. 

Joaquim: Morri de quê? 

João: Morreu de fome, Joaquim. 



29 
 

Joaquim: De fome? Que morte mais besta! Que morte sem imaginação! 

João: Você já viu retirante morrer de outra coisa? 

Joaquim: É, mas eu bem que podia ter tido uma morte mais elegante! 

João: Você queria bem uma morte por cansaço intelectual? 

Joaquim: Era! Cansaço intelectual, angústia, uma coisa assim! 

João: Pois não tem conversa não, morreu foi de fome! 

(SUASSUNA, 2019, p. 134-135). 

 

O existencialismo é uma corrente filosófica pensada na Europa a partir de pensadores 

e realidades europeias, em especial pelo filósofo Jean-Paul Sartre que, em suas palavras afirma, 

que “o homem é livre porque não é si mesmo, mas a presença a si. [...] Está inteiramente 

abandonada, sem qualquer ajuda de nenhuma espécie, à insustentável necessidade de fazer-se 

ser até o mínimo detalhe. Assim, a liberdade não é um ser: é o ser do homem, ou seja, seu nada 

de ser (SARTRE, 1997, p.545). Compreende-se que o destino do homem é ser livre, uma 

espécie de condenação que o impede de escolher a não fazer escolhas. Há mais de 7.000 

quilômetros da França, na região de Taperoá, no nordeste do Brasil, o pensador-poeta Ariano 

Suassuna sistematizou o modo de funcionamento do existencialismo filosófico na vida do 

sertanejo, em que a temática surge a partir das vivências de mulheres e homens que constroem 

o pensar a partir da própria vida e não por uma provação da racionalidade, mas por uma 

intervenção dos acontecimentos sobre a razão. Tal abordagem foi pontuada no pensamento de 

Ariano Suassuna, como citado acima no diálogo entre Joaquim e João, em que o 

existencialismo é demonstrado pela vida do homem sertanejo, o qual foi destinado a morrer de 

fome. A sina posta frente a vida e morte de Joaquim não permite que o sertanejo tenha outra 

escolha para sua morte a não ser a predestinada pelo seu meio. Nesse contexto fica clara a 

distinção de um “existencialismo” sartreano e um “existencialismo” sertanejo. O sentimento 

da angústia não pertence ao sertanejo, mas pertence ao francês. Aqui, no sertão, morre-se de 

fome e sem elegância [de acordo com Joaquim]. No sertão de Suassuna, o homem está 

inteiramente abandonado à fome e falar de liberdade num contexto famélico é uma 

obscenidade. O problema não é o europeu falar de angústia, pois a realidade deles assim se 

apresenta, mas entender que a existência pode ser sentida doutra maneira por outros povos e 

que essa abordagem pode ocorrer nas diversas expressões humanas. 

Assim como Jean-Paul Sartre e Ariano Suassuna, que destacam as formas de vida na 

existência humana, a aluna Cajarana, em seu texto, “Cicatrizes enferrujadas”, evidencia a 

dificuldade em romper com o determinismo cultural, por ser uma aluna trans precisa romper 

com a tradição que se impõe sobre sua existência, com as palavras dela, tornou-se necessário 

escutar:  



30 
 

As marcas do passado permanecem como cicatrizes na pele de um veterano de guerra, 

com as vestes gastas, passadas de geração em geração. A corrosão do passar dos anos 

não oculta a história por trás da mesma. O passar dos anos aumentam gradativamente 

a quantidade de marcas deixadas pela constante mudança aos arredores. Sua aceitação 

em meio aos novos padrões, geram cada vez mais especulações, e as perguntas não 

se calam? Eu sou mesmo, bem vindo ao mundo? (Crônica de Canjarana. Cicatrizes 

Enferrujadas, 2019, p.01). 

 

Tal como os autores letrados, cada ser humano tem a necessidade de expressar a 

vivência que carrega no seu peito, as palavras do poeta e do filósofo resgatam a dignidade 

humana ao conseguir expressar o que deseja expressar, mas a aluna Canjarana não se intimida 

diante das letras que vão se montando de maneira truncada para gritar o enfrentamento ao 

destino que marca sua existência, pela inquietação de não conseguir mudar o passado, e ter a 

consciência que o futuro não guarda tantas bonanças. A consciência do sujeito se consolida no 

instante em que a canção e a vida são tocadas no mesmo tom, como podemos perceber no hino 

da Internacional Comunista: 

 

De pé, ó vítimas da fome! 

De pé, famélicos da terra! 

Da ideia a chama já consome 

A crosta bruta que a soterra  

Cortai o mal bem pelo fundo! 

De pé, de pé, não mais senhores! 

Se nada somos de tal mundo 

Sejamos nós, oh produtores! 

 

Ao som do hino da Internacional Comunista despertamos o existencialismo, não na 

perspectiva sartreana, daqueles que transitam de boinas e cachecóis pela Avenida Champs-

Élysées, em Paris. Mas encontra ressonância existencial daquelas(es) que são vítimas de 

alguma forma de opressão, tal como o povo da Martinica que convivem com o sabor da 

opressão colonizadora francesa, e assim também, tal sentido pode ser estendido aos 

personagens de Joaquim e João, criado por Ariano Suassuna, na história que se passa na cidade 

de Taperoá, na Paraíba, inspirada da realidade do sertão brasileiro, onde o hino da Internacional 

Comunista ganha sentido, mesmo não sendo cantado. Importante, isso só é possível quando se 

permite estabelecer certas conexões para além do circuito europeizado, tal como faz Fanon, “o 

lumpen-proletariat, essa corte de famintos destribalizados, descolonizados, constitui uma das 

forças mais espontaneamente e mais radicalmente revolucionárias de um povo colonizado” 

(FANON, 1961, p. 106). O sertão de Ariano Suassuna, e de todos nós, é o lugar em que o 

existencialismo de Frantz Fanon faz todo sentido, como descreve o próprio autor: “nenhuma 

morte de homem é indispensável ao triunfo da liberdade. Acontece que é preciso aceitar o risco 

da morte para que nasça a liberdade, mas não é com o coração alegre que se assiste a tantos 



31 
 

massacres e a tantas ignomínias” (FANON, 1980, p.114). Ou ainda, quando Fanon menciona 

sobre a ideia de libertação, considera que “o processo de libertação do homem, 

independentemente das situações concretas em que se encontra, engloba e diz respeito ao 

conjunto da humanidade” (FANON, 1980, p.173). 

Para Fanon o ser humano encontra-se preso em si mesmo devido à opressão embutida 

na existência coletiva. Nessa perspectiva, ao pensar sobre o sertanejo, de Ariano Suassuna, por 

exemplo, podemos perceber que a prisão é o próprio meio. O sertanejo é um homem que não 

morre por causa da seca, pois ele acredita no florescer da vida, em razão disso, ele se mantém 

no lugar que está, pois, a esperança é pela libertação a partir do seu próprio chão. Ele é parte 

da natureza que não pode se desprender, mas que prefere estar conectado ao mundo em nome 

do agrupamento que faz parte, sendo assim, o ser sertanejo não é apenas um estilo de vida, mas 

coabita no João e no Joaquim. O sertanejo é um homem que para ser livre precisa se aprisionar 

a terra, portanto o ser livre do sertanejo é recusa de outros modos de vida que desfigura sua 

existência, inclusive a recusa da própria morte. O personagem João considera as diversas forma 

de morte uma bestialidade, pois no contexto sertanejo a morte de fome é uma determinação da 

própria vida. 

 No contexto do sertão, a liberdade aparece como possibilidade de existir e pensar, na 

medida que a liberdade é a potência da ação, que se configura não pela transformação do meio 

em que se vive, mas pela capacidade em sobreviver diante da escassez. Nesse sentido, a ação 

política se vincula com a liberdade e com o valor da natureza, pois uma vez que a harmonia 

humano e natureza são destruídas abre-se possibilidade para opressão, sendo assim, a 

sobrevivência no sertão não é uma escolha, mas apenas um desejo, que mesmo na precariedade 

se potencializa na humanização de ser gente.    

E assim sendo, podemos identificar no próprio Fanon o conceito de liberdade que 

emerge do processo da libertação coletiva, considerando que “o homem colonizado se liberta 

na e pela violência. Essa práxis ilumina o agente, porque lhes indica o meio e o fim” (FANON, 

1961, p. 66). Vislumbramos, aqui, que a libertação do sertanejo acontece quando chove no 

sertão, percebam que não é uma liberdade individual de viver, mas uma libertação em ser que 

se concretiza em todas(os), afinal a chuva é um regar de existência para o sertanejo. Na mesma 

perspectiva, de acordo com Fanon, a libertação nacional é a condição do renascimento do 

Estado, compreendendo que a liberdade não é um elemento individual, mas a consolidação 

plena da vida comum.  

Desse modo, a liberdade e a libertação estão relacionadas, considerando a perspectiva 

de Fanon, a libertação é a mobilização de uma revolução que perpassa a ideia da descolonização 



32 
 

e de ruptura com o imperialismo, de tal modo a romper com as opressões estruturais, tais como 

o racismo, questão central das discussões de Fanon, a qual se estende a outras questões 

entranhadas na mentalidade colonizadora-capitalista. Através da liberdade de sermos nós 

mesmos, também rompemos com a dominação colonial que é política, social, econômica e 

cultural e, neste mesmo raciocínio. A liberdade é individual e a libertação é do povo. No entanto 

é necessário considerar que sem libertação não é possível a liberdade individual se efetivar, 

pois falta a garantia da existência coletiva.  

Nesse contexto, com o propósito em ampliar o pensar filosófico através de uma práxis, 

tornou-se necessário recorrer a situações próximas ao cotidiano das(os) estudantes para pensar 

a razão humana, como, por exemplo, fazer filosofia poderia ser parecido ao ato de lavar roupas, 

com isso apresentei um modo operante de pensar a nossa realidade que não seria ao modo 

tradicional, mas que teria como base nossas próprias vivências. Para isso, apresentei um texto 

produzido por mim, em que descrevo de maneira metafórica uma forma possível de pensar a 

filosofia a partir de uma filosofia mais “pé no chão”. Nesse caso, fazer filosofia pode ser algo 

tão simples que, dialeticamente, chega a ser sofisticado, por isso,  

 
Deve-se filosofar como aqueles que estendem as roupas. O ato começa 

quando se desfaz de sua história, ao despir-se de suas vestes surradas da 
história vivida, daquele momento único, que já se foi, mas continua a se 
pensar sobre ele. É hora! De desfazer-se do vivido. Então, tiram-se as vestes 
colocam-se no cesto. E com calma, reorganiza tudo - separa por cores e/ou 
tipos - e aos poucos coloca-se na máquina ou lava-se na mão mesmo. E assim, 
se desfaz do vivido! Depois do enxágue, aos poucos desmancha o 
emaranhado de ideias vividas. E, de maneira cuidadosa se expõe no varal. 
Estender roupas é um ato de expor as memórias lavadas. Filosofar é alvejar, 
limpar as marcas causadas pelo constrangimento de uma história que não 
passa em branco. Filosofar é esfregar, bater e estender (Josemi, 2019). 

 

Aos filósofos mais tradicionais causa um certo desconforto pensar a filosofia através de 

uma simples metáfora, mas será que existe uma forma correta para o exercício da racionalidade 

humana? Devemos refletir, qual seria a justificativa lógico-racional que legitimaria a 

racionalidade humana, capaz de mensurar que alguns pensares seriam mais racionais que 

outros? A tal ponto de se afirmar que a expressão da linguagem utilizada pelos europeus é 

racional, a exemplo da afirmativa que “só é possível filosofar em alemão”, absurdo atribuído a 

Heidegger. Ora, se a filosofia é um pensar racional, parece bizarro desconsiderar que na 

expressão oral de Patativa do Assaré não existe racionalidade, se isso for verdade, poderíamos 

considerar que seria a negação da própria racionalidade humana. Afinal como diz o poeta, de 

maneira lógico-racional, “é melhor escrever errado a coisa certa, do que escrever certo a coisa 



33 
 

errada” (Patativa do Assaré). Diante de tal feita, não cabe a nós que lambuzamos a filosofia 

descartar nossa expressão humana de pensar em nome do autoritarismo europeu.   

Parece que pensar o fazer filosófico a partir de situações diversas não é algo tão absurdo, 

pois na própria tradição do pensamento europeu ocidental encontramos descrições que 

demonstram situações transgressoras, a exemplo de Diógenes de Sinope, também conhecido 

como o Cínico, que viveu em 413 a.C., vivia dentro de um tonel, vestia apenas uma túnica e 

lambia água das poças. Essa vida de abandono não desmerecia a capacidade reflexiva e 

constrangedora tampouco a postura instigante e provocativa de Diógenes, o Cão. Noutro 

contexto, podemos nos reportar ao texto de Platão, na obra Fédon, em que o filósofo utiliza 

uma cena nada comum, como o exercício de esfregar como sendo uma estratégia para entender 

o pensar das questões filosóficas, tal como, no contexto que antecede a morte, “Sócrates sentou-

se no catre e esfregou com as mãos as pernas que foram libertadas das correntes” (PLATÃO, 

1999, p.120). Sócrates faz um comentário sobre a relação entre dor e prazer, “isso que os 

homens denominam prazer. Ela harmoniza perfeitamente com a dor que se acredita constituir 

o contrário!” (PLATÃO, 1999, p.120). Podemos perceber nessa passagem que Platão coloca o 

ato de esfregar como sendo uma forma de lidar os opostos, os quais convivem 

simultaneamente, como é o caso do prazer e a dor. A metáfora do efeito de esfregar mencionado 

por Platão, mas realizado por Sócrates, demonstra a riquezas de elementos que podemos utilizar 

para pensar questões inerente a filosofia. E o texto segue, em seguida, com um comentário 

curioso feito por Sócrates, “creio que se Esopo tivesse pensado nisso, com certeza teria criado 

uma fábula” (PLATÃO, 1999, p.120).  Quando questionado por Cebes sobre a utilização da 

poesia compreender a ideia de prazer e dor, Sócrates diz: “não pretendi torna-me seu rival em 

poesia, porque sei quanto isso é difícil, mas simplesmente para encontrar explicação de alguns 

sonhos e para obedecer-lhes, se porventura, era esse tipo de música, aquela entre as belas-artes 

na qual era-me ordenado que me explicasse” (PLATÃO, 1999, p.120). Temos aqui uma 

menção de Sócrates que manifestou o desejo em compor música, no entanto ele considera que, 

nesse contexto, o fazer filosofia era justamente compor a mais alta música. No entanto, tendo 

em vista sua própria morte acaba por desistir da ideia.  

Após essa recaída ao pensar filosófico tradicional grego, o qual não deve ser uma 

desilusão intelectual, mas uma reflexão mais ampla, em que precisamos nos permitir aproximar 

a diversidade de ideias, para enriquecer o debate e reafirmar a nossa legitimidade racional, 

enquanto sujeito pensante da América Latina, com o intuito de estabelecer um diálogo d iante 

da pluralidade que compõe a filosofia e, com isso, romper com as correntes impositivas do 

conservadorismo europeu.  



34 
 

Dito isso, retomamos a filosofia da libertação em Enrique Dussel que propõe 

formulações filosóficas considerando a realidade geográfica, a partir de uma reflexão centrada 

no outro, no excluído, nos marginalizados pelo sistema político, que clama por justiça. Para 

Enrique Dussel, “o ‘deslocamento’ geopolítico desse ‘lugar’ e desse ‘tempo’ significará 

igualmente um deslocamento filosófico, temático, paradigmático, em suas palavras, como 

segue na afirmação abaixo: 

 

Libertação, ao contrário, tem um sentido mais amplo, de um lado é negação de 

negação, isto é, se a prisão, opressão e dependência sob a dominação é negação de 

liberdade, a libertação - como ato e afirmação - é negação da opressão. [...] libertação 

é afirmação do sujeito que deixa atrás a negação: é positivada da nova ordem, do 

homem novo. Libertação inclui os momentos pré-revolucionários, a  situação 

revolucionária, a  própria revolução como construção da nova ordem (DUSSEL, 1977, 

p.215). 

  

A negação do outro, pontuada por Enrique Dussel, colocou um fardo sobre os povos 

latino-americanos e, com isso, exige um processo de libertação na América Latina que se 

consolidará a partir da exigência de um sujeito livre, que clama por justiça, a partir de uma 

construção histórica coletiva. Não se trata somente de uma libertação política institucional [de 

absoluta importância e renovação], mas de acompanhar uma libertação no campo epistêmico. 

Em seu texto, o estudante Erva Mate, mira em direção ao projeto de um ser humano que se 

afirma enquanto indivíduo livre, capaz de sonhar e acreditar num futuro brilhante para homens 

e mulheres trabalhadores, em seu canto o aluno diz que:  

 

a  vida com tanto brilho está sempre a sonhar, a  imaginar como será daqui a alguns 

dias ou daqui algumas horas. Então, olhando para o alto percebo que o brilho tinha 

de algo que me enchia de paz e harmonia comigo mesmo. Confiar, entregar, 

descansar. (Crônicas de Erva Mate. Teus passos, 2019, p.01).  

 

   Sobre percepção do Outro construída pelos europeus, em especial a concepção de René 

Descartes, em que posicionou o ser humano enquanto sujeito portador da verdade, e com isso, 

colocou o ser humano numa condição de sujeição do saber, o qual tornou o cogito o lugar que 

aprisiona a verdade, expondo o ser humano numa condição de sujeição, nesse sentido, o 

indivíduo extrapolou a condição de humanidade, tornou-se um sujeito que oculta uma 

subjetividade capaz de revelar a existência através do pensamento. Como na crônica de Erva 

Mate citada acima, a perspectiva daqueles que vivem na área tropical é para o futuro, baseado 

em desejo de transformação, como propõe Enrique Dussel ao fazer um enfrentamento ao 

cartesianismo, que se construiu na América Latina, como contra partida ao modelo europeu, 

surge um pensar libertário como forma de resgatar um sujeito latino-americano, portador de 



35 
 

uma cultural originária, que supera a condição de sujeição cultural europeia, em que se propõe 

filosofias latino-americanas para pensar os indivíduos a partir de um construção enquanto 

sujeito latino-americano. 

 

Capítulo 2: Lua Crescente: um pensar entre a filosofia e a poesia   

 

A exposição da execução dessa etapa pode ser visualizada a partir de três momentos: 

no primeiro momento, a leitura do fragmento textual de Enrique Dussel intitulado “Da 

‘invasão’ ao ‘descobrimento’ do outro”, um texto adaptado para utilizar em sala de aula; no 

segundo momento, utilizamos um texto em verso produzido antecipadamente a partir do 

mesmo texto utilizado no primeiro momento; no terceiro momento, utilizamos um fragmento 

do Catatau de Paulo Leminski. A partir do texto do Catatau discutimos o conceito de liberdade, 

tendo em vista a ideia de individualidade e alteridade presente no pensamento de Enrique 

Dussel. 

 

*** 

 

Naquele dia tínhamos a motivação para enxergar a filosofia com um deslumbre poético, 

no clima da iluminação lunar. Com isso, começamos o exercício de reflexão com uma frase de 

27 Paulo Leminski, da obra o Catatau: “animais anormais engendra o equinócio, desleixo no 

eixo da terra, desvio das linhas de fato. Pouco mais que o nome o toupinambaoults lhes signou, 

suspensos apenas pelo nó do apelo” (LEMINSKI, 1989, p.12). A reflexão com os alunos era a 

de que a percepção de Paulo Leminski, no Catatau, sobre a chegada dos europeus na América 

Latina, em que expôs uma visão destorcida da realidade, feita de maneira proposital, tendo em 

vista que não houve esforço para legitimar a originalidade dos povos originários. A imagem 

nascida a partir de uma ficção literária, e não de uma história real, realça o imaginário europeu: 

“de longe, três pontos... Em foco, Tatu, esferas rolando de outras eras, escarafuncham mundos 

e fundos” (LEMINSKI, 2004, p.12). E a forma de percepção ao avistar inflama o sentimento 

daqueles que pretendiam dar a importância devida àqueles que aqui viviam, o poeta exclama: 

“Bestas, feras entre flores festas circular em jaula tripla (...) animais anormais engendram o 

equinócio, desleixo no eixo da terra, desvio das linhas de fato” (LEMINSKI, 2004, p.12).  

Em análise, podemos entender que Paulo Leminski acende uma luz tortuosa sob o 

cartesianismo através do personagem Renatus Cartesisus, ou simplesmente Cartésio, logo no 



36 
 

início do texto “Catatau”, com a frase, “ergo sum, aliás, Ego sum Renatus Cartesius cá perdido, 

aqui presente, neste labirinto de enganos deleitáveis, — vejo o mar, vejo a baía e vejo as naus”. 

(LEMINSKI, 1989, p.13) O personagem Cartésio encontra-se diante de um mundo inusitado, 

o qual não consegue compreender, em razão disso, o personagem é posto em uma condição de 

espera, de busca e compreensão do desconhecido. Cartésio encontra-se diante de uma 

multiplicidade de coisas, as quais não podem ser entendidas apenas a partir daquilo que já se 

tem ou apenas por meio da observação. A narrativa é uma crítica direta aos europeus que na 

maior parte das vezes faz um enquadramento do “Mundo dos Trópicos” sobre o mesmo prisma 

da cultura europeia. O surgimento de um pensar latino-americano paralelo ao pensar europeu 

advém de uma possibilidade de reposicionar a racionalidade a partir de outro contexto 

geográfico e histórico, mesmo tendo a consciência de que o pensar europeu se transmutou na 

América Latina. No entanto temos que considerar as particularidades que compõe a América 

Latina de onde virá a formulação de novos paradigmas para a Filosofia. E, talvez, o ponto de 

partida seja contestar o pensar como produto da racionalidade cartesiana excludente, com isso 

se propõe uma lógica baseada na correlação do indivíduo e o seu meio.  

 Esse processo de translocação do pensar se inicia com a vinda dos europeus para as 

terras que eram descolonizadas, e então, os europeus ao chegarem à América, ao nado do 

silêncio da existência natural aparece as velas, aquelas que trouxeram as caravelas da costa 

lusitana, expedição patrocinada pelos reis católicos da Espanha, Fernando de Aragão e Isabel 

de Castela. Diante disso, na discussão com os alunos buscou-se pensar o impacto/desastre dessa 

chegada dos europeus na América. Situado o contexto, em forma de diálogo, a problematização 

ocorreu a partir de questões que tinham implicação direta na vida das pessoas que aqui viviam, 

e que vivem até hoje, tais como: quais as reais intenções dos europeus, na época, em investir 

num projeto dessa magnitude marítima? Eram pessoas de boa fé e caridosas? Era apenas uma 

aventura ou uma estratégia mal intencionada? Eram piratas aventureiros? Qual era o real 

projeto dos europeus sobre outros povos? Diante de tal feita, de tamanha ousadia do projeto, 

parece que não cabe ingenuidade em sua compreensão. Mas devemos pensar de forma 

consciente que esse processo de invasão não foi apenas um momento estanque. Formou-se na 

América Latina uma comunidade de colonos, com uma mentalidade submissa e uma classe 

colonizadora com princípios opressores. Nesse processo, que continua até hoje, precisamos 

pensar, qual nossa postura diante dessa dominação? Em geral, somos a pior classe, somos os 

oprimidos, com a mentalidade do opressor.  

Mesmo a cena criada pelos europeus, do falso “descobrimento”, ter se tornado a notícia 

de primeira página de jornais na época, continua-se a utilizar até hoje em título de livros e 



37 
 

conteúdo escolar, no entanto, essa encenação representa a contaminação das moléstias físicas 

e mentais que os exploradores traziam encorpadas em suas vidas, que contagiaram e continua 

contaminando a vida de todos. Esse processo expansionista do século XV é fruto da decadência 

do sistema feudal e o início triunfal do capitalismo. Ou seja, é o momento d crescimento da 

economia de mercado, com a classe burguesa em sua busca pelo apogeu, lucros exorbitantes, 

urbanização e o impulso dominador próprio do colonialismo. No entanto mesmo a contra-

gosto, é necessário compreender que para os europeus a ideia de “descobrimento” é de certa 

forma válida, na medida em que estas eram terras realmente desconhecidas por eles. Entretanto, 

o grande problema do discurso histórico eurocentrado é de que se estabelece a ideia de 

descobrimento como um fato universal, sendo essa narrativa do “descobrimento” uma 

abordagem adotada pela própria historiografia latino-americana. 

Além do mais, a igreja católica também estava vivendo o desgaste do período final do 

medievo, vivendo, nesse momento, a gestação das reformas dentro da própria igreja. Desse 

modo, a igreja aproveitou a situação das navegações para embutir no processo de “conquista” 

a sua missão evangelizadora. Em nome de Deus ficava mais fácil a justificação das atrocidades, 

como assim o fez: “na casa de meu Pai há muitas moradas; se não fosse assim, eu vo-lo teria 

dito. Vou preparar-vos lugar. E quando eu for, e vos preparar lugar, virei outra vez, e vos levarei 

para mim mesmo, para que onde eu estiver estejais vós também” (João 14, 2-3). O texto sagrado 

foi a desculpa para tirar a culpa daqueles que posteriormente não encontraram razão para as 

suas atrocidades. Foi um processo de destruição para recriar o “reino de Deus”, em nome de 

um projeto “civilizatório” destruiu-se a própria criação.  

De maneira poética e ficcional, que lidamos com o conceito de descobrimento como 

forma de perceber a violência do processo de “descobrimento” impostos aos povos nativos, 

que serão chamados de latino-americanos. E aos poucos na narrativa do chamado 

“descobrimento”, precisamos lidar com sarcasmos daqueles que sempre foram nossos algozes. 

Através de um texto em verso, escrito por mim, o texto foi utilizado com os alunos em sala de 

aula, para demonstrarmos o cenário teatral montado pelos europeus para se chegar a América 

no ano de 1492, com o consentimento da Igreja Católica, tendo no explorador genovês 

Cristóvão Colombo àquele que partiu rumo às “Índias”. E, como um canto de dor e lamento, 

expomos em versos as lástimas e sofrimentos causados por aqueles que diziam ser 

“civilizados”:  

 

 

 



38 
 

Aquele que veio do não sei onde, 

Sabiam o que queriam explorar. 

Tinha um plano ambicioso 

De astúcia e dominação. 

 

De aparência duvidosa,  

Mal intencionado para dominar. 

Os navegantes naufragraram  

Na costa da Ameríndia  

 

Os nativos do continente 

Foram pego de supresa  

Sem mente desmente a mente 

Para tornar demente os que sente. 

 

Desembarcam a má fé 

Ofendem a fenda da crença  

A força da bala fede a falta de fé 

Em nome de Deus, sem deuses. 

 

Missionário ambicioso  

Que reza para fazer maldade. 

De espada cruzava o corpo  

E com a cruz cravou-se a a lma 

 

Com instinto selvagem 

Atravessou a alma ingênua  

Esculachou a terra virgem 

Desonroou a própria fé 

 

Cabiciosos encajaularam a face 

Num espelho que refletia o olhar 

De um olhar aparente  

Distorceu a existência do horizonte 

 

Ao vento da ilusão de um velho mundo, 

Lançou-se ao infinito das águas. 

Em busca do falso descobrimento, 

Perdeu-se a si mesmo ao som da mata. 

 

Nunca visto por si mesmo, 

Atravessou na frente ao espelho 

Feitiço sobre si mesmo. 

Infetiçados pelo o olhar de si mesmo.  

 

Encantou a si mesmo,  

Negou-se a si mesmo 

Esqueceu de si, 

Em nome da ilusão do nada. 

 

Que matou a primeira vista o existente, 

Em nome da não-descoberta. 

Levou-se à prova do falso “novo mundo”, 

Em troca de espelhos levou a prova  

De valor daquilo que não lhes pertencia. 

 

Feridos pelo olhar alheio,  

Desoriginaram os povos originários. 

Enxergou-se em um olhar (re)convexo,  

Civilização confundida com selvagem  

Quem era selvagem? 

 

Aos olhos foram dados ao sol, 

Que foi desnudado à nudez selvagem. 

De uma Ameríndia nativa pelada, 

Coberta de folhas tropicais. 

 

Bárbaros lutam pela honra, 

Do incompreendido espírito da floresta. 

Da batalha não justa,  

Perdida pela pólvora. 

 

“Guerreios” que lutavam por sobrevivência, 

Violentam sua própria honra e glória. 

Indigno,  o opositorr se diz sagrado. 

Em confronto do masacre da deslealdade. 

 

Aos originários coube a reijeição,  

De um falso resgate civilizatório. 

Em nome de Deus, 

Cristãos apagavam as memórias dos pagão. 

Os tiranos tiraram a alma da floresta. 

(Josemi, 2019) 

Os versos acima pontuam que o processo de colonização na América latina teve como apoio 

sagrado o cristianismo, sendo parceiro eficaz para impor um dito processo civilizatório, utilizando como 

argumento que o território a ser “encontrado” era pagão e selvagem. Com isso transformou em vítimas 

os indígenas e negros, cuja consequência da ocupação foi um processo que produziu uma mentalidade 

colonialista e racista, a qual reverbera nas relações sociais em toda a história dos povos latino-

americanos.  

Desde o início do processo de exploração, essa questão tornou-se um tema recorrente para 

análise de diferentes seguimentos de estudos, com diferentes propósitos e, no nosso caso, resgatar essa 

discussão é uma tentativa de ressignificação dos conceitos filosóficos narrados sobre essa história 

trágica. Na obra de Enrique Dussel intitulada “1492: o encobrimento do outro”, encontramos um aporte 

filosófico que nos situa de maneira consciente na intervenção provocada pelos europeus. Para Enrique 



39 
 

Dussel, "a Europa tornou as outras culturas, mundos, pessoas em objeto: lançado (-jacere) diante (ob-) 

de seus olhos. O 'coberto' foi 'des-coberto' como Outro. O outro constituído como o Si-mesmo. O ego 

moderno 'nasce' nesta autoconstituição perante as outras regiões dominadas. Esse 'Outro', que é o 'Si-

mesmo'" (DUSSEL, 1993, p. 35). A América foi colonizada com uma proposta de evangelização 

justificada pela “boa intenção” em “pacificar” os povos indígenas através de uma evangelização 

catequética, com o propósito de batizá-los para a salvação em Cristo. No entanto, a perspectiva de 

conversão do colonizador era de violência e destruidora da cultura do “Outro”, que se diferenciava do 

seu modelo de “civilidade” cristã prometido. No entanto, a “evangelização pacífica” resumiu-se em 

destruir tudo aquilo que era diferente. Como explica 30 Enrique Dussel, “a América não foi descoberta 

como algo que resiste distinta, como o Outro, mas como a matéria onde é projetado ‘o si-mesmo’. Então 

não é o ‘aparecimento do outro’, mas a projeção do si-mesmo: encobrimento” (DUSSEL, 1993, p.35).  

A “conquista” foi uma espécie de imposição cultural que ocorreu através de atos militares, que 

submetia os indígenas a se enquadrarem ao modo europeu de vida. Esse processo reduziu a existência 

humana e todas as riquezas culturais dos povos nativos da América Latina apenas a percepção da razão 

e da ciência: 

 

O Outro, em sua distinção, é negado como Outro e é sujeitado, subsumido, alienado 

a ser incorporado à Totalidade dominadora como coisa, como instrumento, como 

oprimido, como 'encomendado' como 'assalariado' (nas futuras fazendas), ou como 

africano escravo (nos engenhos de açúcar ou outros produtores tropicais). A 

subjetividade co 'conquistaro', por seu lado, foi se constituindo, desdobramento 

lentamente na práxis. (DUSSEL, 1993, p. 43) 

 

A negação do Outro é inerente ao processo de colonização, o qual se explicita na anulação da 

capacidade racional dos demais. Em razão disso se justifica a necessidade de oferecer “progresso”, 

“civilização”, “emancipação” e “desenvolvimento”. Não há ingenuidade aos colonizadores, a proposta 

dos europeus era a de enquadrar a população mundial nos seus padrões – todo o contrário seria o não 

civilizado. Nesse sentido duas categorias mencionadas anteriormente são transpostas da Europa à 

América Latina: o espaço e o tempo. Cabe ressaltar que para os europeus o modo de vida civilizado 

deveria ser compatível ao deles, caso contrário, seria uma barbárie.  

A chegada das caravelas na costa atlântica funcionou como uma forma de feitiço aos povos 

originários, na medida que aproximaram da costa atlântica, quebrando as ondas do mar, aos poucos 

foram enfeitiçando os olhos daqueles que tinham educação e boa-fé com os estrangeiros. E, à medida 

que avançaram, perceberam que a deslumbrante mata atlântica tinha mais vida. Ao contrário dos 

europeus que saíram de seus portos com uma missão explícita, os nativos não tinham noção do que 

estava por vir. Aquela imagem do encontro entre os dois continentes, certamente, foi o início da 

construção desarmônica entre duas culturas com características distintas, que não conseguiram 

estabelecer conexões construtivas, pois não se respeitaram as particularidades, em especial o estilo de 

vida mais livre dos povos originários. O resultado foi um desarranjo no estilo de vida daqueles que 



40 
 

viviam no continente desconhecido pelos europeus, que mesmo tendo seus conflitos e divergências 

viviam de maneira integrada aos diversos elementos que compõe o universo ameríndio e, 31 

consequentemente, mais conectado com os elementos que humanizava a população que aqui viviam. 

Apesar dos europeus terem sido recebidos pelos nativos sem as marcas da beligerância, não 

demorou muito para que a mentalidade interesseira dos europeus sobressaísse à boa relação. Como 

descrito por Bartolomeu de Las Casas, um relato da época, um bom exemplo que diz: 

 

Por muitas outras forças, violências e vexações que lhes faziam, os índios começaram 

a entender que aqueles homens não deviam ter vindo do céu. E alguns esco ndiam 

suas comidas; outros, suas mulheres e filhos; outros fugiam para os montes para 

afastar-se de gente de tão duros e terríveis costumes. Os cristãos davam lhes 

bofetadas, socos, pancadas e até lançavam as mãos sobre os senhores dos povoados. 

E isso chegou a tanta temeridade e falta de vergonha que, ao maior rei, senhor de toda 

ilha, um capitão cristão violou-lhe a própria mulher pela força (CASAS, 2017, p.18). 

 

A má-fé do explorador colocou os viventes do planeta numa condição de 

vulnerabilidade, pois a altivez dos nativos permitiu acolher os saqueadores estrangeiros como 

filhos do mundo, no entanto, a resposta foi o oposto, na medida que os humanos que aqui 

viviam começaram a ser tratados como selvagens. E o mais impressionante, como descrito na 

citação acima, que esse processo ocorreu com o consentimento de vários seguimentos da 

sociedade europeia, inclusive a igreja.  

Diante das narrativas opressoras, cabe ao exercício poético (des)abrigar o significado 

da relação promíscua de um processo de colonização em território de outrem. Toda e qualquer 

narrativa terá a palavra furtada para demonstrar tamanha barbaridade executada pelos europeus 

na América Latina. Como busco entoar nos versos a baixo, numa tentativa de desencobrir a 

violência daqueles que não se intimidaram com vida humanos e a natureza:  

Ao som das docas as(os) “caras-velhas”, 

partiram a um “novo mundo”. 

tremulou as velhas barcaças, 

no mar sem rumo ao mundo. 

 

Porcos que se lamb-USAM em água limpa. 

Ruminam o passado para degolarem o futuro. 

Vomitam caviar e, digerem as próprias tripas. 

Vísceras que consomem os próprios ossos.  

(Josemi, 2019) 

 

Diferente da posição de parte dos povos oprimidos que se renderam aos caprichos 

europeus, a outra parte precisou resistir e se ajustar à nova realidade de exploração. Tornou-se 

necessário que cada grupo conservasse as suas tradições e peculiaridades, já que nunca existiu 

uma unidade cultural no ser latino-americano, a não ser o compartilhar de um olhar sobre o 

território em que vivem. Para isso, precisaram persistir em viver sem abandonar suas narrativas 



41 
 

e tradições, isso aparece na história das reivindicações dos povos latino-americanos que 

encontramos na composição dos diversos grupos que se conectam, de alguma forma, aos 

ancestrais para garantir a sobrevivência das múltiplas identidades frente as imposições 

culturais. Podemos compartilhar de estruturas econômicas, religiosas e políticas no mesmo 

solo, mas na realidade o que ainda garante a nossa existência é a realidade que se impõe 

enquanto fato de não sermos europeus, então, o que seria ser latino-americano? Não é uma 

resposta simples, mas a consciência de que não somos europeus é um caminho possível para 

repesarmos as diversas variáveis que compõem o nosso ser latino-americano e a nossa forma 

de pensar.   

A conexão entre a poesia de Paulo Leminski e o pensar filosófico de Enrique Dussel se 

fundem a partir da necessidade em se trazer para reflexão a racionalidade do pensar latino-

americano. Com isso, se propõe romper com a tradição europeia como estratégia para se 

reafirmar enquanto povo portador de uma memória autêntica, capaz de se reafirmar com uma 

racionalidade plural, que conecta o pensar e fazer. Com narrativas afrontosas à lógica ocidental 

cartesiana, o poeta e o filósofo constroem um fraseado que rompe com o eurocentrismo e 

construir um pensar-poético latino-americano. É necessário confrontarmos cotidianamente a 

invenção da narrativa europeia sobre o processo do falso “descobrimento”, nesse texto temos 

duas percepções distintas para repensamos o descalabro provocado pelos estrangeiros, apesar 

de ambos investirem numa trama lógica-linguística para tentar superar a descabida invenção 

da falsa narrativa europeia, uma intervenção vem do poeta Paulo Leminski e a outra do filósofo 

Enrique Dussel. 

Com a poesia de Paulo Leminski encontramos uma narrativa por trás de lentes poéticas 

que contorcem a realidade para tentar pontuar na prosa e no verso o absurdo histórico, como 

mencionado no início deste tópico, na obra o Catatau, o poeta faz um jogo criativo reutilizando 

as imagens dispostas pelos europeus sobre nosso mundo para revelar as reais intenções dos 

exploradores. Com uma alusão a costa tropical, em especial na cidade de Olinda, comum 

personagem chamado Renatus Cartesius, uma referência a René Descartes, provoca nos 

europeus um descompasso da racionalidade cartesiana, pois, mesmo que desejando que aqui 

fosse parte de si, pelas belezas e riquezas, não poderia ser em razão do deslocamento 

geográfico, com isso buscou-se perspectiva do absurdo para narrar a desejosa posse sobre as 

Américas. Paulo Leminski desajusta as lentes do olhar, numa perspectiva poética-filosófica 

para desconstruir a racionalidade europeia sobre os povos que habitam a América Latina, e a 

partir disso despertar novos significados e incrementar a nossa imaginação com as mentiras 

contadas e as verdades não ditas. Paulo Leminski ajuda a entender a armadilha linguística 



42 
 

formulada pelos colonizadores que incrementaram falsos heróis “conquistadores”, com isso, 

desestabiliza aqueles que viveram uma coisa e contaram outra. A narrativa do Catatau propõe 

uma reflexão entre a realidade e o desejo imaginário, onde o poeta enuncia um entremeio, entre 

realidade e ficção, de uma maneira “como se fosse”, em razão dos europeus não se intimidarem 

em dizer que “descobriram” a América. Assim, na obra se faz um deslocamento de sentido para 

desajustar a narrativa daqueles que queriam se apropriar de algo que não era deles.  

Em outra perspectiva, Enrique Dussel faz uma defesa da legitimidade de entend er a 

existência autêntica da geografia e cultura dos povos latino-americanos, a partir de três vieses: 

a defesa da consciência de uma herança latino-americana, de que possuímos um modo singular 

de viver e pensar, que se conecta ao nosso povo, a nossa terra e ao sagrado, a qual nos permite 

estabelecer relações singulares com outros povos e que religa ao ser humano latino-americano 

a necessidade de enfatizar o resgate da existência ética; o segundo viés refere-se a construção 

de uma antropologia que resgate a constituição de um ser humano com características 

ameríndias, através da observância das vivências cotidianas e concretas, as quais despertam o 

imaginário acadêmico que eleva o pensar a partir da realidade e, dos elementos que compõe o 

processo de exploração e dominação da nossa gente; e o último elemento, a construção de uma 

ética da alteridade, que se baseia no agir frente ao outro, em que o oprimido mereça ser acolhido 

como igual e ao mesmo tempo diferente, assim promovendo uma ética da libertação, a qual 

tem como base o princípio da alteridade, o qual me permito ser afetado e me comprometo em 

ajudar aqueles que são vítimas da exclusão. 

 

  



43 
 

Capítulo 3: Lua cheia: Produção de Cordel – Escrevendo para entender 

  

Nessa etapa desenvolvemos a produção de textos em forma de literatura de cordel, com 

o intuito de sensibilizar as(os) alunas(os) à criatividade pensante, a qual permitiu potencializar 

a escrita como mecanismo simbólico da expressão humana. Tivemos como resultado a 

produção de 22 textos poéticos que expressam provocações ao nosso modo de pensar 

tradicional, promovendo em nossas narrativas costumeiras um desabrigar da nossa existência 

humana (a partir do contexto do “falso descobrimento”). A produção de textos mais livres tinha 

o pretexto de pensar as questões filosóficas através de um exercício libertário para pensar e 

escrever, que resultou num estreitamento entre filosofia e poesia. O início da escrita foi 

mobilizado através de uma pintura de xilogravura, datada de 1493, a qual foi utilizada por 

Colombo, em uma carta direcionada aos reis da Espanha, como uma forma de ilustração para 

explicar o cenário das terras “descobertas”. A reflexão sobre a imagem foi ampliada com um 

fragmento textual de Paulo Leminski, da obra o Catatau, com o intuito de refletir os aspectos 

do processo de colonização da América Latina. O exercício filosófico ocorreu a partir do 

estímulo para que as(os) alunas(os) pudessem confrontar a filosofia europeia com o modo 

debochado do texto do Paulo Leminski. Antes do início da escrita foi realizada uma explicação 

sobre as características dos textos de cordel, seguido da leitura do fragmento do poeta Patativa 

de Assaré. A exposição terminou com o texto de cordel utilizado na fase lua crescente, onde 

utilizamos um texto em prosa e outro em verso para pensar a filosofia na América Latina.  

Iniciamos a produção dos texto, e em conversas durante a escrita dos cordéis, foi 

possível observar que em aulas expositivas era comum aparecer um discurso mais conservador, 

alinhado ao discurso da grande mídia ou até mesmo de partidos políticos de vis burguês, no 

entanto, durante o processo de construção das narrativas de cordel, na hora de colocar no papel, 

os alunos demonstraram outra percepção, ao escrever textos mais politizados, contemplando 

questões sociais e o bem comum da sociedade, descrições que se associam aos direitos 

humanos. Talvez isso pode ser compreendido a partir da necessidade de encontrar sentido entre 

a realidade e o discurso. E, em razão disso, os textos dos alunos pontuaram questões de 

relevância para a construção de uma sociedade melhor, tais como questões sobre os povos 

indígenas, negros, mulheres, camponeses, gays e outras questões sociais que precisam ser 

superadas para consolidar a emancipação do sujeito enquanto ser humano e cidadão, num 

estado de democrático que vivemos, pois, sem dignidade não tem sentido a vida em sociedade. 

A liberdade em expressar resultou numa produção de vinte e dois poemas em forma de 

cordel que expressava de maneira rítmica o pensar sobre diversas formas de encobrimento 



44 
 

espelhado pelo processo de colonização, dominação e exploração. No total dos poemas, seis 

tratavam sobre o falso descobrimento; quatro sobre as questões de gênero, sendo um deles 

sobre o feminismo; quatro sobre as questões étnico-racial; um sobre a questão indígena; sete 

sobre as questões existenciais que tocam o cotidiano. Como estratégia para análise e exposição 

desse material, aqui na escrita, agrupamos os textos a partir de um eixo temático, como 

demonstramos anteriormente. A proposta da exposição da produção dos textos, nesse 

momento, consistiu em analisar o material, procurando se aproximar de uma abordagem da 

filosofia da libertação.  

Os poemas apresentam um apelo em projetar uma transformação da sociedade a partir 

de determinados elementos ideológicos que compõem a organização da sociedade, sempre 

pensando a partir da nossa história, da nossa realidade e projetando utopias. No entanto, parte 

dos textos fazem uma referência as questões pessoais que tratam sobre a existência humana. 

Questões de conflitos familiares ou pessoais. São sete textos de cordel que tratam de questões 

diversas, tais como: autoestima, existência sem sentido, sofrimento, medo, amores e 

desamores, encantos e desencantos, crença, sobre o tempo, solidão e coisas mais. 

 

3.1 Versos sobre o falso descobrimento 

 

Na liberdade de manifestação as(os) alunas(os) buscaram por meio dos versos enfrentar 

a sombra de uma narrativa tradicional que violenta o intelecto de várias gerações, no entanto 

esses sujeitos não se abstiveram de narrar a insanidade do processo de exploração. A inspiração 

veio da necessidade em narrar um outro olhar, que devia estar em outra direção do colonizador. 

Os versos são sentimentos expressos daqueles que não sofreram a violência direta, mas sentem 

as sequelas da imposição cultural, uma verdadeira inflexão oposta sobre o olhar daqueles que 

sempre contaram a mesma falsa história. São palavras daquelas(es) que sentem as 

consequências de uma narrativa que levou a barbárie, e continua a marcar a vida daqueles que 

são herdeiros do sangue derramada pela espada de espada de Cabral e da cruz dos jesuítas. Em 

seis poemas de cordel, as(os) alunas(os) optaram por enfatizar as marcas da colonização.   

Através de versos as(os) alunas(os) desconstroem a narrativa fácil das páginas da história 

tradicional, e em seus versos os alunos não pouparam o olhar crítico sobre o processo de 

colonização opressora que ocorreu na América Latina. Em cinco poemas de cordel, intitulados 

de: a) Cordel de Sarandi, com o título “Guerra”; b) Cordel de Crideúva, intitulado de “Uma 

ganância”; c) Cordel de Mutambo, chamado de “Suposta colonização; d) Cordel de Jequitiba, 

com o título “Tormenta; e) Cordel de Palmito, intitulado de “Descoberta”.  



45 
 

Cordel de Sarandi com o título, “Guerra”, o aluno expõe a guerra violenta promovida 

pelos colonizadores, uma guerra injusta, em nome de uma terra, a qual não deveria pertencer a 

ninguém, mas deveria ser um bem de todos. A luta promovida pelos exploradores foi um jogo 

de diversão, que nome da reza devasto o lar de uma nação; no Cordel de Crideúva, intitulado 

“Uma ganância”, o aluno demonstra que o colonizador não se preocupou com as consequências 

de suas ações; no poema de cordel “Suposta colonização”, o aluno poeta Mutambo apresenta 

as várias formas de exploração, da terra, da flora, fauna e humanos; Em um texto que pontua a 

dor sofrida pelos nativos, Jequitiba, com o texto, “Descobrimento e ‘estórias’”, alerta que o 

“desmatamento foi um desmantelamento”; no texto “Tormenta” escrito na aula, Jequitiba 

declara que a casa dos indígenas foi invadida; e no último texto, sobre essa temática, o poema 

“Descoberta”, de Palmito, que a poesia se perdeu: 

 

Vocês foram descobertos 

Disse o homem sem cor 

No seu próprio dialeto 

Sem sentir a  nossa dor 

 

Nós fomos descobertos 

Como um caranguejo de mangue 

Roubaram nossa casa, nossa terra  

E lavaram- as com sangue. 

(Cordel de Palmito. Descoberta, 2019, p. 37). 

 

Em versos Jequitibá, no poema de cordel com o título “Descobrimento e ‘estória’”, 

afirma sobre o desastre do falso descobrimento, ao declamar que o “descobrimento” foi: 

 
O desmatamento foi um desmantelamento,  

Em busca de riquezas,  

O que restou foi a tristeza.  

Portugueses dominaram os indígenas  

Indígenas escravizados  

Seus pertences roubados. 

(Cordel de Jequitibá. Descobrimento e “estórias”, 2019, p.35)  

 

Em outro momento, um entusiasmado aluno de codinome Mutambo, expõe num outro 

olhar sobre a narrativa da colonização, em que destaca o processo de exploração e saque, 

através de atos violentos provocaram um verdadeiro massacre. No poema a aluna-autora diz:  

 

Um Brasil explorado 

Desmatado e saqueado 

Colonizado por exploradores 

Explorado por todas as cores. 

 

Nas navegações violavam 

Aves, plantas e índios 

E quando retornavam 



46 
 

Contaminavam e exterminavam 

 

Para os nobres era simples 

A tortura era extrema  

E a cultura  materna 

Foi massacrada 

(Cordel de Mutambo. Suposta Colonização, 2019, p.33) 

 

A aluna capta a essência de um movimento de colonização que tinha apenas como 

propósito o explorar. A percepção das(os) alunas(os) conecta-se a exposição de Gerd 

Bornheim, que explica a narrativa temporal no arcabouço do descobrimento que aparece como 

o espaço, seguindo-se sempre os traços de uma tradição, que termina marginalizado o que 

parece fazer com que a geografia desfaleça em suas bases ontológicas, para se adequar aos 

interesses dos colonizadores, “seja como for, espaço e tempo desempenham na nova era um 

papel que já nem poderia ser marginalizado”. (BORNHEIM, 1998, p. 28-29)  

Será a partir de um novo significado das categorias de espaço e de tempo que se 

plasmará uma nova abordagem filosófica sobre o conceito de descobrimento, na medida que 

se considerará que a história narrada até o momento se funda apenas no tempo do narrador, que 

tinha a necessidade de articular a narrativa da colonização com as demais histórias criadas pelos 

europeus. Nesse caso, a ideia de espaço e de tempo são enquadradas em conformidade com o 

interesse da narrativa. 

A construção de uma consciência crítica sobre o processo de exploração na América 

Latina, em especial a partir da chegada dos europeus, passa pela necessidade em repensar a 

narrativa de “descobrimento” imposta pelos narradores das navegações do século XV. Os 

elementos que constam na narrativa do “descobrimento” são uma “ficção” contada pelos 

europeus que tinha como pano de fundo a construção de uma argumentação que justificasse o 

processo de dominação, e até mesmo o acomodar de ações violentas promovidas pelos 

exploradores. Esse processo, chamando descobrimento, será a chave central para o início de 

um novo período da história que se chamou de Modernidade, tese defendida por Enrique 

Dussel. Essa narrativa deverá ser capaz de comportar todos os fracassos e atrocidades 

provocadas pelo mundo europeu, compreendendo que o desvelar dessa nova época é efetivada 

a partir da necessidade de um mundo em transformação, ou ainda, na última hipótese que a 

Europa retoma seu poder comercial e político perante cenário mundial na chamada 

modernidade.  

Desse modo, a Modernidade foi fundada com base na ideia de descobrimento, marcada 

por facetas de um tempo transitório, em que “o homem moderno, que é a invenção de uma 

forma de olhar, olha até isto: a sua própria invenção desde um olhar outro, que o vê desde fora, 



47 
 

pelo contraste em relação a toda a construção da modernidade” (BORNHEIM, 1998, p.52). Ao 

desvelar um “novo continente” inventa-se a necessidade de civilidade para formular um 

discurso que se impõe como autoridade a demarcar o adestramento da “barbárie selvagem”. 

Tal tese foi utilizada para justificar a implantação de um projeto de exploração e dominação. 

Como se corrobora. Com isso, criou-se a necessidade de implementação de práticas violentas, 

com o intuído de neutralizar o Outro. No entanto, esse processo não pode ser reduzido a um 

mero acidente de descobrimento, já que se compreende que o europeu não vive um estado de 

selvageria, no entanto “age como se fosse selvagem” argumento defendido por Aimé Césaire. 

Tal entendimento é corroborado por Krachenski e Stadler:  

 

Uma das teses mais originais e controversas de Césaire é a de que a colonização 

embrutece o próprio sujeito colonizador, na medida em que o expõe a situações 

tenebrosas sobre as quais existe um processo de naturalização. Césaire afirma, desse 

modo, que a colonização promove um processo de “asselvajamento” do continente 

europeu, vale dizer, incide na sua descivilização (KRACHENSKI; STADLER, 2019, 

p.4-5). 

 

Na perspectiva da reflexão da autora e do autor, os europeus convivem com a 

bipolaridade de conveniência ao se fazerem civilizados quando propõe um “novo mundo”, no 

entanto se tornam selvagem para aniquilar os povos ameríndios. Percebe-se aqui que os 

europeus agem com más intenções, num jogo de interesse financeiro e vaidade histórica que 

ultrapassam a moralidade e a civilidade.  

 

3.2 Versos sobre a opressão aos africanos em terras colonizadas 

 

 A poesia negra é a expressão máxima de uma gente que não se conformou com uma 

narrativa histórica mal contada, que diz muito dos outros, mas nunca disse nada da história real 

dos negros no Brasil-África. As narrativas poéticas sobre os negros são a expressão da força e 

do poder de uma denúncia que nunca se calou, ao expor os cordéis as(os) alunas(os) negros ou 

aqueles que assumiram as causas da luta dos negros, manifestavam em sua voz um grito de 

clamor, que não dá mais. Foram produzidos quatro cordéis sobre a temática étnico-racial: a) 

Cordel de Cedro, com o título “Violência urbana”; b) Cordel de Jenipapo, chamado de “A cor 

que mais valia”; c) Cordel de Canafistula, intitulado de “Escravidão do passado”; d) Cordel 

Embaúbas, com o título “Minha pele”.  

O exercício da produção do texto de cordel foi uma tentativa de empatia com o mundo 

do Outro, um colocar-se no lugar do Outro, buscar entender que o Outro não sou eu, mas que 



48 
 

o meu Eu não deve negar a existência do Outro. A escola é lugar de dividir as frustrações da 

vida e sonhos do futuro que deve ser feito de maneira coletiva – pensamos que isso é muito 

apropriado para o ambiente escolar.  

Nas poesias aparecem a denúncia de racismo, e os educandos e educandas buscaram 

superar as molduras montadas pela sociedade, ultrapassando esse enquadramento, que 

danificou a história de vidas doadas para construir a nossa nação. Em versos, demonstraram 

não ser aceitável anular a história em nome da cor. Vejamos alguns fragmentos dos cordéis 

escritos apresentados em sala de aula, a exemplo do Cordel de Embaúbas, intitulado de “Minha 

pele”, que segue abaixo: 

 

Não é estranho ser negro 

Nem pardo, mulato ou pobre. 

O estranho é ser racista. 

Somos todos iguais,  

Sem conversas banais. 

Nem preto, nem branco 

Somos todos seres humanos. 

Não importa a cor 

Precisamos de amor. 

(Cordel de Embaúbas. Minha pele, 2019, p.19) 

 

 Assim como Embaúbas que demonstra estranhamento frente ao preconceito racial, as 

(os) demais educandos e educandas, que trataram sobre essa questão, em especial no Brasil, 

não deixaram de considerar a herança dos ancestrais. Nas palavras de Canafístula, “a 

escravidão do passado, [...] desde o tempo mais distante, humanos eram considerados” (Cordel 

de Canafístula. Escravidão do passado, 2019). As narrativas dos jovens sobre a questão racial 

demonstram a dificuldade em compreender e aceitar a violência injustificad a da sociedade 

branca, ao separar seres humanos pela cor da pele. Como justificar isso para uma geração de 

jovens que nasceram “culpados” por causa do tom da pele? Inexplicável, é a resposta. Mas a 

inquietação é a busca por entender a agressão gratuita daqueles que apenas querem acomodar 

a manutenção do status quo. Como bem afirma Fanon, “a violência colonial não se propõe 

apenas manter, em atitude respeitosa, os homens submetidos, trata também de os desumanizar” 

(FANON, 1961, p.19). Nesse caso, entendemos que a negação é a forma mais sutil aos olhos 

da coletividade, que faz o possível para ocultar os negros da participação na vida social com a 

intenção de retirar a importância desses sujeitos na formação da sociedade.  

 Ao propormos levar para sala de aula o ensino uma filosofia latino-americana, 

buscamos dialogar com os problemas reais e, com isso, encontramos um alinhamento dos 

versos das(os) educandas e educandos com o pensamento de uma filosofia da libertação, em 

que considera que a libertação não é apenas a nossa liberdade, mas a libertação do Outro. Essa 



49 
 

é uma compreensão de um horizonte que se projeta abrigar um mundo melhor para todos. É 

um se sensibilizar com os demais, no ambiente escolar busca-se ser UM com os OUTROS,  

 

na verdade, nós não somos “a quele outro” diferente da razão, mas, pelo contrário, o 

que pretendemos é manifestar eficazmente “a razão do Outro”: do índio assassinado 

por genocídio, do escravo africano reduzido à mercadoria, da mulher vilipendiada 

como objeto sexual, da criança subjugada pedagogicamente (sujeito “bancário”, 

como define Paulo Freire (DUSSEL, 1995, p.47). 

  

A existência dos negros na América Latina é resultado de um processo de violência, em 

que seres humanos foram retirados de suas terras de maneira forçada, em seguida trazidos para 

longe de sua cultura e de seus familiares. E o pior, a menção de violência continua até nos 

versos dos nossos educandos e das nossas educandas, e os negros no Brasil carregaram no 

sangue a violência que seus antepassados sofreram na pele. Grandes partes dos brasileiros 

negros vivem em condição de marginalização, como no poema de Canafístula:   

 

Discriminação do passado 

Hoje em dia não rola  

Seja ela raça  ou religião 

Não faça disso uma opinião 

Para não criar uma discussão. 

 

Mulheres negras 

Sofrendo com a escravidão 

Trabalhos domésticos 

Cozinheiras 

Arrumadeiras 

Amas de leite 

(Cordel de Canafistula. Escravidão do passado, 2019, p.18) 

 

A educanda-poeta reclama-se da divisão provocada pela sociedade brasileira, da 

opressão aos jovens negros que vivem na periferia e impõem um grito de esperança. Em quatro 

vozes o som da voz negra expressava de maneira contundente a expressão máxima de luta do 

movimento negro no Brasil, era um grito de liberdade poética, que se manifestava sem pudor, 

sem medo, sem receio. E do outro lado os ouvintes brancos carregando um sentimento de 

vergonha, mas também de reconhecimento que a luta dos negros é justa, e que é necessário 

reconhecer a violência provocada pelos colonizadores e pelas gerações seguintes. Em outro 

poema, o educando Jenipapo, com o texto, “A cor que mais valia”, relata a destruição provoca 

pelos colonizadores na existência dos negros no Brasil, na voz do próprio educando: 

 
Tentando superar 

Toda a dor que causaram sem pensar 

Tentando alcançar a liberdade 

Sem nenhuma lealdade. 

 



50 
 

Sem ligar para o coração 

Ou para o sentimento de uma nação 

Trouxe caos e destruição 

Nem deu ao menos uma explicação. 

 

Tirou de nós o direito de falar, 

De rir, 

De brincar 

De cantar e até de andar. 

(Cordel de Jenipapo. A cor que mais valia, 2019, p. 15). 

 

A partir dos versos das(os) estudantes citados acima podemos observar que o tema da 

liberdade é de extrema relevância para construção da história do povo negro no Brasil, em 

especial quando pensamos a(o) educanda(o) negro em sala de aula. Nesse sentido as(os) 

educandas(os) negras(os) assume um protagonismo de sua própria narrativa histórica. Os 

sentimentos não são narrados de forma superficial, mas são tencionados frente a postura dos 

colegas. Suas vivências são expressas de maneira clara, no cordel intitulado “Minha pele”, em 

que a educanda de 22 anos faz um posicionamento sobre os estigmas posto pela sociedade à 

figura da jovem negra, ao dizer:  

 

Não é por que sou negra  

Que vou roubar,  

O jeito do cabelo intercede  

Carrego com orgulho a genética que segue 

(Cordel de Embaúbas. Minha pele, 2019, p. 19). 

  

A proposta em desenvolver versos a partir de situações que causam o encobrimento do 

outro na nossa sociedade, coloca as nossas em relevo a violência que cada sujeito sofre na vida 

pessoal, mas também no espaço escolar. Mas, mostra também a perversidade do agente que 

gera o racismo e preconceitos, que na maioria das vezes é um sujeito que se esconde atrás de 

veste de marcas famosas ou uma falsa aparência de educado. Na hora que os alunos liam seus 

textos a expressão de discordância ou negação do outro estava estampada, talvez, se justifique 

pelo momento histórico que estamos vivendo, em que parte das pessoas se acha no direito de 

ofender, justificado da tal liberdade de expressão. Em tempos atuais, o que justifica o racismo 

no Brasil? A resposta, talvez, não é simples.  

Para pensar um pouco mais sobre essa questão recorremos a obra “Lugar de fala”, da 

autora Djamila Ribeiro, em que a pensadora apresenta um argumento importante para 

compreender o espaço de fala da(o) aluna(o) negro na escola, quando ela afirma que, “quem 

possui o privilégio social, possui o privilégio epistêmico, uma vez que o modelo valorizado e 

universal de ciência é branco. A consequência dessa hierarquização legitimou como superior a 

explicação epistemológica eurocêntrica conferindo ao pensamento moderno a exclusividade o 



51 
 

que seria conhecimento válido” (RIBEIRO, 2017, p.24-25). É preciso entender o “lugar de 

fala” do outro, a exemplo do que menciona a estudiosa Djamila Ribeiro, que cada indivíduo 

fala a partir de um lugar social, de uma estrutura de poder capaz de proteger alguns e expurgar 

outros. Desde no início desse capítulo, estamos pensando desse conflito de classe, que ocorre 

entre as(os) próprias(os) educandos e educandas, como na menção que fizemos sobre a 

personagem Araucária no início do trabalho. Cabe ressaltar aqui, sobre a importância de cada 

um de nós partirmos do lugar onde estamos, pensar de que modo podemos contribuir para uma 

sociedade mais justa e livre de preconceito. 

 

3.3 Versos sobre a opressão de gênero 

 

Em quatro cordéis trata-se sobre a questão de gênero, sendo que um deles discute o 

feminismo, e os aborda sobre a diversidade de gênero, dividido por autores os cordéis têm os 

seguintes títulos: a) Cordel de Cambara, com o título “Mundo das aparências”; b) Cordel de 

Erva Mate, intitulado de “Abóbora de Feira; c) Cordel de Ingá, chamado de “O que vão dizer?”; 

d) Cordel de Jaracatiá, com o título “Feminismo”. 

Nos textos de cordel os educandos e as educandas expõem com cuidado as questões 

tratadas, utilizando de metáforas e de jogos de linguagem para expressar suas ideias, também 

revelam em suas narrativas quem são, tal como no texto em que a educanda Erva Mate, coloca 

no título no cordel de “Abóbora de Feira”, no entanto na descrição do texto a educanda não 

poupa a descrição ao dizer: “Tava apaixonada pela moça que achava ser a mais graciosa das 

cidades. E que adorava comer tudo que ela cozinhasse bem temperadinho”. (Cordel de Erva 

Mate, Abóbora da Feira, 2019, p. 24). A descrição da educanda-autora é cheia de figura de 

linguagem, de uma riqueza impressionante, com a capacidade em seduzir o leitor, se furtar a 

tratar da questão que se propõe a refletir, a qual para alguns ainda causa constrangimento, no 

texto se desnuda o pudor em tratar de forma singela de uma homossexualidade. Como segue 

nos estonteantes versos:   

 
Controlava o samba mais bonito que conhecia. 

A vontade era dançar, a li, nas ruas de Curitiba. 

Porque hoje veria a moça bonita. 

A vida tava sorrindo. 

 

Pra amenizar, cinza estava ali. 

A moça bonita dizendo que as coisas iam melhorar 

Ela quem deixava colorido 

E a esperava do outro lado da rua  



52 
 

(Cordel de Erva Mate. Abóbora da Feira, 2019, p. 24). 

 

Nos versos a educanda reclama dos conflitos que fazem parte ao assumir suas 

características de mulher negras, mas a situação se amplia na medida em que os conflitos 

atingem aqueles que estão a sua volta. No entanto, é necessário considerar que essa escrita 

demonstra que o ambiente escolar, naquele momento, naquele lugar, garantiu que os educandos 

e as educandas se sentissem à vontade para se expressar com liberdade.  

O cenário da diversidade de gênero no ambiente escolar é descrito como um processo 

de descobrimento e revelação. Os educandos e as educandas de alguma forma são forçados a 

assumir padrões de identidades, pois há uma pressão entre eles em rotular o perfil a partir de 

alguns estereótipos. 

A luta do movimento feminista atravessa a história, mas não atravessa a individualidade 

de cada mulher que não se contenta com um discurso pronto que impõe as mulheres a condição 

de inferioridade. O discurso das meninas/mulheres na sala é a reprodução da vivência da vida 

real, que reproduz os desajustes de uma sociedade machista, que impõe diferenças entre 

homens e mulheres da sociedade, tais diferenças colocam os homens em condições 

privilegiadas e as mulheres em condições de dependência da figura masculina. Diante da 

hostilidade da sociedade, coube às mulheres construir uma história de luta, e no ambiente 

escolar essa luta se reproduz. Como veremos nos versos de cordel produzidos pelas(os) 

estudantes, tal como a educanda Juqueri, que expõe em sua narrativa o olhar da opressão 

vivenciado na sociedade, no entanto na narrativa o discurso não é apenas para a sociedade, mas 

um discurso direto para os colegas de turma. Vejamos abaixo alguns versos: 

 
Sou Marielle Franco 

Sou Frida  

Sou Joana D’Arc 

As que lutaram por mim 

 

E o homem não precisa fazer nada 

Por que nós mulheres 

Temos que sai sempre como medo 

Sem saber se voltamos? 

 

Sem medo do seu julgamento 

Sem medo de seus olhares 

Sem medo de reprovação 

Sem medo de ter medo. 

(Cordel de Juqueri. Feminismo, 2019, p. 36-36). 

  

O discurso é forte, realça o afrontamento violento da sociedade, que precisa ser 

combatido num embate entre os preconceitos, ideias e ações. Mudar a mentalidade de uma 



53 
 

sociedade machista passa por um reposicionamento do ambiente escolar, que precisa ser mais 

comprometido com o feminino, com as pautas feministas. No ambiente escolar a maioria em 

sala de aula são mulheres, no entanto o discurso masculino se sobressai ao feminino. 

Segundo a estudiosa sobre gênero, Judith Butler, os corpos exercem performances que 

expressam suas características, em que pode haver oscilações de comportamentos, sendo que 

a identidade não é algo inalterável, por isso, a formação do gênero do sujeito se dá por   da 

performance que o sujeito exerce e a consolidação do discurso no meio em que vive. Em razão 

disso, “não há como recorrer a um corpo que já não tenha sido sempre interpretado por meio 

de significados culturais” (BUTLER, 2003, p.27). No ambiente escolar, os hábitos culturais 

forçam o direcionamento do agir do sujeito, no entanto, os educandos e as educandas tencionam 

a transformação das concepções tradicionais impostas, como podemos observar na escrita dos 

poemas sobre gêneros. Temos expressões narrativas daquilo que elas/eles são e como elas/eles 

gostariam de ser percebidos.  

Em nossa sociedade, as noções que possuímos sobre feminilidade e masculinidade, 

muitas vezes foram e são construídas baseadas em características físicas e fisiológicas do 

corpo. É comum entendermos que a constituição física do homem o torna um sujeito mais forte 

que a mulher. Com isso, aprendeu-se historicamente que o “masculino é um ser forte”, 

enquanto a “mulher sexo frágil”. Não negando a natureza da constituição dos corpos, é 

importante ter em mente que a compreensão sobre o corpo não é algo natural, ela muda de 

sociedade para sociedade, de cultura para cultura e também está ligado aos diferentes contextos 

históricos. 

No contexto da colonização, a discussão de gênero é inexistente, esses personagens são 

sujeitos ocultos, que não ocupam espaço significativo, no entanto, quando posto em sala de 

aula, essa discussão ganhou espaço, na medida que os sujeitos que são afetados, que se sentem 

ofendidos, num momento discussão, esse tema aparece como força resistente e de maneira 

afrontosa as concepções mais tradicionais, entre os próprios educandos e educandas. 

 

 

 

  



54 
 

3.4 Versos de cordel sobre a (in)existência 

  

Em narrativa mais livres, os educandos e as educandas abordaram questões do dia a dia, 

com temáticas relacionadas a existência humana, que buscaram construir uma reflexão a partir 

de uma análise crítica sobre suas vivências do cotidiano. Os educandos e educandas expuseram 

a resistência do mundo, a dureza da vida e a luta pela superação pessoal, em sete cordéis: a) 

Cordel de Pitanga, com o título “Recomeçar novamente”; b) Cordel de Bragatinga, intitulado 

“A vida é bela”; c) Cordel de Juqueri com nome de “Vida Maria”; d ) Cordel de Maricá com o 

nome de “Para você dar nome”; e) Cordel de Jenipapo com o título, “ Roubaram minha vida”; 

f) Cordel de Peroba com nome “O não nascido”; g) Cordel de Pinheiro, chamado de “Tempo”. 

De maneira emblemática esses textos de cordéis se cruzam a partir da individualidade 

de cada sujeito, que tem uma história para contar, um sentimento para expor. Como podemos 

observar no Cordel de Pitanga,  

 
Quando a vida lhe bater 

E sua alma chorar 

Quando esse mundo pesado lhe ferir, lhe esmagar 

É hora de recomeças  

LUTAR 

(Cordel de Pitanga. Recomeçar novamente, 2019, p. 2) 

 

Se nos demais textos há uma preocupação da coletividade, nesses textos aparece uma 

preocupação com a individualidade do sujeito. A educanda-autora compartilha sua angústia em 

viver no mundo com dor, mas que é necessário recomeçar. A proposta da atividade se tornou 

um meio para a educanda compartilhar os seus sentimentos vividos. Em outro texto, um pouco 

menos melancólico, o educando demonstra a coragem do enfreamento aos adversários da vida, 

com seu verso gritado, diz em voz baixa:   

 
Em cada caso  

Um grito de coragem 

Eu sou de silêncio covarde. 

(Cordel de Bragatinga. A vida é bela, 2019, p.3) 

 

Apesar de certa dramaticidade nos versos desses cordéis é relevante considerar que 

estamos tratando de jovens no início de sua juventude, que buscam se apresentar ao mundo 

com autonomia e liberdade. Nesse sentido, com esses textos que tratam sobre a existência 

humana, ou sobre os conflitos humanos, busca-se um enfrentamento consigo mesmo e com o 

mundo, mas que necessitam legitimar seus ideais e ações. Encontramos nesses versos a 



55 
 

confirmação de suas ações e de sua moralidade, como uma forma de confirmação de sua 

existência livre. E assim no cordel de Peroba, se expressa os conflitos da imposição social:  

 

O medo do homem que agride 

Da sociedade que julga  

Da igreja que exclui 

E das pessoas que apedrejam  

Anseio de não serem entendidas. (Cordel de Peroba. O não nascido, 2019, p. 10) 

 

Uma parte dos textos, dessa temática, abordados pelos educandos e educandas tinham 

como preocupação central pensar a ocupação do sujeito no seu espaço social, em que 

manifestaram de maneira uma inquietação com sua existência no mundo. Ao se desvelar como 

alguém, mostra-se como sujeito livre e que resiste ao enquadramento do outro: 

O outro, como outro livre e que exige justiça, instaura uma história imprevisível. O 

outro como mistério é o para onde, o mais além de meu mundo, que o movimento dialético não 

pretenderá compreender como totalidade totalizada, uma vez que, por sua estrutura finita, sabe 

que jamais conseguirá. A totalidade, como o visto feito sistema, opõe-se a infinitização 

(infinicion) de um movimento dialético histórico que se abre para ouvir a palavra do outro, que 

se revela a partir de uma exterioridade insondável e imprevisível (DUSSEL, 1986, p.187). 

Nesse tópico podemos observar a partir dos versos de cordéis dos educandos e das 

educandas, que há uma preocupação em expor os sentimentos, os quais causam conflitos na 

relação desses sujeitos e o mundo. Diante disso, é necessário perceber em cada história a 

exposição de uma narrativa real que busca superar os efeitos das injustiças produzidas pelo 

meio social. Que mesmo não se compreendendo a totalidade dos conflitos, se tenta amenizar 

através de uma exposição onde se acredita que será escutado e compreendido pelos colegas de 

turma. Na sala de aula, essa relação de escutar se dá a partir da percepção do outro em sua 

individualidade. É a possibilidade de construir uma coletividade mais harmônica.   

 

  



56 
 

Capítulo 4:  Lua Minguante: Leitura dos textos de cordel 

 

Neste quarto momento ocorreu a finalização dos textos de cordel produzidos pelos 

educandos e pelas educandas. Para isso organizou-se um espaço de exposição dos textos em 

varal e após a exposição o material ficou exposto na escola.  Em forma de jogral, cada educando 

e educanda leu seu próprio texto, com a presença de alguns educandos e algumas educandas 

de outras turmas. A exposição aconteceu em dois dias: a proposta consistia em usar aqueles 

espaços da escola, sala de palestras e o pátio, como um espaço de fala política democrática. Foi 

um exercício do direito de fala e escuta através das poesias filosóficas. O ato foi uma 

intervenção em pensar a filosofia a partir da poesia. Através da utilização do material produzido 

pelos educandos e pelas educandas desenvolvemos uma exposição filosófica do livre pensar 

que ocorreu através da reflexão e contemplação das narrativas construídas pelos(as) estudantes. 

O objetivo central foi compartilhar a experiência do exercício filosófico a partir de variáveis 

não convencionais no ambiente escolar, como tornar a filosofia um pouco poética ou a poesia 

com nuances filosófica. Nas imagens que seguem abaixo podemos visualizar o momento em 

que ocorreu a atividade: 

 

 
 

 

 

Imagem 1 – Construção dos textos de cordéis fora da sala de aula; Imagem 2 – A presença de outros alunos na 

apresentação; 3 – Apresentação dos alunos em sala; 4 – A participação dos colegas nas apresentações.  



57 
 

 

 Era para ser uma aula, mas transformou-se em versos cheios de rima, numa canção que 

saí possibilitar múltiplas experiências do interior de cada um. Virou um verso ao inverso das 

narrativas tradicionais. Foi nas palavras trocadas que a norma culta foi tocada. O cheiro de 

escola juntou ao aroma de uma lua cheia que iluminava a noite da proclamação dos versos 

poéticos que surgiram do interior de cada educando e educanda. Os educandos e as educandas 

transeuntes observavam em torno da roda de recitação, no entanto, apesar dos holofotes para a 

atividade daquele dia, o ambiente escolar permanecia intacto, isso era fundamental para 

completar o quadro de que a escola é lugar para todos e de todos. As delicadas feições do 

mancebo refletiram, por momentos, uma impressão de profundo desejo de estar ali. A propósito 

deve-se dizer que os jovens de aparências diversas montavam o cenário inspirador para 

expressar as utopias e clamor de uma sociedade que se ajustou desde o início da exploração 

europeia. 

Proclamou-se em som de inspiração pelo livre pensar, em forma de prece declamou-se 

as palavras ao som do silêncio daqueles que queriam escutar o som de um pensar sobre aquilo 

que já havia tanto falado. Cobertos pelo brilho da lua cheia eram iluminados a sentir o som das 

vozes que tinham muito a dizer sobre o passado, o presente e o futuro. Pela liberdade em dizer 

aquilo que queria se dizer, se disse através do olhar travesso que atravessava a tradição 

duvidosa. A vida se tornava verso, ao inverso das narrativas dos livros que apunhalava uma 

narrativa fantasiosa que pouco diz sobre os fatos de fato. Fazer uma filosofia a partir de versos 

é desacostumar-se do olhar sombrio que a história projetou uma sombra sobre o nosso olhar. 

 

Capítulo 5:  Extra lunar: Visita ao museu de arte indígena. 

 

O processo de formação do ser humano deve ir muito além de uma sala de aula. O 

processo de conhecimento deve ser uma oportunidade em que o sujeito conhece a si mesmo e 

o seu meio, mas que atribui significado às demais esferas que fazem parte do seu meio, e das 

que não fazem parte do seu cotidiano. A educação sempre foi um instrumento libertador, mas 

é necessário considerar que a escola em grande parte das vezes é um instrumento a favor de 

um determinado sistema político-financeiro. No entanto, cabe ao educador o protagonismo de 

romper os muros da escola e possibilitar múltiplas experiências que sensibilizem os educandos 

e as educandas para novas formas de percepção do mundo.  



58 
 

A proposta desta prática foi a de levar os educandos e as educandas ao Museu de Arte 

Indígena, um espaço dedicado exclusivamente a produção artística dos indígenas brasileiros, 

composto por mais de 1500 peças divididas entre arte plumária, cerâmica, cestaria, 

instrumentos musicais, máscaras ritualísticas e objetos utilitários. A escolha do espaço para o 

desenvolvimento da atividade foi motivada pelo compromisso do museu em oferecer uma 

experiência sensorial da realidade indígena aos sujeitos que vivem no espaço urbano. Com isso, 

ultrapassar as fronteiras do ambiente escolar, e sensibilizá-los sobre a percepção da cultura dos 

povos indígenas através da arte, já que o museu visitado tem como propósito sensibilizar os 

visitantes sobre as vivências dos povos originários. Nesse caso, não se buscava no museu um 

excesso de informação, mas um despertar sobre a vida povos indígenas. O plano de trabalho 

consistia em aproximar as(os) estudantes de uma realidade conhecida no imaginário, mas que 

ainda não tinha sido sensibilizado à vivência dos povos indígenas como uma comunidade de 

humanos que defendem seus territórios para viverem com dignidade, assim como os educandos 

e as educandas buscam um modo próprio de viver. 

 

Imagem: Foto retirada no dia 07 de novembro de 2019 durante a visita ao Museu de Arte Indígena de  Curitiba. 

 

Durante o relato da prática será apresentado a percepção dos educandos e das educandas 

dessa experiência, que permitiu a aproximação entre uma sociedade urbana e uma comunidade 

social formada no interior da natureza.  

 

  



59 
 

5.1 Analética: uma prática docente libertadora 

 

A construção desse trabalho é fundada a partir de uma estratégia metodológica de um 

pensar latino-americano: a filosofia da práxis proposta por Enrique Dussel. Nela o autor propôs 

a analética como método para pensar a filosofia da libertação. Sendo “o momento analético é 

a afirmação da exterioridade: não é somente negação da negação do sistema desde a afirmação 

da totalidade. É a superação da totalidade, mas não só como atualidade do que está em potência 

no sistema” (DUSSEL, 1977, p.164-165). Em diversos momentos da exposição do trabalho 

didático realizado em sala de aula buscou-se enfatizar a importância da manifestação legítima 

do sujeito pensante, o qual se atém a uma crítica das narrativas históricas, mas também se 

afirmar as convicções que orientará as novas relações do sujeito que luta por libertação. Com 

isso, conforme Enrique Dussel, se abre a possibilidade para “superação da totalidade desde a 

transcendentalidade interna ou da exterioridade, que nunca esteve” (DUSSEL, 1977, p.165). 

Temos que considerar que a manifestação escrita, falada ou corporal não é algo dado pelo 

professor ou pela instituição escolar. Precisa ser entendida como uma conquista humana que 

deve ser legitimamente garantida. Que a existência de cada sujeito se encontrará presente na 

totalidade, isso se dará por meio do exercício pleno da liberdade. 

A prática didática sobre a utilização de um varal como estratégia didática não é apenas 

uma interrupção da forma didática, mas é uma interrupção ao modelo tradicional de fazer 

filosofia, na medida que se instiga a pensar variáveis que se conectam com a nossa existência, 

entre professoras(es) e educandas(os). “Analético quer indicar o fato real humano pelo qual 

todo homem, todo grupo ou povo, se situa sempre ‘além’ (anó-) do horizonte da totalidade. [...] 

O momento analético é o ponto de apoio de novos desdobramentos” (DUSSEL, 1977, p.165). 

Essa percepção de pensar além ocorre quando as(os) estudantes são mobilizadas(os) para fazer 

uma transição entre um varal, um objeto do doméstico, para a literatura de cordel, um estilo de 

escrita, esses elementos promovem um rearranjo para evidenciar o conceito filosófico.   

A estratégia de utilizar um filósofo de pensamento latino-americano e o poeta Paulo 

Leminski como referência demarca a obrigatoriedade em superar o método ontológico-

dialético de uma filosofia europeia, com o intuito de remarcar a existência do Outro. Em razão 

disso, a atividade pedagógica não poderia ser impositiva, em que o professor fosse o detentor 

do saber, por esse motivo tornou-se necessária ressignificação do lugar de existência, tanto dos 

educandos e educandas, quanto do professor. O espaço da sala de aula foi ampliado para que 

pudéssemos perceber o mundo além das fronteiras físicas e ideológicas. A estratégia analética 

foi de escutar o Outro, pois tinha consciência que a experiência pessoal não seria suficiente 



60 
 

para explicar um conteúdo que era parte da história das(os) educandas(os). Sendo assim, 

tornou-se necessário buscar o envolvimento de todas(os) na proposta, como se diz, “na 

analética não é suficiente a teoria. [...] Na analética, visto que é necessário a aceitação ética da 

interpretação do oprimido e a mediação da práxis, tal práxis é seu constitutivo primordial” 

(DUSSEL, 1977, p.165). A partir de concepção analética como fundamento da prática docente 

foi necessário se conscientizar de uma interpretação de mundo que a(o) estudante, no contexto 

da escola pública, é um sujeito oprimido, em decorrência do enquadramento de uma formação 

à serviço de um sistema opressor que se impõe sobre as suas vontades.  

Num primeiro momento, durante a aplicação das aulas, as(os) estudantes demonstraram 

certa dificuldade em se expressar através da escrita ou oralidade, pois não se sentiam 

capacitados para transformar as letras em palavras, para expressar suas narrativas históricas. 

Esses sujeitos demonstram insegurança, de uma certa forma, por se sentir vítima do sistema 

político e educacional. A falta desse entendimento provocava nos educandos e nas educandas 

uma postura de negação de si mesmo. 

Outro problema real no processo de construção do trabalho é o fato de que temos um 

sistema escolar que negativou a capacidade afirmativa do sujeito. Isso se evidencia na prática 

docente exigindo que a tarefa do professor de filosofia não fosse apenas a de apresentar o saber 

filosófico, mas estar junto com o outro, professor e educandas(os), ambos coexistindo para 

reativar a consciência de sujeito político capaz de transformação. Na prática, o professor de 

filosofia não deve pensar pelos educandos e pelas educandas, nem fazer pelos educandos e 

pelas educandas, mas construir uma estratégia de aprendizagem emancipadora junto com as 

educandas e os educandos, para superar a imposição de outros e do sistema. As poesias 

produzidas nesse trabalho são resultado de uma construção coletiva, de fala e escuta, onde foi 

necessário formar uma comunidade pensante para narrar de forma poética as diversas histórias. 

Como afirma Dussel,  

 

o ethos da libertação pedagógica exige que o mestre saiba ouvir, no silêncio e com 

respeito, a  juventude, o povo. Só do discipulado paciente e entusiasta d o próprio 

mestre poderá emergir o juízo adequado da realidade na qual se encontra o povo. O 

discípulo, juventude e povo admitirão igual o mestre que em sua v ida, em sua 

convivência crítica para afirmar os valores já existentes na juventude e no povo. 

Atitude de colaboração, convergente, mobilizadora, organizativa, criadora” 

(DUSSEL, 1977, p.101-102).  

 

Todo esse processo só foi possível porque a filosofia latino-americana ensina que é 

necessário encarnar o meu lugar de enunciação, através da consciência e não da dominação e 

opressão, pois esse espaço é transitório, o qual deve ser garantido através do exercício livre 



61 
 

para pensar a prática pedagógica, o qual se legitimará através da participação prática 

pedagógica com os educandos e as educandas, sendo assim, todos se tornariam proprietários 

de sua história e de nossas narrativas. Em razão disso, o lugar de enunciação não poderá ser 

um espaço de poder opressor para que a narrativa não imitasse uma mensagem colonizadora. 

As aulas não poderiam ser uma aula de colonização, mas sim de descolonização do pensar, em 

que cada sujeito deveria encontrar a forma adequada para expressar suas ideias e sentidos. Com 

isso, coube ser um professor que abre espaço para uma filosofia latino-americana, com uma 

proposta atenta à realidade, capaz de dialogar sobre a nossa existência e, pensar e atribuir 

significados sobre os assuntos que conectavam as vivências, sem a necessidade de importar de 

maneira inadequada e sem critério uma filosofia que não correspondesse aos conceitos que 

estavam sendo discutidos.   

A avaliação da prática didática utilizando a filosofia da libertação, com educandos e 

educandas no ensino médio, foi uma forma de experimentar o estudo de um saber concentrado 

na necessidade local, pautando temas que inquietava as(os) estudantes, considerando como 

tema global a filosofia política na América Latina. De maneira consciente, consideramos que 

a gênese da filosofia da libertação carrega uma crítica às concepções ontológicas que foram 

construídas a partir de um viés europeu na América Latina, por desconsiderar a preservação da 

herança dos povos originários. Em razão disso, a nossa prática colocou no centro das discussões 

as(os) estudantes como sendo os protagonistas a revelar-se enquanto sujeitos de fala, capazes 

de agirem a partir da pluralidade que compõe cada indivíduo.  

A filosofia em sala de aula não é um objeto de luxo, ou uma estrutura a mais para acessar 

informações para operacionalizar as variáveis do mercado de trabalho. É uma oportunidade 

para uma geração racionalizar suas vivências, capaz de garantir aos sujeitos a oportunidade de 

atribuir significados lógico-racionais nas narrativas existenciais. Isso é possível quando a 

construção de uma narrativa seja mais horizontal, em que professor e educandas(os), se 

colocam numa situação de fragilidade, com a consciência que compartilhamos a mesma 

realidade, sendo cada um detentor de sua história. 

O desabrigar da existência na América Latina promove o surgimento de um pensar à 

deriva, e será nesse contexto despretensioso do pensar que surgirá uma filosofia autêntica, 

capaz de enunciar uma abordagem racional do ser, capaz de libertar a racionalidade humana, 

nesse caso, a filosofia que nasce nesse contexto, segue uma lógica contrária ao pensamento 

cartesiano, aqui se (re)existe para depois torna-se um sujeito pensante. Será pela capacidade 

criadora e criativa que se garantirá a superação da condição de ente-colonizado para torna-se 

um sujeito livre.  



62 
 

5.2 O olhar sobre o olhar dos outros  

 

  “Sim, podemos agendar para o dia 07/11. O professor acha que não podemos marcar as 

19:00h no museu? Se não existir a possibilidade tudo bem nós adequamos para receber vocês 

as 20:00h [...] lembrando que o valor é 12,00 (meia) e pode ser efetivado o pagamento na hora 

em nossa bilheteria, aceitamos dinheiro e cartão de crédito e débito” (DONNER, Samantha. 

Agendamento de visita técnica. Mensagem recebida por <Josemi.mdeiros@gmail.com> em 

dia 07 nov. 2019). Qualquer proposta que exija retirar os educandos e as educandas do espaço 

da sala de aula exigirá do docente um empenho que ultrapassa duas categorias que são 

significativas para o funcionamento da instituição escolar: espaço e o tempo. No dia a dia da 

escola há uma preocupação excessiva em cumprir as formalidades exigidas ao rigor da lei, tal 

como o cumprimento dos horários de estarem em sala de aula. Como apresentado na citação 

acima, numa troca de e-mail com a coordenadora do museu é possível identificar o 

conhecimento de alguém que lida com escolas, ao demonstrar sensibilidade para a adequação 

de horários. E de fato, para se pensar uma atividade fora da escola é necessário pensar o horário, 

quanto tempo vai durar, hora de saída e hora de chegada, transporte, a quantidade de educandos 

e educandas que irão participar, quantos professores irão acompanhar. É necessária a 

autorização da direção, a autorização da equipe pedagógica, autorização dos pais para os 

educandos e as educandas menores, articular com os demais docentes, pois serão necessárias 

todas as aulas daquele dia. Ou seja, é um processo burocrático, mas é também o desafio de ser 

professor. Quanto aos custos ficou acertado que conseguiríamos o ônibus via prefeitura e os 

educandos e as educandas pagariam a entrada. Atividade fora do ambiente escolar é a quebra 

das estruturas de um modelo que foi criado para impossibilitar que os educandos e as educandas 

possam pensar além daquilo que está posto. A escola é uma estrutura engessada que está a 

serviço do sistema dominante.  

 Depois de ter feito todo o processo de organização para a aula fora da escola, chegou o 

dia 07 de novembro, enfim vamos ao museu. Seguimos todo o protocolo de organização, no 

momento da saída do ônibus, estamos em três professores e um estagiário. De repente apareceu 

a diretora da escola, chamou o professor Fernando de Sociologia e comunicou que ele não 

poderia acompanhar os educandos e as educandas, pois faltou um outro professor e iriam ficar 

turmas sem aula. Após este imprevisto inicial seguimos rumo ao museu sem mais problemas. 

 O deslocamento do colégio até o museu (MAI) às 19h, no momento que a capital estava 

se acalmando depois de um dia de trabalho, foi para alguns um olhar diferente para o mundo, 

já que parte dos adolescentes não têm o hábito de sair do bairro em que vivem. Era possível 



63 
 

observar o olhar deles sobre o movimentar da cidade. O clima amistoso de convivência e 

entusiasmo foi um incremento de que fora das paredes frias da sala de aula existe na 

individualidade de cada um a capacidade de conviver bem sem a imposição das regras que 

dominam o ambiente escolar. 

 Ao chegar ao MAI, fomos recebidos pela equipe de tutores, formado na área de ciências 

humanas, que fora treinada para exercer a atividade no museu. Eles estavam em três pessoas 

responsáveis por organizar a visita guiada. Os educandos e as educandas efetuaram o 

pagamento na bilheteria e já foram orientados de como seria os procedimentos da visita, a qual 

teria uma duração de duas horas e meia. O ambiente do museu era num prédio, que ocupava 

quatro andares. As paredes eram pintadas de preto, com uma iluminação baixa, pois o museu 

tinha como proposta criar um clima que aproxime do funcionamento de uma oca, em que 

reproduz os espaços que remete às estruturas que existem numa aldeia. 

 Durante a visita, a primeira coisa que percebemos foi sobre o comportamento dos 

educandos e das educandas, pois não foi necessário chamar atenção para observar e interagir 

nos espaços e nas apresentações. É necessário considerar que parte desses educandos e dessas 

educandas trabalham durante o dia, por essa razão demonstravam certo cansaço, já que a 

participação exigiu que ficassem em pé a maior parte do tempo. 

Foi possível observar que os educandos e as educandas demonstraram apreços distintos 

já que cada um tem uma forma diferente de perceber e se interessar pela realidad e. No entanto, 

foram as atividades de interação, como as brincadeiras indígenas e as narrativas sobre a 

vivência dos indígenas, as que mais despertaram interesse. Durante a visita muitos educandos 

e muitas educandas fizeram diversas interações, mas despertaram interesse por questões 

relativas à vivência dos jovens nas aldeias. Com isso, ficou perceptível que os educandos e as 

educandas queriam se ver como personagem de uma aldeia demonstrando, ao mesmo tempo, 

tanto interesse quanto certa dificuldade em compreender alguns rituais que fazem parte da 

cultura indígena. Destaco dois rituais que eles ficaram meio impressionados, destacados pelos 

educandos e pelas educandas no relatório de estudo: 

 Uma das histórias contadas foi sobre o ritual das tucandeiras, da comunidade indígena 

dos Saterés Mawés, que vivem ao redor de Manaus. Nessa comunidade há um ritual de 

iniciação do jovem à vida adulta, no qual, num misto de fé e coragem, os indígenas adolescentes 

se expõem ao ferrão de inúmeras formigas cuja picada é muito dolorosa, dançando ao som de 

batuques e cantorias indígenas. Esse ritual marca a passagem da idade infantil para a idade 

adulta e os pajés dizem que, desde o início dos tempos, quando Sahu-wato gerou o primeiro 



64 
 

trovão, foi-lhes ensinado este ritual no qual os índios se deixam picar pelas formigas 

tucandeiras, no intuito de tornarem-se corajosos, fortes e imunes às inúmeras doenças. 

 Outra história narrada pelas tutoras do museu foi sobre a passagem da infância das 

meninas da Tribo Kamayura para vida adulta, estabelecida no alto Xingu, Estado do Mato 

Grosso. A narrativa conta o ritual de transição de jovens meninas para a vida adulta, em que a 

jovem era "presa" para aprender a confeccionar artesanato, tecer o fio do algodão e a cozinhar 

com a mãe e outras mulheres do grupo, num intervalo de tempo que pode variar, mas que durará 

ao menos um ano. Durante esse período, sua franja não poderá ser aparada, crescerá até cobrir-

lhe o rosto, o que impede que indivíduos de fora do círculo familiar olhem-na diretamente nos 

olhos. Concluído o tempo de reclusão, delimitado pelo pai da moça, a jovem é apresentada a 

toda a comunidade como mulher, passível de pretendentes e propostas de casamento. Além de 

preparar as jovens para serem esposas e mães (sobretudo de homens), a reclusão as mantém 

intocadas já que são inacessíveis aos homens, servindo, portanto, como controle de natalidade 

do grupo e previne que tribos rivais roubem suas mulheres. 

Selecionamos essas duas narrativas, em decorrência do interesse dos educandos e das 

educandas durante a exposição, em que eles manifestaram curiosidade pelos rituais descritos, 

mas também mencionaram situações correlatas do cotidiano deles aos rituais descritos. Alguns 

exemplos citados pelas(os) alunas(os) tais como, a exigências para o acesso à universidade, em 

especial a universidade pública; a obrigatoriedade do alistamento ao serviço militar; habilitação 

para dirigir; ou até mesmo festas de debutantes para as meninas quando completam quinze 

anos. Os rituais de inserção desses jovens na sociedade atual são carregados de ritos, que 

vinculam na maioria das vezes a costumes familiares, religiosos, ao trabalho ou até mesmo a 

um time de futebol, onde se exige o enquadramento a padrões estéticos e morais. 

Outro aspecto a destacar durante a visita é que foi possível sentir aromas, sons, gosto, 

num ambiente que proporcionou a interação dos educandos e das educandas com a forma de 

vida dos povos indígenas. Através desta aula de campo foi possível realizar uma vivência em 

torno da valorização dos elementos que compõe a cultural indígena brasileira e sobre a 

importância da preservação desses povos a para sobrevivência da espécie humana e 

preservação do planeta. Através das manifestações dos educandos e das educandas, podemos 

observar o impacto da experiência sobre a maneira de pensar dos mesmos, referente ao tema      

tratado.  

 



65 
 

5.3 O olhar através do filósofo  

 

A partir da leitura do livro “O encobrimento do Outro”, de Enrique Dussel, é possível 

perceber que o processo de dominação dos povos europeus sobre os povos latino-americanos 

é marcado pela expressão das(os) educandas(os) ao ouvir as narrativas dos povos indígenas. 

Apesar que demonstrarem respeito pelos objetos de arte expostos no museu, de terem se 

comportado de maneira amigável durante a visita, algo deixa inquieto no olhar e nas expressões 

deles, ao mirar o cenário indígena apresentado pelo museu, o cheiro parecia diferente ou 

estranho sob o aroma que atravessa as narinas dos educandos e das educandas. Os sons das 

músicas indígenas entoados durante a visita não era a melhor melodia no ouvido dos educandos 

e educandas. Apesar do olhar de espanto ser algo precioso para a Filosofia, para proporcionar 

o pensar, é necessário se inquietar pela falta de sensibilidade em não se deixar tocar pela cultura 

indígena brasileira. O desconhecimento sobre a cultura indígena talvez não seja a pior das 

realidades, pois mesmo esse saber tendo sido trabalhado em sala de aula antes da visita, os 

demais colegas docentes vêm insistindo em trazer para discussões em sala de aula sobre a 

herança indígena e como estamos marcados em nosso cotidiano sobre elementos que compõe 

nosso pertencimento nacional. No entanto, é mais conveniente se afeiçoar ao modelo europeu 

que comungar do ventre sagrado onde se gestou a existência humana de cada ser. 

Nas descrições dos educandos e das educandas, eles declaram a importância de 

atividade que sensibilize o ser humano para um aprendizado, no qual permita uma reflexão a 

partir da afeição, isto é, de colocar-se no lugar do outro. Pois, no processo de aprendizagem os 

educandos e das educandas manifestam interesse por narrativas que falam sobre eles, que 

ajudem a compreender o mundo a sua volta. Na medida em que os elementos são postos frente 

a frente os educandos e as educandas percebem que eles têm mais de indígenas, do que de 

europeus: “somos mais índios do que imaginamos” (Paineira).    

A ressignificação do educar perpassa pela necessidade de auto desconstruir-se, repensar 

o reposicionamento no exercício do magistério. E ainda, resgatar a autoestima do ensinar e 

aprender, que ainda não foi desapartada da existência humana. Nas atividades desempenhadas 

com os educandos e as educandas, a práxis deverá ser para além das estruturas fixas (o currículo 

escolar, livro didático, da sala de aula, e até mesmo da escola enquanto prédio) que limitam o 

exercício da profissão. Acercar-se de um despertar ao desejo em querer pensar sobre o seu 

próprio mundo e, talvez, atribuir significado às práticas desenvolvidas. 

A filosofia latino-americana precisa desmontar a geografia como uma estratégia de 

ressignificar a demarcação geopensante que se impõe sobre as formulações filosóficas impostas 



66 
 

ao “novo mundo” para filosofia.  Nesse sentido, a filosofia em sua gênese latina cresceu sob a 

sombra do chapéu europeu, no entanto necessita sair ao sol para contemplar seu próprio brilho. 

É um ato de reivindicação histórico-cultural-geográfico de uma região, em que pensadores não 

se negaram a pensar seu próprio mundo, problemas e seus sonhos. Esse processo perpassa a 

necessidade de reformular seus conceitos e atribuir seus devidos significados, mas também 

tornar consciente que estamos na América Latina e que não somos europeus. 

Com esse fato, podemos perceber que a imposição das narrativas dos europeus sobre a 

América Latina não pode ser compreendida apenas como uma ocupação de território, de 

maneira ingênua, mas um conjunto de ações pretensiosas que deve exibir as várias facetas de 

dominação europeia, até mesmo no pensar filosófico. Como analisa Eduardo Galeano, ao 

afirmar que:  

A epopeia dos espanhóis e portugueses na América combinou a propagação da fé 

cristã com a usurpação e o saqueio das riquezas nativas. O poder europeu estendia-se 

para abarcar o mundo. As terras virgens, densas de selvas e perigos, inflamavam a 

cobiça dos capitães, dos cavaleiros fidalgos e dos soldados em trapos, lançados à 

conquista dos espetaculares despojos de guerra: acreditava na glória, “o  sol dos 

mortos”, e na chave para alcançá-la, que Cortez assim definia: “aos ousados ajuda a 

fortuna” (GALEANO, 1979, p. 12). 

 

Através da citação acima, podemos observar a ousadia dos europeus sobre os demais 

povos, em especial sobre os latino-americanos. Tal impasse exige da filosofia latino-americana 

a necessidade de se distinguir das demais filosofias. Nesse contexto, há de se considerar que a 

filosofia desenvolvida na América Latina expresse o pensamento dos latino-americanos. 

Apesar de que temos que reconhecer que parte dos estudiosos de filosofia que vivem na 

América Latina desenvolve um pensar filosófico a partir de concepções europeias. Nesse caso, 

essa filosofia representa as questões pertinentes aos indivíduos que vivem no continente, mas 

espelha o pensar daqueles que querem fazer filosofia fora da Europa, mas com a concepção 

filosófica dos europeus.   

Nesse sentido, cabe observar que esse modo operante da filosofia expressa a influência 

dos europeus aos latino-americanos. Como descreve em sua narrativa, Eduardo Galeno 

demonstra com precisão o impacto da cultura europeia sobre a cultura latino-americana. O 

autor descreve que o embate entre colonizador e colonizados não pode ser chamado nem de 

conflito, pois as desigualdades apontavam um massacre étnico aos povos latino-americanos. 

Como menciona:   

 

Havia de tudo entre os indígena s da América: astrônomos e canibais, engenheiros e 

selvagens da Idade da Pedra. Mas nenhuma das culturas nativas conhecia o ferro nem 

o arado, nem o vidro e a pólvora, nem empregava a roda, a não ser em pequenos 

carrinhos. A civilização que se abateu sobre estas terras, vinda do além-mar, vivia a 



67 
 

explosão criadora do Renascimento: a América aparecia como uma invenção a mais, 

incorporada, junto com a pólvora, imprensa, papel e bússola, ao efervescente 

nascimento da Idade Moderna. O desnível do desenvolvimento de ambos os mundos 

explica a relativa facilidade com que sucumbiram as civilizações nativas 

(GALEANO, 1979, p. 13).  

 

Em franca lucidez Eduardo Galeano, na obra “As veias abertas da América latina”, diz 

que os navegantes portugueses asseguravam que os ventos do oeste traziam “cadáveres 

estranhos e às vezes arrastavam troncos curiosamente talhados, mas ninguém suspeitava que o 

mundo seria, logo, assombrosamente acrescido por uma vasta terra nova” (GALEANO, 1979, 

p. 10). E continua, “o desejo de metais preciosos, meio de pagamento para o tráfico comercial, 

impulsionou também a travessia dos mares malditos (GALEANO, 1979, p. 10). O processo de 

domesticação se aplica a um projeto que se impõe por variáveis impostas, de maneira que os 

povos nativos foram deslegitimados de seus territórios.  

A partir das descrições sobre o envolvimento das(os) educandas(os) podemos observar 

que parte das mazelas que a nossa geração carrega se revela a partir da negação do Outro, não 

sendo portadora das narrativas dos nossos ancestrais, em que não manifesta apreço pela vida 

daqueles que formam a nossa habitação territorial. Nesse sentido, fica claro na manifestação 

das(dos) estudantes que aquela exposição era uma grande novidade. Talvez seja esse o efeito 

do processo de colonização nas nossas vidas: impacto sob a nossa percepção de mundo, um 

aniquilamento da memória, mas também da sensibilidade em reconhecer a existência do Outro. 

Pensando a partir de Galeano, que descreve as atrocidades ocorridas, podemos entender que a 

esse grupo de alunas(os) acendeu um alerta sobre a ausência de uma educação que foi 

descuidada com a herança construída pelos nossos coirmãos.   

 Esse processo de desterritorialização, dominação e imposição sobre os povos latino-

americanos não foi apenas um fato passado, mas em todos os momentos da história da América 

Latina os povos do “velho mundo” ocuparam-se em sobrepor-se aos nativos que aqui viviam, 

como podemos perceber na visita o papa João Paulo II, em 1985, quando veio ao Peru. Diante 

de tal visita, os povos indígenas Andinos manifestaram repúdio ao comportamento da Igreja 

Católica de vir comemorar a chegada dos europeus na América Latina. Em respostas, os 

movimentos indígenas publicaram uma carta aberta dirigida à João Paulo II: 

 

Nosotros, indios de los Andes y de América, decidimos aprovechar la visita de Juan 

Pablo II para devolverle su Biblia, porque en cinco siglos no nos ha dado ni amor, ni 

paz, ni justicia. Por favor, tome de nuevo su Biblia y devuélvala a nuestros opresores, 

porque ellos necesitan sus preceptos morales más que nosotros. Porque desde la 

llegada de Cristóbal Colón se impuso a la América, con la fuerza, una cultura, una 

lengua, una religión y unos valores propios de Europa. La Biblia llegó a nosotros 

como parte del cambio colonial impuesto. Ella fue el arma ideológica de ese asalto 



68 
 

colonialista. La espada española, que de día atacaba y asesinaba el cuerpo de los 

indios, de noche se convertía en la cruz que atacaba el alma índia (Carta aberta do 

Movimento indígena  do Peru, 1985 GARCÌA-JOHNSON, 2016, p.135)3. 

  

Temos, nesse fato narrado acima, uma demonstração clara do processo de ocupação da 

América Latina, um verdadeiro conchavo entre a Igreja Católica e as nações europeias, como 

sempre aconteceu, que permanece até os tempos atuais. Antes como sempre os europeus 

utilizaram-se de formas sutis para imporem seus princípios e dogmas sobre a cultura latino-

americana. Como defende Eduardo Galeano, “a defesa da fé católica era uma máscara para a 

luta contra a história” (GALEANO, 1979, p. 19).  Por outro lado, podemos perceber no texto, 

antes e agora, que os povos nativos sempre se opuseram as imposições de dominação e 

exploração dos colonizadores.  

O resultado das investidas dos colonizadores sobre os povos nativos decorre de que os 

indígenas foram exterminados nas “lavagens de ouro, na terrível tarefa de revolver as areias 

auríferas com a metade do corpo mergulhada na água, ou lavando os campos até a extenuação, 

com as costas dobradas sobre os pesados instrumentos de aragem trazidos da Espanha” 

(GALEANO, 1979, p. 12). A herança deixada pelos europeus à América Latina é o rastro de 

destruição de uma cultura que sobrepôs sua barbárie vivida na Europa sob os povos que viviam 

integrados ao seu ambiente natural, aniquilando suas riquezas e tradições. Sendo assim, aqueles 

que sonhavam em ampliar o reino de Deus na terra, só foram capazes de ampliar seus próprios 

reinos.  

E a conquista foi uma espécie de imposição cultural, que ocorreu através de atos 

militares que submetia os indígenas a se enquadrarem ao modo europeu de vida. Esse processo 

reduziu a existência humana e todas as riquezas culturais dos povos nativos da América Latina 

a apenas a percepção da razão e da ciência.  

O territorial da América Latina foi violentamente atingido pelo o excesso de violência  

de uma gente dita civilizada. O espírito latino-americano manteve-se intacto durante todos os 

processos de explorações. Tendo em vista que a peculiaridade do ser latino-americano é não 

abandonar suas narrativas, sua relação com o meio em que vive, eles não abandonaram sua 

essência de ser, seus hábitos e costumes. É sobre como demonstramos à História as 

reivindicações latino-americanas, de retornar aos ancestrais, como se vive na América Latina 

num modelo que nunca se ajustou plenamente aos moldes europeus, que compartilhar de 

 
3 Carta aberta redigida pelos movimentos indígenas dos Andes, através do Movimento indígena de Kollasuyo, 

Aymara e Movimiento Indio Tupac Katari, keshwa. Ano de 1985. 

 



69 
 

estruturas econômicas e política no solo, mas na realidade ainda o que garante a nossa 

existência é a resistência por não sermos europeus, mas latino-americanos.  

 

5.4 O último olhar   

 

Os professores de filosofia que se propõe trabalhar com Filosofia latino-americana 

precisam lidar com uma dupla problemática: no princípio pensar as questões que fazem parte 

do cotidiano do continente, mas também pontuar as atrocidades europeias sobre nós. Os 

colonizadores impuseram sua cultura “civilizada” sobre as aldeias, originalmente proprietárias 

das terras que aqui existiam, mas a golpe de espadas aniquilaram homens e mulheres, a golpe 

de machado destruíram a vista atlântica, que foi desvirginada pela vulgaridade capitalista-

exploradora. Na visita ao Museu de Arte indígena os educandos e as educandas foram 

tocadas(os) por uma realidade que foi apartada do cotidiano dos indivíduos urbanizados, esse 

fato reproduz mazelas de uma prática colonizadora que se repete por política pública que não 

tem a menor preocupação com a construção da memória cultural coletiva.  

A filosofia da libertação na América Latina precisa ser um movimento amplo, uma 

aliança estratégica do pensamento crítico, que se define em função prática, em vista da 

libertação das nossas nações e classes oprimidas. Esta filosofia não se define por uma opção 

teórica, mas prática-política que permite uma diversidade teórico-filosófica, a partir de uma 

unidade prática. A filosofia da libertação deve saber pensar os temas conjunturais essenciais 

definidos desde o processo estratégico de onde assume sua fisionomia. A visão sobre a América 

Latina numa perspectiva ético-política apresentada por Enrique Dussel, por exemplo, expõe 

como estratégia a superação do etnocentrismo, abrindo diálogo com a diversidade que 

compõem uma reconfiguração cultural da região, com isso se propõe um pensar a partir dos 

direitos humanos para além da concepção nortecentrada, construindo um movimento libertador 

que promova a universalização dos direitos humanos a partir da conquista das particularidades 

de cada cultura.  

O desafio é curvar o filosofar do velho mundo ao espírito latino, em que o heroísmo 

não será cravado por caravelas, espadas e/ou balas. A esquizofrenia colonizadora não nos serve 

mais, precisamos trilhar a rota dos pré-colonizados, resgatar o elo perdido no deslumbre de 

uma falsa civilização, que nunca chegou. Ao custo da própria existência reavivar o espírito de 

uma América Latina que pulsa, e que impulsiva insiste em sonhar no amanhã, que tem cheiro 

de folha verde e semente, que foi adormecida, mas que precisa fazer brotar velhos sonhos, à 



70 
 

torna-se frutífera ao sabor e cheiro de uma floresta que nunca morreu, mas agora ousa em 

despertar dentro daqueles que permitem ser terreno fértil para uma nova era tropical. Que não 

faltarão sonhos, não faltará adubo para germinar uma pedagogia de aldeia, mais solitária, mais 

viva, mais real, mais gente da gente. 

Capítulo 6:  O desabrigar que produz povo pensante 

 

No princípio era o desabrigar e à deriva; vieram o entusiasmo e o desejo de engatilhar 

uma cena de pensar filosófico-poético; e agora, reina a serenidade daqueles que se permitiram 

desinquietar. Talvez tudo passe, e com certeza passará, por isso, que fazer é acreditar em 

mundos possíveis. Na primeira aula, do ano letivo de 2020, quatro meses depois, volto à sala 

da aplicação da proposta acima descrita. Da cadeira, lá do fundo, o tal do Jequitiba 

aparentemente com um olhar sereno, cheio de desejo, que deve acreditar que coisas boas irão 

acontecer.  

E em voz alta, quase gritando, diz: 

− Professor, esse ano vai ter filosofia com poesia?  

Naquele momento, eu saí de dentro de mim mesmo. São nesses momentos que ser 

professor parece estranho, a gente não consegue entender, nem muito menos explicar, mas a 

gente aprende a viver a lição educar, que é ensinar e aprender. A sala de aula é um espaço de 

conquista que ocorre por uma sedução através do saber, que se constrói a partir das relações 

entre professor e educandas(os), e tudo mais que compõe o espaço escolar. E a minha resposta 

foi simples. 

− Claro, sempre haverá filosofia e poesia, e outras coisas mais que ajude a falar da 

gente, que permitam dizer quem somos. Todos os lugares podem ser apropriados para pensar 

a filosofia e/ou fazer poesia, mas a escola é um lugar que estar à deriva da história de cada 

sujeito que ocupa aquele lugar. Nesse sentido, a narrativa filosófica acontece a partir do 

descontrole que ocorre dentro daquela estrutura. As histórias vividas e narradas, aqui nesse 

trabalho, são histórias de ideias, em versos que se transformou vidas e vidas que viraram 

poemas, que o papel se transformou em porto seguro de vidas e de sonhos. No entanto, esses 

versos levaram-nos a um porto seguro que não é seguro. Esse mesmo ponto que estabiliza a 

vida, a escrita em sala de aula, é o mesmo ponto que nos tira da zona de conforto, que serve de 

base para compreender uma prática de ensino de filosofia, será o mesmo ponto de desiquilíbrio 

para racionalizar o pensar filosófico. Dito isso, compreendemos que a experiência aqui exposta 

é o ponto de partida para a construção de um pensamento racional, e que o conhecimento 



71 
 

racional não terá como fundamento a própria racionalidade, mas terá como base a expressão 

humana de cada sujeito.  

O entusiasmo em expor a experiência prática no pátio e na sala de palestra e transcreve-

la foi a chance de revelar o manifesto incorporado pelas diversas expressões humanas dos 

educandos e educandas, carregado de sentidos e significados. Entretanto, essa experiência, 

apesar da sua beleza, não será o suficiente para evidenciar a racionalidade lógica filosófica, 

cabe a partir de agora não mais descrever a experiência vivida, mas a abordar os fundamentos 

teóricos que carregarão o conceito filosófico capaz de abarcar os diversos significados contidos 

naquilo que foi expresso e será dito de agora para a frente.  

Lançadas as bases para o pensar filosófico da libertação a partir da poesia; considerando 

o espaço geográfico como lugar de manifestação do ser onde podemos entender que a filosofia 

se evidencia na liberdade de ser; poder dizer e conseguir fazer. Sendo que a capacidade criadora 

foi despertada no instante em que o sujeito se encontra à deriva, em cadeiras e carteiras, em 

frente a giz e quadro verde, que não carregavam sentidos em si mesmo, mas despertava desejo 

de significados. Talvez seja por que as coisas não precisem de sentido, mas nós precisamos. 

Tal qual, redes amarradas não pegam peixes, se não for lançada ao mar, como também, barco 

atracado não navega, é necessário se lançar ao alto mar, em busca de águas profundas; lá estará 

o tesouro, na coragem de correr riscos. Fazer filosofia é estar à deriva.   

Essa cena tem como pano de fundo a superação de uma educação do controle, seguida 

por uma epistemologia que segue o mesmo entendimento, que o tempo todo cria e reproduz 

ilusões, imagens distorcidas da realidade, sobre o nosso mundo e sobre o mundo do Outro. 

Caímos no relativismo exacerbado ou dogmatismo autoritário, professores e educandas(os). A 

proposta aplicada em sala de aula era a de perder o controle, era criar o caos e desajustar as 

regras, já que tudo estava perdido. Nos colocamos uma condição de marinheiros sem bússola 

e marinheiros sem bússola devem olhar para o céu ou olhar para trás, levando em consideração 

os caminhos já trilhados 

Durante o processo de criação em sala de aula ficava fácil perceber as amarras que 

impediam a nossa criatividade de pensar. Foi necessário um naufrágio, um se permitir pensar 

errado, para poder chegar ao original. Se permitir ser nós mesmo para que chegássemos a algo 

mais original possível. Era fundamental permitir que a beleza de cada um estivesse presente. 

Era necessário se permitir o refazer, até que as letras se transformem em palavras, e essas 

palavras se transformem em sua história e em canções que fizessem sentido para nós mesmos. 

Diante do caos à confiança. Assim como eu, assim como eles e elas, e assim como a educação, 

existia uma crença dogmática que estava tudo bem, e era nessa crença que a gente se acostumou 



72 
 

a se segurar. O problema é que não estava tudo bem, não está tudo bem. E o não estar bem 

deve-se ao fato de estar estranho, por causa da frase dita por muitas(os) delas e deles, “estudar 

é chato”, e estudar filosofia, “é mais chato ainda”. A escola é um ambiente em que a vida 

acontece, mas é uma vida com muitas expressões, mas com pouco sentido. Mas, por que 

continua a existir? Porque a vida precisa continuar, e se na escola não está bem, então, imagine 

em casa, no trabalho, na rua, na política, não anda nada fácil.  

O caminho para superação foi fazer poesia, recitar verso em pleno caos, a maior 

experiência foi estética, onde se perdeu o controle, pois a beleza não se controla. O exercício 

de desabrir as falsas estruturas humanas colocou os indivíduos numa condição de sujeito 

pensante, pois onde era o sustentáculo a existência foi ruída. Estamos desabrigados das 

estruturas tradicionais do ambiente escolar, estamos à deriva dos novos sonhos. E foi desse se 

jogar ao mundo que ficamos à deriva para pensarmos livremente, para fazermos qualquer 

exercício filosófico. Estamos à deriva, logo existimos, por isso, pensamos!   

  



73 
 

PARTE II: A FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO E O ENSINO DA 

FILOSOFIA LATINO-AMERICANA 

 

A imposição “criativa” e maldosa da narrativa sobre o falso “descobrimento” 

aprisionou os povos originários e as gerações pós “descobrimento” a condição de refém da 

direção apontada pelos colonizadores, que resultou num acobertamento sobre a história real da 

opressão dos europeus na América Latina e ocultou as vivências dos povos originários. A falsa 

narrativa, em partes, ofuscou os esforços para revelar as reais atrocidades provocadas pelos 

colonizadores. Consideramos a narrativa do “descobrimento” como sendo primordial para 

entender os engendramentos da nossa história e, por isso, resgatamos esse fator como sendo 

influenciador na formação do pensar latino-americano a partir do impacto do “achamento” na 

construção de uma mentalidade do ser latino-americano. Outro entendimento decorre da 

análise do conceito de descobrimento e seus impactos sobre o nosso paradigma de ser latino-

americano. Para isso, utilizamos a abordagem numa perspectiva filosófica de Gerd Bornheim, 

que reconfigura o entendimento das categorias espaço e tempo, seguido da argumentação de 

Enrique Dussel o qual faz um enfrentamento a narrativa do “descobrimento” contrapondo com 

a ideia de invenção.  

Apesar da dificuldade linguística para superar a construção impositiva da narrativa 

europeia, que tem requintes de ficção e astúcias de maldades, utilizamos de metáforas para 

tentar entender os fatos reais que se abatem sobre o mundo real, que impacta a nossa terra e na 

vida da nossa gente. Desde a época da invasão europeia até os tempos atuais, carregamos a 

urgência em repensar a nossa história. Diante disso, utilizamos elementos da nossa vida social 

como estratégia para pensar sobre o nosso ser latino-americano.  

A proposta é pensar a partir da narrativa comum que reflete o cotidiano das pessoas, e 

a partir disso identificar os efeitos do processo de colonização, e com isso, encontrar uma 

estratégia para repensar a nossa história, numa perspectiva de uma filosofia latino-americana, 

que chamamos de filosofia da práxis libertadora, tendo como rumo final a percepção da 

educação como uma porta de entrada para refazer a nossa história.  

 

 

 

 

 



74 
 

Capítulo 1:  A descolonização do pensamento latino-americano  

 

As circunstâncias da América Latina exigem de todos um reposicionamento sobre a 

forma de pensar e agir frente às narrativas de opressão que abatem sobre a nossa gente e sobre 

a nossa terra, no passado e no presente, em que a cada notícia jornalística de violência continua 

estampando a manchete da opressão colonial. A luta não é apenas contra os europeus, mas pela 

superação do capitão do mato que carregamos e expressamos em comportamentos através de 

gestos de opressão. Em todos os cantos deste continente clama-se por dignidade, exige-se de 

todos uma nova postura, dos populares ao erudito, um novo olhar, uma nova atitude e um 

compadecer-se com o Outro. Tomemos o exemplo das favelas do Rio de Janeiro, pois lá do 

morro vem a voz, “nada contra ti. Não me leve a mal. Quem descobriu o Brasil. Não foi 

Cabral” (MC CAROL. Não foi Cabral, 2016). A batida do funk carioca se impõe ao imaginário 

lunático pseudo intelectual do morador de Copacabana, que construiu uma narrativa inverídica, 

e que agora a favela toca freneticamente em um novo ritmo, com um som que vem lá de cima, 

do alto do morro. É o eco de verdade sobre a planície que sufocou e abafou o som das docas 

de onde desembarcaram a pele negra e das ocas que guardavam o som da floresta. E, em nome 

de uma sinfonia surda a vida parecia tranquila, porque a cantiga agradava aos ouvidos daqueles 

que escutavam apenas seus próprios sons, e com isso, ocultaram as notas da canção que 

embalava a vida daqueles que também são gente, que tem história, que tem vida e sabem lutar. 

O funk carioca é o grave da canção que ficou escondido na garganta amordaçada daqueles que 

não podiam cantar a verdade, porque a verdade é um som insuportável, é uma escala diatônica, 

que está acima da tônica daqueles que nem sabem dançar. A vida foi destroçada e cabe aos 

sobreviventes traçar uma nova narrativa, em que a realidade se impõe ao conceito, numa 

recomposição de existência mosaica dos cacos existentes, no entanto, não se ressignifica o 

conceito se não mudar o ritmo da música. O funk é apenas um exemplo das tantas coisas que 

recompõe a construção de uma memória latente dos povos que constitui a vida daqueles que 

moram no morro, que vivem na viela, que atravessam o beco, que habitam o quarto dos fundos, 

que compartilham a vida na tribo, que lutam no colombo e tantos Outros que foram colocados 

na periferia da história. O ser latino-americano encontra-se, nas partes da nossa existência, que 

se revela através de uma América Latina que aparece na atitude da luz do dia, e não se esconde, 

se impõe. A história agora será ao som da batida de funk sobre a sombra de buritis, de um 

Brasil mais colorido, de uma gente que não permite mais ficar de fora da canção. Nas 

profundezas do nosso continente é possível avistar os pés de buritis, como símbolo de uma 

nova narrativa, que é tocada em Outro ritmo. Na pisada da dança dos indígenas e na batida do 



75 
 

funk, ecoa da Costa atlântica a Amazônia continental um som transformador, que parte das 

margens da vida ao interior da terra até atingir ao céu, dessa gente que nunca se aquietou. 

Utilizamos como símbolo de resistência negra a batida do funk carioca e as tranças de palhas 

de buriti, símbolos distantes e tão perto ao mesmo tempo, que funciona como expressão da 

reafirmação da diversidade cultural que resiste às imposições da branquitude europeia. 

De volta ao funk carioca, ao som do pedido respeitoso da Mc Carol ao professor, cabe 

permitir uma intervenção que vem da rua, para repensarmos as narrativas na academia e nas 

práticas docentes da escola, a qual exige das aulas de filosofia uma nova roupagem, que 

incorpore a alma esquecida, que será trajada a partir de uma nova veste através da recomposição 

dos conceitos, reformulação fundamental depois de uma saga de dominação e manipulação. É 

chegada a hora do morro descer. E descer do morro é reformular a vida, rever os conceitos, 

como faz Gerd Bornheim, ao tratar sobre a ideia de descobrimento, o filósofo entende que “os 

efeitos dos descobrimentos não passam de um momento inserido em um sentido bem mais 

amplo do que a simples aventura náutica, e o que importa está no desvendamento das muitas 

dimensões que esse sentido pode assumir” (BORNHEIM, 1998, p. 24). Ao discutir a concepção 

de descobrimento, precisamos pensar o conceito a partir de uma perspectiva ampla que 

corresponda ao entendimento dentro de uma universalidade, a qual a abordagem não perca sua 

singularidade.  

O ponto de partida para pensar a compreensão da ideia de descobrimento, em Gerd 

Bornheim, é oportuno analisar a partir de um processo que se criou a necessidade da formulação 

do conceito. A análise produzida por Gerd Bornheim tem como perspectiva compreender a 

ideia de descobrimento a partir dos resultados produzidos do falso “descobrimento”. Para 

Bornheim, a compreensão da ideia de descobrimento dos europeus sobre a América Latina se 

dará por dois vieses, marcados em duas categorias: espaço e tempo. Tal contexto se arma em 

decorrência da necessidade de repensar o mundo a partir de um modo totalmente novo que não 

corresponda ao estatuto existente.   

Ao que se refere ao espaço: “o pensamento da finitude quer significar tão-somente a 

demarcação de um novo terreno, a medrança de um solo Outro que não estipulados pelo 

escolasticismo tradicional” (BORNHEIM, 1998, p.24). No evento “descobrimento”, a 

categoria espaço é a demarcação da negação da existência do Outro, que se utiliza mecanismos 

comparativos culturais, que fomenta a intensidade de ser completamente novo em relação a 

existência do demais. Será na demarcação da ocupação do espaço onde se mostrará a grandeza 

daquilo que se quer ser, enquanto ao se deparar diante do Outro caberá a negação, ao ponto que 

o desejo será da aniquilação, se não for possível a submissão máxima sobre o descobridor. A 



76 
 

má intencionalidade dos navegadores era transformar aquele instante, chamado de 

“descobrimento”, numa espécie de catarse que pudesse servir de ponto de partida às variadas 

narrativas a serem construídas naquele momento e para o futuro.  

A outra categoria que demarca o impacto do “descobrimento” é a reformulação da 

abordagem temporal, nesse sentido o espaço é reinventado dentro do tempo, considerando o 

processo de “descobrimento” como uma conquista espacial, que o espaço conduz realmente, 

efetivamente, ao Outro, que precisa ser controlado, pois considera-se “dois níveis de história: 

a dos homens, mas também a história da própria natureza, e estas duas histórias não poderiam 

ser separadas da categoria tempo visto que tudo é processo” (BORNHEIM, 1998, p. 28-29).  

Ao tratar sobre as duas categorias: espaço e tempo, na elaboração do conceito de 

descobrimento Gerd Bornheim apresenta a seguinte abordagem:  

 

É pelos conceitos do espaço e tempo, pelo inusitado das experiências que sabem 

suscitar, que principiam a constituir-se os horizontes mais extremos não somente das 

transformações por que passam a verificar-se as vivências do universal, como 

também o problema do próprio sentido que o tema possa mostrar (BORNHEIM, 

1998, p. 27-28).     

 

A narrativa sobre o processo de exploração da América Latina sobre a égide do 

colonizador certamente é uma história de sucesso, como afirma Sergio Buarque de Holanda, 

“se todas as coisas ali surgiam magnificada para quem as viu com os olhos da cara, apalpou 

com as mãos, calcou com os pés, não seria estranhável que elas se tornassem ainda mais 

portentosas para os que sem maior trabalho e só com o ouvir e o sonhar se tinham por 

satisfeitos” (HOLANDA, 1969, p.4-5). O retorno das navegações repercutiu na Europa como 

uma descoberta de um paraíso, tal feita, certamente não se bastaria numa visita de cortesia que 

se contentaria apenas em contemplar a beleza e guardarem na memória uma linda história de 

conto de fadas para seus compatriotas, e ficaria por isso mesmo, ainda mais quando se trata de 

uma comunidade dominadora, como a europeia. 

Num perspectiva para além do conceitual, segundo Aimé Cesaire, o descobrimento foi 

um  processo de opressão que fundou-se na autoproclamação da cultura europeia em ser a 

portadora de um modelo civilizatório, cujo “o grande responsável é o pedantismo cristão, por 

ter enunciado equações desonestas: cristianismo = civilização; paganismo = selvajaria, de que 

só se podiam deduzir abomináveis consequências colonialistas e racistas, cujas vítimas haviam 

de ser os índios, os Amarelos, os Negros” (CESAIRE, 1978, p. 15). Essa concepção 

etnocêntrica de civilidade coloca a humanidade em decadência, pois o discurso de portador da 

salvação (ou civilidade) não foi capaz de transformar a vida de ninguém, apenas a deles 



77 
 

mesmos, e até certo ponto questionável. Mesmo porque “o bem-estar e o progresso da Europa 

foram construídos com o suor e os cadáveres dos negros, dos árabes, dos índios e dos amarelos” 

(FANON, 1961, p.94). Esses são fatos inquestionáveis, até mesmo reconhecido pela 

comunidade global, no entanto as ditas “civilizações” exploradoras pouco ou nada fizeram para 

reparar os danos causados aos povos originários, entretanto, essa deve ser uma preocupação 

daqueles que foram saqueados desde o encontro colonial, essa deve ser uma pauta da 

comunidade que sofreu a violência do processo de colonização, para que se possa restabelecer 

autonomia enquanto povo emancipado.  

Gerd Bornheim, com a obra, “O conceito de descobrimento”, e Enrique Dussel com a 

obra “O encobrimento do Outro”, conectam-se em seus pensamentos sobre a concepção 

filosófica de descobrimento e seus impactos na América Latina. Ambos destacam a partir das 

diferentes formulações, como os europeus pretendem emplacar uma nova era, chamada 

modernidade, tendo como ápice do evento das grandes navegações, a narrativa de um fato 

extraordinário utilizada para emplacar um feito marcante na história universal. Por essa razão, 

a narrativa do “descobrimento” carrega contornos inéditos, nem que para isso seja necessário 

ressignificar elementos já existentes.  

Nessa perspectiva de leitura sobre a modernidade realça-se que não se negará “a razão, 

mas a irracionalidade da violência do mito moderno, não será negado a razão, mas 

irracionalidade pós-moderna, afirmamos que a "razão do Outro" ruma a uma mundialidade 

transmoderna” (DUSSEL, 1993, p. 24). Ambos os filósofos argumentam sobre a 

intencionalidade em justificar as ações dos colonizadores, de maneira óbvia demonstram a 

mentalidade existente em relação ao Outro, que não faz parte do seu mundo “civilizado”. Com 

isso, buscou-se elementos externos, “a selvageria”, os quais eram inexistes aos nativos para 

justificar elementos internos do comportamento dos exploradores. O desejo de dominação e 

exploração justificava a necessidade de agir de maneira selvagem, isto é, se fez aquilo que não 

deseja que o Outro fizesse, chamando os nativos de selvagens, no entanto, quem agiu com 

selvageria foram os próprios europeus.     

O pensador latino-americano, Enrique Dussel apresenta uma série de conferências 

intitulada “O encobrimento do Outro”, uma análise sobre o impacto da ideia do falso 

“descobrimento” dos europeus na América Latina. Na obra discute o mito da modernidade a 

partir da negação dos povos originários da América Latina, como pretexto para negar a 

relevância da formação cultural dos povos originários. A partir da sombra da colonização é 

necessário cair em si, que seus efeitos devem nos fazer pensar, sobre o impacto da opressão 

colonizadora que carregamos na construção das nossas relações.  



78 
 

Segundo Enrique Dusssel, a tragédia do processo de colonização e dominação dos 

europeus na América Latina consiste numa invasão no continente desconhecido, em que o 

processo de apropriação se consolidava a partir do “encobrimento do Outro”, que consistia em 

práticas violentas, desde os maus tratos na obrigação de execução de tarefas, exploração do 

território, bem como a contaminação por doenças trazidas pelo contanto do homem branco 

europeu. Desde a chegada dos europeus na América Latina, a aproximação se deu enquanto 

tentativa de desqualificar e deslegitimar a existência dos povos nativos, que aqui viviam, 

consideravam o continente "habitado por humanos muito primitivos e nus" (DUSSEL, 1993, 

p.34). No entendimento de Dussel, os europeus "encobertaram" as nações indígenas e as nações 

indígenas descobriram os representantes das nações europeias. Em razão disso, fora construída 

uma falta de liberdade, “a periferia da Europa serve assim de "espaço livre" para que os pobres, 

fruto do capitalismo, possam se tornar proprietários capitalistas nas colônias" (DUSSEL, 1993, 

p. 21). Assim, a descolonização do pensar passa pela tese defendida por Enrique Dussel, que 

considera que o descobrimento tem como pano de fundo a formulação de uma ética 

eurocêntrica, baseada numa concepção excludente, que tem como princípio a negação do 

Outro, mas que legitima o processo de violência e dominação. A partir da própria análise de 

Enrique Dussel, “a experiência não só do 'descobrimento', mas especialmente da 'conquista' 

será essencial na constituição do 'ego' moderno, mas não só como subjetividade 'centro' e 'f im' 

da história" (DUSSEL, 1993, p. 23). A invenção da América Latina aos modos europeus 

aparece como uma possibilidade em atualizar a forma do devir humano. É demonstrada como 

uma narrativa histórica que faz da América Latina uma invenção à imagem e semelhança da 

Europa. O índio não foi descoberto como Outro, mas como o 'si-mesmo' já conhecido (o 

asiático) e só re-conhecido (negado então como Outro), por fim, "em-coberto" (DUSSEL, 

1993, p.32). 

A chave de compreensão do processo de colonização "não é o 'aparecimento do Outro', 

mas a 'projeção do si-mesmo': encobrimento" (DUSSEL, 1993, p.35). Esse entendimento dos 

europeus sobre a América Latina é uma estratégia que justificava o plano de dominação do 

Outro, tal questão pode ser pensada pelos pensadores latino-americanos, mas não aparece no 

discurso filosófico dos europeus ou em discussões relativas ao processo de chegada dos 

europeus na América Latina. Essa é uma reflexão que traz consequências relevantes para o 

pensar latino-americano. A exaltação de si mesmo configura a busca de legitimidade das ações 

executadas pelos colonizadores, que quando agem e falam em seu nome estão construindo uma 

identidade própria que busca a todo custo se distanciar dos chamados “bárbaros” e com isso 

construir a partir dessa maquiagem um “homem civilizado”, como afirma Dussel:  



79 
 

O ego moderno desapareceu em sua confrontação com o não-ego; os habitantes das 

novas terras descobertas não apareceram como Outros, mas como o Si-mesmo a ser 

conquistado, colonizado, modernizado, civilizado, como 'matéria ' do ego moderno. E 

foi assim que os europeus (particularmente os ingleses) se transformaram como dizia 

antes, nos 'missionários da civilização em todo mundo', especialmente com 'os povos 

bárbaros' (DUSSEL, 1993, p. 35) 

 

Em vez de “descobrimento”, Enrique Dussel sugere reconhecer a legitimidade histórica 

dos habitantes primários, com isso, refazer a leitura das narrativas na perspectiva do 

colonizado. Analisar os fatos a partir da percepção de uma invasão, em vez de conquista será 

uma estratégia para reformular a recomposição da memória dos povos que formam a 

pluralidade cultural latino-americana. A partir de uma percepção mais realista da narrativa 

histórica, houve resistência por parte dos nativos, onde dizimou-se inúmeros nativos. No 

entanto, a descrição dos fatos é silenciada a partir da ocultação dos elementos que compõe o 

espaço simbólico de vivência na atualidade. Esse silêncio sobre a resistência é mais uma forma 

de não conceder ao Outro sua personalidade, sua dignidade, admitir seu saber bélico, sua 

capacidade de organizar e efetuar uma resistência. 

A filosofia latino-americana propõe um realocamento do significado de 

“descobrimento”. É preciso pensá-lo a partir de uma comunidade que constitui um 

agrupamento de indivíduos regionalizados e que convivem com a força da opressão e da 

dominação. O Outro deve ser respeitado enquanto Outro, e não apenas quando ele é irredutível 

ao exercício do dominador. A filosofia apresenta-se como guia a repensar o sujeito latino-

americano na atualidade, a superar a concepção colonizadora, "a filosofia moderna europeia, 

mesmo antes do ego cogito, mas certamente a partir dele, situa todos os homens, todas as 

culturas, e com isso suas mulheres e filhos, dentro de suas próprias fronteiras como úteis 

manipuláveis, instrumentos” (DUSSEL, 1977, p.21). As filosofias latino-americanas devem 

trilhar os seus próprios caminhos, sendo possível ser ao lado das construções europeias, no 

entanto, jamais seguindo a trilha dos colonizados, a tal ponto de tornar-se submissa das pegadas 

que levarão ao precipício. O caminhar filosófico latino-americano é uma busca própria que 

levará ao coração de uma América Latina livre e pensante. 

Ao aportar no continente latino-americano é necessário entender que não se tratar de 

descobrir o que não precisa ser descoberto, mas de reconfigurar o localizar, de entender que a 

geografia não é a mesma das ruínas europeias, que é necessário atualizar o fuso horário. Se 

trata de uma auto permissão para deixar-se guiar por um som que tem outro ritmo, em que se 

trata de ouvir o som que vem do morro, de sentir a sombra dos buritis que oferece suas palhas 

e seus frutos. Se trata de avançar a outras formas de construção social, pautada na solidariedade 



80 
 

e o respeito ao próximo, é um religar-se ao demais povos e a natureza. Talvez, para entender a 

América Latina os europeus precisem descansar debaixo de um pé de buriti ao som de um funk 

carioca, não para narrar a nossa história, mas para que possam perceber a bases da 

marginalização e da barbárie. 

 

Capítulo 2: Trançando as ideias: as curvas do pensar latino-americano  

 

Os Mehinakos são povos originários do alto Xingu, do tronco linguístico Aruaki, que 

vivem no estado do Mato Grosso, que em uma de suas práticas artesanais produzem à mão um 

tipo de cesto, chamado de Cesto de Kuño, conforme o ajuste do trançado da fibra de buriti 

forma uma trama de fios. Considerado o principal utensílio produzido na aldeia, é utilizado 

entre os Mehinakos para a pesca (cf. GREGOR, T, 2002). Essa mesma experiência de trançar 

a palha de buriti se repete em outros povos indígenas do Brasil, como por exemplo nos povos 

Matipu-Nahukwá, “o cesto gameliforme era trançado com folhas de palmeira, buriti, decorado 

com grafismo espinha de peixe na parte externa (usado para guardar cuias)” (PACHECO, 2015, 

p. 32). A composição do cesto de buriti é tranças com mão firmes e delicadas, em que o cesto 

cargueiro se une com varetas de bambu tingidas de preto, “amarradas com fios de fibra vegetal 

e a alça de embira usada para prender na cabeça, esteira trançada de folha de palmeira, as armas 

(os arcos e as flechas), os objetos de uso doméstico (cuia, cabaça e pá de virar beiju), a rede de 

dormir e a máscara de madeira eram característicos dos Matipu-Nahukwá” (PACHECO, 2015, 

p. 32). 

Refletir sobre a descrição desse objeto é uma forma de redirecionar o nosso olhar sobre 

o nosso mundo, e é um reconectar-se com o Outro que está do nosso lado, que encontra-se 

próximo, é um voltar-se para uma realidade que compõe o nosso cenário cultural-existencial, 

a partir de elementos que compõem o funcionamento da vida diária dos povos indígenas, é uma 

forma de sensibilizar o nosso olhar às vivência dos povos que formam as tramas do cesto que 

constitui a América Latina. Por muito tempo e por muitas vezes estivemos de costas para pensar 

sobre nosso mundo e nossas origens, é hora de reconectar-se a nossa cultura, e com isso, 

compreender que não faz muito sentido pensarmos a construção de uma narrativa filosófica 

olhando para certos grupos que não querem fazer parte do nosso cesto.   

Depois dessa reflexão, podemos indagar, o que significa pensar a filosofia a partir da 

América Latina? E aos filósofos, o que faz pensar na América Latina? Talvez, pensar a filosofia 

na América Latina é mirar o olhar sobre nossas peculiaridades, é problematizar nossa realidade 

a partir de circunstância reais, que atinge a vida daqueles que povoam esse continente. Para 



81 
 

isso, é necessário tramar as palhas secas do buriti, que compõe a nossa história, que representam 

as nossas lutas, derrotas e conquistas. A nossa história é uma narrativa entrelaçada de folhas 

secas de buriti, que forma um cesto capaz de colher o necessário para nossa subsistência, que 

faz seguir a nossa sina através da sobrevivência da/na nossa terra e das gerações futuras. Como 

enaltece a canção: 

 

Num ponto equidistante entre o Atlântico e o Pacífico 

Do objeto, sim, resplandecente descerá o índio 

E as coisas que eu sei que ele dirá, fará, não sei dizer 

Assim, de um modo explícito 

 

E aquilo que nesse momento se revelará aos povos 

Surpreenderá a todos, não por ser exótico 

Mas pelo fato de poder ter sempre estado oculto 

Quando terá sido o óbvio  

(VELOSO, C, 1992.)   

 

Nós, homens e mulheres latino-americanos(as) carregamos em nossa mente um espírito 

profético-apocalíptico sobre a nossa terra e sobre o nosso futuro, e não é porque queremos, mas 

resultado das vivências aligeiradas das degradações do meio que vivemos. Que aquilo que as 

vezes não sabemos dizer, em um dado momento será revelado, como diz a canção acima citada, 

ou até mesmo, como enuncia o samba de Wilson das Neves, “O dia em que o morro descer e 

não for carnaval”,  

 

Não tem órgão oficial, nem governo, nem Liga  

nem autoridade que compre essa briga  

ninguém sabe a força desse pessoal 

melhor é o Poder devolver à esse povo a alegria  

senão todo mundo vai sambar no dia  

em que o morro descer e não for carnaval.   

(NEVES,W; PINHEIRO, 1997)  

 

No entanto, essa mesma perspectiva de fim dos tempos, enseja um olhar de esperança 

e/ou salvação, de destruição e/ou redenção. Como belamente afirmou Kopenawa no texto “A 

queda do céu”: “a floresta está viva. Só vai morrer se os brancos insistirem em destruí-las. Se 

conseguirem, os rios vão desaparecer debaixo da terra, o chão vai se desfazer, as árvores vão 

murchar e as pedras vão rachar de calor. A terra ressecada ficará vazia e silenciosa” 

(KOPENAWA, 2015, p.6). Em sintonia com essa cosmovisão, Paulo Freire propõe uma 

pedagogia da esperança como um desperta, em que “a esperança de produzir o objeto é tão 

fundamental ao operário quão indispensável é a esperança de refazer o mundo na luta dos 

oprimidos e das oprimidas. [...] a educação sozinha, porém não faz a transformação do mundo, 

mas esta a implica" (FREIRE, 1992, p. 32). Diante de tais entendimentos, não podemos pensar 



82 
 

numa terra livre se ainda há opressão, urge ampliar os sentidos, dessa circunstância, a partir 

das relações do ser humano com o Outro, com terra e com o sagrado.  

Tendo em vista as citações acima, podemos observar que as narrativas históricas na 

América Latina não ocorreram de maneira linear ou até mesmo espiralada. A nossa história 

pode ser pensada como tranças que se cruzam para formar uma junção de casos que se 

compactuam, mesmo em suas diferenças, para formar um caule que suporte ao mesmo tempo: 

a herança dos nosso ancestrais, que foram guardiões da floresta; as contribuições dos povos 

europeus, mesmo que de maneira duvidosa sobre as reais intenções, que configura parte do 

nosso ser, como a língua, religião, elementos culturais, etc; a inserção dos diversos povos 

africanos, mesmo que de forma forçada e violenta, faz com que nossa expressão humana tenha 

suas particularidades; a presença dos povos orientais e árabes no continente, mesmo que em 

menor quantidade. Essa mistura humana provoca um nó forçado para amparar as narrativas 

momentâneas, que mesmo sendo pouco convincente se compreende como ficção e/ou 

realidade. E assim, segue a construção de um pensar filosófico latino-americano, na 

necessidade em formar lâminas de buriti que se ajustem ao pensar a parti de uma complexidade 

que revele a lógica da nossa racionalidade pensante.   

Uma proposta de um pensar de aldeia, requer um rearranjo no olhar, no sentir e no agir, 

no qual os oprimidos devem perceber a necessidade de romper com a colonização. No entanto, 

fica um problema, é possível se tornar um sujeito descolonizado? 

 No primeiro capítulo desse trabalho foi possível pensar uma ressignificação da 

consciência do próprio sujeito a partir de uma formação descolonizadora. Nas atividades, foi 

possível perceber que no escrito desenvolvido em sala de aula as(os) estudantes conseguiram 

entender que pensar uma filosofia de aldeia é valorizar uma construção de um pensar 

identitário. No entanto, não foi possível identificar de maneira objetiva expressões que formam 

as características de pertencimento do agir na aldeia, as quais aparecem como expressões 

indiretas, daquilo que representa o modo de vida deles de fato. 

A prática docente desenvolvida no primeiro capítulo tinha o propósito de pensar uma 

filosofia da América Latina em sala de aula, para além da identificação dos alunos com a 

proposta de trabalho, e em razão disso, as(os) estudantes se apropriaram da poesia como uma 

maneira particular para pensar através da filosofia o universo que compõe sua própria aldeia. 

Esse cenário demonstrou a existência da memória de um povo, que carrega em sua gênese a 

expressão máxima de um espírito, como se fosse semente cheia de esperança, que aos poucos 

vai ganhando seu próprio rumo. E aqueles sujeitos que pareciam ressignificar o passado, que 



83 
 

demonstravam pouca expressão sobre o que eles eram de fato, quando se tocam a pensar sobre 

si mesmo, sobre suas próprias vidas, conseguem tornar-se férteis de esperança.  

A escola parece pouco fértil, vive um momento de desarticulação e a perda do 

desenraizamento do modo de ser e viver, em vez de produzir uma pedagogia viva, em ser um 

instrumento político de transformação social, ao contrário disso, presta um desserviço à 

sociedade, inviabilizando os sujeitos na sala de aula e também na sociedade, a tal ponto da sala 

de aula se tornar um lugar oculto e silencioso, mesmo que o silêncio seja calado com o barulho 

da agitação dos adolescentes. No contexto da sala de aula, buscou-se respeitar as diferenças 

sociais, políticas e culturais, plenas de significados e de, ao mesmo tempo, criar as condições 

para encontrar um terreno e uma linguagem que fossem férteis no processo de criar e pensar, 

possibilitando um exercício de troca para que pudesse se evidenciar a existência de cada sujeito. 

Tanto quanto a oralidade, a escrita é um ato político, em que as palavras são a 

manifestação subversiva que intervém no mundo opressor. O movimento das palavras escritas 

pelas(os) alunas(os) foi a expressão da formulação de uma consciência, que se buscou superar 

o contraditório. Ao analisar os textos dos alunos, busquei captar o estado existencial e político 

do narrador, considerando sempre a condição social que vive aquele sujeito. Importante 

destacar, que nas narrativas, as(os) alunas(os) apresentavam uma narrativa que se conectava 

com suas memórias e histórias, embora individuais, mas afirmavam o uso de valores simbólicos 

que compartilhavam ou navegam sua realidade.  

A sala de aula como espaço de uma narrativa social, que atravessa as diversas relações 

de poder, em que cada sujeito carrega elementos para produzir uma nova trama social, onde os 

indivíduos se revelam como detentores de uma narrativa a ser contada, a qual será forjada numa 

construção coletiva. Dessa forma, as(os) alunas(os) encontraram na atividade uma forma de 

ampliar e transformar a sua consciência e memória, das experiências vividas, no espaço 

coletivo. A proposta é romper com práticas educacionais que iludem os educadores que se 

entendem enquanto detentores das mentes humanas. No fundo, tais educadores são bem 

descritos na poesia de Paulo Leminski: “gente que mantém pássaros na gaiola tem bom 

coração. Os pássaros estão a salvo de qualquer salvação” (LEMINSKI, 2013, p. 17). No 

entanto, ficam algumas questões que ampliaremos a discussão nesse trabalho, qual é o milagre 

da América Latina manter-se com tanta vitalidade? O que seria um agir de Aldeia? O que torna 

um sujeito descolonizado? É possível ser um decolonial? 

 

 

 



84 
 

Capítulo 3: Trançando cestos: da consciência comum à consciência filosófica da práxis 

 

A filosofia da práxis é um trançado de palhas que se coadunam para formar um todo, 

que por meio da resistência se torna capaz de supor a opressão e o desprezo de organizações 

com intenções duvidosas. Há de considerado que a palha de buriti quando está unida, será 

resistente o suficiente para suportar a pressão de forças opressoras, que impede a ruptura do 

tecido, devido ter sido formada a partir da união de diferentes partes, a qual gerou um todo 

unificado.  

A resistência é a garantia da manutenção de uma unidade identitária, em que a palha de 

buriti, quando trançada torna-se uma fortaleza capaz de suportar a violência da força bruta da 

irracionalidade daqueles que tencionam para promover a desarticulação. E, é a partir dessa 

perspectiva que a práxis libertadora se consolida como se fosse trançados de palhas de buriti, 

onde cada um deve ser capaz de produzir atos de libertação, garantindo as individualidades, 

mas que a libertação só se consolidará a partir da existência da liberdade coletiva, em sua 

totalidade. Enquanto isso, os trançados da racionalidade humana se ajustam diante dos repuxes 

das lutas diárias.  

O termo práxis tem origem na Antiguidade grega, o qual era utilizado para designar a 

ideia de ação propriamente dita, a qual é chamada de filosofia prática, porém, na Modernidade, 

alterou-se a terminologia fixando-a enquanto “filosofia da prática”. Sendo assim, na Grécia 

Antiga a práxis era expressão de ação, tinha uma preocupação ética com a finalidade, com o 

bem e com as excelências do coletivo e pessoal (arete). Na língua portuguesa fazemos uso 

também da palavra “prática”, em um sentido simples do cotidiano, ambas as palavras podem 

ter o mesmo significado. No entanto, o emprego do termo “práxis”, considerando a utilização 

no grego antigo, atribuía-se o significado de ação, de levar algo a cabo, mas uma ação que tem 

seu fim em si mesmo, e que não cria ou produz um objeto alheio ao agente ou a sua atividade. 

Segundo Vázquez, “toda atividade propriamente humana, a atividade prática que se manifesta 

no trabalho humano, na criação artística ou na práxis revolucionária é uma atividade adequada 

a fins, cujo cumprimento exige – como mostramos – certa atividade cognoscitiva” 

(VÁZQUEZ, 2011, p.227). Sendo assim, na atividade prática, o sujeito age de maneira 

independentemente, conforme sua consciência, e das diferentes operações ou manipulações 

exigidas para sua transformação. Sobre o objeto da atividade prática é a natureza, como afirma 

Vázquez,  

 



85 
 

Objeto da atividade prática é a natureza, a sociedade ou os homens reais. O fim dessa 

atividade é a transformação do real, objetiva, do mundo natural ou social para 

satisfazer determinada necessidade humana. E o resultado é uma nova realidade, que 

subsiste independente do sujeito ou dos sujeitos concretos que a engendraram como 

sua atividade subjetiva, mas que, sem dúvida, só existe pelo homem e para o homem, 

como ser social (VÁZQUEZ, 2011, p.227). 

 

No entanto nesse contexto, a práxis é entendida como aquilo que se conecta a um 

conjunto de ações que não se engendra nada fora de si mesmo, como se fosse um trançado de 

palha de buriti, que forma um cesto kuño. A práxis é uma ação em que o ato e o resultado da 

ação não se separam, como se as partes só ganhassem sentido ao estarem juntas. Assim, 

podemos perceber que a palavra remete à relação do sujeito com o objeto, do objeto através da 

sua função e do sujeito quanto ao exercício reflexivo, que levará a ação, nesse sentido, a 

produção e ação são atividades exclusivas do ser humano. 

Ao diferenciar o conceito de práxis e poiésis, na Antiguidade grega, a palavra poiésis 

tinha o sentido de uma produção externa ao próprio homem, sendo assim, a poíesis é uma ação 

que gera algo para além de si mesma, que resulta num produto diferente que se diferencia do 

artesão. No grego antigo o significado de poiésis refere-se, literalmente, a produção ou 

fabricação, isto é, ato de produzir ou fabricar algo. Nesse sentido, o trabalho do artesão é uma 

atividade poiética e não prática. Como define Enrique Dussel, “práxis significa operar 

(operare), obrar com e no Outro, ou Outros; póiesis significa fabricar, fazer (facere), produzir 

com ou em algo, trabalhar a natureza, relação pessoa-natureza (DUSSEL, 1986, p.18). Sendo 

assim, a poiética é um agir que proporciona estruturas capaz de encerrar a totalidade, com isso, 

oferece possibilidade para originar novos pontos a se caminhar. E, a práxis é o ato ou conjunto 

de atos em virtude dos quais o sujeito ativo (agente) modifica uma matéria prima dada. 

Seguindo esse raciocínio, sobre a práxis libertadora, Adolfo Sánchez Vázquez, na obra 

a “Filosofia da práxis”, faz um verdadeiro tratado sobre as diferentes formas de entendimento 

da filosofia da libertação. Nesse momento, nos interessa pensar a filosofia da práxis a partir de 

uma perspectiva reflexiva-criadora, aquela que promove uma revolução de libertação, em que 

partimos de uma situação concreta, capaz de tragar a realidade a partir das coisas simples para 

chegarmos a uma filosofia da práxis com o propósito de uma construção racional dos conceitos.   

Utilizando-se da narrativa inicial desse capítulo, a metáfora do cesto de palha de buriti, 

encontramos na alegoria a exposição sobre a internalização da relação do ser humano com o 

seu meio, capaz de despertar a compreensão de novos significados a partir das vivências 

coletivas, que intui o anseio pela busca de significado transformador. Isso pode ser pensado 

através da expressão singela de Vázquez, afirma que “com as mãos o homem aprendeu a vencer 



86 
 

a resistência das coisas, e com elas começou a dominá-las. Com as mãos, o homem começou a 

imprimir sua marca na natureza” (VÁZQUEZ, 2011, p. 287). Esse tipo de atividade criadora é 

a representação do próprio sujeito, em que ser humano, natureza e objeto se fundem para 

aparecer ao mundo. Por isso, “as mãos não só formam, vencendo a resistência das coisas, como 

também tocam, exploram e, desse modo, por seu contato com elas, as coisas adquirem um 

significado humano” (VÁZQUEZ, 2011, p. 287).  

Seguindo a mesma lógica, na outra obra de Enrique Dussel, Ética da libertação, o 

filósofo define o sujeito da libertação, a partir da práxis, em que se realça ainda mais a 

importância do protagonismo do ser humano na construção de uma filosofia da libertação, 

centrada no sujeito da libertação. E, afirma que, “o sujeito da práxis da libertação é um sujeito 

vivo, necessitado, natural, e por isso cultural, em último termo a vítima, a comunidade das 

vítimas e os corresponsavelmente articulados a ela” (DUSSEL, 2018, p. 530). O pensador 

destaca a importância em reconhecer-se como vítima, inclusive do sistema empírico opressor, 

pois o sistema opressor sempre revela-se de maneira subjetiva, fechado em si mesmo (cf. 

DUSSEL, 2012, p. 530).  

Para Enrique Dussel, a práxis indica a atualidade do sujeito no mundo, e a práxis da 

libertação põe em questão as estruturas hegemônicas do sistema político. E, é com a 

transformação institucional que se modifica parcial ou totalmente a estrutura das mediações no 

exercício delegado do poder (cf. DUSSEL, 2007, p. 115). Nessa abordagem sobre a práxis 

libertadora, temos o entendimento que o protagonismo do sujeito ocorre pela capacidade de ser 

um agente transformador das estruturas opressoras. Nas palavras do próprio filósofo, “todo 

sujeito ao transformar-se em ator, ainda mais quando é um movimento ou povo em ação é 

motor, a força, o poder que faz história. Quando é uma ‘atividade crítico-prática’ esta será 

denominada práxis da libertação” (DUSSEL, 2007, p. 116).  

Percebemos que nessa abordagem não se tem a intenção de compreender o conceito de 

maneira superficial, mas através de um olhar práxis libertador, como na metáfora utilizada no 

início do capítulo, quando percebemos que os indígenas Mehinakos produziram seus cestos, é 

necessário entender que aquela relação é a exposição de uma relação profunda do ser humano 

com seu meio, que aquele objeto não é apenas um adereço, mas um instrumento propositivo 

que garantirá a vivência coletiva através de uma catalização de significados,  que se consolidará 

em sua utilidade, o qual tem a função prática de ser um meio para manter a sobrevivência 

daqueles sujeitos, mas também em carregar significados e existências. E, é nesse tipo de relação 

simbólica, que Vázquez entende que, “o homem ‘prático’ cuja imagem tem diante de si a 

consciência comum, vive em um mundo de necessidades, objetos e atos ‘práticos’ que se impõe 



87 
 

por si mesmo como algo perfeitamente natural” (VÁZQUEZ, 2011, p. 37). Por isso, a 

perspectiva da filosofia da práxis é pensar que “a atividade prática que implica não só a sujeição 

do seu lado material a seu lado ideal, como também na modificação do ideal em fase das 

exigências do próprio real” (VÁZQUEZ, 2011, p. 266).  

Na filosofia da libertação entende-se que a práxis não é algo secundário, mas a guia que 

irá orientar a transformação daquele que nunca teve oportunidade de ser um agente de 

transformação. Em razão disso, “a prática exige uma constante passagem de um plano ao Outro, 

o que só pode ser assegurado se a consciência se mostrar ativa ao longo de todo o processo 

prático” (VÁZQUEZ, 2011, p. 266). A filosofia da práxis precisa de avaliação constantemente, 

no que tange ao processo de libertação, sobre as questões revisitadas, e de maneira mais 

detalhada para que possa ampliar as possibilidades de discussão e ação.  

A Filosofia da práxis, definida por Enrique Dussel como “um saber teórico articulado 

à práxis da libertação dos oprimidos” (DUSSEL: 1977, p. 247), foi pautando-se enquanto 

crítica da opressão a partir da tomada de consciência individual e coletiva, enquanto 

consciência própria da realidade do próprio continente, que irrompe em um modo de filosofar 

latino-americano, desde América Latina. Numa poesia da práxis de Mario Chamie, com o título 

“O tolo e o Sábio”, é demonstrada uma relação de dominação, a qual precisa ser rompida, se 

demonstra na vida real, em que as técnicas de opressão se repetem de diferentes modos, tal 

como veremos a seguir:  

 

O sábio que há em você 

não sabe o que sabe 

o tolo que não se vê. 

 

Sabe que não se vê 

o tolo que não sabe 

o que há de sábio em você. 

 

Mas do tolo que há em você 

não sabe o sábio que você vê. 

(CHAMIE, 1998, p.143). 

 

O poema acima apresenta a figura do sábio e do tolo, analisado numa perspectiva da 

práxis libertadora, é necessário um reposicionamento dos conceitos. Na lógica opressora do 

colonizador, o princípio básico é negação do Outro, então, negar a sabedoria do colonizado é 

a estratégia para manter o colonizador como autoridade, como superior aos demais. Por isso, o 

colonizador exalta a sua própria sabedoria. No entanto, o sentido de sábio do colonizado é 

diferente do sentido de sábio do colonizador, o qual tem como base a afirmação da existência 

do Outro. A sabedoria é a afirmação da alteridade de uma comunidade que formou um saber 



88 
 

efetivo a partir das vivências e tradições; a sabedoria é uma herança que se reafirma nos 

sentidos atribuídos pela comunidade, é um saber com o Outro.  Em razão isso, é necessário 

entender que a sabedoria do colonizado, não precisa ser a sabedoria do colonizador, tendo em 

vista que a sabedoria do colonizar é a esperteza de oprimir. Nesse caso, não cabe ao colonizado 

ter a mesma sabedoria do colonizador, caso isso venha acontecer, seria como carregar em si 

mesmo o germe de uma opressão, o qual colocaria o colonizado na condição de um potencial 

opressor, aquele que iria contra si mesmo e/ou contra seu próprio povo.  

O exercício de uma práxis reflexiva se vincula a práxis consciente, esse é o conceito de 

sabedoria do colonizado apontando para uma práxis revolucionária, capaz de transformar a 

consciência dos sujeitos, mas também, a própria realidade. Não existe práxis libertadora efetiva 

onde tem exclusão, onde tem opressão. As determinações teóricas ganham significados efetivos 

na práxis revolucionária, no agir transformador, ao contrário disso carece de sentidos.  

Na construção do pensar tradicional, a percepção da realidade do excluído passa 

despercebido, no entanto, numa filosofia da práxis, num contexto do pensar latino-americano, 

é fundamental trazer para o centro das discussões aqueles que estão à margem, aqueles que não 

foram contemplados pelo pensar do colonizador. Tal como referencia Enrique Dussel, de que 

“a práxis de libertação não é solipsista, efetuada por um sujeito único e genial: o líder (que 

deve ser distinto da liderança obediencial). É sempre um ato intersubjetivo, coletivo, de 

consenso recíproco (que não nega a liderança, como indicamos, mas que deixa para trás o 

vanguardismo)” (DUSSEL, 2007, p. 118).  

A filosofia da práxis da libertação é a superação da negação da existência da sabedoria 

presente no interior do colonizado. É um exercício de reconhecimento que o colonizado é 

possuidor de um conhecimento que não corresponde aos princípios éticos do colonizador. É 

necessário evidenciar que a sabedoria que existe dentro do colonizador é sempre opressora, a 

qual o colonizado não precisa se apropriar da mesma forma, como instrumento de manipulação, 

para que não corra o risco de tornar-se um opressor também. O filósofo Enrique Dussel realça 

ainda, que a práxis libertadora, “é uma ação de ‘retaguarda’ do próprio povo, que educa os 

movimentos sociais em sua autonomia democrática, em sua evolução política, em ser atores 

mutuamente responsáveis por seus destinos” (DUSSEL, 2007, p. 118).  

No entanto, há um ponto de inflexão que precisa ser problematizado o tempo todo, no 

processo da construção de uma práxis libertadora: o que estamos fazendo para pensar uma 

práxis libertadora a partir da nossa realidade local, em especial a comunidade escolar e demais 

personagens envolvidos no processo educacional? Precisamos pensar uma práxis a partir do 

local onde estamos, mais uma práxis para o local onde vivemos e agimos. Diante disso, a 



89 
 

percepção das práticas da comunidade nativa, que se encorpa através do reconhecimento do 

discurso do bairro ou da comunidade, como forma de reorganizar a vida e a sobrevivência, a 

qual torna-se possível por meio da subversão das práticas impositivas, surgindo uma nova 

ordem funcional de representar o saber construído pelos grupos locais.  

Em nossa comunidade local, torna-se necessário a auto identificação como sujeito a 

margem da construção social, mas que reconhece a necessidade em tornar-se um agente de 

transformação. Como alerta Enrique Dussel, o sustentáculo do pensar é um olhar intelectual 

que reconstrói numa narrativa histórica do sujeito oprimido como transformador capaz de 

resgatar a dignidade, aquela capaz de garantir a emancipação individual e coletiva. Com a 

palavra o filósofo diz, “a tarefa, repito, deverá consistir em desenvolver uma ‘teoria’ ou 

‘filosofia do diálogo’ – como parte de uma ‘filosofia da libertação’ do oprimido, do 

incomunicado, do excluído, do Outro” (DUSSEL, 1993, p.8). Como dialogar com quem não 

quer conversa? A filosofia da práxis é romper com as estruturas que impedem o direito de falar, 

é estabelecer um diálogo com aqueles que sempre impuseram os discursos de dominação, mas 

não é um diálogo de submissão, mas uma tônica de igualdade que promova justiça social, 

garantido o lugar de enunciação.  

A filosofia na América Latina a partir da práxis libertadora carrega no seu bojo uma 

crítica as diversas formas de opressão, ornada pela consciência individual e coletiva, que se 

enfeita a partir da própria realidade, de uma gente que vive no hemisfério do compadecer-se 

com o Outro, com isso, esse modo de fazer filosofia sobrevém do lugar, sendo que o pensar é 

“em/na” América Latina, que se encorpa com narrativas dos povos originários e formadores da 

região, mas que se efetiva no pensar “desde/a partir” da nossa realidade, com isso, se faz uma 

filosofia à luz das expressões racionais dos povos. Enquanto os sujeitos não ocuparem as 

palavras não haverá libertação, a qual foi furtada de maneira mal-intencionada. A filosofia 

latino-americana se evidencia a partir de uma compreensão que promete um filosofar com o 

compromisso ético-político, tese defendida por Enrique Dussel, com aqueles que foram 

negados em razão da condição de serem explorados e esquecidos por um sistema opressor.

 A construção da libertação da América Latina pode ser pensada a partir de diferentes 

perspectivas, tendo em vista a emancipação dos diversos povos que compõem a pluralidade do 

continente. No entanto é importante ressaltar, Segundo Mance que “a filosofia da libertação 

não se considera uma reflexão sobre a liberdade. É algo curioso, não se trata de uma filosofia 

da liberdade, como é o existencialismo, onde a liberdade é compreendida nos processos de 

escolhas” (MANCE, 2020). O movimento de libertação da América Latina é um movimento 

mais amplo, que envolve diferentes seguimentos da sociedade, tais como, político, religioso, 



90 
 

movimentos sociais, intelectuais, agrupamentos sociais etc. Essa libertação dos povos latino-

americanos é pensando a partir de “um movimento concreto, histórico de passagem de sujeitos 

que estão dominados e oprimidos para uma condição de pessoas que realizam a sua própria 

liberdade” (MANCE, 2020). Em razão disso, o processo de autonomia latino-americano se 

consolidará por meio de uma revolução da emancipação do lugar periférico. Assim, a filosofia 

na América Latina assume, segundo Mance, “uma reflexão filosófica sobre a realidade 

concreta, em que vivem as pessoas submetidas a diversas formas de dominação, bem como 

sobre os processos voltados à transformação dessa situação. Trata-se de compreender a 

realidade da dominação e o processo de libertação” (MANCE, 2020).  

A partir do alerta de Mance sobre o processo de libertação dos povos latino-americanos, 

podemos entender três diferentes perspectivas para pensar a ideia de liberdade na América 

Latina: 

1 Perspectiva da Filosofia da Libertação: De acordo com o pensamento de Enrique 

Dussel, conforme demonstrado nesse tópico, a libertação fundamenta-se na ética da libertação 

que propõe formar uma consciência prática baseada na alteridade, em que se deve tratar o Outro 

como parte do processo da libertação. Sendo assim, a libertação não é um processo individual, 

mas uma estratégia coletiva que se firma a partir da garantia da diversidade e pluralidade que 

compõe cada povo, com isso, se garantirá a superação da opressão colonizadora.   

2 Perspectiva da filosofia libertadora ou educação libertadora: a abordagem fundamenta-

se na formação da consciência, conforme Paulo Freire, entende-se que o indivíduo supera a 

opressão por meio da educação, em que garante ao sujeito a promoção da cidadania. Nesse 

sentido, a educação libertadora é um processo que deve garantia quando o indivíduo se apropria 

da realidade, sendo assim, a educação libertadora é um instrumento político que deve garantir 

a formação da consciência da sociedade. Como diz o próprio Paulo Freire, “a conscientização 

é, nesse sentido, um teste de realidade. Quanto mais conscientização, mais se "des-vela" a 

realidade, mais se penetra na essência fenomênica do objeto, frente ao qual nos encontramos 

para analisá-lo (FREIRE, 1980, p. 26). Podemos observar um diálogo do pensamento entre o 

pensamento de Enrique Dussel e Paulo Freire, quando percebemos que ambos os autores 

entendem que a libertação é dialógica, em que esse processo não acontece de maneira solitária.  

A partir dessa compreensão podemos afirmar que a ideia de uma filosofia da libertação ou 

filosofia libertadora (ou ainda, educação libertadora), nesse aspecto pode ser compreendida 

como sinônimo. Ambos pensadores defendem uma prática que siga uma perspectiva ética e do 

exercício democrático.  



91 
 

3 Perspectiva da filosofia revolucionária: a partir conjunturas políticas, a exemplo do que 

propõe Fanon para superação da opressão do Estado, o pensador libertário propõe a superação 

de todas as formas de colonização que expressa opressão. Conforme afirma Fanon, “a 

sociedade colonizada não é apenas descrita como uma sociedade sem valores. Não basta ao 

colono afirmar que os valores desertaram, ou melhor, jamais habitariam o mundo colonizado”. 

(FANON, 1961, p. 31). Nessa perspectiva, o pensar libertário é um exercício de liberdade que 

é crucial ao fazer críticas as diversas formas de poder, em especial as instituições políticas e 

religiosas responsáveis pelo reforço dos estereótipos racistas, misóginos etc. Nesse mesmo 

sentido, pensar uma educação libertária/revolucionária é construir a emancipação do sujeito a 

partir de si mesmo, e com os demais que se propõe a superar a opressão. O exercício da 

liberdade no espaço escolar consiste na desconstrução do autoritarismo do Estado e demais 

estruturas que cerceiam a liberdade de ser e pensar. A formação das(os) educandas numa 

abordagem libertária deve superar a manutenção das estruturas de exploração, substituída pelo 

engajamento nas lutas políticas, sociais e econômicas. A educação libertária constitui-se a 

partir da superação da opressão do próprio Estado que se encontra alheio ao sistema público de 

ensino.  

O processo de libertação é sempre um liberta-se com os outros, nesse sentido o exercício 

da libertação é muito mais que uma corrente filosófica, mas um movimento amplo que instiga 

a sociedade a repensar o posicionamento dos diversos indivíduos que compõem a sociedade. 

A libertação é uma ruptura com as estruturas físicas e psíquicas opressoras que impedem o ser 

humano de ser o que se é ou o que se deseja ser. Libertar-se é um processo de transformação 

da realidade, do estar no mundo. Podemos observar que nesse trabalho, a Filosofia da 

Libertação de Enrique Dussel propõe em vários momentos o reconhecimento do Outro, que 

deve acontecer não apenas em relação ao opressor, mas também deve se compreender que 

existe uma marginalização entre os próprios oprimidos. Nesse sentido, libertar-se não é um ato 

exclusivamente contra o opressor, mas daquilo/daquele que impede de estabelecer um diálogo 

entre os próprios oprimidos. A libertação é uma busca constante pela liberdade coletiva, que 

rompe com estruturas estática, que impede a autoafirmação de cada povo e de cada cidadão. 

 
  



92 
 

Capítulo 4: Os dedos que trançam: uma práxis poética da libertação 

  

A poesia em seus versos revela o posicionamento livre de cada moça e rapaz, de cada 

iniciante ao mundo de uma poesia reflexiva e transformadora, de cada sujeito que declama, e 

o mais impactante ainda, no interior de cada sujeito capaz ruminar o gosto das palavras 

acontecerá uma revolução. Na poesia espontânea expressada pelas(os) alunas(os), exposta no 

primeiro capítulo, não se nega as origens daqueles que escrevem, se expõem desejos, sonhos e 

utopias.  Os versos são uma espécie de aconchego que desconcerta o mundo real, que alimenta 

o opaco das vivências cotidianas e se funde a realidade e a imaginação. 

Através de uma práxis libertadora é possível promover um exercício revolucionário, 

que de maneira mediadora deva transformar a consciência política de uma sociedade, em que 

potencialize a conquista da liberdade coletiva. Como escreveu Lucero, “la conformación de un 

arte posicionado como popular y revolucionario constituía una salida para un tipo de 

mecenazgo ideológico característico de las manifestaciones culturales comprometidas” 

(LUCERO, 2018, p.245). Diante de uma sociedade caótica, afrontada por um cotidiano 

violento, resultado de uma racionalidade desumana, as palavras precisam ganhar novos 

significados, sendo assim a poesia tornou-se uma das saídas possíveis para a desconstrução de 

um discurso “lógico” opressor. Aos povos que foram oprimidos pelas palavras que não sabiam 

pronunciar, pois sua língua era outra, nesse momento, tornou-se necessário atribuir novos 

significados às palavras que não eram nossas, mas são as palavras emprestadas que precisamos 

para combater a violência verbal. Em nossas narrativas precisamos diversificar nossa 

linguagem para expressar o que de fato somos, já que a língua do colonizador diz pouco sobre 

nós, no entanto, é o instrumento que temos para efetuarmos um contragolpe da opressão das 

palavras que nos foram impostas.  

Segundo Kusch, o processo de alfabetização provoca uma certa perda da capacidade 

oral narrativa, na medida que se uniformiza a linguagem, estabelecendo a busca por uma 

linguagem precisa, no entanto, na construção poética religamos esse logos, ao exemplo do que 

faz os povos indígenas, como cita o filósofo: “lo poético, o sea la poiesis, o sea la creación, 

podría reactualizar el horizonte simbólico del indígena, y por conseguinte reitegrar la totalidad 

de su existir” (KUSCH , 1976, p. 112). O pensador cita a cultura indígena como uma realidade 

que mantém vivo o hábito das narrativas orais, com isso, se amplia a consciência sobre a 

realidade.  



93 
 

Numa construção práxis da filosofia, a poesia aparece como um instrumento capaz de 

resgatar a existência cultural pensante, que através do diálogo, retoma o uso da linguagem em 

suas variadas formas, para isso inverte-se a lógica racional tradicional, num primeiro momento 

utiliza-se metáforas para depois chegar aos conceitos. É um exercício de linguagem que 

observamos as palavras fora do lugar, e será nos versos metafóricos a oportunidade de deixar 

o silêncio dizer. Devolve ao silêncio o que foi roubado, a ausência de palavras, logo, fazer 

poesia da práxis é deixar de ocupar o lugar do Outro, é deixar o Outro existir. A poesia 

libertadora é aquela que permite o silêncio, quando as letras não sufocam as palavras, pois é na 

folga do ser que irá se reexistir no exercício do pensar.    

Através dos versos recuperamos a noção de encanto por utopias, ao romper o 

constrangimento em tratar de questões sensíveis a individualidade de cada sujeito, mas que 

socialmente é tratado com desprezo por determinadas estruturas ou classes sociais. E aos 

poucos, em um ambiente de liberdade foi possível perder o constrangimento de ter que pensar 

a história e os sentimentos de cada um, pois o que estava em jogo era a capacidade em dizer 

aquilo que se deseja, sem julgamento ou condenação. 

Confrontando diferente pesadores, apesar das diferentes perspectivas podemos observar 

que esses filósofos latino-americanos compartilham do mesmo entendimento, que a poesia 

recupera o peso da cultura popular, como um estrato valioso capaz de restaurar as relações 

comunitárias da coletividade. Através de uma filosofia libertadora, conseguimos nos 

transformar de gente oprimida a povo livre, atores de suas narrativas. Nas palavras do próprio 

Enrique Dussel, “o povo aparece em conjunturas políticas críticas, quando toma consciência 

explícita do hegemônico analógico de todas as reivindicações, de onde se define a estratégia e 

as táticas, transformando em um ator, construtor da história de um novo fundamento. [...] “O 

poder se constrói de baixo” (DUSSEL, 2007, p.94). A formação da consciência, enquanto povo 

latino-americano, tem como exigência incorporar a pluralidade cultural capaz de expor a nossa 

função na construção dessa sociedade, onde deixamos de ser um sujeito maquiado aos moldes 

europeus para torna-se um agente de transformação. 

No primeiro capítulo, as(os) estudantes escreveram poemas, os quais surgiram de forma 

intensa e livre, pois o processo de criação foi possibilitado através da espontaneidade e 

confiança em poder dizer o que se queria dizer. Nesse contexto, só faz sentido pensar uma 

narrativa libertadora, que possa impactar para além do processo de colonização, que contribua 

no reposicionamento do pensar daqueles sujeitos no ambiente escolar. 

As poesias escritas pelas(os) alunas(os) são narrativas libertadoras, que colocam 

questões de conflitos sociais em evidência, que tem como fundamento o exercício de uma 



94 
 

prática filosofia que permite aos indivíduos que se expressem, já que o pressuposto que o pensar 

latino americano encontra-se latente em cada estudante, decorrente da história de cada um. O 

exercício feito em sala deve reverberar na história estudantil de cada sujeito que comporá a 

sociedade brasileira no presente e num futuro próximo.  

A transformação da educação passa pela descolonização de uma pedagogia opressora, 

em que a prática docente libertadora formula suas próprias narrativas. A educação tradicional 

é apenas uma repetição de conteúdo selecionada ao interesse da classe burguesa, que representa 

a narrativa dos povos europeus e das elites locais, de maneira opressora, que funciona como 

instrumento de alienação. Pois, tem como pano de fundo a exaltação de um sucesso que 

corresponde ao interesse de outro continente, mas que desconsidera a contribuição dos diversos 

saberes produzidos pela pluralidade cultural global. Em razão disso, a escola pública em parte 

das vezes tornou-se um espaço enfadonho, que as(os) alunas(os) em vez de sonhar se debruçam 

sobre as carteiras para tirar um pesado sono, com isso, o espaço escolar tornou-se um abrigo 

de sono em vez de sonhos.  

A intenção de utilizar a poesia na filosofia é tornar o pensar encantador. A poesia é um 

ato sedutor para aqueles que foram violentados pela eficácia da racionalidade lúcida. O poder 

da racionalidade sobre o pensar genuíno é uma forma de violência que descredita a liberdade 

de pensar racionalmente a partir de outros modos, que não seja o tradicional. Na metáfora do 

cesto de buriti, a poesia é a mão que tece as palhas, aquela que é capaz de ser sutil e ao mesmo 

tempo tensa, ao mesmo tempo delicada e forte. A mão poética que dobra a palha precisa ser 

delicada para não romper, mas não poderá manter a mesma coisa, a mão poética será capaz de 

reconfigurar a palha reta, em uma curva suave até produzir um laço, capaz de abraçar aqueles 

que ficaram fora da trança. No trançado de uma filosofia poética não caberá a exclusão de 

folhas, pois criou-se uma nova visão, aquela capaz de contemplar todas as diferenças, não é a 

vida em síntese, mas é vida ampliada, aquela capaz de ultrapassar a sombra do buriti.  

O reinventar enquanto sujeito latino-americano passa pela superação da opressão de 

uma práxis-poética libertadora, em que as vítimas do sistema de opressão atuarão como sujeito 

transformador, protagonista de sua própria libertação. Através da constituição do próprio 

indivíduo enquanto ser humano, iguais aos demais, constituído enquanto corpo biológico e 

cultural, que sente os perrengues da vida humana, que vive no limite da forme e da dor, que 

busca amenizar o sofrimento físico e ajustar a vida à moralidade. O sujeito da práxis-poética 

surge a partir da negação da vida humana como uma espécie indesejada no cenário moderno, 

resultado da imposição da tarefa forçada em ampliar o território europeu sobre o chamado 

“novo mundo”, mas também temos que compreender que a opressão se ampliar por diversos 



95 
 

seguimentos, daqueles que formam a comunidade global por meio de grandes corporações ou 

pelos compatriotas que formam as comunidades locais. A composição das comunidades locais, 

em geral, se configuram a partir de um modelo burguês-patriarcal herdado do processo de 

colonização, que se impõe de maneira opressora pelo poder econômico, mas também ofendem 

do ponto de vista moral, na medida que julga, censura, persegue e condena a existência 

daqueles que diferem do padrão tradicional. Atualmente, os povos latino-americanos são 

compostos pela pluralidade herdada de diferentes partes do mundo, que resulta numa riqueza 

que se dá na complexidade das diversas culturas envolvidas. 

 

Capítulo 5: O pensar poético transgressor em Paulo Leminski 

 

Para começo de conversa, ao pensar a obra de Paulo Leminski é primordial considerar 

que ele era um boêmio transgressor. Um poeta que se perdeu no próprio mundo para encontrar-

se nas palavras. Em seus versos fragmentou o silêncio do som poético dissonante e saiu das 

páginas cheias de letras vazias, transformou-se em palavras articuladas e rimadas, tornando-se 

um alento à imaginação filosófica. E assim, se fez o poeta, e assim falou poeta: 

 

Eis a voz, eis o deus, eis a fala, 

eis que a luz se acendeu na casa  

e não cabe mais na sala . 

(LEMINSKI, 2010, p.77). 

 

Paulo Leminski, nascido na cidade de Curitiba-Pr, representa um marco na poesia 

brasileira. Sua poesia, que ganhou visibilidade a partir da década de 70, tornou-se referência 

na literatura recente, na medida que se apresentou com um olhar refinado à compreensão da 

linguagem poética nacional. Podemos identificar facilmente na poesia leminskiana uma 

referência linguística particular, que é próprio do poeta que se faz presente nas narrativas. 

Textos carregados de um olhar semiótico às artes e comunicação. A obra de Paulo Leminski 

tem uma profunda conexão com a realidade, iluminada pela luz do cotidiano, a tal ponto, de 

podermos analisar de maneira livre a expressão poética-filosófica na obra. Em certos momentos 

precisamos pensar, se estamos lidando com ficção ou realidade. Através dos textos de Paulo 

Leminski, tornar-se-á possível compreender as particularidades da existência de um ser 

poético, que, realçada na narrativa diária a intensidade de sua inspiração, através dos escritos 

que estampam as particularidades de sua linguagem poética. 



96 
 

A obra de Paulo Leminski aproxima o erudito do rústico, o comum do sofisticado. Os 

elementos estéticos são expostos de maneira clara e objetiva e, assim, o ser poético e a 

existência juntam-se em palavras: 

 

ascensão apogeu e queda da vida paixão e morte 

do poeta enquanto ser que chora enquanto 

chove lá fora e alguém canta  

a última esperança de chegar 

à estação da luz e pegar o primeiro trem 

para muito além das serras que azulam no horizonte 

e o separam da autora da sua vida  

(LEMINSKI, 2018, p.108). 

 

 A narrativa histórica da obra de Paulo Leminski é uma descrição do mundo que, 

perturbadora, às vezes apresenta-se de maneira suave, às vezes dispõe a severidade da vida, 

por esse motivo seu teor poético propaga-se na escrita que representa a miséria e/ou delicadeza 

de ser gente na sociedade contemporânea. Nas poesias de Paulo Leminski encontramos um eu-

lírico sobrevivente, que confronta o seu passado e presente todo tempo e, por meio das 

memórias, coloca a toda prova o seu EU poético. É um engajado num mundo de crise e 

transformação. A leitura da obra do poeta exige da leitora(r) a sensibilidade em compreender 

o teor generalizante e intertextual na poesia, que é identificado de maneira simples, por uma 

não linearidade na construção dos seus escritos. No entanto há uma riqueza no que se refere à 

diversidade de construções da linguística. A linguagem, como sabemos, exerce uma função 

determinante na existência humana, a tal ponto que definimos a identidade de um sujeito por 

meio de suas palavras. É o caso do poeta descrito neste trabalho, como ele mesmo descreve: 

 

cansei da frase polida  

por anjos da cara pálida  

palmeiras batendo palmas 

ao passarem paradas 

agora eu quero a pedra  

chuva de pedra palavras 

distribuindo palavras. 

(LEMINSKI, 2018, p.92). 

  

A obra de Paulo Leminski apresenta como questão central: a relação entre mundo, 

pensamento e linguagem. É possível perceber estreitos laços entre o pensar linguístico da 

poesia e a filosofia, em especial a filosofia da linguagem, como descreve Wittgenstein, Se a 

boa ou a má volição altera o mundo, só pode alterar os limites do mundo, não os fatos; não o 

que pode ser expresso pela linguagem (WITTGENSTEIN, 1994, p.277) ou ainda, “Os limites 

de minha linguagem significam os limites de meu mundo” (WITTGENSTEIN, 1994, p.245). 

A poesia de Paulo Leminski se faz nessa perspectiva da linguagem, se constitui em enigmas 



97 
 

verbais, os aforismas, a simplicidade e ao mesmo tempo uma certa sofisticação crítica das 

narrativas, ao trato do cotidiano através do trivial e a presença do senso comum e dos jogos de 

linguagem.  

 

5.1 Pensamento e obra: sobre o pensar poético de Paulo Leminski 

 

A obra de Paulo Leminski é um exercício de descolonização, em que o poeta transgride 

a linguagem para proferir uma narrativa discordante da convencionalidade histórica, filosófica 

e linguística. Apesar de preso a uma língua, o poeta rompe os verbetes tradicionais, remonta a 

história e refaz o pensar, exprimindo suas ideias numa linguagem descolonizadora. O poeta se 

desprende das amarras para dizer o que quer dizer. A obra de Paulo Leminski é um rearranjo 

da linguagem, em que a língua portuguesa através da junção de verbetes consegue dizer o que 

convencionalmente as palavras escondem. É um reposicionamento do popular ao intelectual, 

do simples ao sofisticado, da oralidade à escrita. Paulo Leminski não abandona a língua do 

colonizador, mas transgride a escrita para seguir junto às narrativas tradicionais sem 

compactuar com as imposições da língua do colonizador.  Precisamos considerar que Paulo 

Leminski escreve a partir de um centro urbano, que direciona seus poemas para uma massa da 

cidade (Curitiba) que tem o desejo de ser uma espécie de “Europa no Brasil”. A proposta 

transgressora de Paulo Leminski é uma prática estética poética, que tem como eixo o 

pertencimento a um lugar que independe da tradição que se impõe. 

A obra Catatau apresenta uma narrativa fragmentada não-linear, com um enredo 

trançado que se conecta a uma narrativa de característica oral. O personagem Cartésio aparece 

como locutor da narrativa que alterna suas falas entre o delírio e a realidade. A proposta da 

obra é um embate entre a tradição oral dos povos originários, a fala popular dos povos 

colonizados e a cultura letrada colonizadora. É um embate entre o estilo de vida dos habitantes 

do “Mundos dos Trópicos” (Tupiniquins) e a carga de frustrações desembarcada pelos 

europeus na região do Recife-PE. Na edição de 1989 (primeira edição em 1975), na obra 

Catatau, Paulo Leminski escreveu um texto adicional na sua obra, que aparece no final do 

livro, com o título: “descordenadas artesianas” (em algumas publicações esse texto aparece 

com o título escrito de outra forma: “(Des)coordenadas cartesianas”), em que comenta sobre 

alguns pontos do texto original. Afirma que “o Catatau é o fracasso da lógica cartesiana branca 

no calor, o fracasso do leitor em entendê-lo, emblema do fracasso do projeto batavo, branco, 

no trópico” (LEMINSKI, 1989, p. 208). A percepção sobre tal obra provoca um desconforto 



98 
 

sobre as nossas formulações tradicionais originárias da filosofia e da história, mesmo 

considerando a obra uma narrativa de ficção e imaginação. Podemos classificar a obra como 

um romance-ideia, como o próprio Leminski nomeou, em que observamos uma escrita poética 

livre com nuances ousadas, carregada de trocadilhos, gírias e expressões que têm origem no 

uso comum e uma crítica as narrativas que segue a lógica ocidental europeia. A narrativa situa-

se no nordeste do Brasil ou como chama o autor: “Mundo dos trópicos” ou ainda de “Terra dos 

tupiniquins”. 

Diante da obra é necessário permitir-se seguir um raciocínio não linear, onde buscamos 

reconstruir o significado a partir daquilo que não limita o nosso pensar. O texto permite recriar 

as verdades (mal)ditas através do nosso imaginário ou até mesmo a partir da consciência que 

formulamos diante dos reveses da nossa própria história do pensar. O poeta nos coloca no 

excesso da percepção sobre o mundo que não percebemos, é necessário ver além, em que se 

exige atribuir sentidos e significados daquilo que está diante de nós, que por muitas vezes foi 

negado ao se impor visões imparciais sobre nosso próprio mundo. Como escreve o próprio 

Leminski no texto os “Quinze pontos nos iis”, que se encontra no final da obra: 

  

O Catatau é a história de uma espera. O personagem (Cartésio) espera um explicador 

(Artiscewski). Espera redundância. O leitor espera uma explicação. Espera 

redundância, tal como o personagem (isomorfismo leitor/personagem). Mas só recebe 

informações novas. Tal como Cartésio. A espera de Descartes/Cartésio é uma espera 

cibernética. A melhor definição para “informação”: expectativa frustrada. Toda 

informação nova vem de uma “expectativa frustrada”. O Catatau é uma imagem 

ampliada dessa  noção (LEMINSKI, 1989, p.210). 

  

O personagem central Renatus Cartesius aguarda a chegada de Artyschewsky (baseado 

no fidalgo polonês Kristof Artiszewski, general que serviu a Nassau, e foi expulso da Polônia 

por causa de suas ideias antijesuíticas) um sábio que iria explicar o segredo dos trópicos. No 

entanto a espera foi fustigada com a chegada do sábio, o qual chegou bêbado e não pôde 

explicar as questões do Cartésio. E nesse tempo de espera aparece também o personagem 

Occam (Espelha-se no monge e filólogo Guilherme de Ockham, que viveu entre 1285-1349). 

O personagem Renatus Cartesius ou simplesmente Cartésio é uma alusão direta ao filósofo 

René Descartes, o texto remonta uma possível vinda do pensador francês ao Recife, com a 

comitiva de Maurício de Nassau, em 23 de janeiro de 1637. A referência a René Descartes, 

mesmo que numa situação hipotética, é uma estratégia para pontuar a ineficácia do pensamento 

cartesiano em “Terras Tupiniquins”, como escreve o próprio Leminski: “batavos não estão 

mais com a razão nestas zonas, casando conúbios danados com fêmeas toupinambaoults, 

praticam seu linguajar, que é como os sons dos estalos e zoos deste mundo. Duvido de Cristo 



99 
 

em nhengatu” (Catatau, 1989, p. 24). No entendimento de Paulo Leminski a lógica cartesiana 

não alcança a totalidade do mundo Tupiniquins, em decorrência de uma natureza que não se 

ajusta às categorias cartesianas, em razão da multiplicidade que compõe as terras 

desconhecidas pelos europeus. 

O clima tropical causa perturbações em Cartésio, que sofre com o calor e a umidade da 

terra de palmeiras, onde não é possível se compreender esse mundo apenas com a sanidade 

mental. O personagem apoia numa mão uma luneta, que representa o distanciamento do objeto 

real, em que busca formular uma abstração conceitual; e na outra uma erva alucinógena, que 

significa a aproximação e estranhamento do mundo desconhecido à percepção europeia. 

Cartésio ao fumar a erva começa a ficar estarrecido com os exemplares da fauna e flora e nessa 

terra exuberante tudo se tornou inclassificável, pois a visão sobre a natureza contradiz a lógica 

do pensar religioso cristão e a percepção civilizadora do europeu colonizador, como descreve 

na própria obra: “Nestes climas onde o bicho come os livros e o ar de mamão caruncha os 

pensamentos, estas árvores ainda pingam águas do dilúvio. Penso meu pensar feito um penso. 

[...] Duvido se existo, quem sou eu se este tamanduá existe? (LEMINSKI, 1989, p.18).  A 

embriaguez provoca em Cartésio a indignação com a natureza do Brasil, pois a diversidade de 

espécie de aparência exótica faz delirar sua percepção, a qual torna-se inclassificável, como se 

sente o personagem: 

 

Calor e mosquitos me ruminam o pensamento. A merda do chão é que é filtrada pela 

flor dos perfumes no ar, fragrância de flagrante. Meu pensar apodrece entre mam ões, 

caixas de açúcar e flores de ipê, mudanças rapidíssimas, absurdos instantâneos, lapsos 

relapsos, trepidações relâmpago monstro, mais rente a sua excelência recentíssima, 

tão recente que é quase presente e, sempre não o sendo, irá além, porque vai indo  com 

mais ímpeto, pupilos na puela dos olhos do seu ministro. A cabeça dorme num 

teorema comendo abacaxi, acordo a boca cheia de formigas (LEMINSKI, 1989, p.32) 

. 

Nessa atmosfera desconcertante a narrativa tem o propósito de desestruturar as 

categorias espaço, tempo e a linguagem, que apenas através da embriaguez será possível 

reorientar o olhar sobre a fauna e a flora do Brasil. E, que o falares dos indígenas irão reorientar 

o rumo dessa conversa. A percepção exótica sobre o “Mundo Tupiniquins" torna tudo estranho 

e inclassificável, esse mundo contradiz o entendimento comum. 

O personagem Occam que aparece no Catatau é uma alusão ao filósofo medieval 

nominalista, o qual deu origem a chamada “navalha de Ockham”, uma referência ao exercício 

da parcimônia, em que as coisas não devem ir além da necessidade. Ao falar sobre esse 

personagem o próprio Leminski diz, que “Occam é um monstro que habita as profundezas do 

Loch Ness do texto, um princípio de incerteza e erro, o “malin génie” da célebre teoria de René 



100 
 

Descarte” (LEMINSKI, 1989, p. 208). Temos aqui uma referência ao gênio maligno ou gênio 

enganador que aparece na obra de René Descartes, seguido de uma referência geográfica, em 

que esse gênio maligno vive nas profundezas do Lago Ness, nas Terras Atlas da Escócia, no 

Reino Unido. Occam é aquele que prova o desequilíbrio da justa medida, que abala a narrativa 

lógica, seria a própria encarnação do “gênio maligno” pensado por René Descartes, o qual 

queria afastar o filósofo da verdade. Occam é um personagem que tem uma personalidade 

totalmente diferente do filósofo medieval, já que deixa de lado a parcimônia para afrontar de 

maneira assombrosa a lógica cartesiana, sendo mais preciso, ele é um monstro que habita as 

profundezas das incertezas e o erro, que perturba o significado das palavras, na medida que 

propõe mudanças no uso da linguagem. 

Occam é o personagem que configura o espírito do texto de Paulo Leminski, o próprio 

autor explica, que se conecta às entidades religiosas, tal como, Ogum, Oxum, Egum ou Ogan, 

que são seres espirituais, como descreve o próprio poeta: 

 

é um ser puramente lógico-semiótico, monstro do zoo de Maurício interiorizado no 

fluxo do texto, o livro como parque de locuções, ditos, provérbios, idiomatismos, 

frases-feitas. O monstro não perturba apenas as palavras que lhe seguem: ele é atraído 

por qualquer perturbação, responsável por bruscas de sentido e temperatura 

informacional. Occam é o próprio espírito do texto. É um orixá asteca -iorubá 

encarnando num texto seiscentista” (LEMINSKI, 1989, p. 208).  

  

         Em análise, podemos perceber que Occam (des)constrói a fala dos demais personagens, 

como também da própria narrativa da obra, na medida que impõe um rearranjando da própria 

linguagem, utilizando de aglutinações (“palavrasvalises”) e termos “verbivocovisuais”. O 

personagem é um monstro, que tem a função de transgredir a narrativa, que exige dos demais 

personagens criatividade para ressignificar os conceitos e as palavras. Vejamos como descreve 

o próprio Leminski: 

 

Penso meu pensar feito um penso. Olho bem, o monstro. O monstro vem para cima 

de monstromim. Encontro-o. Não quer mais ficar lá , é aquimonstro. Occam deixou 

uma história de mistérios peripérsicos onde aconstrece isso monstro. Occam, acaba 

lá com isso, não consigo entender o que digo, por mais que persigo. Recomponho-

me, aqui — o monstro (LEMINSKI, 1989, p. 20). 

  

         A personalidade de Occam é um despertar aos demais personagens que se atém as ideias 

tolas, sendo assim um desqualificador dos delírios, que busca desnudar a estrutura da 

linguagem e do pensamento. Occam é o gênio maligno cartesiano, que provoca perturbações 

para desarranjar as construções lógicas cartesianas, isto é, desqualificar os delírios. Toda 

desconstrução provocada por Occam seria resolvida, no final do texto, com a chegada de 



101 
 

Arciszewsky, no entanto a espera pelo oficial do exército tornou-se em vão, pois aquele que 

traria de volta a lógica cartesiana é visto chegando bêbado. Isso frustra Cartésio que esperava 

esclarecer suas dúvidas, como podemos observar na última passagem do livro: 

 

A onda está parindo Artischewsky? Este pensamento sem bússola é meu tormento. 

Quando verei meu pensar e meu entender voltarem das cinzas deste fio de ervas? 

Ocaso do sol do meu pensar. Novamente: a maré de desvairados pensamentos me 

sobe vômito ao pomo adâmico. Estes não. É esta terra: é um descuido, um acerca, um 

engano de natura, um desvario, um desvio que só não vendo. Doença do mundo! E a 

doença doendo, eu aqui com lentes, esperando e aspirando. Vai me ver com outros 

olhos ou com os olhos dos outros? AUMENTO o telescópio: na subida, lá  vem 

ARTYSCHEWSKY. E como! Sãojoãobatavista! Vem bêbado, Artyschewsky  

bêbado... Bêbado como polaco que é. Bêbado, quem me comprenderá? (LEMINSKI, 

1989, p. 206) 

  

         No fundo, a ideia de Paulo Leminski é demonstrar que o “Mundo dos Trópicos” (Brasil) 

dificilmente será explicado para os europeus, será sempre uma ideia fracassada, pois a 

percepção desse mundo dos Tupiniquins será sempre tortuoso (em referência a luneta), 

enquanto as perguntas serão sempre perturbadoras (efeito da erva alucinógena) e as respostas 

serão desconectadas do entendimento, como se fosse dada por um bêbado (Artyczewski) 

construindo um raciocínio confuso, fragmentado e ilógico. Podemos perceber que a narrativa 

de Paulo Leminski como um romance-ideia é provocar um abalo linguístico e filosófico. Nesse 

sentido, textos como o Catatau nos indicam certas possibilidades de ressignificação das 

categorias filosóficas pensadas a partir de um espaço poético-geográfico nosso. O exercício 

que podemos fazer com esse tipo de leitura é o de que não precisamos ser um caminho seguro, 

sistemático, mas uma vereda que nos leva a não esperar por alguém, por ninguém, mas buscar 

nossas próprias respostas. A chegada de Artyschewsky bêbado é a manifestação de que quando 

se aguarda respostas prontas, a espera é angustiante e vazia, pois será em vão aguardar uma 

saída de um labirinto sem saída, talvez seja necessário se perder noutras direções ao invés de 

aguardar um arrebatamento da posição alucinógena que nos encontramos. 

  

  



102 
 

5.2 A relação da filosofia com o Catatau 

 

A narrativa de um romance-ideia a partir de Paulo Leminski é o limiar de uma fenda 

através da literatura para desconstruirmos o pensar tradicional europeu que se impõe sobre as 

nossas narrativas e pensamentos. A literatura nesse caso não é o ponto final para o exercício 

do pensar filosófico, mas um despertar sobre aquilo já dito, que já existe, mas que provoca um 

desvio estratégico para superarmos a subserviência. São os atalhos literários reposicionando a 

nossa rota para pensarmos a América Latina a partir de outros olhares, de outros lugares e em 

outros tempos e, ao mesmo tempo, que poderá ser de maneira diacrônica e sincrônica. 

Encontramos no pensar poético de Paulo Leminski através da ousadia linguística o prestígio 

transgressor de uma poética da libertação que rompe com o modus operandi tradicional. O 

autor se liberta ao deixar de narrar de maneira sincrônica para contrapor uma narrativa 

assincrônica, fazendo um contradito das “verdades” que golpearam a percepção do nosso 

mundo. O autor experimenta um imaginário sem fio, em que as palavras ganham aparência do 

ilógico, carregado pelo surreal, abandona a evidência, a análise, a ordem e a enumeração. Não 

existe objetividade na narrativa lemiskiana, a prosa em verso atravessa o tempo e o espaço, 

com isso o autor convida o leitor a pensar a partir de si, com uma estratégia de co-pensador. 

No fraseado poético encontramos uma ausência de conexões lógicas-causais que obriga o leitor 

a suplementar articulações que permita atribuir sentido a construção da obra. 

         O romance-ideia apresentado por Paulo Leminski carrega a fusão de dois mundos: o de 

onde vem a racionalidade europeia fundada no cartesianismo e o cenário sensível da América 

Latina, em especial a expressão concreta dos fenômenos que se expressam como uma 

racionalidade proveniente da natureza. Estamos diante da ineficiente natureza pensante 

europeia para desvendar a diversidade racional do “Mundo Tropical”. A impossibilidade 

decorre das limitações epistemológicas europeias, em que as categorias não conseguem 

desvendar a pluralidade da fauna e flora. Disjunção ou fora do lugar - a transmutação do mundo 

europeu para a terra Tupiniquins não faz sentido, na medida em que se transfere para o Brasil 

o momento histórico que se estava vivendo na Europa, o ápice da Modernidade, enquanto que 

no Brasil se vivia um momento de impacto da opressão colonizadora provocada pelo 

desmantelamento da opressão europeia. Não há uma unidade de pensamento, mas ao contrário, 

uma multiplicidade de elementos que se trançam a partir de diversas matrizes culturais, 

linguísticas, existências e sociais. O pensamento brasileiro não pode ser concebido desde de 

sempre a partir da tradição intelectual europeia, sendo que qualquer adequação consistiria no 



103 
 

esvaziamento da racionalidade, pois desprezaria a multiplicidade reflexiva que não se amarra 

num eixo central, mas que se trançam pela diversidade e não pela unidade pensante. 

         A ontologia no mundo Tupiniquim já não permite que simplesmente os outros animais 

não sejam dotados de raciocínio, já que a relação entre o ser humano e o animal é estreitada. A 

superioridade racional dos homens é dissolvida diante da complexidade dos animais. Como 

podemos observar nesse trecho: 

 

Bichos se fazem reverência, camaleões aos salamaleques viram salomões de doutos 

cromatismos, afinidades infinitas afinam e desafinam espécies. Formigas da noite 

picam uma árvore com bandos de papagaios e tudo, acabando de dormir para esticar 

o esqueleto. Este ca lor acalma o silêncio onde o pensamento não entra, ingressa e 

integra-se na massa. Sussurros clandestinos acusam a aproximação de peregrinos. O 

senhor vai assim toda vida e termina a vida por aí. Muito me admira mas admitir 

pouco, cada localidade ponha-se no seu lugar. Não, esse pensamento recuso, refuto e 

repilo. (LEMINSKI, 1989, p.17) 

                       

O pensamento de René Descartes é caracterizado, como é sabido, pela exaltação do ego, 

enquanto condição primeira para formulação do conhecimento de objetos, o qual pretendia 

estabelecer uma forma indubitável para conhecer a verdade. Sendo assim, o ato de pensar é 

tornar o ser humano capaz de compreender sua própria existência, devido a capacidade 

pensante da alma. A partir dessa concepção cartesiana o ser humano limitou-se a qualidade 

pensante (substância pensante) e natureza corpórea (substância extensa), ou ainda em termos 

latinos, res cogitans e res extensa, sendo que a racionalidade humana conduz à perfeição, 

enquanto que a condição corpórea o torna dependente. Como podemos observar na citação 

abaixo: 

Concluo efetivamente que sou uma coisa que pensa ou uma substância da qual toda 

essência ou natureza consiste apenas em pensar. E, embora talvez, (ou, antes, como 

direi certamente logo mais) eu tenha um corpo ao qual estou estreitamente conjugado, 

todavia, já  que, de um lado, tenho uma ideia clara e distinta de mim mesmo, na medida 

em que sou apenas uma coisa pensante e inextensa, e que de outro, tenho uma ideia 

distinta do corpo, na medida em que é apena s uma coisa extensa e que não pensa, é 

certo que este eu, isto é, minha alma, pela qual eu sou o que sou, é inteira e 

verdadeiramente distintamente de meu corpo e que ela pode ser ou existir sem ele. 

(DESCARTES, 1973, p. 142). 

 

Em análise, podemos perceber que a crítica de Paulo Leminski ao pensamento de René 

Descartes decorre da separação entre o homem e o animal. A partir disso, podemos entender 

que a ontologia cartesiana necessita da existência de uma natureza corpórea, tendo em vista 

que a existência do ser decorre do pensar. Sendo assim, o que se encontra externamente ao ser 

é considerado falso. A imposição posta por René Descartes ao exercício do pensar (que precisa 



104 
 

ser clara e distinta) está na razão, sendo que o exercício do pensar está restrito apenas à alma 

humana ou apenas àquilo que se encontra no EU.  

 

5.3 O pensar poético de Paulo Leminski 

 

A poesia de Paulo Leminski é um exercício de tensão, em que o poeta aproxima emoção e 

intelecto. O sentimento poético aparece no jogo linguístico das palavras que se apresenta como um ato 

de resistência política às insatisfações, como na poesia, para a liberdade e luta, 

 

Me enterrem com os trotskistas 

Na cova comum 

Onde jazem aqueles 

Que o poder não corrompeu 

  

Me enterrem com meu coração 

Na beira do rio 

Onde o joelho ferido 

Tocou a pedra da paixão.  

(LEMINSKI, 2018, p.74) 

  

No texto poético a marcação da emoção é evidenciada, com isso, a prática da escrita, 

de maneira fragmentada, mas carregada de emoção é uma manifestação de enfrentamento ao 

mundo real, que não é possível transformá-lo. Por outro lado, o poeta não nega o viés intelectual 

em seus textos, ao se manifestar de assuntos mais polêmicos, ao tratar de maneira lógica-

argumentativa empenhado no fraseado de maneira intelectual a estratégia linguística para falar 

de coisas mais confusas, como no poema “ouventure la vie em close”, 

 

em latim 

“porta” se diz ‘janua” 

e “janela” se diz “fenestra” 

a palavra “fenestra” 

não veio para o português 

mas veio o diminutivo de “janua”, 

“januela, “portinha”, 

que deu nossa “janela” 

“fenestra”veio 

mas não como esse ponto da casa  

que olha o mundo lá fora, 

que “fenestra”, veio “fresta”, 

o que é coisa bem diversa . 

(LEMINSKI, 2018, p.74) 

                                 

         O encontro das duas esferas, o sentimento e o intelecto, manifesta a capacidade do poeta 

em discutir questões que circula o agir diário dos humanos, numa sociedade pós-moderna, em 



105 
 

que nada é negado, nada é escondido, mas nem tudo é percebido. A poesia de Paulo Leminski 

circula entre o sentimento e a razão. A tensão poética não significa um equilíbrio entre as duas 

partes, mas de um equilíbrio instável, em que pensamento e emoção convivem 

simultaneamente. A poesia de Paulo Leminski apresenta-se como um espelho d’água capaz de 

refletir a realidade, não contentando-se apenas com a reflexão do real, o poeta leva os leitores 

a um exercício de ver além, com a capacidade de despertar seus leitores e leitoras a pensar o 

disforme. 

Quem lê os poemas de Paulo Leminski precisa naufragar no jogo de palavras, para que 

possa entender a articulação dos códigos que por vezes se apresentam, outras vezes se ocultam, 

mas estão nas entrelinhas da narrativa poética. A decodificação dos códigos se dará aos 

aventureiros que abandonam as águas calmas, para navegar nas tormentas, definitivamente, 

encarar as narrativas de Leminski é seguir por tempestades. 

 

isso sim me assombra e deslumbra  

como é que o som penetra na sombra  

e a pena sai da penumbra? 

(LEMINSKI,1991, p. 77). 

  

         A poesia tem a função de transversalidade na construção do discurso pensante, e a 

filosofia é um percalço lógico às narrativas poéticas, que obriga aos seres humanos a 

repensarem o tom dos seus livres versos. Um desencontro que terá, por isso, a forma de um 

realojamento das ideias estabelecidas. A poesia, no caso das narrativas de Paulo Leminski, 

apresenta-se como uma travessia pelos princípios lógicos-racionais e linguísticos presentes na 

formulação dos conceitos filosóficos. É claro que o encontro entre filosofia e poesia não é novo, 

mas se mostra como uma possibilidade de explicar duas narrativas que estão próximas e tão 

distantes ao mesmo tempo. Há de ser considerado que ao falar de poesia e filosofia não estamos 

falando de uma só coisa.  Filosofia e poesia juntas, metaforicamente, é uma espécie de Jano, 

presente na narrativa mítica romana, um deus que tinha dois rostos, que olhavam em direção 

opostas, mas estavam no mesmo lugar. Seguindo a metáfora, uma espécie de lua e sol, que se 

aproximam, às vezes, mas que nunca serão a mesma coisa. 

 

  



106 
 

Capítulo 6: A educação libertadora 

  

O cenário posto por Enrique Dussel para pensar a educação na América Latina é se 

apropriar das contribuições de Paulo Freire, e com isso, propor uma educação da libertação, a 

qual é gestada a partir das vistas de um educar que rompe com as correntes da opressão 

epistemológica e política, que se torna capaz de transformar os sujeitos oprimidos em seres 

humanos livres e éticos e, com isso, construir uma sociedade mais humana e solidários uns 

com os Outros. Sendo assim, o ponto de partida para pensar a educação em Enrique Dussel é 

uma atitude de repúdio ao sistema explorador que produz uma realidade de degradação humana 

na “periferia” do mundo.  

O educar deve romper com as amarras da opressão, o educador precisa sentir o Outro, 

como expressão de respeito. Pois, o Outro carrega em si o germe que compõe a existência da 

humanidade, o qual é expressão de ser e existir de todos nós. Na “quebrada” habitam as vítimas 

que constituem a comunidade excluída do sistema, a que precisa construir uma consciência 

crítica, capaz de produzir uma racionalidade sobre o seu próprio mundo. As vivências na 

margem da dignidade humana impulsionam o educador a experimentar as classes mais 

empobrecidas e isso deve ser um aporte para pensar uma educação libertadora. O educar 

libertador deve superar a opressão a partir de um espírito que acolhe o Outro, capaz de abraçar 

a cidadania, como um ato ético que garante a escuta daqueles que foram silenciados, como um 

ato que promove um educar livre a partir da ética da libertação.  

O educador deve ser um hospedeiro da semente da liberdade que se consolidará a partir 

de uma existência ética, de uma educação que liberta a si mesmo e os demais a sua volta, ideia 

defendida por Paulo Freire. Com isso, o princípio básico para pensar a educação em Enrique 

Dussel é considerar a razão como um instrumento que promove a consciência coletiva, capaz 

de formar um sujeito ético, que instiga uma pedagogia da libertação através de uma práxis 

libertadora, num exercício do magistério capaz de inferir sobre os processos sociais. Como 

afirma o próprio Enrique Dussel, 

 

O processo transformativo das estruturas de onde emerge o novo ‘sujeito social’ é o 

procedimento central da sua educação progressiva, liberdade que se vai efetuando na 

práxis libertadora. Por isso, não é só a inteligência teórica ou moral (isto se supõe, 

mas não é o objetivo principal), nem sequer o desbloqueio pulsional para uma normal 

tensão da ordem efetiva [...], mas algo completamente diferente (DUSSEL, 2012, 

p.435). 

 

Entendemos que a proposta de Enrique Dussel é pertinente na medida em que aposta 

na superação da dialética como estratégia de romper as sucessivas narrativas histórica de 



107 
 

opressão, sendo a analética uma estratégia viável para reposicionar as práticas educacionais. 

Há de se considerar que não é possível vislumbrar as saídas para a superação da opressão e da 

dominação em que o ponto de partida seja a escuta. A estratégia é pensar a saída da opressão 

por meio da escuta, seguido de um diálogo justo.  

O entendimento de Enrique Dussel é apresentar a educação como um instrumento de 

emancipação ética do sujeito, que se consolida através da liberdade, que se dará a partir da 

consciência coletiva, onde se liberta a si mesmo e o oprimido, que se consolida numa 

construção social de libertação coletiva, por isso, educação é acolher o nosso próprio mundo e 

o mundo do Outro, num exercício que expulsa os elementos que desconfigura a nossa herança, 

que se tornou objeto de opressão. E, a apropriação da educação se dará através de um “processo  

pelo qual o educando irá lentamente efetuando toda uma diacronia a partir de uma certa 

negatividade até a positividade, como um movimento espiral, de contínuas decisões, retornos, 

avaliações”. (DUSSEL, 2012, p. 437). É um ajuste ético das relações humanas a partir de um 

re-educar a si mesmo e proporcionar para que aqueles que estão a nossa volta também se 

eduquem. 

 Seguindo o mesmo entendimento, dessa proposta libertária, bell hooks pensa numa 

educação a partir da superação de práticas colonizadoras, numa educação para transgressão, 

como um exercício que possibilite aos indivíduos o não se aprisionar aos ditames das verdades 

alheias, sendo a desobediência uma estratégia de se reafirmar enquanto ser, garantindo a 

existência enquanto indivíduo autônomo. Como ela mesmo afirma, “a educação como prática 

da liberdade é um jeito de ensinar que qualquer um pode aprender” (HOOKS, 2013, p. 23). E 

ainda, mais que “a educação libertária quando todos tomam a posse do conhecimento como se 

fosse este uma plantação em que todos temos de trabalhar” (HOOKS, 2013, p. 26).4 Nesse 

sentido, a proposta de bell hooks é uma prática pedagógica que supere toda e qualquer 

abordagem excludente, e o professor deve ser aquele que promove um exercício revolucionário 

para transformar o pensar opressor. A proposta de uma prática libertadora consiste na 

teorização a partir da dor e da luta como instrumento capaz de restaurar a si mesmo e a 

libertação coletiva, em que se funde teoria e prática, inclusive as narrativas orais que dialoga 

com a escrita, a autora compreende que a teoria nasce do concreto onde se busca entender a 

vida a partir do cotidiano.  

 
4 A ideia uma pedagogia libertária proposta  por bell hooks é uma referência a uma concepção política libertária, 

que tem como base a transgressão às estruturas tradicionais, uma estratégia para superar a opressão e dominação. 

Na prática pedagógica libertária o educar é um exercício que potencializa  um agir revolucionário a partir daquilo 

que se aprende nas vivências. 



108 
 

 Outra proposta bastante relevante, que propõe uma educação com o mesmo sentido 

libertador, é a do pensador Fornet-Bettencourt, que reflete sobre a construção de uma 

consciência intercultural. Nesse sentido, a educação é um processo de ensino-aprendizagem 

sem imposição cultural, em que se busca olhar para o Outro a partir dele mesmo, com isso, se 

reconhece a dignidade do Outro a partir das diferenças, onde se promove um encontro entre 

iguais, reposicionando a(o) educanda(o) ao seu lugar de pertencimento, como descrito na 

citação abaixo: 

 

De esta manera la “alfabetización” en la escuela del diálogo intercultural sería el 

aprendizaje necesario para hacernos cargo de que los nombres con que nombramos 

las cosas desde nuestras tradiciones de origen son nombres contextuales que necesitan 

ser redimensionados desde las perspectivas que se abren en los nombres de otras 

tradiciones culturales. (FORNET-BETANCOURT, 2001, p. 11-12). 

 

 A perspectiva de Fornet Betancourt, como um pensador latino-americano, é tratar a 

educação como um elo que aproxima as diversas rupturas no processo de colonização. Com 

isso, se faz um convite ao diálogo a partir da interculturalidade. É uma convocação a boa 

convivência com as diferenças, em que se aprende com o Outro. A estratégia de escutar o Outro 

tem a função de restabelecer o diálogo, que tem como ponto central construir novas relações. 

Pois, será no reconhecimento do Outro, como sendo portador de uma herança, como aquele 

que tem uma história a ser contada, no exercício da escuta que será restabelecido a construção 

de uma justiça recíproca.  

Enrique Dussel em diálogo com Paulo Freire, entende que o processo de educação 

libertadora ocorre a partir de um educar para libertação de si mesmo e do Outro, como uma 

prática de co-responsabilidade, em que se educa e ao mesmo tempo é educado, numa 

construção solidária consigo e com os demais. A proposta de Paulo Freire é construir uma 

educação em que a(o) educanda(o) eduque a si mesmo, sendo a(o) protagonista de sua própria 

libertação. A participação do educador crítico é um momento sempre delicado, pois não é 

necessário separar o ato de ensinar do ato de aprender, em que as experiências não são 

transplantadas, mas moldadas a partir da relação dialógica, como afirma o próprio Paulo Freire: 

 

O eu dialógico, pelo contrário, sabe que é exatamente o tu que o constitui. Sabe 

também que, constituído por um tu – um não – eu - , esse tu que o constitui, por sua 

vez, como eu, ao ter no seu eu um tu. Desta forma, o eu e o tu passam a ser, na 

dialética destas relações constitutivas, dois tu que se fazem dois eu (FREIRE, 1987, 

p. 165). 

 

Em Paulo Freire, o diálogo aparece com um instrumento capaz de viabilizar a 

transformação da realidade, sendo uma estratégia para romper com as formas de dominação e 



109 
 

o autoritarismo, através do diálogo se estabelece o processo de aprendizado de que a 

transformação da realidade nunca será individual. O processo de construção d o saber ocorre 

por meio da contribuição das diversas pessoas envolvidas nas práticas educacionais.  

A proposta de uma filosofia da libertação põe os(as) alunos(as) à caminho da libertação, 

pois, ultrapassa a necessidade da construção de um conhecimento sistemático amparado pelos 

saberes tradicionais, mas também, leva em conta as experiências diárias, atrelado por uma luta 

ética como estratégia de superação das diversas formas de opressões. Mas, como construir uma 

proposta de educação urbana libertária? Considerando que os elementos burgueses pressionam 

os sujeitos ao enquadramento à mão de obra servil. Nesse sentido, compreendemos que a 

concepção libertária é uma possibilidade do exercício político que permite aos cidadãos uma 

ruptura com as hierarquias sociais opressoras para garantir a igualdade e a liberdade. É uma 

proposta de uma educação que visa a emancipação das(dos) estudantes na sociedade capitalista 

e suas opressões cotidianas, tais como as problemáticas apontadas pelas(os) alunas(os) nos 

cordéis, como as questões de classe, raça, gênero ou posturas políticas. Uma proposta 

pedagógica libertária trata de um agir em oposição à situação histórica, política e social. Nesse 

sentido, todas as pessoas envolvidas no processo educacional são protagonistas de uma 

libertação coletiva.  

Os diversos pensadores que discutem a filosofia latino-americanos partem de sua 

localização geográfica como estratégia para formular um pensar filosófico que contemple a 

diversidade cultural que compõe o continente, como estratégia para superar pensar colonizador, 

propondo assim uma filosofia de viés libertário, com isso, as filosofias latino-americanas têm 

participado/pensado sobre realidade dos povos da América Latina, com o intuito de 

proporcionar reflexões sobres a emancipação pensante desses povos, para que sejam portadores 

da sua própria libertação, capaz de questionar a realidade opressora e repensar na reconstrução 

de uma proposta política a partir de uma práxis pedagógica libertadora, os quais, deverão 

promover uma revolução através da transgressão, para que assim possam expressar-se 

enquanto sujeitos autônomos.   

A educação libertadora deverá promover uma construção de um novo modo de ser 

gente, em que ultrapassa os limites do individualismo, promovendo a construção de uma 

mentalidade que acolhe a multiplicidade do pensar e agir, tendo em vista a multiplicidade das 

expressões culturais que forma nossa gente. Uma proposta de uma pedagogia libertária 

considera as diversas formas de pensar, menos aquelas que impedem de pensar. Segundo 

Enrique Dussel, a educação opressora destrói o lugar do Outro, tornando a existência inviável, 

enquanto que a educação libertária promove o encontro com o Outro, pois tem como base a 



110 
 

construção da consciência ética, onde se reconhece a originalidade do lugar e do tempo alheio. 

E, o educar da libertação ocorre a partir da alteridade, em que a escuta é um exercício da 

garantia de proximidade, nesse sentido, a voz do Outro é a expressão máxima que garante a 

existência, sendo que não é dada por ninguém, ela existe por si e para si, quando não escutamos 

o Outro, silenciamos as verdades, reduzimos a existência do Outro a nossa própria existência. 

A educação libertária acontece num espaço fronteiriço, onde os conflitos estão postos, 

no entanto é necessário reatar as relações e promover novos diálogos para que supere as 

diferenças. E, o mais importante, o entusiasmo em promover uma educação libertadora é 

acreditar que existem outras percepções sobre a nossa realidade, as quais devem estar para além 

do enquadramento de uma educação burguesa, para além de uma perspectiva de dominação e 

exploração.   

No primeiro capítulo, utilizamos a poesia como uma estratégia pedagógica de um 

pensar libertário, por entender que a “racionalidade poética” realocado o filosofar colocaria 

as(os) estudantes numa condição de deriva, onde se iria reposicionar as(os) alunas(os) numa 

reconquista libertadora. Compreendendo a educação a partir da poesia, em especial de Paulo 

Leminski, entendendo que “poesia, para mim, tem que ser alegria e esperança. O puro júbilo 

do objeto, esplendor do aqui e o do agora. Ou a canção assobiada que ajuda a caminhar nas 

estradas, na viagem rumo à utopia” (LEMINSKI, 1978, p. 56), a vida em direção a uma utopia 

assume um agir subversivo, pois transformação é um movimento perigoso, porque toda 

transformação incomoda. “Poesia, aliás, é território limítrofe entre o verbo e outras artes” 

(LEMINSKI, 1978, p. 56). Quando se aproxima a filosofia e a poesia, criamos um contexto de 

entre-lugar, uma fronteira limite onde as ideias não são “bem definidas”, um estado de ser 

pensante, nesse sentido o pensamento passa a se orientar pela desconstrução. Sendo assim, uma 

práxis pedagógica poética libertadora deverá permitir ao ser humano se autoconstruir, através 

da possibilidade em se humanizar enquanto ser livre. E além do mais, “afinal, que é poesia 

senão discurso desvio, mensagem-surpresa, que, essencialmente, contraria os trâmites legais 

da expressão, numa dada sociedade?” (LEMINSKI, 2013, p. 29). Paulo Leminski  entende que 

a poesia aproxima as pessoas da vida, coloca os seres humanos perto das coisas, situa o 

caminhar na rua de onde se vive, realoca o pensar na província, onde as coisas acontecem, e a 

poesia torna-se mágica ao que nos tira do real e traz à realidade. A poesia é o exercício de 

educar o sujeito no tempo, de uma lembrança do passado até a transformação do futuro, com 

os poemas dissolvemos a violência da opressão, pois a liberdade acontece nas palavras. A 

proposta de utilizar a poesia é acreditar que a libertação passa pela construção de um imaginário 

subversivo. 



111 
 

Tendo em vista a exposição do primeiro capítulo dessa pesquisa, com o 

desenvolvimento de uma prática pedagógica que articula filosofia e poesia como uma estratégia 

de uma filosofia libertadora, entendemos que é um caminho possível o pensar de uma prática 

docente do ensino de filosofia da libertação, nesse contexto, é trazer a luz, os seguintes 

elementos: (a) a educação libertadora precisa ser ética, capaz de escutar a voz do oprimido, que 

garante a co-existencia dos indivíduos a partir de relações éticas, que estabelece o princípio de 

justiça social [Enrique Dussel]; (b) a educação libertadora precisa libertar, que através do 

diálogo se ensina e se aprende [Paulo Freire]; (c) a educação libertadora precisa ser 

transgressora como estratégia de superação da opressão [bell hooks], (d) educação libertadora 

deve promover um pensar identitário a partir intercultura [Fornet Betancourt]; (e) educação 

libertadora é poética, que proporcione aos educandos o exercício da subversão [Paulo 

Leminski].  

Capítulo 7: (Re)Descobrir: um exercício de libertação  

 

Existe uma anedota que pode ajudar a gente a repensar o nosso lugar, o nosso papel 

enquanto educador, enquanto estudante e enquanto ser. E, talvez o mais problemático de todos, 

o que é ser latino-americano. A ideia não é resolver essas questões, mas apenas repensar como 

uma forma de organizar-se para o exercício filosófico. Na anedota conhecida de muitos, proseia 

a seguinte situação: um elefante é um animal de grande porte, aparentemente forte e carrega 

uma série de atributos. Em circos, costuma-se utilizar elefantes presos pela pata com uma 

corrente e uma estaca no chão. A pergunta é, como é possível ele não se soltar? A conclusão é 

simples, certamente não é por falta de força, mas pelo condicionamento a que ele foi submetido 

desde pequeno, a submissão, a obediência e visão limitada, que lhe foi habituada a manter-se 

preso, em razão disso, não força desprender das amarras impostas. Hipoteticamente, o animal 

não foge porque desconhece sua força e não treinou sua capacidade de lutar.  

Porque as(os) alunas(os) não fogem?  Não é necessário muito empenho ou censo de 

observação aguçado para perceber as trancas opressoras que se fazem presente no espaço 

escolar. Talvez caiba uma pergunta a esse tipo de comportamento: o comportamento opressor 

de parte daqueles que frequentam o ambiente escolar é o reflexo da sociedade ou essa postura 

irá determinar o funcionamento da sociedade? No ambiente escolar, em especial na escola 

pública no Brasil, em geral, expressamos nas salas de aula, nos corredores, na porta da escola 

e até mesmo na sala de professores, prestamos o desserviço em desumanizar (acorrentar) ao 

inferiorizar determinados grupos sociais, tais, como negros, mulheres, lésbicas, travestis, 



112 
 

idosos e/ou todos aqueles que formam colocados à margem por não corresponderem ao padrão 

do patriarcado-burguês, por isso,   

 

a  ética torna-se o último recurso de uma humanidade em perigo de extinção. Só a co-

responsabilidade solidária, como va lidade intersubjetiva, partindo do critério de 

verdade vida-morte, talvez possa nos ajudar a sair com dignidade do tortuoso 

caminho sempre fronteiriço, como quem caminha qual equilibrista sobre a corda 

bamba, entre os abismos da insensibilidade ética irresponsável para com as vítimas 

ou a paranoia fundamentalista necrofílica que leva a humanidade a um suicídio 

coletivo (DUSSEL, 2012, p. 574). 

 

Talvez seja o brutal impacto na vida de homens e mulheres, que separa o mundo em 

dois universos distintos, aqueles que foram educados e aqueles que não tiveram oportunidade 

de ser educar, que poderão entender que não há razão para o aprisionamento do elefante. A 

brutalidade em não carregar a consciência sobre o mundo em que vivemos nos coloca numa 

situação de refém dos outros e de nós mesmos. A sutileza daqueles que utilizam da má-fé 

intelectual para colocar parte dos seres humanos numa condição de inferioridade utilizando de 

estratégia da dominação e exploração.  

Essa é uma tentativa de pensar a filosofia da libertação relacionando com uma 

concepção de educação libertadora, a partir de alguns pensadores latino-americanos foi 

possível refletir sobre o impacto de um desastroso processo de colonização e opressão [o 

elefante amarrado na infância continua se achando impotente para romper a frágil corda da 

opressão]. A ideia de libertação que cada ser humano, consciente ou não, guarda dentro de si 

mesmo em algum momento irá se acentuar por acreditar que homens e mulheres livres 

constroem pontes e os opressores erguem muros [nesse caso, o elefante apenas precisa saber 

que é um elefante]. Tendo como referencial principal a concepção de libertação de Enrique 

Dussel, a ruptura da opressão ocorrerá por meio de uma ética da libertação. A reflexão parte 

da necessidade em entender o processo de opressão durante o período do falso “descobrimento” 

ao enfrentamento do modelo colonizar burguês que se impõe no ambiente escolar nos dias 

atuais. O real propósito é convergir uma prática poética pedagógica libertadora atrelada a uma 

filosofia da libertação, afinal de contas, o elefante continua preso porque alguém acha 

engraçado, porque alguém paga pra assistir “o show”, em outra palavras, “se liberta sozinho: 

os homens se libertam em comunhão” (FREIRE, 1987.p. 52). Ou ainda, em outras palavras, 

ditas por Enrique Dussel: “Somente se pode desejar a liberdade. A libertação do Outro que é 

o pobre, a partir dele e não a partir da totalidade, que é quem realmente pode instaurar uma 

política de justiça. (DUSSEL, 1979, p.19). 

A filosofia da libertação se apresenta como um caminho possível para a construção de 

uma pedagogia-poética-libertadora que carrega como princípio um reconquistar por meio da 



113 
 

representatividade, que possibilite a significação da voz daqueles que foram silenciados. É uma 

proposta analética que tem como fundamento escutar o Outro. O pensamento pedagógico 

libertador é aquele que viabiliza na relação professor/aluno se conecta a partir da reafirmação 

enquanto indivíduos portadores da mesma herança, que se efetiva a partir de um exercício de 

inclusão expresso por meio de uma ética que garante a existência de si e do próximo. A filosofia 

latino-americana se efetiva na conquista através da empatia pela luta dos moradores de ruas, 

dos sem-terra, das mulheres, dos LGBTQIA+ e todos aqueles e aquelas que foram silenciados, 

sendo a consciência social o caminho para se promover um futuro mais justo.  

A exposição desse capítulo trouxe três perspectivas para pensar o ensino da filosofia 

latino-americana no Ensino Médio: a primeira, o falso “descobrimento”, como sendo o fator 

histórico que nos colocou numa posição de elefante acorrentado; a segundo parte, buscar 

entender o que seria uma filosofia na libertação ou ainda a construção de um pensar filosófico 

na América Latina [Como é possível se libertar?]; e por último, como pensar uma educação 

libertadora, tendo em vista, a perspectiva de uma prática docente que permite a libertação dos 

estudantes [Por que não nos libertamos?]. Pois bem, pensar uma educação a partir da América  

Latina é pensar como devemos nos desvencilhar do circo que aprisiona, e continuamos presos 

por acreditar que estamos amarrados, nesse caso, se libertar é entender que a corda não é 

resistente e que o tronco não é grande, mas apenas um imaginário. 

 

  



114 
 

CONCLUSÃO 

 

Ao entardecer as folhas das araucárias tremulam em frente à luz do pôr do sol, onde se 

produz uma paisagem extasiante entre a vida iluminada e a noite que gestará um novo 

amanhecer. E aquela paisagem que dia a dia repagina o viver, cenário onde as(os) jovens 

adolescentes esperam a hora da aula. Ali situa-se a vista mais privilegiada da escola, uma 

varanda de frente para o pôr do sol. Na mureta de altura mediana, localizada na parte superior 

da escola, serve de acento para o descanso e aconchego da boa conversa e as deliciosas risadas 

daquelas(es) que têm muito a viver. Aos poucos vão chegando do trabalho rotineiro ou veem 

do convívio familiar, aos poucos vão se aglomerando para alguns minutos de conivência. Esse 

é o instante de encontro, onde se troca ideias e narra-se histórias vividas, de coisas que 

aconteceram, dos dramas que estão vivendo e dos sonhos a realizar.  

É o momento de brincar de viver, onde a graça brota da alma.   

É lugar de se chegar mais perto sem censura. 

É a hora do abraço.  

É o instante em que cada um pode ser o que quiser ser.  

São pouco minutos que o pôr do sol ilumina o viver de uma juventude talvez 

(in)satisfeita com aquilo que o mundo tem a oferecer, (in)quieta com as atribuições de um 

mundo que exige cada vez mais e oferece cada vez menos. E nesse ambiente (lugar) míseros 

minutos (tempo) que a vida acontece.    

E nesse espaço-tempo desvenda-se a festa da vida. E, é nesse instante que o modo de 

viver é interrompido pelo sinal da escola. O aviso interrompe o funcionamento da naturalidade 

das relações humanas em troca de aulas que ofertará supostas verdades, que “guiará” a vida de 

“todas(os)”. O viver é interrompido pelo “aprender a viver”. É o instante em que se deixa de 

falar da gente para aprender sobre outras gentes. Deixa-se de falar entre eles(as) para falar para 

elas(es).  

É enquadramento no regulamento para alinhar a ordem e a disciplina que transforma 

seres (homens e mulheres) livres em homens colonizados.  

  



115 
 

POSFÁCIO 

 

Josemi Teixeira Medeiros 

Entre filosofia e poesia: libertação ou morte 

Nem somos daqui, nem somos de lá. 
Estamos por aqui... e muitos querem viver por lá. 
Somos um pedaço da terra sem terra 

Braços do sonho daqueles que continuam a nos comprar 
Se não é possível curar a sina, 
Se não queres curar a dor 

Se não pode reparar as lágrimas 
No trunfo da morte encontraremos a liberdade. 

 
Se aqui fosse um instante de antes 
Se fossemos antes de ser Brasil, 

Se hoje fosse antes de ontem  
Se os filhos do passado fosse os pais do presente 

Se América Latina antes fosse a de hoje   
Se os filhos do quilombo, 
Fossem herdeiros da colônia 

Talvez a sombra dos amputados em sonhos  
De um mundo impossível de ser nesse mundo 

Poderia se fazer em muitos mundos possíveis  

 

Mais poesia 
Nas veias abertas da ameríndia 
Onde se vive a mercê sem merecer 

Se perece mesmo com prece 
Com desatinos que dribla o destino 

De um hoje que parece ontem 
De um amanhã sem amanhecer  
 

Tomara que fique a lição 
Em lição de (dí)vida 

Se transforma letras em liberdade  
Precisa evidenciar as tortuosas linhas de palavras  
Em palavras tortas que muda em ventos  

Da imaginação que se delineia 
Num horizonte sem caravelas 

Aquele que a vida precisa deletar 
 
Em quadros (enquadro) negro sem letra  

Sabotados pelas folhas da pele branca 
Indiferente ao preto que se diz em tom grafite 

Gravado na memória sem história 
Linhas imaginária que nos transformam em estrangeiros 



116 
 

Em vez de caneta e papel 
Se vive a margem da linha 

Da esmola dos desmiolados  
 

  
Se a vida fosse organizada poeticamente 
Certamente a mente não demente 

Numa ciranda de vida não faltaria sentido. 
Ir ao encontrar o outro é libertação.  

Liberdade individual precisa ser universal.  
Filosofia produtora de mundo induzidos, 
A poesia se produz desejo  

Em assimetria injusta tem como pena a desigualdade 
A vida foi minguada  

 
Exótico e atrasado  
língua que não consegue dizer 

O que se sente na pele e 
Que se passa na mente  

Da boca de insulto 
Surta 
Desanima  

Descolonização  
Virou a esquina. 

 
Pesticidas desenfreado  
Que tampa os olhos e escancara a boca 

De um gado que berra por sangue 
Exumados às profundezas da história 

Patriarcado e escravagista, 
Que aclamam a tirania 
Vozes cavernosas  

Que cavam a própria cova  
Mitigados aos mausoléus dos miliciados 

Independia ou morte,  
Apenas muitas mortes 
Mentalidade câncervadora   

 
Se prefere viver em paralelo  

De uma tempestade que seca os sonhos 
Na carnificina gerida pelas mãos brancas  
Do sol nascente que não nasce  

A vida não será (a)pagada 

 

 

 

 



117 
 

REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA 

 

BORNHEIM, Gerd. Conceito de descobrimento. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1998. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 

de Renato Aguiar. Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

Calle 13. Latinoamérica. Artistas em destaque: Susana Baca, Totó la Momposina, Maria Rita.  

Porto Rico, Sony BMG, 2010. Disponivel em:  

https://www.youtube.com/watch?v=DkFJE8.ZdeG8, Acesso em: 20 de jan de 2020. 

CASAS, F. BARTOLOMEU DE LAS. O massacre dos nativos: na conquista da América 

espanhola. Le book, 2017.  

CESAIRE, Aimé. O discurso sobre o colonialismo. Lisboa: livraria Sá da Costa Editora, 

1978. 

CHAMIE, Mário. O tolo e o Sábio. In Caravana Contrária: poemas. Geração Editorial: São 

Paulo, 1998. 

DESCARTES, René. Meditações, São Paulo: Abril Cultural, 1973 

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação: crítica à ideologia da exclusão. 2ª ed. São 

Paulo: Paulus: 1995. 

DUSSEL, Enrique. Ética comunitária: libertar o pobre. Petrópolis: vozes, 1986.  

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do Outro – a origem do mito da modernidade. 

Petrópolis: Vozes, 1993. 

DUSSEL, Enrique. 20 teses de política. São Paulo: Expressão popular, 2007. 

DUSSEL, Enrique. Método para uma Filosofia da Libertação. Trad. Jandir João Zanotelli. 

São Paulo: Loyola, 1986. 

DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Org.: LANDER, Edgardo. 

Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

DUSSSEL, Enrique. Filosofia da libertação: na América Latina. Piracicaba: Edições 

Loyola, 1977.   

DUSSSEL, Enrique. Ética da Libertação: na idade da globalização e da exclusão.  

Petrópolis: Vozes, 2012. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Lisboa: Ulisseia, 1961. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

FANON, Frantz. Em defesa da revolução africana. Lisboa: Livraria Sá da Costa, 1980. 

https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk005NpTuLWkv9zb9H6aPzb7HbCJ_9A:1616964121885&q=calle+13+latinoam%C3%A9rica+artistas+em+destaque&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LRT9c3LDTNqkpPyjPQ0s5OttLPLS3OTNYvSk3OL0rJzEuPT84pLS5JLbJKS00sKS1KTVFILCrJLC5ZxKqTnJiTk6pgaKyQk1iSmZefmHt4ZVFmciJUQWKxQmquQkoqkFVYmgoAW7bCemwAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjoseXg7NPvAhU7JrkGHX7SDF8Q6BMoADAFegQIChAC
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk005NpTuLWkv9zb9H6aPzb7HbCJ_9A:1616964121885&q=Susana+Baca&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LRT9c3LDTNqkpPyjNQ4tTP1TcwN07Jy9PSzk620s8tLc5M1i9KTc4vSsnMS49PziktLkktskpLTSwpLUpNUUgsKsksLlnEyh1cWpyYl6jglJicuIOVEQBEbc1lWQAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjoseXg7NPvAhU7JrkGHX7SDF8QmxMoATAFegQIChAD
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk005NpTuLWkv9zb9H6aPzb7HbCJ_9A:1616964121885&q=Tot%C3%B3+la+Momposina&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LRT9c3LDTNqkpPyjNQ4tTP1TcwNygoT9fSzk620s8tLc5M1i9KTc4vSsnMS49PziktLkktskpLTSwpLUpNUUgsKsksLlnEKhSSX3J4s0JOooJvfm5BfnFmXuIOVkYALuxHVGAAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjoseXg7NPvAhU7JrkGHX7SDF8QmxMoAjAFegQIChAE
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk005NpTuLWkv9zb9H6aPzb7HbCJ_9A:1616964121885&q=Maria+Rita&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LRT9c3LDTNqkpPyjNQ4tLP1TcwLC_OtizS0s5OttLPLS3OTNYvSk3OL0rJzEuPT84pLS5JLbJKS00sKS1KTVFILCrJLC5ZxMrlm1iUmagQlFmSuIOVEQDWGzLhWQAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjoseXg7NPvAhU7JrkGHX7SDF8QmxMoAzAFegQIChAF


118 
 

FORNET-BETANCOURT, Raúl. Transformación Intercultural de la Filosofía. Concordia, 

Reihe Monographien – Band 37. Wissenschaftsverlag Mainz, Aachen 2004.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 36ª edição. Rio de Janeiro: Paz & terra, 1987. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do oprimido. Rio 

de Janeiro: Paz & terra, 1992. 

FREIRE, Paulo. Conscientização, teoria e prática da libertação: uma introdução ao 

pensamento de Paulo Freire. São Paulo: Moraes, 1980.   

GALEANO, Eduardo. As veias abertas da América Latina. 44 edições. tradução de Galeno 

de Freitas. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979. 

GARCÌA-JOHNSON, Oscar; ACOSTA, Milton (Org.). Conversaciones teológicas del sur 

global americano: violência, desplazamiento y fe. Espanha, Puertas abiertas, 2016. 

GREGOR, Thomas., Povos indígenas no Brasil - Povos Mehinako. Publicado em 2002. 

Acesso em 10 de out de 2019. Disponível em: 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Mehinako 

HOLANDA, Sérgio Buarque. Visão do paraíso: os motivos edênicos no descobrimento e 

colonização do Brasil. São Paulo, brasiliana, 1969. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a Educação como prática de liberdade. Tradução 

de Marcelo Brandão Cipolla- São Paulo. 2013. Editora Martins Fontes, 2013. 

JECUPÉ, Kaká Werá. A terra de mil povos: história indígena do Brasil contada por um 

índio. São Paulo: Editora Petrópolis, 1998. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami.  

São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

KRACHENSKI, Naira; STADLER, Thiago. História, colonialismo, epistemologia: Aimé 

Césaire, Frantz Fanon e o pensamento decolonial. Revista estudos libertários (REL), UFRJ, 

Vol. 1. Rio de Janeiro, 2019. 

KUSCH, Rodolfo. Geocultura del hombre americano. Buenos Aires: Estudios 

Latinoamericanos, 1976. 

LEMINSKI, Paulo. Caprichos & relaxos. 3ª Ed. São Paulo: brasiliense, 1985. 

LEMINSKI, Paulo. Catatau. São Paulo: Iluminuras, 2004.  

LEMINSKI, Paulo. A cultura letrada está morrendo. In: Escrita: revista mensal de literatura. 

Rio de Janeiro: Vertente, ano IV, nº 28, p.55-58, 1978. Acesso em link 

http://www.arquivoabreviado.com/wp-content/uploads/2018/04/leminski.pdf .  

LEMINSKI, Paulo. Catatau. 2ª ed. Porto Alegre: Sulina, 1989. 

LEMINSKI, Paulo. Toda Poesia. São Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Mehinako


119 
 

LEMINSKI, Paulo. Vida. São Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

LEMINSKI, Paulo. A pau a pedra a fogo a pique: dez estudos sobre a obra de Paulo 

Leminski. Curitiba: Imprensa Oficial, 2010. 

LEMINSKI, Paulo. La vie en close. 2. ed. São Paulo: Brasiliense, 1991. 

LOUREIRO, Irene. Como pendurar roupas para secar. Canal como faz. Youtube. 

Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=W9zc2_ned7I>. Acesso em: 14 de set. 

2019.  

LUCERO, María Elena. Resistir juntos, desencanto y conversión estética em poéticas 

brasileña. ALEA | Rio de Janeiro | vol. 20/2 | p. 244-256 | mai-ago. 2018. 

MANCE, Euclides André. Desafios que a Filosofia da Libertação Enfrenta. Solidarius, 

2020. Disponível em: http://www.solidarius.com.br/mance/biblioteca/desafios-fafimc.htm. 

Acesso em: 10 de novembro de 2020. 

MC CAROL. Não foi Cabral, 2016. Álbum: Bandida. Rio de Janeiro, Funk Music, 2016. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=XchG_QRQ6Rc 

MUNDURUKU, Daniel Olhar Indígena: Daniel Munduruku fala sobre educação. Povo 

Munduruku-PA, Vídeo Publicado em 1 de fev. 2012. Acesso em 02 de abril de 2020.  

https://www.youtube.com/watch?v=WSyjdc4QKsE&t=467s 

NEVES, W; PINHEIRO, P. O dia em que o morro descer e não for carnaval. Álbum: O 

Som Sagrado de Wilson das Neves. Rio de Janeiro, Gravadora Cid,1997. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=mr0ZUETRnJk 

PACHECO, Ana Paula. A arte através do tempo: uma análise iconográfica dos desenhos 

xinguanos. Cruz das Almas/BA: UFRB, 2015 

PLATÃO. Fédon. São Paulo: Nova Cultura, 1999. 

RIBEIRO, Djamila. O que é o lugar de fala. Belo horizonte: Letramento, 2017. 

SARMIENTO, Richard Thibes. A formação do povo Guarani: Pedagogia intercultural 

indígena Guaranai. Escola Indigena Guarnai Wheará Tupã-Poty. Disponível em: < 

https://youtu.be/gbW8eyQIizI>. Acesso em 02 abril 2020. 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de fenomenologia ontológica. Tradução de 

Paulo Perdigão. 5º ed, RJ: Vozes, 1997 

SUASSUNA, Ariano. A pena e a lei. 5ª Ed. Rio de Janeiro: agir, 2019. 

VARELA, Carlos. Muros y puertas. Álbum Nubes, 2000. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=D-10VQQtAnw 



120 
 

VÁZQUEZ, Adolfo Sánchez. Filosofia da práxis. Tradução de Maria Encarnación Moya. 2ª 

edição. São Paulo: expressão popular, 2011.  

VELOSO, Caetano. Um Índio. Álbum: Circuladô vivo. Rio de Janeiro: Gravadora Universal 

Music, 1992. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=MpdP5G3cpSo 

WITTGENSTEIN, L. Tratado lógico-filosófico. São Paulo: Edusp, 1994. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 
 

ANEXOS 

 

ANEXO 1 – Crônicas de Varal 

 

1. Crônica de Jequetiba - Varal de outrora    

Ainda hoje relembro varais pelos arredores da casa dos avôs, lugar de liberdade, 

brincadeiras de infância que não voltam mais... Só recordações! Com o passar do tempo 

percebe-se que ali não estavam apenas roupas estendidas, ali morava a felicidade. Felicidade e 

liberdade hoje, difíceis de encontrar. Uma vida escassa de improviso, ar livre e natureza. Em 

tempos de vidas cercadas de grades, cercas, muros altos e tecnologia, ainda há quem busque 

paz, tranquilidade e presença no varal da vida que outrora, cedo ou tarde, não estará mais ali. 

O vento corre com os cães, tempo que passou, vento que soprou, saudade que ficou. 

 

2. Crônica de Maricá - Sobre danças e roupas 

Roupas dançando ao vento, se agitam através das recordações, alcançando no interior. 

É um sentimento de saudade imensa, que veio ao encontro do coração, [que se] encontrou com 

a alma. No perfume do sabão de pedra, o cheiro forte de grama verdinha e o pinheiro bailando 

no quintal, [montaram o cenário da lavagem. Em cada lembrança se transformou numa criatura 

viva, desfilando pelas corredeiras da imaginação. É a saudade do interior pendurada no 

coração. 

 

3. Crônica de Canjarana - Cicatrizes Enferrujadas 

As marcas do passado permanecem como cicatrizes na pele de um veterano de guerra, 

com as vestes gastas, passadas de geração em geração. A corrosão do passar dos anos não 

ocultam a história por trás da mesma. O passar dos anos aumentam gradativamente a 

quantidade de marcas deixadas pela constante mudança aos arredores. Sua aceitação e meio 

aos novos padrões, geram cada vez mais especulações, e as perguntas não se calam? Eu sou o 

mesmo, bem vindo ao meu mundo? 

 

4. Crônicas de Erva Mate – Teus passos 

Naquela tarde calorosa daquele dia, com o céu todo azul e ensolarado, enxergou-se uma 

vida a ser exposta ao mundo. A vida com tanto brilho está sempre a sonhar, a imaginar como 

será daqui a alguns dias ou a daqui algumas horas. Mas, quem algum dia poderá saber? Então, 



122 
 

olhando para o alto percebo que o brilho tinha de algo que me enchia de paz e harmonia comigo 

mesmo. Confiar, entregar, descansar... Mas, o que é aquilo seria ser não um cabide de história. 

Guardião das vestes de lutas e de glórias, solene expositor das peças que contam lágrimas e 

vitórias, onde estão tuas moradas? Teus passos jamais alguém conhecerá a não ser tu mesmo...  

 

5. Crônica de Jenipapo – Linhas do tempo 

Nas linhas do varal, as histórias aumentam em casa peça de roupa, sendo novas ou antigas. 

Histórias boas ou ruins que passam de pessoa para outra. Em um ambiente fechado e em pouco 

espaço se encontram roupas limpas com cores vivas demonstrando um ambiente feliz e com 

amor e muito espaço para histórias novas, com momentos inesquecíveis que narram as voltas 

da vida. As roupas antigas contam histórias longas e até de pessoas que tiveram momentos com 

tais roupas que até passaram para outras pessoas, em que aumentava ainda mais as histórias.    

 

6. Crônica de Embaúbas – Roupas limpas são histórias passadas 

  O varal, lugar de roupas limpas, as roupas que são lavadas logo ficam encarcadas, e são 

esquecidas pelas pessoas que lá as deixaram. As roupas são balançadas ao vendo, dando sinal 

que já secaram. Assim como as roupas do varal que ninguém vê secar, e o tempo que passa 

num piscar. No varal também há historia de muitos dias nem sempre bons, nem sempre ruins, 

mas dias que impactam muita gente ao olhar para o meu varal. Lembro-me de roupas que usava 

e do sentimento sentido. Assim também lembranças se vão a cada roupa que lavo na mão.  

 

7. Crônica de Pinheiro – Separados da casa 

 Ao passado deve-se separar as vestes das coisas, lazer das responsabilidade, do dia a 

dia cansativos, da sujeito e de todas as coisas pesadas. Aliviar o espírito, depois de todo o 

estresse. Pedalando para superar os dias após dia. Subindo na vida, exercitando os 

conhecimentos, mas sempre mantendo o equilíbrio. Pedalar para amadurecer mentalmente e 

assim aprendendo a lidar com situações difíceis.  

 

8.  Crônica de Capixingui – Colocar conforto nos pés para a longa caminhada da vida 

 Usamos meias desde o princípio da nossa vida, em cada dia vivido, na infância, na 

adolescência ou na vida adulta, até o fim dos nossos dias. Cada par d e meias carrega uma 

história, uma lembrança, como as aventuras e desventuras, tragédias e momentos de euforia, 

tristeza, ansiedade, encontro em cada passo um juntar-se a nós.  

 



123 
 

 

9. Crônica de Ingá – Roupa limpa 

 Em minha frente vejo várias histórias. Todas estendidas na mesma linha, em frente a 

uma casa que já viveram novas histórias... em minha frente vejo uma fortaleza de histórias. 

Cuja maioria dessas histórias foram vividas com todas forças... forças aquelas que nos sustenta 

como um varal. Mas algumas dessas roupas caíram como um vendaval, qualquer vendaval 

emocionais, que tornaram as roupas peças frágeis. Simples e ao mesmo tempo complexas, com 

vários objetivos e ao mesmo tempo manter as roupas no varal até secarem e finalmente serem 

usadas. Todas as roupas, neste grande varal sem fim... ainda formaram um só varal.   

 

10. Crônica de Uvaia – Minha vó cuidava do varal 

 Olhando este varal me vem muitas lembranças, me lembram quando eu era pequena e 

minha mãe com minha avó estendiam um tapete ao lado casa delas. Elas colocavam meus 

brinques dos para eu brincar enquanto estendiam roupas, ai que saudades de quando minha 

única preocupação era brincar, não me importava com nadas, somente tem brincar. Hoje 

olhando este varal vem no meu peito o apertar da saudade, lembro me também da minha 

vózinha que aqui já não estar mais, a saudade aperta no meu peito sem dó, tenho tantas 

lembranças da minha infância, talvez voltar no tempo seria bom, mas é algo que infelizmente 

não se pode ter o privilégio de voltar. A vida poderia ser como as roupas sujas, que lavamos e  

depois voltamos a usá-las novamente, como se fossem novas. 

 

11.  Crônica de Cedro – Roupas estendidas é solidão 

 No varal há uma pessoa tentando esconder seus sentimentos. Ela finge que tem poucas 

ou nenhuma, não consegue se expressar. Pois, essas cercas são muralhas, que vivem presas em 

apenas um lugar. O medo impede de tentar coisas novas, por temer o fracasso. Na muralha 

existe uma abertura pequena e estreita, onde as pessoas desistem no meio do caminho, mas se 

conseguir alcançará a felicidade, que ultrapassa os limites da solidão. Felicidade é um caminho 

simples, mas não tem placa, é fácil se perder, sua família e amigos é bússola, que sempre vão 

te guiar e proteger.    

 

12. Crônica de Baguaçu – A inimiga da perfeição  

 Em um varal vejo pessoas com muita pressa, que estende suas roupas correndo. Pois, 

talvez estivesse atrasada para o trabalho ou para algum compromisso. Uma pessoa que colocou 

as roupas no varal, mas na colou os grampo em cima das roupas. A imagem pode ser também 



124 
 

comprada com sua vida pessoal, pois uma pessoa que não tem tempo de organizar suas roupas, 

imagine sua vida. O que era para ser previsão de tempo acabou se tornando um raciocínio de 

sua vida, obtendo um olhar da pressa de ser. Não adiante tere pressa, com seus deveres, pois a 

pressa é inimiga da perfeição.  

 

13. Crônica de Sarandi – Linha estendida de cores e pensamentos  

 O varal da minha casa parece um jardim, repleto de flores, pois é composto por muitas 

cores. E isto significa, o que? Que a minha família é alegre, as várias cores demonstram isto! 

Uma família feliz é a base da vida, se somos felizes alcançamos todos nossos objetivos. Mas, 

como um varal pode dizer tanto sobre uma pessoa? Uma pessoa com cores mais vibrantes são 

pessoas mais alegres, já pessoas com roupas neutras, por exemplo que usa preto e branco traz 

a impressão de que a pessoa é menos alegre. Podemos comparar o varal também como uma 

linha de pensamento e as roupas lá estendidas como novos pensamentos, um simples varal nós 

faz pensar em tantas coisas, que por isso ele se torna importante. Qualquer coisa é uma base de 

pensamento, pensar que nos faz sermos quem somos.  

 

14. Crônica de Mutambo – O tempo de voa  

 Uma criança que cresce é uma camisa que se perde. As roupas lavadas de hoje lembram 

as brincadeiras de ontem, a roupa suja de comida fazem lembrar a primeira alimentação do dia. 

Crescer é perde-se, mas também é descobrir-se desde do aprender a engatinhar e andar, a 

criança descobre que também pode falar. A imensidão do mundo é de mais para ela, com o 

olhar cheio de brilho a criança revela. Crescer é perde-se, mas também é ganhar-se a criança 

que se perde e o homem que nasce.  

 

15. Crônica de Gurucaia – Árvores de cores 

 O estender e as árvores, em tapete verde natural se estendem as histórias, as histórias 

que vem e vão. Ao lado os vizinhos, amarelo, branco e vermelho. Com os pés no chão se 

estende as histórias e as intimidades. A divisória de maracujá que deixa a desejar, a laranjeira 

ao lado que é linda de olhar. As roupas coloridas que pertencem a cada membro de uma família, 

em verde, azul e vermelho, tudo isso visto do fundo de uma casa.  

 

16.  Crônica de Gurucaia – Trapos 

 Panos de prato não são apenas trapos, que são utilizados para encnhugar ou limpas, mas 

sim panos que contam uma his´toria de vida. Eles passam por vários lugares até chegarem em 



125 
 

nossa mãos, passam até pelo momento de enfeite para ficar bonito. Mas, quando es~tao escuros, 

sujos e molhados todos rejeitam e acabam jogando para lavar, eles lá tristes dentro de uma 

cesto cheio de novidades, eles não tem apenas sua história, mas também a vivência quando se 

encontram com objetos que sei lá de onde viveram, mas quando estão de lado jogados em um 

cesto eles sabem que tem pessoas que admiram. E levam para lavar e colocam para secar, é 

como se voltasse a brilhar. E, lá ficam eles em um varal cheios de panos de prato ao sol para 

logo voltarem a sua rotina, revigorados e cheio de energia. Nunca esquecendo que por mesmo 

que seja um trabalho duro e pesado, que poucos dão importância a eles, mesmo assim possuem 

um valor. Não devemos se prender à opiniões de terceiros, mas ter a certeza que cada coisa em 

seu devido lugar tem seu devido valor. 

 

17. Crônica de Jaracatiá – jogos de lembranças  

 Foi através da varanda que demonstram o mundo real. As lembranças estendidas ao ar 

livre são histórias de ontem. O mundo era visto pelas vestes. As blusas representam o peito 

coberto. Lavamos as roupas para jogar as lembranças antigas, pois “águas passadas não 

voltam”. Uma simples peça de roupa pode significar o olhar de cada um, uma viagem em um 

dia especial. 

 

18. Crônica Painera – Uma secagem de roupas 

 Num belo dia de calor extremo, os pingos caem sobre folhas secas. As toalhas balançam 

ao vento em segurança, com o portão de ferro e o muro enorme, a iluminação que vem do sol 

aquece o nosso mundo. As cores das roupas apresentam o estilo de vida da nossa família. 

 

19. Crônica de Pitanga – Sentimentos em varal 

 No varal ao ar livre, se destaca uma realidade em cada veste. O objetivo é mostra-se ali 

um pouco de lembranças e realidade. A realidade exposta em um quintal aonde todos vêem e 

pouco dizem, somente o olhar observador será capaz de perceber que existem pessoas que 

vivem ali. Pois, mostra que há uma pessoa sem medo de expor sua realidade e suas lembranças, 

e não é necessário fingir, ali estão às coisas como elas são. Ali se expõe a realidade, sem medo 

de julgamento e do fracasso, analisamos que cada realidade existe sentimentos vivos. 

 

20. Crônica Capixingui – Tempos de varal no quintal 

 Lembra-me de quando era pequeno, onde morava em uma casa humilde com meus pais 

e meus irmãos, não tínhamos muitos recursos e minha mãe passará muitas horas no tanque, 



126 
 

pois éramos em muito e minha mãe lavava muitas roupas. Ela estendia todas as roupas, que 

ocupada todos os varais que tinha no quintal. Eram muitas, todos cheios de roupas, ficavam 

todas mutuadas e voava com o vento, em nós as crianças brincavam na sombra embaixo das 

roupas que estavam secando. As roupas da minha mãe eram a sombra para minhas brincadeiras. 

 

21. Crônica de Erva Mate - De lado a lado 

 Apenas um varal? Não, ele deixa de ser quando olhamos a fundo e abrimos nossa 

imaginação e coração pra realmente olhar o fato. Roupas penduradas nos fios uma o lado da 

outra, como palavras distribuídas nos versos de crônicas. Crônicas como qualquer texto tem o 

toque do autor que estendeu cada expressão e sentimentos a maneira de cada um. Como a dona 

de casa, que mesmo em um varal deixou seus costumes e a intimidade de suas roupas dispostas 

a seu modo. A filosofia é exercício demorado para se aperfeiçoar, assim como a dona de casa 

que passa anos treinando maneiras que ajudem a melhorar a forma em estender suas roupas. É 

possível por trás dos varais, existam laços tão forte quanto às linhas que compões as cordas 

estendidas para expor as roupas. A vida precisa ser tão forte quanto os pegadores que seguram 

as roupas nos varais.   

 

22. Crônica de Jenipapo – O varal dos sentimentos  

As cores expostas ao sol. Vemos aquilo que não sentimos no dia a dia, tanto boas quanto 

ruins. É assim que nós somos e vivemos, expostos entre sol e cores. Através do branco, temos 

o sentimento de paz. O olhar escuro desperta sentimentos de perda. Não se expõe apenas 

roupas, mas expomos sentimentos. 

 

23. Crônica de peroba - Entre duas paredes 

Numa tarde de sábado, no início da primavera existem alguns indivíduos de tecidos, de 

tamanhos e cores diferentes. Alinhados, mas não organizados. Escondidos entre duas paredes 

com as histórias perdidas na lavagem. O resto de história permanece enquanto penduradas, um 

pouco pinga e o evapora de qualquer forma se vai a esperança de um novo dia e novas 

aventuras.  Na esperança de um novo dia e as novas aventuras. 

 

24. Crônica de Peroba – A água que sobra da roupa lavada 

Por trás das roupas lavadas se escondem sentimentos vivenciados, cansaço e lutas 

passadas. Em um canto fechado, a sombra das pobres roupas se mostra no gramado, até as 

paredes sentem o frio que elas passam. Com um olhar largado, elas de certa forma enrugad as 



127 
 

desejam estar novamente limpas e purificadas para um novo ritual. Aqueles pregadores que as 

roupas prendem, de forma alienada e segurando como se não aguentassem mais o serviço de 

segura-las. Mas, as roupas permanecem impacientes até o fim do processo para um novo 

recomeço.   

 

25. Crônica Maricá – Lembranças remotas 

Hoje são apenas roupas vazias, nada de cor, muito menos amor. Naquele varal surrado 

depositam suas lembranças mais remotas. Dispondo de um espaço apertado e um tanto 

confinado, descartam suas memórias as deixando ir embora. Buscam novas vivências, mas sem 

esquecer das antigas experiências. frase p exposição: "apenas roupas vazias, nada de cor, muito 

menos amor". 

 

26. Crônica de Canjarana – histórias lavadas 

Roupas estendidas são momentos passados, aromas nelas colocados, lugares visitados. 

Sentimentos que vão embora ao passar pela água com sabão e renovados ao entrar em contato 

com a luz do sol. Histórias lavadas, com o início da escolha no guarda - roupa e fim ao serem 

deixadas na máquina de lavar. “Tecidos que chegam com cheiro de suor e com “sangue”, pois 

se mata um leão por dia. “Se mata um leão por dia”. 

 

27. Crônica de Araucária – O brilho da vida seca roupa 

Na tarde calorosa daquele dia, com o céu todo azul e ensolarado, enxergou-se uma vida 

a ser exposta ao mundo. A vida com tanto brilho está sempre a sonhar, a imaginar como será 

daqui a alguns dias ou a daqui algumas horas. Mas, quem algum dia poderá saber? Então, 

olhando para o alto percebo que o brilho tinha de algo que me enchia de paz e harmonia comigo 

mesmo. Confiar, entregar, descansar... Mas, o que é aquilo seria ser não um cabide de história.  

Guardião das vestes de lutas e de glórias, solene expositor das peças que contam lágrimas e 

vitórias, onde esta tuas moradas? Teus passos jamais alguém conhecerá a não ser tu mesmo. 

 

28. Crônica de Cambará – Amontoados e atordoados  

 

Na mais voraz e obscura lembrança se vêem em mente seu rosto, um profundo pesar 

por chegar a esse ponto. Ali se encontra uma parte sua e infelizmente outro ódio nascendo. 

Aqueles mundos amontoados de dias que se passaram, nada vejo mais, o que se tornou? Que 

rumo tomou? Não sei. E suas escolhas refletidas em gente como os dentes de leite, uma cópia 



128 
 

autêntica sua, isso não é bom. Não sinto orgulhos, não criei um monstro. Você ainda não 

aprendeu nada além do seu ego inflado por coisas inacabadas. 

  

29. Crônica de Canafístula – Roupas lavadas 

Da sacada observa-se as roupas tão pequeninas... A grama que precisava ser cortada. 

Naquele dia, os cachorros até haviam dado uma trégua e saído de debaixo do varal. Pois, o 

calor estava absurdo, o que é ótimo para secar roupas, mas para os doguinhos estava exaustivo 

e o varal lhes proporcionaria uma bela sombra.  As roupas, tão pequeninas, que carregavam em 

si muito amor. Roupas que foram lavadas, após um dia de muita risada, e sem dúvida de muitas 

descobertas. Roupas usadas pelas crianças, que representam as mais alegres do mundo. Se 

aproveita os bons momentos, pois quando passam ficam só as lembras. CARPE DIEM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 
 

ANEXO 2 – Poesia em Cordel 

 
1. Existencial .......................................................................................................................... 130 

1.1 Existencial  - - Recomeçar novamente ............................................................................ 130 

1.2 Existencial - A vida é bela  .............................................................................................. 131 

1.3 Existencial -- Vida Maria  ................................................................................................ 133 

1.4 Existencial  - Para você dar nome  ................................................................................... 135 

1.5 Existencial - Roubaram minha vida  ................................................................................ 137 

1.6 Existencial - O não nascido ............................................................................................. 138 

1.7 Existencial - Tempo  ........................................................................................................ 140 

2. Questão Racial ................................................................................................................... 141 

2.1 Étnico-racial Violência urbana ........................................................................................ 141 

2.2 Etino-racial  -- A cor que mais valia  ............................................................................... 143 

2.3 Etnico- racial  - Escravidão do passado ........................................................................... 146 

2. 4 Étnico-racial - Minha pele .............................................................................................. 147 

3. Sobre Gênero...................................................................................................................... 149 

3.1 Gênero - Mundo das aparências ...................................................................................... 149 

3.2 Gênero - Abóbora da Feira  ............................................................................................. 152 

3.3 Gênero  – Isabelle B. Camargo ........................................................................................ 154 

4. Sobre o falso “Descobrimento”.......................................................................................... 156 

4.1 Falso descobrimento   ...................................................................................................... 156 

4.2 Descobrimento - Uma ganância  ...................................................................................... 157 

4.3 Descobrimento - Suposta Colonização  ........................................................................... 158 

4.4 Descobrimento -  Descobrimento e “estórias”  ................................................................ 160 

4. 5 Descobrimento  - Tormenta  ........................................................................................... 161 

4.6 Descobrimento - Descoberta ............................................................................................ 162 

6. Feminismo.......................................................................................................................... 163 

6.1 Feminismo ....................................................................................................................... 163 

7. Sobre os Indígenas ............................................................................................................. 166 

7.1 O desabafo de um índio  .................................................................................................. 166 

 



130 
 

1. Existencial  

1.1 Existencial  - - Recomeçar novamente  

 
Quando a vida lhe bater 
E sua alma chorar 

Quando esse mundo pesado lhe ferir, lhe esmagar 
É hora de recomeças  

LUTAR 
 
Quando tudo for escuridão e nada iluminar 

Quando tudo for só medo e você não duvidar 
É hora de recomeçar  

Recomece a ACREDITAR. 
 
Quando a estrada for maior que o previsto  

E seu corpo definhar 
Quando não houver uma luz 

É hora de recomeçar  
Recomece a CAMINHAR 
 

Quando o mal for evidente  
E o amor se esconder 

Quando o peito doer 
Quando o abraço faltar 
É hora de começar a AMAR 

 
Quando você cair 

E ninguém estar por lá 
Quando a força conseguir lhe derrubar 
É hora de recomeçar  

Recomece a LEVANTAR 
 

Quando a fé faltar 
E decidir lhe pegar, 
Se for difícil agüentar... 

É hora de recomeçar  
Recomece a SONHAR 

 
É preciso de um final 
Para poder recomeçar  

É preciso cair, chorar e gritar, 
Para poder se levantar  

Nem sempre engatar a ré 
Significa para algumas horas de voltar 
 

Remarque aquele encontro perdido  
Reconquiste o amor sofrido 

Reúna os amigos que lhe querem bem 
Reconforte o CORAÇÃO. 



131 
 

1.2 Existencial - A vida é bela  

 

Em cada caso  
Um grito de coragem 
Eu sou de silêncio covarde. 

 
Ao raiar do sol 

Um ânimo ao brilho do luar 
Um desânimo. 
Sobre vários sons muito não entendem 

Os meus barulhos. 
Será no silêncio a escuta 

 
Entre afeto e reciprocidade 
Quem demonstra sempre é desligado. 

 
Tudo na vida tem um propósito, 

Nada acontece ao acaso. 
 
Certas pessoas vão embora, 

Para que outras pessoas cheguem. 
 

Ou, as vezes alguém chega, 
Por causa da ausência de outras. 
 

 Muitos dizem 
“Hoje eu não saio” 

Mas, poucos dizem  
“vou dar um jeito” 
 

A distância pode impedir 
Um abraço, um beijo, um toque. 

Mas, não pode impedir um sentimento. 
 
Uma vida baseada em motivar as pessoas, 

Com palavras que eu não também preciso ouvir. 
 

Palavra é atividade, 
Sevem para andar juntas 
Senão é possível de queda. 

 
Hoje em dia o mundo estas em apuros, 
Em pura violência. 

 
Hoje em dia esse mundo, 

Os futuros pais e mães estão com medo. 
 
Medo de deixar os filhos e filhas 

Viverem nesse mundo de violência. 
 



132 
 

O mundo de hoje em dia. 
Precisa de mais, 

Mais não muito mais. 
Amar e compaixão ao próximo. 

 
Mesmo que demore 
A pessoa certa chegará a esse mundo, 

Em dias certos. 
  

Basta esperar não importa o tempo, 
Seja paciente, 
Seja a paciência. 

 
 

 

  



133 
 

1.3 Existencial -- Vida Maria  

 

Vida Maria, uma vida 
Sem eixo e sem linha. 
A vida que poucos geraram,  

Gerada na pele da solidão. 
 

Um eixo que só a própria Maria entende. 
 
Que o sofrimento mais novo  

Que o desejo de ser reinará 
Um desejo que não foi realizado 

Por motivo do não desejar 
De alguém que convivia ao seu lado. 
 

O tempo passa e nada muda 
O continuo sem lixo,  

Sem linha ou sem vida, 
Por muito tempo passado 
Desacreditou-se 

 
Ali, várias gerações cresciam, 

Como indivíduo do mesmo destino 
Onde tudo parece que passava despercebido. 
 

O aprendizado não evoluiu para maioria, 
Sua vontade era aprender o seu próprio nome  

Na escrita da vida. 
 
Mostrando que foi um explorado sem eixo, 

Sem rumo e com diversos desejos. 
Guerreiro continua a vida com vontade de aprender. 

 
E com a passa dos anos a geração crescia. 
Maria via a vida com os olhos de sua mãe. 

Por muito tempo vivia a sua maneira 
E, é a ilusão onde ela se realiza. 

 
Em seu próprio reflexo  
Deu o mesmo exemplo que viveu 

Para sua única filha. 
 
Aquela que queria o mesmo desejo, 

O aprendizado que sua mãe tanto desejou. 
Da mesma pessoa que sonhou 

E que não realizou 
 
Já não via como prosseguir 

O interrompimento de sua própria vida.  
Por sua vez, nada prosperou  



134 
 

O sem rumo continuou  
 

Exalando a mesma ingratidão. 
Porque dias melhor não virão 

Com o olhara ao sobre o passado 
Tudo se repetia. 
 

A vida de Maria prosseguirá a mesma 
Como outras que já se passaram  

Sem a luz no fim do túnel 
Que não será realizada 
 

Assim seguirá as vidas de Maria 
Tudo sem eixo e sem linha 

Aquela luz sobre a vontade de não ser. 
Uma ilusão sobre aquilo que se realizará. 
 

 
 

  



135 
 

1.4 Existencial  - Para você dar nome 

 

Não ligue, 
Minha está tão difícil. 
 

Não sei o que fazer ainda 
Tenho medo de me conhecer 

 
Um vazio  
Vazio  

Me deixa assim 
Longe de dados  

Até de mim  
 
Já tentei de tudo 

Nada consegui 
Espera aí 

Ainda não desisti 
 
É amores 

Amores 
De anos 

Se tornam rancores 
 
E se as forças 

Minhas forças  
Acabam  

Simplesmente  
O bem vou 
Aos que desejam 

 
Na covardia  

Eu penso  
Penso  
Em resistir  

Mais um dia 
 

Vou tentar 
Sorrir 
Brincar 

Tentar  
Ficar 
 

Não 
Não quero me  

Envolver  
E depois  
Depois enjoam de você 

 
Vocês não pensam  



136 
 

Não pensam 
No que EU 

Tenho passado 
 

Eu estou tentando  
Ser menos 
Paranóico 

E mais simpático. 
 

Ninguém tem culpa 
Do EU 
Ser 

Problemática 
 

Seria inocência 
Tentam resistir 
Faz parte 

Do quebra-cabeça 
Faz parte  

De mim. 
 

  



137 
 

1.5 Existencial - Roubaram minha vida 

Em uma hora qualquer, 

De uma noite qualquer. 
Iniciou-se o trajeto de uma pequena alma. 
Já marcada pelo destino, 

Que teria um caminho sofrido. 
 

Sua vida pele era tão bela quanto seu branco sorriso. 
Seus cabelos longos como as folhas de um salgueiro. 
Era tão escura como a noite sem luar. 

 
Tudo em si parecia tão perfeito,  

Tão rico de olhar. 
Nada que é tão bom tem o costume de durar. 
 

Em uma hora qualquer, 
De um uma noite qualquer. 

Ao chegar em casa, 
Deitou-se e caiu no sono. 
 

Ao acordar, deparou-se 
Com o pior dos pesadelos,  

Sua boca que era tão rosada, 
Já não tinha mais cor. 
Pressionada com a maior das forças, 

Seus gritar calou. 
 

Naquela noite, 
Com um ato de maldade,  
O seu corpo foi violado. 

E agora,  
Sua pureza já não existe, 

Deixou junto com a sua vida 
Que na mesma noite acabou. 
 

Tudo que sobrou um corpo gelado 
Em um lençol branco ensanguentado. 

 
Sua pele não tinha calor, 
Seu sorriso tornou-se sem cor. 

Seus cabelos perderam seu tom. 
E ali, já não existia mais vida.  
 

  



138 
 

1.6 Existencial - O não nascido  

 

Ninguém imagina o que se passa 
O medo  
Anseio 

Desespero 
Nada disso é estampado em seu rosto. 

 
O medo do homem que agride 
Da sociedade que julga  

Da igreja que exclui 
E das pessoas que apedrejam  

Anseio de não serem entendidas 
 
De serem espancadas, 

Levarem a culpa 
E ainda serem oprimidas 

 
Desespero por não arrumar emprego 
Ter que seguir padrões da sociedade 

Ser considerada inferior, 
Afinal, quem liga? 

É só mais uma mulherzinha. 
 
Já não se pode tomar decisões, 

É necessário um homem 
Que julgará todas as suas ações. 

 
E se tiver um filho? 
Se virá mocinha 

Saiu da tua barriga 
Vai ter que cuidar sozinha. 

 
E nem pense em abortar 
Abriu as penas, vai ter que aguentar 

Bota mão na massa 
Que ninguém vai te ajudar  

 
Garota vê se não desiste, 
Segue o baile 

Não viva a vida triste  
Erga cabeça, pense positivo. 
 

E lembre bem 
A trajetória é sua 

Se você não luta 
Tua ferida não cura. 
 

 
Eles podem ate tentar 



139 
 

Machucar esse mulherão 
Não podem ignorar  

O grito de um mulherão. 
 

 

  



140 
 

1.7 Existencial - Tempo  

 

No tempo vivemos 
No tempo estamos 
Sem poder para-lo 

Por ele nos passamos 
 

Seja pra curtir  
Seja pra estudar 
Seja pra evoluir 

Seja pra remediar 
 

Todos temos 24 horas 
Basta perceber 
A vida é muito curta 

Para se arrepender 
 

Diante das regras e regras 
Uma se sobressai 
De peso universal 

Para todos ela vale 
 

Vivemos em mundo de causa e efeitos, 
Tudo que se planta colhe  
Seja vem, seja mal 

Em dobro irá ter 
 

 
Cada um lhe usa do jeito que quer, 
Pressionado por aquilo que lhes convém 

Seja família, 
Seja trabalho 

Seja amigos 
Ou notas de cem 
 

Diante a soberania do tempo 
A reflexão me deixa insensível 

Pensando em usá-lo 
Do melhor jeito possível 
 

Com vida de mão só 
É o tempo não se volta 
No passado 

Não se olha no espelho do tempo. 
 

Admiração do passado 
Contestamento do presente 
Expectativa do futuro 

Assim que se entende 
O tempo existente. 



141 
 

2. Questão Racial  

 

2.1 Étnico-racial Violência urbana --- Genocídio  

 

Essa é uma história surreal 
Que não tem início 

Já se tornou um vício 
E que esperamos que tenha final 
 

No Brasil, muita gente morre 
Tudo se torna motivo 

“não gosto da tua cor, da raça, do estilo” 
Basta (ou não) um vacilo 
 

Hoje tudo se tornou “fobia” 
Medo ode gente! 

Do diferente 
Só de olhar, da agonia 
 

Tudo surge de julgamento 
Um pré-conceito mal elaborado 

Um olhar alterado 
De uma pessoa sem nenhum jeito 
 

Mostro destruidores de futuro  
Destrói a vida de sonhadores 

Descontrói o amanhã de famílias 
Como flores despedaçadas ao chão  
 

Sonhos esquecidos  
Por causa de pessoas más 

Que compaixão não há  
E nunca haverá 
 

Almas desoladas por um coração amargurado 
Sem amor, nem compaixão 

Nem mesmo pelos seus próprios irmãos 
Quando olho, só vejo sangue no chão 
 

Uma covardia  
Inimigos separados pela melanina 

Religião, raça, origens 
Tudo que era vão 
Se tornou importante então 

 
Genocídio em pele de justiça  

Como lobos em pele de cordeiros 
Quem nos protegia, 
Não protege mais! 



142 
 

 
Atrocidade igual a essa não há  

Se for da “favela” 
É LADRÃO 

Pode matar!!! 
 
Deus me ajuda a entender 

Porque é tão difícil viver? 
Ah!!!! Mas me lembrei agora 

É melhor eu pedir lá fora 
Porque sem alma não tem como me atender!!! 
 

Preconceitos, descriminação e muito mais 
E se for inimigo político 

Então ferrou!!! 
Manda matar e finge que não notou 
 

Então pra terminar, 
Depois de tudo falado, 

Tenho que deixar um recado, 
O PRECONCEITO TEM QUE ACABAR! 
 

 

  



143 
 

2.2 Etino-racial  -- A cor que mais valia – Jenipapo 

Desde aquela época quem decidiu? 

A cor que mais valia 
Quem dizia ter o poder de escolher 
O que deveria rever e quem deveria morrer 

 
Ninguém tinha o direito  

De expressar seu descontentamento  
Aquele que obedecia sofria 
E o que não, um destino pior o aguardaria. 

 
Foram presos e acorrentados 

Mortos e judiados 
Afastados de dias da família 
Maltratados a preço de milhas. 

 
Recepcionaram e aceitaram 

E o que foi que ganharam? 
Traição e sacanagem 
Além disso, ser chamado de selvagem. 

 
Olha só quem diria 

O que dizia ser amigo 
Era o maior inimigo 
Que existia. 

 
Aprisionaram sem dó 

Matando pai, mãe e avó 
Trapaceando a todo custo, sem custo 
Pensando somente no seu lucro. 

 
Tudo era mais importante 

Do que a vida dos habitantes, 
Aquele era o seu lar 
Modificaram sem pensar. 

 
Lutando para ser quem é 

Lutando para ficar de pé 
Lutando para não morrer em vão 
Lutando para não ser doutrinado 

Por um ladrão! 
 
Junto com eles além da maldade, 

Trouxeram as doenças em grande quantidade  
Dizimando novos povos. 

Queimando-nos na pólvora. 
 
Coisas que nunca ouviram falar, 

Agora assombravam o nosso lar. 
Acabando com a vida que não era acolhida. 



144 
 

 
Ao poucos fomos nos esquecendo, 

De como era a vida sem tantos sofrimentos. 
Ainda conseguimos lembrar  

No que de nós sempre devemos acreditar 
 
Tentando superar 

Toda a dor que causaram sem pensar 
Tentando alcançar a liberdade 

Sem nenhuma lealdade. 
 
Alguém um dia decidiu  

O que existia e o que não existia 
Decidiu o que era “melhor” 

E o que mais valia 
 
Sem ligar para o coração 

Ou para o sentimento de uma nação 
Trouxe caos e destruição 

Nem deu ao menos uma explicação. 
 
Tudo que havia ali foi roubado  

Por um golpista safado  
Que enganava e mentia  

O tal honra não tinha. 
 
Dizendo não saí errado  

Que era algo conquistado  
Que lutava ensinando o que era “correto” 

Religião, cultura e dialeto. 
 
Que egoísta esse “amigo” 

Que não pensa no próprio umbigo 
E agora o que fazer? 

Só que nos ver sofrer 
 
Chegou de mansinho 

Dizia não querer nada de nosso cantinho 
Nós acreditamos sem hesitar  

 
Mas de repente a amizade acabou  
E sem nenhum pesar nos enganou  

Matando nossos filhos da mata 
Deixando nossa vida triste e sem graça. 

 
Tirou de nós o direito de falar, 
De rir, 

De brincar 
De cantar e até de andar. 

 



145 
 

De se fosse sua mãe ou sua irmã 
A moça indígena que você tomou para si 

Era do meu clã 
Tinha família e você a levou. 

Levou-se como se fosse um objeto. 
 

  



146 
 

2.3 Étnico-racial  - Escravidão do passado 

 

A escravidão do passado 
Também chamado de escravismo 
Onde humanos são prioridades do outro 

 
Sociedades, desde o tempo mais distante 

Humanos eram considerados produtos. 
 
Europeus, navios, 

Homens, África 
Colocados à venda 

Cruel, cruel 
 
A escravidão do passado  

Ficou apenas o legado. 
Depois da assinatura no papel 

Daquela tal princesa Isabel 
 
Discriminação do passado 

Hoje em dia não rola 
Seja ela raça ou religião 

Não faça disso uma opinião 
Para não criar uma discussão. 
 

Mulheres negras 
Sofrendo com a escravidão 

Trabalhos domésticos 
Cozinheiras 
Arrumadeiras  

Amas de leite 
 

Não se mede a qualidade do conteúdo 
Pela cor do volume 
Pode ser um poderoso veneno  

Ou talvez um agradável perfume  
 

Preto, branco não importa 
Todo mundo é igual 
Na presença infinita  

Do nosso pai celestial 
 

  



147 
 

2. 4 Étnico-racial - Minha pele – Embaúbas 

 

Você sairia bem vestindo a minha pele? 
Sendo negro por um dia? 
Passar o que passo? 

 
Só pelo fato de ser negro 

Olhar torto todo dia, 
Em torta a direção da vida. 
 

Vista minha pele...  
Você sairia bem com o cabelo sarará? 

E sendo negro por um dia? 
 
Vistas a minha pele 

Negro é ladrão e bandido 
Não pode ter opção de ser  

Ouvido, quando se manifestas acaba na prisão 
 
Vistas a minha pele da cor que quiser 

Vistas a minha pele  
E sinta orgulho de ser negro. 

 
Não é por que sou negra  
Que vou roubar,  

O jeito do cabelo tudo intercede 
Carrego com orgulho a genética que segue  

 
Não é estranho ser negro 
Nem pardo, mulato ou pobre 

O estranho é ser racistas  
Somos todos iguais, sem conversas banais. 

 
Nem preto, nem branco  
Somos todos seres humanos  

Não importa a cor 
Precisamos de amor 

 
Não importa a raça  
A amizade que é importante, 

A minha cor não importa,  
o que importa é meu valor. 
 

Todas as cores do mundo você pode ter 
Porque na minha vida o racismo está morto. 

 
Quantas vezes já vi, 
Pessoa serem determinada por ter algo diferente. 

Porque fazer isso sociedade,  
Sociedade aparência não é tudo. 



148 
 

 
Em vez de olhar a cor dos olhos, 

Olhe a o brilho deles 
Em vez de olhar se sorriso é branco,  

Olhe se são verdadeiros. 
 
Cada pessoa é bela do seu jeito, 

Jamais mude por alguém. 
Fizeste tantas pessoas morrerem por depressão, 

Ocasionada pela sua descriminação, 
 
Então diga não ao preconceito.  

   
 

  



149 
 

3. Sobre Gênero 

 

3.1 Gênero - Mundo das aparências  

 

Era uma vez Dom Juquinha 
Desde de cedo taxado como menininha 

Sempre muito educado, mas desde sempre encucado. 
 
Com aqueles que haviam falado, 

Sobre seu jeito afeminado 
Mal sabia Dom Juquinha 

Que dali para frente era comum 
 
Sentir a dor das palavras 

Sobre ser mais um  
Mais que daqueles maltratados 

Por ter sexualidade  
Diferente daqueles malcriados 
 

Mais tarde,  
Dom Juquinha se assumia 

Com um ardor amargo 
De um preconceito escancarado. 
 

Daqueles olhares nada disfarçados, 
Ali o preconceito nascia 

Agora o jovem entendia sua vida dali mudará. 
 
Pela força das palavras 

Ressoante de desejo 
Dom Juquinha sentia 

Um pouco de medo 
 
Por um rapaz demasiado barbado 

Demonstrando interesse  
Queria que o tal rapaz conhecesse Dom Juquinha 

Esquecesse do mal olhado. 
 
Chegou o dia de dizer 

A sua família  
Sobre aquele com quem sentia  

Desejo de vida 
 
Sua família desgostosa, 

Logo, espancaram Dom Juquinha. 
Dizendo que aquilo não é permitido  

Pela igreja 
 
Dom Juquinha bem temente, 



150 
 

Tendo sempre em sua mente, 
Que isso não lhe fazia menos gente. 

 
“Eu não posso mudar” 

O que já é parte minha. 
E o laço foi desfeito  
Enxergando ele com defeito. 

 
Sua família sendo repulsaste 

Desse jeito exilado  
Do contato com aqueles 
Que não havia criado 

 
Agora morador de rua 

Sentia sua alma nua 
Sob a mercê da ruindade 
Sentia-se tranformar. 

 
Toda vez que catava lixo pela cidade 

Os olhares eram os mesmo 
Sempre de desprezo  
Dom Juquinha se sentia 

Diferente de quando era menor. 
 

A fome era gritante 
Dom Juquinha com a cabeça martelante 
Correu para um novo mundo 

O dia era noite  
 

Agora Dom se vestia de menina 
Aqueles transeuntes lhe cercavam durante a noite. 
 

O menino procurava por homens com dotes 
Aqueles com dinheiro bem aventurados 

 
O pagamento já foi ganho 
Logo Dom comprava sua morada 

Com dinheiro de cada noite mal passada. 
 

E ali, reencontrava  
Aquele rapaz de barba. 
E agora um pouco raspada. 

Logo, Dom namorava 
O amor deles por todo canto exalava  

 
Dom sentia uma dura ponta 
Era da ponta de uma faca bem amolada. 

E com isso, dom lembrará da sua infância. 
 

Dali Cia o corpo do rapaz, 



151 
 

No chão escancarado. 
 

E mas, um daqueles mal julgados. 
Que sofre pelo julgamento alheio. 

Não existe final feliz 
Essa é a dor de cada homossexual. 
 

  



152 
 

3.2 Gênero - Abóbora da Feira  - Erva Mate 

 

Ela tava por aqui e acolá, 
Assombrando, despreocupada  
E com vontade de comer abóbora. 

 
Tava apaixonada,  

E ao mesmo tempo contando moedinhas pra ir à feira. 
Buscar abóboras laranjadinhas. 
 

Tava apaixonada pela moça que achava ser a mais graciosa das cidades. 
E que adorava comer tudo que ela cozinhasse bem temperadinha. 

É leve... 
 
Ela gostava de muita coisa 

De Abóboras, de futebol de bola de goma, de samba e da mocinha bonita. 
Da cor vermelha e de vento que gela o nariz. 

 
Buscou a bendita abóbora. 
E balinha de goma. 

Mas, não ventava de gelar o nariz. 
Tava sol, quente e mesmo assim tava soltinha de tão feliz. 

 
Controlava o samba mais bonito que conhecia. 
A vontade era dançar, ali, nas ruas de Curitiba. 

Porque hoje veria a moça bonita. 
A vida tava sorrindo. 

 
Podia cair chuva, 
Podia nem mesmo ter abóbora na feira. 

Que a vida ainda estava sorrindo. 
 

Só deixa de sorrir pra vida. 
Quando aparecem olhares 
Sejam maldosos, sejam de julgamento 

Fica cinza. 
 

Não queria lembrar-se do receio 
Do medo de cantar o samba. 
Da precaução de existir. 

Mas, as vezes, lembrava. 
 
Vivia assim, se equilibrando. 

Vez tranqüila 
Vez lembrando 

Mas continuarão ali. 
 
Pra amenizar o cinza estava ali. 

A moça bonita dizendo que as coisas iam melhorar 
Ela quem deixava colorido  



153 
 

E a esperava do outro lado da rua 
 

Faziam a abóbora 
Laranja forte 

Cantavam apesar de você 
E lembravam que amanhã vai ser outro dia. 
 

Os sambas, abóboras e as cores eram inspirações. 
Esperança e felicidade 

De dançar na calçada num instante sem medo.  
 
Talvez samba seja mesmo 

Som de resistência  
E abóbora seja mesmo 

Comida de conforto. 
 

  



154 
 

3.3 Gênero  –  

 

O que vão dizer? 
Seus pais a coisas tais 
Quando ouvirem rumores 

Do nosso amor 
Ninguém vai poder nos dizer  

Como amar. 
 
Num mundo banalizado, 

Onde há padrões 
Respeito a diversidade 

E por si, afirmação. 
 
A partir daqueles que vão 

Buscar o direito de escapar  
De tal manifesto 

 
O capital habitualmente 
Consumido transformado. 

Inclusive a diversidade, 
Todos terão por direito, 

De dar sua opinião, 
Opinião pejorativa é opinião? 
 

Há diversidade em tudo 
Não há o que discutir 

Desde o comportamento  
A etnia e a racial 
 

Cada um ser diferente 
Torna o mundo legal 

Raças, povos e nações 
Com igual e desigual 
Entendemos que isso é diversidade. 

 
Respeitar a diversidade 

Não precisa ser perfeito  
É conviver com o outro 
Sem agir com preconceito  

Do jeito que o colega for 
Merece nosso respeito 
 

Há quem nasceu para julgar 
E há que nasceu para amar 

Amar para respeitar 
Amara para tolerar 
Amara para compreender 

 
Que ninguém tem o dever 



155 
 

De ser igual a você 
 

Cá entre nós, 
Falaremos de papo sério, 

Há controvérsias de um lado, 
Pela primeira vez  
Em séculos mais negros em universidades federais 

 
Por outro lado,  

Mais chacinas de negros  
Em manchete de jornais 
Me diz, quanta ironia em duas notícias 

Em um pais só,  
O que a gente faz? 

 

  



156 
 

4. Sobre o falso “Descobrimento” 

 

4.1 Falso descobrimento - Sarandi 

 

Ao horizonte algo viu 
De onde veio? 

Chegaram para explorar  
Queriam dominar. 
 

 Nossa casa, nosso bem 
Cortado e devastado  

Como um arado 
Ambição sem respeito. 
 

Mediram e dominaram 
“amigos” disseram 

Nossa fé impuseram  
Vocês estão errados. 
 

Guerra por nossa terra 
Montes e desgraças 

Um ser que reza 
Mudem, sejam como nós. 
 

Não vivemos em jaula 
Isso até hoje 

Uma guerra sem fim 
Para reconquistar nosso lar 
 

Árvores e animais 
Mortos por diversão 

Pensam em lucro 
Extinguindo tudo 
 

Quando acabar 
Vão se arrepender  

Tudo o que fizeram  
Todos vão morrer. 
 

 

  



157 
 

4.2 Descobrimento - Uma ganância – Crideúva 

 

Descobriram uma nova terra, 
E ela queria explorar 
Não se intimidaram a entrar 

E aquelas pessoas que ali moravam  
Vieram a tirar 

 
Tomaram conta de tudo 
E começaram afirmar 

Que a descoberta era deles 
E jamais ninguém podia negar 

 
Hoje nada mudou  
Ainda ninguém sabe amar 

E só querem dinheiro ganhar  
Para seu grande poder demonstrar 

 
Não param para pensar 
O quanto pode prejudicar 

E trazer dores para alguns carregarem 
Morrendo, sem ainda entender 

O que é realmente amar. 
 
 

  



158 
 

4.3 Descobrimento - Suposta Colonização – Mutambo 

 

Vinte dois de abril, 
O ano era de mil e quinhentos, 
Lá ocorreu 

O tal do descobrimento. 
 

Veio nas embarcações 
Expostas as questões 
As descobertas 

Realizadas pelas navegações. 
 

Era uma suposição  
Suposta colonização 
Resultando em um início 

Início do fim. 
 

Um Brasil explorado  
Desmatado e saqueado 
Colonizado por exploradores 

Explorado por todas as cores. 
 

Descobriu ou invadiu? 
Enganou ou negociou? 
Escravizou ou libertou? 

Cuidou ou exterminou? 
 

Nas navegações violavam 
Aves, plantas e índios 
E quando retornavam 

Contaminavam e exterminavam  
Para nobre era simples 

A tortura era extrema 
E a cultura materna 
Foi massacrada. 

 
Transformará uma geração  

Pensando e medindo 
Quebrando e calando 
Desmontando e modelando. 

 
Os enganados  
Os danos das terras 

Em trabalho escravo 
Independência apenas para o que roubaram 

 
Os verdadeiros não foram roubados 
Foram assassinados  

Foram aprisionados. 
 



159 
 

Os brancos sabiam  
Donos das verdades absolutas 

Os principais emaranhados das verdades divinas. 
Eles desmoralizaram   

Pesaram e mediram 
Conclusões categóricas  
O ancestral estava na bíblia. 

 
Imposta aos oprimidos 

Que não os deu amor 
Nem paz  
Nem feitiço 

 
Era a arma ideológica 

Usada pelos opressores 
Cujo os corações e cérebros 
Precisavam mais de seus preceitos morais. 

 
 

 

  



160 
 

4.4 Descobrimento -  Descobrimento e “estórias” - Jequitiba 

 

Espanhóis, africanos, portugueses 
Estórias do passado  
Onde viviam todos fugindo 

Sem respeito e falta de humildade 
 

Indígenas com suas etnias  
Portugueses com seus costumes 
Africanos com seus corpos a serem domados 

E o “Brazil” a ser explorado 
 

Portugueses dominaram os indígenas 
Indígenas escravizados  
Seus pertences roubados 

 
Choro e dor, momentos de horror 

Pedro “Caravelas” atinge o Brasil. 
Que cedeu? 
Quem sofreu? 

Pra quem doeu? 
 

O desmatamento foi um desmantelamento, 
Em busca de riquezas, 
O que restou foi a tristeza. 

 
Brasil, 

Sua origem é a exploração  
Explorar a natureza 
Prática armada Brasil 

 

  



161 
 

4. 5 Descobrimento  - Tormento - Capixinga 

 

Índios que ali moravam  
Sua cultura aproveitavam 
Da natureza desfrutavam 

E da harmonia compartilhavam 
 

Estrangeiros ali chegaram  
Suas riquezas compartilhavam  
Da natureza exploraram  

Com os índios não se importavam  
 

Falsas ideias apresentavam  
Suas liberdade foi torrada 
Sua cultura explorada  

A invasão iniciava 
 

A religião ate imposta 
Dizimada a cultura sem respostas 
Escravizaram os moradores 

Sem dividir seus clamores 
 

Esse é o chamado descobrimento  
Na verdade podemos chamá-la de tormenta 
Muito acredito ser inovação  

Prefiro chamar de “invasão”  
 

  



162 
 

4.6 Descobrimento - Descoberta – Palmito 

 

Maldito o dia 
Em que me aconteceu 
Por causa de mentiras 

A minha poesia se perdeu 
 

Vocês foram descobertos 
Disse o homem sem cor 
No seu próprio dialeto 

Sem sentir a nossa dor 
 

Ah! Se eu soubesse 
Só queria nossa riqueza 
Isso me entristece 

E minha alma não aceita 
 

Nós fomos descobertos 
Como um caranguejo de mangue 
Roubaram nossa casa, nossa terra 

E lavaram- as com sangue. 
 

Açoitado sou aqui, 
Sento forme, sinto frio 
Só porque um homem branco 

Disse que me descobriu 
 

Trazidos da África, de outras terras 
Preciosas rainhas e juízes. 
Trazidos para a miséria 

Impedidos de serem felizes. 
 

Carregados como animais 
No navio do animal sem cor, 
Condições desumanas e surreais 

Possibilitou aos humanos sentir a pior dor. 
 

Esse povo é o meu povo. 
Amarrados, maltratados, açoitados 
Friamente executados 

Em nome do ter, em nome do pai. 
 
Isso é ainda mais 

Aconteceu depois que ele nos viu 
Aquele! Ele mesmo! 

O homem que nos “descobriu”. 

 

 

 



163 
 

6. Feminismo  

 

6.1 Feminismo  

 

Feminismo é chato 
Feminismo é mimimi 

É querer atenção 
É desnecessário. 
 

Esse pensamento acima não é meu. 
Mas, é da maioria 

Muitos homens 
É pior, de mulher também. 
 

Eu não escolhi ser feminista 
Não me educaram assim 

Aliais, nem perto 
Muito pelo contrário. 
 

Educaram-me para falar baixo 
Não usar roupa curta 

Não beba muito 
Ou nem beber 
 

Porque condizem 
Mulher bêbada é feio, né? 

Shorts e decotes? 
Oferecida, tá pedindo 
 

Também me educaram 
Para saber cozinhar 

Lavar e passar  
Se não, como vou casar? 
 

Porque mulher deve casar 
Vai morrer solteira? 

Encalhada 
Sem filhos? 
 

Falei muito 
Mas, ainda não me posicionei  

Sou feminista? 
Sou sim 
 

Sou Marielle Franco 
Sou Frida 

Sou Joana D’Arc 
As que lutaram por mim 
 



164 
 

Sou lésbica 
Sou bissexual 

Sou preta e pobre 
Mas, sou mulher 

 
O que importa é decidir 
Não baixar a cabeça  

Gostem ou não 
Na deles a opção 

 
Sexualidade da mulher 
É a que ela quiser 

E se não tiver tamb´me  
Sem problema, viver sem 

 
Ninguém tem que escolher 
O que você veste 

Ou se quer ter um filho 
O coração é da mulher, é meu, é seu. 

 
Muitos homens fazem filhos 
E vão embora 

Mas, é “normal” 
A sociedade não liga 

 
Agora se a mulher 
Quer tirar o feto 

É condenada por todos 
E na maioria, se tirar, morre 

 
Homens não têm necessidades 
De se depilar 

Mas mulher com pêlos 
É suja, nojenta 

 
Porque homem pode  
E mulher não pode  

Porque se “pega” várias mulher  
É garanhão 

 
E mulher que fica com  
Vários homens é rodada? 

Por que é obrigação da mulher cuidar da casa 
 

E o homem não precisa fazer nada 
Por que nós mulheres  
Temos que sai sempre como medo 

Sem saber se voltamos? 
 

São perguntas e mais perguntas 



165 
 

Fica difícil de responder  
Na verdade, não tem respostas. 

Mas, isso tem que mudar. 
 

Toda essa situação  
Descreve o porquê do feminismo 
Queremos mudar  

Essas antiguidades 
Tão presentes 

 
Trazidas de uma história  
Manchada pelo machismo 

Com mulheres oprimidas  
E eram sem voz 

 
Mas, agora estamos lutando 
Mostrando-se ao mundo 

Que feminismo não é o oposto de machismo 
 

Machismo busca o homem acima da mulher. 
E o feminismo busca igualdade de direitos. 
 

E o que tem ma nisso? 
Em todas temos direitos? 

O feminismo não faz mal 
Busca igualdade. 
 

Então, quanto te perguntarem 
O que é feminismo  

Você já sabe responder 
E o porquê existe 
 

Mesmo muitos achando  
Que é mimimi, chatice 

Não vão nos calar. 
Sempre haverá um grito. 
 

Nossos direitos 
Nossas oportunidades 

Vamos seguir 
Vontades sem medo 
 

Sem medo do seu julgamento 
Sem medo de seus olhares 

Sem medo de reprovação 
Sem medo de ter medo 
 

Vamos ser nós mesmas 
Mulheres 

Livres  



166 
 

Feministas 
 

 

7. Sobre os Indígenas 

 

7.1 O desabafo de um índio  

 
Somo índios guerreiros 
Lutamos para vencer 

Lutamos para a nossa paz 
Para ver nossa tribo crescer 

 
Terra da mãe, terra da gente 
Vou preservar a minha natureza 

Porque ela me pertence 
 

Exibo minha cultura 
Sem vergonha de me aparecer 
Sou índio da verdade 

E não terei medo em ser. 
 

Pode vir com flores 
Ou venha com seu espelho  
Ode vir com sua tribo 

Mas não esqueça seu respeito. 
 

Espírito da floresta 
É o que me fortalece 
Conheça a nossa festa 

E se envolva no nosso ritmo 
 

Homens brancos 
Homens de má fé 
Não me engane nos seus jogos 

Não sou seu brinquedo de guerra  
 

Respeito minha lança 
Respeite minha alma 
Vamos sobreviver 

E mostra a todos quem somos. 
 

Sinto-me em chamas 
Igual colocam a floresta 
Taca fogo lá de novo 

Que eu te dou uma na testa 
 

Meu coração é da floresta 
Flora linda flores 
Ar puro das árvores 



167 
 

Lá onde é meu lar 
 

Meu Deus não é igual o seu 
A energia da floresta me da forças 

Vou continuar lutando 
E vou vencer sem medo de ser. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


