
UNIVERSIDADE ESTADUAL DE MONTES CLAROS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ISMAEL DA SILVA FILHO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
O ENSINO DA FILOSOFIA PARA A FORMAÇÃO DO ALUNO 

NO ENSINO MÉDIO: DESAFIOS DE UMA EDUCAÇÃO 

MENOR NA ATUALIDADE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
MONTES CLAROS 

2020 

1 



ISMAEL DA SILVA FILHO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

O ENSINO DA FILOSOFIA PARA A FORMAÇÃO DO ALUNO 

NO ENSINO MÉDIO: DESAFIOS DE UMA EDUCAÇÃO 

MENOR NA ATUALIDADE 

 

 

 
Dissertação apresentada ao curso de Pós- Graduação Strictu 

Sensu em Filosofia, Departamento de Filosofia, 

Universidade Estadual de Montes Claros - Unimontes, 

como requisito parcial à obtenção do título de Mestre em 

Filosofia. 

 

 

 
Orientador: Prof. Dr. Pericles Pereira de Sousa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

MONTES CLAROS 

2020 

2 



TERMO DE APROVAÇÃO 

 

 

 
ISMAEL DA SILVA FILHO 

 

 

 
O Ensino da Filosofia para a Formação do Aluno no Ensino Médio: Desafios de uma 

Educação menor na Atualidade 

 

 
 

Dissertação aprovada como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em 

FILOSOFIA – Programa de Pós – Graduação em Filosofia – Prof-Filo da Universidade 

Federal do Paraná pela seguinte banca examinadora: 

 

 

 

 

 

 
 

Orientador(a): Prof. Dr. Péricles Pereira de Sousa(UNIMONTES, MG) 

 

 

 

 
 

Examinador(a) Externo(a): Prof. Dr. André Luis La Salvia  (UFABC, MG) 
 

 

 

 

 

Examinador(a) Interno(a):. Prof. Dr. Ildenilson Meireles Barbosa (UNIMONTES, PR) 

 

 

 
Montes Claros, 22 de Dezembro de 2020 

 

 

Prof. Dr. Alex Fabiano Correira Jardim 

Coordenador PROF-FILO/UNIMONTES 

3 



DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dedico aos meus mestres, familiares e amigos 

 

4 



AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Agradeço a Deus que me deu força para chegar até aqui. 

 

5 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“SEMPRE HÁ OS QUE IGNORAM OS FILÓSOFOS. MAS NÃO É O CASO DOS DITADORES: 

ESTES OS FAZEM CALAR, PELA CENSURA, PORQUE SABEM QUANTO ESTES 

AMEAÇAM SEU PODER” (ARANHA; MARTINS). 

 

6 



7 

 

RESUMO 

 
 

FILHO, Ismael da Silva. O ensino da filosofia para a formação do aluno no ensino médio: 

desafios de uma educação menor na atualidade. 2020. 250f. Tese (Mestrado). Programa de 

Pós em Filosofia – Prof-Filo – Universidade Federal do Paraná, Paraná. 

 
 

O presente trabalho refere-se à pesquisa realizadasobrre o ensino de Filosofia na formação do 

aluno da educação báscica. O estudo teve como objetivo Tencionar o Ensino de Filosofia 

como uma experiência do pensamento buscando descobrir sua importância no Ensino Médio 

para uma Educação Menor para assim, poder entender em que medida essa disciplina é 

relevante para o currículo dos alunos do ensino médio. Em vista da proposta levantada 

buscou-se uma fundamentação no referencial teórico como também um trabalho de 

intervenção que contou com a participação dos alunos de uma escola pública da rede estadual 

da cidade de Pirapora. Todo esse processo investigativo propiciou uma experiência do 

pensamento que permitiu experimentar as linhas de fuga instauradas no sistema educacional. 

Como resistência a uma educação maior, a Filosofia se torna uma disciplina relevante não 

porque é obrigatória, mas porque que permite um encontro que força o ato de pensar; 

permitindo que estes construam suas próprias visões sobre a realidade, um processo que 

descrevemos como educação menor, onde a Filosofia oportuniza o enfrentamento. Desse 

modo, tem-se a intenção de contibuir para o aprimoramento do ensino de Filosofia superando 

uma visão de senso comum que se instaurou sobre a disciplina, aproximando-a cada vez mais 

das áreas de conhecimento dispostas no sistema educacional. 

 
 

Palavras-chave: Filosofia, Importância, obrigatoriedade, Educação Maior, Educação Menor, 



8 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

 

FILHO, Ismael da Silva. The teaching of the philosophy for the formation of the student in 

high school: challenges of a lower education today. 2020. 250f. Thesis (Masters). 

Postgraduate Philosophy Program - Prof-Filo - Federal University of Paraná, Paraná. 

 

 

The present work refers to the research carried out on the teaching of Philosophy in the 

formation of the student of basic education. The study aimed to intend the Teaching of 

Philosophy as an experience of thought seeking to discover its importance in High School for 

a Minor Education in order to understand to what extent this discipline is relevant to the 

curriculum of high school students. In view of the proposal raised, we sought a foundation in 

the theoretical framework as well as an intervention work that included the participation of 

students from a public school in the state network of the city of Pirapora. This entire 

investigative process provided an experience of thought that allowed to experience the lines of 

escape established in the educational system. As a resistance to a higher education, 

Philosophy becomes a relevant discipline not because it is compulsory, but because it allows 

an encounter that forces the act of thinking; allowing them to build their own visions about 

reality, a process that we describe as a lower education, where Philosophy provides the 

opportunity for confrontation. In this way, the intention is to contribute to the improvement of 

the teaching of Philosophy by overcoming a common sense vision that has been established 

about the discipline, bringing it closer and closer to the areas of knowledge arranged in the 

educational system. 

 
 

Keywords: Philosophy, Importance, Compulsory, Major Education, Minor Education, 



 

 

RESUMEN 

 
 

FILHO, Ismael da Silva. La enseñanza de la filosofía para la formación del estudiante en la escuela 

secundaria: desafíos de una educación inferior hoy. 2020. 250f. Tesis (maestría). Programa de 

Posgrado en Filosofía - Prof-Filo - Universidad Federal de Paraná, Paraná. 
 

El presente trabajo se refiere a la investigación realizada sobre la enseñanza de la Filosofía en la 

formación del estudiante de educación básica. El estudio tenía por objeto entender la Enseñanza de la 

Filosofía como una experiencia de pensamiento que busca descubrir su importancia en la Escuela 

Secundaria para una Educación Menor, a fin de comprender en qué medida esta disciplina es relevante 

para el plan de estudios de los estudiantes de secundaria. En vista de la propuesta planteada, se buscó 

un fundamento en el marco teórico así como un trabajo de intervención que incluyó la participación de 

estudiantes de una escuela pública de la red estatal de la ciudad de Pirapora. Todo este proceso de 

investigación proporcionó una experiencia de pensamiento que permitió experimentar las líneas de 

escape establecidas en el sistema educativo. Como resistencia a una educación superior, la Filosofía se 

convierte en una disciplina relevante no porque sea obligatoria, sino porque permite un encuentro que 

fuerza el acto de pensar; permitiéndoles construir sus propias visiones sobre la realidad, un proceso 

que describimos como una educación inferior, donde la Filosofía hace oportuno el enfrentamiento. De 

esta manera, se pretende contribuir a la mejora de la enseñanza de la Filosofía superando una visión de 

sentido común que se ha establecido sobre la disciplina, acercándola cada vez más a las áreas de 

conocimiento dispuestas en el sistema educativo. 

 
 

Palabras clave: Filosofía, Importancia, Obligatorio, Educación Mayor, Educación Menor 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

9 



 

SUMÁRIO                                                                  INTRODUÇÃO ................................. 11 

1- ENSINO DE FILOSOFIA E RESISTÊNCIA: O ESPAÇO DA FILOSFIA NA 

EDUCAÇÃO BRASILEIRA ................................................................................................. 26 

1.1- O INÍCIO DA TRAJETÓRIA: ASPECTOS HISTÓRICOS E LEGAIS DO 

ENSINO DE FILOSOFIA BRASIL ................................................................................. 30 

1.2- PORQUE DIZER “NÃO” AO ENSINO DE FILOSOFIA .............................................. 44 

1.3- O ENSINO DE FILOSOFIA: MOVIMENTOS DE RETORNO ..................................... 55 

2- DA OBRIGATORIEDADE A IMPORTÂNCIA: O ENSINO DE FILOSOFIACOMO 

UMA EXPERIÊNCIA DO PENSAMENTO........................................................................ 79 

2.1- O ENSINO DE FILOSOFIA NA TENSÃO ENTRE A OBRIGATORIEDADE E A 

IMPORTÂNCIA ...................................................................................................................... 81 

2.2- O ENSINO DE FILOSOFIA DIANTE DOS PRESSUPOSTOS DE UMA EDUCAÇÃO 

MAIOR. ................................................................................................................................... 98 

2.3- O ENSINO DE FILOSOFIA POTENCIALIZADO NO CONTEXTO DE UMA 

EDUCAÇÃO     MENOR     EM     BUSCA     DA     EXPERIÊNCIA     DO 

PENSAMENTO ..................................................................................................................... 114 

3- OS DESAFIOS DO ENSINO DE FILOSOFIA EM BUSCA DE UMA EDUCAÇÃO 

MENOR ................................................................................................................................ 143 

3.1- A EDUCAÇÃO COMO INSTRUMENTO A SERVIÇO DA POLÍTICA .................... 148 

3.2- A FILOSOFIA DIANTE UMA EDUCAÇÃO TÉCNICA E BUROCRÁTICA ............162 

3.3- O ENSINO DE FILOSOFIA EM BUSCA DE UMA EXPERIÊNCIA DO 

PENSAMENTO ..................................................................................................................... 178 

CONCLUSÃO ...................................................................................................................... 201 

REFERÊCIAS ...................................................................................................................... 216 

ANEXO A ............................................................................................................................. 234 

ANEXO B ............................................................................................................................. 238 

APÊNDICE A ....................................................................................................................... 244 

APÊNDICE B ....................................................................................................................... 245 

APÊNDICE C ....................................................................................................................... 248 

APÊNDICE D ....................................................................................................................... 249 

10 



11  

INTRODUÇÃO 

 
 

A inspiração inicial deste trabalho foi motivada a partir das discussões que se 

levantaram sobre a exclusão ou descontinuação da disciplina de Filosofia, na grade curricular 

do Ensino Médio, após 12 anos de promulgação da Lei número (n.) 11.684/08 que colocou  

em caráter obrigatório a inclusão das disciplinas de: Filosofia, e Sociologia nesse nível de 

ensino escolar. 

No atual momento em que se encontra, de amadurecimento como professor de 

Filosofia, no Ensino Médio e de procurar uma melhor forma de trabalho que, desperte o 

desejo por um conhecimento alicerçado aos demais da grade curricular dessa última etapa da 

educação básica, acredita-se que há uma relativa contribuição ao sistema de ensino por meio 

desta pesquisa, com as discussões que foram e que estão a ser realizada sobre essa temática ao 

buscar um aprimoramento teórico e conceitual para esse contexto de educação escolar. 

Por essa razão, salienta-se que: 

 
 

O ensino escolar não deva ser tratado apenas como transmissão de conhecimento. 

Seu objetivo é trabalhar para além do simples conteudismo. A valorização dos 

saberes escolares se materializa na defesa de que o ensino escolar deva levar em 

conta os sujeitos que participam do processo de ensino-aprendizagem não somente 

como receptores, mas também como potencialmente criadores dos saberes que 

envolvam o conhecimento escolar. Esses sujeitos são os educandos (DUTRA; DEL 

PINO, 2011, p. 50) 

 

Assim, como as demais disciplinas, a Filosofia torna-se indispensável, não por ser 

obrigatória, mas por proporcionar uma experiência do pensamento como acontecimento e que 

não foi dominada pelo que era dado ou pensado fora da experiência. 

Ao estudar a temática do ensino de Filosofia, decidiu-se intitular nesta pesquisa 

como: O Ensino da Filosofia para a Formação do Aluno no Ensino Médio: Desafios de uma 

Educação menor na Atualidade. Desse modo, essa conjuntura de pensar nasceu pela vontade 

e necessidade de refletir não apenas a respeito da obrigatoriedade legal, mas sobre a 

importância dessa disciplina somada aos interesses e indagações do aluno durante esta etapa 

de ensino da educação básica, que torna possível (re)pensar neste mundo maluco ou caótico 

em que se vive para criar atitudes que corroboram com a vida diferenciada enquanto 

experiência. 

Por essa razão, busca-se dar ênfase ao ensino de Filosofia como Experiência do 

pensamento, logo, percebe-se que esse ensino não está além e nem aquém dos outros saberes, 



12  

mas se encontra no mesmo nível, especificamente com a criação conceitual, pois sua 

diferença encontra-se em sua capacidade criadora que procura emergir como uma nova força 

(DELEUZE; GUATTARI, 1997), fazendo com que o filósofo imprima sua marca naquilo que 

ainda não há, por isso: 

 
O pensamento filosófico é criador porque faz nascer alguma coisa que ainda não 

existia, alguma coisa nova, uma singularidade. E neste sentido pode-se dizer que os 

conceitos são assinados, têm o nome de seu criador: ideia remete a Platão,  

substância a Aristóteles, cogito a Descartes, mônoda a Leibniz, condição de 

possibilidade a Kant, duração a Bérgson (MACHADO, 2010, p. 08). 

 

Um pensamento, essencialmente criativo em suas três potências: Arte, Ciência e 

Filosofia, configura-se como uma forma distinta de experiência do pensar em que uma 

potência não substitui a outra, mas se completam ao se tornar mais criativa. Ao ser a educação 

um processo de formação humana, todas as potências são necessárias em suas especificidades, 

à medida que contribui com aquilo que lhe ofereça. 

O objetivo é tencionar o ensino de Filosofia como uma experiência do pensamento 

ao buscar descobrir sua importância no Ensino Médio a partir de uma Educação Menor, para 

se descobrir até que ponto a disciplina de Filosofia é importante ao ultrapassar a ideia de 

obrigatoriedade legal e ter em vista que: 

 
se a obrigatoriedade é fruto de uma luta que começou na década de 1970 e teve 

muitos momentos distintos, é também verdade que se a Filosofia não se consolidar 

como disciplina na educação média poderá ser retirada novamente, com uma 

“canetada” qualquer. Se a mobilização e a luta para sua inclusão foram grandes, 

penso que o trabalho agora é ainda maior, pois temos que garantir que a Filosofia 

seja ensinada efetivamente e o seja de modo significativo. Se não conseguirmos 

provar, com um bom trabalho que a Filosofia é uma contribuição importante para a 

formação dos jovens brasileiros, ela será retirada. E aí talvez não tenha volta 

possível [...] (GALLO, 2011a, s/p). 

 

Nesse sentido, para desenvolver esta investigação, coube-lhe sublinhar os fatos 

históricos dos movimentos pelo retorno da Filosofia aos currículos ao mostrar as influências 

que entusiasmaram essa dinâmica, que apontou o ensino de Filosofia diante de uma Educação 

Menor em oposição a uma Educação Maior e identificar os desafios de se manter o esse 

ensino no contexto atual. Esses três pontos contribuíram para se pensar na relevância da 

Filosofia como disciplina ao dialogar com os discursos que fomentam a sua retirada. 

Quando revisitou a literatura verificou que as abordagens feitas sobre o ensino de 

Filosofia e o papel do professor não se pode abster de evidenciar que esse é um verdadeiro 

problema filosófico (GALLO, 2012). Por isso, busca-se considerar essa problemática de 



13  

forma diferente, recorrendo aos pensadores franceses, como: Deleuze, Guattari e Foucault1 e 

ao deslocamento conceitual feito por Gallo a partir desses autores para sustentar um modo 

Menor de Filosofia ao descontruir um modo Maior de filosofar que nutri as linhas majoritárias 

da educação. 

Na obra, O Que é a Filosofia? (DELEUZE; GUATTARI, 1997), publicada, na 

França, em 1991 e traduzida no Brasil desde 1992, eles apresentam a Filosofia com duplo 

aspecto: o primeiro como atividade do pensamento, tornando-a uma ação importante no 

processo de ensino-aprendizagem, ao fazer com que a experiência do pensamento não seja um 

produto, mas ato da própria experiência; o segundo é a especificidade de criação conceitual. 

Conceito aqui, não é definição nem representação, pois essa noção paralisaria o problema 

após sua resolução, porque a definição responde à pergunta e cessa o movimento de criação 

conceitual. 

A “Filosofia é um exercício de pensamento que não cessa, que não paralisa [...] que 

se articula em torno de problemas que não se resolvem de forma direta, imediata e definitiva. 

O conceito, para eles, não é uma definição” (GALLO, 2011), o conceito é criado para que seja 

possível significar o mundo, nesse sentido a Filosofia pode contribuir com essa significação, 

na medida que se afasta dos pressupostos impostos para pensar no próprio mundo. Os 

conceitos seriam como sons, cores ou imagens, intensidades que convêm ou não, são criações 

que com sua existência marcam o mundo. 

Deleuze (2006) em seu tempo havia preocupado com essa temática e por isso 

escreveu as obras: Diferença e Repetição (DELEUZE, 2006) e Lógica do Sentido 

(DELEUZE, 1998). Por essa razão, o autor acima citado produziu uma Filosofia fora da 

representação, posteriormente, junto com Guattari definiu o conceito como ato e produto do 

pensamento, como a forma de equacionar o problema e a experiência sem eliminá-lo. 

Ao deslocar nesta perspectiva filosófica, para pensar a Filosofia enquanto disciplina, 

pode-se entendê-la como uma experiência do pensamento que não busca respostas absolutas 

ou a panaceia de todos os males, mas uma contribuição intelectual na medida em que auxilia 

os educandos na criação conceitual. Desse modo, ao observar uma sociedade profundamente 

em crise, ela proporciona pensar, a partir de suas próprias experiências, a realidade 

transformando o ensino em algo revolucionário, resistente e contrário às opiniões 

generalizadas. 

 

1 Deixamos claro que o diálogo que faremos com o referencia conceitual de Michel Foucault se restringe aos 

aspectos que se relacionam com Deleuze e Guattari. Reconhecendo a magnitude do seu trabalho intelectual, 

lançamos as luzes para que o tema em questão possa ser pensado em outro momento a luz de sua filosofia. 



14  

Deleuze e Guatarri (2003), na obra, Kafka por uma literatura menor apresentaram o 

conceito de literatura menor ao fazer alusão a literatura revolucionária, segundo esses autores 

acima citados a: “literatura menor não é a de uma linguagem menor, mas antes a que uma 

minoria faz em uma linguagem maior” (DELEUZE; GUATARRI, 2003, p. 38). Essa minoria 

não se define por uma representação quantitativa, mas pela relação com a cultural dominante, 

menor não qualifica nem adjetiva a literatura, mas as revoluções. Pode-se dizer que a 

literatura menor quebrou as formas, marcou as rupturas e fez as novas ligações, quando essa 

corresponde às experiências que se constituíram à luz das linhas de fuga e se concretizam no 

modo como o campo social foge dos devires do tempo presente. 

O conceito “Menor” deslocado e trabalhado com a ideia de Filosofia Menor será 

deslocado para o campo da educação com a ideia de Educação Menor apresentado por Silvio 

Gallo em Deleuze e a Educação (2008) como possibilidade de subversão de um sistema 

educacional. Será esse exercício de deslocamento conceitual, que traz a noção de uma 

Educação Menor, que lhe dar a possibilidade de pensar nas interferências na educação ao 

influenciar a experiência do pensamento. 

Desse modo, para Gallo, 

 
 

Uma educação menor é um ato de revolta e de resistência. Revolta contra os fluxos 

instituídos, resistência às políticas impostas; sala de aula como trincheira, como a 

toca do rato, o buraco do cão. Sala de aula como espaço a partir do qual traçamos 

nossas estratégias, estabelecemos nossa militância, produzindo um presente e um 

futuro aquém ou para além de qualquer política educacional. Uma educação menor é 

um ato de singularização e de militância (2002, p. 173). 

 

A Educação Menor permite a resistência e a revolução contra todos os pressupostos 

que dão sentido a educação atual, faz surgir uma espécie de militância e produz o presente 

como condição de possibilidade para o futuro, encontra-se em sua frente outro modelo 

pautado nas políticas dos ministérios, secretarias e gabinetes. Em relação a esse segundo 

modelo chama-se de Educação Maior, que segundo Gallo, seria: 

 
Aquela dos planos decenais e das políticas públicas de educação, dos parâmetros e 

das diretrizes, aquela da constituição e da LDB, pensada e produzida pelas cabeças 

bem-pensantes a serviço do poder. A educação maior é aquela instituída e que quer 

instituir-se, fazer-se presente, fazer-se acontecer. A educação maior é aquela dos 

grandes mapas e projetos (2002, p. 173). 

 

Se a Educação Maior é produzida na macropolítica a Educação Menor, por sua vez, 

está no âmbito da micropolítica e Gallo (2002) propôs é um modo de resistir aos modelos de 



15  

uma Educação Maior, e aos poderes macropolíticos que determinam as políticas pedagógicas 

apresentadas sob a forma de leis e demais documentos voltados para o ensino que produzem 

hierarquias, simultaneamente com as relações de poder nas chamadas sociedades de controle2. 

As dúvidas que se levantam e que permeiam o ensino de Filosofia permite-lhe buscar 

uma compreensão sobre sua relevância como uma Educação Menor frente a essa modalidade 

de Educação Maior, que foi entendido pelo exercício de poder e pela educação manipulada 

que atendia a lógica do próprio sistema visto como opressor. Pensar nesse ensino, em seus 

desafios e no diálogo entre esses dois modelos contribuem para o aprofundamento do 

conhecimento específico na área da educação. 

O que se percebe é que o Ensino de Filosofia depende da importância que o cenário 

político, social e econômico atribuem a ela como esboço de manutenção das estruturas 

sociais. Aranha e Martins (1995) elucidam que a Filosofia desperta no jovem o entendimento 

da própria realidade, ao estabelecer um elo entre o saber e o agir humano ao colocar em 

investigação as superestruturas de manutenção de poder. 

A dita crise da educação, criada de fora para dentro, é um projeto de desconstrução 

com: início, meio e fim, e apenas sua base ideológica explicaria seu ataque direto a geração  

do conhecimento. A política que interfere na educação visa a manipulação das massas através 

do serviço de poder LDB, PCN e Resoluções se relacionam com uma educação maior de 

mapas e projetos, como uma grande máquina a produzir indivíduos em série. Levando em 

consideração o campo das proposições presentes nestas plataformas Legais e relacionando-as 

com um corpus que alimentam os interesses que cercam as formações apresentadas nas 

instituições de ensino do país, percebe-se que esses enunciados vincular-se-iam em uma 

estratégia social de mercado ligado as classes baixas. 

Para Arendt (2005), a crise na educação foi entendida como oportunidade crucial 

para reflexões críticas a respeito do próprio processo educativo, visto que: 

 
A educação não pode desempenhar papel nenhum na política, pois na política 

lidamos com aqueles que já estão educados. [...] Mas mesmo às crianças que se quer 

educar para que sejam cidadãos de um amanhã utópico é negado, de fato, seu 

próprio papel futuro no organismo político, pois, do ponto de vista dos mais novos,  

o que quer que o mundo adulto possa propor de novo é necessariamente mais velho 

do que eles mesmos. Pertence à condição humana o fato de que cada geração se 

transforma em um mundo antigo, de tal modo que preparar uma nova geração para 

 
 

2 No texto Post-Scriptum sobre as sociedades de controle publicado em Conversações (DELEUZE, 1990), 

Deleuze diz que as sociedades de controle estão substituindo as sociedades disciplinares ao instaurar novas 

formas de controles contínuos em vez das antigas disciplinas de lugares fechados, o que inclui, por sua vez, o 

“regime das escolas” e a introdução da “empresa” em todos os níveis de escolaridade. 



16  

um mundo novo só pode significar o desejo de arrancar das mãos dos recém- 

chegados sua própria oportunidade face ao novo (ARENDT, 2005, p. 225-226). 

 

Não compreender essa diferença entre educação e atividade política, isto é, não 

libertar a educação dos interesses que a cercam, implica infantilizar a educação e a própria 

política, sua crítica está relacionada aos projetos educacionais progressistas, que politizaram 

excessivamente a educação. Por isso tem a necessidade de se pensar em uma Educação Menor 

como resistência e revolta às políticas impostas como produção da diferença, como ação 

“segmentada, fragmentária, [que] não está preocupada com a instauração de nenhuma falsa 

totalidade” (GALLO, 2002, p. 175) e visa sempre novas conexões. 

O ensino da Filosofia será sempre uma discussão, no que tange a formação do aluno 

no ensino médio, pois ela contribue diretamente na descoberta do sentido existencial e na 

maneira como o jovem posiciona-se nas questões sociais onde vive e trabalha. Dessa forma, 

entende-se que ela contribui com a formação dos seres humanos, ao oportunizar que o sujeito 

pense na sua própria realidade em busca de uma vida melhor em meio aos desafios que se 

apresentam na atualidade. Por essa razão, ela auxilia o aluno não apenas estar no mundo, mas 

torna-o participante efetivo e colaborador de sua construção. 

Correia e Gallo (2012) disseram que a Filosofia que chega primeiro é aquela 

enunciada na Lei 9.394/96, uma Filosofia ligada ao princípio da cidadania, a que vem 

posterior é determinada pelo Concelho Nacional de Educação (CNE), de 2008, que instaura a 

obrigatoriedade dessa disciplina como Lei Federal. A promulgação da LDB e a determinação 

do CNE (2008) fez crescer o discurso em torno da importância da Filosofia, embora essa 

prática nas escolas não reflita seu crescimento, essa segunda chegada é a possibilidade para 

que o ensino de Filosofia harmoniza-se com o próprio fazer filosófico, sem que possa haver 

uma traição aos princípios da Filosofia como estava enunciada num primeiro momento 

através da sua subordinação apenas ao princípio de cidadania. 

Liponvetsky (2004) chamou a atenção para o exercício da filosofia no recorte 

temporal que ele chamou de Hipermoderno, na cultura marcada pelo prazer e pela fruição 

parece não haver espaço para a Filosofia, o ócio intelectual é suprimido pelo fluxo ao ficar 

fora da realidade. O professor Araldi (2005) ao escrever sobre a crise na educação e a tarefa 

da Filosofia no Ensino Médio resume os desafios de seu ensino em três pontos: pouca 

valorização da disciplina, preconceitos com a disciplina, preguiça mental; concluindo com a 

importância das mídias no tempo em que o aluno fica fora da escola. Supõe o Ensino de 

Filosofia como um problema que seja tratado, pois a obrigatoriedade dessa disciplina incide 



17  

ao risco de não ser proveitosa na formação crítica e reflexiva do aluno nessa etapa de ensino 

ao indicar todo esse cenário problemático, cada realidade particular pode ampliar ainda mais a 

compreender as dificuldades que cercam esse ensino. 

Para discutir o ensino de Filosofia como experiência do pensamento, busca-se um 

caminho metodológico que lhe permitiu a relevância desse ensino para o aluno e quais são os 

desafios, na atualidade, para uma Educação Menor. Sabendo que não existe um método 

deleuzeano, o conceito de cartografia revelou que os resultados que advindos por meio do 

diálogo relaciona-se à questão problematizada. Contra todo método estático de conteúdos 

dados, fechados, que trabalham à serviço de mecanismos de controle fomentados pelo Estado, 

a cartografia não se reduz sequer a ideia de um mapa, procura acompanhar os campos de 

efetivação do desejo, fenômeno que coincide com os movimentos minoritários, transversais, 

rizomáticos. Para esclarecer o dito acima, ao revistiar a literatura, tem-se que: 

 
O termo ‘cartografia’ utiliza especificidades da geografia para criar relações de 

diferença entre ‘territórios’ e dar conta de um ‘espaço’. Assim, ‘Cartografia’ é um 

termo que faz referência à ideia de ‘mapa’, contrapondo  à topologia quantitativa, 

que caracteriza o terreno de forma estática e extensa, uma outra de cunho dinâmico, 

que procura capturar intensidades, ou seja, disponível ao registro do 

acompanhamento das transformações decorrias no terreno percorrido e à implicação 

do sujeito percebedor no mundo cartografado. (FONSECA; KIRST, 2003, p. 92). 

 

Desse modo, esse caminho que esboça neste trabalho é mais que um mapeamento 

físico, mas uma tentativa dos movimentos, relações de poder, enfrentamento de forças, lutas, 

jogos de verdades, enunciações, práticas de resistência e de liberdade. Não foi uma prisão de 

regras, procedimentos e protocolos de pesquisa, mas uma estratégia de análise para: 

“descrever as relações, trajetórias, formações rizomáticas, composições de dispositivos e 

apontamento das linhas de fuga, ruptura e resistência” (FILHO; TETI, 2013, p. 47). 

Por essa razão, essa pesquisa científica é de natureza básica motivada pela 

curiosidade e suas descobertas ao serem divulgadas para toda a comunidade, ao possibilitar, 

assim, a transmissão e debate do conhecimento. Simultaneamente, é conhecida como pesquisa 

pura e aplicada do conhecimento pelo conhecimento, apenas para aumentar o que sabemos 

sobre um determinado assunto sem necessariamente ter alguma intervenção prática (GIL, 

2008). Em seguida faz-se uma abordagem qualitativa de investigação para buscar respostas 

para perguntas que se destacam nas experiências de ensino aprendizagem, pedagógicas e 

sociais que aconteceram no contexto das instituições educacionais; pois essa abordagem cria e 

atribui significados aos fatos, fenômenos e acontecimentos (POSSA, 2008). 



18  

Como é possível tencionar o Ensino de Filosofia, como uma experiência do 

pensamento, para descobrir sua importância na educação básica para uma Educação Menor? 

Através da revisão de literatura, como processo de levantamento e análise do que já foi 

publicado sobre o tema, entende-se que o conhecimento produzido serve para mapear as 

reflexões pertinentes e traçar um percurso mirando aquilo que se deseja responder neste 

trabalho (SANTAELLA, 2001). Sendo assim, essa revisão: “[...] Não se trata [...] de 

simplesmente resumir, parafraseando o que está escrito nos livros, mas sim de fazer 

considerações, interpretações e escolhas, explicando e justificando essas escolhas, sempre em 

função do problema posto pela pesquisa” (SANTAELLA, 2001, p. 172). 

Na revisão da literatura, apresentar-se-á os referenciais teóricos e as outras pesquisas 

relevantes para o ensino de Filosofia, porque a partir dela verificará as contribuições 

científicas de autores sobre o tema específico (SANTOS; CANDELORO, 2006) ao realizar 

uma lista dos principais conceitos e estudos mais atuais sobre os desafios de ensinar Filosofia 

na atualidade. 

Segundo José Filho (2006, p.64), “o ato de pesquisar traz em si a necessidade do 

diálogo com a realidade a qual se pretende investigar e com o diferente, um diálogo dotado de 

crítica, canalizador de momentos criativos”. A tentativa de conhecer qualquer fenômeno que 

faz parte dessa realidade busca uma aproximação, visto sua complexidade e dinamicidade 

dialética. Em relação ao objetivo, a pesquisa é do tipo exploratório, por visar uma maior 

familiaridade com o problema através da pesquisa bibliográfica e entrevistas (GIL, 2008); no 

quesito procedimentos técnicos realizou-se uma pesquisa-ação, 

 
Com base empírica que é concebida e realizada em estreita associação com uma 

ação ou com a resolução de um problema coletivo e no qual os pesquisadores e 

participantes representativos da situação ou do problema estão envolvidos de modo 

cooperativo ou participativo (THIOLLENT, 1986, p. 14). 

 

A entrevista como instrumento de coleta de dados será necessário para a consecução 

dessa pesquisa, cujo fim é discutir o problema do ensino de Filosofia como uma experiência 

do pensamento, levando em consideração o pensamento daqueles que estavam imersos nesse 

universo. Dentre as vantagens desse instrumento o entrevistador tirou dúvidas, explicou as 

questões e identificou as discordâncias (BOYD; WETFALL, 1964; MARCONI; LAKATOS, 

1996; MATTAR, 1996). 

A entrevista é o encontro entre duas pessoas, a fim de que uma delas obtenha 

informações a respeito de um determinado assunto, por isso a presença do pesquisador no 



19  

momento da coleta de dados da pesquisa é fator sine qua non para a realização da entrevista 

(LAKATOS; MARCONI, 2007). Este é um procedimento utilizado na investigação para a 

obtenção de informações a respeito de determinado assunto para a coleta de dados ou para 

ajudar no diagnóstico ou no tratamento de um problema social (LAKATOS; MARCONI, 

2003). Aqui, seu uso foi fundamental como tentativa de entender o universo específicos dos 

conflitos e contradições que se insere o Ensino de Filosofia. 

Diante do exposto, desenvolveu-se um roteiro da entrevista com questões abertas 

versando sobre a temática do Ensino de Filosofia como experiência do pensamento para uma 

Educação Menor. Aplicaremos esse instrumento de coleta de dados em uma escola pública da 

rede estadual da cidade de Pirapora que foi escolhida aletoriamente por sorteio. 

Posteriormente, foi escolhido 04 alunos do Ensino Médio, também de forma aleatória por 

sorteio, que eram maiores de 18 anos idade para que façam parte dos entrevistados na 

tentativa de entender suas opiniões sobre a relevância do ensino de filosofia, na atualidade. 

O momento de planejamento foi dividido em duas partes: no primeiro fez-se uma 

seleção de artigos para leitura visando contribuir com o processo de intervenção (ANEXO I ), 

no segundo momento realizou-se a escrita do projeto de intervenção sobre a importância do 

ensino de Filosofia para a educação (ANEXO II ) para que fosse apresentado ao setor 

administrativo e ao setor pedagógico da escola. 

Em seguida fez-se contato, agendado previamente, com os responsáveis pela escola, 

para fazer o Credenciamento com a Instituição de Ensino (APÊNDICE I) e apresentar o 

projeto de Intervenção Pedagógica. Após a aceitação realizou-se o sorteio dos alunos que 

participariam da pesquisa. Desse modo, apresentou-se o Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (TCLE) (APÊNDICE II), como documento comprobatório da idoneidade da 

pesquisa e reforço ético que resguarde a inviolabilidade e investigação abusiva do 

entrevistado (LUNA, 2008), o Termo de autorização para uso de imagem (APÊNDICE III) e 

o roteiro de entrevista (APÊNDICE IV). 

Após a obtenção dos dados, seguiremos com a seleção dos dados que serão utilizados 

nessa pesquisa. Por essa razão, esta análise e sistematização dos dados foram coletados à luz 

do marco teórico, já parcialmente desenvolvido e organizado por categorias. Vale ressaltar 

que: “a palavra categoria [...] se refere a um conceito que abrange elementos ou aspectos com 

características comuns ou que se relacionam entre si” (GOMES, 2004, p. 70). Desse modo, 

ela nos ajudará a organizar as respostas encontradas na coleta de dados, para que sejam 

analisados nesta pesquisa. Porém, 



20  

 
 

A categorização, por si mesma, não esgota a análise. É preciso que o pesquisador vá 

além, ultrapasse a mera descrição, buscando realmente acrescentar algo à discussão 

já existente sobre o assunto focalizado. Para isso ele terá que fazer um esforço de 

abstração, ultrapassando os dados, tentando estabelecer conexões e relações que 

possibilitem a proposição de novas explicações e interpretações (ANDRÉ, LÜDKE, 

1986 p. 49). 

 

A organização dos dados obtidos na pesquisa sobre o problema investigado, segundo 

Gil (2002) consiste na interpretação que faz ligação das informações com outros 

conhecimentos previamente obtidos, que separados em seus aspectos básicos são submetidos 

a uma reflexão, assim, vai-se além das categorias para retirar dos dados aquilo que era 

importante para o problema em questão. A estrutura desse trabalho será desenvolvida em três 

capítulos e fundamentada da seguinte forma: 

O primeiro capítulo versa sobre o ensino de Filosofia como resistência, 

acontecimento aos alunos ensaiarem suas próprias versões dos mundos possíveis. Em cada 

uma das suas seções a proposta é de se debruçar sobre aspectos históricos e legais do Ensino 

de Filosofia ao buscar compreender que essa reflexão se opõe a imagem tranquila e 

tradicional de acontecimentos que necessariamente se interpõe um após o outro. Em seguida, 

investigou o porquê dizer não a Filosofia por entender que a crise cultural reflete-se 

diretamente na educação e, a exclusão, inclusão ou descontinuidade desse ensino reforçam 

algumas formas de estruturas sociais. Por fim, constatou-se que o retorno da filosofia aos 

currículos do Ensino Médio só foi possível com muita luta de movimentos que já aspiravam a 

redemocratização do país (FERREIRA, 2009) 

Ao pensar o ensino de Filosofia, no Brasil, percebe-se que inserido numa tradição 

débil, marcada pelas características culturais de cada época. O caminho da Filosofia, como 

aquisição de conhecimento e reflexão aberta, muitas vezes é perdido diante de uma crise 

temporal. O seu saber peculiar, que produz conceitos e a coloca ao lado de outros saberes, 

sempre se manteve presente, mas nunca foi aceito totalmente como outros saberes, seu valor 

questionado e sua permanência era dialogado que acordo com a estrutura social em que estava 

inserida. 

O retorno dessa disciplina aos currículos se constitui num grande marco histórico, 

primeiro por causa das lutas por um Estado Democrático e segundo por causa do movimento 

dos professores pela reversão da Lei que expurga o Ensino de Filosofia da educação. Um 

Centro de Atividade Filosófica, posteriormente transformado em Sociedade de Estudo e 



21  

Atividades Filosóficas (SEAF) é o primeiro movimento de reinvindicação, professores e 

alunos propuseram uma discussão sobre o retorno da Filosofia aos currículos (LIMA, 2005). 

A luta pelo Ensino de Filosofia, em caráter obrigatório, começou a ganhar destaque 

através da modificação da Lei de Diretrizes e Bases e nos Parâmetros Curriculares 

Nacionais. O que inquietou ao pesquisador foi em saber que a Filosofia e a Sociologia, 

enquanto disciplinas necessitam de uma lei que garanta a sua obrigatoriedade, pois não existe 

dispositivo legal que obrigue o ensino da matemática, da língua portuguesa e de nenhuma 

outra disciplina, uma vez que, não existe discussão sobre ensiná-las ou não, porque todas elas 

fazem parte de um currículo comum3.Quando se pensa nas aprovações legais que cercam o 

ensino de Filosofia no país, procurou a partir do caráter mais geral de uma instituição, 

fundamentando a ideia de uma organização de supostas relações de poder, relações 

moleculares, microfísicas, que se estabilizam em torno de uma instância molar (DELEUZE, 

2005). 

Nessa situação que envolve o ensino de Filosofia como disciplina que, diferente de 

outras disciplinas, depende da lei para ser aceita no currículo da educação básica, as decisões 

passariam por uma instituição molar, que determinariam as estratégias moleculares de 

governo junto à disciplina de Filosofia no interior das instituições de ensino do país. 

A Filosofia encontra-se na disputa entre a obrigatoriedade e a importância na 

formação do indivíduo, seu exercício como experiência do pensamento ainda não é claro 

mesmo que seja legal. O exercício da Filosofia mantém-lhe em um presente sempre aberto 

para entender os questionamentos que se impõe; numa liberdade intelectual que não se reduz  

a utilidade. 

No segundo capítulo, apresentou a tensão entre obrigatoriedade e a importância do 

ensino de Filosofia para uma experiência do pensamento na tentativa de elucidar sua 

relevância no currículo do Ensino Médio dada a sua natureza. Nas seções que seguem tratou- 

se do conflito entre Educação Maior e Menor, simultaneamente, a busca da percepção de uma 

atividade criadora capaz de retirar o pensamento da inércia (DELUEZE; GUATTARI, 1997). 

Em seguida, analisou-se os pressupostos de uma Educação Maior que se liga as linhas 

majoritárias do pensamento e caracterizam a imagem dele com a dogmática. E, para terminar 

 

 
3 

Crítica à falta de reconhecimento público da disciplina de Filosofia feita pelo entrevistado Marcos Sidnei 

Pagotto-Euzebio, doutor em Filosofia da Educação e professor do Departamento de Filosofia da Educação e 

Ciências da Educação da Faculdade de Educação da USP (Universidade de São Paulo). Disponível: 

http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino- 

medio/- Pesquisado 12/04/2020 ás 12hs47m. 

http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino-
http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino-


22  

descortinou-se o Ensino de Filosofia como uma experiência do pensamento que recoloca a 

relação professor e aluno em uma simbiose de ensino-aprendizagem. 

A obrigatoriedade não exclui o descaso e a instabilidade do Ensino de Filosofia, no 

Brasil, pois em cada tempo histórico por meio de uma legislação vigente mudanças se 

instalaram na educação. Sendo assim, a grade curricular mais uma vez foi aterrorizada por 

esse fantasma, que assombra a disciplina de Filosofia na Educação Básica. Na atualidade, 

tem-se numerosos questionamentos acerca dessa temática que suscitou por meio de debates 

sobre as razões da presença e da ausência dessa área do conhecimento como componente na 

formação do aluno do Ensino Médio. A descontinuidade da Filosofia e da Sociologia 

enfraqueceram as áreas de ciências humanas e sociais aplicadas. No entanto, há o 

esvaziamento ou o empobrecimento desse ensino com o pretexto e escolha de outras áreas 

formativas do currículo no Ensino Médio4. 

A abertura de cursos públicos e privados de Filosofia foram os resultados de mais de 

uma década de obrigatoriedade de seu ensino, porém sua interrupção abrupta causa 

insegurança. A Base Nacional Comum Curricular (BNCC) parece não reconhecer os 

mecanismos que exigem formação plural no aluno no Ensino Médio para que esse possa 

ingressar no Ensino Superior. Esse documento será aplicado facilmente na rede pública, mas 

não na rede privada que tem o objetivo de fornecer os elementos para que seus alunos 

ingressam nas universidades. Essa disciplina não pode ser palco de disputas, pois em um país 

de grandes desigualdades sociais, ela é uma contribuição para a formação do aluno por 

permitir que ele possa lidar com as complexidades de sua vida pessoal, social e profissional, 

principalmente, por adotar uma postura investigativa e questionadora5. 

O debate sobre o ensino de Filosofia não é novo, apesar de não ter uma ampla 

produção intelectual. Em diferentes períodos históricos esse tema provocou discussões, tanto 

no meio acadêmico brasileiro, quanto no contexto da própria escola, movidas por questões 

referentes à legalidade, currículo, conteúdo, forma e papel dessa disciplina na formação dos 

estudantes. Os pressupostos que dão base precisam ser denunciados para que seja possível 

uma transformação do pensamento, pois eles servem a lei e se unem aquilo que todos devem 

saber sem precisar questionar. 

 

4 
Crítica de Bianco Zalmora Garcia a descontinuidade do Ensino de Filosofia no Ensino Médio. Disponível: 

http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino- 

medio/- Pesquisado 12/04/2020 ás 19hs26m. 
5 

Palavras de Oliver Tolle, doutor em Filosofia e professor da USP (Universidade de São Paulo) Disponível: 

http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino- 

medio/ - Pesquisado 12/04/2020 ás 19hs26m. 

http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino-
http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino-
http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-espaco-da-filosofia-no-ensino-


23  

Desde as aspirações jesuítas até a BNCC, tem-se as posturas de caráter normativo 

que definem o conjunto orgânico e progressivo de aprendizagens essenciais da Educação 

Básica, somos questionados sobre o ensino de Filosofia e sua capacidade de constituir 

problemas a partir da crítica sobre os pressupostos aparentemente naturalizados, diante de sua 

capacidade de articular problemas em campos aparentemente dispersos e sobre a sua 

possibilidade de desenvolver um pensamento que desconstrua a tendência atual de isolar o 

conhecimento em especialidades incomunicáveis. 

Deleuze (2001) questionou a Filosofia da representação fundada em pressupostos  

não questionados e inaugurou a Filosofia da diferença, que pensava, de fato, na diferença e na 

repetição, em sentido concreto e singular ao experimentá-los. O pensamento afasta-se dos 

pressupostos para se inserir no horizonte da sensibilidade transformando-se em algo que não 

pode ser fundado, mas sentido nos encontros que nos força a pensar (DELEUZE, 2001). 

Assim, há o exercício do pensamento livre da representação e da recognição, porque é como 

se fosse um acaso inerente ao ser. 

Ao tecer o terceiro capítulo, escreve-se acerca do respeito dos desafios do ensino de 

Filosofia em busca de uma Educação Menor, que se configura como uma alternativa ao 

modelo educacional como dispositivo disciplinar e de controle. Esse capítulo está subdividido 

em três seções: na primeira seção, realiza-se uma análise da Educação a serviço das Linhas 

majoritárias estabelecidas no campo da política, porque foi nesse campo que o Ensino de 

Filosofia torna-se problemático por demandar uma postura diferenciada. Logo, em seguida, 

foi-lhe possível pensar nessa disciplina em meio a uma educação técnica e burocrática, pois 

com o advento do capitalismo a educação técnica adquiriu algumas relevâncias, sobretudo na 

separação, classificação e hierarquização dos centros de ensino público e privado. E, na 

terceira seção, retoma-se a relevância do Ensino de Filosofia como experiência do  

pensamento que potencializa o desenvolvimento do aluno no Ensino Médio6 

Se a Educação Maior é produzida nos gabinetes e expressada nos documentos, a 

Educação Menor está na sala de aula, expressada nas ações cotidianas de cada um. Por essa 

razão, há necessidade de processos educativos, que questionam: “as políticas, os parâmetros, 

as diretrizes da educação maior [que] estão sempre a nos dizer o que ensinar, como ensinar, 

para quem ensinar, porque ensinar” (GALLO, 2002, p. 174). Para o autor acima citado a 

 

6 
Afirmação da professora Karen Franklin da Silva, doutora em Filosofia e professora da Universidade Federal 

do Paraná (UFPR). Disponível: http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o- 

espaco-da-filosofia-no-ensino-medio/- Pesquisado 13/04/2020 ás219hs26m. 

http://www.apeoesp.org.br/noticias/noticias-2018/o-que-se-perde-ao-diminuir-o-


24  

Educação Maior é uma máquina de produzir indivíduos em série, a função da Educação 

Menor seria impedir o funcionamento dessa máquina, resistir ao seu modus operandi e 

possibilitar uma aprendizagem que criam novas possibilidades de aprender e existir como 

experiência. 

As propostas defendidas no cenário político atual defendem o desenvolvimento 

econômico a todo custo e a criação de mão de obra barata através da criação das escolas 

técnicas que fornecerá trabalhadores especializados as indústrias. Essa política pseudo 

empreendedora e desenvolvimentista, forjada no capitalismo não favorece o crescimento do 

indivíduo transformador da sociedade; o cidadão poderá até ter mais emprego, mas será em 

caráter de submissão e disparidade social. A educação como porta para o desenvolvimento 

será sempre o primeiro alvo por uma política insignificante e controladora. 

A educação, com o capitalista atual, é marcada pelo presenteismo, pragmatismo e 

tecnomania que atacam diretamente as estruturas de pensamento ao impossibilitar uma 

experiência sobre a realidade social, econômica e política. Os alunos apresentam-se alienados 

da realidade econômica, apartados do conceito social e alheios às questões políticas que estão 

a sua volta, por essa razão, é-se impulsionados a buscar na literatura subsídios para a 

compreensão desse fenômeno na nossa realidade e suas implicações na vida cotidiana. 

Por isso ao pesquisar o ensino de Filosofia nessas condições políticas, a qual estar 

inserido, tem a intenção de possibilitar formas de pensá-lo como resistência. Nossa reflexão 

busca desenhar as relações que ressoam no campo das tensões educacionais onde os modos de 

subjetivação são experimentados, como uma tentativa de mostrar a importância filosófica 

como um antagonismo aos ideais de dominação. Não apenas aquilatamos as questões que 

envolvem a supressão da disciplina de Filosofia na grade escolar, mas problematizamos uma 

crise educacional, que não envolve apenas a Filosofia – e a Sociologia – mas todo um 

processo de formação do aluno no Ensino Médio. 

Quando lhe é permitido refletir acerca do ensino de Filosofia, não o faz apenas como 

um conjunto de informações que se decora e esquece apenas como uma memória recente7. 

Gallo (2016) nos dizia que a Filosofia é uma prática do pensamento que os seres humanos 

experimentam, debruçam sobre problemas e conceitos que às vezes permanecem os mesmos 

 

 
7 [Essa é] uma classificação habitual que diz respeito ao tempo transcorrido entre sua aquisição e o momento em 

que são evocadas: memória imediata (segundos, minutos), recente (horas ou poucos dias), remota (semanas, 

meses, anos). A distinção é útil desde um ponto de vista descritivo e seu usa em clínica; mas não há nenhuma 

evidência real de que esses tipos de memória representem processos diferentes. Disponível: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40141989000200006- Pesquisado 15/04/2020 ás 

11hs35m. 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40141989000200006-
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40141989000200006-


25  

ou se transformam, ou eles permanecem e exigem novos conceitos. Na intervenção 

pedagógica, busca-se demonstrar que esse ensino está para além de decorar nomes, correntes 

da filosofia e conceitos formulados, pois: 

 
As teorias são como caixas de ferramentas. Quando temos um problema a ser 

enfrentado, procuramos na caixa uma ferramenta, ou melhor, um conceito que nos 

sirva. Caso nada dessa caixa nos sirva, teremos de fazer adaptações, modificando 

uma ou mais ferramentas para que se tornem adequadas. Às vezes teremos até 

mesmo de inventar uma nova ferramenta (GALLO, 2016, p. 03). 

 

Ao partir dessa analogia, tem-se o Ensino de Filosofia como uma caixa de 

ferramentas, para que os alunos façam as suas próprias experiências do pensamento. Pensar e 

praticar Filosofia possibilita o trabalho e a criação conceitual ao partir da própria realidade e 

buscando uma viagem na história em busca de diferentes perspectivas para problemas 

parecidos, transformando a teoria em pensamento crítico. 

 
Ao pensar no ambiente educacional e as centenas de jovens inseridos nele, queremos 

pensar um processo em que o aluno possa experimentar o pensamento, fomentando 

uma interação entre o Ensino de Filosofia e as discussões fundamentais do mundo 

atual. Nesse sentido, no trabalho de Intervenção Pedagógico observaremos através 

das exposições dos alunos a importância do Ensino de Filosofia e o modo como essa 

disciplina contribui para o crescimento humano de cada um, levando em 

consideração que uma experiência do pensamento parte dos problemas que o sujeito 

enfrenta no transcurso de sua existência (SAVIANI, 2000, p. 10). 

 

Nessa experiência o aluno pode experimentar mais do que a disciplina, mas a busca 

da transdisciplinariedade8, que violenta a organização estrutural, abala os alicerces e foge do 

transe imposto pelas áreas isoladas do conhecimento. Assim, ela configura-se para os sujeitos 

como um rompimento da ordem monolítica do conhecimento, da unidimensionalidade, ainda 

que mascarada sob o epíteto de interdisciplinaridade, que é, na verdade, apenas uma 

perspectiva unitária multiplicada e não propriamente plural desde a sua origem, ainda que 

situada entre multi, trans e inter (POMBO, 2020). 

 

 

 

 

8 O saber transdisciplinar não tem especial preocupação metódica: é, antes disso, uma pluralidade de métodos, 

que se entrelaçam a fim de buscar uma compreensão do Outro – compreensão articulada na alteridade 

indecomponível do fenômeno. Sobre essas diferenças de Interdisciplinaridade, Multidisciplinariedade ou 

Transversalidade que anula uma disciplina e a insere em outra recomenda a leitura do texto O que significa 

pensar a transdisciplinaridade? os fundamentos éticos do encontro de disciplinas de NETTO, Moysés da 

FoutouraPinto.Disponível:327449839_O_que_significa_pensar_a_transdisciplinaridade_Os_fundamentos_eticos 

_do_encontro_de_disciplinas - Pesquisado 15/04/2020 ás 12hs35m. 



26  

1-ENSINO DE FILOSOFIA E RESISTÊNCIA: 

o espaço da filosofia na educação brasileira 

 
 

Ao longo da história brasileira da educação o ensino de Filosofia passou por diversos 

processos que influenciaram sua inclusão ou exclusão, agora a descontinuação, entre as 

disciplinadas lecionadas. Para compreender essas condições do Ensino de Filosofia, no país, 

uma descrição histórica pode-lhe oferecer elementos analíticos que possibilitará ter uma 

abordagem sobre as distintas condições que se estabeleceram o ensino dessa disciplina. 

Ao viver em tempos de inclusão obrigatória, considera-se pertinente compreender o 

espaço da Filosofia na educação brasileira. Primeiro por buscar os reveses que construíram a 

história da Filosofia como disciplina; segundo buscar-se-á entender, porque em determinados 

momentos disseram não a Filosofia na educação e terceiro ver-se-á o movimento de retorno 

da Filosofia no momento de redemocratização do país. 

A partir das palavras, frases e proposições organizadas na história sobre o ensino de 

Filosofia evidenciam-se nos focos difusos de poder e de resistência que cercam o problema da 

Filosofia na educação, na atualidade, ao compreender que toda a história tem a sua 

historicidade é certo que ela não resolverá os problemas existentes dos dias atuais, mas por 

meio dela pode-se pensar na genética dos processos que lhes atingem; pensar a história é 

pensar, a partir de um método concreto, ou da própria realidade que se manifestam nos 

enunciados históricos da realidade problemática de cada período (DELEUZE, 2005). 

Ao pensar-se na história do ensino de Filosofia, no Brasil, insere-se numa tradição 

débil, desde a sua implantação, no século XVI, ensinada de forma dogmática e de 

característica tomista até o século XX na sua expulsão pela Ditadura Militar (GALLO; 

KOHAN, 2000). Desse modo, destaca-se alguns momentos que se julga significativo ao 

estudo proposto numa busca de estabelecer uma ligação entre o período histórico e a 

legislação educacional em vigor, no Brasil, o que nos leva a “[...] perceber o quanto o Ensino 

de Filosofia no Brasil é frágil e instável” (SARDA, 2018, p. 189). 

Pode-se adiantar que discutir a história do Ensino de Filosofia como uma Educação 

Menor9 põe-se como resistência em busca de uma autonomia. A história que se apresenta para 

os estudantes de educação básica e que aparece como uma sucessão de fatos de forma 

tranquila e tradicional é questionada e, as mudanças na educação é um reflexo das mudanças 

culturais (FERNANDES, 2005). Deleuze (2005, p. 31) corrobora: “que a construção de séries 

9 Esse conceito, que será um ponto chave nessa pesquisa, será trabalhado no segundo capítulo. 



27  

dentro de multiplicidades determináveis torna impossível toda a exposição de sequencia em 

favor de uma história”, portanto, o ensino de Filosofia, no Brasil, não tem uma sucessão de 

fatos tranquilos, ao contrário, sempre enfrentou dificuldades para se legitimar ou por causa de 

uma legislação que garanta a sua importância mais do que sua obrigatoriedade, ou por falta de 

condições profissionais que possibilita seu ensino. 

Desde a sua chegada ao Brasil o ensino de Filosofia, enquanto disciplina curricular, 

dificilmente foi lecionada por mais de 2 horas semanais ou fora de paradigmas nocivos a sua 

originalidade de estudo. Para trilhar esta discussão em caminho seguro é-se importante 

conceituar Filosofia, porque não há uma resposta absoluta, acabada e pronta. 

Desse modo, segundo Abbagnano a definição de Filosofia é: 

 
 

[...] mais se presta a relacionar e articular os diferentes significados desse termo é a 

definição contida em Eutidemo de Platão: Filosofia é o uso do saber proveito do 

homem. Platão observa que de nada serviria possuir a capacidade de transformar 

pedras em ouro a quem não soubesse utilizar ouro, de nada serviria uma ciência que 

tornasse imortal a quem não soubesse utilizar a imortalidade, e assim por diante. É 

necessário, portanto, uma ciência que coincida fazer e saber utilizar o que é feito, e 

essa ciência é a Filosofia (2012, p. 514). 

 

O conhecimento filosófico exige a posse ou aquisição do conhecimento e também o 

seu uso em beneficio do ser humano. Ultrapassando o Ensino de Filosofia atrelado a sua 

história ou a um conhecimento enciclopédico, Gallo e Kohan (2000) propuseram uma 

Filosofia de paradigmas ativos que desenvolvam habilidades de pensar além da história e dos 

problemas selecionados. Essa visão remonta sua origem na Grécia Clássica, está presente em 

diferentes épocas por atravessar tempos históricos, à medida que refaz e somam as suas 

contribuições na tentativa de perceber que: 

 
A filosofia surge como tentativa de elaboração de saídas para problemas concretos, 

por meio da criação de seus conceitos. As questões filosóficas são universais e 

humanas. As aulas de filosofia, como lugar de experiência filosófica, têm como 

objetivo oferecer critérios filosóficos para o aluno julgar a realidade por meio da 

prática de questionamento filosófico e da construção de conceitos, por meio do 

exercício da criatividade e avaliação filosóficas. Assim, além dos critérios e do 

modo de pensar da indústria, do consumismo ou da mídia, além dos critérios e do 

modo de pensar da tradição e da ciência, o aluno passará a dispor dos critérios e do 

modo de pensar da filosofia para compor seu pensamento de forma autônoma, pois 

autoconsciente e, portanto, metacognitivo (ASPIS, 2004, p. 310). 

 

A Filosofia aparece na história como um saber que envolve reflexão, uma busca de 

conhecimento que não se completa, sendo sempre possíveis outros problemas para aquilo que 

foi investigado e analisado, em seu caráter de inacabada não se aprende nem apreende, sendo 



28  

possível apenas pôr em prática as habilidades da razão; ao observar seus princípios universais, 

seu direito de investigar e sua autonomia; restando-lhes apenas a possiblidade do Filosofar 

(KANT, 2012). 

Ainda que a Filosofia não pudesse ser ensinada, isso não significa que ela não 

deveria ser tomada objetivamente, enquanto conhecimento racional. A distinção entre 

Filosofia e filosofar só faz sentido no pensamento de Kant, pois a lógica da produção 

filosófica é mais complexa e dialética do que analítica, não sendo possível fazer Filosofia sem 

filosofar nem ensinar a Filosofar sem ensinar Filosofia. A Filosofia justifica-se em uma 

sabedoria que existe para si e não é o meio para se alcançar outro saber, por isso é livre, 

independente e inútil (GALLO; KOHAN, 2000). 

Na perspectiva de Deleuze Guattari (1997), no âmbito do pensamento o que 

diferencia a Filosofia dos demais saberes é que ela produz conceitos, enquanto a arte cria 

afectos e perceptos10 em âmbito estético e a ciência cria funções para exprimir o real em 

âmbito empírico-racional (GALLO, 2005); sem competição interna ou hierarquia entre elas, 

mas uma natureza complementar. Assim, 

 
As três vias são específicas, tão diretas umas como as outras, e distinguem-se pela 

natureza do plano e do que o ocupa. Pensar, é pensar por conceitos, ou então por 

funções, ou então por sensações, e qualquer um destes pensamentos não é melhor do 

que o outro, ou mais plenamente, mais completamente, mais sinteticamente 

‘pensamento’ (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 187). 

 

Portanto, enquanto disciplina escolar, a Filosofia relaciona-se e se completa com as 

demais áreas do conhecimento, não sendo possível subjugá-la a uma opção, sugestão, 

transversalidade ou interdisciplinaridade como aconteceu em vários tempos históricos na 

educação, no Brasil. 

As atuais discussões sobre o Ensino de Filosofia suscitam debates sobre a razão de 

sua presença e da sua ausência como conteúdo da educação básica. O seu recente retorno 

através da Lei n. 11.684, de junho de 2008 e o cenário político atual que legisla sobre a 

educação brasileira demostra que em diversos momentos históricos esse tema sempre 

 

10 A obra de arte se conserva através de um bloco de sensações que chamamos de afectos e perceptos. Quando 

fazemos uma obra de arte – pintura, escultura, composição – realizamos por meio da sensação, pois a arte é 

criadora de sensações que se relaciona com a ideia de força responsável pelo devir sensível. Arte é vista não 

como reprodução ou invenção, mas como condição para tornar visível forças não visíveis, captando as forças 

sem produzir as formas do objeto. Para Deleuze e Guattarios afectos e perceptos não nos remetem a um objeto, 

nem mesmo ao material; eles valem por si mesmos e excedem a todo ser vivo. A grosso modo poderíamos 

resumir perceptos como o conjunto de percepções e sensações e afectos como o conjunto de devires que 

transbordam daqueles que passam por eles. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Felix. O que é a filosofia?. Rio de Janeiro: Editora 34, 1997. 



29  

provocou contendas no meio acadêmico e dentro das próprias escolas, ao girar sempre em 

torno da legalidade do ensino de Filosofia, sua presença no currículo, seu conteúdo, sua forma 

e seu papel na formação dos estudantes do Ensino Médio. 

Arendt (1957) corroborou que em um momento de crise educacional deve ser 

refletido à luz dos impactos políticos do século XX, pois ela reflete a instabilidade das 

sociedades modernas. São os atuais discursos políticos e ideológicos a respeito do ensino de 

Filosofia e aquilo que ele pode promover que justifica sua entrada e retirada nos currículos 

educacionais brasileiros. Desde o Brasil colonial a capacidade criativa e crítica eram 

entendidas como oposição insubordinada ao poder político e econômico e aos padrões 

históricos culturais de um determinado período em vigência. 

O percurso histórico do ensino de Filosofia em terras brasileiras teve início com as 

primeiras práticas educativas empreendidas pela Companhia de Jesus (Jesuítas), no século 

XVI, quando eles chegaram nas terras da colônia com a missão de catequizar e educar os 

nativos que aqui habitavam e tinham como meta solidificar a experiência de fé do 

cristianismo. 

A Filosofia esteve sempre presente, apesar de não ser vista com bons olhos. O que 

nos permite perguntar qual é o espaço da disciplina de Filosofia no Ensino Médio da educação 

básica brasileira. Uma pesquisa bibliográfica pode nos possibilitar uma verificação das 

características políticas e econômicas dos momentos em que se fez uma discussão da presença 

ou não dessa disciplina na grade curricular e as propostas assumidas pelas instituições 

educacionais em cada período histórico. Não se pode desconsiderar que o aspecto político 

econômico sob o qual a sociedade brasileira está assentada influenciará a discussão da 

educacional, já que o aspecto influencia o modo de pensar a educação (ARENDT, 1957). . 

É possível perceber que as políticas públicas que mantiveram ou retiraram, ao longo 

da história, o ensino de Filosofia dos currículos escolares foram pensados com o intuito de 

garantir a estruturação e a reestruturação dos fatores econômicos e políticos de cada época, 

buscando assim, uma educação que garanta um tipo ideal de individuo adaptável as  

exigências sociais daquele momento histórico. 

O desenvolvimento educacional de cada indivíduo centraliza-se em capacidades que 

atendam as necessidades econômicas, ao fazer perceber que, diferente de outras disciplinas 

cujo valor formativo sempre foi inquestionável e sempre estiveram presentes nos currículos  

da educação básica, o valor da disciplina de Filosofia sempre foi questionado fazendo-a 

oscilar como componente curricular do Ensino Médio. Sua permanência só foi defendida 



30  

quando tornava-se necessária para manutenção de alguma forma exigida que se gerava na 

produção econômica. 

Uma ciência liga-se a um domínio do saber – Matemático domínio numérico, 

Português domínio da língua e etc. - , portanto ela formaliza e sistematiza algumas de suas 

áreas , sob o risco de receber uma função ideológica. O saber, não se liga apenas a ciência, 

mas a multiplicidade com seus pontos de singularidade; o que permite questionar se não há 

limites políticos para as proibições, exclusões ou transgressões ligadas a uma determinada 

prática que clamam pela liberdade através da resistência do sujeito (DELEUZE, 2005). O 

corte, censura11, constitui-se em uma peça essencial para a manutenção de um sistema. 

 
1.1 O início da trajetória: Aspectos Históricos e Legais do Ensino de Filosofia no Brasil 

 
 

A contingência do sobre o Ensino de Filosofia na estrutura educacional do Brasil não 

é recente, pois desde a colonização já se perguntavam pelo seu lugar no currículo, levando-a a 

assumir, dependendo do período, funções diversas, tais como: formação dos letrados ou 

sustentação de concepções doutrinadoras: políticas ou religiosas. Se olharmos para a história 

estável do ensino de Filosofia, na França12, por exemplo, verifica-se a instabilidade 

instaurada, no Brasil, é marcada por ida e vindas, mesmo sabendo que tiveram origem em um 

ponto comum, os jesuítas. 

A história do Ensino de Filosofia, no Brasil, coincide com as primeiras experiências 

de educação no país. O Brasil por ter sido uma colônia, sofre influências de Portugal na sua 

produção cultural e intelectual, uma vez que, a sua cultura local é suprimida. Nesse sentido, 

para entender a dinâmica do ensino de Filosofia é preciso estar atento ao movimento histórico 

do país que tem uma produção de pensamento ligada ao próprio tempo e que possibilita essa 

construção intelectual. 

Os acontecimentos foram inseridos no século XVI, conhecido como período  

colonial, compreenderam aos anos de 1549 a 1759, em que a: “educação brasileira ficou a 

cargo dos padres jesuítas que ensinavam em colégios e seminários da companhia de Jesus” 

 
11 O corte poderá ser sob dois pontos de vista: o primeiro de um ponto de vista prático, que consiste em saber por 

onde fazer passa o corte que se faz necessário em determinado caso; o segundo do de vista teórico ligado a 

censura que se opõe a uma concepção estrutural a qual deve se opor. 
12 Não será nosso interesse fazermos esse comparativo aqui nessa pesquisa. Para aprofundar no assunto sugiro a 

leitura do trabalho da autora Daniela Nienkötter Sardá, pós-doutoranda na Universidade de São Paulo (USP) e 

doutora em Ciências da Linguagem pela Université Paris Descartes/Sorbonne Paris Cit. SARDA, Daniela 

Nienkötter. A HISTÓRIA DO ENSINO DA FILOSOFIA NO SISTEMA ESCOLAR FRANCÊS E 

BRASILEIRO. 



31  

(PUPIN, 2006, p. 27). Essa educação estava direcionada as classes mais abastadas 

economicamente, excluindo mulheres, negros, índios e pobres (MARTINS, 2000). Por essa 

razão, constitui-se em uma educação ligada ao ensino religioso e, o Ensino de Filosofia quase 

se confunde com uma catequese, embebido do pensamento Aristotélico Tomista (HORN, 

2000). 

Nesse primeiro momento do Brasil colônia, a Filosofia implantada pela Companhia 

de Jesus tem a sua “presença garantida” para coibir os avanços da Reforma Protestante nas 

colônias europeias. Enquanto os portugueses estavam interessados na exploração natural e na 

escravização, os Jesuítas deram início a um processo intelectual filosófico e teológico, 

conjuntamente, ficaram responsáveis pela instrução e catequização do povo, certamente com 

interesses de expandir a fé cristã. 

Nesse período, o ensino de Filosofia era: “enciclopédico, de caráter autoritário e 

conservador, baseados nas diretrizes dos jesuítas” (LIMA, 2005, p. 19). A Filosofia era uma 

disciplina livresca que vinha pronta da Europa, cabendo apenas aplicá-la. Seu ensino era sinal 

de cultura pelo simples fato de saber reproduzir as ideias prontas chegadas do continente 

modelo (COSTA, 1967). 

O Plano e Organização de Estudos da Companhia de Jesus, Ratio atque Institutio 

Studiorum Societatis Iesu normalmente abreviado como Ratio Studiorum vivenciados no 

Colégio Romano eram ideais pedagógicos de uma educação que, segundo Saviani: 

 
[...] cumpre moldar à existência particular e real de cada educando a essência 

universal e ideal que o define enquanto ser humano. Para a vertente religiosa, tendo 

sido o homem feito por Deus à sua imagem e semelhança, a essência humana é 

considerada, pois, criação divina. Em consequência, o homem deve se empenhar em 

atingir a perfeição humana na vida natural para fazer por merecer a dádiva da vida 

sobrenatural (SAVIANI, 2005, p. 06). 

 

Como disciplina a Filosofia foi inserida no currículo das escolas brasileiras 

precisamente no ano de 1663, quando foi criada a primeira escola de Ensino Secundário pela 

Companhia de Jesus, em Salvador, na Bahia. Nessa proposta estudava-se em um ano lógica, 

moral, metafísica, matemática numa perspectiva aristotélico tomista e, dois anos se estudava 

ciências físicas e naturais (HORN, 2000). A organização e o plano de estudos sistematizados 

no Ratio Studiorum consistia em: 

 
[...] um método padronizado, responsável pela sistematização do ensino, sendo o 

primeiro sistema organizado de educação católica que previa um currículo único 

para os estudos, dividido em graus, propondo uma educação integral do homem e 



32  

pressupondo o domínio das técnicas elementares de leitura, escrita e cálculo 

(ALMEIDA, 2014, p. 122). 

 

A Filosofia não era trabalhada de forma reflexiva e ninguém poderia introduzir  

novos questionamentos antes de consultar aos superiores (FRANCA, 1952), o zelo pelo 

catecismo marcava o Ensino, no Brasil Colônia ao fazer com que os ideais do cristianismo 

católico relaciona-se ao processo educacional de ensino em terras brasileira. Por esse viés, a 

Filosofia assumiu a função de doutrinação cristã por meio da catequização da população 

(OLIVEIRA, 2012). Esse modelo educacional era minuciosamente controlado, para que as 

obras de Filosofia e Teologia lidas e aplicadas no âmbito do ensino nacional constata-se que a 

aprendizagem não havia uma ideia de espírito livre para não comprometer os dogmas 

afirmados e ensinados pelo sistema de ensino da Igreja Católica Apostólica Romana (LIMA, 

2005). 

Professores de Filosofia e Teologia, sobretudo, eram controlados e, caso houvesse 

uma insubordinação a esse modelo pedagógico de educação deveriam ser afastado da 

atividade docente. Ao aluno se incumbia a responsabilidade de receber e memorizar um 

conhecimento pronto transmitido pela autoridade do professor. Nessa concepção essencialista 

em que a educação atingia um modelo, o bom súdito recebia o ensino absoluto dos valores, do 

modo agir corretamente e da ação política dentro de um modelo tomista difundido pelo 

cristianismo com o único objetivo de ajudar o homem a reencontrar sua essência e garantir a 

salvação. 

Letrados, eruditos e obedientes a doutrina católica eram formados, mantendo o 

mínimo de autonomia e o máximo de dependência ao poder das duas espadas – celeste e 

terrestre. O conceito de cidadania estava ligado ao modelo essencialista de educação, o bom 

cidadão era aquele que conhecia a doutrina e os dogmas católicos. Sem julgamentos 

anacrônicos ou demérito do potencial da Ratio Studiorum, por essa razão, busca-se elucidar a 

postura assumida diante do ensino de Filosofia e a contribuição para a: “superação das 

práticas educativas medievais em direção à pedagogia moderna” (SAVIANI, 2005, p. 7). 

Desse modo, percebe-se que naquele período havia desigualdade educacional que era 

uma realidade na colônia, o ensino erudito era voltado para a elite, enquanto os demais 

continuavam deficientes de um conhecimento sistematizado, embora haver um ensino de 

conteúdos reservados aos grupos de escolhidos, mas o que se esperavam desses eram apenas 

uma memorização sem, no entanto, instrumentalizá-los em favor da transformação da 

realidade social. 



33  

É possível vislumbrar que essa educação “[...] desempenha uma função ideológica: 

camufla as reais condições da existência social e ainda faz com que a sociedade as represente 

como legítimas, merecedoras de todo a assentimento” (SEVERINO, 1986, p. 70). Essa 

concepção educacional que limitou o a surgimento e a transmissão de novas formas de 

concepção filosófica, atrofiou a capacidade reflexiva que estava em desacordo aos padrões 

aceitáveis, ao fazer prevalecer um modelo de Ensino de Filosofia que atendia aos interesses de 

uma sociedade pré-capitalista (SEVERINO, 1986). 

No Brasil, colonial a educação estava a serviço da manutenção e legitimidade das 

superestruturas organizada nas ideias mercantilistas, em que havia uma intervenção não 

apenas na economia, mas em outras esferas ligadas a elas. O indivíduo a ser formado garantia 

que os dirigentes da colônia e da metrópole tivessem os seus interesses políticos e econômicos 

concretizados. 

No Brasil, colônia um pequeno grupo de fidalgos donos de terras detinham os meios 

de produção e uma grande massa de trabalhadores eram dependentes desses meios de 

produção para garantir a própria sobrevivência e, para garantir essa dinâmica desigual da 

política econômica, naquele período percebe-se que era essencial uma política educacional 

para possibilitar uma dependência intelectual, pelo atrofiamento da capacidade de reflexão e 

pela ausência de crítica, restando ao aluno, receptor passivo, repetir um conhecimento já 

descoberto, pronto e acabado (SOUZA, 1992). 

Manter a dependência da colônia em relação a metrópole era uma exigência 

constante das políticas educacionais que vigoravam dentro do ensino formal, evitando o 

florescimento do sentimento de autonomia aumentava-se a adesão: “ideológica [que] ajuda a 

manter inalteradas as condições objetivas da existência (alienação objetiva) e reforça a 

percepção enviesada dessas condições pela consciência (alienação subjetiva)” (SEVERINO, 

1986, p. 70). Apesar do ensino de Filosofia não ser autônomo ele se conforma ao modelo 

educacional que se esperava da escola, contribui para a conservação do poder monárquico e 

para manutenção das estruturas sociais vigentes. 

Na atualidade, pode-se dizer que a Filosofia assumiu o papel de inculcar a ideia de 

verdade vigente e por motivos políticos Marquês de Pombal expulsou a Companhia de Jesus 

da colônia para começar a implantar ideias modernas vindas da França, nos princípios de 

igualdade e liberdade. A fé tradicional passou a ser amplamente criticada e começaram a ser 

difundidas as Enciclopédias, com ideias iluministas, sendo a razão como principal fonte do 

conhecimento, contrariando as ideias teológicas; as disciplinas importadas e o positivismo 



34  

passou a integrar o ideário nacional, principalmente, com o retorno dos brasileiros que 

estudavam na Escola Politécnica de Paris (ALVES, 2002). 

Dom José I assume o trono de Portugal em meados no século XVIII e nomeia como 

primeiro ministro o Marques de Pombal e, com o advento do iluminismo e a disseminação de 

suas ideias, no Brasil colonial, sob a concepção educacional baseada no modelo tomista que 

começou a transformar. Sob a acusação de conspiração contra o Estado, Marquês expulsou os 

jesuítas e iniciou o processo de reformas, em 1759, que ficou conhecido com Reforma 

Pombalina, enraizada em ideias inspiradas pelo iluminismo e contrapostas as ideias religiosas, 

inaugurando uma nova educação pública estatal (PUPIN, 2006). 

Diante disso, entende-se que aquele momento representou a superação da concepção 

religiosa de educação, pois atribuía ao Estado a obrigação da instrução pública. Sua tentativa 

era tornar o ensino de Filosofia laico, embora seu esforço não tinha alcançado resultado, a 

introdução de um discurso cientificista nas escolas da colônia logrou êxito, pois muitos 

intelectuais assimilaram as diversas concepções da nova ciência, por exemplos, as ideias 

newtonianas e o positivismo (REZENDE, 1980). 

Desse modo, essa nova concepção de ensino levou a educação brasileira a uma 

grande crise, por causa da expulsão dos padres-professores da colônia, Dom José I institui as 

aulas régias ministradas por leigos (PUPIN, 2006). As reformas na educação, o surgimento de 

novos livros e a autorização da chegada dos franciscanos que estabeleceram uma cátedra de 

Filosofia no Rio de Janeiro, foram as ações do Marquês. 

Dessa nova política educacional inspirada pelo Movimento da Iluminação, ainda não 

rompeu definitivamente sua ligação com a Igreja Católica, pois a coroa portuguesa era unida a 

política do padroado; mesmo com as ações de Pombal ainda se via na educação traços da 

escolástica, através dos métodos similares aos exercidos pelos Jesuítas (MAZAI; RIBAS, 

2001). Os professores foram educados pelo ensino jesuítico, o que fazia com que o ensino não 

consistia em ter mudanças didáticas e pedagógicas abruptas, mas com os mesmos objetivos: 

religiosos e livrescos e a Filosofia completamente escolástica (HORN, 2000). 

A Reforma Pombalina não representou o fim da escolástica (SEVERINO, 1986), 

porque foi possível perceber essa forma de pensamento sendo utilizado para interagir com a 

realidade. Ainda se mantinha as características doutrinais e confessionais que se arrastariam 

até o século XIX com apenas alguns toques de mudanças e ao final do século ela foi retirada 

para atender as disciplinas de formação científica (MATTAR; TOMAZETTI; DANELON, 

2013). 



35  

A vinda da família real para o Brasil, no ano de 1808, representou uma série de 

mudanças no país, devido a abertura ao comércio mundial, o que contribuiu para a entrada de 

novas ideias, porque: “Nesse clima de transformação, a Filosofia no Brasil e seu ensino 

estavam voltados para a formação profissional e não mais para um ensino propedêutico 

visando à formação sacerdotal e propagação da fé cristã” (MAZAI; RIBAS, 2001, p. 5). 

Entretanto, nascia um ensino de Filosofia unido as necessidades iluministas de 

explicação do cosmos baseado na observação e experimentação, a partir da utilização de um 

método intuitivo para construir novos conhecimentos sob uma ótica pragmática e utilitarista 

(ALVES, 2002). As ideias positivistas começam a ser propagadas como possibilidade de 

solução dos problemas, porém não era uma revolução do ensino, mas: “um acréscimo de 

disciplinas científicas às tradicionais, propiciando um ensino mais enciclopédico” (MAZAI; 

RIBAS, 2001, p. 7). 

Surge um antagonismo ao projeto intelectual antigo, sobretudo, em relação a 

Aristóteles e Tomás de Aquino; pois as Revoluções da modernidade produzidas pelo novo 

modo de olhar a existência e pelo Capitalismo Industrial, traçam uma nova relação do homem 

com o mundo. A passagem do teocentrismo para o antropocentrismo modifica radicalmente a 

forma de pensar o mundo e de produzir conhecimento. Para atender as novas necessidades da 

sociedade o ensino de Filosofia fica voltado a formação do bacharel para prover: “os quadros 

políticos e administrativos para burocracia estatal” (LIMA, 2005, p. 22). 

Os novos “professores leigos, filhos de proprietários rurais” (HORN, 2002, p. 22), 

em contato com as ideias de uma ciência moderna experimental, ocupam o modelo jesuítico 

de educação antes baseado na organicidade, sistematicidade linearidade dos currículos, 

especificidade dos métodos e dos materiais; antes o indivíduo era instruído mediante 

conhecimentos naturais, entretanto, o esse ensino cerceado a um grupo social restrito, segue 

os padrões da escolástica medieval. 

A dinâmica desse período, que se seguirá até a Primeira República, os conteúdos 

trabalhados estavam relacionados com a lógica e a ética, porém a ética “quase sempre sob o 

título – e enfoque moral” (HORN, 2002 p. 24). Dentro da proposta de um Estado laico que se 

instaurou no século XIX, muda-se a tônica do ensino de Filosofia e na atualidade, tem-se a 

sua “presença indefinida”, em alguns momentos estará no currículo outros não, e a formação 

do bom cristão, dá lugar agora a formação do bom cidadão. 

O ensino escolar no período Imperial, de 1822 a 1889, passou por um processo de 

mudança, a fundação do Colégio Pedro II, em 1837, foi um marco significativo como única 



36  

escola pública de ensino secundário, no país, daquele tempo. Sua organização curricular 

constava de 12 disciplinas avulsas e entre elas inseria-se a Filosofia (HORN, 2000), porém, 

ainda aconteceu várias reformas e, no que concerne ao Ensino de Filosofia 

 
[...] dezoito grades curriculares, decorrentes de igual número de reformas, cinco 

delas omitiram essa disciplina. Nos anos de 1856 e 1926 a ‘philosophia’ era prevista 

para duas séries, da segunda à sétima, aleatoriamente, indistinção que a caracterizou 

nos currículos. Em 1850, 1858, 1882, 1929 e 1951 foi alocada em duas séries, e nos 

restantes, em apenas uma. Além da indeterminação programática, serial ou 

presencial, em significativo número de programas, a filosofia era disponibilizada 

como “curso livre (HORN, 2000, p. 24). 

 

No século XIX, começou, no Brasil, o período que denominou de Republicano, 

influenciado diretamente pelo positivismo de Augusto Comte. Seus ideais resguardam a 

ampliação escolar, pois a consideraram como uma aliada na reconstrução política e social do 

país. 

Com a Proclamação da República, em 1889, isso ficou perceptível, quando: “sob a 

influência da Filosofia liberal-positivista, o ensino escolar passa a ser um veículo para 

disseminar os princípios e os valores do novo modelo econômico e político” (LIMA, 2005, p. 

23), que pretendia formar uma nova elite para um novo Estado (ALVES, 2002, p. 25) e, os 

problemas sociais do país foram solucionados através da educação. A educação pública 

desponta-se como prerrogativa do Estado, que instituiu nos currículos escolares conteúdos 

científicos e relativiza a Filosofia as humanidades literárias. “Assim, de agora em diante, 

mediante essa postura ideológica, o Ensino de Filosofia ora estará presente em momentos que 

o currículo priorizará o ‘espírito literário’, ora estará ausente em momentos que a prioridade 

consiste em ater-se ao ‘espírito científico’” (LIMA, 2005, p. 24). 

Com o Decreto Republicano, de 1890, aconteceu a primeira mudança curricular no 

Ginásio Nacional, Antigo Colégio Pedro II, a disciplina de Filosofia é pela primeira vez 

afastada dos currículos e uma distribuição das disciplinas foi feita, de acordo com a hierarquia 

das ciências atribuída por Comte. Logo, em seguida, a Filosofia foi incluída no currículo 

brasileiro, em 1901 e pouco tempo depois, 1911 através da Lei Orgânica Rivadávia Correia 

foi excluída e rebaixada a curso facultativo (MATTAR; TOMAZETTI; DANELON, 2013). 

Em 1915, na Reforma Carlos Maximiliano, a Filosofia assumiu um caráter 

facultativo, porque o Ensino Médio adquiriu uma característica de preparação para o 

vestibular (PILETTI, 1987), o decreto n. 11.530/1915 reoficializou a disciplina de Filosofia e 

regulamentou o acesso ao Ensino Superior ao reiterar que: 



37  

 
 

Art. 166. As matérias que constituem o curso ginasial indispensável para a inscrição 

para exame vestibular são as seguintes: Português, Francês, Latim, Inglês ou 

Alemão, Aritmética, Álgebra Elementar, Geometria, Geografia e Elementos de 

Cosmografia, Historia do Brasil, Historia Universal, Física e Química e Historia 

Natural. Parágrafo único. Haverá um curso facultativo de Psicologia, Logica e 

Historia da Filosofia por meio da exposição das doutrinas das principais escolas 

filosóficas (BRASIL, 1915, p. 79). 

 

Por meio da Reforma Alves, conhecida por Lei Rocha Vaz Decreto n. 16.782 A, de 

1925, a disciplina de Filosofia foi inserida em caráter obrigatório no ensino secundário e 

estabeleceu a sua importância na preparação da vida. Este nível de ensino passou a ser 

dividido em seis séries, nas qual a Filosofia, especificamente, a História da Filosofia, ficou 

inserida nas duas ultimas (HORN, 2000); no quinto e no sexto ano o ensino da história da 

Filosofia havia uma carga horária semanal de três horas aulas em cada série. Porém, o desejo 

de reforma não passou de tentativas frustradas para o sistema de ensino, no Brasil. 

Em 1931, a Reforma Francisco Campos tinha a intenção de reestruturar o Ensino 

Superior secundário e profissional no país, essa foi um: “marco da arrancada centralizadora 

do governo provisório e síntese privilegiada das tendências predominantes no campo 

educacional” (XAVIER, 1990, p 84). Logo, essa torna-se concreta através de decretos que 

legislaram sobre a organização das etapas da educação existentes no país. Houve nesse 

momento uma reestruturação do ensino secundário, que se dividiu em ciclos: fundamental e 

complementar, e a Filosofia foi restringida apenas a uma das séries do ensino secundário. 

A preocupação estava voltada na educação secundária e superior, por isso a lei 

considerava a primeira como preparação para a segunda etapa. O ensino secundarista 

restringia-se a função preparatória/propedêutica tendo como ponto alto as provas e exames. A 

reforma autorizou uma fiscalização através de inspetores idôneos e qualificados, que foram 

selecionados para atuarem no nível secundário de ensino. A formação tecnicista e a escola 

eram dependentes das relações de produção existentes na sociedade, “admitindo o extremo 

atraso do país no campo econômico e consequentemente na área tecnológico ou dos meios de 

produção” (XAVIER, 1990, p. 101). 

Seguindo nessa linha histórica a Constituição, de 1934, foi uma consequência direta 

da revolução constitucionalista, de 1932, com o objetivo de melhorar as condições de vida dos 

brasileiros legislando intensamente sobre a educação, trabalho, saúde e cultura; ela trouxe, 

através da ampliação do direito de cidadania uma perspectiva de mudança de vida. Essa 

constituição garantiu a educação como direito universal, tanto para brasileiros, como para 



38  

estrangeiros ao determinar que essa desenvolvesse a consciência de solidariedade humana,  

sua obrigatoriedade e gratuidade inclusive para os adultos. Ela representou o início de uma 

nova fase na vida do país, entretanto, vigorou por pouco tempo até a introdução do Estado 

Novo ao ser substituída pela Constituição de 1937. 

No período de Getúlio Vargas inaugurou-se o Estado Novo ditatorial como ideia de 

combate ao comunismo e com o anseio de manter a segurança nacional. Nesse contexto 

histórico havia uma ingerência significativa do Estado na vida econômica e social dos 

brasileiros. O ensino Técnico e Vocacional foi ampliado pela Constituição, de 1937 e ratificou 

a cooperação entre o Estado e a indústria. Por essa razão, coube a essas empresas a 

responsabilidade de abrir escolas de aprendizes e destiná-las aos filhos de seus operários 

associados. Ela desobrigou ao Estado do seu dever de garantir a educação pública, como  

havia afirmado a Constituição de 1934 e tratou a educação com bastante parcimônia ao 

restringir seus deveres de manutenção do ensino e colocando, de forma legal no Artigo (Art.) 

125, a educação dos filhos como dever primeiro dos pais. 

Os católicos defensores da pedagogia tradicional fizeram oposição a esse modelo 

estabelecido pela Nova Educação e, no meio desse antagonismo estava o governo, como 

órgão neutro, afirmando querer aproveitar as contribuições de ambos os lados, mas construia 

uma nova proposta de política educacional. E, para somar forças no projeto de preocupação e 

recuperação da educação uniu-se a essa discussões o Movimento Operário formado pelas 

classes populares. Esse processo de discussão contribuiu para uma nova sistematização 

educacional em vistas de um novo Brasil, contrário a República Oligárquica desinstalada do 

poder pelo golpe de 1930. 

A Filosofia foi mantida como disciplina nos currículos escolares de 1932 a 1942 por 

focar apenas o ensino da lógica e da história da Filosofia, baseado em manuais enciclopedistas 

(MATTAR; TOMAZETTI; DANELON, 2013). Por causa da expansão da industrialização os 

paradigmas tecnocráticos foram colocados em práticas na economia, na política e até na 

sociedade; consequentemente, a educação estava imersa nessa nova proposta. O modelo 

industrial exigia um trabalhador oposto àquele da agricultura, gerando o anseio sobre a 

formação educacional, por isso, as reformas educacionais visavam atender essas exigências. 

Logo, o Estado programou as suas Reformas por meio de Decretos, chamados de Leis 

Orgânicas do Ensino, voltados diretamente para cada nível de ensino ou de formação 

profissional. 



39  

A Reforma de Gustavo Capanema, de 1942, seguiu os mesmos ideais da Reforma 

iniciada por Francisco Campos, porque: “organizou nacionalmente, pela primeira vez no país 

como resposta a reivindicações sociais e pressões políticas, o ensino técnico-profissional” 

(XAVIER, 1990, p. 111). Desse modo, pode-se dizer que as reformas de Campos e Capanema 

tinham em seu horizonte a necessidade do aumento da demanda de mão de obra qualificada 

para atenderem as indústrias (ALVES, 2002). 

A reforma de Capanema favoreceu a formação integral do educando, procurando 

manter uma consciência patriótica e humanista, como fornecer uma base ao adolescente para 

introduzi-lo nos estudos superiores (PILETTI, 1987). Nesse momento foi regulamentado o 

ensino Ginasial com duração de 04 anos, o ensino Colegial com duração de 03 anos, o ensino 

primário, o ensino comercial e o ensino agrícola. Essa Lei Orgânica do Ensino secundário 

através do Decreto n. 4.244, dividiu o ensino em Ginasial e Colegial e, subdividiu o colegial 

em clássico e científico; ao garantir no ensino clássico uma carga horária de 04 horas 

semanais para o Ensino de Filosofia (MAZAI; RIBAS, 2001), considerada nesse período 

como disciplina obrigatória. 

A permanência ou retirada da Filosofia reforçam uma ideia de incluir ou excluir a 

disciplina nos currículos escolares baseado na importância que uma classe dominante atribui- 

lhe no panorama econômico, político e social ao ter em vista uma estrutura que se deseja 

manter. Ao observar outras Reformas educacionais posteriores às que falamos anteriormente, 

Pessoa/1901, Corrêa/1911, Maximiliano/1915, Alves e Vaz/1925, Campos/1931, 

Capanema/1942, perceberam uma instabilidade do Ensino de Filosofia e a permanência de seu 

ensino enciclopédico, elitista, transmissivo e assimilativo. 

A Filosofia, como componente curricular a ser ensinado, era possuída pelo espírito 

da escolástica com a missão de formar o indivíduo moralmente e predestinada a auxiliar esse 

desenvolvimento moral dentro da sociedade com suas adversidades (SAVIANI, 2005). O 

período posterior à década de 30 foi marcado pelas mudanças na educação e pela redução da 

carga horária destinada a Filosofia, que, gradativamente, havia sendo extinta do currículo e 

que se agravou no estado de exceção. 

Dentro desse contexto, após a Segunda Guerra Mundial, o mundo divide-se em dois 

blocos: de um lado, os capitalistas e do outro, os socialistas. No Brasil, os militares  

assumiram o poder e instauram um regime político ditatorial sob as influências do bloco 

capitalista representado pelos Estados Unidos da América (EUA) como tentativa de proteger a 



40  

política brasileira dos ideais socialistas da União da República Socialista Soviética (URSS). 

Com isso, o militarismo, no Brasil, inaugura-se como regime político objetivando: 

 
garantir o capital e o continente contra o socialismo, abafou sem hesitação quaisquer 

obstáculo que no âmbito da sociedade civil pudessem perturbar o processo de 

adaptação econômica e política que se impunha ao país. Um poder executivo 

hipertrofiado e repressor controlava os sindicatos, os meios de comunicação, a 

universidade. A censura, os expurgos, as aposentadorias compulsórias, o arrocho 

salarial, a dissolução de partidos políticos, de organizações estudantis e de 

trabalhadores chegaram a ficar por longo tempo. Com esses recursos os militares, de 

fato, contiveram a crise econômica, abafaram a movimentação política e 

consolidaram os caminhos para o capital multinacional (SHIROMA; MORAES; 

EVANGELISTA, 2007, p. 28). 

 

O ensino de Filosofia teve a sua: “ausência definida”, pois esse é o momento em que 

os currículos escolares passaram pela retirada gradual dessa disciplina. O governo militar 

alegando que o ensino de Filosofia servia apenas para uma doutrinação política, se opôs a essa 

disciplina, considerada ameaçadora a manutenção do sistema ao causar uma abrupta ruptura 

em seu ensino. Assim sendo, a Filosofia passou a ser vista, pela política do Militarismo, como 

instrumento perigoso que servia para uma doutrinação política (MENDES, 2008). 

A redução da carga horária semanal é o primeiro anúncio de sua saída dos cursos 

secundários, seguindo posteriormente da sua redução a uma disciplina de caráter optativo nos 

educandários (ALVES, 2002). A década de 60 reservou muitas transformações no país e com 

o golpe militar o país passou pela experiência da ditadura, que entre outros saldos negativos 

tornou a disciplina de Filosofia como facultativa. Assim, “o fim da Filosofia significou o fim 

de toda uma prática de reflexão questionadora que, bem o mal, tinha-se iniciado nos anos 60” 

(ROUANET, 1987, p. 307). 

A primeira Lei de Diretrizes e Bases da Educação promulgada pela Lei 4.024 de 

1961 rebaixa o caráter obrigatório da disciplina de Filosofia tornando-a disciplina 

complementar (GALLINA, 2000). O Ensino dessa disciplina começa aqui o seu processo de 

declínio quanto a sua valorização e inclusão nos currículos escolares, pois atribuíram ao seu 

ensino uma característica, 

 
[...] de formação crítica e aos seus respectivos conteúdos um teor subversivo e 

transgressor, intolerável, portanto, no processo de educação dos jovens que 

poderiam, assim formados, contestar a ordem política estabelecida (MATTAR; 

TOMAZETTI; DANELON, 2013, p. 115). 

 

A Lei n. 4.024/61 definiu a finalidade da educação e manteve a estrutura organizada 

em Ensino pré-primário, Escolas maternais e jardins de infância; Ensino primário (com 



41  

duração de 04 anos podendo ser acrescidos mais 02 anos para programas de artes aplicadas); 

Ensino Médio (subdividido em ginásio 04 anos e colegial 03 anos ambos compreendendo o 

ensino secundário e técnico: industrial, agrícola, comercial e formação de professores) e 

Ensino superior. 

Muitas transformações sociais, no país, estavam reservadas a esta década de 60, o 

Golpe Militar, de 1964, trouxe a vivência da ditadura ao país que, o exército assumiu o poder 

e impôs suas regras para ordenar os rumos da nação brasileira. Esse trabalho foi sistemático e 

atingiu todos os segmentos do Brasil, não ficando de fora a educação: 

 
Em 1966, tornou-se público o acordo MEC-Usaid [que previa assistência técnica e 

financeira dos EUA ao Brasil, buscando atrelar o sistema educacional ao modelo 

econômico dependente, imposto pela política norte americana para a América 

Latina], o qual se baseava em três pilares: 1-educação e desenvolvimento: formação 

de profissionais para atender as necessidades urgentes de mão-de-obra especializada 

num mercado em expansão. 2- educação e segurança: formação do cidadão 

consciente. Daí as disciplinas sobre civismo e problemas brasileiros (Educação 

Moral e Cívica, Organização Social e Política do Brasil e Estudos de Problemas 

Brasileiros). 3- educação e comunidade: estabelecer a relação entre escola e 

comunidade, criando conselhos de empresários e mestres (ARANHA, 2001, p. 213- 

214). 

 

As intenções do governo ditatorial ficavam evidentes nas propostas curriculares. O 

Decreto Lei de 1969, baixado pela junta Militar, institui como obrigatória a disciplina de 

Educação Moral e Cívica (EMC) em todas as modalidades de ensino, no final do Ensino 

Médio a denominação mudava para Organização Social e Política Brasileira (OSPB) e no 

curso superior para Estudos de Problemas Brasileiros(EPB) (ARANHA, 2001). Entre muitos 

pontos negativos, esse processo de transformação rebaixou a disciplina de Filosofia a 

conteúdo facultativo. Devido às censuras que dificultavam trabalhar os conteúdos de forma 

crítica, essa foi eliminada das salas de aula. 

Na experiência da ditadura os brasileiros enfrentaram várias dificuldades 

relacionadas ao princípio fundamental da liberdade de expressão. O poder estava nas mãos do 

executivo e não existia o direito ao voto e, ao judiciário e legislativo cabia atacar as decisões 

do executivo. Aliança Renovadora Nacional (ARENA) e Movimento Democrático Brasileiro 

(MDB) eram os partidos políticos que existiam. As pessoas que ousaram ensaiar um 

antagonismo a esse regime déspota foram perseguidas, censuradas e torturadas, chegando até 

ao assassinato (MATTAR; TOMAZETTI; DANELON, 2013). 

Esse período, no Brasil, foi marcado pelo roubo da capacidade, da liberdade de 

expressão e do pensamento autônomo, aspectos fundamentais na formação do ser humano 



42  

pelo fato do ensino de Filosofia suscitar a capacidade de refletir e criticar o mundo a sua volta 

através de um pensamento livre, foi entendido como instrumento perigoso e forçada a 

abandonar os currículos escolares. De certa forma, acabou eliminando-a, pois devido às 

censuras, era difícil trabalhar com os conteúdos de forma crítica. 

As exigências do mundo capitalista do pós-guerra estavam marcadas pela produção 

taylorista/fordista exigiram a ausência da Filosofia na educação (CORIAT, 1985). Logo, 

indivíduos com qualificação reduzida desempenhavam tarefas sozinhos e com maior 

desempenho (HARVEY, 1992). A entrada de capital estrangeiro, vindo dos EUA, fortaleceu 

as relações do Brasil com aquele país, que além da carga financeira, introduziram ideias e 

modelos no ensino ao torna-lo cada vez mais técnico e burocrático (COSTA, 2014). As 

mudanças no modo de produzir a economia passam da rígida perspectiva de Taylor e Ford 

para um modo de acumulação flexível que se caracteriza, de acordo com: 

 
[...] pelo surgimento de setores de produção inteiramente novos, novas maneiras de 

fornecimento de serviços financeiros, novos mercados e, sobretudo, taxas altamente 

intensificadas de inovação comercial, tecnológica e organizacional. A acumulação 

flexível envolve rápidas mudanças nos padrões de desenvolvimento desigual, tanto 

entre setores como entre regiões geográficas, criando, por exemplo, um vasto 

movimento no emprego no chamado ‘setor de serviços’, bem como conjuntos 

industriais completamente novos em regiões até então subdesenvolvidas [...] 

(HARVEY, 1992, p. 140). 

 

Diante do exposto, esta nova postura denominada de acumulação flexível, oposta à 

subdivisão do trabalho, fez surgir um novo modelo de trabalhador, mais flexível às 

transformações dentro do trabalho e multifuncional. Esse novo modelo derruba a 

interdependência de uma produção em série, faz emergir indivíduos competitivos dentro do 

mundo do trabalho, pois esse desenvolve diversas funções ao estar dentro de um mesmo 

processo de produção. Desse modo, evidencia-se que: 

 
no contexto da produção da acumulação flexível [...]: o desemprego estrutural; o 

aumento da competição; a exigência de novas habilidades, ao mesmo tempo em que 

as outras desaparecem ou ficam obsoletas; a estagnação dos salários; e, no campo 

político, enorme perda do poder sindical, diante da, também, flexibilidade nos 

regimes e contratos de trabalho nos quais o emprego regular, cada vez mais cede 

lugar para os contratos temporários, os subcontratos, a terceirização e os 

trabalhadores autônomos (GALUCH; PALANGANA, 2008, p. 79). 

 

Dentro de todo esse processo de mudanças, no governo do General Medici, em 1971, 

o Artigo 1º da Lei 5.692/71, segunda Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, definiu 

que: 



43  

 
 

O ensino de 1° e 2° graus tem por objetivo geral proporcionar ao educando a 

formação necessária ao desenvolvimento de suas potencialidades como elemento de 

autorrealização, qualificação para o trabalho e preparo para o exercício consciente 

da cidadania (ARANHA, 2001, p. 214). 

 

O caráter técnico e as novas exigências fizeram com que o governo suprimissem dos 

currículos das escolas públicas brasileiras o ensino de Filosofia do 2º grau – antiga 

nomenclatura ao que hoje se refere como Ensino Médio – conscientes de que ela não se 

encaixa na nova estrutura da educação nacional. Essa lacuna é preenchida com disciplinas 

cívicas com o desejo de implantar as propostas militares sobre a nação brasileira. 

O novo modelo educacional inaugura o ensino tecnicista para profissionalizar os 

estudantes, afim de que esses atendam as novas demandas de um sistema socioeconômico 

para elevar o desenvolvimento da economia do país. Com a instalação das multinacionais, há 

uma necessidade de mão de obra técnica, ao obrigar que as escolas se desenvolvam aos 

moldes empresariais para se adequarem as exigências de uma sociedade industrial e 

tecnológica (ARANHA, 2001). 

A ideia implantada nesse período era de que quanto mais o sujeito fosse 

especializado, aumentaria a sua possibilidade no mercado de trabalho; unindo assim a 

educação e o movimento do capitalismo. A educação passa a ser vista sob a ótica do 

pragmatismo, por isso, não há lugar para a Filosofia nesse modelo de educação; pois o que se 

tinha como objetivo de ensino era qualificar os trabalhadores para atender a exigências do 

mercado de trabalho. A visão que se tem da educação resume em: “preparar as pessoas para 

atuar num mercado em expansão que exigia força de trabalho educada. À escola cabia formar 

a mão-de-obra que progressivamente seria incorporada pelo mercado” (SAVIANI, 2005, p. 

21). 

A implantação da Lei 5.692/71 tornou a Filosofia, tida como subversiva, uma 

disciplina de ensino facultativo, ao inserir compulsoriamente outras no currículo com caráter 

doutrinário – Moral e Cívica, Organização Social e Política (OSPB) e Estudos de Problemas 

Brasileiros-EPB (SILVÉRIO, 2009). Essas novas disciplinas que foram inseridas em caráter 

de obrigatórias, nos currículos escolares tinha como intuito influir na mente do estudante os 

ideais da segurança nacional. 

Desse modo, essa doutrinação vigorou sobre a nova economia do pós-guerra, não 

desejava que o indivíduo reflitia sobre sua condição humana e sua ação no mundo, limitando 

sua compreensão ao nível das experiências cotidianas. Dessa forma, ao ter ou não: “uma 



44  

natureza crítica e subversiva, [...] [a eliminação da Filosofia] era necessária para criar espaço 

no currículo para as disciplinas mais habilitadas para realizar uma contraofensiva a suposta 

estratégia comunista” (SEVERINO, 2009, p. 57), que seria a destituição e a perda do poder do 

governo militar no país. 

O ensino de Filosofia, na concepção dos militares, distancia-se dos interesses 

econômicos, ideológicos e políticos que reestruturam sob os novos princípios do modelo de 

produção econômica que desprezavam a capacidade de refletir e de criticar a realidade em 

função apenas da multifuncionalidade e adaptabilidade do trabalhador. E, assim, mais uma 

oposição ao ensino de Filosofia feita pelos militares justificaria sua retirada dos currículos 

escolares, pois sua presença ameaçava a nova ordem política social do Brasil. 

Analogamente ao período colonial, mas sob novos influxos, a capacidade crítica e 

reflexiva geram a subversão da ordem política e econômica que sustentam as novas 

instituições sociais brasileiras. A potencialidade crítica e reflexiva da Filosofia, que gera 

indivíduos que exercitam o pensamento de maneira autônoma, representam um obstáculo para 

que a sociedade capitalista avance e alcance seus objetivos. 

 
1.2- Porque dizer “Não” ao ensino de Filosofia 

 
 

Para compreender a razão para o afastamento da disciplina de Filosofia dos 

currículos é importante recuar-se historicamente ao golpe militar de 64, para assim, ouvindo 

as vozes que ecoam, consequentemente, para que se possa dar inteligibilidade a essa 

discussão. Sendo assim, ao considerar os princípios reformistas da educação, que já 

trabalhamos anteriormente e acenaremos aqui em alguns momentos, buscaremos entender as 

razões e as consequências para se dizer “Não” ao ensino de Filosofia, em vista de sua 

reintrodução empreendida pelas lutas dos movimentos educacionais. 

O debate em torno da presença e da ausência do ensino de Filosofia no Ensino Médio 

brasileiro seguiu uma análise microfísica de quadros cada vez mais físico, que exprimiram 

efeitos de uma microfísica do poder13 que, analisada junto ao investimento político se 

constituirá num marco decisivo nos encaminhamentos do país. O que foi entendido como 

esquerdismo, de maneira difusa ou até mesmo confusa, nada mais era do que uma 

problematização sobre o poder que emanava de uma totalização a centralização (DELEUZE, 

 

13 Não será nosso intento, abrir diálogo com o pensamento de Foucault, Para aprofundar no assunto sugiro a 

leitura da obra Vigiar e Punir de 1975. O deslocamento conceitual que aqui apresentamos foi retirado trabalho de 

Deleuze sobre o pensamento foucaultiano apresentado em sua obra Foucault (FOUCAULT, 2005). 



45  

2005). A conjuntura política estabelecida na década de 60 e a profissionalização do Ensino 

Médio reduziram as disciplinas de caráter humanístico ao levar o país a uma oposição 

reivindicatória. 

Sob a ótica da microfísica do poder, poderíamos pensar as razões da permanência e 

da ausência da Filosofia nos currículos escolares relacionadas diretamente aos discursos 

políticos, explícitos ou implícitos, desde o Brasil colonial até o governo militar. As discussões 

atuais dessas: ausência ou permanência emanaram de dois momentos diferentes – Lei 

5.692/71 e Lei 11.683/08 – na história do Brasil, que alterou, conforme as relações de força 

social e política. 

O Brasil sofreu influências sociais e políticas após o golpe militar e, acentuou as 

tendências de internacionalização econômica. Houve um esforço do governo para adaptar a 

nossa sociedade as sociedades capitalistas centrais, ao optar por um projeto 

desenvolvimentista da economia baseado no capitalismo financiado e associado ao capital 

estrangeiro. Não houve resistência para essa implementação, uma vez que, os sistemas 

bancários, comerciais e industriais estavam preparados para isso, tornando-se uma 

continuidade das sociedades capitalistas (SINGER, 1977; TAVARES, 1975)14. 

A sociedade política e civil foi reorganizada para acomodar esse novo viés 

econômico. Os militares no poder assumem o princípio da segurança nacional (COMBLIN, 

1978) dão início a um modelo econômico baseado na burguesia local, multinacionais e 

tecnoburocracia estatal, e sufocaram os possíveis obstáculos – reinvindicações de 

trabalhadores e manifestação de estudantes – que poderiam surgir e se opor a esse projeto. 

Eleições livres, movimentos grevistas e reivindicatórios se tornam inexistentes – 

marcadamente a partir de 1968 – nesse Estado opressor, que expurga o direito individual, 

domina os sindicatos, instituições, meios de comunicação e escolas. 

O início dos anos 60 foi marcado por lutas e organizações sociais, porque nos anos 

que antecedem o governo militar a sociedade estava dinamizada por vários movimentos e 

debates organizados por alunos, professores, movimentos populares de alfabetização que 

lutavam por reformas que, quando aconteceram atingiram todas as esferas sociais15. No 

tocante a área da educação nessa mesma década, surgiram os Movimentos de Cultura Popular 

 

 
 

14 Os autores SINGER, 1977 e TAVARES, 1975 podem nos oferecer um aprofundamento teórico sobre a 

realidade política e econômica do Brasil no período militar. 
15 Segundo Germano (1993, p. 51), as reformas de base foram barradas no congresso. Os partidos contrários 

aprovaram a criação de instituições políticas e ideológicas, como IPES/Ibad, para aglutinar a vontade da 

burguesia e de seus aliados. 



46  

(MCP) e o Movimento de Educação de Base, esse segundo ligado à Igreja Católica16 e 

financiado pelo governo federal, que oferecia a possibilidade de alfabetização a população 

rural ao buscar promover e preparar esse homem para as reformas indispensáveis – agrária, 

saúde e habitação. O Plano Nacional de Alfabetização de 63 transformado em Comissão 

Nacional de Alfabetização, em 1964, pelo governo ao traçar uma nova política, incentivou e 

coordenou esforças para acabar com o analfabetismo (PAIVA, 1973). 

O desejo pela democratização cultural – cultura popular – manifestado pelas 

campanhas de alfabetização fez com os jovens ao reunir com entidades culturais, como, por 

exemplo: os Centros Populares de Cultura (CPC) e a União Nacional dos Estudantes (UNE)17, 

essa ligação foi consequência de debates entre intelectuais e artistas, que, em 1959, discutiam 

sobre a marginalização do artista em relação ao viés político adotado, no país. A campanha 

“de pé no chão também se aprende a ler” contra o analfabetismo e o movimento de cultura 

popular influenciam o movimento educativo e, foi nesse momento que o método Paulo Freire 

surgiu e se desenvolveu ao tomar dimensões nacionais e internacionais para entrar na mira da 

desconfiança do governo (BRANDÃO, 1985)18. 

O golpe militar organizado pelos civis e militares ligados ao capital estrangeiro 

aconteceu dentro do cenário de mobilização e organização popular. Seu caráter, a princípio 

passageiro, mas foi estabelecido como regime de governo ditatorial, que se firmou com 

inúmeras leis, pareceres, decretos e atos institucionais violentando os direitos dos cidadãos. A 

economia e a educação sofreram mudanças para adaptá-las as imposições capitalistas. 

A resistência ao processo de desmanche dos grupos sociais figuraram o sonho de 

transformação social e constituiu-se no Ato Institucional n. 5 – AI-519 que o governo 

 

 

16 A atuação da Igreja católica pode ser lembrada através das ações da CNBB e seu movimentos preocupados 

com as lutas populares marcadamente progressistas conhecidas como Ação Católica através dos grupos: JAC, 

JEC, JIC, JOC E JUC. 
17 A história do movimento estudantil constitui um marco importante na nossa história. Para aprofundar no 

assunto sugiro a leitura: MORETTI, Serenito A. Moretti com o título Movimento Estudantil em Santa Catarina. 

Florianópolis: Ioesc 
18 O método Paulo Freire nesse período alfabetizou várias pessoas contribuindo até mesmo para a vitória  

eleitoral de partidos esquerdistas. Para aprofundar no assunto sugiro a leitura: BRANDÃO´, Carlos R. O que é o 

método Paulo Freire. São Paulo: Braziliense, 1985. 
19 ATO INSTITUCIONAL Nº 5, DE 13 DE DEZEMBRO DE 1968: O PRESIDENTE DA REPÚBLICA 

FEDERATIVA DO BRASIL , ouvido o Conselho de Segurança Nacional, e CONSIDERANDO que a 

Revolução brasileira de 31 de março de 1964 teve, conforme decorre dos Atos com os  quais  se 

institucionalizou, fundamentos e propósitos que visavam a dar ao País um  regime  que,  atendendo  às 

exigências de um sistema jurídico e político,  assegurasse autêntica ordem democrática,  baseada na liberdade,  

no respeito à dignidade da pessoa humana, no combate à subversão e às ideologias contrárias às tradições de 

nosso povo, na luta contra a corrupção, buscando, deste modo,"os. meios indispensáveis  à  obra  de  

reconstrução econômica,  financeira,  política e moral do  Brasil,  de maneira a poder enfrentar, de modo direito  

e imediato, os graves e urgentes problemas de que depende a restauração da ordem interna e do prestígio 



47  

manifestou a sua forma mais nociva reprimindo e controlando os movimentos organizados de 

cultura popular em vista de uma identidade nacional capitalista, baseado na ideia de segurança 

nacional. O governo tinha uma ideia de planejamento econômico e desenvolvimento do país 

baseada em um consenso nacional e, diante da crise político, a ideia de um governo militar 

que apresentasse resultados foi considerado como algo positivo. Assim, 

 
[...] quando esses resultados podiam ser divulgados como um ‘milagre’ em 

contraposição ao declínio da economia mundial e, mais ainda, que tal ‘milagre’ 

pudesse ser atribuído não ao acaso, ou a um ciclo da economia, mas aos gestores da 

política econômica do governo. Assim, o período de 1968/73 é apresentado como o 

do milagre econômico, pois no período ele resultou em índices econômicos positivos 

para o país, tanto na retomada do crescimento, quanto no combate à inflação 

(CARMINATI, 1997, p. 45)2021. 

 

A economia do país expandiu, mas não por muito tempo, porque o milagre 

econômico abriu-se ao mercado externo – exportações, importações, expansão de crédito, 

política salarial e trabalhista capaz de oferecer mão de obra barata e em grande quantidade. É- 

se nesse contexto que uma nova estruturação da educação se evidencia, uma política 

educacional que servia ao projeto de desenvolvimento idealizado pelos militares a partir da 

articulação entre o 2º grau e o Ensino Superior, que se explicitava num ensino técnico 

(WARDE, 1979), 

A educação tornou-se assunto do governo ligado aos interesses econômicos e de 

segurança como fator de desenvolvimento do país22. O movimento e 

 
[...]a inquietação estudantil, que se manifestou de forma intensa em 1968, é 

decorrente do ensino que não se vincula ao mercado, e consequentemente em 

assuntos gerais, que, não exigindo praticamente trabalhos de laboratório, deixam um 

vácuo de lazer, que é preenchido com aventuras políticas (WARDE, 1979, p. 80). 

 

A privatização do ensino se justificaria na medida em que ele se tornava importante 

para a economia do país. Seu significado agora é o de investimento, quando se observa que a 

 

internacional da nossa pátria"(Preâmbulo do Ato Institucional nº1, de 9 de abril de 1964). In.: https://g1- 

globocom.jusbrasil.com.br/noticias/382283/leia-a-integra-do-ato-institucional-n-5 
20 A saber: após o grande ciclo expansivo do pós-guerra a economia mundial passou por um ciclo recessivo a 

partir de 1967, aprofundado pela crise do sistema financeiro internacional, e que tomaria características de 

depressão após o choque do petróleo em 1973 (NÓBREGA, 1995). Para aprofundar no assunto sugiro a leitura: 

SOLOMON, Robert. O sistema Financeiro Internacional 1947-1974. Rio de Janeiro: Zahar, 1979. 
21 Segundo Nóbrega o termo ‘milagre econômico’ surgiu no decorrer da década de 50-60 para designar o sucesso 

de recuperação econômica da Alemanha Ocidental e do Japão, que apresentaram resultados positivos por longos 
períodos de tempo, de quase uma década (Nóbrega, 1995). 
22 O governo realiza um Diagnóstico preliminar da Educação que serve de base para o Plano Decenal de 

Desenvolvimento Econômico e Social, que passou a atender a economia, com ênfase na indústria de prestação de 

serviços para propiciar uma análise dos dados que interessam ao setor macroeconômico. (NÓBREGA, 1995) 



48  

preparação na escola através da capacitação tecnológica relaciona-se com as forças 

produtivas/mão de obra. O país necessitava de trabalhador capacitado e qualificado que 

atendia aos avanços tecnológico absorvidos pelo país, o que justificaria a reforma 

educacional, de 1971, como definidora para o cumprimento das necessidades do novo 

governo. 

É-se nesse momento que o ensino de Filosofia começou a oscilar, de acordo com os 

interesses do governo – em momentos presente e em outros ausente, nem o seu papel de arte, 

do raciocínio lhe garantiu que não fosse reduzida a uma disciplina optativa. Segundo 

Carminatti (1997) o texto da lei, de 1971 – explicitou ou implicitamente – desejou conter ao 

acesso de uma demanda social ao Ensino Superior através do caráter elitista do 2º grau e, 

formar trabalhadores de baixo custo para o mercado econômico; reduzindo o ensino médio em 

instrumento de propagar valores ligados a segurança nacional e ao desenvolvimento. 

O 2º grau com função preparatória para o Ensino Superior foi menosprezado diante 

do ensino profissionalizante da Lei de 1971. O governo acreditava que com a reforma 

garantiria a profissionalização e evitaria a frustração da perda do antigo Ensino Médio, de 

formação clássica pelo acesso ao mercado trabalhista (CUNHA, 1977), ao justificar o ensino 

profissionalizante para aqueles que não conseguiram sua inserção no Ensino Superior. 

Esta tese tornaria infértil todos os questionamentos contra o modelo capitalista e 

manteria ativo o ideal do capitalismo como solução dos problemas do país. Essas mudanças 

são compreendidas através da teoria de capital humano, que enfatizava a educação e o caráter 

mensurável desenvolvimentista23 que, segundo o governo, as novas condições de produção 

exigiam maior qualificação para operar os equipamentos e apresentar soluções nessa nova era. 

Investimentos em educação aumentariam a produção e os rendimentos dos trabalhadores, 

desde que abandonariam o lazer para treinar e estudar em vistas de uma falsa promessa de se 

tornarem capitalistas. 

A teoria do capital humano limitou a concepção de educação quando a relacionou 

com a economia e a isolou do viés político, social e filosófico; cerceando-a apenas às 

condições do mercado capitalista. A propaganda utilitarista da educação24, que 

 
23 Essa teoria norte-americana da década de 50 e 60 atingiu seu apogeu da década de 70 e, influencia diretamente 

a educação apostando nela como solução para o desenvolvimento social. O desenvolvimento do país não é fruto 

dos recursos naturais, mas também dos recursos humanos que potencializa os recursos naturais. Nesse interim, a 

educação tem seu papel suprindo os sujeitos dos conhecimentos técnicos necessários. Para aprofundar no assunto 

sugiro  a  leitura:  SCHULTZ,  Theodor.  O  Capital Humano.  Rio  de Janeiro:  Zahar, 1973;  _. O Valor 

Econômico da Educação. Rio de Janeiro: Zahar, 1967. 
24 A educação seria o principal capital humano enquanto é concebida como produtora de mão-de-obra 

qualificada potencializada do trabalho, nesse sentido ela seria um investimento financeiro como qualquer outro. 



49  

fundamentaram as ações reformistas, dificultou a permanência do Ensino de Filosofia – e de 

outros de caráter não profissionalizante – por não profissionalizar e por não ser aplicável 

(CHAUÍ, 1978). Segundo Bosi, esse ensino foi atacado pelas ações tecnoburocráticas que 

disseram “Não” a Filosofia, de modo, 

 
[...] abruptamente [...] [nos] cursos médios. Esta disciplina, cuja propriedade é a da 

reflexão crítica sobre a teoria e a prática, capaz de perscrutar a significação das 

ciências da natureza, das ciências do homem, o andamento da cultura e suas 

implicações ideológicas, é alijada no período crucial de formação do adolescente e, 

por motivos análogos, praticamente desaparece dos currículos superiores. [...] Aqui, 

o golpe do poder tecnoburocrático foi mais estrondoso e ostensivo do que em 

qualquer outro setor da educação superior brasileira (BOSI, 1983, p. 135). 

 

Pegoraro (1979), na efervescência das discussões sobre a relevância da disciplina de 

Filosofia nos currículos do Ensino Médio, definiu os motivos dessa “retirada por razões 

ideológicas e estratégicas inspiradas na segurança nacional [...], pois poderia desviar a 

juventude do pensamento oficial” (PEGARORO, 1979, p. 15). O projeto profissionalizante 

imbricado no Ensino Médio, unido tão perfeitamente que quase se confunde, esteve submisso 

à expansão capitalista e o princípio da segurança nacional manteve-se como instrumento de 

defesa das classes hegemônicas no poder aos ataques de inimigos (intelectuais, políticos, 

artistas, populares insatisfeitos). 

O poder é uma estratégia e seu efeito uma manobra de funcionamento (FOUCAULT, 

2005) é desse movimento pendular da Filosofia nos currículos que parece expressar o que os 

setores dominantes esperam de cada concluinte da educação básica, um movimento oscilante 

entre autoritarismo e democracia representativa. Comblin (1978) e Silveira (2009) analisaram 

esse período e o entenderam como a afirmação da Doutrina de Segurança Nacional e 

Desenvolvimento (DSND), ao estabelecer uma inter-relação entre segurança e economia25 

elucidando a necessidade que o governo tinha de eliminar forças que gestavam inseguranças e 

entraves ao desenvolvimento através de Atos Institucionais (AI), da Constituição, de 1967 e 

da Lei 5.692/71. 

 

 

 

 

 

Para aprofundar no assunto sugiro a leitura: FRIGOTTO, Gaudêncio. A produtividade da escola improdutiva: 

um (re)exame das relação entre educação e estrutura econômico social capitalista. São Paulo: Cortez, 1984. 
25 O presidente Castelo Branco discursara na Escola Superior de Guerra em 1967 e afirmou que: “A interrelação 

entre o desenvolvimento e a segurança faz com que, por um lado, o nível de segurança seja condicionado pela 

taxa e o potencial de crescimento econômico, e, por outro, o desenvolvimento econômico não possa se efetuar 

sem um mínimo de segurança”. (COMBLIN, 1978, p. 66). 



50  

A luta contra os inimigos internos trouxe a ideia de unificação – totalização ou 

centralização – do Estado Nacional26, ao fomentar uma nação indivisível no imaginário 

criativo das massas. É nessa perspectiva que surgiu uma preocupação com a Filosofia, sua 

presença, na década de 60, tornou-se indesejável, perniciosa e subversiva (VALLS, 1983), o 

que nos levaram a crer que sua rejeição é uma mimeses a rejeição aos que produzem ideias, 

proibindo-lhes de exercerem sua função de pensadores na sala de aula e na sociedade, em 

geral. 

O combate do Regime ditatorial contra a oposição política era visto como uma defesa 

aos interesses nacionais e, a educação não ficou fora da implementação da DSND. A mudança 

nos conteúdos educacionais – introdução das disciplinas EMC, OSPB e EPB – foi uma 

proposta da nação contra a infiltração de ideias tidas como subversivas defendidas por alguns 

cidadãos quem foram tomados como inimigos da nova ordem. A reforma eliminou a Filosofia 

tornando possível a introdução das disciplinas do Regime e em compasso a isso invadiu, 

interferiu e fechou sindicatos, partidos, poder legislativo, entidades estudantis infringindo 

prisões, torturas e exílios aos inimigos nacionais27. 

A relação entre filósofos e Estado sempre foi conflituosa28, esse expurgou os 

elementos pensantes que julgou não poder confiar, pois ele: “tem medo de homens que fazem 

a verdadeira Filosofia, tais homens pela sua própria estatura de pensamento, não servem ao 

estado, e ele não os favorecerá” (RODHEN, 1980, p.8). Por isso, quando os professores - e a 

sociedade – insatisfeitos com a realidade empreenderam um conjunto de ações que, 

 
[...] [enveredaram] para a análise das causas próximas, dos problemas que nos 

circundam; quando se [interrogam] sobre a justiça, a eticidade do regime, o absurdo, 

a miséria, da doença e da fome produzidos pelos sistemas; quando um professor 

[tratou] destas causas próximas, [caiu] na desgraça oficial e na mira dos chefes de 

departamentos (PEGORARO, 1979, p. 13). 

 

 

 
 

26 Essa ideia de Estado Nacional de acordo com Chauí, “não é por obra do acaso, mas por necessidade, que o 

discurso do poder é o do Estado nacional, pois a ideologia nacionalista é o instrumento poderoso da unificação 

social, não só porque fornece a ilusão da comunidade indivisa (a nação), mas também porque permite colocar a 

divisão fora do campo nacional (isto é, na nação estrangeira)” (CHAUÍ, 1993, p. 21). 
27 Para aprofundar no assunto sugiro a leitura: SILVEIRA, René José Trentin. Filosofia e segurança nacional: o 

afastamento da filosofia do currículo do Ensino Médio no contexto do regime civil-militar pós 1964. In: 

SILVEIRA, René José Trentin; GOTO, Roberto Akira. (Orgs.) A Filosofia e seu ensino: caminhos e sentidos. 

São Paulo: Loyola, 2009. 
28 Esse é um dado que nos aponta Marilena Chauí é um escrito intitulado Ensinar, Aprender, Fazer Filosofia, 

nos apresentando que as relações dos filósofos com o Estado sempre foram conflituosas - a morte de Sócrates, a 

condenação de Giordano Bruno, a clandestinidade de Espinosa, o exílio de Descartes, a censura da Enciclopédia, 

a expulsão de Nietzche e o ano de 1969 no Brasil são marcas desse conflito que se aguça quando fazer filosofia é 

algo determinado pelo próprio Estado (CHAUÍ, 1982, mimeo). 



51  

Segundo Carminati (2004) há uma restrição em descrever a responsabilidade o 

Estado Militar pelo afastamento da Filosofia como disciplina e cassação dos profissionais 

dessa área. Existe uma voz clara, em Pegaroro citado acima, que denuncia as ações do Estado 

de exceção nas relações sociais – aqui tratamos especificamente da educação no que tange o 

ensino de Filosofia – que se efetiva através dos chefes de departamentos em sua maioria 

nomeados pelo governo; esses já apresentavam resistência um trabalho democrático e aberto, 

ao dar lugar as práticas de controle ao trabalho dos professores de Filosofia e suas atividades 

políticas. 

Ao poder incorrer em uma Falácia Ad Populista29, diante dessa situação ousamos 

dizer que: “[...] no passado recente brasileiro, os professores mais brilhantes foram 

aposentados ou expurgados das universidades, o pensamento crítico foi perseguido e 

desestimulado, o pensamento dogmático, representante do arbítrio, instalou-se nas escolas” 

(VALLS, 1983, p. 42)30. 

O movimento dos Filósofos católicos31 atribuiu ao afastamento do ensino de 

Filosofia aos professores e alunos que tratavam com pouca seriedade os conteúdos, 

contribuindo para reforçar os argumentos daqueles que desejavam afastá-la da sala de aula. 

Uma vez que, se questiona a eficiência do Ensino de Filosofia, os docentes não eram 

responsabilizados separadamente por essa situação que, eram compreendida na amplitude da 

conjuntura social e analisada no contexto das imposições legais que dominaram a sociedade 

com o objetivo desenvolvimentista. 

O pensamento do governo encontrou eco nas ideias do movimento dos filósofos 

católicos, ambos desconsideram a realidade sócio histórica desse período e provocam o 

esvaziamento da relevância da Filosofia como disciplina na grade do Ensino Médio. O papel 

subversivo da Filosofia, atribuído pelo Estado, entende o espaço de ensino-aprendizagem 

como lugar de veiculação de conteúdos que levaram a questionar as ações dos militares. De 

fato, seria possível uma conscientização e uma ajuda na organização dos movimentos de 

estudantes, o que já se configuraria nocivo ao governo. 

29 Falácia que se comete ao dirigir um apelo emocional para conquistar o que se quer e uma conclusão, tentando 

ganhar a concordância popular para conclusão, através do entusiasmo da multidão. 
30 Sabemos que no Ensino Médio – e nas faculdades – as discussões filosóficas e políticas foram consideradas 

indesejáveis. Contudo, marcamos a expressão “professores mais brilhantes” como problemática, embora tenham 

desenvolvido um excelente trabalho, em nossa cultura é comum um certo exagero pelo brilhantismo intelectual. 

Reconhecemos que na década de 60 há filósofos brasileiros que desagradam o governo por suas declarações, 

porém sabemos que a ausência de criticidade permitiu que o conjunto de conhecimentos dogmáticos e arbitrários 

se propagasse, o que nos leva a questionar se tal ensino representava, na realidade, algum tipo de ameaça ao 

governo. (CARMINATI, 2004) 
31 Movimento presidido por Tarcísio Padilha – Associação dos Filósofos Católicos – que consiste em um grupo 

de filósofos conservadores que se relacionava ao organismo nacional e internacional. 



52  

As Ciências Humana – aqui em especial a Filosofia – tem nos problemas sociais e 

políticos um terreno fértil para os seus debates, o que tornou seu ensino nesse período mais 

voltado a problematizar a situação que se estava vivendo; o que, de fato, não se constitui 

matéria de condenação dos docentes que faziam uma experiência do pensamento. Nesse caso, 

a única solução consistiria em impossibilitar os pensamento de oposição e erigir no lugar um 

ensino moralista, reformista e acrítico através das disciplinas EMC, OSPB e EPB. 

Na década de 70, aos olhos da tecnocracia que fazia o país avançar em seu projeto 

desenvolvimentista, uma Filosofia submissa não seria útil e rendável para a sociedade. O 

ensino voltado à formação do cidadão trazia os ideais de uma segurança nacional e tornava as 

disciplinas EMC, OSPB e EPB mais qualificadas para essa função (CAMINATI, 2004). As 

razões atribuídas ao afastamento da Filosofia dos currículos evidenciam as opções de um país 

por um desenvolvimento capitalista cujos desdobramentos afetavam diretamente o campo da 

educação. 

O pensamento subversivo é substituído pelo raciocínio mecânico configurando, nos 

termos da DSND, um incentivo ao desenvolvimento que, para explorar recursos necessitava 

de adequação dos setores além da formação da força de trabalho. Desse modo, decorre a lei  

do ensino profissionalizante voltado ao treinamento técnico que, ligada aos ideais da DSND, 

transforma a educação numa aliada do desenvolvimento econômico por contribuir com a 

especialização da força de trabalho e da segurança nacional ao contribuir na guerra 

anticomunista (VALVERDE; ESTEVES, 2015). 

Os acordos empreendidos entre o Ministério da educação (MEC) e a United States 

Agency for Internacional Development (USAID) unidos na MEC-USAID, tinham como 

objetivo uma educação para o desenvolvimento e a segurança, desenvolvimento do 

capitalismo e segurança como garantia de retorno do capital investido. Por isso, a Lei 

5.692/71 institucionalizou a educação como veículo de propagação dos ideais da DSND, que 

esperava que o discente recém-formado estiva apto ao trabalho e disciplinado pela ideologia 

conservadora. A Filosofia não contribui para doutrinar e formar para o trabalho, por isso foi 

banida, além de representar perigo ao poder vigente. 

O afastamento da Filosofia do Ensino Médio traz consequências que são discutidas 

pelo movimento dos educadores que, manifestaram sua preocupação com os caminhos 

tecnicistas que a educação estava tomando baseada na Lei 5.692/71. De modo bastante 

superficial, podemos dizer que a formação dos alunos é fragmentada em decorrência da 



53  

ausência da Filosofia e das outras disciplinas humanas expurgadas pelos militares. Desse 

modo, 

 
[...] os jovens têm dificuldades em raciocinar, em expor seu pensamento, mas não 

atribuo isso apenas à falta do Ensino de Filosofia. É claro que influiu, mas é bom 

lembrar que, nos últimos 20 anos, todo processo educacional do país foi esmagado 

[...]. O movimento de repressão cultural impediu o desenvolvimento do raciocínio e 

da crítica no país (PEGORARO, 1986, p. 9). 

 

O afastamento da Filosofia traz ao cenário educacional o desinteresse dos alunos 

pelas disciplinas humanas, mais especificamente por essa área de ensino (SEAF, 1978). Uma 

situação que veio se ampliando do contexto escolar, que decorre da pouca reflexão e da 

dificuldade de pensar que o aluno manifesta, uma vez que, forma privados de uma experiência 

fundamental ao seu modo de existir. Vemos: 

 
[...] a partir de 1971, o desaparecimento progressivo da filosofia [que] contribuiu 

para o empobrecimento da formação cultural da juventude, a diminuição de sua 

capacidade e visão global dos problemas, constituindo-se numa das maiores 

limitações de nosso sistema educacional (ÁVILA, 1986, p. 48). 

 

Esse desaparecimento é fruto de ações intervencionistas, impostas de maneira 

intencional ou não como refletimos anteriormente e será a motivação para o movimento de 

reintrodução da Filosofia no ensino, que contará com docentes de outras áreas nessa luta, ao 

afirmar que, 

 
[...] o banimento do ensino da Filosofia dos currículos obrigatórios, relegado ao 

elenco das disciplinas optativas, para a satisfação de um utilitarismo imediatista que 

leva a marca da contracultura, desarma os futuros alunos de curso superior daquele 

espírito crítico indispensável ao desenvolvimento das aptidões intelectuais para o 

exercício de comportamentos mentais, sadios, como desarma os futuros cidadãos de 

uma plena consciência da condição humana (CADERNO DE PESQUISA, 1978, p. 

86). 

 

O ciclo secundário usurpou o direito de um discurso autônomo dos sujeitos, as 

cruzadinhas e os testes roubaram-lhe a palavra e o pensamento, o audiovisual e a disneylândia 

dos livros desfalcaram a região expressiva da fala; esse processo educacional embargou a voz 

e o pensamento dos jovens (CHAUÍ, 1978). Um exemplo desse momento são as escolas de 

São Paulo que, após a reforma, 

 
[...] dos duzentos e cinqüenta colégios estaduais de São Paulo, apenas dezessete 

conservaram Filosofia na qualidade de optativa; nos demais colégios, desapareceu. 



54  

Esta situação precária terminará definitivamente a partir de 1978, quando as grades 

curriculares feitas pela Secretaria de Educação do Estado de São Paulo 

determinaram o currículum do secundário; a Filosofia foi inteiramente extinta 

(CHAUÍ, 1978, p. 8). 

 

Há um vazio histórico na cultura em relação a esse saber, pois uma geração foi 

submetida a cultura de saber técnico que negou o acesso ao saber próprio da Filosofia. As 

dificuldades expressadas pelos alunos – comunicação, interpretação e escrita32 - não tem  

haver apenas com a Filosofia, mas com uma deficiência nas ciências naturais e da língua 

materna que reflete uma atitude de privação do conhecimento. Diante dessa realidade o SEAF 

se pronunciou dizendo que: “[...] a filosofia tornou-se completamente desconhecida pelas 

novas gerações e considerada como uma forma de conhecimento ultrapassada, antiga, irreal, 

sem ter nada a ver com o ensino ‘moderno’, atual, ‘pragmático’, ‘produtivo’ etc [...]” (SEAF, 

1978, p. 12). 

O preconceito tornou a Filosofia uma reflexão sobre coisas irrelevantes na vida das 

pessoas, um discurso aéreo e desligado, ou ainda, uma ciência com qual ou sem a qual tudo 

continua do mesmo modo – sem utilidade. Seu conhecimento é vago, fantasioso ou 

demasiadamente intuitivo, utopista, valendo apenas como denunciadora dos problemas. Nesse 

momento a Filosofia foi compreendida: “como um homem, num quarto escuro, procurando 

um chapéu preto que não está dentro do quarto. Isto é, [...] uma loucura elegante, [...] sem 

utilidade, podendo ser compreendida como ornamento” (CARMINATI, 2004, p. 12). 

Seja na sua característica de inutilidade, de ultrapassada ou de desconectado “a 

Filosofia tornou-se completamente desconhecida pelas novas gerações e considerada como 

uma forma de conhecimento ultrapassada, antiga, irreal, sem ter nada a ver com o ensino 

moderno, atual, pragmático e produtivo” (SEAF, 1978, p. 12). Filosofar é falar de coisas 

distantes, uma razão ornamental33 cultivada pelo domínio das palavras que se reduz a pensar 

apenas o que, porque e como somos. 

O sentimento de rejeição é o terreno fértil para que a produção de uma nova 

realidade, ódio pela atual situação é base para a alegria, não a alegria de odiar, mas a alegria 

de querer modificar aquilo que mutila a vida (DELEUZE, 2005). É esse sentimento que 

 

32 Discute-se a importância da filosofia para a comunicação, interpretação e escrita Para aprofundar no assunto 

sugiro a leitura: MUCHAIL, Salma T. Ler. Escrever, Pensar: Notas sobre o ensino de filosofia. In:  . A 

Filosofia e seu ensino. São Paulo: Vozes, 1995. 
33 O ecletismo e o positivismo são as duas correntes de pensamento que marcam as ideias filosóficas no Brasil, 

uma influência tão decisiva, que envolvendo condições de dependências socioeconômicas, formava não apenas 

um pensamento, mas uma visão de mundo. Para aprofundar no assunto sugiro a leitura: GOMES, Roberto.  

Razão Tupiniquim. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1984. (Ênfase aos capítulos VIII- A filosofia entre-nós e o 

capítulo IX- A razão Ornamental). 



55  

impulsiona a busca de uma criticidade e torna a década de 70 um período histórico importante 

para o surgimento de vários movimentos que pediam que a Filosofia retornaria como 

disciplina aos currículos de ensino, pois a sua ausência não foi aceita de forma tranquila e 

pacífica como os militares queriam. A Lei 5.692/71 gerou protestos, 

 
destarte as reações e mobilizações ocorridas no país em prol de sua 

manutenção/retorno aos currículos escolares. Tais mobilizações estimulam reações 

em diversos níveis e, por meio do Parecer 7.044/82, do então Conselho Federal de 

Educação – CFE –, abrem-se possibilidades para o retorno da disciplina de Filosofia 

aos currículos do Ensino Médio (RODRIGUES, 2012, p. 71). 

 

O fim de uma forma específica de pensar, que a lado de outras ciências ampliam as 

visões de mundo e torna compreensível, e sólida as experiências que os alunos fazem, no 

princípio da década de 80, reuniram os professores de vários estados – Paraná, São Paulo, Rio 

Grande do Sul, Rio de Janeiro, Minas Gerais, entre outros – em movimentos reivindicatórios 

pelo retorno da Filosofia. O período de luta pela reintrodução da Filosofia na educação 

desafia-nos a ouvir as vozes dos sujeitos envolvidos na contestação a Lei 5.692/71 que exclui 

o ensino de Filosofia do currículo34 e, se torna o terreno fértil para a criação da Sociedade de 

Estudos e Atividades Filosóficas (SEAF), em 1975-76. 

 
1.3- O Ensino de Filosofia: Do Afastamento ao Movimento de Reintrodução 

 
 

Os anos de 64-85 marcam o Brasil com movimentos de repressão influenciados pelas 

lutas em oposição ao regime militar, caracterizado por perseguição política e pela crise de 

legitimidade de seu poder. A década de 70 é o berço de uma produção teórica crítica que 

nasceu dos cursos de pós-graduação da universidades brasileiras é-se nesse contexto que 

alguns professores35, doutorandos na Europa, impulsionados a criação de uma sociedade 

filosófica. Uma luta começava a ser travada em busca de reverter a Lei que expurgava a 

Filosofia dos currículos escolares, um Centro de Atividade Filosófica é o primeiro passo desse 

movimento de reinvindicação, seguindo mais tarde na sua transformação em Sociedade de 

Estudos e Atividades Filosóficos (SEAF) (LIMA, 2005). 

 

 
 

34 O pesquisador deve ser um sujeito ativo e, o seu trabalho deve proporcionar-lhe a possibilidade de expressar 

sua voz. É nesse momento que me sinto impactado diretamente, pelo antes e pelo agora que envolve o Ensino de 

Filosofia, pois o tempo cronológico é diferente, mas a ideia implícita que se configura parece ser a mesma. 
35 Podemos destacar Olinto Pegaroro, José de Anchieta Corrêa, Valério Rodhen, José Henrique. Pensadores que 

já situamos algumas de suas contribuições nesse trabalho. 



56  

As universidades passam por um período de dificuldade e a procura por um espaço 

alternativo proporcionou o surgimento da SEAF. Essa sociedade serviria de estímulo ao 

trabalho e a ampliação além nos muros dos centros de Ensino Superior, uma vez que, dentro 

desses centros os movimentos filosóficos, culturais e políticos eram perseguidos. A 

impossibilidade do debate e do pensamento livre, tornou necessária a criação desse espaço 

alternativo de estudos, reflexão e atividades filosóficas, marcando a fundação do SEAF36, 

preocupada com o: 

 
que vivíamos em 1975-76. A censura e o burocratismo cego dominavam também o 

meio universitário. Isto gerava profundo desânimo entre professores e alunos. Todo 

projeto aberto esbarrava em entraves intransponíveis. O silêncio e o isolamento 

tiveram como consequência principal a improdutividade e a queda de nível, 

notadamente no âmbito dos Departamentos de Filosofia que sofreram censura mais 

forte (PEGORARO, 1980, p. 1). 

 

A SEAF em nível nacional começou a ser articulada em dezembro do ano de 1975, 

sendo fundada oficialmente, em 1976, um momento é considerado um período de transição de 

um regime autoritário que desemboca na redemocratização do país. Na luta contra esse 

regime, o SEAF floresceu em meio à resistência ao estado de exceção, que abate diretamente 

os intelectuais ao deixar um enorme vácuo e intimidação na capacidade criativa de 

professores e alunos. Sua identidade foi definida a partir da história, dos sócios inscritos, dos 

conteúdos e publicações, das preocupações debatidas nos simpósios e do compromisso 

concreto de seus membros. De modo que podemos dizer que a SEAF: 

 
1) [...] é um movimento de intelectuais que visa a criatividade e a produtividade 

filosófica que interprete a situação do homem na contemporaneidade. O movimento 

da inteligência atenta ao processo, exige estruturas e sempre em adaptação. Isto não 

poderia ocorrer se a SEAF fosse uma empresa de congressos com donos 

estabelecidos. 

2) [...] reúne pensadores que se situam mais ou menos no mesmo lugar 

hermenêutico. Com efeito, quase todos procuramos produzir uma cultura filosófica 

que pense criticamente os grandes desafios colocados pelo contexto cultural da 

Nação. Por isso, a filosofia política, a filosofia educacional, a filosofia da ciência, a 

filosofia da linguagem, a filosofia da ideologia do poder político e econômico são 

temas que atraem grande número de professores e alunos. Esta preocupação poderia 

caber sob a denominação de ‘Filosofia da libertação’. Sem dúvidas, a SEAF, como 

um todo é portadora desta ótica de interpretação. Nisto esta sua originalidade e 

identidade face a outros grupos de pensadores coniventes com os esquemas do 

regime,  ou próximo  de  uma  visão  religiosa  conservadora ou vinculados ao poder 

 
36 O SEAF foi fundado em 10 de julho de 1976 na cidade do Rio de Janeiro por Olinto Antônio Pegaroro-UFRJ, 

Leda Miranda Hühne-USU/RJ, Maria Cecilia Simon-USU/RJ, Valério Rodhen-UFGRS, José Anchieta Corrêa- 

UFMG, José Henrique Santos-UFMG, José Sotero Caio-UFRJ, Hilton Ferreira Japiassú-UFRJ e PUC/RJ, 

Antônio Rezende-PUC/RJ, Francimar Arruda Campos-USU/RJ, Ana Maria Garcia-USU/RJ e Walter José 

Evangelista-UFMG. 



57  

econômico. A SEAF se identifica pelo seu lugar hermenêutico que é a situação 

sócio-cultural. Procuramos instrumentos de análise que denunciem os 

estrangulamentos de todo gênero e propomos elementos de superação 

autenticamente libertadores da cultura e das estruturas sócio-políticas e econômicas. 

Nosso desafio consiste em participar como filósofos, na transformação das  

estruturas sócio-culturais. Há que criar novas estruturas que gerem atividades 

transformadoras. (...) De tudo isto, tira-se uma conclusão inequívoca: a SEAF, é um 

movimento que procura criar categorias de uma nova leitura da realidade e se 

esforça para fazer acontecer algo de novo plano sócio-cultural. Importa fazer 

acontecer a História e não apenas ser espectador do que acontece ou analisa de que 

já aconteceu. A filosofia não pode chegar tarde; é seu dever chegar antes 

(PEGARORO, 1981, p.1-3). 

 

O que torna o movimento do SEAF diferente dos outros naquele período são as 

preocupações, engajamento e envolvimento que impulsionaram o seu surgimento e se 

articularam diretamente aos problemas da Filosofia e das relações entre o governo e a 

sociedade civil. Para Pegaroro, as atividades filosóficas, 

 
[...] [são] um apelo à participação. A filosofia crítica não se satisfaz com teses 

brilhantes. Isto faz a esquerda de salão que nunca chega aos fatos mas se limita a 

comentá-los. Diz-se que a filosofia chega tarde... sempre depois. Pelo contrário, a 

filosofia engajada deve chegar antes. Cabe ao filósofo perscrutar as diretrizes futuras 

do processo mediante uma profunda análise das situações culturais presentes (1980, 

p. 5). 

 

Nos eventos a preocupação voltava-se aos palestrantes e a participação do público, 

pois as universidades estavam fechadas e haviam poucos eventos com finalidade de discussão 

política, e as pessoas encontravam-se atormentadas em não fazer nada. Nessa dinâmica, o 

movimento também se põe a pensar os problemas intrínsecos ao afastamento do Ensino de 

Filosofia do 2º grau, o que desencadeou uma série de lutas regionalizadas pelo retorno dessa 

disciplina, o que evidencia o comprometimento com a realidade do SEAF, que desafiou os 

grupos regionais a lutarem a partir de necessidades, marcando essa sociedade como: 

 
[...] um movimento de intelectuais que visa a criatividade e a produtividade 

filosófica que interprete a situação do homem na contemporaneidade. O movimento 

da inteligência atenta ao processo. Isto não poderia ocorrer se a SEAF fosse uma 

empresa de congressos com donos estabelecidos (PEGORARO, 1980, p. 5). 

 

A história do SEAF é marcada por eventos com uma temática diversificada, 

preocupados não simplesmente com os problemas filosóficos, mas com as questões sociais, 

em geral; por consolidar a sua participação além dos muros das universidades vigiadas e 

dominadas pelos militares. Sua voz vigilante foi resgatada nos eventos que marcaram a 



58  

história do SEAF e que mostram os problemas relacionados com a Filosofia de modo geral e 

sobre o seu ensino. 

O tema abordando “O sentido da Filosofia no Brasil”37 foi trabalhado no Rio de 

Janeiro de 1976. Em maio de 1977 o tema “Filosofia e Sociedade”38 debateu temas sociais 

relacionados a dominação exercida pelo estado, o debate trouxe a discussão sobre o 

significado de política e ideologia, a relevância da crítica e o papel da ciência e da ideologia. 

Em outubro do mesmo ano um ciclo de conferências trabalhando a temática “Filosofia e 

Educação” se preocupou em tratar das ações do governo militar na área da educação ao 

retratar em um dos temas a real situação do Ensino de Filosofia39. 

Segundo Carminati (1997) o SEAF promoveu o primeiro debate público sobre o 

ensino de Filosofia, embora a preocupação inicial eram temas filosóficos, a questão do ensino 

surgiu e se fez presente nas discussões e se firmou – de 1978 a 1980 – tornando-se uma das 

principais ideias defendidas pelo SEAF – o ensino de Filosofia. Havia uma repercussão na 

imprensa com a publicação do artigo de Pegoraro (1980) com o título A Filosofia tenta provar 

que não morreu. Como? Voltando ao II grau40, que incitavam os resistentes a dizer como se 

daria o retorno do ensino de Filosofia: 

 
Não se postula um simples decreto, impondo aos colégios a matéria filosófica. O 

problema é mais amplo e estrutural. O problema do retorno da filosofia não se 

resolve a partir dele mesmo. (...) Mas com tal decreto arriscaríamos voltar a um 

ensino que se satisfaz com a transmissão de um saber acumulado, nas bibliotecas, 

livros e manuais. Um saber acrítico, meramente informativo e descritivo (O 

GLOBO, 1977, p. 2). 

 

A ineficiência de um decreto como solução para os problemas da educação e em 

especial, para os problemas que envolviam o ensino de Filosofia, fica claro no artigo de 

Pegaroro (1980). O ensino de Filosofia se figura dentro de uma problematicidade 

inimaginável e, está relacionado com a relevância do seu papel dentro da sociedade – aqui 

 

37 Proferiram as palestras nesse ciclo de Conferências: Roland Corbisier com o seu texto “Filosofia no Brasil” 

publicado na Revista Encontros com a Civilização Brasileira, nº4,Outubro de 1978, Henrique Lima Vaz com o 

seu texto “A Filosofia no Brasil, hoje” publicado nos Cadernos do SEAF ano 1, nº1, Agosto de 1978, p.7-16 e 

José Arthur Giannotti não teve texto publicado desse evento. 
38 Proferiram as palestras nesse ciclo de Conferências: José Arthur Giannotti com o seu texto “Política e Razão”; 

Hilton Japiassú com o seu texto “As Máscaras da Ciência”; Marilena Chauí com o seu texto “Crítica  e 

Ideologia” publicada no livro Cultura e Democracia em 1980; Carlos Henrique Escobar com o seu texto 

“Filosofia e Política”, José Walter Evangelista com o seu texto “Dialética e Sociedade” e Wanderley Guilherme 
dos Santos com o seu texto “Construção do Objeto do conhecimento e Ciência Política”. 
39 Proferiram as palestras nesse ciclo de Conferências: Luiz Antônio Cunha com o seu texto “Política 

Educacional no Brasil”; Marilena Chauí com o seu texto “O Ensino da Filosofia” e Darcy Ribeiro com o seu 

texto “Estado e Educação do povo”. 
40 Artigo publicado no Jornal O Globo no dia 25 de novembro de 1977. 



59  

vale ressaltar que vale pensar esse papel dentro da sociedade brasileira em estado de exceção 

– que vincula educação e escola à possibilidade de mudança prática. Seria uma evolução 

pensar o um ensino de Filosofia de caráter livre, ainda que seja utópico, que se efetiva por um 

desejo de conhecer, uma experiência do pensamento. 

As intervenções dos núcleos regionais assumiram um papel relevante na discussão 

pelo retorno da Filosofia, alguns meios de comunicação propagaram artigos, documento e 

atividades sobre a postura do SEAF em favor desse retorno não apenas da Filosofia, mas em 

defesa das ciências humanas. Esses documentos não poupavam oposição ao governo cuja 

prioridade do ensino fixava-se em disciplinas que instrumentalizavam o aluno para o trabalho 

técnico41, porém sem negar as exigências do mercado de trabalho, o SEAF defendia que era 

justamente por esse processo que o ensino de Filosofia se faz necessário; sendo ela de caráter 

formador, seu papel estimulador e orientador, porque auxilia o adolescente nas tomadas de 

decisões propriamente técnicas. 

Em 1978, a partir das movimentações dos núcleos regionais, a SEAF se consolidou; 

importantes movimentos no âmbito educacional – educadores reunidos em Campinas no I 

Seminário Brasileiro de Educação repercutiu por seus questionamentos sobre uma política 

educacional na ditadura (GERMANO, 1993). Nesse momento a SEAF compreende a 

importância e se abre a participação dos alunos nesse espaço alternativo, onde se podia falar 

sem medo e formular críticas pertinentes (PEGARORO, 1980). Esse momento de 

reorganização confirma a originalidade dos ideais estatutários da sociedade em relação a 

outros movimentos. 

As discussões Filosóficas buscavam uma compreensão da relação sociedade e estado 

e, desse modo, articulava-se em alguns lugares do país. O Boletim SEAF n. 2, de 1978, 

destacou essa articulação nos núcleos regionais de Porto Alegre que retomou a discussões 

sobre a questão da reintrodução obrigatória do ensino de Filosofia, do Rio de Janeiro que nas 

atividades do núcleo trabalhou temas sobre Educação e Ideologia, e Educação e Poder, de 

Belém com a carta de sua criação, em 8 de maio, e do Espírito Santo com a articulações de 

caráter filosófico debatendo o sentido da Filosofia na universidade. 

Poderíamos destacar ainda, em 78, a recriação do Departamento de Filosofia na 

Universidade Santa Úrsula (USU) e seu importante papel para a SEAF como espaço de apoio, 

apesar de não ter o curso de Filosofia manteve a disciplina em todos os cursos, ao manifestar 

uma preocupação com todos os profissionais dessa área. O jornal Correio do Povo nesse ano 

41 Poderíamos acenar como exemplo a Revista Reflexão da PUC de Campinas, que publicou durante muito 

tempo os textos, artigos e documentos produzidos pelos membros do SEAF. 



60  

publicou artigos42 do SEAF sobre filosofia em favou da manutenção das ciências humanas e 

pela abertura do mercado de trabalho aos formados em Filosofia. 

O ano seguinte, marcado por movimentos dos trabalhadores rurais, operários e 

populares progressistas é o berço das mobilizações e organizações; também professores em 

greve protestaram contra os baixos salários, o autoritarismo e a política educacional do 

governo militar. Esses movimentos sociais de operários, bancários, petroleiros e professores, 

surgiram e se solidificaram e trouxe como marca a autonomia e a contestação às ordens 

estabelecidas (LIMA, 2005). 

O pensar filosófico assume uma dimensão especial e a Filosofia é convidada a estar 

no meio do povo buscando suas raízes, ao construir uma história, uma problematicidade uma 

formação étnica e sociológica do povo brasileiro43. Ao lado dos movimentos trabalhistas, os 

debates a respeito do retorno da obrigatoriedade do ensino de Filosofia – e da Sociologia –  

aos currículos se intensificam em seminários e reuniões regionais e nacionais. Os movimentos 

a favor que o ensino de Filosofia pôde retornar como disciplina ocorreram nas universidades – 

UFPR, UECE – de vários estados brasileiros. 

O II Simpósio Nacional da SEAF com o tema “Crises e Perspectivas: na filosofia, na 

educação e na ciência” decidiu como tema para ser trabalhado e debatido no ano de 1979 “A 

política do Ensino de Filosofia no Brasil”. Nesse mesmo ano, no Caderno de Pesquisa n. 3, os 

integrantes44 na luta contra os Estudos Sociais, denunciam o afastamento da Filosofia e 

propõe a obrigatoriedade do retorno através da publicação intitula “Danos para o Ensino”. 

No segundo caderno do SEAF publicado, em 1979, se define a posição do 

movimento em relação à crise na PUC45 e a Anistia, nesse momento manifesta-se  uma 

posição diante das ações de anistia do governo. O movimento também se pronunciou em 

relação à perseguição contra Henrique Lima Vaz e o Departamento de Filosofia da PUC-RJ, 

 

 
42 Poderíamos destacar os artigos de: Pegoraro que discute o Retorno da Filosofia ao segundo grau, o documento 

do SEAF: a reforma do ensino e a filosofia no II grau e a necessidade do ensino da filosofia do currículo do II 

grau; Chuí discutindo a situação da Filosofia; François Chatelet discute a Ideia de uma Filosofia popular; 

Guilhermino Cesar discute a Filosofia e compreensão mútua; José Arthur Giannotti discutindo Por que filósofo?; 

Robert Maggiori discute para que filosofia; Max Horkheimer a função social da Filosofia e Gilles Deleuze 

Filosofia e minoria. 
43 Conforme nos lembrou Francisco Muniz de Medeiros da UFPB, participante da II Semana de Filosofia do RN 

- A Filosofia: um espaço de luta para o povo, em seu depoimento. In: Gazeta do Oeste, 15/5/81. p.8-9. 
44 Esse Caderno de Pesquisa pertence a Faculdade de Filosofia Letras e Ciências Humanas-FFLCH da USP e tem 

como integrantes da comissão na luta contra os estudos sociais os professores Eduardo D’Oliveira França, 

Pasquale Petrone, Antônio Cândido de Mello e Sousa, Eunice Ribeiro Durham, Marilena Chauí e José Bueno 

Conti. 
45 A crise na PUC, originada no Departamento de Filosofia teve origem após a demissão de professores o que 

ocasionou uma reação pública. 



61  

porém não deixou de ser um momento relevante para a Filosofia e de projeção do SEAF no 

cenário nacional. 

No ano de 79, várias publicações manifestaram a insatisfação dos intelectuais em 

relação à educação, na revista Reflexão foi publicado o artigo intitulado: Para que serve a 

Filosofia?46, de Gadotti que serviu de convite para que o SEAF pudesse se manifestar diante 

dessa discussão. No jornal Correio do Povo alguns textos de professores ligados ao SEAF 

foram publicados47 ao discutir uma relação direta entre política e o ensino de Filosofia. E, o 

departamento de Filosofia da USP, em trabalho conjunto com a SEAF, promoviam mesas 

redondas sobre a Filosofia48. Vale ressaltar, que nos debates da USP apenas o professor 

Giannotti foi contra o retorno do ensino de Filosofia sob a alegação da incapacidade 

profissional dos professores, ao manifestar ser favorável após uma reforma nessa área de 

ensino. 

Durante o próprio período militar as oposições se acirraram em prol do retorno da 

Filosofia, na educação escolar (FERREIRA 2009). A década de 80 é marcada por 

mobilizações pela queda do governo militar em vista de um governo democrático no país 

(ARANHA, 2001), o que ocasionou o declínio do poder político ditatorial e um levante dos 

profissionais da área da Filosofia. Esse movimento manifestou a preocupação com o retorno 

da Filosofia aos currículos e uma tentativa legal de implantá-la como disciplina facultativa por 

meio da Lei 7.044/82 (ALVES, 2009). 

O SEAF-PR se constituiu um dos núcleos com publicação de maior sistematicidade, 

no caderno textos SEAF n. 1, de 1980, o movimento se apresenta como uma resposta a 

necessidade e questionamentos próprios da Filosofia, onde se permita um movimento sem 

amarras, livres dos burocratas que sufocam os lugar acadêmico com vigilâncias nocivas. Esse 

núcleo permitiu repensar a Filosofia, através de um espaço que possibilite o exame critico dos 

temas filosóficos e das ciências humanas. A participação da Filosofia nos problemas sociais, 

 

46 O artigo tratava que a Filosofia, como disciplina que ensina a pensar em profundidade é fundamental para a 

realização do objetivo do ensino de II grau, ela surgia como uma presença salvadora, oferecendo os elementos 

básicos necessários para que cada um possa estruturar uma concepção de vida bem definida e sólida, (...) na 

medida em que busca e expressa a verdade, constitui-se em fonte de segurança pessoal, social e até nacional. 
47 Valério Rodhen com o seu texto ”Quem tem medo da Filosofia” tratando do medo que o estado tem de 

homens que fazem Filosofia, Olinto Peogoraro com o seu texto “Política da Filosofia no Brasil” que chama a 

tenção ao fato de que todo ensino deve ser crítico orientando o aluno a uma postura pessoal e José Arthur 

Giannotti com o seu texto Ser e não ser professor de Filosofia tratando da figura do professor em meio a essa 

crise política e educacional. 
48 A primeira mesa redonda com o título “A filosofia no Brasil” teve a participação dos professores Bento Prado 

Júnior, Caio Navarro e Roberto Schwartz e a segunda mesa redonda com o título “Ensino da filosofia no Brasil”, 

teve a participação dos professores José Arthur Giannotti, Renato Janine Ribeiro, Dermeval Saviani e os alunos 

de graduação Azildo Souza Campos e Rosely Roth. Para aprofundar no assunto sugiro a leitura: Mesas Redondas 

de Filosofia, Folha de São Paulo, 18/03/1979, p. 3. 



62  

melhores condições de estudo e pesquisa em Filosofia, aperfeiçoamento e expansão do 

Filosofia nos diversos níveis de ensino e defesa de seus membros se constituíram nos 

objetivos desse núcleo do SEAF. Ainda, em 1980, 

 
[...] vários [núcleos] regionais influem consideravelmente nas respectivas 

comunidades. É o caso de Porto Alegre, Curitiba, Vitória, Mossoró, São Luiz e 

Belém. Outros regionais, como São Paulo e Belo Horizonte, de enorme potencial 

filosófico, estão em fase de rearticulação. No Rio de Janeiro, passamos por uma fase 

de mobilização de massa; depois a SEAF organizou-se em grupos de estudo de 

problemas e agora tende a formar núcleos de pesquisa e participação social com base 

nos Departamentos, contando com crescente apoio e ação de estudantes. (...) Por 

toda parte nossos regionais exerceram atuação concreta nos Departamentos, (...) 

tomaram posição diante de importantes acontecimentos regionais ou nacionais e 

todos lutaram pelo retorno da filosofia no II grau. Em vários regionais tivemos que 

contar com a possibilidade de censura de temas, conferencistas e locais de reunião. 

(PEGORARO, 1981, p. 2-5). 

 

O IV Simpósio Nacional da SEAF49 começa aparecer divergências de pensamento, 

de um lado, se pensava numa Filosofia técnica e restrita aos doutores, do outro, se defendia 

uma sociedade aberta, com uma filosofia crítica e comprometida com a transformação da 

realidade. Aqui, se estabelece uma crise dentro do SEAF, a concepção de uma Filosofia 

tecnificada e profissionalizada dá lugar a uma concepção de Filosofia aberta e participativa, 

que defendiam que todos tenham acesso a Filosofia. 

O SEAF-PR, em 1980, continuou com as suas publicações50 no caderno Textos 

SEAF n. 2 e nesse período a sociedade nacional já estava presente em vários núcleos  

regionais lutando, e discutindo o retorno da Filosofia. O núcleo do Rio de Janeiro foi pioneira, 

após a nomeação de uma comissão pelo Secretário de Cultura e Educação, para discutir a 

reintrodução da Filosofia após seu afastamento pela Lei 5.692/71. Esse é o reflexo de que: 

 
[...] mais uma vez, uma decisão de gabinete, desconsiderou pura e simplesmente os 

vários setores empenhados na reintrodução da filosofia no II grau, [...], tais como a 

SEAF, os Departamentos de Filosofia e os alunos do IFCS/UFRJ e PUC-RJ. Ou 

seja, longe das vistas e alheio às opiniões dos principais interessados. (...) As 

primeiras notícias chegaram [...], mas logo depois os rumores foram se tornando 

realidade: confirmava-se a existência de uma comissão de alto nível encarregada de 

sugerir o conteúdo programático e acompanhar todo o processo de reintrodução 

(SIMON, 1984, p. 12). 

 

 

 

49 Os textos do IV Simpósio foram publicados em Debates Filosóficos, nº 2, Junho de 1981. 
50 Poderíamos destacar os artigos de: Salma Tannus Muchail com seu texto A Verdade posta em questão; Anita 

Helena Schlessener com seu texto Ricoeur: fenomenologia e hermenêutica; Roberto Figurelli com seu texto 

Sartre e o existencialismo; Roberto de Andrade Martins com seu texto Abordagem axiológica da epistemologia 

científica; Maria José Justino com seu texto O espaço da filosofia no brasil; Emmanuel José Appel SEAF 

entrevista Giannotti. 



63  

O resultado nesse momento, descrito no Parecer 49/80, estabeleceu o conteúdo 

programático da disciplina de Filosofia que agora seria chamada de Iniciação filosófica com 

carga horária de 2 horas/aulas semanais, para a 1ª e 2ª série do 2º grau. A reintrodução foi 

defendida a partir do pressuposto de que: 

 
[...] embora decorra direta da natureza reflexiva do homem, a especulação filosófica 

deve ser disciplinada. (...) O professor de filosofia, entre todos os professores, é o 

que tem mais possibilidades de ser um mestre. A cada um dos seus alunos, ensina 

ele a presença do presente, a presença de si mesmo. Sócrates, Platão, Aristóteles 

representam a expressão mais elevada da filosofia de todos os tempos. Se a 

imaginação oriental povoou o mundo com suas criações, se o povo de Deus trouxe a 

mensagem religiosa da Bíblia - Livro dos Livros, Roma deu a todas as gerações a 

inspiração jurídica - Romanos, rerum dominos gentemque togatam - se a reflexão 

ulterior trabalhou sobre esses pilares da grandeza humana até emergir nas 

realizações assombrosas da técnica moderna, o esforço de reflexão filosófica, esse 

culminou na Grécia. (...) Santo Agostinho, ‘o mais humano dos tentara conciliar o 

Evangelho com o platonismo. Santo Tomás batiza Aristóteles naquele assombroso 

século XIII, que nos deu, com as catedrais góticas e a Divina Comédia, a Suma 

Teológica (CAMINATI, 1997, p. 92-93 Grifos do autor)51 

 

Contudo o parecer ainda não permitiu uma experiência de saber filosófico, cujos 

resultados contribuiriam na formação da personalidade que tornaria os sujeitos integrantes 

ativos de uma sociedade livre. Os desejos do SEAF – formação da personalidade sociedade 

aberta, direito de liberdade – estavam presentes, mas apontavam para outras direções. Os 

professores que passaram a lecionar a disciplina foram instruídos pela Secretaria de Educação 

e Cultura do Rio de Janeiro, no encontro de professores que: 

 
os documentos oficiais, os programas de ensino e o discurso da maioria dos 

conferencistas [...] foram tecidos com expressões novas, tais como: ‘consciência 

crítica’, ‘filosofia crítica’, etc... Estas e outras expressões estavam, contudo, em 

contradição com a prática daqueles que reintroduziram o ensino da filosofia no II 

grau no Estado do Rio de Janeiro: [pois] os maiores interessados - os professores de 

filosofia - não puderam contribuir efetivamente na organização dos programas e dos 

encontros. Eles continuaram a ter a palavra caçada. Não restou senão o silêncio 

(ÁVILA, 1986, p. 2-3). 

 

Diante da crise estabelecida no IV Simpósio e da reintrodução da Filosofia, no Rio  

de Janeiro, dominado por forças conservadoras o SEAF mantinham suas atividades. No ano 

de 81, foi realizado o I Encontro Nacional dos Departamentos de Filosofia (ENDF)52 como 

 

 

51 Vale ressaltar que segundo Simon (1984, p. 14) na indicação 12/80 do Conselho Estadual de Educação o 

Ensino da disciplina de Filosofia deveria contribuir para a mais plena adequação do cidadão ao desempenho de 

sua profissão e de suas obrigações sociais. 
52 No I ENDF, com a participação dos chefes dos departamentos de filosofia, foram debatidos os seguintes 

temas: “A situação da filosofia no Brasil”, “Atualização do currículo de filosofia” e “Retorno da filosofia ao II 



64  

uma iniciativa de aproximar os departamentos de Filosofia. Esse encontro primeiro com a 

participação dos chefes dos departamentos e depois aberto para professores e alunos 

defendiam uma mudança a partir dos departamentos responsáveis pelos problemas filosóficos 

nas universidades e nas escolas secundárias. 

O I ENDF teve uma repercussão na imprensa, o Jornal do Brasil pejorativamente se 

refere ao encontro como fruto da moda, essas críticas são frutos da exposição do papel da 

filosofia como exercício de compreensão crítica da realidade com o intuito de transformá-la53. 

Esse momento de conflito expõem as discussões sobre o ensino de Filosofia. Segundo Simon 

(1986) o enfrentamento pró e contra a filosofia no 2º grau restringia-se aos muros das 

universidades ou aos grupos dos interessados no assunto, a divulgação das contradições 

provocaram reações em grupos conservadores. 

O movimento de retorno é fortalecido pela participação das universidades brasileiras 

e pela promoção de encontros com professores e diretores de escolas que tinham como base as 

propostas finais do Documento de Brasília que afirmava: a Filosofia como reflexão da 

realidade, o entendimento da filosofia para repensar a tarefa pedagógica e a formação de uma 

comissão de reintegração da Filosofia. O SEAF-PR, em 1981, promoveu a uma Semana de 

Filosofia e publica o n. 3 dos textos do SEAF, apesar de não terem publicado nada sobre a 

reintrodução da Filosofia, afirmavam o desejo de somar apoio aos trabalhos começados pelo 

ENDF e sua discussão sobre o retorno dessa disciplina. 

As ações do SEAF continuaram se desenvolvendo, ainda, em 1981, temos a 

publicação dos trabalhos IV Simpósio Nacional da SEAF54, na Revista Debates Filosóficos n. 

2 com o tema “Filosofia e cultura” desenvolveu-se por meio de conferências o V Simpósio 

Nacional da SEAF55. A Revista Discurso n. 12 publica o artigo intitulado Quem são os  

amigos da Filosofia, da autora Marilena Chaui, uma experiência de debate com professores e 

 

grau”, resumido em três documentos conclusivos: 1- recomendações aos Departamentos de Filosofia; 2- decisões 

finais do encontro e 3- retorno da filosofia ao II e III graus. 
53 Para aprofundar no assunto sugiro a leitura: Filosofia, Jornal do Brasil-RJ, 10/11/1981. 
54 Poderíamos destacar os artigos de: Olinto Antônio Pegoraro com o seu texto Identidade da SEAF; Ernildo 

Stein com o seu texto Análise de diversas perversões; Valério Rodhen com o seu texto Filosofia prática, sua 

relevância e atualidade; Marilena de Souza Chauí com o seu texto Ideologias autoritárias e filosofia; Maria Célia 

Moraes Neiva Simon com o seu texto O ensino da filosofia no II grau: crítica ou alienação?; Antônio de Rezende 

Silva com o seu texto Recuperação da memória do ensino da filosofia no II grau; Maria do Carmo Bittencourt de 

Faria com o seu texto Filosofia como resposta Filosofia como questão e Alberto Oliva com o seu texto e 

Filosofia e ciência. 
55 Proferiram as palestras nesse ciclo de Conferências: José Henrique Santos, José A. Corrêa discutindo sobre 

filosofia e cultura; Henrique Lima Vaz, Gildo M. Brandão, Leandro Konder, Luiz Bicalho debateram sobre 

cultura e Democracia; Leandro Konder debateu O que está vivo em Lukács; José A. Corrêa e Hugo César da 

Silva trabalharam Merleau Ponty: o dogmatismo em questão; Salma Tannus falou sobre Merleau-Ponty: 

Filosofia como crítica da cultura; José Chasin, Marilena Chauí falaram sobre Lukács: vivência e reflexão da 

particularidade; Marilena Chauí discuiu sobre Merleau Ponty: As aventuras da dialética. 



65  

estudantes de Filosofia sobre a disciplina no 2º grau que impulsiona a SEAF a continuar 

batalhando ativamente pela reabilitação da Filosofia (CHAUI, 1981). 

Os núcleos regionais56 também debatiam sobre o assunto – o Ensino de Filosofia – 

um momento de grande relevância foi a realização do congresso em Belo Horizonte com o 

apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e da 

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). 

Em 1982, acontece a alteração da Lei 5.692/71 desobrigando a frequência em cursos 

profissionalizantes, um momento tido como positivo, porém a alteração dessa obrigatoriedade 

empurrou a Filosofia nas escolas a um caráter optativo57, mas não podemos deixa de perceber 

que essa mudança deu ainda mais crédito as iniciativas para a reintrodução do ensino de 

Filosofia em todo o país, um impulso a mais na luta do SEAF que organizou uma mesa- 

redonda para debater o ensino de Filosofia no 2º grau. 

O retorno da Filosofia em caráter optativo tem um espaço bastante limitado e as 

ações de inclusão são isoladas com interesses diferentes daquele que se poderia esperar da 

Filosofia – por exemplo, o reforço da argumentação que a Filosofia, na escola, seria apenas 

um espaço de atuação de padres e pastores conservadores para exercerem uma doutrinação 

(HORND; MENDES, 2020). 

Com o objetivo de incorporar as fileiras na luta pelo retorno da Filosofia, os 

estudantes de Filosofia da USP começaram a se reunir ocasionando a partir do I Encontro 

Nacional dos Estudantes de Filosofia (ENEFIL) marcando o ano de 1983 como a primeira vez 

que estudantes de Filosofia se reúniam em âmbito nacional. Inspirado por esse movimento o 

II ENEDF se reuniu e como ponto central da discussão estava o ensino de Filosofia, 

planejava-se um posicionamento em defesa da reinclusão da Filosofia com reformulação do 

ensino secundário e defesa dos profissionais. 

A reintrodução da Filosofia, no Rio de Janeiro, desconsideraram os esforços da 

SEAF e de outros movimentos relacionados a esse processo, porém, uma programação 

paralela se desenvolvia com cursos de reciclagem e palestras com a finalidade de alcançar os 

profissionais da área. Muitos problemas que foram tratados nos encontros da SEAF não 

faziam parte da pauta SEE-RJ, o que fez com que muitos profissionais optassem em participar 

dessas mesas-redondas que aconteciam em paralelo. Esse esforço permitiu ao movimento 

 

56 Será uma opção nossa não tratarmos sobre dos diversos núcleos regionais. Nos reservaremos ao movimento da 

SEAF nacional. 
57 Vale lembrar que nesse mesmo ano Mauro Bragnato – Deputado Estadual de São Paulo – se manifestou com 

um projeto pela reintrodução obrigatória da Filosofia no II grau que foi vetado pelo Paulo Maluf – Governador 

do Estado. 



66  

conhecer a realidade das escolas estaduais, discutir a reintrodução da Filosofia e contribuir na 

capacitação docente58. 

Estando voltado para o ensino de Filosofia, em 1983, o SEAF-RJ viabilizou 

encontros com profissionais da área, projeto esse, bem visto pela SEE-RJ (SIMON, 1985), 

essa iniciativa tinha como objetivo proporcionar encontros de reciclagem aos docentes – da 

rede pública e privada – através de textos didáticos, mesa-redonda e palestras na área de 

Filosofia. Gradualmente, os professores resgataram a palavra que lhe foi retirada e 

oportunizaram as mudanças no ensino de Filosofia. 

A reintrodução da Filosofia insere-se em meio a novos desafios, a Revista Reflexão 

n. 25 da PUC-Camp publicou o artigo sobre a volta desse ensino. A SEAF e as instituições 

afastadas desse processo começaram a desenvolver trabalhos junto aos professores, uma 

atuação conjunta a SEE-RJ. Na primeira reunião desses trabalhos trocaram experiências, 

discutiram os obstáculos e ressaltaram os sucessos das práticas docentes, uma mesa-redonda 

com contribuições significativas aos debates posteriores. A SEAF propôs-se não apenas em 

falar das questões ligadas a Filosofia, mas também buscava fazê-la ocupar seu lugar nas 

escolas de onde foi expulsa e se preocupava com a motivação dos alunos. 

Em 1983, com a fundação da Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia 

(ANPOF) a partir de grupos internos da SEAF a sociedade é enfraquecida. Esse momento é 

marcado pela ação de professores que: “se identificavam por uma concepção mais técnica de 

Filosofia e defendiam a participação exclusiva de professores, que se voltavam para os 

problemas da pós-graduação em Filosofia no Brasil” (CARMINATI, 1995, p. 110-111). Esse 

novo grupo se firmou no III ENDF e mesmo diante das divergências vários membros da 

SEAF fizeram parte da ANPOF, o que significou um esvaziamento da sociedade, passaram a 

representar oficialmente a área de Filosofia junto aos órgãos públicos de ensino, pesquisa e 

extensão. 

As atividades que resultaram no surgimento da ANPOF e da ENDF se configuraram 

a partir da SEAF desde o seu início. Em Minas Gerais, os professores solicitam que a 

Filosofia seja reintroduzida de forma obrigatória e gradual – o processo se inicia, em 1985 e 

vai até 1987 – e, a organização do SEAF foi relevante para todos esse processo que culminou 

com a obrigatoriedade dessa disciplina, em 1991. Desse modo, os professores da SEAF-MG 

afirmaram a necessidade de se: 
 

58 Esse cenário é desenhado pela introdução da disciplina de Filosofia nos colégios do Estado do Amazonas e 

pela eleição de Leonel Brizola ao governo do Rio de Janeiro. Como experiência de um novo governo, o 

governador do Partido Democrático Trabalhista-PDT marca trajetória promovendo o primeiro concurso para 

professores de Filosofia com o intuito de efetivação no quadro de funcionários. 



67  

 
 

[...] pensar a experiência vivida, esta é a tarefa da Filosofia no II grau. Na medida 

em que tematiza ordenadamente os diversos aspectos da experiência do jovem, 

buscando suas conexões mais amplas com a sociedade e a história, a filosofia 

contribui para que se enriqueça esta experiência e as questões que ela levanta 

(CARMINATI, 1995, p. 113). 

 

A segunda reunião anual do SEAF-RJ com a participação dos professores de 

Filosofia, além da proposta de criação de um curso em nível pós-graduação lato-sensu, 

colocou em pauta a luta pelo retorno da Filosofia como caminho no processo cultural da 

cultura brasileira. Pela parte do SEAF há uma inquietação com as dificuldades do Ensino de 

Filosofia – preocupação conteudista e metodológica, enquanto isso no IV ENDF realizado em 

1984 chamou a atenção para o isolamento que se encontravam os departamentos de Filosofia 

e a criação de um boletim informativo para se diminuir essas distâncias entre as unidades; a 

professora Marilena Chauí lançou o livro Primeira Filosofia com conteúdos didáticos para os 

professores de Filosofia. 

O ano de 1984 há uma estaticidade nos movimentos da SEAF, pois há uma 

dificuldade de encontrar registros de atividades e discussões desse ano. Em 85, o SEAF-RJ 

encontra-se com os professores da área para discutir o retorno das atividades e as dificuldades 

em acompanhar o desenvolvimento das mesmas, porém após três reuniões os pedidos não 

foram atendidos – falta material didático, recursos, diálogo entre os docentes e apoio dos 

gestores educacionais. Diante dessa situação o SEAF-MG promoveu o simpósio ao buscar 

discutir o ensino de Filosofia: experiências e sugestões para postar as os sucessos e as 

dificuldades experimentados no Rio de Janeiro após a reintrodução dessa disciplina. 

Pegoraro (1986) ao falar sobre a exclusão da Filosofia no passado e os problemas da 

educação no presente, responde ao Jornal do Brasil a acusação de que se ensina nas escolas 

uma filosofia alienada e abstrata, em oposição ele afirmou que: 

 
[...] a filosofia tem que ser uma reflexão sobre os problemas contemporâneos e 

nosso espaço cultural em que vivemos. Vivemos no Brasil, então temos que formar 

uma consciência crítica de nosso processo cultural, político, econômico e social. 

Não basta que saibamos repetir os grandes mestres da filosofia nem que conheçamos 

os princípios. É claro que temos de recorrer ao pensamento clássico, repensar os 

grandes autores, mas isto é insuficiente para que sejamos sujeitos do processo 

histórico. O processo educacional, no seu todo, deve ser crítico; a filosofia tem uma 

responsabilidade especial neste sentido, porque ela sempre foi crítica e quando não 

foi crítica se perdeu (PEGORARO, 1986, p. 11). 

 

As ações de capacitação docente são concluídas com a criação do curso de 

especialização em Filosofia, concretizando um esforço empreendido pela SEAF. No V ENDF, 



68  

em 85, há uma mudança na tratativa e na sua realização, suas discussões versaram sobre a 

realidade contemporânea e o novo papel das universidades em relação a ela; a pesquisa e 

produção filosófica. Logo, os departamentos de Filosofia e a vida acadêmica recebem uma 

atenção especial nesse encontro. A luta pela reintrodução ainda continua, mas agora 

dinamizada por um grupo bem menor. 

A reestruturação da grade curricular para o ensino de Filosofia, em são Paulo, foi 

possível a partir do subsídio intitulado Sociedade de Estudos e Atividades Filosóficas (SEAF- 

SP) produzido pela Associação Filosófica do Estado de São Paulo (AFESP)59. Essa foi uma 

ação de implantar e consolidar em todas as escolas esse retorno, que se fundamentava nas 

atividades promovidas pelas associações e departamentos de Filosofia, ao concretizar a 

reintrodução que sempre foi um princípio da SEAF e a contribuição nas discussões dos 

conteúdos visando debater o papel da disciplina. 

Em 1986, a SEAF nacional se reúne com dois objetivos, primeiro a nova direito e 

segundo repensar suas ações após 10 anos, levando também os núcleos regionais a refletir a 

necessidade de produzir materiais filosóficos para professores e alunos. No IV encontro de 

professores no estado do Rio de Janeiro a tônica estava sobre a especialização, em Filosofia, 

para professores da área atuantes no 2º grau, em São Paulo, a SEAF pública um livro didático 

O Ensino de Filosofia no II grau como subsídio para professores. Este foi: 

 
o resultado de dois anos de intenso trabalho desenvolvido pela  Associação 

Filosófica do Estado de São Paulo - Afesp, núcleo regional da SEAF - SP, em 

conjunto com os Departamentos de Filosofia, Secretaria da Educação, Secretaria da 

Cultura e Biblioteca Municipal Mário de Andrade. Porém, é preciso frisar que a 

maior parte dos ensaios aqui coligidos foram distribuídos nos 1ºe 2º Encontros 

Estaduais de Professores de Filosofia, realizado em Santos. O 1º, de 28 de outubro a 

1º de novembro de 1985, o 2º, de 5 a 10 de maio de 1996 (NETO, 1986, p. 7). 

 

A preocupação estaria voltada em reunir forças para ampliar e consolidar a disciplina 

de Filosofia, buscando formar grupos de estudos para desenvolver pesquisas nas áreas e 

simultaneamente, divulgá-las ao grande público que demonstram interesse pelas discussões 

filosóficas, mas não tiveram oportunidade de se dedicar a essa área. Ainda nesse ano há a 

fundação do núcleo SEAF-SC e após sua consolidação na 1º assembleia se estabeleceu as 

orientações para o VII ENDF que se realizou, em 1987 e para as atividades da ANPOF que se 

 

 
 

59 Poderíamos destacar os artigos de: Franklin Leopoldo e Silva com o seu artigo A vocação filosófica; Milton 

Meira do Nascimento com o seu artigo Contribuição da filosofia; Moacir Gadotti com o seu artigo Para que 

serve afinal a filosofia e Olinto Pegoraro com o seu artigo É preciso que a juventude pense. 



69  

ralizou, em 198860. Mesmo diante das inconstâncias o ano de 86, em termos de publicação 

voltadas para o ensino de Filosofia, foi bastante importante, o SEAF-RJ pública para 

professores e alunos o livro Curso de Filosofia. 

Aquilo que parecia renovação aos poucos foi desintegrando a SEAF, um exemplo 

disso é o núcleo de Santa Catarina que como nasceu também morreu, pois já havia passado o 

auge desse movimento e o país já respirava novos ares de democracia (CAMINATI, 1995). 

Em 1987, a V Reunião de professores de Filosofia promovida pela SEAF/SEE/USU-RJ com o 

tema: “A Filosofia da Educação em questão”, teve uma proposta programática de ensino e 

Filosofia discutida a partir da troca de experiências vivenciadas nas escolas. 

O VII Simpósio Nacional e Internacional de Filosofia, por falta de recursos da SEAF 

Nacional, foi substituído pelo I Seminário de Filosofia e Estética e originou das discussões 

temáticas o Caderno de Filosofia n. 1/8861. Nesse interim, já é percebido que a SEAF foi 

diminuindo suas atividades, seu esfriamento, entre outros fatores, se deve, sobretudo, ao 

contexto político e social; quando a luta acabou não tinha mais contra quem lutar, o ideal se 

tornou vazio. Os chefes dos Departamentos de Filosofia estavam todos voltados para a 

ANPOF, uma cisão de ideias e de recursos financeiros que enalteciam a ANPOF e causaram o 

detrimento da SEAF. 

Os núcleos regionais foram afetados pelo arrefecimento da SEAF nacional, porém no 

Rio de Janeiro se mantiveram ativos um grupo docente e com o apoio da SEE-RJ, 

continuaram lutando por acreditarem: “ser necessário a retomada da luta pela volta da 

Filosofia ao II grau no Brasil” (CARMINATI, 1995, p. 129). Pouco se sabe da SEAF nesse 

período, as informações de sua atuação são desencontradas. 

Ainda, em 1991, a SEAF-RJ promoveu o V Encontro de Professores de Filosofia 

com a preocupação de recuperar a identidade do docente de Filosofia porque, além de 

desemparados pela SEE-RJ, os programas por ela desenvolvidos não atendiam a realidade 

educacional. No VIII Encontro os Professores de 1994 discutiram as questões ligadas a 

interdisciplinaridade, em mesa-redonda falaram de suas experiências e discutiram o relatório 

Livros para o Ensino de Filosofia e para concluir ficou o apelo para que eles se unissem as 

 

60 Somo levados a entender que a SEAF estava em um momento de crise, causada pelo seu enfraquecimento nos 

núcleos regionais e porque nesse ano assumiu a responsabilidade do ENDF. 
61 Proferiram as palestras nesse ciclo de Conferências: Hilton Japiassú com o seu texto O contexto mágico- 

religioso político de Newton; Franklin Leopoldo e Silva com o seu texto Nota sobre liberdade e determinismo 

em Kant; Marco Antônio Frangiotti com o seu texto Revisitando alguns conceitos Kantianos; Victor Knoll com  

o seu texto Distinção básica acerca do estatuto do discurso relativo ao universo artístico; Vera Lúcia Gonçalves 

Felício com o seu texto Reflexões sobre estética na modernidade” e Mauro Eduardo Pommer com o seu texto O 

pós-moderno é moderno?. 



70  

lutas da SEAF. Ainda nesse ano foi publicado o livro Fazer Filosofia, resultado dos encontros 

promovidos pela SEAF e pela SEE-RJ apoiado pelo Departamento de Filosofia da USU com 

os professores; que apresentava: 

 
Uma história que começou no Encontro de Professores de Filosofia do II grau do 

Rio de Janeiro promovido pela SEAF e a Secretaria Estadual de Educação com o 

apoio do Departamento de Filosofia da USU. Começou na sala de aula, durante a 

apresentação das palestras dos professores da USU, problematizando, criticando, 

refletindo temas da vida cotidiana à luz da História. O que se pretendia era apontar 

uma nova abordagem didática de filosofia, baseada principalmente no 

DOCUMENTO DE BRASÍLIA de 1981, onde professores renomados como Olinto 

Pegoraro, Marilena Chauí, José Henrique Santos e outros procuraram repensar a 

metodologia e a temática da filosofia. Os esquemas das aulas ministradas no 

Encontro foram entregues como Guia de Abordagem Didática do Ensino de 

Filosofia, para todos os participantes. Daí por diante, a proposta foi sendo discutida 

a cada encontro anual dos professores de Filosofia, e mais, trabalhada e retrabalhada 

em sala de aula pelos professoresa presentadores, com vistas à publicação. Seu 

produto é o livro FAZER FILOSOFIA (HÜHNE, 1994, p. 02) 

 

E, por fim, a última atividade promovida pela SEAF, em 1995, a qual tivemos acesso 

nessa pesquisa foi o um seminário para professores sobre a Interdisciplinaridade e o IX 

Encontro com temática: “Prazer e sedução da Filosofia” com o objetivo de abordar o prazer 

de pensar pelo estudo da Filosofia. Essa trajetória nos dá a certeza da possibilidade de 

filosofar nesse país e de transformação da educação, a SEAF-RJ continuou reestruturando 

seus movimentos lutando ainda pela experiência do pensamento no país. 

Pegoraro (1981) reconheceu que a SEAF possibilitou o pensamento a professores e 

alunos em vários departamentos como também a recuperação do prestígio da Filosofia. As 

discussões sobre o currículo e sobre o papel da educação na transformação social, política e 

econômica ganham força na sociedade brasileira e, é nesse contexto que surgiu a SEAF que, 

dinamizou a luta pela valorização das Ciências Humanas e Sociais. Essa sociedade, com a 

participação dos alunos e professores do Mestrado da UFRJ, tinha como objetivo propor um 

lugar de debate para se pensar no retorno do ensino de Filosofia aos currículos, o conteúdo a 

ser ensinado e a metodologia a ser seguida (LIMA, 2005). 

Esse grupo formado por professores e alunos contribuiu para o fortalecimento dos 

debates em prol do ensino de Filosofia em vários lugares do Brasil, pois apostavam em um 

ensino de Filosofia como ferramenta para a crítica. Ao manter o contato e estimulando o 

intercâmbio de ideias, romperam o isolamento daquele momento reagindo: “com documentos 

e movimentos que contribuíram significativamente para uma retomada de liberdade em nossa 

terra” (PEGORARO, 1985, p. 01). A necessidade de consolidar essa identidade foi reforçada 



71  

quando se pergunta pela intervenção concreta da SEAF62 - na realidade brasileira, como ato 

social, pelo retorno da Filosofia, sobre a intenção da SEAF, qual o compromisso e quais são 

as perspectivas de ação. 

Desse modo, essas preocupações nortearam os debates e sistematização dos 

princípios que definiram essa identidade, e a diferenciaram-na da maneira de fazer Filosofia 

de outras sociedades do país – como, por exemplo, a Sociedade Brasileira de Filósofos 

Católicos, o Instituto Brasileiro de Filosofia, o Centro Católico de Filosofia e o Conjunto de 

Pesquisas Filosóficas63. Esse movimento tornou possível a união de pessoas, cujo interesse 

comum era fomentar um espaço de participação social e de liberdade na área filosófica. 

Podemos dizer que a SEAF foi importante como: 

 
Movimento de denúncia e resistência à impostura e colaborou na formação de uma 

nova consciência nacional. Para isto criou centros de reflexões (nossas regionais) em 

todos os principais departamentos de Filosofia - Rio Grande do Sul, Paraná, São 

Paulo, Rio de Janeiro, Minas Gerais, Espírito Santo, Rio Grande do Norte, Ceará, 

Maranhão, Pará, Amazonas e outra em implantação tais como Santa Catarina, 

Paraíba, Brasília e Goiás. Promoveu encontros regionais e nacionais. Fundou três 

revistas e contribuiu nos debates para a criação da Coordenação dos departamentos 

de Filosofia e da ANPOF [sic] (PERGORARO, 1985, p. 01). 

 

Houve uma participação ativa nos grandes problemas nacionais, um exemplo disso 

foi a intensa participação com debates e simpósios em torno da Constituição. Nesse espírito 

de luta, a SEAF merece destaque pelo retorno do ensino de Filosofia ao 2º grau e sua 

valorização do Ensino Superior, como também a valorização de outras disciplinas como 

História e Sociologia. Assim, 

 
A ‘SEAF’, nasceu dentro do contexto da sociedade brasileira, no período pós 64, 

como entidade filosófica tentando fazer num determinado contexto social, ou seja, a 

de ser a consciência crítica desse momento histórico, aquela instância onde as 

cosmovisões, os fins, os valores, uma palavra, a concepção do mundo dominante, é 

avaliada em sua legitimidade radical. Neste sentido, a sua orientação fundamental 

pretendia ser levantar a questão básica dos fins da sociedade brasileira, para articular 

filosoficamente as aspirações da grande maioria dos homens esmagados pelo 

 

 
62 Realizou-se em Fortaleza-CE, entre 2-3/11/81, sob a Vice-Presidência Nacional – Representação 

Norte/Nordeste, sediada em Mossoró-RN, o Encontro dos Núcleos do Ceará, Rio Grande do Norte e Maranhão. 

“O referido Encontro teve como objetivo a discussão em torno da organização dos Núcleos, em nível Regional e 

Nacional, assim como, a busca por melhores propostas que pudessem contribuir para a afirmação da SEAF no 

processo sócio-político e cultural brasileiro. As conclusões deste encontro serviram de subsídios para as 

discussões durante o V Simpósio Nacional da SEAF” (CONCLUSÕES DA REGIONAL NORTE-NORDESTE 

DA SEAF, Fortaleza, 3/10/81). 
63 Não será nossa intenção desenvolver aqui sobre essas instituições de pesquisa em Filosofia. Para aprofundar 

no assunto sugiro a leitura do texto de Daniela Maria Ferreira EDUCAÇÃO, MILITANTISMO CATÓLICO E 

FILOSOFIA NO BRASIL. 



72  

sistema anti-humano vigente e, portanto, ideologicamente, abrir espaço para um 

mundo mais humano e racional64. 

 

Reunir filósofos, produtores de Filosofia e os demais conhecimentos científicos, 

sempre foi o anseio da SEAF; para que juntos retomam os problemas filosóficos em que o 

homem e, de modo geral a sociedade brasileira, estavam inseridos. Esse é um movimento 

aberto, autônomo e alternativo às forças que dominam a sociedade e impedem o avanço do 

pensamento, e o intercâmbio de ideias na sociedade civil; uma instituição que reúne e 

organiza todos que pensam diferente para combater o autoritarismo enraizado nas instituições 

sociais em busca de um caminho para o exercício da democracia e das propostas de 

substituição do despotismo. 

Os pressupostos filosóficos que deram base a identidade do SEAF nacional em sua 

luta pela valorização das Ciências humanas e sociais definiram a Filosofia como atividade 

humana que tem, por fim, um saber reflexivo e crítico, ela é um trabalho prático que se realiza 

na vida política, social, artística e cotidiana dos homens; desse modo sua consciência é social 

e se descobre como ação no mundo na medida em que se relaciona com o modo de ser do 

homem, ao deixar claro que nenhuma teoria será coerente se não se liga a uma prática capaz 

de se engajar na luta do povo, pois: “somente com a transformação da sociedade, a Filosofia 

estará atingindo seu objetivo principal que é pensar uma sociedade em que se possa construir 

a felicidade da humanidade” (PEGORARO, 1981, p. 9). 

Podemos observar que existe uma relação entre a necessidade de se ensinar uma 

Filosofia crítica e o período histórico da redemocratização que o Brasil estava vivendo. 

Contrária a ideologia do capitalismo, a formação escolar para alguns indivíduos parece estar 

voltada a empreender um pensamento crítico para que o sujeito possa refletir e analisar a 

realidade a sua volta e as contradições existente no Regime Militar imposto pelo golpe. 

Este intento fica bem claro nos históricos de reuniões da SEAF que descreveu: “a 

Filosofia [como] ‘uma disciplina normativa imprescindível para proporcionar ao aluno um 

raciocínio metódico, sustentado num repertório cultural humanístico, que lhe permita 

compreender o mundo que o cerca” (LIMA, 2005, p. 27). Há uma preocupação com a 

metodologia, conteúdos e capacidades a serem desenvolvidos através do ensino de Filosofia 

como área de conhecimento escolar. 

A crítica só ocorrerá se o educando receber nas unidades educacionais: “instrumentos 

intelectuais capazes de proporcionar-lhe nova visão histórica, quando a realidade que o cerca 

 

64 Discurso proferido pelo Prof. João Batista Xavier na Abertura da IV Semana de Filosofia do RN, maio/83. 



73  

se modifica, [porém] não é transformando a aula em assembleia que obteremos alunos 

participantes” (LIMA, 2005, p. 27). Essa postura traça novos rumos para o ensino de 

Filosofia, no Brasil, que passa de um enciclopedismo de memorização de conteúdo, para um 

ensino que transforme o aluno em um crítico da realidade social. Legalmente, havia uma 

orientação para relevância do ensino de Filosofia nos cursos de 2º Grau, que hoje chamamos 

de Ensino Médio, mas ainda não o tornava obrigatório nos currículos escolares dessa etapa de 

ensino escolar. 

Na década de 80, do século passado o Regime Militar começa o seu processo de 

enfraquecimento, a sociedade civil, os estudantes e sindicalizados organizados em 

movimentos sociais começam a se revoltar contra a dinâmica do militarismo. Esse também é 

o momento de retorno dos exilados políticos ao país, após 21 anos de ditadura, no Brasil, que 

obrigou muitos brasileiros a buscarem segurança e liberdade no exterior, a promulgação da 

Lei da Anistia, em 1979, ecoou contra a ditadura e pelo reestabelecimento da democracia. 

As reformas empreendidas na Lei de Diretrizes e Bases da Educação são 

reconhecidas como fracassadas o que levou a sua nova alteração pela Lei 7.044/82, liberando 

as escolas da obrigatoriedade de uma educação voltada exclusivamente para a 

profissionalização, regressando essa ao seu caráter primeiro que era a formação geral dos 

indivíduos (ARANHA, 2001). Nesse mesmo ano as lutas pelo retorno da Filosofia começam a 

se intensificar e se concretiza pelo Parecer n. 342/82 do Conselho Federal de Educação que 

permitiu o retorno dessa disciplina aos currículos escolares em caráter optativo. 

A luta do povo pelo fim da ditadura, em parte pelas “Diretas Já”, colocou um ponto 

final no Regime Militar, em 1985, no grito pela democracia encontramos o eco do Movimento 

dos Negros, Sem Terra, Indígenas e outros. O grito pela liberdade aumenta as discussões para 

o retorno da Filosofia no currículo escolar depois do fim da ditadura. Mesmo a Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional promulgada, em 1996, não tornou obrigatório o 

ensino de Filosofia nos currículos escolares; sua relevância ficou cerceada a um fim 

utilitarista objetivando apenas o exercício da cidadania, uma incidência apenas na formação 

ética e política do sujeito. 

Nesse novo momento histórico propôs-se discussões que visem construir uma nova 

Legislação de Diretrizes e Bases da Educação e essa trará em sua proposta o ensino de 

Filosofia nos currículos em caráter de obrigatório. Seus princípios foram modelados pelas 

exigências do capitalismo, tanto no conteúdo, quanto na formação do indivíduo e são 



74  

elucidados nas conversas que se estabelecem na elaboração da Lei de Diretrizes e Bases 

(LDB) atual. Segundo Mendes, esse: 

 
Embate se deu entre o segmento de iniciativa popular, com projeto que propunha 

uma LBD voltada para os interesses da escola pública, e um projeto de iniciativa dos 

representantes políticos do capital, que propunha uma LDB voltada para os 

interesses da iniciativa privada e defensores dos interesses do capital internacional 

globalizado. Esse último, denominado Projeto Darcy Ribeiro, resultante de um 

acordo entre o bloco governamentista e o primeiro escalão do MEC (MENDES, 

2008, p. 35). 

 

Dentro de um período de reestruturação econômica do Brasil, através dos ideais 

Neoliberais, a nova LDB é aprovada com a Lei 9.394/96. O projeto da iniciativa privada 

venceu os interesses da escola pública apresentados pela iniciativa popular, os anseios da 

política capitalista e da economia internacional são contemplados, obrigaram a educação a se 

repensar através de: “uma lógica econômica estritamente privada e guiada pela ênfase nas 

capacidades e competências que cada pessoa deve adquirir no mercado educacional para 

atingir uma melhor posição no mercado de trabalho” (GENTILI, 2002, p. 51). 

A lei relaciona o pensamento crítico apenas ao exercício da cidadania esquecendo-se 

do exercício da autonomia de um pensamento livre. No seu Artigo 35, a LDB 9.394/96 diz 

que: 

 
[...] O Ensino Médio, etapa final da educação básica, com duração mínima de três 

anos, terá como finalidades: 

I - a consolidação e o aprofundamento dos conhecimentos adquiridos no ensino 

fundamental, possibilitando o prosseguimento de estudos; 

II - a preparação básica para o trabalho e a cidadania do educando, para continuar 

aprendendo, de modo a ser capaz de se adaptar com flexibilidade a novas condições 

de ocupação ou aperfeiçoamento posteriores; 

III - o aprimoramento do educando como pessoa humana, incluindo a formação ética 

e o desenvolvimento da autonomia intelectual e do pensamento crítico; [...] 

(BRASIL, 1996, p. 12). 

 

Em 1997, a luta pelo Ensino de Filosofia começou a ganhar um destaque legal, o 

Projeto de Lei 3.178/97 de iniciativa do deputado Roque Zimmermann visava modificar a 

terceira e mais atual Lei de Diretrizes e Bases da Educação, obrigando os Estados brasileiros a 

implantar a Filosofia em caráter obrigatório nos três anos do Ensino Médio (GALLINA, 

2000). Após a aprovação do Projeto pelo Senado Federal, em 2001, houve um veto do 

Presidente da República Fernando Henrique Cardoso (FAVERO et al., 2004) sob a alegação 

da falta de mão de obra qualificada e suficiente para que atendesse toda a necessidade da 

Educação Básica (MAZAI; RIBAS, 2001). 



75  

Em 1999, os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN’s) colocaram a proposta das 

competências para organizar os currículos e o ensino de Filosofia seria disposto como 

conteúdo (todo conjunto de conhecimento), e não como disciplina (uma parte ou divisão do 

conteúdo); no entanto, a modificação da LDB não havia sido feita. Nas Diretrizes Curriculares 

Nacionais de 2006, a Filosofia foi descrita como importante ao desenvolvimento total dos 

discentes mesmo não sendo obrigatória, mas ainda assim seria incluída como 

transversalidade, pois suas inquietações se fazem presente: 

 
[com] um leque de temas, desde reflexões sobre técnicas e tecnologias até 

inquirições metodológicas de caráter mais geral concernentes a controvérsias nas 

pesquisas científicas de ponta, expressas tanto em publicações especializadas como 

na grande mídia. Também são prementes as inquietações de cunho ético, que são 

suscitadas por episódios políticos nos cenários nacional e internacional, além dos 

debates travados em torno dos critérios de utilização das descobertas científicas 

(BRASIL, 2006, p. 15). 

 

Somente cinco anos após o veto do presidente com o Parecer CNE/CEB 38/2006 

começou a se concretizar a inclusão da disciplina de Filosofia. É-se possível perceber que essa 

é uma luta desde que terminou a ditadura, uma batalha pela introdução da Filosofia no Ensino 

Médio que se prosseguiu até a regulamentação de uma normativa que saiu bem próximo dos 

nossos dias (UNIVERSO, 2006). 

A lógica imposta seria aquela em que a escola abriria de preparar o indivíduo para 

assumir uma vaga no mercado de trabalho, para que ele mesmo, em busca de uma permanente 

capacitação profissional, busque as possibilidades de ocupar uma vaga nesse mercado. O 

sujeito, dentro dessa dinâmica histórica, torna-se responsável pelo seu próprio desemprego e a 

escola se desponta com os meios que oportunizará o sujeito a concorrer um lugar no mercado 

trabalhista (SAVIANI, 2005). 

O novo discurso do governo se assentava no axioma de que o Brasil era 

economicamente defasado se comparado a grandes potências capitalistas – EUA, Inglaterra, 

Alemanha e França – o que justiçava os ajustes para entrar na mesma dinâmica do mercado 

mundial. A reforma educacional empreendida pelo governo – Fernando Henrique Cardoso 

(1995-2002) – visava uma reestruturação da economia que colocasse o Brasil dentro da nova 

ordem econômica. 

A reestruturação econômica nesse contexto histórico passa pela ideia de um estado 

sem conflitos classistas ou qualquer ideologia de desigualdade social, expurgando assim, toda 



76  

compreensão política e social que se torna existente numa sociedade estratificada em classes 

numa busca de torná-la igualitária. 

Mendes (2008) nos apontou o relatório de Jacques Delors et al. como um documento 

que influenciou significativamente a elaboração da atual LDB. Trazendo como título a A 

educação: um tesouro a descobrir, esse documento buscou na sua elaboração responder as 

necessidades do mundo capitalista no final do século XX. Sua produção e organização teve a 

participação da Organização das Nações Unidas (ONU), Ciência e Cultura UNESCO, Fundo 

das Nações Unidas para a Infância (UNICEF), Programa das Nações Unidas para o 

Desenvolvimento (PNUD) e o Banco Mundial. Os países em desenvolvimento, um deles foi o 

Brasil, tiveram suas reformas educacionais subsidiadas nos pressupostos presentes nesse 

documento que foi publicado numa parceria entre UNESCO e Ministério da Educação 

(MEC). 

A proposta de reforma trazida pelo documento de Delors et al. (2001) atendia os 

interesses do capital e buscava implementar uma educação baseada nas ideias da qualificação 

para o trabalho e para a cidadania com o intuito de levar o educando a se desenvolver por 

motivações que fossem comuns a todos. Isso só seria possível através de um processo de 

educação escolar que despertasse nos indivíduos o desejo de conviver, de solidariedade, de 

reciprocidade e de criatividade; direcionando-o para a possibilidade de viver num mundo 

complexo e dinâmico, através de uma postura flexível às constantes mudanças sociais 

causadas pelas transformações da economia mundial e consequentemente, no mundo do 

trabalho. Assim, a escola deveria formar: “pessoas capazes de evoluir, de se adaptar a um 

mundo em rápida mudança e capazes de dominar essas transformações” (DELORS et al., 

2001, p. 72). 

Os defensores das ideias do capitalismo, comparando a educação brasileira com o 

processo educacional das grandes potências que adotaram esses ideais, colocam na educação a 

responsabilidade da defasagem econômica do Brasil. A má gerência elevou os indicadores de 

exclusão percebidos através da repetência e da evasão escolar, por isso, era de suma 

importância que a educação sofresse um processo de reestruturação administrativa que 

garantisse eficiência e produtividade no mercado de trabalho ao indivíduo (GENTILLI, 2004). 

A LDB atual foi criada para colocar a educação do Brasil na perspectiva do capitalismo, 

fundamentado nos princípios encontrados no documento de Delors et al. (2001), ao buscar 

educar e formar um trabalhador que atenda às novas exigências do modo de produção 

econômica (BELIERI; SFORNI, 2013). Existia uma maciça influência externa na 



77  

elaboração da LDB, porém havia necessidades internas a serem contempladas nessa dinâmica 

de forças instauradas nessa história, desse modo, o conteúdo de Filosofia, para o Ensino 

Médio oficializou-se de maneira obrigatória ao atender em partes as mobilizações dos 

operários, bancários, professores e petroleiros – movimentos citados anteriormente. 

De forma indireta no Artigo 35, da Lei 9.394/96-LDB foi apresentada a função e a 

importância do ensino de Filosofia ao afirmar sua necessidade na formação escolar para: “o 

aprimoramento do educando, incluindo a formação ética e o desenvolvimento da autonomia 

intelectual e do pensamento crítico” (inciso III). No Artigo 36, § 1º, inciso III, consta que o 

papel da Filosofia na educação básica é abordada de forma mais direta ao ser feita a referência 

ao domínio dos conhecimentos de Filosofia como necessários ao exercício da cidadania. 

O Brasil vivenciou uma significativa mudança, na educação, em especial, nos anos 

do Ensino Médio, após a efetivação da Lei 11.684/08 que provocou uma nova redação da 

LDB 9.394/96 tornando obrigatória a disciplina de Filosofia no Ensino Médio (SCHENINI, 

2009). A inclusão na Lei da obrigatoriedade da Filosofia diz que: 

 
O VICE–PRESIDENTE DA REPÚBLICA, no exercício do cargo de PRESIDENTE 

DA REPÚBLICA, faço saber que o Congresso Nacional decreta e eu sanciono a 

seguinte Lei: Art. 1º O art. 36 da Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a 

vigorar com as seguintes alterações [...] serão incluídas a Filosofia e a Sociologia 

como disciplinas obrigatórias em todas as séries do Ensino Médio (BRASIL, 2008, 

p. 12). 

 

A partir do momento que a Lei começou a vigorar as escolas teriam até o ano de 

2011 para realizarem a inserção da Filosofia como disciplina obrigatória em toda o Ensino 

Médio (LORENZONI, 2009). 

Acreditamos que essa reinclusão da disciplina de Filosofia tenha se tornado um 

grande marco, uma vez que, ela poderia oferecer aos educandos a oportunidade de 

desenvolvimento de um pensamento crítico e autônomo, pois poderia proporcionar uma 

experiência de pensar por si (GALLO, 2007). Esta reconhecida importância nos coloca diante 

da aporia de ter acontecido a exclusão do ensino de Filosofia, na década de 60 e agora em 

pleno século XXI, pois parece que a trajetória da Filosofia coincide com a história do país. 

A LDB ao buscar atender as reinvindicações dos movimentos que deslocaram o país 

e as novas necessidades da economia, tornou obrigatório o ensino de Filosofia como 

disciplina do currículo nos três anos do Ensino Médio, porém readequou o conteúdo e 

objetivo sob a ótica da formação das estruturas internacionais, unindo-os ao ensino de valores 



78  

morais, visando o desenvolvimento da solidariedade, cooperação, respeito, enfim, agregar os 

laços que são desagregados pelo capitalismo. 

A Filosofia é aceita, como importante na formação do indivíduo, por torná-lo 

eficiente e qualificado para desenvolver um trabalho cooperativo com o objetivo de aumentar 

a produtividade ou até mesmo combater o egoísmo excessivo. O sistema capitalista transferiu: 

“parte dessa tarefa para o sistema educacional” (LEONEL, 2007, p. 57), com a intenção de: 

“apaziguar as diferenças econômicas, sociais, raciais e culturais” (SFORNI, 2004, p. 76) 

existentes na sociedade. 

No contexto de um mundo mercantilizado, o qual estamos inseridos, poderíamos 

colocar algumas contribuições do ensino de Filosofia que vão além do conceito ideológico de 

cidadania apresentado na LDB – formar pessoas mais flexíveis, mais versáteis, mais criativas, 

mais produtivas intelectualmente – o que não seria nada negativo se pesarmos no mercado de 

trabalho dos nossos dias. Contudo, numa visão distinta daquela do mercado capitalista, 

embora tenha algo de positivo a ser percebido, a Filosofia não tem uma utilidade determinada 

(GALLO; KOHAN, 2000) – que seja cidadania ou para o mundo do trabalho. 

O exercício da Filosofia contribui para manter presente e aberta a questão do sentido 

da vida e da ação humana, essa seria sua importância principal – “a reflexão”. Abrindo o 

pensamento às interrogações e às novas formas de entender a esses questionamentos, 

colocando na ótica do sentido a experiência de mundo, a Filosofia se inaugura em todos os 

períodos como transformadora; seu exercício tira da inércia a forma de pensar, servido ao 

pensamento dentro de uma lógica problematizadora, não se restringindo ao conceito de 

utilidade (GALLO; KOHAN, 2000). 

Apesar de sua obrigatoriedade é notório o descaso e instabilidade da disciplina de 

Filosofia por meio das legislações vigentes em cada tempo histórico, pois essas foram 

responsáveis pelas mudanças que incluíram ou excluíram sua presença nos currículos 

escolares brasileiro. Gallo e Kohan (2000) apontaram a necessidade da defesa do ensino de 

Filosofia no espaço educacional, como possibilidade de formação de si, de forma crítica e 

criativa. Assim, sua história identitária ainda está se modelando, à medida que sua experiência 

se efetiva nas escolas, a Lei n. 15. 228/06, no Paraná, é um exemplo disso, além de instituir a 

obrigatoriedade na matriz curricular da rede estadual, colocou uma carga horária mínima de 

duas horas semanais em todos os anos de Ensino Médio. 



79  

2- DA OBRIGATORIEDADE A IMPORTÂNCIA: 

o ensino de filosofia como uma experiência do pensamento 

 
 

Ao pensarmos sobre o ensino de Filosofia, não estamos limitados apenas na 

estratégia do que ensinar ou como ensinar, pois essas são questões superficiais que se 

ampliam no âmbito pedagógico e não garantem uma problemática profunda sobre o ensino de 

Filosofia. Há necessidade atual nos leva a pensar sobre o ensino de Filosofia no Ensino Médio 

não apenas como registro pedagógico, mas como enunciado filosófico que nos remete a um 

problema filosófico. 

A Filosofia como disciplina não tem seu papel muito claro dentro da sociedade, 

por isso, há uma compreensão histórica do seu lugar em nossos dias e as questões que geram 

os impasses são trabalhados à luz de uma verdadeira reflexão crítica. Sua história 

multifacetada é analisada a partir dos seus pressupostos em relação a legitimidade e a 

importância, ao contrastar com sentido que hoje atribuímos a ela no espaço educacional 

(CEPPAS, 2010). 

Ao desenharmos o cenário histórico pelo qual se desenvolveu o Ensino de 

Filosofia, no Brasil, notamos que as discussões em torno dessa disciplina sempre foram 

impulsionadas pelos problemas sociais e as situações ligadas a ela, podemos dizer que o 

ensino de Filosofia sempre foi pensado no aspecto metodológico, temático e conteudista 

(GELAMO, 2009). A obrigatoriedade é sancionado dentro de um processo de modernização 

das forças produtivas que transformaram radicalmente a sociedade, a cultura e a educação. 

Ao recortarmos os aspectos que nos parecem mais significativos para repensar a 

Filosofia como disciplina, precisamos indicar o desejo de uma estabilidade econômica e de 

uma universalização do Ensino Fundamental convivem com níveis inaceitáveis de 

desigualdade social, condições de vida e aproveitamento escolar. Nesse campo de mudanças 

insere-se o ensino de Filosofia com seus aportes legais e teorias curriculares que nos 

impulsionam a perguntar sobre a sua relevância nos sistemas de ensino que a caracterizou 

como uma disciplina de: 

Ensino catequista, base para a constituição de uma erudição livresca e, retórica das 

classes dominantes [...]. Ou em nossa cultura da Ratio Studiorum aos Parâmetros 

Curriculares Nacionais [...] como parte de um projeto maior para desasnar as 

crianças [...] preparando-as para o exercício da cidadania. [...] [Sem no entanto 

tematizarem] as armadilhas que se escondem nesse projeto cheio de boas intenções 

(CEPPAS, 2010, p. 175-177, grifos do autor). 



80  

Se assumirmos as teses instrumentais que marcaram a presença e ausência do 

ensino de Filosofia na educação, o seu ensino seria insignificante, assim como seria todo o 

precário sistema de ensino existente, pois, o Brasil em desenvolvimento, chegou ao século 

XXI como um país de analfabetos (ROMANELLI, 1998). A fragilidade da Filosofia, sob a 

ótica do ensino, é pensada ao lado da fragilidade do sistema intelectual e educacional que se 

constituiu até aqui. A cronologia que estabelecemos no 1 Capítulo nos apontaram para uma 

disciplina que serve ao sistema de Ensino Nacional. 

Quando revisitamos as abordagens feitas sobre o ensino de Filosofia e a figura do 

professor não podemos deixar de evidenciar que esse é um verdadeiro problema filosófico 

que, não se insere apenas na revisão dos limites de nossas tradições históricas, mas nos 

pressuposto doutrinários. Por isso, buscamos considerar essa problemática, ao recorrer a 

Deleuze e Guattari para sustentar um modo Menor de Filosofia descontruindo um modo 

Maior de filosofar que nutrem as linhas majoritárias da educação. 

Ao discutirmos o ensino de Filosofia pensamos no antagonismo entre 

obrigatoriedade e importância que existe nessa disciplina nas escolas brasileiras. Os mais 

variados “golpes da caneta”65 imerge esse ensino numa profunda crise, sua pseudo 

obrigatoriedade foi disposta a mercê da consciência e responsabilidade dos que manuseiam os 

sistemas – Estados e Gestores de escolas. Não é necessária uma lei para o ensino de Português 

e Matemática, porque dão por descontado a importância do seu ensino; de modo contrário à 

lei que sanciona a presença da Filosofia nunca revelou a sua real importância. 

No contexto do pragmático da sociedade atual, o pensamento humanístico,  

próprio da Filosofia, é necessário no processo escolar para formação integral do educando. 

Ela tem um eixo condutor que permite ao estudante analisar e entender a sua realidade 

(ARANHA; MARTINS; 1996). O trabalho filosófico possibilita uma experiência do 

pensamento que permite uma compreensão da inserção do homem num universo social mais 

amplo. Desse modo, 

Para que o Ensino de filosofia [...] [possa assumir a sua importância] [...] [ele] não  

se reduz ao mero aprendizado de doutrinas e conceitos, mas nos leva a uma 

preocupação com o ser humano [...] num processo de construção de si mesmo. 

(GIOTTO 2005, p. 317) 

 

Os projetos de reformas do Ensino Médio deveriam garantir as condições para um 

trabalho filosófico (Brasil, 1998), que garanta ao indivíduo a reconquista de sua identidade, 

65 Deslocamos esse conceito CARBONRA, 2004 referindo as várias legislações assinadas e impostas  que 

alteram implicitamente o sentido da educação para atender as necessidades políticas, econômicas e sócias de um 

poder dominante. 



81  

pois o que a Filosofia tem de diferente das outras disciplinas é que o ato de ensiná-la se 

confunde com umas simples transmissão de estilo reflexivo [...] e poderia ser transmitida 

interdisciplinarmente (LEOPOLDO; SILVA, 1992). A obrigatoriedade desconsidera que o 

conhecimento da realidade e suas implicações sócio-políticas se constituem matéria do ensino 

filosófico para que o educando processe sua visão sobre a realidade (PARANÁ, 1994). 

Ao nos desvincularmos dos pressupostos educacionais inserimos o ensino de 

Filosofia no contexto de uma Educação Menor e, assim, podemos pensar na importância de 

seu ensino como uma experiência do pensamento. A Filosofia, além de ser uma atividade do 

pensamento, inaugura-se como lugar do conhecimento e, por isso, tem seu lugar na educação 

atual; indo de encontro com a posição de rejeição que discrimina a Filosofia como um saber 

que possa contribuir com a formação dos estudantes (GELAMO, 2009). 

 
2.1- O ensino de Filosofia na tensão entre a obrigatoriedade e a importância 

 
 

Quando pensamos no ensino de Filosofia automaticamente nos remetemos ao 

espaço restrito da sala de aula. Ao propormos essa tratativa, nossa intenção é de buscar a 

importância ou o lugar do ensino dessa disciplina que ultrapasse o ambiente desconfortável e 

estranho que se tornou a sala de aula, pois ela deixou de ser o lugar da reflexão para ser o 

lugar apenas da instrumentalização da razão. Ao pensarmos nesse processo de ensino, nos 

deparemos com um obscuro quadro educacional que se impôs, porém: “É importante frisar 

que, em meio ao difícil quadro educacional brasileiro, os educadores [...] preocupados com a 

filosofia na formação do jovem, mesmo a duras penas permaneceram alerta para recuperar o 

lugar da Filosofia na escola” (PARANÁ, 1994, p. 6). 

Foram muitas as batalhas e os caminhos trilhados para que a Filosofia retornasse 

e, muitos deles se confundem com as propostas de uma Educação normativa. Ao que parece, 

nas novas propostas legais da educação não há mais lugar para os conhecimentos filosóficos, 

pois as propostas pedagógicas tornaram a Filosofia estranha ao processo de ensino, levando a 

entender que ela não contribui com o acontecimento que violenta o pensamento e que se 

impõe como algo que marca o nosso modo de existência e funciona como signo que insiste a 

nos problematizar (DELEUZE, 2003). 

Segundo Gelamo (2009), a disciplina de Filosofia, ministrada nos cursos 

superiores, seria apenas uma proposta pedagógica para auxiliar que os novos universitários 

desenvolvam sua capacidade crítica. Falar de Filosofia, de filósofos e de pensamento 



82  

filosófico começa a despontar como uma questão problemática de ensino de Filosofia, uma 

vez que, esses alunos não compreendem essa tratativa e são atacados por outras problemáticas 

tão significativas quanto aos problemas da Filosofia. 

Nesta proposta, o ensino de Filosofia não se torna limitado apenas no campo do 

pensamento e da compreensão, mas no campo histórico, temático, metodológico e linguístico 

proposto pelos pensadores filosóficos. A complexidade do ensino de Filosofia causa 

sentimentos antagônicos que levam a repensar sua relevância na Educação Básica e 

inauguram novas perguntas diante do cenário atual – o que é e como ensinar Filosofia, o que 

fazer diante do desinteresse pelos assuntos por ela proposto e qual a importância de se ensinar 

Filosofia que ultrapassa a obrigatoriedade. 

O desprezo pela disciplina de Filosofia, observado anteriormente nos cursos 

superiores, é percebido na Educação Básica. Os currículos propõem temáticas, técnicas e 

matérias para a formação específica dos alunos, sem deixar espaço para uma discussão de 

proposta filosófica que fomente um pensamento autônomo sobre a realidade. Nos tornamos 

refém do discurso mítico do cidadão crítico predominante nos textos oficiais, que é repensado 

no horizonte da Filosofia como experiência do pensamento. Pois, 

 
Não há nada de errado com a especificidade daquela formação crítica que é tarefa 

exclusiva da Filosofia: nenhuma outra disciplina no ensino Médio tem como 

finalidade e conteúdos próprios o contato [...] [com] aportes críticos, com sentidos e 

alcances diversos ligados a importantes problemas (CEPPAS, 2010, p. 178). 

 

A Filosofia parece ter um papel especial quando se fala em formação, mas esse 

deve-se afastar de qualquer concepção salvífica ensejada pela política inflacionada no âmbito 

do ensino de Filosofia. Muitos discursos sobre a formação crítica colocam em relação de 

dependência a transformação social e a instrução do povo, porém com tantas determinações 

legais a educação raramente escapa da reduplicação da desigualdade social (RANCIERE, 

2002). E, não há nada mais infrutífero do que tutelar a razão para guiá-la por caminhos 

pseudamente adequados; o suposto acesso ao saber ganha força e reforça uma cultura débil. 

Em Deleuze (1996) o problema da bobagem, pode ser expresso na ideia de achar 

que todo filosofar tem que obedecer a um parâmetro fixo de verdade. Somos afrontados a 

saber se a Filosofia é vista apenas como uma contribuição para compreensão da história e se 

isso seria possível em um curto espaço de tempo, pois todos esses fatores põem-se diante das 

possibilidades de: “assimilação, problematização e formação de um pensamento próprio por 

parte dos alunos, que nunca, ou muito pouco, haviam tido acesso [...] ao modo de pensar 

filosoficamente” (GELAMO, 2009, p. 26). 



83  

Daqui por diante já poderíamos nos indagar até que ponto o problema do ensino 

de Filosofia estaria ligado a formulação dos currículos, ementas, àqueles que pensam a 

disposição das disciplinas nas grades curriculares ou aos que se aventuram ao trabalho 

docente na sala de aula; ao restringir, assim, a uma problemática puramente pedagógica ou 

metodológica que recairia nas questões curriculares sobre os conteúdos. 

Neste exato momento não são essas questões que se configuram como problema 

de nossa investigação, a proposta é deslocar a discussão do ensino de Filosofia ao pensar a 

própria ação docente pautada numa atitude de resistência que levaria a pensar a própria 

realidade atual. Estamos diante de um questionamento já elucidado por Pagni (2004): 

Como os professores de filosofia poderiam filosofar para que o aprendiz também 

fosse despertado para tal, diante de uma situação em que a determinação da cultura 

só ampliou a deformação profissional daqueles que apenas auxiliou a sufocar a 

disposição destes para aprender a pensar criticamente o tempo presente? (PAGNI, 

2004, p. 227). 

 

O problema que aqui se evidencia é o da experiência do pensamento que busca 

recolocar a relação professor, aluno e saber filosófico em uma simbiose de ensino- 

aprendizagem, não apenas voltado a um saber tecnicamente específico, mas em uma 

complementariedade que constitui o filosofar no ensino de Filosofia. Segundo Gelamo (2009) 

essa forma escapa ao modelo cristalizado de pensar o ensino de Filosofia, baseado apenas na 

elaboração de planos com conteúdos importantes que justificam importância dela para o 

futuro profissional. 

Pensar o que é o ensino de Filosofia de forma pedagógica para nós nesse  

momento não se faz necessário, o que não seria uma recusa em pesquisar o campo da 

educação, mas apenas um distanciamento dos métodos e das técnicas que problematizam o 

ensino de Filosofia de forma pedagógica e didática. As respostas que buscamos vêm de uma 

produção intelectual que torne possível pensar o problema que nos afetam no plano da 

imanência, ao desenvolver um ensino de Filosofia à luz de um encontro. 

No ressoar do pensamento deleuzeano, a imanência não é dada, mas é construída e 

inaugura acontecimentos dentro de um plano criativo de afectos e perceptos, e só é possível se 

as forças dos homens vincularem-se as forças do fora. Desse modo, o ensino de Filosofia ao 

pensado é aquele que afeta nossa vida, que faça dos desafios atuais do ensino problemas 

filosóficos para serem pensados filosoficamente. 

Quando tratamos o ensino de Filosofia como uma problemática filosófica, 

fazemos isso à luz de um encontro; tolhemos a queda no lugar comum e descartamos a 



84  

reflexão empobrecida sobre o ensino de Filosofia (DELEUZE, 1990) para pensar nessa ação 

como um desejo violento de pensar a própria existência (VILELA, 2007). Segundo Deleuze 

(1990), 

Sempre que se está numa época pobre, a filosofia se refugia na reflexão ‘sobre’. Se 

ela mesma nada cria, o que poderia fazer, senão refletir sobre? Então ela reflete 

sobre o eterno, ou sobre o histórico, mas já não consegue ela própria fazer o 

movimento (DELEUZE, 1990, p. 166). 

 

Por isso buscamos as possibilidades de produzir um modo diferente de entender o 

ensino de Filosofia que esteja vinculado aos saberes produzidos na história da Filosofia e por 

aqueles que pensaram nesse ensino ao longo da história. Reelaborando o problema, de modo 

que ele se distancie do modo recorrente de pensar o ensino dessa disciplina, podemos, assim, 

pensar o ensino de Filosofia à luz de cada momento histórico, ao fazer dos problemas 

filosóficos que emergem problemas de uma ontologia do presente. 

Ao pensar nesse ensino à luz da ontologia do presente é buscar entendê-lo como o 

limite que me liga a experiência do conhecimento. Problematizando o próprio tempo e a nós 

mesmos abrem-no a possibilidade de podermos nos reinventar numa estética existencial, em 

que o próprio presente, o eu e as relações podem ser pensados como problemas que 

constituem o próprio eu. 

A compreensão de como o ensino de Filosofia foi pensado, da Colônia até os 

nossos dias, pode nos colocar diante das tendências que influenciaram o debate e dos 

pressupostos que nortearam as abordagens sobre o ensino de Filosofia. Apesar de uma 

produção intelectual, sobre esse assunto, bem recente e restrita (GALLO; KOHAN, 2000), 

elas se concentram mais em questões políticas educacionais, ressaltando a importância da 

Filosofia e do seu ensino na formação do cidadão e do profissional. 

O ensino de Filosofia ligado ao tema da cidadania constitui-se como uma 

problemática filosófica no ensino, pois as produções intelectuais buscaram sensibilizar sobre a 

importância dessa disciplina para formação humana. Porém, esse assunto só tem voz quando 

está vinculado a uma política educacional, do contrário é algo de menor importância 

(GELAMO, 2009). Quando essas questões sobre o ensino de Filosofia são entendidas como 

questões puramente educacionais, essas se distanciam dos problemas filosóficos. 

O modo como se deu a aproximação da Filosofia e a educação, no Brasil, desde o 

início já representava um verdadeiro problema, por essa razão, poderíamos resgatar nos textos 

de Anísio Teixeira a intenção de fazer da educação e do ensino um problema filosófico.  

Desde sempre o que estava em jogo no ensino da colônia não era a formação, mas o 



85  

adestramento que atendiam aos interesses políticos da metrópole, da emergente classe 

dominante, dos proprietários de terra e senhores de engenho (CEPPAS, 2010). 

Gallina (2004) lembram-no que desde a década de 80, apesar do debate temático e 

conteudista sobre o ensino de Filosofia existe uma tentativa de compreendê-lo como um 

problema filosófico e de propostas de encaminhamento, pois: 

[...] ocorreram intensos debates sobre o ensino da filosofia, os quais são importantes 

na medida em que nos mostram não somente o que pensam os filósofos brasileiros 

sobre a filosofia e o seu ensino, mas também a sua influência às futuras gerações de 

professores de filosofia (GALLINA, 2004, p. 360). 

Diante da dificuldade histórica pelo qual passou o ensino de Filosofia, ao levantá- 

lo como problema filosófico é buscar evidenciar a sua real importância na formação dos 

alunos, ao marcar a sua inegável contribuição para a formação crítica do sujeito que ultrapassa 

a obrigatoriedade. A década de 90 torna-se um período de continuidade histórica nas 

discussões a respeito da importância da Filosofia para a formação do sujeito crítico para a 

sociedade. 

Em A Filosofia e seu Ensino, foram reunidos diversos pensadores que estavam 

preocupados em tornar um problema filosófico o ensino de Filosofia e levantaram a hipótese 

do seu reconhecimento como disciplina que contribui para se formar a dimensão social do 

homem (ARANTES, 1996.). Corremos o risco de nos instrumentalizarmos por 

negligenciarmos a autonomia do pensamento, pois todo pensador é um agente ativo da 

história e sempre há um caminho de investigar a história como possibilidade de reflexão 

filosófica (LEOPOLDO, 1995). 

Nesse momento poderia-se pensar a função social do filósofo/professor de 

Filosofia como um problema mais abrangente e independe do sistema onde ele fundamenta 

seus questionamentos. Esse assunto é tratado com profundidade, pois do contrário suas 

respostas durariam curtos espaços de tempo, necessitando sempre de novas respostas que 

contradizem o curso da história. Há sempre possibilidades de debates dentro da proposta que 

busca olhar o homem como um todo em seu contexto histórico, social e humano, pois suas 

necessidades e aptidões desenvolvem-se na construção de uma sociedade que busca o diálogo 

racional como alternativa para um mundo melhor, e a filosofia é a estrutura que auxilia o 

pensamento humano para esse sentido (LEOPOLDO, 1995). 

Segundo Gallo (2012), o exercício da Filosofia no Ensino Médio exige esforço, 

se, por um lado, estamos num ótimo momento para filosofar, o que torna um consenso a sua 

importância, por outro lado, há uma controvérsia em compreender a Filosofia e sua aplicação 



86  

como disciplina. No contexto de uma educação normativa, o ensino de Filosofia está voltado 

ao exercício da cidadania, o que lhe atribuiu um significado social, muitas vezes subversivo a 

ordem estabelecida. 

Nesse cenário a Filosofia ganhou visibilidade e os debates surtiram efeitos, em 

diversos Estados brasileiros e a disciplina de Filosofia, no Ensino Médio, tornou-se 

obrigatória mesmo sob discordâncias e jogos políticos (GELAMO, 2009). Outro espaço que a 

Filosofia ficou inserida foi nos vestibulares, elaborando questões específicas de conhecimento 

filosófico ou de saber transversal, pensar nesse ensino seria um resgate de temas importantes 

para o enriquecimento intelectual dos alunos. O modo como se seguiu o ensino de Filosofia, 

aqui, no Brasil, se assentou em três pilares: 

1-o entendimento da importância do ensino da Filosofia para a sociedade, para a 

cultura e para a formação crítica do homem; 
2- a reflexão sobre os temas e conteúdos a serem ensinados e sobre o currículo; 

3- a busca do entendimento metodológico do ensino da Filosofia (GELAMO, 2009, 

p. 48) 

 

Apesar dos três pontos ressoarem como um posicionamento pedagógico, o 

primeiro é o que mais nos interessa e ressoa como uma problematização filosófica 

educacional sobre a importância desse ensino que tenciona com seu aspecto obrigatório. A 

ausência de clareza sobre a importância da disciplina de Filosofia é resultado de uma certa 

primazia das disciplinas curriculares e não apenas dos conteúdos empregados para o ensino de 

Filosofia, que poderá tornar qualquer conhecimento uma atividade filosófica. Sem negar a 

pertinência didática, o resultado desse ensino é tornar as atividades humanas propriamente 

filosóficas. 

A história da filosofia do século XVII está diante do despontar da ciência e do 

processo de desmistificação da humanidade como berço do nascimento da Filosofia Moderna. 

Uma ruptura com as estruturas antigas, pois o filósofo passou de sujeito contemplativo a 

sujeito especulativo, Filosofia e Ciência aqui caminham juntas na busca de uma compreensão 

do homem (MARQUES, 1993). Já, o século XVIII é marcado pela passagem da Idade Média 

para a Idade Moderna, uma saída de um período marcado pelo teocentrismo para o 

antropocentrismo. Segundo Luc Ferry (2007): 

O mundo moderno vai nascer com o desmoronamento da cosmologia antiga e com o 

nascimento de uma extraordinária reavaliação das autoridades religiosas. Esses dois 

movimentos possuem, se remontarmos à sua raiz, uma origem intelectual comum 

(mesmo que outras causas mais materiais, econômicas e, sobretudo, políticas tenham 

contribuído para a dupla crise): em menos de um século e meio, uma revolução 

científica sem precedente na história da humanidade vai acontecer na Europa. (...) 



87  

nenhuma civilização conheceu tão profunda e tão radical em sua cultura (LUC 

FERRY 2007, p. 115-116). 

 

O processo educacional passa a ser fundamental para os pensadores modernos, pois 

esse se insere dentro de um processo de mudanças sociais, econômicas e políticas que marcam 

a modernidade e o projeto de mudanças trazidos pelo Iluminismo. Esse movimento intelectual 

contesta os poderes alienantes, rompe com toda cultura de autoritarismo e convida o homem 

ao uso pleno de sua razão. Essa libertação tiraria o homem de seu pseudo ingenuidade e o 

colocaria diante de si, como a sua própria medida, torna-o autônomo para assumir 

centralidade diante do cosmos. 

O século XVIII é caracterizado como Século das Luzes, Ilustração ou Alfklarüng, 

definindo o que chamamos de Iluminismo. Esse movimento tem: “[...] um otimismo no poder 

da razão de organizar o mundo humano” (ARANHA; MARTINS, 1986, p. 175), Tem seu 

início, na Inglaterra, no ano de 1680, ao atingir sua máxima manifestação, na França, 

influenciando todo o continente europeu. Poderíamos assim dizer que o: “Iluminismo é 

sinônimo de Filosofia das Luzes, isto é, da chamada iluminação racional” (FALCON, 1989, p. 

17). 

Na Europa fragmentada do século XVIII, surge o Iluminismo como resposta a um 

sistema medieval aspirando ao desejo de uma reestruturação social, centralizada na superação 

de tudo aquilo que limitava o livre direito individual e na defesa dos ideais liberais que 

começavam a se despontar. Propõe-se uma compreensão de homem e liberta a humanidade do 

obscurantismo pela razão submetendo os grandes sistemas filosóficos as necessidades 

emancipatórias, denunciam o plano metafísico e proclamam a independência diante de todo 

autoritarismo dogmático eclesiástico. O mundo contemplado agora é modificado pela razão, 

em busca de um bem-estar imediato sem a necessidade da esperança de um outro mundo. 

Os pensadores iluministas são críticos de um modelo social e tem suas raízes no 

período da renascença, dentro das transformações literárias, artísticas, científicas e filosóficas 

desse momento histórico. Esse período marca uma mudança de mentalidade, pois o homem 

toma consciência de suas capacidades, passam a conduzir suas ações e põem em questão as 

verdades dogmáticas que permeavam a vida social e a percepção de sua própria realidade. 

A passagem da centralidade de Deus para o homem é uma marca da modernidade, a 

visão teocêntrica dá lugar a uma visão antropocêntrica, centrada no sujeito, ao dar destaque a 

interioridade em detrimento da exterioridade. Romper com a tradição do medievo põe o novo 

homem a: 



88  

[...] criar uma nova ordem que desafiasse o presente; quando, em outras palavras, o 

cuidado com a ordem significou a introdução de uma nova ordem, ainda por cima, 

artificial – constituindo-se, por assim dizer, um novo começo. Essa grave mudança 

no status da ordem coincidiu com o advento da era moderna. De fato, pode-se 

definir a modernidade como a época, ou o estilo de vida, em que a colocação em 

ordem depende do desmantelamento da ordem ‘tradicional’, herdada e recebida; em 

que ‘ser’ significa um novo começo permanente. (BAUMAN, 1998, p. 19-20) 

 

Poderíamos aqui destacar três pontos centrais que faz emergir o pensamento 

moderno: 1º A emancipação do sujeito pensante, 2º a superação da antiga ordem cosmológica 

estabelecida como absoluta e 3º a autonomia do sujeito de se autodeterminar segundo sua 

racionalidade. A supremacia da razão na modernidade é sinal da autonomia do indivíduo, que 

liberto alcança uma condição legítima de felicidade de um ser autárquico – que basta a si – 

que pela via da educação alcançou a razão. 

Desse modo, 

 
É um grande e belo espetáculo ver o homem sair, de certo modo, do nada, por seus 

próprios esforços, dissipar, por meio das luzes de sua razão, as trevas em que a 

natureza o envolvera, elevar-se acima de si mesmo, lançar-se pelo espírito até as 

regiões celestes, percorrer a passos agigantados, como o sol, a vasta extensão do 

universo, e, o que é ainda maior e mais difícil, entrar em si para ali estudar o homem 

e conhecer sua natureza, seus deveres e seu fim. Todas essas maravilhas repetiram- 

se há poucas gerações (ROSSEAU, 1994, p. 13). 

 

A razão articula-se e indica o bem a ser realizado e a educação é capaz de libertar o 

homem enquanto exercício da autonomia. A autarquia é alcançada pelo educando dentro de 

um processo educacional, na medida em que ele se permite fazer experiências para alcançar o 

melhoramento que lhe é possível. 

A intenção do movimento cultural da ilustração era colocar em evidencia a razão 

humana e sua capacidade de guiar o homem. Esse desenvolvimento representaria uma 

autonomia diante dos abusos que foram impostos pelas autoridades religiosas e sociais. A 

razão proporciona novos horizontes para a compreensão da realidade e do próprio homem, 

criticam os dogmas e as crenças impostas sem fazer uma completa negação da existência de 

Deus, pois seus questionamentos foram de encontro a uma fé que impede o homem de 

desenvolver o exercício da racionalidade (BURNS, 1970). 

Descartes é o ponto inicial do pensamento filosófico moderno elegendo a mente 

autônoma como base para julgar a realidade, onde o cogito é colocado como critério para 

definir o que seja verdade. Kant ampliou esse pensamento cartesiano e perguntou sobre as 

condições de possibilidade do conhecimento, tornando possível a pergunta sobre a 

(im)possibilidade de se ensinar Filosofia, primando a razão prática e apontando para uma 



89  

práxis humana. Ele elegeu a razão como lugar da autonomia, pois ao emancipar-se é saber 

usar a razão perante os demais seres humanos, ao fazer essa autonomia coincidir com análise 

e compreensão de mundo por intermédio da racionalidade. 

Nesse sentido, 

 
Por meio da razão, do entendimento, da ilustração para qual nada mais se exige do 

que a liberdade, só o uso público da razão, que ocorre com a liberdade, pode realizar 

o esclarecimento. O esclarecimento só pode ser encontrado com a liberdade exercida 

com o uso público da razão. A liberdade é então elemento essencial para o encontro 

do esclarecimento. E essa liberdade num conceito de liberdade jurídica, que é a 

faculdade do cidadão de só obedecer as leis externas às quais ele pôde dar 

assentimento (BOBBIO, 1992, p. 100). 

 

Kant dedicou-se a atividade docente e, ao refletir sobre essa função não o faz como 

espectador. Apesar de não ter uma preocupação específica com o ensino de Filosofia, 

debruçou-se sobre o ensino Filosófico que propiciou uma formação consciente do sujeito. 

Revisitando seus trabalhos encontramos uma abordagem filosófica sobre o ensino de Filosofia 

e a educação, que de certa forma nos põem a pensar num processo evolutivo de reflexão sobre 

a importância da Filosofia. 

Referenciando quatro escritos kantiano, veremos uma tratativa, implícita ou  

explicita, sobre sua preocupação com o ensino de Filosofia e a educação. Poderíamos resumi- 

lo como criador das condições que possibilitaram o sujeito a cultivar o pensamento e 

capacidade de reflexão para um pensar livre, correto e autônomo (GELAMO, 2009). 

Na obra, Sobre a pedagogia (de 1803), ele fala da necessidade de ensinar e como 

deve ser esse ensino voltado para as crianças para que elas possam ser inseridas no mundo 

cultural, para ele: “o homem é a única criatura que precisa ser educada” (KANT, 1996, p. 11). 

A educação é pensada como um cuidado para com as crianças em seu processo, primeiro de 

formação disciplinar que impede o homem de se desviar por forças naturais – estado inicial de 

selvageria – de usar a razão e, segundo de formação intelectual que proporcionariam 

condições de autonomia e liberdade ao sujeito. 

O homem necessita de cuidados e isso o difere dos animais que não exigem os 

mesmos tipos de cuidados e rapidamente se tornam independentes dos cuidados; o homem 

para ser educado: “precisa de cuidados especiais indispensáveis para a sua sobrevivência e 

formação” (GELAMO, 2009, p. 53). Além dos cuidados restritos ao campo biológico, o 

homem precisa aprender a conviver na sociedade, disciplinar-se e se inserir na cultura como 

espaço da humanidade. 



90  

A predisposição do sujeito a usar a razão e afastar-se das inclinações indesejáveis 

seria uma função da disciplina, pois ela transforma o que há de animal no sujeito em 

humanidade, submete-o ás leis da humanidade e o faz sentir a força da própria lei. “a 

disciplina transforma a animalidade em humanidade” (KANT, 1996, p. 27), mas transformar 

não significa erradicar; na realidade, “disciplinar” significa procurar evitar que a animalidade 

cause danos à humanidade: “A disciplina é, portanto, meramente domar a selvageria” (KANT, 

1996, p. 27). 

Em Resposta a pergunta: o que é o esclarecimento (de 1784) motivado pelos debates 

iluministas ele reflete o próprio presente como um problema e, analisa a razão pública e 

privada. Ele aponta para os problemas relacionados ao sujeito do seu tempo como uma 

tentativa de prepará-los para o uso da razão livre e autônoma, e, busca interpretar os 

problemas que possam dificultar a formação do homem. 

No trabalho: O Conflito das Faculdades (de 1798), Kant problematiza o tema das 

faculdades superior e inferior com o intento de mostrar o demérito da faculdade inferior em 

relação a faculdade superior e a possibilidade de conciliar ambas as duas faculdade para que 

elas possam auxiliar o homem em formação a se iluminar. 

E, por fim, em sua obra mais conhecida a Crítica da Razão Pura (de 1787) alude a 

função da Filosofia na formação do homem. Aqui, ele expõe seu pensamento sobre 

impossibilidade de ensinar Filosofia, apontando a possibilidade do aprender a filosofar, como 

autonomia da razão. A Arquitetônica da Razão Pura é entendida como uma espécie 

metodologia, que orienta o homem como usar a razão e como a Filosofia, como crítica do 

conhecimento assume uma importância Sine qua non para a formação crítica do sujeito. 

Kant (1986) em seu trabalho: Ideia de uma história universal de um ponto de vista 

cosmopolita, levantou a questão de que todo homem, vivendo entre iguais, precisa de um 

senhor que condicione a vontade natural a vontade geral. Essa submissão legal e cultural não 

conduz a autonomia e a liberdade, mas produz um aprisionamento condicional. A condição de 

autonomia e liberdade só se torna real quando o sujeito consegue se humanizar, o uso da razão 

liberta da irracionalidade efetivando a existência de um ser livre e autônomo na sociedade. 

A selvageria estado natural do homem, impossibilita as condições de 

desenvolvimento da razão e pelo processo formativo a razão poderá se efetivar. O processo de 

formação do homem reside na educação (GELAMO, 2009), pois o: “homem não pode tornar- 

se um verdadeiro homem senão pela educação. Ele é aquilo que a educação dele faz” (KANT, 



91  

1996, p. 15). Nesse sentido, ao pensarmos a educação como formação do sujeito, sem ela o 

homem estaria abandonado no caminho da humanidade. 

Educar bem é uma responsabilidade dos educadores, segundo Kant, porém, essa 

responsabilidade é imputada aos disciplinados que usam a razão de maneira adequada. Se o 

educador não fizer bom uso da razão e da disciplina, ele não poderá ensinar o outro a usá-la; 

duas possibilidades apresentam-se nesse processo educativo: a do homem treinado educado 

apenas para usar mecanicamente a razão, porém não seria o ideal kantiano de formação do 

sujeito e a do homem ilustrado que faz uso livre, e autonomamente de sua razão. Por esta 

razão, “o educador não poderia ser uma pessoa qualquer, mas deveria ser alguém que tivesse 

passado pelo processo formativo” (GELAMO, 2009, p. 54). 

Mesmo sendo versado na disciplina e na cultura o educador poderia ser alguém que 

não desempenham o papel de instruir e formar para a vida como Kant previa, e na diferença 

entre esses dois aspectos está a profundidade da filosofia dele. Pela instrução o educador 

forma o sujeito desde a educação privada, para que seguindo as leis e regras, esse possa ser 

inserido na sociedade. Na formação para a vida, além da educação privada, o educador forma 

o sujeito para o uso público da razão, que lhe permite pensar de maneira livre ao dar 

possibilidade de crescimento pessoal e da própria humanidade. 

Santos (1988) afirmou que não há diferença entre o Filósofo da Razão e o Pedagogo 

da Humanidade. Apesar do reconhecimento não poder ficar restrito aos técnicos ou peritos de 

conhecimentos racionais, mas alguém que acolhe a totalidade do homem. Há uma diferença 

no papel desenvolvido pela instrução do informador e a educação oferecida pelo Hofmeister, 

enquanto o primeiro professor seria apenas transmissor de conhecimento que oferece uma 

preparação disciplinar e cultural; o segundo é responsável por preparar o educando para a 

vida, criando condições de prepará-lo para fazer o uso livre de sua razão, encontrando sua 

autonomia o educando poderá empreender uma reforma do modo de pensar (KANT, 1985). 

O homem para ser livre e autônomo, abandonando seu estado de menoridade, não 

pode ser apenas instruído, pois os preceitos e fórmulas aprendidas seriam meros instrumentos 

mecânicos de uso racional, ou aprisionamentos que não permitem o homem abandonar a sua 

menoridade (KANT, 1985). Não basta o tecniscismo da instrução, pois para afastar o homem 

da sua menoridade em busca do esclarecimento, ele deve ter a atitude de fazer bom uso da 

razão. 

O “esclarecimento é a saída do homem de sua menoridade da qual ele próprio é 

culpado” (KANT, 1985, p. 100), uma passagem do uso privado da razão para o uso público. 



92  

A culpa dele está na falta de atitude em usar a razão para a qual foi formado, a 

responsabilidade do educador não é ilustrar o educando, mas pôr as condições adequadas para 

a vida e ao sujeito em formação restará a possibilidade de tornar-se um iluminado, sair de sua 

menoridade: um estado de não esclarecimento. Observamos que: 

[...] aprender a pensar, pressuposto pela pedagogia kantiana, requer que esse 

aprendizado e esse pensar ocorram conforme as regras da razão, que, 

subjetivamente, o homem pode adquirir por meio do processo educativo, digamos 

assim, inspirado no próprio processo do Iluminismo (Aufklärung) (PAGNI, 2002, p. 

117). 

 

Apesar de serem condições necessárias, a instrução e o treinamento, não são 

suficientes e: 

a menoridade é a incapacidade de fazer uso de seu entendimento sem direção de 

outro indivíduo [...] o homem é o próprio culpado dessa menoridade se a causa dela 

não se encontra na falta de entendimento, mas na falta de decisão e coragem de 

servir-se de si mesmo sem a direção de outro (KANT, 1985, p. 100). 

 

Não bastaria ao processo formativo condicionar ou treinar o homem para usar a sua 

razão, pois: 

a maior dificuldade no processo para a formação do Aufklärer seria conciliar a 

submissão ao constrangimento das leis com o exercício da liberdade. Afinal a 

liberdade só seria plena quando, ao final desse processo de moralização e de 

educação, o homem fosse capaz de pensar livremente, reconhecendo os limites do 

uso público da razão e do entendimento, segundo um ponto de vista universal, 

superior, porque referente ao destino da própria humanidade e não de sua própria 

vontade singular (PAGNI, 2002, p. 117). 
 

A razão privada se faz em determinado cargo público ou função, sem que o educando 

possa problematizar as regras e as leis, as quais está submisso em uma sociedade, ficando-lhe 

imputado apenas a ação da obediência. Para o pensamento kantiano, o cidadão, sábio, livre e 

que faz uso público de sua razão, 

tem completa liberdade, e até mesmo o dever, de dar conhecimento ao público de 

todas as suas ideias, cuidadosamente examinadas e bem intencionadas, sobre o que 

há de errôneo naquele credo, e expor suas propostas no sentido da melhor instituição 

da essência da religião e da igreja (KANT, 1985, p.106) 

 

A diminuição entre o uso público e privado da razão acontece quando se trilha o 

caminho do esclarecimento, a razão pública não se vincula a nenhuma obrigação em cumprir 

um ofício ou um dever, sua função é a busca da verdade. A sociedade em que vivemos, ainda 

está em tensão, porque muitas vezes os sujeitos em formação, não fazem o uso autônomo de 

sua razão. No pensamento de Pagni (2002), 

a liberdade de pensar e esse bom uso público da razão, do mesmo modo que o 

respeito à ordem civil e o uso privado da razão, responsáveis pelo Aufklärung, 



93  

seriam plenamente apreendidos nas Faculdades e, justamente, por meio do conflito 

das faculdades superiores com as faculdades inferiores, responsáveis por 

proporcionar esse movimento (PAGNI, 2002, p. 117). 

 
A problemática que se relaciona direto com a educação na busca do esclarecimento é 

a possibilidade de pensarmos que o uso público da razão nos tornam esclarecidos. Porém, 

existe uma coerção sobre nós a respeito do cumprimento das leis e das regras atribuídas pela 

razão privada. A superação desse antagonismo é compreendida através do estudo O Conflito 

das Faculdades (KANT, 1993). Ao refletir sobre a universidade moderna e as mudanças que 

determinam seu sentido, ele contrapõe o modelo de universidade medieval, e propõe uma 

separação das faculdades em superiores e inferiores, a primeira responsável pela doutrinação e 

ensino (Teologia, Direito e Medicina) e a segunda é responsável pelo uso da razão (Filosofia). 

A nomenclatura de superior e inferior atribuídos às faculdades foram conferidos por 

uma decisão de governo, sem consulta aos intelectuais, que possibilitariam deliberar uma 

melhor terminologia. Assim, 

entre as Faculdades superiores contam-se somente aquelas em cujas doutrinas o 

governo está interessado, se elas devem ser constituídas assim, ou publicamente 

expostas; pelo contrário, aquela que unicamente tem de velar pelo interesse da 

ciência diz-se inferior, porque pode lidar com suas proposições como lhe aprouver. 

O que interessa ao governo é o meio de ele manter a mais forte e duradoura 

influência sobre o povo, e desta natureza são os objetos das Faculdades superiores 

(KANT, 1993, p. 21). 

 

Pelo uso da razão a faculdade inferior abre possibilidade de se trilhar o caminho da 

liberdade, sendo livre e deixando livre o educando; ao colocar-se à disposição das faculdades 

superiores (KANT, 1993). Ela não se submete a imposição de doutrinas políticas 

governamentais, estando livre para julgar, procurar e proferir publicamente a verdade, pois 

sem esse aspecto ela não poderia iluminar a verdade (GELAMO, 2009). 

Sem ameaçar ou colocar em risco a ordem instaurada, a faculdade inferior não 

interfere em assuntos do governo e nem ameaça à ordem civil (PAGNI, 2002), pois a ela 

caberia a função de criticar as faculdades superiores, fazendo-os repensarem suas doutrinas e 

o modo de instruir os educandos. Ao relacionarmos a razão pública e privada com as 

faculdades superiores e inferiores, aproximamos as faculdades superiores da razão privada, na 

medida em que seu ensino está voltado para a doutrinação do povo; já, a faculdade inferior 

caberia a razão pública, dado que o ensino forma o homem para o uso livre e autônomo da 

razão. 

Kant (1993) explicou que apesar da Filosofia instaurar-se em meio as faculdades 

inferiores, a atribuição de inferior que coloca uma suposta inferioridade da Filosofia estaria 



94  

relacionada ao poder de autoridade que ela tem sobre o povo, pois enquanto a faculdade 

superior tem o poder de influenciar e autorizar o governo a si expor publicamente – no 

entanto, sem fazer uso público da razão – a Filosofia não teria poder nenhum. O problema 

figura-se não na autoridade das faculdades superiores em relação ao público, mas na 

desautorização da Filosofia expor seus resultados publicamente. 

No pensamento kantiano, fica exposto como um problema da falta de esclarecimento, 

a preferência governamental pelas faculdades superiores, que tem o objetivo de controle  

social e dificulta o sujeito a problematizar os princípios enunciados pelas faculdades 

superiores. Restando-lhe como solução uma inversão, quando: 

 
acontecer um dia que os últimos se tornem os primeiros (a Faculdade inferior a 

superior), não decerto no exercício do poder, mas no aconselhamento de quem o 

detém (o governo), que depararia assim na liberdade da Faculdade filosófica e na 

sabedoria que daí lhe adviria, bem mais do que na sua própria autoridade absoluta, 

com meios para a obtenção de seus fins (KANT, 1993, p. 41). 

 

Kant (1993) pôs em questão a possibilidade de a Filosofia se lançar para além do 

debate interno com outras Faculdades, sendo utilizada por todos e ensinadas a todos; até 

mesmo como uma orientadora nos problemas do governo. Dessa forma, as decisões não 

estariam fundadas nas faculdades superiores – nas doutrinas e dogmas – mas na faculdade de 

Filosofia – no uso da razão e na crítica. Existe uma disparidade no uso da razão privada em 

relação a razão pública e é essa desigualdade que nos colocam como instrumentos de 

dominação, escravos dos pensamentos que são formulados por outros, porque não temos 

acesso ao uso da razão pública (GELAMO, 2009). 

A conciliação entre as razões só é possível quando os sujeitos são formados para 

utilizá-las de maneira livre e autônoma, o problema não são as normas, nem as regras, mas o 

modo de transmissão que inviabiliza o homem investigá-las sob o crivo da razão, assim Kant 

(1993)diz que: 

Não nos admiramos de sermos seres sujeitos às leis morais e determinados pela 

nossa razão à sua observância, inclusive com sacrifícios de todos os confortos da 

vida a elas antagônicos, porque obedecer a tais leis radica objetivamente na ordem 

natural das coisas como objeto da razão pura: sem correr sequer alguma vez ao 

comum e são entendimento inquirir de onde nos possam vir essas leis, a fim de adiar 

porventura a sua observância, até conhecermos a sua origem, ou dúvida da sua 

verdade (KANT, 1993, p. 71). 

 

O uso público e privado da razão e a observância dos resultados por sua utilização 

recolocam as bases e a importância da Filosofia, que para Kant (1993), 



95  

não é uma ciência das representações, conceitos e ideias, ou ainda uma ciência de 

todas as ciências, ou ainda algo de semelhante, mas uma ciência do homem, do seu 

representar, pensar e agir; – deve apresentar o homem em todas as suas partes 

constitutivas, tal como é e deve ser e, tal como suas determinações naturais como 

também segundo sua condição de moralidade e liberdade. Ora era aqui que a antiga 

filosofia assinalava ao homem um ponto de vista inteiramente incorreto no mundo, 

ao fazer dele, neste último, uma máquina que, como tal, deveria ser de todo 

dependente do mundo, ou das coisas exteriores e das circunstâncias; fazia, portanto, 

do homem uma parte quase simplesmente passiva do mundo. – Apareceu agora a 

Crítica da Razão Pura e atribuiu ao homem no mundo uma existência plenamente 

ativa (KANT, 1993, p. 85-86). 

 

Kant (1993) atribuiu um novo sentido a Filosofia e a transformou-a numa crítica do 

pensamento; reposicionando-a no centro do processo formativo do homem, assim, a Filosofia 

seria Hofmeister da sociedade. Não se ensina Filosofia, aqui se tornará compreensível o 

axioma kantiano, o ensino de Filosofia conteudista não cria condições para aprender a 

filosofar, pois ele fornece um aprendizado do conteúdo ou da história filosófica. A verdade da 

Filosofia não é dada, mas construída; onde a formação da razão não se fundamenta na 

instrução, mas no aprendizado de como usar corretamente a razão. Isso seria o próprio 

filosofar. 

Ao criarmos uma educação segundo a perspectiva kantiana, o ensino de Filosofia não 

seria um acumulo de conhecimento, mas um processo formativo para o filosofar, para que o 

homem possa fazer uso da reflexão crítica e autônoma. Sob o olhar de Pagni (2002), 

pode-se dizer que o Ensino da Filosofia enquanto um aprender a filosofar estaria 

suposto em todo programa educativo elaborado pela pedagogia kantiana, mas só 

seria plenamente apreendido nos termos supra-expostos na Faculdade de filosofia 

[...]. Porém, isso só seria possível pela aquisição da cultura e pelo cultivo da própria 

razão, dependendo de um método, que em muitos aspectos seria semelhante ao 

método da filosofia, a partir do qual as crianças e os jovens aprenderiam a pensar o 

que fosse necessário à sua vida prática e, quem sabe, ao próprio pensar (PAGNI, 
2002, p 120). 

 

O desenvolvimento do pensamento através do ensino de Filosofia se fundamentaria 

no exercício da razão, que possibilitaria ao homem uma atitude de autonomia e liberdade. A 

Filosofia kantiana, que reflete a formação do homem, não se limita em educá-lo para o 

convívio social e obediência às leis, mas possibilita-o a autonomia para usar a razão. Apesar 

de Kant não discutir diretamente sobre a educação – exceto em Sobre a Pedagogia – 

reconhecemos que: 

[a] importância da educação na filosofia de Kant não representa um desvio 

secundário relativamente aos seus interesses filosóficos fundamentais, mas é um 

tópico para onde confluem as dimensões mais sensíveis da visão kantiana do mundo. 

Com efeito, a filosofia moral, a filosofia política, a filosofia da história kantiana 



96  

convergem para a educação, entendida num sentido amplo, ou seja, simultaneamente 

como educação do indivíduo e, segundo expressão de Lessing, como ‘educação do 

gênero humano’. Nisso cumpria Kant, à sua maneira, o projeto do Aufklärung, 

profundamente marcado por um impulso pedagógico, ao mesmo tempo [em] que 

comungava, no essencial, dos ideais de Rousseau [sic] (SANTOS, 1988, p. 166- 

167). 

 

Para que o sujeito possa ter e fazer o uso da razão através de uma vida autônoma e 

livre, sua formação cultural passa pela preparação da razão crítica que se fundamenta na 

possibilidade de aprender a utilizá-la. A Filosofia teria um papel importante nesse processo de 

formação de ensino-aprendizagem, cultural e moral, impulsionando-o a sair do seu estado de 

menoridade direcionando-o a maioridade, colocando o sujeito num estado de liberdade. No 

processo de ensino-aprendizagem a Filosofia torna-se importante, segundo a hipótese que 

fazemos dos trabalhos de Kant, porque o ensino de Filosofia está voltado para a formação 

crítica dos sujeitos e para as possibilidades de usar livre e autonomamente a sua razão. 

Em Kant a educação consiste no desenvolvimento da razão que molhara a espécie 

humana, pois “no homem (como única criatura racional sobre a terra), as disposições naturais 

que visam ao uso da sua razão devem desenvolver-se integralmente” (KANT, 1995, p. 23). É 

a razão que amplia as regras e as intenções para além dos instintos individuais, para que o 

progresso humano seja transmitido de uma geração para a outra, de um ser humano  

perfectível a outro na mesma condição. 

No entanto, essa ideia de homem haurida em Kant, não se confunde com a aquisição 

conteudista pelo simples cultivo da ciência. É na ação moral, para além da cultura e lei 

positiva que isso ganha sentido. A educação deve despertar o interesse por si, pelos outros e 

pelo mundo (KANT, 1993), precisa de uma boa disposição moral e orientação da razão que só 

é possível pela liberdade, pois somente ela pode conduzir a humanidade ao seu momento 

libertador, onde: 

o iluminismo é a saída do homem da sua menoridade de que ele próprio é culpado.  

A menoridade é a incapacidade de se servir do entendimento sem a orientação de 

outrem. Tal menoridade é por culpa própria se a sua causa não reside na falta de 

entendimento, mas na falta de decisão e de coragem em se servir de si mesmo sem a 

orientação de outrem. Sapere aude! Tem a coragem de te servires do teu próprio 

entendimento! Eis a palavra de ordem do Iluminismo (KANT, 1995a, 481-482) 

 

Sapere aude!66 Seria a coragem de vencer os obstáculos que conservam o homem na 

menoridade, por isso, ele revela a ideia iluminista como possibilidade de o homem seguir  por 

 

66 Esclarecimento (Aufklärung) é a saída do homem de sua menoridade, da qual ele próprio é culpado. A 

menoridade é a incapacidade de fazer uso de seu entendimento sem a direção de outro indivíduo. O homem é o 

próprio culpado dessa menoridade se a causa dela não se encontra na falta de entendimento, mas na falta de 

decisão e coragem de servir-se de si mesmo sem a direção de outrem. Sapere aude! Tem coragem de fazer uso de 



97  

sua própria razão, sem deixar enganar. O homem iluminado destaca-se da realidade, pois ela 

torna-se superior e lança seu domínio sobre ela visando seu próprio bem. 

O projeto empreendido por Kant apesar de nos apresentar uma saída da menoridade 

para a maioridade através de certos desdobramentos como o cuidado de si, o presente como 

lugar de uso da razão e a importância da Filosofia; sua pedagogia torna-se problemática 

quando uni educação e moral, e coloca a boa vontade determinando a razão. Ao olharmos em 

relação ao período anterior, o século das luzes representou uma evolução no processo racional 

da humanidade, porém, embora Kant tenha concebido na crítica da razão o projeto de uma 

crítica imanente, ele não conseguiu realizar esse projeto, por estar preso as condições de 

possibilidade exteriores ao sujeito 

Deleuze (2006) criticou essa razão representativa67 da pedagogia kantiana, e pela 

filosofia da diferença desejou substituir a filosofia da representação estabelecendo uma 

reconstrução das bases da experiência. Na obra Diferença e Repetição propôs que o objeto 

não se conformasse a imagem dogmática, do bom senso ou do senso comum (DELEUZE, 

2006). A concepção ontológica do problema objetiva-se na aprendizagem, cuja expressão 

mais fiel é a Filosofia. 

Em síntese, poderíamos dizer que as teleologias formais desrealizam e 

despotencializam todo o presente, por isso, no pensamento deleuzeano temos um retorno as 

coisas mesmas anterior à sua identificação que projeta a imagem dogmática do pensamento, 

trata-se de enunciar uma experiência real da realidade vivida que permitirá a filosofia da 

diferença um empirismo transcendental68. Ao propor essa nova maneira de pensar o ser, que 

se dá em movimentos múltiplos e diferenciado de acordo com os agenciamentos, nos levam a 

repensar a educação a partir das vivências e agenciamentos individuais. 

Gallo (2008) em Deleuze e Educação nos dá uma interpretação da educação dentro 

da obra deleuzeana e apontou e nos deram pistas para pensar a importância do ensino de 

Filosofia na perspectiva de pensamento do filósofo francês. Deleuze criou conceitos 
 

teu próprio entendimento, tal é o lema do esclarecimento. KANT, Emmanuel. Resposta à pergunta: que é 

esclarecimento (Aufklärung)? In:   . Textos Seletos. Trad. Floriano de Sousa Fernandes. Petrópolis: Vozes,  

1974, p. 100. O texto foi escrito em 1783, seis anos antes da Revolução Francesa. 
67 Não será nosso interesse fazermos esse comparativo aqui nessa pesquisa. Para aprofundar no assunto sugiro a 

leitura do trabalho do autor Diogo Ferrer, professor de Filosofia na Universidade de Coimbra, TORNAR-SE 

KANT: A CRÍTICA DA RAZÃO REPRESENTATIVA EM DIFERENÇA E REPETIÇÃO DE DELEUZE. 
68 A ideia de um empirismo transcendental, por um lado mantém que há uma diferença de natureza entre o 

empírico e o transcendental, por outro lado, supõe que o transcendental é ele mesmo experiência, 

experimentação, enfim, coloca uma imanência completa entre os dois. A primeira ideia de um empirismo 

transcendental é que as condições de experiência são condições da experiência real. Isto já é de um certo modo a 

reivindicação dos pós-kantianos, que define o campo transcendental como lugar ocupado por acontecimentos, 

singularidades. Em Diferença e Repetição e Lógica dos Sentidos empirismo transcendental nos remete criação de 

conceitos. 



98  

instigantes que sob os quais nos permitiram pensar, de novo, a educação por deslocamentos; 

essa seria uma Filosofia da educação como criadora de conceitos que instaura as novas 

potências do pensamento. 

O paralelo conceitual originado de literatura menor é deslocado para o plano da 

imanência, que é a educação para se pensar uma Educação Menor, isto é, desterritorializa e 

reterritorializa conceitos deleuze-guattarianos como forma de práticas educacionais que 

subvertam as macro políticas do Estado que lançam as bases de uma Educação Maior. 

 
2.2- O ensino de Filosofia diante dos pressupostos de uma Educação Maior 

 
 

O ensino de Filosofia requer um enfrentamento distinto, quer no campo 

pedagógico quer no campo da Filosofia da Educação. Nesse segundo pensamos a constituição 

da disciplina com a própria Filosofia, desconstruindo as compartimentações do saber que 

estamos habituados. Ao assumirmos um posicionamento, adentramos em um terreno de 

especificidade da Filosofia que nos possibilitam identificar seus aspectos criativos. O 

elemento indispensável é o próprio problema filosófico que emerge dos documentos oficiais 

produzidos que determinam o processo de ensino. 

Os movimentos modernos que lutaram pela reintrodução da disciplina, refletiram 

sua importância nos currículos dada a sua natureza, porém nos documentos oficiais ela não 

encontrou moradia, de forma que se estabelece um hiato entre o ensino de Filosofia e os 

pressupostos educacionais sancionados que aqui chamaremos de Educação Maior. Essa 

ferramenta conceitual que iremos contrapor aqui – Maior e Menor – tem destaque em Deleuze 

e Guattari (2003) e desdobra-se em Gallo (2012) em uma Filosofia Menor. 

Maior e Menor não se definem como contingentes numéricos, mas remontam sua 

origem na obra de Kafka que enalteceu a presença de pequenas literaturas no contexto social e 

político. O referencial conceitual de literatura Maior ligado aos padrões estabelecidos e 

Literatura Menor que subverte criando linhas de fuga, ganharam arranjos decisivos na obra 

Kafka: por uma literatura menor, (DELEUZE; GUATTARI, 2003) e ganham contornos de 

uma literatura de resistência. Essa Literatura Menor inserida no meio acadêmico revela seu 

poder de circulação e natureza subversiva; transvalorando o Menor de algo negativo para algo 

desejado (ROSA, 2016). 

Os desdobramentos conceituais dos franceses deslocados sobre o território 

educacional podem apresentar as reverberações no campo político para se pensar uma 



99  

Educação Menor que se distancia de uma educação instrumental e despontecializada. O 

conflito gerado coloca em oposição uma Educação Maior que, não significa grandiosidade, 

mas se caracteriza pela extensão e pela capacidade de alcance. Essa é uma educação 

oficializada, legitimada nos documentos e engendrada na macropolítica, que é visitada nos 

Parâmetros Curriculares Nacionais, nas Políticas Públicas de Educação, nas Leis de 

Diretrizes e Bases, pensada e produzida a serviço do poder estabelecido. 

Esse modelo de educação é instituída e quer instituir-se, fazer-se presente e 

desenhar-se como um mapa ou um grande projeto (GALLO, 2008). Preserva em seus aspectos 

instrumentalização nos modos de fazer, uma vez que, tendem a uma uniformidade nas formas 

de relacionar e apreender o conhecimento. Poderíamos pensá-la como produção a serviço do 

poder, estruturada nos currículos majoritários que: “não se esforça em estabelecer elos, 

cadeias, agenciamentos, mas sim por desconectar os elos, para fixar nos sistemas de tradições 

a qualquer preço e a toda força” (GALLO, 2002, p. 172). 

Poderíamos dizer que uma educação majoritária estabelece um modelo, uma 

padronização que ofusca as singularidades existentes na escola e fora delas; a Educação Maior 

se propõe pela imposição de um desenho curricular. Para continuar atendendo aos interesses 

daqueles que determinam as regras da sociedade, os termos: “diretrizes” e “bases” não 

nasceram como fruto do acaso ou de forma irrefletida, mas objetivavam um sistema 

educacional. A Constituição de 1937 já evidenciava os termos no Artigo (Art.) 15 parágrafo 

(§) IX colocando que a União compete fixar as bases e determinar a educação nacional, 

trançando diretrizes de formação física, intelectual e moral para que todos obedeçam. 

Ao pensarmos no panorama delineado pela Lei número (n.) 4.024/6169 que retirou 

a obrigatoriedade do ensino de Filosofia e pelo Decreto de Lei n. 869/69 que introduz no 

contexto escolar as disciplina de Educação Moral e Cívica e Ordem social e política brasileira, 

que objetivava a defesa dos princípios democráticos; não estamos diante de uma problemática 

pedagógica, mas apenas diante da retirada das disciplinas consideradas subversivas ao 

 
 

69 A Lei Nº4024 de dezembro de 1961 no Art 35 §1 afirma que compete ao Conselho Federal de Educação 

indicar para todos os sistemas de ensino médio, até cinco disciplinas obrigatórias, cabendo aos Conselhos 

Estaduais completar o seu número e relacionar as de caráter optativo. Como a Filosofia figurava entre as 

disciplinas optativas, ficava a cargo dos Conselhos Estaduais integrá-la ou não aos currículos. Essa lei perdurou 

em um período de contenção política e econômica, o país vivia emergências de um novo modelo econômico e, 

viu nas empresas internacionais uma saída para os problemas. A política nacionalista e desenvolvimentista de  

um governo autoritário regia-se pelas normas de segurança nacional e fortalecia um poder central; que visava 

uma cooperação financeira para o desenvolvimento do sistema educacional que deveria se apoiar, em todos os 

níveis, em uma visão tecnicista. In.: GIOTTO, Joce Mary Mello. A Filosofia no Ensino Médio e as interfaces da 

Legislação. In.: RIBAS, Maria Alice Coelho; MELLER, Marisa Carpes et. al. (org). Filosofia e Ensino: A 

Filosofia na escola. Ijuí: Unijui, 2005. 



100  

controle social e inserção de outras que preparem o estudante para ingressar em um 

determinado tipo de sociedade (GELAMO, 2009). 

A problemática de se pensar o ensino de Filosofia filosoficamente ainda se faz 

necessária com um golpe ainda maior, Lei n. 5.692/7170 no período militar destituiu o ensino 

de Filosofia – e também de Sociologia – dos currículos escolares, levantando assim um 

grande debate de conscientização social. A importância do ensino de Filosofia é resgatado à 

luz da repressão empreendida pelos militares e repensados como um problema da filosofia. 

Nesse sentido, 

Há muitos anos – desde a sua retirada, no início dos anos setenta, durante os 

chamados anos de chumbo do governo militar brasileiro – luta-se para reimplantar a 

filosofia no ensino médio. Bate-se contra o escândalo teórico e político da sua 

supressão e, ao mesmo tempo, constata-se que o ensino da filosofia se estende na 

medida em que a democracia avança. Compreende-se que não há propriamente 

ofício filosófico sem sujeitos democráticos e não há como atuar no campo político, 

consolidar a democracia, quando se perde o direito de pensar (APPEL, 1999, p. 69). 

 

O ensino de Filosofia como disciplina importante para o processo formativo se 

torna centro das discussões e é problematizado com a finalidade de recuperar o seu campo de 

intervenção social que lhe fora retirado. A realidade histórica é um solo fértil para as 

discussões sobre a importância, a reintegração e a urgente efetivação da Filosofia no Ensino 

Médio. 

Gelamo (2009) faz uma retomada do ensino de Filosofia no Ensino Médio e nos 

cursos superiores, e nos colocam que os primeiros debates firmaram a importância da 

Filosofia no Ensino Médio sem referências ao ensino superior; essa falta de atenção ocasionou 

o declínio da Filosofia nessa etapa de ensino, espaço esse que ela já havia conquistado quando 

foi retirada do Ensino Médio. 

A difusão da disciplina de Filosofia nos Cursos de Graduação acabou perdendo 

espaço, justificando-se pela necessidade de apressar a formação do aluno para inseri-lo no 

mercado de trabalho e, por isso, disciplinas que, segundo essa mentalidade, não contribuem 

com a formação profissional específica são eliminadas do currículo acadêmico. Ao 

analisarmos a ideia por trás dessa supressão, a Filosofia é pensada como disciplina menos 

 

70 A Lei Nº5692 de 11 de agosto de 1971 fixa as novas diretrizes e bases da educação nacional e introduziu a 

obrigatoriedade da profissionalização valorizando o ensino tecnológico em detrimento das áreas humanas. A lei 

propõe uma relação entre educação e trabalho e, as novas disciplinas introduzidas assumem caráter obrigatório e 

formativo. As áreas humanas não se ajustam a educação profissionalizante e o caráter optativo facilitou a 

supressão definitiva da Filosofia que, perde o seu status diante da obrigatoriedade da qualificação profissional 

que exige cursos profissionalizantes para tender a necessidade de formação técnica. As propostas curriculares 

erradicam o Ensino de Filosofia por não fazer sentido na era da tecnologia. In.: GIOTTO, Joce Mary Mello. A 

Filosofia no Ensino Médio e as interfaces da Legislação. In.: RIBAS, Maria Alice Coelho; MELLER, Marisa 

Carpes et. al. (org). Filosofia e Ensino: A Filosofia na escola. Ijuí: Unijui, 2005. 



101  

necessária e ela precisa dar lugar àquelas de fundamental importância à formação técnica. 

Pois, 

 
Essa Lei introduziu no país [...] a obrigatoriedade da profissionalização em todos os 

cursos de 2º grau. Procurou conciliar o ensino acadêmico e o ensino 

profissionalizante, que se encontravam divorciados, provocando, até então, um 

dualismo no sistema do ensino médio no país (RAMA, 1987, p. 45). 

 

Imputaríamos aqui uma dupla razão a essa nova maneira de pensar o ensino de 

Filosofia, à pressa que as instituições de ensino – pública e privada – têm em formar alunos 

para obter lucro com sua formação e a pressa que os alunos têm em se formar para ingressar a 

dinâmica capitalista do mercado de trabalho. Gallo (2007) observou que não vemos mais a 

presença da Filosofia nas universidades brasileiras, a não ser em uma instituição confessional 

que se utilizam dela em seu projeto pedagógico e nas universidades públicas sua presença se 

dá quando ela está relacionada com aquela carreira. 

Conforme, o documento da SEE/PR (1994) nos aponta, a Lei n. 7.04471 alterou a 

obrigatoriedade da qualificação profissional sancionada pela Lei, de 71 e substitui pela 

preparação para o trabalho. O 2º grau se libertou da profissionalização obrigatória,  mas 

perdeu sua identidade dentro do processo educacional; o governo ao sepultar o ensino técnico 

descaracterizou com um só golpe de caneta, o conturbado ensino do 2º grau (MATTOS, 

1998). Em meio aos movimentos de lutas, contra os dispositivos referente a profissionalização 

impostos pela ditadura, altera-se as propostas curriculares dispensando a obrigatoriedade da 

educação técnica ao dar ênfase a uma formação mais geral. A qualificação para o trabalho 

substituída pela preparação para o trabalho ainda é um termo impreciso, pois mantém a 

imagem do ensino profissionalizante que agora passa a ser opcional. 

Podemos inferir que à Filosofia como disciplina o que restou foi um caráter 

instrumental ou interdisciplinar, reduzindo-se nos currículos ao espaço da transversalidade 

(GELAMO, 2009) ao reduzir a prática educativa a um aprendizado da realidade. Não há mais 

necessidade de um profissional específico para ensiná-la, pois o seu demérito a reduziu em 

 

71 . A Lei n. 7044 de 18 de outubro de 1982 referindo-se as questões de profissionalização do ensino, revoga o 

Art. 23 da Lei n. 5.692/71 que trata o ensino profissionalizante como obrigatório. Junto com a perspectiva, 

menos densa, de preparação para o trabalho vislumbrasse o ensino filosófico; configurando um tempo positivo 

ao Ensino de Filosofia com a possibilidade de reorganização do currículo. Ainda não é um momento de sólido, 

pois o Parecer Nº342/83 que admiti o Ensino de Filosofia se vê diante da negação, pela Câmara dos Deputados, 

do Projeto Lei que tornaria obrigatório essa disciplina em âmbito nacional. A proposta Curricular da Filosofia,  

de 1986, do Conselho Federal de Educação recomendará a inclusão da Filosofia que será assumida pelos Estados 

e será uma contribuição para a proposta de reintegração da disciplina no Ensino Médio. In.: GIOTTO, Joce Mary 

Mello. A Filosofia no Ensino Médio e as interfaces da Legislação. In.: RIBAS, Maria Alice Coelho; MELLER, 

Marisa Carpes et al. (org). Filosofia e Ensino: A Filosofia na escola. Ijuí: Unijui, 2005. 



102  

conhecimento de senso comum; todos são capazes de ensiná-la transversalmente. O caráter 

instrumental da Filosofia é bem claro na Lei  n. 9.394/9672, que apesar de trazer a 

possibilidade do retorno da Filosofia – e da Sociologia – ao Ensino Médio, reserva-a a um 

lugar de pura aparência. 

As escolas públicas e privadas recebem mais uma reforma curricular cheio de 

inovações pedagógicas que organizam o Ensino Médio por áreas de conhecimento73. Os temas 

reformistas se intensificaram a partir da aprovação da Lei  n. 3.178/97 que colocava a 

obrigatoriedade do ensino de Filosofia – e Sociologia – no Ensino Médio e se colocava com 

mais força no cenário do Congresso Nacional as discussões sobre a importância desse ensino. 

Segundo Tomazetti (2002): 

 
Apesar da derrota, instaurou-se positivamente um processo de reflexão sobre o 

ensino de Filosofia, suas exigências, dificuldades, forma e conteúdo. E mais, dentro 

de um contexto nacional de discussões e de novas políticas para a formação de 

professores, passou-se a discutir a formação inicial do professor de Filosofia dentro 

de um curso que, mesmo sendo de licenciatura, muitas vezes enfatizava a formação 

para a pesquisa, em detrimento da preparação para a docência (TOMAZETTI, 2002, 

p. 70). 

 

Em harmonia com esse debate público, surgiu diversos fóruns e simpósios74 que 

objetivavam ampliar ainda mais esse debate, trazendo à luz de uma problemática filosófica 

não apenas o ensino de Filosofia nas Universidades, mas também nos próprios cursos de 

Filosofia. Os Parâmetro Curriculares Nacionais (PCN), de1999 e Orientações Curriculares 

Nacionais (OCN), de2008 colocaram algumas reflexões em torno do problema, sinalizaram e 

 

72 A Lei n. 9.394 de dezembro de 1996 representa a última reforma educacional e uma das recomendações mais 

recentes a reintrodução da Filosofia nos currículos do Ensino Médio, no seu Art. 36 §1º item III, que coloca o 

domínio da Filosofia – e da sociologia – como necessário ao exercício da cidadania. Proporcionar o 

conhecimento filosófico é significativo e deve ser levado a sério pelos centros de ensino, como possiblidade de 

penetrar na natureza da realidade e na significação de seus códigos. Essa reflexão constrói pontos de referências 

que permite ao sujeito em formação tomar consciência de seu papel nas transformações sociais e políticas. In.: 

GIOTTO, Joce Mary Mello. A Filosofia no Ensino Médio e as interfaces da Legislação. In.: RIBAS, Maria Alice 

Coelho; MELLER, Marisa Carpes et. al. (org). Filosofia e Ensino: A Filosofia na escola. Ijuí: Unijui, 2005. 
73 Os documento dessa última reforma apresenta três áreas de conhecimento a serem contempladas no Ensino 

Médio: 1-Linguagnes e Códigos e suas tecnologias; 2-Ciências da Natureza e Matemática e suas tecnologias; 3- 

Ciências Humanas e suas tecnologias. Tais áreas se justificam por compartilharem objetos de estudo comum que 

se inter-relacionam e se desenvolvem numa perspectiva de interdisciplinaridade. As áreas de conhecimento 

abordando um mesma tema, não anula a outra área mas se relaciona com ela para que o aluno não receba uma 

visão fragmentada, mas unitária do conhecimento. Esse processo tem como objetivo alcançar a 

transdiciplinaridade, uma relação entre as áreas de conhecimento das quais decorrem as competências e 

habilidades a serem desenvolvidas. In.: GIOTTO, Joce Mary Mello. A Filosofia no Ensino Médio e as interfaces 

da Legislação. In.: RIBAS, Maria Alice Coelho; MELLER, Marisa Carpes et. al. (org). Filosofia e Ensino: A 

Filosofia na escola. Ijuí: Unijui, 2005. 
74 I Congresso Internacional de Filosofia com Crianças e Jovens (1999) em Brasília; Congresso Brasileiro de 

Professores de Filosofia (2000) em Piracicaba; Simpósio sobre o Ensino da Filosofia da Região Sudeste (2002) 

em Piracicaba; Fórum Sul de Ensino da Filosofia40 (de 2001 a 2008) em Passo Fundo, Ijuí, Curitiba, São 

Leopoldo, Santa Maria e Londrina; Fórum Centro-Oeste sobre Ensino e Pesquisa em Filosofia (2001, 2002, 

2003, 2004) em Brasília, Goiânia e Palmas; Fórum Norte de Ensino da Filosofia (2004) em Belém do Pará. 



103  

sistematizaram historicamente o modo como a Filosofia se constituiu. A identidade da 

Filosofia foi atrelada a um posicionamento político específico que objetivava uma formação e 

atuação técnica, bem diferente daquela realidade que ela produz. 

A não obstante a tudo que já trabalhamos até aqui, a Lei n. 13.415/201775, que põe 

a nova reforma do Ensino Médio, levam-nos a refletir o direito à educação dos cidadãos da 

“Pátria Educadora”. Quando o Ensino Médio passou a fazer parte da educação básica ele se 

tornou um direito de todo cidadão, sua expansão atingiu o ponto mais alto, em 2009, quando 

se tornou uma etapa de conclusão obrigatória, porém o ensino ainda estava envolto em 

questões políticas, econômicas e sociais. Essa visão que perdura até os nossos nos coloca 

diante de uma lei que opõe ainda mais o ensino profissionalizante e o ensino propedêutico. O 

conhecimento se torna limitado diante de uma visão utilitarista que se potencializa e 

negligência o aspecto da formação humana. 

Neste sentido, se pensarmos o campo da educação a luz do pensamento de 

Deleuze e Guattari a partir dos deslocamentos conceituais operacionado por Gallo, veremos 

que as normativas que tramitam como projetos políticos representam um modelo educacional 

que foi combatido nas instâncias micropolíticas. É desse movimento da história e dos seus 

acontecimentos que surge a importância uma educação resistente às intenções de controle e 

que reoriente o ensino – sobretudo, a disciplina de Filosofia – na busca e uma formação que 

contribua com a criatividade do pensamento. 

A definição de Filosofia deleuze-guattariana como arte de criar conceitos, se  

perde em meio a destreza e habilidade de realizar uma prática necessária para o 

desenvolvimento no interior do capitalismo. Os problemas sociais que trouxeram à luz a 

reflexão sobre o ensino de Filosofia fizeram com que as perguntas feitas ligam-se diretamente 

a alguns pressupostos para ser dada as respostas. Nessa situação, os pressupostos que dão base 

 

75 Lei n. 13.415 de Fevereiro de 2017 representa a nova Reforma do Ensino Médio e divide o currículo em duas 

partes, uma que será comum a todos os estudantes e a outra voltada aos itinerários formativos. – linguagens e 

suas tecnologias, matemática e suas tecnologias, ciências da natureza e suas tecnologias e ciências humanas e 

sócias e suas tecnologias que serão definidos por uma Base Nacional Comum Curricular-BNCC. O Ensino de 

Língua português será obrigatório nos 03 anos, como também a língua inglesa podendo ser ofertado outras 

Línguas estrangeiras em caráter optativo; educação física, arte sociologia e filosofia serão obrigatórios, porém 

descontinuados; há uma discrepância com relação a abordagem dada a esses conteúdos e aos demais em relação 

à matemática e à língua portuguesa, abrindo uma brecha para o questionamento de que esses conteúdos podem 

ser estudados e praticados, mas não necessariamente formalmente ensinados. Por sua vez, é possível interpretar 

que tais estudos e práticas podem ser diluídos em outros conteúdos de demais áreas já formalizadas como 

disciplinas. Essa Lei reforça educação física, arte, sociologia e filosofia não só não configurem disciplinas 

formais, como seus conteúdos sejam considerado parte dos temas transversais, sendo facultado aos sistemas 

18296 de ensino o trabalho com projetos e pesquisas para a integralização curricular. In.: RAMOS, Flávia 

Regina Oliveira; HEINSFELD, Bruna Damiana de Sá Sólon. Reforma do Ensino Médio de 2017 (Lei n. 

13.415/2017): um estímulo à visão utilitarista do conhecimento. Disponível: 

https://educere.bruc.com.br/arquivo/pdf2017/24107_11975.pdf - Pesquisado: 29/06/2020 ás 15hs55m. 



104  

ao saber filosófico são conhecidos, para podermos propor as transformações necessárias do 

saber teórico ligados à imagem do pensamento. 

O ensino de Filosofia, no Brasil, está voltado para uma Educação Maior, 

sobretudo quando se opta ou se legisla politicamente sobre esse ensino para que se atendam 

determinadas intenções. As várias mudanças na LDB se justificam pela necessidade de 

forçarem o ensino a atender determinados interesses ou cumprir necessidades específicas. No 

contexto de uma Educação Maior temos uma Filosofia deslocada da realidade, por isso, ela 

precisa atender um ensino catequético, ou erudito ou exercício de cidadania (GALLO, 2012). 

Em Deleuze e Guattari (1995, 1996, 1997) encontramos uma trilha para 

refletirmos sobre o pensamento filosófico, para que possamos aprofundar o ensino de 

Filosofia ainda mais como uma problematização filosófica. Gallo (2008) buscou: “demonstrar 

a fecundidade do pensamento de Deleuze para nos fazer pensar a educação, para nos permitir 

pensar, de novo, a educação” (GALLO, 2008, p. 53), através do exercício de pensar feito por 

deslocamentos76. Os pressupostos de uma Educação Maior, determinados pelas políticas 

educacionais, rejeitam a presença de uma Filosofia criativa, que se coloca aquém e além de 

uma Educação Maior. 

Na busca de um entendimento do funcionamento da Filosofia Maior, Deleuze 

(2006) usa as imagens dogmáticas do pensamento e elenca oitos postulados do pensamento e, 

afirma que a utilização destes se levanta como Filosofia Maior, pois se une a pensamentos 

majoritários, caracterizam a imagem do pensamento como ortodoxa, dogmática, pré- 

filosófica, natural e moral. Os postulados do pensamento, criticados por Deleuze em 

Diferença e Repetição, nos possibilitaram um deslocamento para compreendermos uma 

Filosofia Maior e elaborarmos propostas de fuga para que não sejamos controlados pela 

dominação dogmática. Delinear o espaço dessa Filosofia, nos dão possibilidades de pensar 

uma Filosofia Menor e inseri-la no ensino de Filosofia. 

No postulado da cogitatio universalis, Deleuze analisou a naturalidade e a 

universalidade do pensamento humano, isto é, uma predisposição de não apenas pensar, mas 

pensar bem. Pensamos por meio de pressupostos implícitos que não examinaram os conceitos, 

partimos do princípio que todo mundo sabe isto, ou que não pode negar algo. O filósofo seria 

guiado pela naturalidade do exercício do pensamento e, assim caminharia em direção à 

 
 

76 Operar por “deslocamento” foi a forma escolhida por Gallo (ano) para aproximar o pensamento deleuzeano a 

algumas questões da educação. Para Gallo (2008) seria “Tomar conceitos de Deleuze e deslocá-los para o 

campo, para o plano da imanência, que é a educação. Ou, em outras palavras, desterritorializar conceitos da obra 

de Deleuze e Guattari para reteritorializá-los no campo da educação” (GALLO, 2008, p. 53-54). 



105  

verdade. Essa imagem pré-filosófica do pensar não questiona o universalmente aceito – que 

todo homem pensa, que todos sabem o que é pensar, sabem o que é importante ser pensado. 

Nietzsche (2005) apontou que os pressupostos mais gerais da Filosofia trazem um 

problema essencialmente moral, pois julgamos baseados no bem e na verdade, acreditando 

que só o bem pode unir o pensamento aquilo que é verdadeiro. Para fugir desse postulado, a 

Filosofia deve combater o dogmatismo a partir de uma crítica radical as imagens que 

determinam o pensamento (DELEUZE, 2006). Questionando o universalmente aceito, 

extraído do senso comum, levantamos uma atitude de resistência para encontrar outro começo 

isento de pressupostos, pois se não nos propusermos a escapar desse pressuposto também não 

poderemos considerar outra forma de pensar. 

No segundo postulado, o ideal do senso comum, temos que todos sabem que o 

homem pensa por meio de algo impactante. Ironizando o pressuposto que todos os homens 

pensam como um exercício natural, Deleuze afirmou que supor o pensamento como parte da 

natureza humana dá ao homem a possibilidade de encontrar a verdade e uma relação natural 

com ela. O pensamento aqui seria uma recognição que tem o bom senso e o senso comum 

como constituintes da opinião, isto é, um pressuposto dogmático. O fazer filosófico não é um 

exercício de senso comum, não problematiza o direito ao pensamento como condição natural, 

mas seu questionamento incide sobre a falta de lógica, de método e rigor que possibilita a 

argumentação alcançar aquilo que é verdadeiro. Assim, a Filosofia organizam pressupostos 

que legitimam como pensamos e como devemos pensar (DELEUZE, 2006). 

O terceiro postulado, o modelo da recognição, é deplorável para a Filosofia, pois 

ele não permite que ela realiza o seu projeto de rompimento com a doxa, ela recusa toda doxa 

particular, pois através da imagem do pensamento, ela se universaliza quando faz abstração 

dos conteúdos empíricos. Esse modelo de postulado fixa o bom uso do senso comum e faz 

com que o pensamento confunda seus interesses e os fixe em um direito inalienável. 

Deleuze evidenciou o desenvolvimento do pensar relacionando-o ao 

conhecer/(re)conhecer partindo do pressuposto universal que todos pensam. Esse postulado é 

definido pela atividade das faculdades concordantes em relação a um objeto (DELEUZE, 

2006). A confluência das faculdades traz o reconhecimento do objeto como resultado da 

concordância entre elas, a recognição preserva o essencial como pressuposto e recorre a eles 

para solucionar os questionamentos. Com esse pressuposto se reconhece o que seria 

importante e necessário pensar para alcançar o ideal do pensamento. A recognição seria a 



106  

representação que pressupõe a identidade, porque a correspondência entre o objeto e o seu 

conceito. 

No quarto postulado77, sobre o elemento da representação, o objeto é a 

representação. Deleuze (2006) diz que no mundo da representação a identidade do conceito 

consiste na recognição e determiná-lo é reencontrá-lo, nesse mundo impotente e 

representativo é impossível pensar a diferença e a repetição para si. Nesse mundo de 

percepções algumas bastam para determinar a realidade e há outras que obrigam o 

pensamento ao exame, como uma violência ao pensamento, uma estranheza ou inimizade que 

retira o pensamento do seu lugar natural. 

Segundo Gelamo (2009), “a representação não permite ao pensamento diferenciar-

se de seus pressupostos” (GELAMO, 2009, p. 91), sendo o único modo de diferenciação 

possível a relação do mesmo e do semelhante. O pensamento representativo representaria 

vários conceitos diferentes apenas em graus e não em natureza, dessa forma, a contribuição da 

representação estaria apenas nos pressupostos que se mantêm sempre os mesmos alterando-se 

entre o que é análogo e o que é oposto, não garantindo a diferença do pensamento e, 

transformando a diferença em um erro. 

O que vem primeiro pensamento é o arrombamento, a violência de um encontro 

contingente com aquilo que força a pensar, esse é o momento de uma verdadeira crítica ou de 

uma verdadeira atividade criativa que destrói a imagem do pensamento e se constitui a origem 

do ato de pensar como uma experiência do próprio pensamento. O que força o pensamento é 

um encontro e não uma recognição, tudo começa na sensibilidade que força a sentir e se torna 

independente de qualquer afinidade ou predestinação; o que nos levam a considerar que 

pensar não é inato, mas é engendrado no pensamento, como o nascimento de algo que não 

existe, um ato de criar (DELEUZE, 2006). 

No quinto postulado, o negativo do erro, é abordado o erro como um problema, 

pois à imagem dogmática não se trata de opor uma outra imagem, pois a imagem reconhece o 

erro como uma adversidade do pensamento. O erro seria uma falsa recognição de onde vem a 

representação de uma falsa identidade, porque é o avesso de uma ortodoxia racional; uma 

espécie de falha do bom senso que se apresenta como um senso comum intocável. Deleuze 

(2006) diz que o erro seria o negativo que se desenvolve de modo natural no pressuposto da 

cogitatio natura universalis que, vindo da representação falsa revela-se em uma percepção 

77 O 4º postulado nos oferece os elementos conceituais necessários para pesar a Educação Maior a partir das 

percepções. Nesse contexto de uma educação majoritária só se permite uma Filosofia Maior, representativa, 

conteudista e metodológica. Aqui também encontramos as linhas de fuga que nos permitem a experiência do 

pensamento a partir da noção de encontro, que força o pensar como algo que violenta o pensamento. 



107  

falha. Cartésio (1999) desenvolveu esse problema quando falou das falsas percepções, assim, 

o erro não viria de dentro do pensamento, mas provocado por algo externo a ele; o que causa 

uma conexão negativa no pensamento que é motivado pela falha da percepção. 

No sexto postulado, o privilégio da designação, é utilizado para explicar o erro 

diante da designação, para isso, Deleuze faz uso metafórico da figura de um professor que 

solicite a um aluno que faça um trabalho, uma tarefa onde só será possível imprecisões, 

observações sem importância falta de sentido (DELEUZE, 2006). No entanto, não há erro no 

resultado alcançado, pois a Filosofia atribui um valor verdadeiro a proposição, o sentido 

encontra na recognição da proposição sua verdade e o seu erro. Para Deleuze (2006), 

 
Remetendo o verdadeiro e o falso à relação de designação na proposição, dá-se um 

sexto postulado, da própria proposição ou da designação, que recolhe os precedentes 

e se encadeia com eles (a relação de designação é somente a forma lógica da 

recognição) (DELEUZE, 2006, p. 199-200). 

 
Nesse postulado a verdade e a falsidade se reduzem a proposição e a sua relação 

extraproposicional, verdade e falsidade estariam na adequação da coisa a proposição; a 

verdade é um resultado empírico entre a designação e o designado. Ao pensarmos a partir da 

imagem dogmática do pensamento, o problema é dado antecipadamente e a resposta se acha 

entre as múltiplas possibilidades de solução; quando essa solução é dada o problema perde  

sua força e desaparece, tornando o pensar uma busca de soluções e não uma colocação dos 

problemas. 

No sétimo postulado, a modalidade das soluções, afirmou Deleuze (2006), que: 

 
 

Fazem-nos acreditar, ao mesmo tempo, que os problemas são dados já prontos e que 

eles desaparecem nas respostas ou na solução; sob este duplo aspecto, eles seriam, 

de início, nada mais que fantasmas. Fazem-nos acreditar que a atividade de pensar, e 

também o verdadeiro e o falso em relação a esta atividade, só começam com a 

procura de soluções, só concernem às soluções (DELEUZE, 2006, p. 205). 

 

Esta crença relaciona-se com outros postulados que tem exemplos infantis 

estruturados como modelos, os problemas nos são impostos por uma autoridade para que 

possamos dar a solução como resultado; um interesse latente em manter o sujeito infantil 

convidando-o apenas a dar soluções que o consola ou o distrai, sendo enganado a descobrir 

uma resposta. Esta imagem: “se reencontra igualmente nos testes, nas instruções 

governamentais” (DELEUZE, 2006, p. 206) e se concretiza no desenvolvimento pedagógico 

das competências e habilidades que julgam o que seja elevado no pensamento. Se partirmos 

do princípio que os problemas não são dados, mas engendrados num campo simbólico que lhe 



108  

são próprios, o contrário a isso seria um falso problema que desaparece ao final da formação 

do saber – cidadão e profissional. 

A questão está em não permitir a formulação dos problemas como uma atividade 

do próprio pensamento e no impedimento do ato de pensar como colocação de problemas que 

afetam o pensamento. A Filosofia é devedora de uma atitude comum que é utilizada como 

resposta para as perguntas difíceis, deslocando a atenção do que foi perguntado e colocado 

como um problema real. Quando não conseguimos responder a uma pergunta, usamos meios 

para invalidar aquilo que nos foi perguntado, reordenamos a problematização inicial, 

adequando-a as respostas já dadas. Tornamo-nos prisioneiros das questões já formuladas, 

porque nos tiraram a possibilidade das perguntas, “o direitos de as colocarmos da forma como 

experimentamos, do modo como somos afetados pelos problemas” (GELAMO, 2009, p. 93). 

Inverter a ordem entre a questão e a resposta é o que torna essa imagem ainda 

mais problemática, os problemas são postos em razão da possibilidade de suas possíveis 

respostas, Kohan (2003) analisou que: 

A imagem dogmática apenas consegue construir as interrogações que as possíveis 

respostas permitem suscitar. Sob esta imagem, só se pergunta o que se pode 

responder. Considera-se que pensar tem a ver com encontrar soluções – já 

prefiguradas – aos problemas colocados em função de tais soluções e que os 

problemas desaparecem com suas soluções. Assim, se situa o problema como 

obstáculo e não como produtor de sentido e de verdade no pensamento (KOHAN, 

2003, p. 222). 

 

Nesse postulado os problemas e as soluções assumem a mesma natureza, a 

diferença está apenas no modo de serem enunciados – interrogativo, explicativo ou 

proposicional. Os problemas e as soluções, apesar da relação intrínseca, não podem ter a 

mesma natureza, a solução busca sentido no problema; enquanto esses tem caráter universal, 

as soluções têm um aspecto particular de resolver os problemas, evitando que as resoluções 

assumam um caráter abstrato. 

Quando o problema é posto as resoluções são reelaboradas, eles não desaparecem 

nas soluções, mas se mantêm diferentes no movimento das novas soluções. Porém, isso só se 

tornará possível quando os problemas não forem dados, mas inventados e reinventados na 

dinâmica da problematização, eles serão sempre insistentes, na medida em que as soluções 

fizerem força contrária. Os problemas desestabilizam as respostas, movimentando-as e 

impossibilitando que se configurem como abstrações universais. Na filosofia deleuzeana, 

podemos pensar os problemas ligados aos signos problemáticos, pois são eles que violentam o 

pensamento (GELAMO, 2009) forçando a experiência do pensar. 



109  

No último postulado, o resultado do saber é pensada a relação do problema, do 

saber e do aprender, que se diferem quando se pensa na relação entre o problema e o aprender 

ou entre o problema e o saber. Na relação entre o problema e o aprender, a afecção pelos 

signos determinam o enunciado do problema, já na relação entre o problema e o saber, esse é 

determinado por uma regra/método que colocam as soluções deles expostos, manifestando um 

senso comum ou uma Cogitatio Natura do pensador. 

A diferença entre o saber e o aprender pede uma análise do desenvolvimento 

relacional entre o problema, a aprendizagem e o saber, ao pensar na condução de um veículo, 

aquele que dirige tem habilidade para tal, não apenas um raciocínio lógico dedutivo, mas 

supõe uma complexa articulação entre a razão e o reflexo, o excesso da prática aumenta a 

destreza em conduzir o veículo; não é o bastante o saber diante do ato de dirigir, mas se deve 

aprender a dirigir. Segundo Deleuze (2006), aprender é ato subjetivo operado diante da 

objetividade de um problema. 

O saber é adquirido através da leitura, da assimilação do conteúdo informativo 

presente em um manual de condutor e para aprofundar pode-se ter acesso a uma cartilha, 

pesquisar, escrever o resultado de uma pesquisa. Ao passar por esse processo o sujeito torna- 

se alguém que sabe o que é dirigir, não significa que esse sujeito aprendeu a dirigir. Aqui o 

saber diz respeito da generalidade do conceito e aprender é: 

Conjugar pontos relevantes de nosso corpo com pontos singulares da Ideia objetiva 

para formar um campo problemático. Esta conjugação determina para nós um limiar 

de consciência ao nível do qual nossos atos reais se ajustam às nossas percepções 

das relações reais do objeto, fornecendo, assim, uma solução do problema 

(DELEUZE, 2006, p. 214). 

 
É possível inferir que a mesma forma de aprendizagem acontece com o 

pensamento, pois não há aprendizado no processo de pensar utilizando uma cartilha, como 

também não se pensa melhor fazendo uso de um manual, o método regula apenas as 

faculdades, mas não garante o sucesso do pensamento. Não existe método para se aprender a 

pensar, apenas um adestramento das faculdades. Para Deleuze (2006), 

 
Aprender é apenas o intermediário entre não saber e saber, a passagem viva de um a 

outro. [...] a aprendizagem recai, sobretudo do lado do rato no labirinto, enquanto o 

filósofo fora da caverna leva consigo apenas o resultado – o saber – para dele extrair 

os princípios transcendentais (DELEUZE, 2006, p. 215). 

 
Quando a filosofia é estabelecida através dessas imagens dogmáticas do 

pensamento ou quando se une a linhas majoritárias, ela se configura no modo maior de 



110  

filosofar e essa vinculação não permite a produção da diferença. A filosofia pode e é feita de 

um modo menor, problematizando aquilo que não se vincula ao que uma maioria 

problematiza e escapando das imagens dogmáticas do pensamento. Para Cardoso Jr.: 

Toda filosofia é ‘menor’ ou ‘minoritária’, desde que ela se desvincule das grandes 

linhas de senso comum, consideradas majoritárias, que nutrem uma opinião em 

torno de uma certa centralidade reconhecida como evidente, para uma maioria ou 

mesmo para uma minoria (CARDOSO JR., 2006, p. 19). 

 

A Filosofia Maior relaciona-se ao poder e a luta pela permanência dele, 

fundamentada historicamente no poder imóvel que teria a condição de colocar os problemas 

ao trazer as propostas de solução ditas filosóficas; sua marca é a unidade da representação, 

porque é a universalidade dos conceitos. Já a Filosofia Menor une-se às potências da variação, 

traz em si uma proposta de ir além da Filosofia Maior por meio da diferenciação, importa-se 

com a singularidade para combater as relações de poder; portanto, “a Filosofia Menor é uma 

política de resistência aos padrões instituídos do filosofar, do aprender e do ensinar” 

(GELAMO, 2009, p. 97). 

Partindo do escopo intelectual de Deleuze e Guattari, no que tange ao fazer maior 

da Filosofia; podemos inferir que, um grande número dos trabalhos sobre o ensino de 

Filosofia, estão em estreita conformidade com esse modo de filosofar, sobretudo, quando os 

problemas que surgem no debate dizem a respeito de seu ensino. Os mesmos, que ora 

debatemos, são encontrados ao longo da história da Filosofia, a importância, os conteúdos e 

os métodos não são um problema maior, mas um problema menor, há uma resistência dentro 

do ensino de Filosofia. 

A proposta deleuzo-guattariano nos permitem analisar como funcionam as 

imagens dogmáticas do pensamento, como uma tentativa de entender a problematização do 

ensino de Filosofia e, porque suas questões sempre retornam ao mesmo ponto inicial. As 

pesquisas sempre se debruçam sobre a análise da importância reduzida apenas a 

obrigatoriedade, como tentativa de buscar uma resolução. A questão sobre a importância, que 

aqui se insere, é a proposta de seguir outro caminho, problematizando o modo menor do 

ensino de Filosofia, buscando resistir às forças exercidas por uma Filosofia Maior para fugir 

dos pressupostos da razão que impendem uma experiência do pensamento. 

Pensar a proposta do ensino de Filosofia instituído no âmbito das políticas 

públicas sob a perspectiva deluzo-guattariana podemos demarcar a construção de uma 

educação majoritária engendrada na referência à cidadania e ao mundo trabalho como escopo 

dessa disciplina. Se nos remetermos ao específico das práticas pedagógicas que sinalizam a 



111  

produção de competências e habilidades, esse ensino resume-se a transmissão de informação 

que produz no educando um domínio manipulado de leitura, escrita e história que são 

entendidos como atividade reflexiva (DANELON, 2010). O cabedal de conceitos, datas e 

nomes que se tornou a Filosofia contrasta com a uma Filosofia Menor, tensional que nos 

arrancam do lugar comum e nos evocam a inquietude. 

Uma Filosofia plural e diversa distante da verdade universal e inquestionável 

lança ao aluno no desconforto e obrigando-o a criar dentro de um campo simbólico específico. 

Uma Filosofia ativa busca seu espaço numa tradição escolar que visa o domínio da 

informação, memorização e reprodução discurso instituído e legitimado. A noção de atividade 

reflexiva – que aqui podemos deslocar e entendê-la como experiência do pensamento – 

presente nos documentos oficiais é entendida como uma digressão dessa concepção que 

oferece o ensino de Filosofia multilado e que é reduzido a interdisciplinaridade. 

Um enfrentamento de natureza filosófica demarca a diferença de um ensino de 

Filosofia reflexivo, majoritário e legal daquele configurado como uma experiência do 

pensamento, minoritário e subversivo a ordem social imposta. Esse segundo não encontra 

morada nos documentos, torna o primeiro criticável e demarca o campo conceitual de nosso 

trabalho; ao confrontá-lo com o específico da cidadania e do mundo do trabalho, os 

documentos não registram uma argumentação sobre essa noção, mas sintetizam essas duas 

realidades como finalidade da educação normatizados na LBD. As Diretrizes Curriculares 

Nacionais colocam o tema da cidadania e do trabalho como um valor que favorecem que 

sujeito se adapte à realidade (DANELON, 2010). 

A resposta seria coerente, pois não podemos desconsiderar, que, à medida que a 

Filosofia contribui com a escrita, com a fala e com a leitura ela contribui com a cidadania. O 

problema é quando essa referência liga-se a uma educação majoritária e o ensino de Filosofia 

emerge de forma absolutamente diretiva, obrigando-o a se formatar a um compromisso 

valorativo   imposto78   Segundo   Gontijo   e   Valadão   (2004)   o   ensino   de   Filosofia foi 

 

78 A Lei n. 11.684, de junho de 2008, altera o art. 36 da Lei n. 9.394, de dezembro de 1996, que estabelece as 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional instituindo a obrigatoriedade da disciplina de Filosofia e sociologia 

nos currículos das escolas de nível médio, através do inciso IV que reza: “serão incluídas a Filosofia e a 

Sociologia como disciplinas obrigatórias em todas as séries do ensino médio.” Conforme vimos, a Lei n. 11.684 

institui o formato disciplinar para o ensino de Filosofia. Esse formato deve se constituir num objeto de análise 

bastante interessante para os pesquisadores do ensino de Filosofia, particularmente numa reflexão que versa 

sobre a teoria do currículo em sua configuração disciplinar. Não há espaço para fazermos essa reflexão neste 

texto, mas, não obstante, isso sinalizamos algumas ideias sobre essa temática, particularmente quanto ao 

entendimento do currículo como território de exercício de verdades cuja finalidade é processar e controlar 

pessoas. Nesse viés, o currículo é um instrumento para “planejar cientificamente as atividades pedagógicas e 

controlá-los de modo a evitar que o comportamento e o pensamento do aluno se desviasse das metas e padrões 

estabelecidos”   (SILVA;  MOREIRA,   1995,   p.   7),  analogamente   poderíamos   dizer   que   competências e 



112  

perspectivado sob três aspectos: 1 - como fornecimento dos instrumentos e técnicas para 

ensinar a pensar, 2 - como instrumento de doutrinação política e ideológica e 3 - como 

instrumento de doutrinação moral; o que nos levam a pensar que as práticas pedagógicas que 

estipulam as diretrizes da Filosofia não a veem como experiência do pensamento. 

A Filosofia busca-se afastar dos pressupostos objetivos e problematizam a 

coerência da objetividade, no entanto, não consegue se libertar facilmente dos pressupostos 

subjetivos. Por exemplo, Descartes tentou escapar da objetividade da racionalidade humana 

sem conseguir esquivar do pressuposto subjetivo fundamentado no Cogito ergo sun, pensando 

sob esse prisma Deleuze (1968) afirmou que: 

[...] quando a filosofia assegura seu começo sob pressupostos implícitos ou 

subjetivos, ela pode fazer-se (jouer) de inocente, pois nada guardou, salvo, é 

verdade, o essencial, isto é, a forma desse discurso. Então ela opõe o ‘idiota’ ao 

pretensioso (pédant), Eudoxo a Epistemon, a boa vontade ao entendimento 

excessivo, o homem particular dotado tão somente de seu pensamento natural ao 

homem pervertido pelas generalidades de seu tempo. A filosofia se coloca do lado 

do idiota como um homem sem pressupostos. Mas, na verdade, Eudoxo não tem 

menos pressupostos que Epistemon; ele apenas os tem, só que sob outra forma, 

implícita ou subjetiva, ‘privada’ e não ‘pública’, sob a forma de um pensamento 

natural que permite à filosofia parecer (se donner l’air) começar e começar sem 

pressupostos (DELEUZE, 1968, p. 170). 

 

A Filosofia diz não ter pressupostos, no entanto, faz uso em sua elaboração de 

pressupostos teológicos – como tê-los alcançado ou pressupostos metodológicos – como meio 

para filosofar. Segundo Descartes (1985), o pensamento exerce-se a partir de um bom senso, 

já em Deleuze (2006) essa boa vontade ou natureza reta pela busca da verdade permanece 

como pressuposto que é denominado por ele como imagem dogmática do pensamento. Aquele 

inaugurou o problema do pensamento, porém não menos dogmático que o platonismo  

baseado na reminiscência (PLATÃO, 1985). Deleuze (2001) a partir das leituras sobre 
 

habilidades se tornam os padrões imposto pela temática curricular. As disciplinas, por sua vez, que compõem o 

currículo das escolas não desempenham um papel neutro, pois elas buscam atender a uma finalidade impostas no 

documento pela ideia de cidadania e mundo do trabalho. É, de fato, através das disciplinas que determinados 

valores, ideologias e visões de mundo são apresentados aos alunos. Por trás do currículo sempre há interesses: 

“O currículo não é um elemento inocente e neutro de transmissão desinteressada do conhecimento social. O 

currículo está implicado em relações de poder, o currículo transmite visões sociais particulares e interessadas. O 

currículo produz identidades individuais e sociais particulares” (SILVA; MOREIRA, 1995, p. 8). O 

conhecimento vinculado nas disciplinas curriculares desempenha o papel de formar pessoas, produzir 

subjetividades e solidificar identidades, formando conceitos, valores, ideologias e visão de mundo. Segundo 

Tomás Tadeu, “na escola, considerou-se os componentes curriculares como o instrumento por excelência de 

controle social que se pretendia estabelecer. Coube, assim, à escola inculcar os valores, as condutas e os hábitos 

‘adequados’.” (SILVA; MOREIRA, 1995, p. 10), os Conteúdos Básicos Curriculares (CBC), hoje substituído 

pela Base Nacional Comum Curricular (BNCC), unidos aos Projetos Políticos Pedagógicos (PPP) legitimam um 

modelo de educação que se pretende estabelecer. A partir desse pressuposto de análise do currículo, se torna 

imperativo indagar qual seria a tarefa da Filosofia como disciplina curricular, como poderia ser administrado o 

conflito entre essa intensão da Filosofia como disciplina valorativa e sua caraterística de criativa. E, como seria 

garantida uma liberdade conceitual ao poder criativo da Filosofia. Essas indagações merecem uma reflexão 

apurada e densa ao qual os estudiosos do Ensino de Filosofia devem enfrentar em suas pesquisas. 



113  

Nietzsche pôde inserir a Filosofia num processo de desmistificação, em busca de espíritos 

livres. 

A vinculação da Filosofia ao instituído político trouxe uma preocupação por 

cercear o seu papel ao ideal de bem comum, os documentos normativos apontam a real 

possibilidade política e ideológica dessa ciência e compromete aquilo que ela tem de mais 

valioso, sua liberdade conceitual. As LDBs e as DCNs que organizam a educação em torno de 

um ideal valorativo que se vinculam a determinados discursos, na medida que aponta-a como 

obrigatória e para vincular ao exercício da cidadania. Diante disso, Gontijo e Valadão (2004) 

constataram, à medida que esse ensino é obrigado a responder aos documentos oficiais, um 

sentido doutrinário; uma vez que, esses dispositivos não são neutros ou desinteressados, mas, 

ao contrário postulam os interesses do legislador. 

A Filosofia obrigada a ser institucionalizada no interior do Estado foi colocada 

como instrumento de formação para um fim determinado e, no interior de um projeto 

educacional proposto pelo Estado, na letra dos documentos oficiais, seu ensino é inserido 

numa macropolítica educacional (NIETZSCHE, 2003). Os perigos de uma educação 

institucionalizada que atendam os interesses políticos do governo não é aceito na discussão da 

Filosofia que está inserida no contexto desse governo, por isso, “a aliança do Estado com a 

Filosofia [podendo aqui ser expressa em determinações legais] não tem sentido, senão quando 

a Filosofia pode prometer ser incondicionalmente útil ao Estado” (NIETZSCHE, 2003, p. 

217). 

Não defendemos a retirada da Filosofia dos currículos educacionais nem a retirada 

do status de obrigatoriedade, mas problematizar a implicações políticas que uma educação 

institucionalizada pode trazer a esse campo de ensino; a escola não é mais um espaço neutro e 

se torna passiva diante dos documentos normatizadores de uma educação majoritária. A 

obrigatoriedade é vista a partir da importância que a Filosofia assume no âmbito de uma 

Educação Menor, vinculada aos discursos que questionam o próprio Estado, resguardado de 

qualquer forma de poder, discurso instituído, verdade universalizada. Esse seria o estatuto do 

ensino de Filosofia como projeto aberto, um rizoma, uma metamorfose conceitual praticada 

como uma experiência do pensamento que começa a ser manifestada no interior das escolas. 



114  

2.3- O ensino de Filosofia potencializado no contexto de uma Educação Menor em busca 

da experiência do pensamento 

 
Deleuze e Guattari são marcas importantes na criação conceitual que, violentam o 

pensamento e produzem deslocamentos que nos permitem produzir o novo; suas ferramentas 

nos permitem uma atividade criativa por meio dos conceitos. Partiremos desse viés para 

pensarmos o ensino de Filosofia, nutrindo-nos do deslocamento conceitual de literatura menor 

feito por Gallo (2002) para se pensar uma educação em linhas menores encontrando novas 

possiblidades de fuga na escola e na sala de aula pois, 

 
se há uma literatura menor, porque não pensarmos numa educação menor? Para 

aquém e para além de uma educação maior, aquela das políticas públicas, dos 

ministérios e secretarias, dos gabinetes, há também uma educação menor, da sala de 

aula, do cotidiano de professores e alunos. É essa educação menor, que nos permite 

sermos revolucionários, na medida em que alguma revolução ainda faz sentido na 

educação em nossos dias. A educação menor, constitui-se, assim, num 

empreendimento de militância (GALLO, p. 01, 2002). 

 

Esse deslocamento conceitual permite analisar o ensino de Filosofia, no Brasil, 

que desde a década de 90 está voltado para a grande educação (GALLO, 2012), isto é, para 

uma Educação Maior e para potencializar a resistência é necessário estudar o ensino de 

Filosofia no contexto de uma Educação Menor. A proposta de Gallo luz de Deleuze e  

Guattari é tencionar a relação entre Educação Maior e Educação Menor, no que tange o 

específico da Filosofia, ao buscar uma posição de resistência através dos aspectos singulares e 

pelas vias inventivas de uma educação sem prescrição e descentralizada dos controles estatais 

estabelecidos pelas instituições governamentais. 

A menoridade literária de Deleuze e Guattari situada não apenas contrária a uma 

expressão literária, mas em uma expressão política; que foi conjugada aos devires 

minoritários existentes no mundo. Ela será apresentada como diferença e pluralidade em 

oposição aos padrões normativos, propondo uma dobra naquilo que é fixado na natureza. 

Nesse sentido, 

a noção de minoria, com suas remissões musicais, literárias, linguísticas, mas 

também jurídicas, políticas, é bastante complexa. Minoria e maioria não se opõem 

apenas de uma maneira quantitativa. Maioria implica uma constante, de expressão 

ou de conteúdo, como um metro padrão em relação ao qual ela é avaliada. 

Suponhamos que a constante ou metro seja homem-branco-masculino-adulto- 

habitante das cidades-falante de uma língua padrão-europeu-heterossexual qualquer 

(o Ulisses de Joyce ou de Ezra Pound). É evidente que ‘o homem’ tem a maioria, 

mesmo se é menos numeroso que os mosquitos, as crianças, as mulheres, os negros, 

os camponeses, os homossexuais... etc. É porque ele aparece duas vezes, uma vez na 



115  

constante, uma vez na variável de onde se extrai a constante. A maioria supõe um 

estado de poder e de dominação, e não o contrário. Supõe o metro padrão e não o 

contrário (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 55). 

 

Por isso, o conceito menor deleuzo-guattariano, operado especialmente em Mil 

Platôs (1995, 1996, 1997) e que nos dá a ideia de uma Filosofia Menor, servirá de 

fundamento para uma estratégia de operação conceitual voltada para a educação, empreendida 

por Gallo em Deleuze e a Educação (2008). Para mostrar sua percepção em relação ao 

processo educacional. Nesse sentido, Gallo propõe uma problematização fundamentada no 

modo menor de fazer Filosofia e de se relacionar com o mundo e, a partir desse deslocamento 

possibilita uma discussão sobre o ensino de Filosofia através de uma atitude essencialmente 

filosófica; acreditando ser possível, que essa: “atitude possa ser pensada a partir do conceito 

deleuzo-guattariano” (GELAMO, 2009, p.86). 

Deleuze (2006) ao criticar o fazer maior e analisar as imagens dogmáticas, nos 

apontou a existência de dois tipos de pressupostos. O primeiro foram os objetivos – utilizados 

na ciência e na Filosofia – que serviam a lei e se ligavam àquilo que todos deveriam saber  

sem questionar, poderíamos exemplificar dizendo que a racionalidade do homem é um 

pressuposto conceitual que independe da elaboração do sujeito. O segundo foram os 

subjetivos que necessitavam uma elaboração racional para a sua conceituação, pois não são 

dados de forma explícita ao ser exemplificado através do Eu penso cartesiano que pede uma 

elaboração do pensamento. 

De início já poderíamos opor a Educação Menor resistente as políticas impostas e 

que encontra nas trincheiras das salas de aulas o espaço favorável de traçar estratégias de 

militância que problematize uma política educacional, a uma Educação Maior produzido na 

macropolítica dos gabinetes e dos documentos que determinam o ensino como uma grande 

máquina de controle social que produz indivíduos em série. Na Educação Maior, um ensino 

pressupõe uma aprendizagem – o que hoje chamaríamos de competência e habilidade – que 

no contexto menor ela escapa de qualquer controle, isto é, aprender já é um ato de resistência 

que escapa a qualquer controle. 

Para elaborar o conceito de Educação menor, a partir dos franceses, Gallo 

deslocou para o campo educacional três características da literatura menor – 

Desterritorialização79  da  língua,  Ramificação80  política  e  Agenciamento  –  que  levarão  o 

 
79 O conceito de Literatura menor deslocado aponta a noção de desterritorialização para uma possível Educação 

Menor. Desterritorializar é opor resistência, é produzir diferença, é um escape para que a educação possa se 

afastar do controle e produzir novas possibilidades e desterritorializar a educação maior. Se a educação é um ato 

político, a educação menor é mais clara por se configurar como um ato de revolta e resistência que conecta as 



116  

processo educacional a um desarranjo. Deslocar esse conceito para operar uma noção de 

Educação de Menor, pensando, sobretudo o modelo de educação que temos, no Brasil, é 

empreender uma busca comprometida com a transformação e singularização da educação que 

encontra seu sentido num devir minoritário. 

Se toda língua pertence a um território físico, a uma tradição e a uma cultura, ela 

se torna imanente a uma realidade. À medida que ela escapa e subverte essa realidade forçada 

ela desintegra a tradição e se torna menor possibilitando através de suas linhas de fuga novos 

encontros que permitem novos agenciamentos. Territorializar é estabelecer um espaço do 

sujeito e desterritorializar é uma desobediência a um padrão ao estabelecer um fluxo de 

entrada e saída em outro território. Essa noção nos processos educativos acontecem quando se 

questionam as políticas normativas que programam uma Educação Maior através da qual se 

determina um projeto pedagógico que produz um cidadão específico para um modelo de 

sociedade específica. 

A educação a partir de um devir menor propõe um mundo de possibilidades e 

multiplicidades que buscam suscitar acontecimentos que forçam a diferença, para tornar 

possível a experimentação das linhas de fuga de um sistema instituído e burocrático, e a 

romper com as imagens dogmáticas da instituição escolar (GALLO, 2007). As 

multiplicidades rizomáticas denunciam as falsas multiplicidades produzidas no interior das 

sociedades modernas em busca de uma desterritorialização (DELEUZE; GUATTARI, 1995), 

que na sala de aula será entendido como experimentação que habita nas brechas históricas de 

uma Educação Maior. 

Uma Educação Menor não se faz exterior a Educação Maior, mas no seu interior 

produzindo resistência, porque ela pode criar novas formas de experiência no interior dos 

espaços educativos majoritários (GALLO, 2002). As táticas minoritárias buscam impedir a 

produção, instauração e concretização de uma Educação maior planejada e pensada para a 

sociedade. Não sendo possível pensar uma sem a outra, estando no ambiente majoritário o 
 

individualidades produzindo agenciamentos que nos permitem reformular as teorias representativas no interior 

de um contexto social e pontecializam os efeitos de militância. As desterritorializações das diretrizes que 

fundamentam a Educação Maior produz uma prática micropolítica que se realiza nas fissuras de um contexto 

majoritário e oferece resistências, potencializando os efeitos das novas multiplicidades. Para aprofundar no 

assunto sugiro a leitura DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Felix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de 

Janeiro: 34, 1995. v.1. 
80 Para Deleuze e Guatarri (1995) afirmam que o rizoma possui haste subterrânea de raízes radículas. Essas 

plantas podem ser rizomáticas e suas formas são diversas, desde suas extensões superficiais ramificadas até suas 

concreções em bulbos e tubérculos. Possui como características os princípios de conexão e heterogeneidade, 

princípio de multiplicidade, princípio de ruptura, princípio de cartografia e de decalcomania. Sem suma o rizoma 

possui formas diversas, conectando-se em cadeias em cadeias semióticas de diferentes naturezas proliferando 

diversas variações. Para aprofundar no assunto sugiro a leitura DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Felix. Mil 

platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de Janeiro: 34, 1995. v.1. 



117  

importante é criar fissuras no sistema para que a Educação Menor faça fluxo ao promover 

formas e práticas diferentes de ensino, que permitam formas de vida e experiências singulares. 

A ramificação política não diz que a Educação Menor é de conteúdo político, mas 

que sua natureza é essencialmente política, na medida em que se opõe a um modelo não 

político, que desconectada os elos para se territorializar no sistema forçadamente a qualquer 

preço. Se uma literatura menor é política por seu ato revolucionário, ela se torna um desafio a 

todo sistema macropolítico quando se ver diante das ações minoritárias que permeiam a 

realidade micropolítica. 

Educação Menor é rizomática, na medida que não se fixa aos modelos definidos, 

não aceitam imposições de soluções e não procuram unificar os saberes; mas ao contrário 

buscam conexões que se renovem. Ela não está preocupada em instaurar falsas totalidades, 

por isso, não se interessa em criar modelos, propor caminhos ou criar soluções; mas deseja 

fazer rizoma, viabilizar conexões e permitir conexões novas. Essa proposta mantém projetos 

abertos, uma vez que: “um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no meio, 

entre as coisas” (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 37). 

Desse modo, o fazer menor não se vincula ao quantitativo de sujeitos que fazem 

parte desse pensamento, mas se refere à posição tomada diante dos problemas. Se Maior e 

Menor não se refere aos aspectos qualitativos ou quantitativos, mas ao desempenho na 

utilização que se faz da Filosofia; é possível ser uma minoria e ainda se vincular a uma 

Filosofia Maior ou ao contrário, ser uma maioria fazendo uso de uma Filosofia Menor. A 

diferença entre: “Filosofia Maior e Filosofia Menor é o modo como cada uma se relaciona 

com o fazer filosófico” (GELAMO, 2009, p. 97), enquanto uma é um aparelho do Estado a 

outra é uma máquina de guerra produzindo: 

as multiplicidades [que] são a própria realidade, e não supõem nenhuma unidade, 

não entram em nenhuma totalidade e tampouco remetem a um sujeito. As 

subjetivações, as totalizações, as unificações são, ao contrário, processos que se 

produzem e aparecem nas multiplicidades. Os princípios característicos das 

multiplicidades concernem a seus elementos, que são singularidades; a suas 

relações, que são devires; a seus acontecimentos, que são hecceidades (quer dizer, 

individuações sem sujeito); a seus espaços-tempos, que são espaços e tempos livres; 

a seu modelo de realização, que é o rizoma (por oposição ao modelo da árvore); a 

seu plano de composição, que constitui platôs (zonas de intensidade contínua); ao 

vetores que as atravessam, e que constituem territórios e graus de 

desterritorialização (Idem, p. 8). 

 

Se uma literatura menor é expressão de uma coletividade, na medida que os 

agenciamentos são coletivos; mesmo que só um escreva ele só foi identificado como parte do 

todo, a Educação Menor, que se conecta e interconecta rizomatiacamente gerando novas 



118  

multiplicidades e desenvolvendo devires, assume também um valor coletivo, ao deixar de 

pertencer a um sujeito, para ser da comunidade. Não há possibilidade para atos solitários, uma 

vez que, toda singularização será singularização coletiva e o sujeito que atua na educação atua 

para si e para outros, de modo que seu fazer implica em muitos indivíduos. 

De acordo com Gallo (2012), a Educação Menor é uma ação militante que 

acontece em surdina no espaço da sala de aula, ao produzir algo que escape as grandes 

políticas. Se pensarmos uma Educação Menor atrelada a disciplina de Filosofia em busca de 

uma Filosofia Menor, faríamos despontar um espaço alternativo de educação contrário 

aqueles previstos nos dispositivos de disciplina e controle que por vezes tentaram minar a 

Filosofia nas escolas, traçando linhas de fugas que nos permitem problematizar a realidade. 

O viés histórico que nos permitiu chegar até aqui, vislumbrou um ensino de 

Filosofia com presença definida, com presença indefinida e com ausência definida – pensando 

hoje nesse ensino estando como obrigatório e sua ausência enquanto ensino curricular é bem 

definida nos documentos, na medida em que controlam e manipulam a sua finalidade – nos 

mostrou o quanto ela tem sido alvo dos poderes estabelecidos. Kohan (2009) afirmou que só 

há oposição entre Filosofia e política e essa sendo arredia aos poderes instituídos acabou 

sendo institucionalizada, para compor os aparelhos de controle do Estado. Esse é um 

problema aberto que demanda posição entre reproduzir os saberes ou favorecer a experiência 

do pensamento, pois: 

As próprias características das escolas (enquanto localizações do Estado submetidas 

a uma estrutura de controle) fazem com que os professores tenham que cumprir, 

simultaneamente, a dupla tarefa de mestres e de funcionários do Estado. Por um 

lado, abrem ao mundo do saber e, por outro, abonam saberes, tentam despertar a 

paixão por conhecer e, ao mesmo tempo, certificam certos  conhecimentos 

adquiridos pelos alunos. A filosofia, desde sua origem, situou- se incomodamente 

nesse lugar (CERLETTI, 2009, p. 39). 

 

Buscando uma linha de fuga pensamos o ensino de Filosofia mirando a noção de 

menor que rearticula a esfera política e o sujeito no mundo como proposta criadora que 

arranca o pensamento da inércia, instaurando um espaço de criação conceitual (DELEUZE; 

GUATTARI, 1997) e a noção de devir minoritário como uma ação política na seara da 

criação de direitos que modifica a própria potência da lei reelaborando suas expectativas 

fazendo existir o que não tem legitimidade (LAPOUJADE, 2015). Uma Filosofia Menor 

exige entender a importância, Refletir os temas e procurar a metodologia do Ensino de 

Filosofia (GELAMO, 2009) para que seja possível 



119  

Conquistar a língua maior para nela traçar línguas menores ainda desconhecidas. 

Servir-se da língua menor para pôr em fuga a língua maior. O autor menor é o 

estrangeiro em sua própria língua. Se é bastardo, se vive como bastardo, não é por 

um caráter misto ou mistura de línguas, mas antes por subtração e variação da sua, 

por muito ter entesado tensores em sua própria língua (DELEUZE; GUATTARI, 

1995, p. 51). 

 

Sabendo que a característica de menor não vem da carência de pesquisas ou por 

ser considerado de menor importância, pensar no problema do ensino de Filosofia não difere 

do ato de filosofar. Quando consideramos a Filosofia um problema de menor importância, as 

pesquisas sobre o seu ensino não a tornam uma Filosofia Menor; mas, é o desenvolvimento 

desse fazer filosófico articulado com a Filosofia Maior que o tornará uma Filosofia Menor tão 

maior quanto a filosofia majoritária. 

A problematização a respeito de uma Filosofia Menor, que dá início ao filosofar, 

pode apresentar um processo complexo, sobretudo, quando nos deparamos com uma reflexão 

sobre o ensino de Filosofia fundada em imagens dogmáticas do pensamento. A busca por uma 

fissura para além do controle dogmático, que nos possibilite o pensar menor é uma 

necessidade para que seja possível uma problematização real daquilo que pretendemos. A 

potencialização de uma Educação Menor que não se rende ao controle e resiste a 

institucionalização, mantém acesa a chama da revolta de processo que necessita escavar o 

presente em busca de uma ontologia do presente, isto é, uma ontologia do próprio sujeito. 

Foucault e Nietzsche ao problematizarem a realidade em que estão inseridos – o 

presente – oferecem as condições para se questionar o ensino de Filosofia no contexto de uma 

Educação Menor, desvinculada das imagens do pensamento criticadas por Deleuze. No 

complexo cenário foucaultiano além do problema da subjetividade emerge o problema da 

atualidade e do presente – esse segundo marcado pela filosofia de Kant – como tentativa de 

ultrapassar as habituais interpretações, explorando no pensamento kantiano aspectos não 

estudados como a ontologia do presente e o conceito de crítica (FOUCAULT, 1994; 2000). 

Começando a questionar o problema do presente, sua atitude filosófica permite 

uma dinâmica reflexiva como desenvolvimento de uma preocupação pela ontologia do 

presente. Foucault tem Kant como referencial por causa da analítica da verdade que propõe as 

questões que investigam as condições sobre as quais o conhecimento verdadeiro seja possível 

e da ontologia do presenteou analítica do presente pensando sobre este presente, seu 

reconhecimento e o seu sentido como possibilidade de reflexão (FOUCAULT, 1994). 

A partir do século XIX, Foucault (1994) afirmou que o método kantiano 

fundamentou muitas pesquisas filosóficas, apesar de Kant não se preocupar essencialmente 



120  

com a questão sobre a verdade, parece buscar suas condições, possibilidades e limites da 

razão. A verdade não é o centro de sua filosofia, mas a razão que possibilita uma reflexão 

sobre si e sobre o conhecimento da verdade. Para Deleuze (1976) o pensamento kantiano é: 

“Uma crítica imanente, a razão como juiz da razão, eis o princípio essencial do método 

transcendental esse método propõe determinar: 1-a verdadeira natureza dos interesses ou fins 

da razão; 2-os meios de realizar esses interesses” (DELEUZE, 1976, p. 13).A analítica da 

verdade está sedimentada nos pressupostos kantianos, que buscaram as condições do 

conhecimento para que ele seja verdadeiro e assume aspecto científico. A analítica da 

verdade, em sua dinâmica reflexiva, se fundamenta no princípio de que: “a verdade é algo que 

poder ser encontrada” (GELAMO, 2009, p. 102) e quando isso acontece ela assume um papel 

crítico, e paradigmático para o ato reflexivo. 

A verdade está na essência das coisas e o pensamento empreende uma busca por 

critérios para enunciá-la e relacioná-la com a natureza e a essência das coisas; o pensamento 

tem um modo específico de funcionar em busca de alcançar o seu interesse que é encontrar a 

verdade. A partir daqui cria-se um regime de verdade que sujeita e dita as normas ao 

pensamento, colocando o que deve, o que pode e como é pensado alguma coisa, 

proporcionando o surgimento de um lugar-comum para o debate filosófico e científico, onde 

outras formas de pensamento assumem critério de falsidade. 

Desse modo, unem-se a analítica da verdade e a análise deleuzeana sobre os 

pressupostos do pensamento. Na Filosofia de Deleuze (2006), o pensamento sedimentado 

nesses pressupostos é controverso, pois ele pode nos guiar a pseudoproblemas que já são 

formulações ligadas a respostas elaboradas que se unem as imagens do pensamento. Esses 

pseudoproblemas são formulados por uma imagem do pensamento voltada a uma busca pela 

verdade em suas respostas, isto é, são postulados que se adequam as respostas já conhecidas, 

como tentativa de encontrar um modo de representação para os problemas. Dessa maneira,  

“os pseudoproblemas servem de pressupostos para o pensar” (GELAMO, 2009, p. 103). 

É possível perceber que a educação foi pensada sob esse prisma, ela foi 

“entendida como um objeto de estudo ou conhecimento científico-tecnológico, um tipo de 

discurso que faz abstração do oral, do particular [...], para encaminhar-se à escritura do 

científico ao universal, ao geral e ao atemporal” (BÁRCENA, 2005, p. 66). Relacionando 

Filosofia e ensino de Filosofia dentro dessas discussões, a busca de uma verdade que 

garantisse o verdadeiro ensino de Filosofia possibilitou a criação de modelos que 

fundamentassem as propostas de pensar o ensino, amparados pelos resultados científico- 



121  

filosóficos; desse modo, o ensino de Filosofia também se regulou na busca de critérios 

universais; buscando encontrar a verdade em um ensino rigoroso, a Filosofia ficou entre o 

saber filosófico e o saber científico das estratégias didáticas. 

O ensino de Filosofia e o discurso sobre a educação relacionados aos critérios de 

uma analítica da verdade em Kastrup (1999) é vista como estudo das representações e 

condições subjetivas, metódicas ou da linguagem que para sustentar a representação, essas 

condições são invariáveis, universais e necessárias, como é a ciência. A busca da verdade 

dogmatizou a reflexão sobre o ensino, transformando-a em enunciados de como ensinar, quais 

temas ou ainda a obrigatoriedade de se ensinar Filosofia; perdendo de vista a necessidade de 

se escapar de uma postura científica fundada numa analítica da verdade. Foucault já havia 

colocado essa problematicidade dizendo que: 

existe na filosofia moderna e contemporânea um outro tipo de questão, um outro 

modo de interrogação crítica: é aquela que justamente se vê nascer na questão da 

Aufklärung ou no texto sobre a revolução; esta outra forma crítica coloca a questão: 

“o que é nossa atualidade? Qual é o campo atual das experiências possíveis?”. Não 

se trata aí de uma analítica da verdade, tratar-se-á do que poderia chamar uma 

ontologia do presente, uma ontologia de nós mesmos (FOUCAULT, 1994, p. 1.506). 

 

Para fugir das questões estabelecidas pela analítica da verdade e das imagens 

dogmáticas do pensamento sobre o Ensino de Filosofia é necessário questionar o próprio 

contexto em que o ensino de Filosofia está inserido, inventando um problema no seu interior 

que problematize onde ele está inserido. Questionando o ensino de Filosofia é também 

possível questionar a educação ou o modelo educacional majoritário onde ela se desenvolve, 

podendo assim fugir de uma problematização abstrata, circunscrita nas determinações legais. 

As questões que se levantam dentro de uma realidade imanente, faz o pensamento se 

desenvolver como uma ontologia do presente, tratando de: 

mostrar em que e como aquele que fala enquanto pensador, enquanto sábio, 

enquanto filósofo, faz parte, ele mesmo, desse processo e (mais que isso) como ele 

tem certo papel a desempenhar neste processo, onde ele então se encontrará, ao 

mesmo tempo, como elemento e ator (FOUCAULT, 1994, p. 1.499). 

 

A ontologia do presente ao lado da analítica da verdade foi desenvolvida 

simultaneamente em outros pensadores, mas em Foucault (1994) esse modo filosófico já é 

manifesto e se alude eu sua resposta a Caruso: 

É bem possível que eu tenha feito alguma coisa que esteja relacionada à filosofia, 

sobretudo na medida em que, ao menos desde Nietzsche, compete à filosofia a tarefa 

de diagnosticar e não mais a de procurar dizer uma verdade que seja válida para 

todos e para todos os tempos. Eu procuro diagnosticar, realizar um diagnóstico:  

dizer aquilo que nós somos hoje e o que significa hoje, dizer aquilo que nós 



122  

dizemos. Este trabalho de escavação sob os próprios pés caracteriza, desde 

Nietzsche, o pensar contemporâneo e, nesse sentido, eu posso me declarar filósofo 

(FOUCAULT, 1994, p. 634). 

 

Foucault expressa a necessidade de entender o que é o presente, em que está 

inserido, como uma atitude filosófica, buscando entender que tipo de Filosofia está 

desenvolvendo que possibilite a pensar o presente. A atitude filosófica nasce do modo como 

nos posicionamos diante dos problemas, afastando-se de uma neutralidade ou assujeitamento 

que domine o modo e o que é pensado. Ele propõe uma atitude diante do presente que se 

revela como um problema que é refletido, porém isso não é uma análise filosófica que tem um 

sujeito enunciador de problemas. 

Uma Educação Menor possibilita que os seus atores possam pensar a realidade 

sem ignorar a influência daquele que pensa no seu próprio presente como problemático e 

problematizador, tornando o pensamento crítico e imanente sem separá-lo da realidade 

problemática. Sob essa ótica poderíamos considerar a ontologia do presente relacionada ao 

próprio sujeito, 

não como uma teoria, uma doutrina, nem mesmo como um corpo permanente de 

saber que se acumula; [...] [mas] como uma atitude, um éthos, uma vida  filosófica 

ou a crítica daquilo que nós somos e, simultaneamente, análise histórica dos limites 

que nos são colocados e prova de sua ultrapassagem possível (FOUCAULT, 1994, 

p. 1.396). 

 

A ontologia do presente tem seu início em problemas que nos direcionam a 

produção da realidade, assim as questões levantadas pelo sujeito problematizador são feitas a 

partir de sua própria realidade. Uma realidade ou um tempo em que ele mesmo está imerso e 

que se tornará um problema com sentido: “se for formulado em razão de sua implicação na 

realidade problemática” (GELAMO, 2009, p. 107). Essa dinâmica da Ontologia do Presente 

não se reduz em colocar os problemas, mas transforma a realidade em sua problematização e 

detectar, na atualidade, em seu sentido sempre aberto (VILELA, 2007), a profundidade do 

problema a ela imanente. 

Segundo Vilela (2007) interrogar o presente é uma inquietação que exige um 

trabalho paciente sobre os nossos limites, essa problematização do tempo presente como 

acontecimento desponta-se como uma reflexão aberta que acolhe aquilo que já foi pensado e a 

possibilidade de problematizar aquilo que ainda não foi, abrindo-se como um campo 

indefinido de possibilidades. Trazendo a educação sob essa guisa de entendimento e 

relacioná-la ao problema do ensino de Filosofia é reelaborar um problema diagnosticado ao 

longo da história e que, se manterá aberta dado a sua importância. 



123  

Diagnosticar dá possibilidade para que o sujeito conheça o que é o presente que 

ele está inserido, no ressoar de Nietzsche, no pensamento foucaultiano, vemos o projeto de 

crítica à modernidade, em que a atitude filosófica revela-se como uma ontologia do presente 

que critica o seu tempo e o seu presente problemático; sua crítica vai de encontro aos filósofos 

que são indiferentes ao tempo que estão vivendo e aos problemas que se levantam diante 

deles. Em um aforismo, diz ele sobre a falta de problematização do presente: 

O sancta simplicitas! Em que curiosa simplificação vive o homem! Impossível se 

maravilhar o bastante, quando se abrem os olhos para esse prodígio! Como tornamos 

tudo claro, livre, leve e simples à nossa volta! Como soubemos dar a nossos 

sentimentos um passe livre para tudo que é superficial, e a nosso pensamento um 

divino desejo de saltos caprichosos e pseudoconclusões! (NIETZSCHE, 2005, p. 

29). 

 

Nietzsche fez um diagnóstico dos problemas em seu tempo presente que parecia 

estar ligado aos problemas de hoje: “a simplificação das verdades, as pseudoconclusões 

enunciadas e assimiladas por todos de forma a tornar tudo claro, livre, leve e simples” 

(GELAMO, 2009, p. 109). A inércia é um aspecto intrínseco ao homem moderno, pois ele  

não encontra nada que dê um significado a sua existência; sua segurança nada mais é que uma 

figura de verdade formada sob um pensamento moralizante. Estando à deriva nas 

simplificações o sujeito abriu mão de pensar nos problemas que implicam em sua própria 

existência, tornando-se alheio a sua própria realidade problemática. 

No deslocamento conceitual nietzschiano para os nossos dias, o sujeito insere a 

sua vontade de saber na procura de uma vida simples, a sabedoria se resume a uma busca por 

uma verdade que guie a sua existência; porém Nietzsche ao desestabilizar o pensamento sobre 

a verdade e sobre a essência das coisas, desestabiliza também a possibilidade de se encontrar  

a verdade sobre o valores de moralidade, esses valores deixam de ser fenômenos e passam ser 

apenas interpretações morais dos fenômenos (NIETZSCHE, 2005). A busca moral 

empreendida pelo homem é alienada, pois não podemos encontrar os fenômenos, mas apenas 

as interpretações deles. 

Esta crítica de Nietzsche foi estendida a toda busca da verdade, universal e 

necessária, acerca do pensamento, nós nos pomos diante de uma análise que se propõe a 

pensar a contingência do tempo sem a utilização de elementos transcendentais, sejam eles 

valorativos ou conceituais, para entender a realidade que influencia o próprio sujeito. 

A ontologia do presente, diferente da analítica da verdade, não busca refletir os 

fenômenos buscando critérios de verdade a partir de uma lógica a priori, mas possibilita 

pensar no próprio sujeito como singularidade resultante de forças ou de desejos que o envolve 



124  

– não um resultado da história, mas de um devir. Esse sujeito desenvolve uma dinâmica 

reflexiva que não se fundamenta em uma unidade/identidade com característica metafísica ou 

de uma lógica racional. Os problemas emergem a partir da sua relação com o mundo, os 

problemas a serem refletidos tem ações que influencia a transformação da realidade. 

A ontologia do presente foucaultiana pede uma tomada de atitude, um modo de se 

relacionar com a realidade, uma escolha voluntária, uma maneira de pensar e sentir 

(FOUCAULT, 1994). Essa atitude ética faz parte de uma noção filosófica que se constitui 

como um modo de existir que responde ao desejo de fazer resistência àquilo que foi instituído 

por uma ideologia de controle. Pensando com a tríade de pensadores que elencamos até aqui – 

Deleuze, Foucault e Nietzsche – o fazer filosófico não só érefletido fora das imagens 

constituídas, mas também foi pensado como uma ontologia do presente que, problematiza o 

ensino de Filosofia. 

Há uma inversão valorativa, pois: “o valor da Filosofia nesta satisfação não diz 

respeito à esfera do conhecimento, mas a esfera da vida; a vontade de existência utiliza a 

Filosofia com a finalidade de uma forma superior de existência” (NIETZSCHE, 1984, p. 34). 

Somos autônomos para pensar o presente sem sermos determinados por uma disciplina 

específica, ainda que esta seja o ensino de Filosofia, por isso, o que nos resta é tratá-lo com 

uma ontologia do presente, uma analítica do tempo que estamos inseridos e a sala de aula é o 

lugar onde a Filosofia ainda se torna presente, com seus reveses, na atualidade. Pensar o 

ensino de Filosofia nos possibilitam problematizar a imanência da sala de aula e para pensá-lo 

como uma ontologia do presente, uma Filosofia Menor, precisamos resistir e produzir novos 

modelos de problematização que funciona como estratégias de fuga aos métodos 

preestabelecidos. 

Apesar dos movimentos de militância defender a obrigatoriedade do espaço da 

Filosofia na educação, a problematização sobre o ensino de Filosofia permaneceu ao redor de 

questões abstratas, esse ensino permaneceu centrado no debate sobre a formação do homem e 

no uso crítico da razão, preocupa-se apenas em buscar entender a função ou a utilidade da 

Filosofia na educação e as possibilidades de seu exercício. Em meio aos embates políticos de 

2008 – Lei n. 11.684/08 – a Filosofia retorna como disciplina curricular nos três anos do 

Ensino Médio e apesar dessa conquista, presenciamos o abandono da Filosofia e do seu 

Ensino, uma situação paradoxal, que foi problematizada fora das imagens do pensamento de 

uma Educação Maior e inserida em uma ontologia do presente. 



125  

A recusa ou declínio do ensino de Filosofia resulta de uma problematização ainda 

sem solução que se inicia desde a má formulação dos currículos escolares até a exacerbação 

do conhecimento tecnológico e profissionalizante, como único conhecimento válido e 

possível, que não dá espaço para a permanência da Filosofia (GELAMO, 2009). A formação 

atual é acelerada e convertida unicamente a uma ideia de cidadão que necessita exercer uma 

profissão, o tempo de formação, o número de aulas, o número de disciplinas e a qualidade são 

drasticamente reduzidos, como resultado de uma nova política educacional; que tem a 

necessidade de suprimir os currículos educacionais, tirando-as que julgam ter menos 

importância, em função apenas de uma qualificação profissional. 

Na sociedade normalizada (FOUCAULT, 1993) e nos espaços de educação 

controlados a valorização se sedimenta na transmissão conteudista que dá base para o ingresso 

do sujeito no espaço tecnológico e possibilita uma vaga no mercado de trabalho em 

detrimento do desenvolvimento do pensamento. Ao refletirmos e problematizarmos o 

presente, percebemos que: 

 
Vivemos num mundo dominado por aquilo que a ideologia dominante convencionou 

designar como ‘progresso tecnológico’. Resultado da exploração física e psíquica de 

milhares de homens, mulheres e crianças, da domesticação de seus corpos e espíritos 

por um processo fragmentado desprovido de sentido, da redução de sujeitos à 

condição de objetos socioeconômicos, manipuláveis politicamente e pelas estruturas 

da organização burocrático-administrativa, o ‘progresso’ sequestra a identidade 

pessoal, a responsabilidade social, a direção política e o direito à produção da cultura 

por todos os não-dominantes (CHAUÍ, 1992, p. 56-57). 

 

O processo formativo de característica cidadã, tecnológica e trabalhista, sede 

pouco espaço para o ensino de Filosofia que, nessas poucas oportunidades, tem dificuldade de 

se encontrar e reconhecer por diversos fatores, seja pela pouca carga horária que dificulta o 

seu desenvolvimento, ou pelo pouco tempo para apreender e consolidar os conteúdos para 

relacioná-los com realidade. A reflexão almejada pela Filosofia reduz-se a algo ínfimo e ao 

dificultar essa apropriação intelectual, negando um modo de refletir a temporalidade histórica, 

se nega a formação do pensamento e impede uma reflexão crítica esperada. 

Em um tempo pouco propício ao Filosofar, não apenas a Filosofia, mas a 

educação como um todo, se restringe a uma transmissão de conteúdo, objetivando unicamente 

a acumulação conteudista como ápice da consolidação do processo formativo que culminana 

relação entre competência e habilidade. Esse processo hediondo desconsidera a formação 

atitudinal do aluno como sujeito capaz de formar um pensamento crítico sobre si e sobre o 



126  

mundo amparado por reflexões que nasceram da convergência do seu pensamento com o 

pensamento dos filósofos. 

A educação numa sociedade de controle reduziu-se a um modo superficial de 

articulação do pensamento restando apenas uma imagem distorcida do pensar, até mesmo o 

pensamento filosófico, que por determinação pedagógica ficou fechado em uma transmissão 

de “fórmulas filosóficas [...] [construídas] como modelos a serem aplicados na solução de 

qualquer questão: tal como se utiliza fórmulas matemáticas para solucionar uma equação 

cotidiana” (GELAMO, 2009, p. 114). 

Podemos dizer que o ensino de Filosofia baseado na transmissão do conhecimento 

e na avaliação dos seus atores pela capacidade de acumulação de conteúdo, reduz o ato de 

ensinar a uma transmissão de representações e aprender a uma compreensão adequada das 

aplicações, esperando apenas que sujeito possa relacionar o que foi explicado com o que se 

encontra nos atores filosóficos para repetir clara e distintamente o que foi aprendido. Nesse 

modelo o ensino se reduz a uma razão explicadora, isto é, um: 

 
Princípio de uma regressão ao infinito: a reduplicação das razões não tem jamais 

razão de se deter. O que detém a regressão e concede ao sistema seu funcionamento 

é apenas o fato de que o explicador seja o único juiz do ponto em que a explicação é 

ela mesma explicada. [...] O segredo do mestre é saber reconhecer a distância entre a 

matéria ensinada e o sujeito a instruir, também a distância entre aprender e 

compreender (RANCIÉRE, 2002, p. 12-13). 

 

O professor de Filosofia é aprisionado a essa mesma lógica explicadora quando 

traz em seu fazer docente a transmissão, pois explicando ao aluno o que conhece torna-se 

detentor do conhecimento de Filosofia e privilegia uma transmissão que perde seu caráter de 

saber Filosófico assumindo um caráter técnico, que tem como função: “ensinar a reconhecer a 

forma e o conteúdo de um determinado pensamento” (GELAMO, 2009, p. 115). Nessa 

estrutura explicadora o ensino de Filosofia foi problematizado como uma adequação entre o 

aprendido e o ensinado, o ato de aprender e de pensar filosoficamente encontra legitimidade 

na explicação como meio filosófico de formar os discentes. 

O professor de Filosofia, agora, é um explicador, pois essa lógica se ampliou na 

figura do professor consciente que tem a tarefa de transmitir conhecimento levando os seus 

alunos a uma condição de conhecedores. O ato essencial do mestre explicador equipara 

ensinar a transmitir conhecimentos, formar seria conduzir os alunos a uma progressão 

ordenada (RANCIÈRE, 2002). Mediando, o autor filosófico e o aluno, o professor rompe os 

limites entre o que foi lido e o que não foi compreendido, ao revelar o papel docente como 



127  

uma garantia de se compreender aquilo que é necessário, fundamentando o processo da 

explicação na figura do professor, um portador de maior conhecimento, que explica àquele 

que não possui. 

Esta lógica da explicação nos impõem a necessidade da: “palavra do professor 

para romper um suposto mutismo” (GELAMO, 2009, p. 116), que se instala na 

incompreensão após a leitura de uma obra filosófica. Compreender amparados na explicação é 

tarefa que cabe ao aluno, para poder reproduzi-las como exercício de sabedoria. O ensino de 

Filosofia problematiza em seu interior o ensino/aprendizagem como uma relação entre 

explicação e compreensão reduzida, a explicação de algo que não passou pela experiência e 

não é objeto do conhecimento do professor enquanto experiência; e a compreensão por parte 

do aluno seria apenas uma ação cognitiva aquém da experiência do pensamento. 

Nesse sentido, a Filosofia não modifica as experiências diárias em experiências 

significativas. A compreensão que legítima a explicação torna-a ainda mais problemática, pois 

compreender paralisa o movimento da razão e destrói a confiança em si (RANCIÈRE, 2002), 

transforma o pensamento discente em algo sem valor, uma vez que, o que se espera é 

aquisição de uma representação que adéquam aos significados produzidos relacionando aos 

consolidados pelos filósofos, isto é, o que se espera é que o aluno seja capaz de absorver uma 

certa competência que o levará a executar uma determinada habilidade. 

Para Jacques Rancière (2002), o embrutecimento ou a crença no mito da 

pedagogia, que são necessários para que compreendamos as coisas, revelam a lógica da 

explicação e coloca uma inteligência subordinada a outra. Pensar de maneira filosófica, 

partindo do acúmulo de conhecimentos, seria uma sabedoria vazia; um enrijecimento do 

filosofar que inviabiliza a experiência com uma Filosofia que fissure a relação dominante ao 

permitir que o aprendiz ressignifica seu modo de se relacionar com o mundo e com a 

Filosofia. Desse modo, é possível perceber que: 

 
é o explicador que tem a necessidade do incapaz e não o contrário, é ele quem 

constitui o incapaz como tal. Explicar alguma coisa a alguém é, a princípio, 

demonstrar-lhe que não pode compreendê-la por si só. Antes de ser o ato do 

pedagogo, a explicação é o mito da pedagogia, a parábola de um mundo dividido em 

espíritos sábios e espíritos ignorantes, espíritos maduros e imaturos, capazes e 

incapazes, inteligentes e tolos (RANCIÈRE, 2002, p.15-16). 

 

A noção de ensinar como transmissão e aprender como acúmulo de conteúdo, 

justifica a figura do explicador que separa a compreensão pela transmissão e aquilo que foi 

experimentado, por si só. O conhecimento como experiência do pensamento é modelado, ou 



128  

negado sob a égide da explicação do docente, silenciando a capacidade reflexiva do aprendiz 

dando eco a compreensão formulada pela explicação. 

Não há mais tensão, proporcionada pelo pensamento, no interior dos conflitos, 

uma vez que, há uma satisfação em calar os conflitos pela explicação. A experiência do 

pensamento que passa pelos acontecimentos dá lugar à compulsão pela informação que vem 

antes da experiência. Esse é o mal que entra no ensino de Filosofia – não há lugar para 

incertezas, ambiguidade reflexiva, falta de clareza e incerteza – força-a ser compreendida 

antes de ser experimentada ou de sermos afetados por ela. Obrigaram-na a assumir critérios de 

verdades independentes da experiência, possibilitando o mínimo uso da razão, sem dar conta 

que: 

 
A razão tem de ser pura, tem de produzir ideias claras e distintas, e a experiência é 

sempre impura, confusa, muito ligada ao tempo, à fugacidade e à mutabilidade do 

tempo, muito ligada a situações concretas, particulares, contextuais, muito ligado ao 

nosso corpo, a nossas paixões, a nossos amores e a nossos ódios. Por isso, há de se 

desconfiar da experiência quando se trata de fazer uso da razão, quando se trata de 

pensar e falar e de atuar racionalmente (LARROSA, 2004, p. 22). 

 

O conhecimento transmitido pelo explicador seria purificado por uma inteligência 

superior que conhece o mundo por sua razão, que funciona através de métodos que parte do 

simples ao complexo, do particular ao universal afastando o conhecimento inferior do aluno. 

O problema que se instala, propõe-se repensar a relação entre o conhecimento adquirido pela 

transmissão/compreensão e aquele construído pela experiência. Uma compreensão que 

determina uma aprendizagem rica de conhecimento, mas pobre de pensamento vindo da 

experiência do filosofar e débil na capacidade de atribuir sentido ao mundo. 

Toda essa relação educacional é mediada por modelos preestabelecidos a partir de 

uma ótica determinante, como se a experiência do mundo se pautasse por uma ideia abstrata 

do pensamento e não pela experiência de um problema real do aluno. Nesse sentido, o aluno 

não experimenta a diversidade problemática do mundo, mas a mediação de um pensamento 

superior, a explicação do comentador, a explicação de outro comentador e na explicação do 

professor (GELAMO, 2009). Uma repetição das leituras atribuídas pelas múltiplas mediações 

que evidenciam a desvalorização da experiência em face daquilo que é transmitido. 

A desvalorização da experiência não é algo relacionado apenas ao ensino de 

Filosofia, Benjamin (1986) em uma investigação analisou o empobrecimento da experiência 

quando as pessoas voltavam da guerra sem conseguirem falar, pobres de uma experiência 

comunicável. Segundo ele, os livros sobre o episódio da guerra não continham histórias orais, 



129  

pois essa foi uma experiência desmoralizante, uma geração viu-se desabrigada, minúscula e 

fragilizada sem poder fazer uma experiência com a sua própria realidade. 

Benjamin (1986) percebeu que a mudez dos egressos era fruto de uma experiência 

brutal, onde a guerra empobrecia a experiência das situações e a possibilidade de narrar a 

própria vida. A pobreza não está na guerra em si, mas na prática do horror que rouba do 

sujeito a capacidade de experimentar algo com sentido, em um cenário devastado perde-se a 

possibilidade de experimentar, de apropriar e dar sentido a realidade, por isso, não há 

experiência comunicável. A narração é arruinada e perde a legitimidade, possibilitando a 

mudez, pois o que foi experimentado não é digno de ser comunicado e tampouco faz com que 

o sujeito experimente a própria vida, e reconheça o seu jeito de estar no mundo. Na obra de 

Benjamim (1986), percebemos que: 

 
nossa pobreza de experiência nada mais é do que uma parte da grande pobreza que 

ganhou novamente um rosto – tão nítido e exato como o do mendigo medieval. Pois 

qual o valor de todo o nosso patrimônio cultural, se a experiência não o vincula a 

nós? A horrível mixórdia de estilos e cosmovisões do século passado nos mostrou 

tão claramente onde conduzem a simulação ou a imitação da experiência que é hoje 

em dia uma prova de honradez confessar nossa pobreza. Sim, admitirmos que essa 

pobreza de experiências não é uma pobreza particular, mas uma pobreza de toda a 

humanidade. Trata-se de uma espécie de nova barbárie (BENJAMIN, 1986, p.196). 

 

Esta pobreza da experiência aparece como um rosto da pobreza característica do 

século XX e se espalha no século XXI, não são apenas os expostos a guerra que vivem essa 

dimensão da penúria, mas toda a humanidade; não é mais uma pobreza particular, mas uma 

experiência de necessidade que se alarga como um novo tipo de barbárie, uma pobreza da 

experiência do pensamento. Não somos mais afetados por um empobrecimento originado na 

guerra, mas pelo empobrecimento da experiência do pensamento em relação ao próprio 

sujeito que não faz experiência com a vida, um empobrecimento do pensamento com 

experiência como singularidade. 

A educação deixa de ser parte do campo social e político para ingressar no 

mercado de trabalho e funcionar a sua semelhança. O currículo passa a ser um artefato social  

e cultural onde estão implicadas as relações de poder, com interesse de produzir identidades 

individuais e sociais particulares (MOREIRA E SILVA, 1999). Embora, não estejamos numa 

guerra total, não podemos desconsiderar a existência de um conflito que esfacela a população 

em torno de um ideal capitalista, quer dentro da escola, quer em um espaço social mais amplo. 

A educação é uma área contestada, uma arena política com uma ideologia oficial que expressa 

o ponto de vista de grupos dominantes (LOPES; CAPRIO, 2020). 



130  

Perde-se o valor da própria experiência quando começamos a imitá-la do outro 

que é assumida como experiência legítima e de maior valor em detrimento daquela que é feita 

por si. Nessa compreensão ecoa a lógica da explicação rancieriana, dita anteriormente, onde a 

experiência do pensamento por si é substituída pela imitação do pensar que é fundado na 

explicação de um outro (GELAMO, 2009). É análoga a imitação, a simulação da 

aprendizagem que trilha o caminho da transmissão do conhecimento no ensino de Filosofia. 

Essa imitação distância o pensamento e a vida, impossibilitando uma reflexão filosófica sobre 

o conhecimento, ao reduzir tudo a repetição do pensamento filosófico, nessa imitação o 

sujeito é alvejado em sua existência e impedido da experiência de narrar a própria vida. 

Nos nossos dias o acesso à informação não se constitui um saber experimentado, 

mas um acúmulo de informações aquém da experiência que distorcem as imagens e 

desfiguram o sentido. Ainda que esteja presente à vontade pelo conhecimento o desejo pela 

experiência é suprimido, por compulsões que se diferem das experiências e acontecimentos. 

Talvez, seja possível responder esse problema ao compreender que a razão e o modo como 

empobrecemos a experiência impossibilita que o pensamento possa acontecer. 

O ensino de Filosofia nos nossos dias assumem sua importância, que se difere da 

sua simples obrigatoriedade, quando se torna o lugar para essa reflexão. Ao subtrair a 

explicação e eliminar a poderosa presença do explicador, presentes em nosso sistema 

educacional, deixaríamos de reforçar nos alunos a crença da sua incapacidade, pois se há 

sempre alguém explicando, deve ser porque não seria possível conseguir compreender 

sozinho. A maneira como se ensina Filosofia não possibilita a pensar sobre os problemas, 

contribui apenas para o empobrecimento da experiência que valoriza um tipo transmissão de 

saber filosófico e distancia o sujeito de pensar por si. Assim, os conhecimentos tidos como 

legítimos seriam aqueles vindos pela transmissão e estabelecidos por um currículo legitimado. 

O ensino de Filosofia unido a transmissão não valoriza a experiência e se efetiva 

na transmissão de saberes abstratos, e repetição dos autores clássicos. Empobrecendo a 

experiência se enfraquece os modos de vida e o pensamento filosófico, a Filosofia, ao 

contrário de ser o lugar da resistência, acaba por contribuir com uma existência ainda mais 

empobrecida. A pobreza da experiência compreende o acúmulo do conhecimento como 

referência significativa e desencadeia a impossibilidade de experimentar a si e a própria 

realidade. O problema da experiência e dos conhecimentos problematizam as imagens 

dogmáticas do pensamento, não em ordem pedagógica, didática ou educacional, mas como 

problema filosófico que nos possibilitam repensar o mundo em que estamos inseridos. 



131  

Problematizando o mundo partindo da experiência do pensamento refletimos 

também sobre o ensino de Filosofia como lugar dessa experiência. Consideramos uma 

ontologia, que traz os problemas e as realidades, frente a uma analítica da verdade, que se 

preocupa com a busca da verdade; ao fazer uma Filosofia Menor contrária a uma Filosofia 

Maior. Retornando a Foucault podemos repensar o problema relacional que emerge dentro 

dos sistemas de ensino, pois em sua visão esse sistema é uma ritualização de fala, uma 

qualificação ou fixação de papéis daqueles que detêm o discurso, um grupo doutrinário 

constituído ou uma distribuição de saberes discursivos baseados em seus próprios poderes e 

saberes (FOUCAULT, 1996). 

Nesse mesmo ambiente encontramos o ensino de Filosofia análogo ao que o 

pensamento foucaultiano descreveu como procedimentos de sujeição ao discurso, que 

fundamenta o ensino de Filosofia em um critério de verdade que o sustenta. Ele ainda nos 

propõe a pensar: 

 
que a educação, embora seja, de direito, o instrumento graças ao qual todo 

indivíduo, em uma sociedade como a nossa, pode ter acesso a qualquer tipo de 

discursos, segue, em sua distribuição, no que permite e no que impede as linhas que 

estão marcadas pela distância, pelas oposições e lutas sociais. Todo sistema de 

educação é uma maneira política de manter ou de modificar a apropriação dos 

discursos, com os saberes e os poderes que eles trazem consigo (FOUCAULT, 1996, 

p. 44). 

 

O ensino de Filosofia também é colocado sob um regime de verdade discursiva,  

os atores desempenham seus papéis baseados em um exercício de poder, esse determinado 

regime proporciona um recorte estabelecendo o que é ensinado do depósito da sabedoria ao 

qual o professor e o sistema de ensino são guardiões. O ensino de Filosofia tem sua 

funcionalidade reduzida a proporcionar que o aluno se aproxime do discurso da Filosofia, 

apenas para que seja modelado e abandone o senso comum do pensamento em vista de modos 

superiores ancorados na tradição filosófica. Cria-se uma espécie de ritual de iniciação ao 

pensamento dito filosófico, enquadrando o discurso do alunado naquilo que seria esperado por 

esse modelo de Filosofia, o processo de ensino aprendizagem é pensado sob a transmissão, 

isto é, 

 
ensinar seria ‘passar adiante’, transmitir, tal e qual, o que anteriormente já havia sido 

pensado, ‘descoberto’, feito, cultivado e praticado por outros homens, por suas 

instituições, pela cultura etc., em suma, tudo aquilo que, nestes termos, teria 

assumido o sentido de exemplar, modelar. A aprendizagem, por seu turno, estaria 

vinculada à recognição, isto é, ao reconhecimento e à repetição do que havia sido 

ensinado, transmitido. Assim, tanto a prática do ensino quanto a prática da 



132  

aprendizagem foram associadas à reprodução e à repetição do mesmo, do igual, do 

semelhante (COSTA, 2005, p15). 

 

Aquilo que já discutimos antes nos impulsionam a repensar as questões levantadas 

em nosso pensamento em busca de um lugar para que seja possível o ensino de Filosofia no 

contexto de uma Educação Menor. Diante do que e do como ensinar Filosofia, o cuidado que 

se impõe será a prerrogativa necessária para que não nos aprisionemos novamente nas 

imagens dogmáticas do pensamento, através das afirmações comuns anteriormente 

levantadas. Para não incorremos nisso, precisamos de outro caminho, heterodoxo, 

revolucionário; que possibilita um novo ato de pensar proporcionado por um novo fazer 

filosófico. 

Ao propormos o ensino de Filosofia como um problema filosófico, partimos 

daquilo que esse registro nos possibilita a pensar, “um registro da experienciação de 

pensamentos que nos permitam fazer de nós mesmos o próprio campo de experienciação” 

(GELAMO, 2009, p. 13). Desse modo, resta-nos buscar caminhos de possibilidades para 

compreendermos o pensamento e a sua experiência dentro do ensino de Filosofia que faz 

despontar o sujeito como uma figura problemática dentro dessa realidade. 

O sujeito no pensamento ocidental figura-se como algo importante na construção 

do pensamento filosófico e a partir dele foi se formando uma noção de ensino-aprendizagem 

que direcionou o ensino da Filosofia; o sujeito precisa ser educado para conseguir alcançar a 

verdade. Quando se propõe pensar a experiência no ensino de Filosofia retornamos a essa 

figura, que é reconstruída a partir da reconfiguração do seu significado, porém corremos o 

risco de colocá-la na mesma base da explicação e da transmissão causando um 

empobrecimento da experiência. 

Resta-nos, portanto, em Deleuze e Guattari, compreender o lugar da experiência 

sem a mediação da noção de sujeito. Essa noção retirada da centralidade se torna algo 

problemático, uma vez que, ao perder a noção de identidade e de representação a experiência  

é colocada para além do cogito e não é mais compreendida dentro da noção de sujeito da 

racionalidade que interpreta a realidade a partir de seu pensamento. Sem negar uma forma de 

experiência na noção de sujeito, entendemos que esta, necessariamente estaria mediada pela 

interpretação e pela representação. Dentro dessa proposta o, 

 
próprio sujeito que é preciso explodir, dispersar em singularidades ou 

individualidades que, desta vez, aplica-se igualmente aos não-humanos, aos animais, 

aos estados de coisas, aos acontecimentos. E esta é a grande revolução liberadora 



133  

deleuziana, o empirismo radical da dispersão [...] de nossas mais ancoradas certezas 

de sermos consciências e sujeitos (SCHERER, 2005, p. 1.186). 

 

Experimentar o mundo ao invés de significá-lo, representá-lo ou interpretá-lo 

também se desponta como uma maneira de pensar a experiência em Deleuze e Guattari. 

Propondo pensar a subjetividade a noção de sujeito é posta de lado, essa ideia se constitui em 

um processo e não em adequação a uma representação. Deleuze (1990) nos apresenta o 

processo de subjetivação, como uma produção da existência que não se pode confundir com o 

sujeito, essa subjetivação não tem nada a ver com a pessoa, é uma individuação que 

caracteriza um acontecimento, de modo intensivo e não pessoal é uma dimensão que nos 

permitem ultrapassar o saber e resistir ao poder. 

A subjetividade se constitui a partir da experimentação do mundo, da experiência 

da própria imanência e não de modo abstrato. Dessa forma, “a imanência absoluta é nela 

mesma, ela não pode está em alguma coisa, não se reduz a alguma coisa, ela não depende de 

um objeto nem pertence a um sujeito” (DELEUZE, 2002, p. 13). A imanência em relação ao 

sujeito e ao objeto não está nem além, nem aquém, mas ela é a totalidade de tudo que existe; 

não como soma das coisas, nem como unidade. Ela suprimi toda realidade dualista da mesma 

forma como suprimi um entendimento pressuposto de uma consciência subjetiva atuante 

sobre a exterioridade, “pois não faz sentido a existência de uma separação” (GELAMO, 2009, 

p. 134). 

Quando a coerência da imanência deixa de ser fundamentada no sujeito ou em 

uma inteligência superior, ela entra numa perspectiva caótica, contudo, esse caos não é uma 

indeterminação, mas a ausência de uma inteligência centralizadora, organizadora e 

representativa. Por assim dizer, a imanência emerge como uma dimensão caótica. Assim, para 

entendê-la Deleuze e Guattari (1997) diz que: 

O que caracteriza o caos, com efeito, é menos a ausência de determinações do que a 

velocidade infinita com a qual elas se esboçam e se apagam: não é um movimento 

de uma a outra, mas, ao contrário, a impossibilidade de uma relação entre duas 

determinações, já que uma não aparece sem que a outra já tenha desaparecido, e que 

uma aparece como evanescente quando a outra desaparece como esboço. O caos não 

é um estado inerte e estacionário, não é uma mistura ao acaso. O caos caotiza, e 

desfaz no infinito toda consciência (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 59). 

 

O caos, segundo eles, é um lugar de afirmação. Não podemos pensar numa 

consciência ou sujeito fora dessa imanência que tenha poder de determinar a subjetivação ou 

que se ponha longe da imanência para poder pensá-la. Diferente disso, ao tencionar a 

imanência procedem os modos de subjetivação como um processo de singularidade do 



134  

mundo, tornando impossível isolar esse processo da imanência (GELAMO, 2009). O 

questionamento aqui não se dirige apenas a figura gnosiológica, mas também a concepção 

ontológica para pensá-la; um rompimento entre a noção de mundo real e mundo ideal. 

A essencialidade imutável é posta de lado dando lugar a imanência como lugar do 

pensamento, a experienciação é compreendida como um pensamento que produz a imanência 

mutável. Deleuze e Guattari (1995) perguntaram como é possível: “identificar e nomear as 

coisas, se elas perderam os estratos que as qualificavam e passaram para uma 

desterritorialização absoluta?” (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 87), o caos é pura 

imanência e não ausência de determinação. Para se pensar a imanência é necessário um plano, 

que funciona como desacelerador, que se traça sobre o caos para ser possível à experiência. 

O corte da imanência é necessário, como modo de desacelerá-la, para que o 

pensamento sobre ela seja possível. O recorte feito no caos é denominado como plano de 

imanência, dentro de uma imanência que escapa rapidamente, o plano de imanência é o 

recorte da realidade em caos para que se estabeleça a possibilidade de uma experiência do 

pensamento. Cortar significa captar uma parte de uma realidade caótica que permanece livre, 

mas além de corte (PRADO JR, 2000), o plano é exame minucioso que possibilita o ato de 

criação conceitual. Quando traçamos um plano delimitamos o caos, recortamos para 

desacelerar a realidade e captar sua intensidade, desse modo, o caos e o plano são imanentes 

um ao outro. 

Ao pensar a vida como uma imanência, Deleuze (1997) procurou pensar esse 

conceito e o ampliá-lo ao máximo, pois ao pensar a imanência o sujeito pensa a própria vida; 

para ele podemos falar da imanência como uma vida e nada mais, ela não é imanência à vida, 

mas é ela mesma uma vida. Como a vida é imanência, a imanência é imanente a sie ambas  

não são separadas, uma vez que, a vida não habita no recorte, por isso, a imanência é a 

intensidade da vida. Desse modo, para Deleuze (1997) a vida está em todo lado e os 

acontecimentos apenas atualizam; a vida indefinida não tem momentos apenas entre tempos. 

Pensar a vida exige desacelerá-la e mapeá-la para problematizar a realidade, 

possibilitando que ela se desdobre como um modo de subjetivação. Estamos criando modos 

de vida enquanto construímos a imanência como plano da experiência do pensamento 

(CARDOSO JR, 2006). O plano de imanência é lugar da subjetivação e do pensamento e, é 

nele que podemos pensar o Ensino de Filosofia, recortando e desacelerando a imanência para 

poder pensá-la. 



135  

O mapeamento conduz o acesso a imanência e através dele é possível apresentar 

uma problematicidade na qual o pensamento se desdobra. O recorte, afirmado por Deleuze e 

Guattari, precisa ter seu lugar na imanência que se dá como movimento de problematização e 

não na consciência exterior; nele o pensamento se desdobra. Podemos dizer que: “o plano de 

imanência é o não pensado, porque ainda não é pensamento, pré-filosófico porquê da suporte 

ao filosofar e pré-conceitual porque é a matéria de criação de conceitos” (GELAMO, 2009, 

p.139). 

O plano de imanência emerge antes do pensar sem se separar, porque é nele que o 

pensamento se desdobra e, é nesse plano que a experiência do pensamento será produzida. O 

plano e o pensamento pertencem à imanência, pois do contrário seria uma forma dogmática e 

abstrata, dados a priori recolhidos do exterior e o recorte apenas uma adequação à 

transcendência. Desse modo, não basta conduzir a imanência ao transcendente, quer-se que 

ela o remeta a ele e o reproduza, que ela mesma o fabrique” (DELEUZE, 1997, p. 65). 

Se o corte do plano e do pensamento for determinado pela transcendência, ela 

seria detentora da imagem do plano e do pensamento pré-elaborado antes de se relacionar  

com a imanência ou apenas uma reprodução da própria transcendência. Ao invés de um plano 

de imanência que construa a imagem do pensamento, ela seria remetida a algo já pré-realizado 

(DELEUZE, 1997). Desse modo, a interpretação da imanência a partir de planos e conceitos 

externos seriam a única possibilidade, pois: “quando se invoca a transcendência, interrompe- 

se o movimento para introduzir a interpretação em vez de experimentar” (DELEUZE, 1990, 

p. 200). Sendo assim, a imanência interpretada por aquele que pensa, coloca o pensar como 

adequação ao sujeito. 

Cada vez que se interpreta a imanência como “a” algo, produz-se uma confusão do 

plano com o conceito, de modo que o conceito se torna um universal transcendente, 

e o plano, um atributo do conceito. Assim mal entendido, o plano de imanência 

relança o transcendente (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 62). 

 

O recorte é feito na própria imanência e, não por algo que esteja fora dela ou 

anterior a ela; dizendo de outro modo, o plano é mapeado na imanência pela experimentação 

dela mesma, fazendo que a subjetivação se realize nesse plano; pois só é possível subjetivar 

na imanência. O plano de imanência é pré-filosófico traçado por meios não confiáveis e pede 

uma experimentação; podemos dizer que a Filosofia é propriamente filosófica, enquanto 

pensamento da experiência, ou, enquanto pensamento da imanência (ZOURABICHVILI, 

2005). A necessidade de experimentar e problematizar a imanência para pensá-la vem do fato 



136  

de residirmos nela, nesse processo o pensamento se dobra ao pensar as dobras que ela mesma 

produz. 

Não se pode mais pensar um sujeito a não ser que ele seja um processo ligado 

produzido pela imanência como dobra. A singularidade se origina das dobras da imanência e 

se produzem como subjetivação, a ideia de sujeito clássico se perde tornando-se inconsistente, 

o processo de subjetivação passa a ser compreendido a partir de uma subjetivação sem sujeito 

fundamentado na singularidade da imanência (GELAMO, 2009). 

Essa subjetivação são dobras originadas da problematização da imanência e não 

indica apenas o espaço humano, mas toda a singularização da imanência. Ferraz (2000) 

possibilitou compreender a singularização como o momento de solução para um problema 

que, por sua vez, está no próprio processo de experiência da imanência sem se tornar um 

outro. Deleuze e Guattari nos auxiliam na compreensão dessa diferença dentro da noção de 

imanência, como uma universal produção primária de onde tudo singulariza num processo de 

enrugamento, como um plano de dobras da imanência. 

Não se separa a dobra daquilo que foi dobrado, ambos necessitam ser entendidos 

em uma relação, onde a dobra seria a insistência da imanência de onde decorre a 

singularização; não a insistência de um EU, mas de um problema que faz a imanência se 

dobrar em soluções singulares. Essa tensão é um processo de singularização que mantém a 

dobra unida a imanência que a dobrou; quanto mais problema se insiste, mais as dobras 

emergem, isto é, “a insistência [...] é um modo de dobrar-se do problema” (GELAMO, 2009, 

p. 144). Ao pensarmos tudo isso como um processo de singularização, nós nos tornamos um 

com o mundo, na medida que dele nos singularizamos, nos expressamos de modo distinto e 

dele fazemos emergir os nossos problemas. 

A singularização traz a diferenciação como um processo da imanência. Ela cria 

modo de vida, quando dobramos algo não existe um totalmente externo ou interno; a 

subjetividade como singularização não está nem dentro nem fora, mas habita no dobrar-se. 

Foucault trata a dobradura como uma subjetivação, pois nessa dinâmica o sujeito de subjetiva 

de um modo determinado – dobrando a imanência. O lugar do sujeito diante do problema da 

experiência perde sua força, uma vez que, ele não se apresenta mais como lugar da 

experiência. A subjetivação só é possível na experiência da imanência compreendida como 

dobradura. 

Alcançamos outro modo de pensar a experiência – contrário ao da Filosofia 

clássica – unido a subjetivação que dispensa o sujeito como referência, desse modo, que: 



137  

“pensar é sempre experimentar, não interpretar, mas experimentar, e a experimentação é 

sempre atual” (DELEUZE, 1990, p. 144). Ao entendermos essa experiência filosófica dentro 

do ensino de Filosofia percebemos que ela escapa de toda forma de controle configurada em 

um sujeito ou em um determinado modelo de educação, o que implica a derrota da 

transmissibilidade filosófica ou o sujeitamento a modelos pré-fabricados, pois não há lugar 

para o ensino de Filosofia que não seja a imanência do mundo. 

Ao recordamos o que já foi dito a partir do pensamento de Foucault, o presente 

que é a imanência onde os modos de subjetivação se produzem, através da experiência da 

própria realidade imanente, precisa ser o lugar do ensino de Filosofia configurado como 

pensamento que é antagônico ao empobrecimento da experiência. Nesse sentido, quando 

refletimos o ensino de Filosofia o recortamos da imanência para possibilitar o pensamento 

como experienciação deslocada do sujeito, para relacionarmos conhecimento e experiência 

como aspectos importantes na produção dos modos de subjetivação. 

Não estamos problematizando o ensino de Filosofia como possibilidade de 

emancipação, ao acreditar que pela formação do sujeito discente, ele teria a possibilidade de 

se tornar consciente de suas ações e incoercível, pois ao receber uma diversidade de 

informações para a elaboração do conhecimento mais o indivíduo estaria emancipado 

reduzindo o pensamento a uma concepção de sujeito. Pensamos a partir de um cuidado de si 

foucaultiano que nos possibilitam a reflexão sobre o ensino de Filosofia como um modo 

menor, uma ontologia do presente; um movimento reflexivo que possibilita o retorno da 

esquecida experiência do pensamento e da criativa estratégica resistente ao empobrecimento 

do pensamento. 

O ensino de Filosofia, como problematização do presente, é uma dinâmica que 

escapa da imagem dogmática do pensamento e nos remetem a pensar a nossa própria 

existência. A partir de uma hermenêutica do sujeito podemos pensar a relação do cuidado de 

si, com o conhecimento de si, não como oposição, mas complementariedade de uma mesma 

noção. Ao pensarmos na ideia de conhecer-se a partir do pensamento socrático, podemos  

dizer que ele só se estrutura como cuidado de si e Foucault nos apresenta uma nova forma de 

nos relacionarmos conosco mesmos. 

A formulação do conhece-te a ti mesmo, preocupou-se em desenvolver um 

conhecimento sobre si, mas não o cuidado de si, uma distorção do pensamento sobre o 

cuidado que emerge na figura de um filósofo preocupado com o conhecimento que conduza a 

verdade. A prática diante de nós e dos outros que se configura como cuidado de si entra em 



138  

conflito com o conhece-te a ti mesmo, pois esse tema na tradição filosófica fez com que o 

cuidado de si fosse abandonado ao esquecimento (GELAMO, 2009). 

O conhecimento de si e da experiência não se fundamenta na ideia de um sujeito 

universal, mas em um sujeito contrário a essa categoria substancial e abstrata; que emerge 

como criador de uma ética imanente que, está em tensão com sua consciência moral. O tema 

do cuidado, entendido por Foucault (2004) como experiência profunda que criam os modos de 

existências, não entraram na Filosofia do sujeito; aqui não se trata de pensar nas regras de 

conduta, mas, na maneira de relacionar-se consigo mesmo. 

Podemos pensar, no âmbito do ensino de Filosofia, um resgate do tema do 

cuidado de si como forma de resistência aos controles dogmáticos e, porque não dizer na atual 

conjuntura, controle governamental empreendido como modelo educacional maior, uma vez 

que, sendo imanentes, as relações de poder, estão presentes nas relações humanas que tentam 

dirigir a conduta de alguém. Contudo, onde há poder há possibilidade da resistência, pois o 

poder supõe a existência de sujeitos livres e a resistência uma estratégia de não submissão à 

dominação (FOUCAULT, 1994). 

Os problemas que se levantam diante de nós no tempo presente são refletidos 

através da contribuição intelectual foucaultiana, onde o ensino de Filosofia pode se 

desvencilhar de um modo maior em função de um modo menor de se fazer Filosofia 

(DELEUZE, 2006). Ele é pensado a partir de uma ontologia de si mesmo, o que nos  

implicaria discorrer a importância do ensino de Filosofia como cuidado de si, deixando para 

trás a pseudo ideia de que esse cuidado se constitui uma ação imoral e que se conhecer exigia 

uma auto renúncia (FOUCAULT, 1994). 

Este conflito de ideias possibilitou uma atenção maior ao método que priorizavam 

os aspectos lógicos, formais e cognitivos submetendo o ensino de Filosofia a uma 

transmissão. Invertendo essa ideia, o cuidado de si, possibilitaram ações diferenciadas, 

conduzindo a atitudes de maiores cuidados que, não se reduzia a uma cópia da verdade ou a 

um comentador legítimo da Filosofia, trata-se da questão do conhecimento como dobra sobre 

si mesmo. 

O que percebemos é que a relação entre o conhecimento e os modos de 

transmissão, não apenas no ensino de Filosofia, não permite que a experiência seja percebida. 

O problema da experiência inserido nessa relação também se reduz a transmissão de um 

conhecimento sobre a experiência, inibindo que o próprio sujeito faça a sua experiência de 

pensamento. Estamos diante de duas interrogações que dialogam diretamente com o problema 



139  

do ensino de Filosofia, ou experimentamos o exercício do pensamento, ou nos sujeitamos ao 

conhecimento imposto pelos modelos pedagógicos. 

Ao perspectivarmos o cuidado de si sob a ótica de Foucault procuramos enunciar 

os modos de subjetivação que não se fundamentam no sujeito como base de uma Filosofia 

Maior, mas um possível movimento característico da Filosofia Menor que se ergue a partir do 

cuidado de si como origem. Segundo ele, o cuidado de si, tema na apologia de Sócrates 

(1999), não se perde nem diante da condenação, pois está obstinado a realizar aquilo que foi 

encarregado – cuidar dos seus conterrâneos para que depois possam cuidar de si mesmo – 

inaugurando o cuidado de si e cuidado dos outros como duplo movimento. 

Aguçar a interpretação e a problematização dos modos de vida se constitui no 

encorajamento do cuidado de si, o ensino capaz disso não apenas cuida, mas prepara o 

momento do despertar para a própria realidade. O cuidado de si e o conhecimento estão 

intimamente ligados, pois quem cuida de si conhece a si mesmo, “o conhecimento de si 

devém do objeto da questão do cuidado de si” (FOUCAULT, 1994, p. 1.611). Se não em 

estado de subordinação, ao menos em estado de dependência o conhecimento de si estaria em 

relação ao cuidado de si, contrariando aquilo que fora pensado inversamente pela tradição. 

Foucault pensa a máxima socrática do conhece-te a ti mesmo como consequência 

do cuidado de si, pois esse é o preceito fundamental do conhecimento que passa pela 

necessidade de ocupar-se consigo mesmo, não esquecer-se de si mesmo e cuidar de si mesmo 

(FOUCAULT, 2004). Esse preceito é uma prática de si que sustenta o conhece-te a ti mesmo. 

O cuidado é pensado a partir de três pontos de vista: o primeiro como uma atitude geral diante 

de si e do mundo, enquanto uma ação filosófica de cuidar, o segundo seria um olhar atento 

para o que acontece consigo e com o mundo exercitando o cuidado e o pensamento, e o 

terceiro implica em uma transformação dos modos de agir e de nos relacionarmos com o 

mundo configurado num verdadeiro modificar-se (GELAMO, 2009). 

Através de Foucault o problema do cuidado de si trouxe uma preocupação pelo 

conhecimento como um imperativo nos nossos dias, pois é ele que nos faz ser respeitados 

dentro da sociedade, sem esse conhecimento não há cidadania. nem aptidão para o mundo do 

trabalho. O que somos está relacionado com aquilo que é o conteúdo do nosso conhecimento, 

uma vez que, só podemos ser alguma coisa se adquirimos o conhecimento dessa coisa, 

restringindo o cuidado de si como resto. O papel do ensino, controlado pela legitimidade da 

lei restringiu-se ao ensinar bem, aos métodos de transmissão e explicação e aos conteúdos 

ensinados. 



140  

O ensino de Filosofia foi perspectivado em fazer conhecer o conhecimento 

produzido anteriormente, esquecendo a dimensão do cuidado e se aproximando dos 

dispositivos disciplinares (FOUCAULT, 1993), ou dos mecanismos de controle (DELEUZE, 

1990). Esse cuidado é pensado na Filosofia, retirando a transmissibilidade do conhecimento 

do seu lugar atual, reserva-se a esse ensino a ação do cuidado. Não tem mais lugar para o 

explicador ou para o comentador de conhecimentos legítimos, circunscrito na produção 

teórica como status de conhecimento. A Filosofia assenta-se no pensamento sobre o cuidado 

que possibilita a mudança e sublinha o cuidado com os pensamentos. 

O cuidado não é determinado por um modo de conhecimento estabelecido, pois ao 

tencionarmos a importância do ensino de Filosofia com ênfase nos métodos e conteúdos, 

reduzimos a visão do ensino como transmissão que contribui para o empobrecimento da 

experiência. Para tal ação, o que se espera é uma Filosofia de resistência, que recusa que os 

outros digam o que é correto e qual o resultado do pensar. Resistir é desautorizar a privação 

daquilo que nos pertence (AGAMBEN, 2005), uma crítica a qualquer forma de doutrinação 

ou dogmatização que, se impõe pelo desejo de não ser governado. 

A atitude de resistência “precisa [de] uma analítica do presente e de nós mesmos 

como um exercício de crítica ao presente” (GELAMO, 2009, p 158), influenciada pelo 

cuidado de si e dos outros. Aqui, podemos pensar o ensino de Filosofia ligado a ação docente, 

o cuidado que o professor tem consigo para que seu pensamento se constitua como uma 

experiência de resistência as conveniências e convencionalidades do pensamento exterior, 

aprofundando naquilo que foi abandonado – o pensamento do cuidado de si – para criar um 

movimento de resistência a postura discursiva que fundamenta o ensino de Filosofia. 

A experiência do pensamento exterior pode ter suas bases fundamentadas na ideia 

de fora de Blanchot (1987), que faz uma referência ao espaço literário independente, sem 

representação de mundo, mas que é em si mesmo um mundo singular. Deslocando o conceito 

do fora em Deleuze (1997), ele é pensado no plano da imanência, uma diferenciação entre o 

transcendental e o transcendente; o fora é o domínio das forças, das singularidades. Porém, se 

esse fora e a imanência não são a mesma coisa, ambos tem pontos em comum. 

O cuidado de si permite pensar o ensino de Filosofia como experiência do 

pensamento filosófico que cria um plano imanente onde a subjetivação possa ocorrer. 

Desprovido do cuidado, o sujeito moderno não possui uma experiência de si e se baseia 

apenas no conhecimento, sem dar importância as dimensões: ética e estética que produzem a 



141  

existência, ficando restrito a uma dimensão normativa, onde o cuidado é apreendido como 

conhecimento ou dever, e não mais como problematização existencial. 

Através dessa reflexão do cuidado de si, é possível repensar o conhecimento e a 

experiência no ensino de Filosofia influenciando uma preocupação consigo mesmo que não 

esteja solidificada na transmissão externa do conhecimento. Essa perspectiva possibilita que o 

saber seja algo constituído pelo cuidado, uma vez que: 

cuidar de si mesmo é, para Foucault, uma via adequada para colocar em prática, não 

apenas uma estética do existir, mas uma concepção de filosofia como arte de vida, 

mais do que como uma disciplina acadêmica. Trata-se de um modo de considerar as 

coisas, de estar no mundo, de realizar ações e relacionar-se com os demais; trata-se, 

também, de um modo de prestar atenção; é um certo olhar: ‘Preocupar-se consigo 

mesmo’ implica converter o olhar do exterior ao interior. Trata-se, enfim, de um 

conjunto de ações, práticas, exercícios que se faz sobre si mesmo, com o objetivo de 

modificar-se, transformar-se, mudar (BÁRCENA, 2006, p. 446-447). 

 

Assim, podemos dizer que: “cada um que cuida – de si e do outro – é movido a 

criar para si um estilo de vida em que o cuidado, o pensamento e o conhecimento estejam 

interligados” (GELAMO, 2009, p 160), parecem-no que essa deve ser uma ação do ensino de 

Filosofia, uma evidenciação do cuidado – de si e dos outros, dos nossos pensamento e dos 

outros – que estejam sobre os conhecimentos legitimados como importantes. Assim, o 

conhecimento passa a ser um melhor cuidado de si e dos outros, e o ensino de Filosofia é o 

lugar onde se aprende esse cuidado. 

O cuidado de si foucaultiano abre-se aos modos de existência no mundo e faz a 

vida ser pensada, construindo diversas estratégias que fazem o ensino de Filosofia um lugar 

para se pensar a própria vida como problema filosófico. A análise das atitudes humanas na 

modernidade nos impulsionam a uma ontologia do presente que, permite pensar a si mesmo 

como elemento e ator da própria existência ao configurar uma atitude de cuidado que resiste 

aos modelos de existência – para cidadania ou para o mundo do trabalho – que são 

condicionados. 

Devemos resistir a repetição e a obediência dos códigos e normas da ação 

educacional para fazer da vida, no ensino de Filosofia, um lugar da experiência. Não há 

obrigatoriedade moral de enquadramento normativo que rege a existência na sala de aula, 

sobrando espaço para uma dinâmica de invenção e reinvenção do próprio sujeito discente e 

docente. Na sala de aula, durante o ensino da disciplina de Filosofia, permite-se a experiência 

de pensar a própria vida; ele nos dá a possibilidade de pensar esse ensino como invenção de si 

mesmo e da maneira de se relacionar com o mundo. 



142  

A perda de vínculos com modelos que garantam o sujeito pensar sua existência 

faz surgir uma necessidade ainda mais latente com o cuidado de si mesmo, existe uma 

necessidade constante de problematização de si, para criar novos modos de viver, o que se 

configura como uma estética da existência, onde os valores estéticos possibilitam a 

transformação da vida; o sujeito não está mais na busca nostálgica pela verdade, mas, na 

procura de inventar a si mesmo como obra de arte (VILELA, 2007). 

Modificando o modo de entender a existência, podemos pensar a importância do 

ensino de Filosofia para além da transmissão de conteúdo, de metodologias de ensino, ou até 

mesmo da obrigatoriedade, para ter um ensino fundamentado na experiência do pensamento e 

da vivência que, encontre sua finalidade na criação de estratégias de existência, onde o 

indivíduo se invente e se reinvente como uma obra de arte. O cuidado de si e dos outros que 

criam a vida como arte tem como objetivo uma relação com o próprio presente, não como 

lugar ideal ou abstrato, mas na imanência do saber onde a vida é ensaiada como obra de arte. 



143  

3- OS DESAFIOS DO ENSINO DE FILOSOFIA EM BUSCA DE UMA 

EDUCAÇÃO MENOR 

 
Fomos motivados a pensar o ensino de Filosofia para a formação do aluno no 

Ensino Médio, porque nós deparamos com uma disciplina considerada estranha ao modo de 

produzir pensamento. Estranha por se inserir num conflito de defesas e acusações, estranha, 

porque apesar de ser vista como obrigatória, nunca foi vista como importante. Inquietamo- 

nos, de tal forma que não nos restaram outra saída que não fosse pensar o problema dessa 

disciplina a partir do seu ensino na dinâmica dos processos instaurados nos sistemas 

educacionais. 

Sabendo que não estamos empreendendo uma aventura quixotesca81, diante da 

realidade do ensino de Filosofia, estabelecemos uma tensão real no campo educacional na 

busca de caminhos que recoloquem a importância desse saber. A ressonância daquilo que 

problematizamos, dentro de uma construção histórica brasileira, implica-nos a afirmar que: 

Falar sobre o ensino de Filosofia não é uma tarefa tão simples, especialmente para 

aqueles que, como eu, por dever de ofício e por interesse em refletir sobre a própria 

atividade docente, há pouco tempo vêm pensando sobre o assunto [...]. Com a 

recente reaproximação das discussões em Filosofia da Educação, desenvolvidas no 

Brasil, de temas e do pensamento filosófico, sobretudo do pensamento 

contemporâneo e da História da Filosofia, o ensino dessa disciplina nos cursos 

superiores ganhou uma dimensão mais filosófica que pedagógica, sendo também 

interrogado pelas mesmas questões que afligem o ensino de Filosofia (PAGNI, 

2004, p. 217-218). 

 

Este não é só um tema do tempo presente, mas pela parceria teórica e conceitual 

que fizemos com Deleuze e Guattari, acreditamos em ter criado fissuras que nos permitam 

recolocar numa experiência do pensamento que problematize o nosso próprio presente. Ao 

pensarmos a Filosofia inserida numa experiência educadora, buscamos entender como ela 

veio se construindo ao longo de toda uma história da educação, o inexorável currículo que 

materializa uma proposta educacional técnica e burocrática mantém, de um lado distante e 

 

81 Dom Quixote é um pequeno fidalgo castelhano que perdeu a razão por muita leitura de romances de cavalaria 

e pretende imitar seus heróis preferidos. O romance narra as suas aventuras em companhia de Sancho Pança, seu 

fiel amigo e companheiro, que tem uma visão mais realista. A ação gira em torno das três incursões da dupla por 

terras da Mancha, de Aragão e da Catalunha. Nessas incursões, ele se envolve em uma série de aventuras, mas 

suas fantasias são sempre desmentidas pela dura realidade. O efeito é altamente humorístico. O encanto da obra 

nasce do descompasso entre o idealismo do protagonista e a realidade na qual ele atua. Cem anos antes, Quixote 

teria sido um herói a mais nas crônicas ou romances de cavalaria, mas ele havia se enganado de século. Sua 

loucura residia no anacronismo. Isso permitiu ao autor fazer uma sátira de sua época, usando a figura de um 

cavaleiro medieval em plena Idade Moderna para retratar uma Espanha que, após um século de glórias, 

começava a duvidar de si mesma. 



144  

desprezado o ensino de Filosofia e, do outro lado, mantêm intocadas as disciplinas necessárias 

para o desenvolvimento de uma educação cada vez mais instrumental. 

Os desafios de uma Educação Menor que pode ter a sua gênese na fissura do 

ensino de Filosofia não estão localizados nos indícios aparentes – falta de preparo, conteúdos 

temáticos, metodologias – mas, em um campo ainda mais profundo que pensa uma educação 

majoritária impoluta e que tem a Filosofia como saber estranho ao não fazer parte do rol dos 

conhecimentos aceitáveis. 

Este Ensino – presente, ausente e indefinido – estranho a uma ordem instrumental, 

tecnicista vê-se na necessidade de se afirmar como uma experiência do pensamento, que 

pensa o próprio presente que se apresenta como problemático. O problema é a mola 

propulsora que acionam as ações de resistência aos controles impostos, produzindo no sujeito 

o desejo de pensar sobre si e sobre a realidade. O problema, sob a ótica dos acontecimentos, 

que se instaurou na Filosofia do Ensino Médio, deve despertar o sujeito para a sua situação de 

deformação causada por uma determinação cultural imposta por homens que sufocaram a 

disposição dos sujeitos para aprender a pesar criticamente tempo presente (PAGNI, 2004). 

Ao pensarmos o problema esbarramos com a ontologia do presente que permitiu 

um distanciamento de uma tradição filosófica em busca de algo, não como novidade, mas 

como diferença que provoca no pensamento as potências de um modelo distinto numa terra 

incógnita (DELEUZE, 2006). Para além do problema do ensino de Filosofia como disciplina, 

nós colocamos na busca dos elementos conceituais que culminaram na proposta de uma 

ontologia do presente e na crítica das imagens do pensamento, em busca de pensar 

filosoficamente sobre a sua importância no contexto de uma Educação Menor. 

O recorte empreendido sobre o plano da educação proporciona que o sujeito 

questione sobre a realidade a qual ele pertence, não em busca de uma verdade, mas como um 

problema que é pensado. A educação fundamenta-se sobre problemas precisos – questões 

políticas, Tecnicistas, pedagógicas, metodológicas - e a ontologia do presente nos forneceram 

as ferramentas para pensá-la, uma vez que, ela se liga: “diretamente a massa documental ou 

são perguntas que ele faz para seu próprio tempo, pois um problema somente é verdadeiro se 

formulado em função de uma clausura de condicionamento imanente que não vai além da 

experiência real" (CARDOSO JR, 2000, p. 89). 

A educação e todos os pressupostos dogmáticos ligados a ela impulsionam o 

movimento de produção da ontologia do presente, na medida em que se instala na realidade e 

faz da realidade o seu problema. Desse modo, ela detecta: “no presente, não a parte do ser, 



145  

mas do devir, a parte inatual da realidade atual, a parte predominantemente importante" 

(MARTINS, 2000, p. 160). Esse modo de tratamento da educação como problema filosófico 

levam-no a entender que: 

A ontologia do presente é uma ontologia crítica de nós mesmos; ela desloca a 

questão (kantiana) para uma outra questão, também já presente em Kant, porém 

enfatizada por Nietzsche [...]. Essa nova pergunta põe em relevo o sentido e o valor 

das coisas que acontecem conosco no nosso presente, não mais perguntando sobre a 

verdade das coisas – até porque a verdade para Nietzsche é histórica [...]. Assim, a 

questão kantiana – que se pretendia transcendental – subordina-se à questão 

nietzscheana – que é contingente (VEIGA-NETO, 2003, p. 39). 

 

Se o problema do presente advém das conclusões e enunciações assimiladas por 

todos de forma simples, o ensino de Filosofia em busca de uma Educação Menor pretende 

desestabilizar o pensamento acerca da verdade dominante, porque desestruturam as formas de 

controle que se impõe sobre a sociedade. Ao escapar-se de uma analítica da verdade nos 

direcionamos para um modo diferenciado de fazer filosofia, que se configura como uma 

ontologia de nós mesmos, ao pensar o próprio tempo para entender o que se passa conosco. 

Ao propor a linha conflitante entre educação e política – que será o plano de fundo das três 

seções deste capítulo – queremos despertar um: 

 
Olhar além do aparente. [...]. Entrar na lógica do sentido e não da formalidade na 

qual os discursos majoritários são desenvolvidos e funcionam para produzir o 

conceito tradicional de sistema educacional como único caminho de formação. 

Lógica fluida e imanente, encarregada de dar sustentação à transmissão da cultura 

legítima como herança. Para isso, temos que colocar o problema na ordem do 

acontecimento, fazer uma ontologia do presente. Não nos restringindo à ordem do 

dever ser reificado na estrutura de uma teleologia educacional, que tem como fim a 

Verdade. Entrar na espessura da realidade (GELAMO; LIMA, 2006, p. 08). 

 

Operar por deslocamento foi a forma escolhida por Gallo para aproximar o 

pensamento de Deleuze e Guattari de algumas questões educacionais, ele se propõe a: “Tomar 

conceitos de Deleuze e desloca-los para o campo, para o plano da imanência, que é a 

educação. Ou, em outras palavras, desterritorializar conceitos da obra de Deleuze e Guattari 

para reterritorializá-los no campo da educação” (GALLO, 2008, p. 53-54). Essa será uma 

potencialização do pensamento em busca de uma Educação Menor que nos permitirá 

territorializar as práticas educacionais dentro das linhas constituídas por agenciamentos que 

atravessam o campo social da macropolítica do Estado. 

Podemos intuir que o sistema educacional é o plano de imanência onde se 

desenvolve o ensino de Filosofia que afeta diretamente o nosso presente, ele nos possibilitará 

uma criação conceitual que nos permite usar e orientar o pensamento como um mapa que 



146  

orienta a aplicação dos conceitos no processo educacional (DELEUZE; GUATTARI, 1997). 

Ao ser formulado pelas experiências de mundo com base nos modos de acessar a realidade, o 

plano torna-se o lugar da problematização e da dobra, onde será possível a experimentação 

das contingências que se aliam ao ensino de Filosofia e a toda atividade educacional. 

A reflexão de Gallo nos ajudará a transpor a reflexão deleuzo-guattariana para 

buscarmos uma exploração do pensamento ao compreender as perspectivas sobre a educação 

no que se refere ao ensino de Filosofia em nossos dias. Partindo desse contexto temos nos 

franceses um complexo e rizomático pensamento que nos levará a entender a educação dentro 

de uma sociedade controlada, seus conceitos instigantes deslocados nos fazem “pensar a 

educação, para nos permitir pensar, de novo, a educação” (GALLO, 2008, p. 53). 

A escola é vista como um instrumento de controle social e politico, quando seu 

currículo e sua organização para a formação de “uma cidadania”. É, a partir daí, que nós nos 

inquietamos sobre o tipo de cidadania que a escola desejar formar, uma vez que, as escolas da 

Alemanha no período do Nazismo desejavam formar um modelo de cidadão. Deleuze a partir 

de uma ideia de univocidade buscou entender o Ser como uma voz que se dá em movimentos 

múltiplos, diferenciados, singularizados, de acordos com os agenciamentos feitos a existência. 

Essa afirmação é basilar na educação, pois nos leva a pensar nesse processo relacionado com 

os alunos, suas vivências e seus agenciamentos, não há um modelo de cidadão a não ser 

aquele que atenda o Estado. 

Pensar a educação é falar sobre uma criação conceitual que influencia uma ação 

transformadora no sistema de ensino que hoje se encontra desanimado e desgastado. Não 

estamos alheios que as respostas ao nosso tempo advem dos assuntos abordados na sala de 

aula e de uma formação cidadã, contudo, esses são isentos de interferências de posições 

pessoais e políticas para criarem um cenário que permita o sujeito alcançar um cuidado de si. 

É, nesse sentido, que defendemos o ensino de Filosofia como criação conceitual, pois a partir 

dele temos que: 

 
Assim, criar conceitos é uma forma de transformar o mundo; os conceitos são as 

ferramentas que permitem ao filósofo criar um mundo à sua maneira. Por outro lado, 

os conceitos podem ainda ser armas para a ação de outros, filósofos ou não, que 

dispõem deles para fazer a crítica de mundo, para instaurar outros mundos (GALLO, 

2008, p. 35). 

 

A macropolítica que exerce um modelo de educação controladora é evidenciada 

em uma educação técnica e burocrática que determina o funcionamento das escolas, o projeto 

pedagógico, o acúmulo de documentos e fichas, entre outros. Ao sabermos que Weber (1994) 



147  

definiu a burocracia como algo inevitável as sociedades modernas e como exercício legítimo 

de poder das lideranças políticas que se aliaram aos corpos técnicos e especializados para 

racionalizar as sociedades capitalistas (WEBER, 1994). A organização burocrática não é 

estudada sistematicamente como responsáveis por determinações, mas como um objeto 

natural, como se fosse a única forma existente possível. 

A força burocrática apesar de ser facilmente perceptível, o fenômeno burocrático  

é de difícil conceituação, quando o analisamos historicamente podemos entendê-lo como um 

grupo social que se separa do resto da sociedade e se impõe a ela, dominando-a. Essa 

dominação é feita através de organizações, como: o Estado, as empresas, as escolas, dentre 

outras, que: “transmitem um modo de pensar que nada tem a ver com o ideal de um homem 

metódico integral, mas sim com o atingimento de dados fins práticos, através de um cálculo 

cada vez mais preciso dos meios a serem utilizados” (MOTTA, 2000, p. 12-13). 

O Estado como organização burocrática configura-se como um sistema dominante 

que se impõe sobre os sujeitos, afim de que eles se configurem às suas necessidades 

específicas. Na educação, por exemplo, o Estado regula a educação básica e superior, além de 

regulamentar o exercício da educação pública e privada, o que automaticamente nos levam a 

um processo de ensino-aprendizagem de qualidade a todos os cidadãos, mas ao contrário, o 

ensino brasileiro configura-se, como um sistema ineficiente, uma vez que, “a burocracia 

monopoliza todo o conhecimento e o mantém em segredo [...] [e esse] segredo uma de suas 

armas fundamentais. Esse segredo é mantido através de uma hierarquia rígida que controla as 

informações. (MOTTA, 2000, p. 14-15). 

A escola entendida nesse viés técnico-burocrático consolida um projeto de 

hegemonia político que emanam das relações de controle, poder e é a ela que deve ser imposta 

uma ação de resistência. Uma ação educacional que agência enunciados e conceitos 

configura-se como uma busca de sentidos para a existência e desconstrói verdades instauradas 

por outras potências. Nesse sentido, o ensino de Filosofia, em perspectiva deleuzeana, como 

momento de criação conceitual, pode propor aos alunos que cada um imprima sua visão de 

mundo a partir dos seus próprios conceitos criados, pois: “o conceito é um catalisador, um 

fermento, que a um só tempo faz multiplicar e crescer as possibilidades de pensamento” 

(GALLO, 2008, p. 48). 

Ao deslocarmos o conceito de menor para o plano da educação, empreendemos 

uma ação de revolta que busca desterritorializar o ensino de Filosofia dos discursos 

macropolíticos para reterritorializá-lo nas práticas coletivas de uma Educação Menor. Uma 



148  

minoridade eminentemente política estabelece compromissos de subversão das grandes 

verdades uniformizadas e padronizada, através de um pensar rizomático que não se restringe a 

um pensamento majoritário imposto ao ensino. O pensamento macro narrativo de uma 

Educação Maior nega a dinâmica da vida, 

 
Em outras palavras, a sala nunca é um caos, com os alunos ocupando o espaço 

desordenadamente, mas há sempre uma ordem implícita que, visa a possibilitar a 

ação pedagógica, traz consigo a marca do exercício do poder, que deve ser sofrido e 

introjetado pelos alunos (GALLO, 2008, p, 82). 

 

A vida que se apresenta como multiplicidade é o caos onde a realidade se 

encadeai, bifurca, reconecta... e conecta. O Ensino de Filosofia empreendido a partir do caos 

da sala de aula, nos revela uma educação menor que se inaugura pelas vias da 

experimentação, que apesar de estabelecer alguns pontos de partida se orienta pela 

improvisação, não tem um método único, mas cartográfica. O Ensino de Filosofia como uma 

experiência do pensamento não busca uma oficialização da macroeducação, mas escorrega e 

desliza via micropolítica, para que seja possível pensar a diferença, na educação. 

 
3.1- A educação cidadã como instrumento a serviço da política 

 
 

A educação é um processo que coincide com a existência humana e suas gêneses 

se confundem com a própria origem do homem. Propor uma reflexão sobre a educação é 

compreender um processo escolar institucionalizado e que não tem poder de transformar 

aquilo que está estabelecido na estrutura social. Existe um controle que se impõe ao 

instrumentalizar a educação e também o próprio homem, à medida que se utiliza dos viés 

legislativo para fazer coincidir os objetivos da educação nacional com o desenvolvimento 

econômico do país. 

A educação sendo o cerne do desenvolvimento social, no contexto em que 

vivemos, ela assume o papel de possibilitar alternativas para que as pessoas excluídas do 

sistema tenham a oportunidade de se reintegrar na sociedade através da participação, ao fazer 

com o sujeito possa assumir o seu papel de cidadão determinado pelo Estado e definido 

implicitamente na trajetória de uma política educacional que se configura nos documentos que 

legislam a macroeducação. 

Percebemos que existe um projeto de educação a serviço das linhas majoritárias 

que são estabelecidas no campo da política e é nesse campo que o ensino de Filosofia torna-se 



149  

problemático demandando uma postura diferenciada. Ao problematizarmos o esvaziamento 

do significado de cidadania, podemos intensificar o debate de como a Filosofia, como 

experiência do pensamento, pode contribuir para uma criação conceitual de cidadania no 

plano da imanência. Desterritorializa para reterritorializar produzindo a diferença, o novo da 

educação constituir-se-á numa resistência a um modelo educacional subserviente e 

instrumentalizado pelo Estado. 

Resistência é entendida como reação de um corpo a outro corpo (HOUAISS; 

VILLAR, 2009, p. 11), uma força oposta que é compreendida a partir da química, da física ou 

da mecânica que, aplicada ao viés político pode ser entendida como combate que nega algo 

que reage sobre si mesmo. Resistência é reagir a capacidade de suportar, recusa a submeter- 

se, quando utilizamos esse conceito associado a política podemos associá-lo a situações de 

violência, opressão ou autoritarismo. Nos estudos sobre relações de poder, mecanismos e 

dispositivos de controle, Foucault (2008) demonstrou como eles implicam nas subjetividades, 

eles não se conectam as relações humanas, mas são intrínsecos a elas. Por isso, 

O poder não se funda em si mesmo e não se dá a partir de si mesmo. Se preferirem, 

simplificando, não haveria relações de produção mais – ao lado, acima, vindo a 

posteriori modificá-las, perturbá-las, torná-las mais consistentes, mais coerentes, 

mais estáveis – mecanismos de poder. Não haveria, por exemplo, relações de tipo 

familiar que tivessem, a mais, mecanismos de poder, não haveria relações sexuais 

que tivessem, a mais, ao lado, acima, mecanismos de poder. Os mecanismos de 

poder são parte intrínseca de todas essas relações, são circularmente o efeito e a 

causa delas [...] (FOUCAULT, 2008, p. 4). 

 

Se existe poder a qualidade de resistir é ativada, pois sendo-o intrínseco as 

relações, também a resistência não é algo fora dessas relações, mas faz parte delas. Se 

pensarmos na resistência, aqui a resistência política, perceberemos como resultado a ação de 

resistir ao poder, problematizando o estatuto do indivíduo que recusa esses mecanismos de 

controle que ignoram quem somos individualmente ou determinam quem somos. Assim, “o 

objetivo destas lutas é atacar, não tanto tal ou tal instituição de poder ou grupo ou elite ou 

classe, mas, antes uma técnica, uma forma de poder” (FOUCAULT, 1995, p. 235). 

A resistência necessária não seria contra a exploração ou dominação, mas contra 

um poder que se aplica à vida cotidiana, que submete os indivíduos a uma espécie de 

identidade e a ela devem coerência; submissos à lei de verdade reconhecem uma forma de 

poder que os governam. As lutas de resistência vão-se sobrepondo ao longo da história, até 

configurar essa forma mais moderna que chamamos de Estado, que incorpora uma forma 

política exercendo um poder pastoral (FOUCAULT, 1995). Sob a noção de poder e de 



150  

governamentabilidade82 desenvolve-se o poder pastoral do Estado Moderno, onde os 

indivíduos podem participar da vida social desde que se sujeitam aos modelos estabelecidos. 

O Estado considerado como forma de poder pastoral, deixa de estar restrito ao 

espaço religioso e se amplia por toda a sociedade, se pulverizando nas mais variadas 

instituições como estratégia de um poder pastoral. Nesse contexto, o cidadão adequa-se aos 

moldes do governo e deixam de serem excluídos, cerceados por uma linha de força os 

indivíduos são conduzidos sob uma espécie de soberania e disciplina, que os aprisionam nos 

aparelhos específicos do governo que impõe o seu modo de saber (FOUCAULT, 2008). 

Governar não é luta, mas um exercício de poder que conduz a conduta humana. O 

Estado dirige, estrutura, formata e determina o campo das ações possíveis, um poder que 

sujeita os homens determinando a priori um modelo de subjetivação; a livre criação de si é 

transformada em reprodução de modelos preestabelecidos. O exercício de poder e resistência 

presente nas relações e apresentados na governamentabilidade é o fenômeno que se concretiza 

no Estado, que elabora, centraliza e racionaliza as relações (FOUCAULT, 1995). Desse 

modo, podemos dizer que as relações de poder institucionalizadas dão origem àquilo que ao 

longo do texto chamamos de Estado. 

Estamos dizendo que os indivíduos estão inseridos em um sistema de verdades 

predeterminadas que influenciam a si e o mundo, único e possível mundo (ASPIS, 2011). A 

governamentabilidade aprisiona a multiplicidade reduzindo-a a uma dualidade de opostos, na 

esfera do capitalismo os devires são reduzidos aos pares de opostos e em torno disso os 

aparelhos do governo são criados, para impor o seu modo de saber (FOUCAULT, 2008). Os 

processos disciplinares impostos as sociedades ocidentais acontecem por meio de instituições 

de disciplina e de aprisionamento – prisões, hospícios, escolas, fábricas, famílias, isto é, o 

82 Esta noção leva-nos a pensar em pelo menos três desdobramentos da governamentalidade: O primeiro deles 

permite reposicionar as relações de poder para além da posição do consenso contratual ou a da violência da 

batalha. A ideia de poder como governamentalidade, em vez de excluir as formas de consenso (contrato) ou o 

recurso à luta entre forças (guerra), os reintegra a partir de uma nova dimensão. Doravante, estes deixam de 

serem considerados os germens das relações de poder, no momento em que são redimensionados como 

instrumentos ou meros meios de governo entre outros meios. O segundo desdobramento é a criação de uma 

superfície de contato entre o governo dos outros (governo político, doméstico, religioso, educacional) e o 

governo de si mesmo (autodomínio, autocontrole), entre as tecnologias de dominação e as técnicas de si, em 

virtude das quais estão estreitamente ligadas a condução dos indivíduos e a maneira pela qual eles mesmos se 

conduzem. O terceiro desdobramento proporcionado pela noção de governamentalidade é a diferenciação entre 

relações de poder e dominação. Como dedução do desdobramento anterior, as relações de poder são “jogos 

estratégicos entre liberdades”, a delimitação de campos de possibilidade ou jogos reversíveis entre ações de 

conduta e contra condutas. Os estados de dominação são outra coisa. Eles designam o que normalmente 

chamamos de “poder” e são exemplificados por aquelas formas de domesticação e violência, frequentemente 

observáveis em estruturas estáticas e hierárquicas entre as quais se torna quase impossível opor modalidades de 

resistências. Para aprofundar no assunto sugiro a leitura do trabalho do autor CANDIOTTO, Cesar. A 

governamentalidade em Foucault: da analítica do poder à ética da subjetivação. Cadernos do Departamento de 

Filosofia - O que nos faz pensar, v. 21, n. 31, p. 91-108, fev, 2012. 



151  

modo capitalista de se viver que institucionaliza a sociedade, inclui e exclui o sujeito com 

base em suas determinações. 

O mundo dividiu-se em dois polos antagônicos, os corpos são adestrados pelas 

disciplinas que aprisionam a multiplicidade da realidade, em meio ao som da sirene e as filas 

existem: “ordens para obedecer, palavras de ordem para discordar” (FOUCAULT, 2008, p. 

145). A reprodução instaurada nas sociedades disciplinares captura a imprevisibilidade, o 

novo; a potencialidade da diferença, de criação é neutralizada pela subordinação ao processo 

de reprodução dos modelos. Além da modelação, as sociedades disciplinares guiando 

previamente as ações dos indivíduos, predeterminam a forma de pensar capturando o fora, o 

devir (DELEUZE, 1992). 

Capturando o fora se impossibilita a criação, a diferença, além de distanciar o 

sujeito do fora, na medida em que ele é modelado; não se trata apenas de disciplinar os corpos 

em ambientes confinados, mas, controlá-los a céu aberto, estamos diante do seguinte cenário 

“O animal numa reserva, homem numa empresa” (DELEUZE, 1992, p. 224). O homem está 

separado do fora, porque ele está aprisionado nas instituições e o fora está capturado nas 

determinações do Estado, aquilo que seria resultado do devir é antecipado pelo controle, a 

ação que neutraliza a potência da diferença é a sobreposição da disciplinarização (ASPIS, 

2011). 

O final do século XX e o início do século XXI foi marcado por um discurso 

enigmático voltado para a construção da cidadania, e impuseram a educação uma obrigação 

de formatar o cidadão. Se pegarmos a LDB, n. 9.394/96 além da educação, no artigo (art.) 36, 

§1º, Inciso III, também o ensino de Filosofia – e de Sociologia – foram envolvidos nesse 

processo, de forma que o aluno deverá demonstrar domínio dos conteúdos que são necessários 

ao exercício da cidadania. Nesse sentido, a exclusão e inclusão da Filosofia merece uma 

discussão, pois, já que a educação estaria voltada aos interesses políticos, como ela poderia 

contribuir ao exercício da cidadania e de qual cidadania estamos falando? 

A Lei n. 11.684/2008 que alterou o art. 36 da LDB n. 9.394/96 reza a 

institucionalização da obrigatoriedade dessas disciplinas na grade curricular do Ensino Médio. 

O poder político que torna obrigatório o ensino de Filosofia e determinam suas contribuições 

na educação, traz consigo uma série de questões de cunho político e pedagógico. É relevante 

enfrentar as implicações legais que institucionalizaram o ensino no aparato escolar e criaram 

uma imagem de formação que aparecem nos documentos legais, essas implicações são 



152  

imanentes e sua institucionalização aparece enquanto disciplina escolar controlada pelo 

Estado. 

Este fato foi bastante comemorado no meio acadêmico de Filosofia como 

resultado das mobilizações que sempre apontaram para a necessidade de garantir o espaço da 

Filosofia na escola. Com a promulgação da Lei, a Filosofia foi institucionalizada na rede 

oficial e inserida na grade curricular nos três anos do Ensino Médio, sua identidade presente 

nos documentos e suas implicações disciplinares nos levam a problematizar essa Filosofia 

institucionalizada no aparato escolar e submissa as interferências dos discursos políticos. 

Estando dentro do sistema há uma exigência que esse ensino configure-se como uma 

disciplina, um aspecto perturbador que se inseriu no meio filosófico dentro de todo esse 

processo. 

Existe um discurso – expresso nos documentos – que deve ser visto como forma 

de ação, como uma prática que altera o mundo e altera os indivíduos no mundo, quando 

consideramos que essa forma de linguagem é uma prática social ou um reflexo de variáveis 

institucionais (FAIRCLOUGH, 2001). Para entendermos que, de maneira implícita, a 

educação transformou-se em um aparelho de controle do Estado é preciso compreendermos 

que o discurso legal é uma prática política que mantém e transformam as relações de poder. 

Em seu caráter universalizante, o discurso impõe os significados nas diversas relações de 

poder e as propostas de verdades construídas nas leis são veladas nas relações de dominação 

sob a máscara de uma educação voltada para a cidadania. 

Na letra da Lei se buscou reconhecer a importância da Filosofia a partir de uma 

análise de mérito que se fundamentava em referenciais éticos para a formação do sujeito, isto 

é, “reitera-se a importância e o valor da Filosofia e da Sociologia para um processo 

educacional consistente e de qualidade na formação humanística de jovens que se deseja que 

sejam cidadãos éticos, críticos, sujeitos e protagonistas” (CNE/CEB: Parecer 38/2006). 

Uma forte ênfase assenta-se na competência filosófica para promover, sistematicamente, 

condições indispensáveis para uma formação cidadã plena, é aqui, nessa articulação, que 

mora o inimigo: a Filosofia na dimensão instituída pelo Estado referendaria uma imagem 

ideal de homem e cidadania para a sociedade (DANELON, 2010). 

A associação de conhecimentos necessários e de cidadania problematiza a própria 

noção de cidadania permeada nos discursos, de modo que possamos entender que as LDBs 

acentuam a hegemonia se um sistema educacional político e, que está a atento aos interesses 

das classes dominantes. A influência massiva da política na educação é proveniente do desejo 



153  

de contornar as crises econômicas nas sociedades capitalistas e posicionamentos 

contraditórios; ao mesmo tempo em que afirma uma escola pública, e gratuita, onde a 

democratização do ensino possa garantir uma oportunidade igualitária, o Estado considera-se 

incapaz de gerir a educação colocando ênfase no ensino privado (DALBÉRIO, 2009). 

Para manter um ensino eficiente e de qualidade propõe-se uma escola dualista, é 

oferecido um ensino propedêutico83 para as pessoas com melhores condições econômicas e os 

cursos profissionalizantes para as classes menos favorecidas para que, assim, sejam atendidas 

as necessidades do mercado de trabalho. Podemos ressaltar que nesse modelo educacional, o 

governo tem a necessidade de desenvolver sistemas nacionais de avaliação, por exemplo, 

Sistema Nacional de Avaliação da Educação Básica (SAEB), Exame Nacional do Ensino 

Médio (ENEM) e fazer reformas curriculares para estabelecer os parâmetros e conteúdos do 

currículo para a educação nacional, por exemplo, Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN), 

Conteúdos Básicos Comuns (CBC) e Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Já é 

possível perceber que: 

as estratégias utilizadas para o controle do sistema educacional mostram que o 

Estado é mínimo quando se trata de financiar a escola pública, e máximo quando o 

assunto é a definição de forma centralizada do conhecimento oficial que deve 

circular pelos estabelecimentos educacionais, no estabelecimento de mecanismos 

verticalizados e antidemocráticos de avaliação do sistema e, até mesmo, quando 

retira a autonomia pedagógica das instituições e atores das escolas, principalmente 

dos professores (DALBERIO, 2009, p. 51). 

 

Há uma forte imposição para que a escola alcance um modelo que seja mais 

compatível com os interesses da política, sobretudo, quando essa se atrela ao capitalismo, a 

escola tem sua função social restrita a dois caminhos: primeiro, formar para cidadania e 

segundo, formar para o trabalho. Estamos diante de um estranho cenário onde: “a função da 

escola está sendo desvirtuada para a questão da empregabilidade, uma vez que  procura 

atender à capacidade flexível de adaptação individual às demandas do mercado de trabalho” 

(DALBERIO, 2009, p. 53). Assim, a educação de qualidade fica restrita a quem tem meios 

para assegurá-la – não é um direito, mas meritória – um bem de consumo restrito àqueles que 

podem pagar por ela, pois: 

a grande operação estratégica consiste em transferir a educação da esfera da política 

para a esfera do mercado, questionando assim seu caráter de direito e reduzindo-a a 

sua condição de propriedade. É neste quadro que se reconceitualiza a noção de 

cidadania, através de uma revalorização da ação do indivíduo enquanto proprietário, 
 

83 Segundo Menezes (2001) o Ensino propedêutico – Educação propedêutica – refere-se a uma educação 

iniciadora para uma especialização posterior. Como característica principal, temos uma preparação geral básica 

capaz de permitir o desdobramento posterior de uma área de conhecimento ou estudo. 



154  

enquanto indivíduo que luta por conquistar (comprar) propriedades, mercadorias de 

diversa índole, sendo a educação uma delas. O modelo do homem é o cidadão 

privatizado, o enterpreneur (empreendedor), o consumidor (GENTILI, 1996, p. 20- 

21). 

 

O conceito de cidadania territorializado nesse plano político é vazio de sentido, 

por isso, é desterritorializado para produzir o novo. Cidadania nunca foi um conceito unívoco 

como se pretende na atual conjuntura, se analisarmos seu movimento histórico, veremos que 

ele é dependente da percepção fenomênica da história em que ele é construído; o cidadão 

grego é bem diferente do cidadão da Revolução Francesa e, ambos, são bem diferentes do 

cidadão brasileiro do século XX e do século XXI. 

Na antiguidade clássica, a comunidade organizada foi denominada como pólis e 

os sujeitos que a pertenciam foram chamados de politikos, nascidos em solo grego e 

portadores do direito de isonomia e isegoria excluíam da cidadania: mulheres, crianças, 

escravos e estrangeiros (GALLO, 2004). Na obra Política, Aristóteles (1997) definiu o 

cidadão como zoon politikon, isto é, o sujeito que por posse o nascimento tornase ativo na 

vida do Estado, participa do governo e decide sobre os assuntos públicos sem a necessidade 

de representatividade. Segundo Chauí (2002): “ser cidadão é ter poder, legislativo, judiciário e 

deliberativo” (CHAUÍ, 2002, p. 467). 

Os romanos influenciados pela cultura grega, denominaram civitas aquilo que 

antes era chamado de polis e de civis aquilo que os gregos chamaram de politikos, 

estabelecendo que o cidadão e o politico era uma única pessoa, se antes os politkos davam 

origem a polis, agora a civitis deu origem ao civis (GALLO, 2004). Com o colapso do  

Império Romano a noção de cidadania diminui, no medievo ela é substituída pela busca da 

salvação. No modelo de sociedade teocêntrica, a Igreja substitui a comunidade politica 

tornando relevante a lealdade e a moralidade, o indivíduo volta-se para a autocontemplação e 

oração, pois a vida terrena já não lhe trazia preocupação como antes (AGOSTINHO, 2006). 

É certo que a cultura greco-romana forneceu elementos que contribuíram para 

pensar a cidadania, hoje esse conceito propriamente dito é fruto de resistências e revoluções 

da modernidade – Revolução Inglesa, Revolução Francesa e Revolução Americana – pois 

com a transição do sistema feudalista para o sistema capitalista uma nova visão de mundo foi- 

se impondo, influenciada diretamente pelos processos de seculariazação, racionalização e 

individualização que superaram uma visão tradicionalista e teleológica das coisas 

(MONDAINI, 2008). Não bastar habitar na cidade, pois a nova visão de mundo exige que ele 

passe a ter direitos e não apenas deveres nela. 



155  

Há uma evolução da era dos deveres para uma propícia era dos direitos, um 

movimento da história que se desenvolve em meio aos conflitos sociais relacionados a 

conquista dos direitos Civis, Políticos e Sociais. Com a Revolução Inglesa deu-se início aos 

direitos civis (MONDAINI, 2008), a Revolução Americana que tem seu ponto alto com a 

Declaração da Independência buscou a liberdade política afirmando que todos nascem livres e 

dotados de diretos inalienáveis (KARNAL, 2008) e a Revolução Francesa foi o grande 

acontecimento de resistência aos privilégios dos nobres em defesa da igualdade, liberdade e 

fraternidade que, com a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão transformou aquele 

em cidadão de direitos garantidos por lei (ODÁLIA, 2008). 

Todos esses movimentos revolucionários germinaram no terreno das ideias de 

uma democracia liberal dos pensadores modernos – Hobbes, Locke e Rosseau – que, com 

seus ideais possibilitaram a conquista e ampliação do entendimento de cidadania; as 

conquistas sociais do século XX que, consistiram na busca dos direitos sociais em defesa dos 

trabalhadores e das famílias (SINGER, 2008). No final do século XX, o estado de bem-estar 

social depara-se com os direitos sociais registrados na legislação e sua observância é de 

responsabilidade do Estado como também, a prestação de serviços. A própria sociedade é 

protagonista na solução dos problemas e a luta do cidadão é resumida na luta pelo 

crescimento; sobre esse novo universo fundamenta-se a busca pelo sentido da cidadania. 

No cenário moderno delineado pelo capitalismo o novo é desconstruído e caduca 

antes mesmo que se possa estabelecer, sua característica principal é o controle do mundo pela 

razão, o Estado determinou: “os critérios para avaliar a realidade do dia presente. Esses 

critérios dividiam a população em plantas úteis a serem estimuladas e cuidadosamente 

cultivadas e ervas daninhas a serem removidas ou arrancadas” (BAUMAN, 1999, p. 29). Este 

projeto realizava a eliminação da ambivalência, pois tudo que confunde uma ordem 

determinada é eliminado, há uma noção de cidadania que se assenta sob a hegemonia política 

do Estado, chegando ao seu próprio esvaziamento, educar o cidadão é uma ideia incômoda e 

suspeita, pois: “procurar-lhe um sentido atual talvez seja, como Dom Quixote, montar um 

cavalo para retroceder e travar combates de outra época, querer apoiar o mito e o ideal à 

realidade prosaica de uma sociedade em que somos, a nossos próprios olhos, apenas 

indivíduos” (CANIVEZ, 1991, p. 11). 

O Estado determina o controle do ser cidadão, que agora não mais significa ter 

direitos, mas possuir um conjunto de habilidades e/ou capital. Os paradigmas legislados na 

LBD não são em nada inovador, naquilo que tangem os desafios da educação, uma vez que, as 



156  

práticas educacionais são obsoletas e reduzem o ensino a uma transmissão conteudista 

(DEMO, 1997). A ideia de cidadania expressa na LDB e almejada nos conteúdos filosóficos 

em nada tem haver com cidadania, pois ela apenas pressupõe um contrato abstrato, controlado 

por interesses ao determinar que o cidadão é o sujeito capaz de ingressar em um universo 

social específico (BONETI, 2008). 

Uma educação instrumentalizada pela política que determina a obrigatoriedade de 

um currículo, no específico da Filosofia, como disciplina, distancia o ensino de Filosofia da 

própria Filosofia. Acreditar que a Filosofia instrumentalizada no aparato legal/burocrático do 

sistema de ensino conserva uma autonomia, é um olhar demasiadamente superficial, pois, 

uma vez inserida nessa tessitura estatal de discursos hegemônicos e controladores, ela ficou a 

deriva das interferências oficiais que determinavam uma visão de mundo, de valores, de 

indivíduo e de sociedade, bem como um ideal de ser humano que era formado. 

No modelo de uma educação majoritário, de fato, a Filosofia torna-se uma 

vinculação de determinados valores e concepções de mundo, não que ela deveria ter uma 

visão essencialmente neutra, mas demandar a esse ensino a tarefa de propagar uma ideia 

hegemônica é roubar-lhe a diversidade de ideias, conceitos, interpretações e visões de mundo. 

Para Nietzsche (2003), a intenção do Estado em determinar a educação para a Filosofia é 

afastá-la desse processo. O ensino de Filosofia que promove a formação do sujeito enquanto 

cuidado de si é essencialmente perigoso, pois ele corre o risco de perder o controle dos 

indivíduos; uma educação, enquanto cuidado de si é subversiva e o ensino de Filosofia 

assume sua relevância como experiência do pensamento, não como sistematização 

pedagógica, e conteudista. 

As linhas de fuga de uma educação instrumental passa pela prática da Filosofia 

que colabora com a construção de uma pensamento próprio, fator determinante de uma 

cidadania ativa. A Filosofia voltada para a vida e para o cotidiano, nos levam a pensar naquilo 

que incomodam para fazer com que vivamos cada vez melhor (GALLO, 2004). Uma Filosofia 

da imanência que defende uma experiência de pensamento diante da realidade. Desse modo, a 

Filosofia seria necessária para a própria condição humana, na medida que torna o sujeito 

participante da política, isto é, um cidadão ativo, pois: 

para que esta cidadania seja construída e conquistada coletivamente, o processo 

educativo é fundamental. Mas uma educação para a singularidade, que afirme e 

produza a liberdade, a criatividade e a solidariedade. Para essa educação, de fato a 

filosofia pode e deve contribuir. Mas uma filosofia da imanência, atenta à vida, às 

suas particularidades e multiplicidade (GALLO, 2004, p. 151-152). 



157  

A Filosofia não tem furtada a sua tarefa de debruçar seu olhar sobre si, mesmo 

ocupando esse estatuto de disciplina obrigatória; sua configuração como componente 

curricular dentro de uma instituição educativa merece uma determinada atenção, para que ela 

não perca o seu estado, como um problema aberto em constante mutação. Para Vásquez 

(2002), o ensino de Filosofia está a altura da própria Filosofia, ao levar em consideração sua 

importância e não a sua obrigatoriedade teórica e acadêmica, se um não é instrumentalizado o 

outro também não. Segundo Bauman (1999), o problema do homem contemporâneo – e que 

também se impõe a um modelo educacional instrumentalizado pela política – é que ele parou 

de se questionar, não há mais o encontro que violenta o pensamento e produz a diferença. 

Afastar-se do instituído, desconstruir os argumentos, ler nas entrelinhas, desvelar 

os interesses é tarefa da Filosofia. A escola é o espaço de propagação dos discursos 

normativos que exercem uma influência significativa na construção da imagem do sujeito, na 

definição de papéis e função produtiva na esfera social. O espaço escolar é profícuo para a 

construção e formação de subjetividades, e os discursos hegemônicos vinculados neste lugar 

definem atitudes e comportamentos tidos como aceitáveis a partir daquilo que o instituído 

define como desejável. Sendo um lugar privilegiado para cristalizar uma cultura, um modo de 

vida com seu discurso portador de verdade. 

A instituição escolar ficou responsável pela transmissão de um conhecimento 

oficial, operando o movimento de saída de um conhecimento fraco para um conhecimento 

adjetivado como científico (DANELON, 2010), que se concretiza através dos conteúdos 

disciplinares. Ela seria, portanto,  um  lugar  onde  o  saber  institucionalizado é  propagador 

de verdades, por isso, ela torna-se: 

uma instituição de controle social e de formação de subjetividades, um 

dispositivo que normaliza e simultaneamente totaliza enquanto engloba [...] os 

que assistem a ela [...] a escola produz e reproduz saberes e valores afirmados 

socialmente. Para isso se vale da complexidade do currículo (KOHAN; 

WAKSMAN, 2001, p. 85). 

 

Inserir a Filosofia no rol dos componentes curriculares implica situá-la no 

contexto dessa instituição, relacioná-la com as outras disciplinas e com o projeto pedagógico, 

além de colocá-la submissa ao aparato burocrático que administra nosso sistema de ensino; 

institucionalizar esse ensino é aprisioná-lo aos dispositivos e discursos que exercem uma 

forma de controle, aos processos de subjetivação, a modelos de valores e comportamentos. Na 

escola, onde habita a vontade de verdade, a Filosofia estaria sujeita a um discurso universal, 

que forma o cidadão para a sociedade, essa crença é desafiada, uma vez que, ela não tem uma 



158  

preocupação em passar uma verdade, mas, algo que seja tido como verdade (MACHADO, 

1995). 

A crença em um modelo de cidadania e de um ensino técnico profissionalizante 

tidos como verdadeiros demonstram a utilitarismo da verdade, pois a organização da 

sociedade fundamenta-se sobre essas imagens dogmáticas, pois não importa se isso, de fato, é 

verdade, mas a determinação que convencionou tê-los como verdade. Na medida em que, a 

escola é uma instância que prepara o sujeito, ela vincula as verdades que são tidas como uteis 

a sociedade ao formar o educando, para que ele seja inserido num contexto já organizado. A 

manutenção dessa verdade não é segura, pois elas são ilusões que nós esquecemos que são 

metáforas que foram usadas e que perderam a sua força (NIETZSCHE, 1984). 

Os modelos de verdade impostos, na educação, são apenas interpretações, 

vinculadas como conhecimentos sólidos e convencionalizados como úteis para a manutenção 

social. Um ensino empobrecido de experiência do pensamento e que visa ganho útil para a 

sociedade é uma educação utilitarista, e tem por finalidade apenas preparar pessoas para 

viverem nesta sociedade, como se fossem partes das engrenagens que comandam a vida. 

Esses seriam os estabelecimentos de ensino dos tempos modernos, que reproduzem o modelo 

de ensino que objetiva extrair a maior quantidade de lucro possível, através da vinculação de 

verdades que iguala o diferente e exclui a exceção (NIETZSCHE, 2003). 

A escola é um aparelho do Estado que prepara o sujeito para viver na sociedade e 

inserir a Filosofia nesse desenho estatal é comprometê-la em seu aspecto autônomo, e uni-la 

aos interesses do Estado. Pensar um indivíduo formado pelos mecanismos sociais de trabalho 

e consumo seria os pressupostos dos documentos oficiais implícitos na ideia de cidadania, e 

de mundo do trabalho, essa ideia é um terrível golpe no ensino de Filosofia, pois além de 

reconhecer seus próprios interesses, ela agora está obrigada a responder os objetivos 

educacionais propostos pelo Estado nos documentos oficiais (NIETZSCHE, 2003). 

Um movimento contra a institucionalização da Filosofia, vindo através da critica 

nietzschiana, é uma resistência a esse sistema educacional de discurso majoritário, que furta 

dessa disciplina a possibilidade de diagnosticar os discursos normativos legitimados. 

Configurar-se como disciplina obrigatória no aparato do Estado é assumir um modelo para a 

socialização e os documentos organizam a vida do sujeito para isso, de tal forma, que o 

currículo nada mais é que um instrumento de exercício de poder e controle. O papel da 

Filosofia é derrubar os pressupostos engendrados em nossa sociedade, não existem novos 

ídolos, os velhos que aprendam com suas fragilidades (NIETZSCHE, 1995). 



159  

Segundo Silva e Moreira (1995), o currículo aparece como um instrumento “para 

planejar as atividades pedagógicas e controlá-las de modo a evitar que o comportamento e o 

pensamento do aluno se desviassem das metas e padrões estabelecidos” (SILVA; MOREIRA, 

1995, p. 07). Sendo o seu papel planejar e controlar as atividades na escola, podemos dizer 

que as disciplinas inseridas no currículo não desempenham um papel neutro, os 

conhecimentos disciplinares não são autônomos, pois os documentos que cerceiam a sala de 

aula escolhem o que ensinar e balizam o desenvolvimento do trabalho docente. Estamos 

diante de um saber vinculado ao currículo que determina uma educação em sentido macro, 

pois atrás do currículo sempre há interesses, já que ele: “não é um elemento inocente e neutro 

de transmissão desinteressado” (SILVA; MOREIRA, 1995, p. 08). 

O saber disciplinar do currículo tem a função de formar o sujeito, fixar as 

identidades, determinar os conceitos e interpretar as visões de mundo, desse modo, “o 

currículo é construído para ter efeito sobre as pessoas. As instituições escolares processam 

mais do que conhecimento, processam pessoas” (GOODSON, 1995, p. 10). Há um modelo de 

ser humano que é construído pela educação e o currículo expresso nos documentos 

normativos, tem uma função decisiva nesse objetivo. As disciplinas exercem um controle 

efetivo, na medida que exclui a possibilidade da diferença, estruturando como modelo um 

ideal de sujeito para uma determinada sociedade. 

Os componentes curriculares determinados para o sistema educacional são 

instrumentos de controle social (SILVA; MOREIRA 1995) e, a escola restou apenas a função 

de inculcar os pressupostos legais. Ao defendermos a presença do ensino de Filosofia na 

escola, o fazemos mediante a defesa de sua pluralidade e diversidade, resguardando sua 

autonomia discursiva e conceitual de todo discurso normativo hegemônico, e de verdade 

universalizada. Resistindo aos interesses e utilitarismos que possam prender esse ensino numa 

tessitura teórica, advogamos por uma Filosofia aberta, que transponhas as fronteiras de 

territórios instituídos para proporcionar as mais diversas experiências do pensamento dentro 

de um horizonte imanente. 

Lazzarato (2006), em seu trabalho As revoluções do capitalismo nos propõe 

pensar uma resistência política como potência de criação, desse modo, tomando a política 

como acontecimento/diferença, partimos em busca de um ensino de Filosofia que resista a 

toda determinação política sobre a educação. Se para Marx a humanidade colocava apenas os 

problemas que poderia resolver, a partir do acontecimento os problemas construídos não 

continha uma solução implícita, mas apenas a potencia de criação (LAZZARATO, 2006). 



160  

A Filosofia da diferença nos permite pensar uma ontologia distinta partindo do 

mundo como multiplicidade de relações e acontecimentos, que não existe a priori, como 

realização e algo dado; mas, como criação que se atualiza na constituição do mundo real. O 

ensino de Filosofia que pensa a política como acontecimento é uma crítica as determinações 

que entenderam o homem como cidadão, e como produção, na medida em que se ordena pelo 

devir rizomático como fonte de toda criação. Uma resistência, não negativa, mas como 

movimento contrário a sujeição é a favor da vida, como uma insistência em existir; 

movimentos de resistência é criação, um resgate do fora que escapa ao Estado, resiste a toda 

forma de governo. 

Deleuze (1992) pensou que a arte é a resistência, “arte é o que resiste, ela resiste à 

morte, à servidão, à infâmia, à vergonha” (DELEUZE, 1992, p. 215). A Filosofia enquanto 

resistência também é criação, viver filosoficamente se aproxima daquilo que Foucault 

entendeu da vida como obra de arte, uma vida que escapa ao governo das mentes e dos corpos 

que são impostos. Resistência é criação de novos mundos, mesmo que estes sejam 

aprisionados, eles funcionam como movimento de fissura que descontinuam o processo de 

reprodução; eles enxameiam novos caos que confundem o dualismo que desejam prender tudo 

ao “um”. 

Ao escolhermos pensar a relação educação e política, o fazemos diante da 

possibilidade de proliferação de novos mundos, não há a priori, o dado, mas este foi 

atualizado constantemente por um processo de criação. Nietzsche, afirmou que o homem 

moderno tem uma fé excessiva no progresso e é esse processo que aniquila a vida, existe uma 

certa violência para aprisionar a individualidade numa forma universal em benefício de uma 

certa concordância (NIETZSCHE, 1978). O homem vive um  espetáculo da universalidade e 

se orgulham por serem enciclopédias ambulantes, mas, não são impelidos para fora; não 

mudam, não criam e veem o fora com desconfiança. Nesse tempo de cultura universalizada, a 

Filosofia foi reduzida a um saber recolhido, sem efeito, 

pensa-se, escreve-se, imprime-se, fala-se, ensina-se filosoficamente – até aí tudo é 

permitido; somente no agir, na assim chamada vida, é diferente: ali o permitido é 

sempre um só, e todo o resto é simplesmente impossível: assim o quer a cultura 

histórica. São homens ainda – pergunta-se então -, ou talvez apenas máquinas de 

pensar, de escrever e de falar? (NIETZSCHE, 1978, p. 63). 

 

Nesse mundo, naquilo que chamamos de “vida [...] o permitido é sempre um só 

[...]” (NIETZSCHE, 1978, p. 64), isto é, estamos submetidos aos processos de 

individualização governada que reduzem o fluxo das subjetividades a uma única identidade – 



161  

por exemplo, a identidade do cidadão e do homem que produz. O homem de hoje está 

reduzido a reproduzir um mundo já criado, a busca do fora que possibilita a criação é o que 

poderíamos praticar afim de que a realidade não se reduza uma única identidade inexorável. 

O ensino de Filosofia pode ser uma atualização de resistência e a possibilidade de 

criação de novos mundos, um acontecimento que transformar a subjetividade, sendo 

impossível suportar aquilo que suportávamos antes (LAZZARATO, 2006). O acontecimento 

atravessa a subjetividade, por isso, anunciamos a Filosofia como acontecimento, possibilidade 

que permite a criação de novos mundos e de novas subjetividades; sua criação é resistência e 

desejo de des-governo das mentes que produz a diferença. A menoridade oferecida por 

Deleuze e Guatarri (2003) nos dá possibilidade de pensar uma educação como criação, porque 

ela é diferente daquela herança kantiana em que menoridade era o estágio da imaturidade 

anterior a autonomia da razão. 

O ensino de Filosofia como acontecimento é um ensino menor, um incentivo para 

se ensaiar novas visões de mundo, sujeitos desterritorializados praticam a Filosofia como 

subversão, porque é uma comunidade que potencializa a criação de novos mundos e versões 

menores. Ensinar uma Filosofia sem controle do governo é defender a multiplicidade da vida, 

é um movimento de resistência política que opera tática de enxamear a multiplicidade, é 

oposição ao aprisionamento do devir que estabelece uma forma única de pensar. Essa 

disciplina é mais do que uma crítica ou discussão é criação, na medida em que: “a filosofia 

[...] é, por natureza, criadora, ou mesmo revolucionária, uma vez que não para de criar novos 

conceitos [...] o conceito é o que impede que o pensamento seja uma simples opinião, um 

conselho, uma discussão, uma tagarelice” (DELEUZE, 1992, p. 170). 

O conceito criado pela Filosofia é uma resposta gerada por um problema, porque 

ao elaborar problemas e possíveis respostas é uma atividade filosófica, na medida em que o 

problema incomoda e move o pensar. Desse modo, pensar não é uma atividade natural, nem 

faz parte do bom senso, mas provocação; segundo Deleuze (2006), “[...] é absolutamente 

necessário que ele [o pensamento] nasça, por arrombamento, do fortuito do mundo. O que é 

primeiro no pensamento é o arrombamento, a violência, é o inimigo [...]” (DELEUZE, 2006, 

p. 203). O ensino que almejamos deve proporcionar uma fissura na visão oficial de mundo, ao 

permitir que o sujeito possa elaborar e tratar os seus próprios problemas de maneira filosófica 

e na escola; permitindo que suas versões de mundo sejam armas contra as técnicas de captura, 

contra o governo das mentes; desenhando na educação maior linhas de fuga ao controle, a 

governamentalidade. 



162  

Vivendo em escolas, fábricas, por exemplos; instituições disciplinares que 

disciplinam nossos pensamentos, o que temos é que as disciplinas agem sobre a população, 

controlando o público que opina e que questiona. Somado a isso temos as tecnologias e 

burocracias do nosso tempo, nessas novas instituições há uma cooperação que determinam os 

fluxos do pensamento pelas ações à distância – televisão, internet, aplicativos. Segundo 

Lazzarato (2006), “Nas sociedades de controle, as relações de poder expressam pela ação a 

distância de uma mente sobre a outra, pela capacidade de afetar e ser afetado pelos cérebros, 

midiatizados e enriquecidos pela tecnologia” (LAZZARATO, 2006, p. 76). 

 
3.2- A escola diante uma educação técnica e burocrática 

 
 

A burocracia é caracterizada pela separação entre os que executam e os que 

controlam, um divórcio entre o trabalho prático e o trabalho intelectual. Essas organizações 

burocráticas vinculadas a estrutura social reproduz um modelo de sociedade de formação 

capitalista, fundamentado no sistema de classes sociais, na força de trabalho e nas relações de 

poder e submissão (MOTTA, 2000). Partiremos da ideia que a burocracia é um sistema 

dominante característico das sociedades modernas e uma de suas principais funções é a 

reprodução de relações sociais determinadas por um sistema econômico dominante. 

Uma reflexão acerca da educação e da burocracia nasce da aproximação do ensino 

de Filosofia e da educação no contexto político da sociedade moderna, o sistema educacional 

é o palco onde encontramos os elementos conceituais que deslocados nos ajudarão a pensar 

uma educação técnica e burocrática voltada aos interesses de um pequeno grupo que controla 

e determina o destino da sociedade. O efeito da burocracia nos diversos estratos sociais e 

políticos foi percebido, a partir do seu antagonismo, como um aparelho que dificulta o campo 

das políticas públicas, ou como uma maneira bem sucedida de administração pública. O que 

não podemos perder de vista é que ela é uma ação de governo racional e eficaz, ou seja, uma 

forma racional de dominação. 

Desse modo, 

 
[A burocracia] é a forma mais racional de exercício de dominação, porque nela se 

alcança tecnicamente o máximo de rendimento em virtude de precisão,  

continuidade, disciplina, rigor e confiabilidade, intensidade e extensibilidade dos 

serviços, e aplicabilidade formalmente universal a todas espécies de tarefas [...] 

Toda nossa vida cotidiana está encaixada nesse quadro [...] (WEBER, 1994, p. 145). 



163  

A burocracia consolida um projeto hegemônico e seu poder emana do controle, é 

nesse contexto que a história do capitalismo é contada a partir do aperfeiçoamento desses 

mecanismos de controle que se tornam mais visíveis a partir da relação entre técnica e 

econômica no campo da educação. Não há como compreender o poder do capitalismo sem 

fazer referência ao seu modo de produção, capital e trabalho tem uma relação dinâmica no 

interior das fábricas, os movimentos de oposição que buscam resistir e romper as 

determinações capitalistas são barrados com o aumento da produtividade (BERNARDO, 

1985). A história da produção capitalista que deu ênfase ao desenvolvimento tecnológico e as 

formas de cooperação revelam práticas sociais antagônicas que submetem o homem a um 

formalismo burocrático. 

Para entendermos essa forma racional de dominação, partimos da noção que o ato 

racional é coerente com os fins estabelecidos para que, como o mínimo esforço seja atingido o 

máximo resultado. A ideia do capitalismo aplicado a educação sob esse critério de eficiência 

busca a formação do indivíduo para o aumento da produtividade, aqui a burocracia seria o 

reflexo de um fenômeno social organizado e dominante contrastando com aquilo que eles 

consideram uma sociedade semiorganizada ou inorganizada84. Segundo Shaw (1992), uma  

das características básicas da burocracia é a sua capacidade de transformar o tipo tradicional 

de estratificação social e para essa mudança o talento é um critério fundamental para o 

recrutamento. 

É possível perceber a burocracia e suas ramificações como uma das formas mais 

racionais, e legítimas de dominação. É através dela que os dilemas são racionalizados para 

que sejam mais compreensíveis. Por ser algo imposto, acredita-se que ela otimiza as 

organizações administrativas, o que tornariam os serviços mais eficazes. Desse modo, a 

educação ao ser uma prestação de serviço, ela está submetida aos tentáculos da burocracia 

moderna, que determinam suas ações e influenciam os indivíduos. Partindo desses 

pressupostos básicos é possível pensar o moderno sistema burocrático e sua influência 

retrograda na educação. 

No terreno da Filosofia, para falarmos dos conceitos de burocracia e educação, 

precisamos retornar a origem formadora da burocracia, que nos remetem às noções de 

domínio e legitimidade. Se empreendermos um deslocamento conceitual a partir de Weber 

 

 

 
 

84Exemplos: Sistemas organizados: Estado, Escola, Universidade, Exército, etc.; Sistemas semi-organizados: 

família, grupo informal, empresa familiar, etc.; e Sistemas sociais inorganizados: multidão, grupos, etc. 



164  

(1994), estaremos diante de três tipos de dominação legítima85, que servem de modelo de 

imposição social, política e econômica; a primeira, é a dominação legal, a segunda, é a 

dominação tradicional e a terceira, é a dominação carismática. A dominação legal é a que nos 

fornecerá os elementos conceituais necessários para essa nossa tratativa, organizada através  

da legitimação e por sua característica racional, seu princípio básico é estabelecer regras e, a 

burocracia se manifesta como um exemplo bem claro. 

Este tipo de dominação86 é a forma mais oficial de legitimidade da dominação, 

pois ela estabelece-se por meio de uma convenção social estabelecida entre os indivíduos de 

uma mesma sociedade, por isso ela é reconhecida no estabelecimento do direito pela 

convenção ou pela outorga. A sociedade formada por meio de um pacto de seus membros 

submete todos os indivíduos a seu corpo de leis e regras, daí que o Estado como um elemento 

comum que subordina as pessoas à sua autoridade legal aparece como uma instituição que 

pela força e violência legítima, e controlam os indivíduos, para que eles não exerçam força e 

violência contrária. Se não fosse essa relação paradoxal o Estado seria desnecessário, por isso, 

seu domínio se estabelece continuamente nas funções públicas pelas competências 

 

85 A primeira forma de dominação organiza-se através da legitimação. Ela é a mais racional, tem por princípio 

básico o estabelecimento de regras racionais, legitimamente organizadas. A burocracia seria seu exemplo mais 

notório. Essa forma de domínio é a mais impessoal de todas, por isso sua caracterização pode ser reconhecida no 

estabelecimento do direito, seja via convenção ou pela outorga. O domínio legal se estabelece através de 

empreendimentos contínuos dentro das funções públicas que são instituídas pelas leis e distribuídas pelas 

competências administrativas de modo diferenciado. O chefe legal estabelecido ou as instâncias superiores 

devem obrigatória e estatutariamente obedecer e respeitar o princípio da impessoalidade do direito e orientar  

suas condutas profissionais seguindo tais pressupostos técnicos. Segundo é a dominação tradicional. Como a 

própria designação sugere, o domínio acontece tendo como base a tradição e o apego a valores geracionais.  

Neste caso, observa-se que sua formação não é estruturada com base em uma hierarquia superior, escolhida 

profissionalmente, mas sim amparada em costumes familiares e/ou grupais. Ela estende-se pelo reino da 

pessoalidade, da intimidade. Os títulos são sempre pessoais dirigidos àquele líder em particular, todas as 

demandas são dirigidas não ao corpo burocrático administrativo, mas sim ao líder tradicional. Pondera-se que os 

governados dentro do domínio tradicional não são cidadãos na acepção do termo, são sim pares (no exemplo da 

gerontocracia) ou súditos que seguem normas ligadas à tradição e legitimadas pelas virtudes pessoais do 

soberano. A terceira modalidade de dominação levantada por Weber é a carismática. Esse tipo de domínio é 

bastante excepcional, uma vez que se organiza sobre os atributos pessoais do líder. Seus reflexos podem ser 

percebidos tanto nas atividades políticas como também em outros campos sociais, como, por exemplo, a religião, 

a economia, entre outras. Diferente das outras duas, o domínio carismático requer grau mais elevado de 

pessoalidade entre o líder e seus seguidores. É estabelecido um vínculo emocional, e não racional, entre seus 

componentes. O estabelecimento dos laços de confiança tem seu assento na relação, muitas vezes irracional, 

entre os membros do grupo e o líder. Este tipo de ação caracteriza-se essencialmente pela desarticulação de uma 

continuidade legalmente firmada. Para aprofundar no assunto sugiro a leitura do trabalho do autor MELO 

JÚNIOR, João Alfredo Costa de Campos. Burocracia e Educação: uma análise a partir de Max Weber. 

Pensamento Plural, v. 06, p. 147-164, jan/jun, 2010. 
86 São exemplos de dominação legal a força das leis, o emprego da força por parte do Estado por meio da polícia 

e do exército contra a população e os indivíduos, que, em sua maioria, em uma situação de normalidade social 

(quando não há caos e crise) aceita o poder exercido por essas instituições. Para que a legitimidade seja conferida 

ao Estado, no entanto, deve haver todo um processo legal e correto para a sanção das leis e as ações dos Estados 

devem estar submetidas às leis. Para aprofundar no assunto sugiro a leitura do trabalho do autor WEBER, Max. 

Economia e Sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. 4. ed. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília, 2009, vol. 1. 



165  

administrativas orientando e conduzindo as condutas dos indivíduos para que possam 

obedecer seus pressupostos. 

As formas de dominação são pensadas como tipos ideais construídos teoricamente 

e muitas vezes, sua aplicação prática não corresponde a dinâmica social, seria uma forma de 

relação social representada de maneira teórica e abstrata. Neste contexto, ao falarmos da 

burocracia na modernidade, o fazemos a partir dessa noção de tipologia que não está sujeita 

aos fluxos da história e que determinam as regras de seu funcionamento, pois a burocracia: 

“rege o princípio de áreas de jurisdição fixas oficiais, ordenadas de acordo com regulamentos, 

ou seja, por leis ou normas administrativas” (WEBER, 1994, p. 138). É daqui que nasce sua 

função reguladora das atividades governamentais e organizadoras das normas e leis 

administrativas, ao dar suporte para que as autoridades executem suas funções e estabeleçam 

os deveres dos indivíduos. 

A soma das ações constituem a autoridade burocrática que organiza os diferentes 

campos da sociedade moderna, assim: “a burocracia, [...] se desenvolve plenamente em 

comunidades políticas e eclesiásticas apenas no Estado moderno, e na economia privada, 

apenas nas mais avançadas instituições do capitalismo” (WEBER, 1999, p. 138). Essa 

burocracia moderna tornou-se uma forma de poder que se manifesta pela intervenção humana 

que separam aqueles que são qualificados dos que não são, excluindo a massa da participação 

pública e do acesso as informações, uma segregação que contribui para uma construção social 

estamental que se alicerça na posição social ocupada dentro da sociedade. A burocracia que 

gere a esfera pública legítima a existência de castas sociais e problematiza a história do 

desenvolvimento social. 

A educação e o sistema de ensino fundamentado na hierarquia é o lugar onde se 

forma a burocracia moderna, essa articulação consiste em uma das formas de dominação entre 

as mais diversas modalidades existentes na sociedade atual, a prática educacional é  um 

terreno fértil de legitimação da dominação, pois a partir dela estrutura-se uma divisão 

intelectual. Observando os centros educacionais é possível perceber que eles são construídos 

com o objetivo de trabalhar um modelo de cultura que dê sustentação a burocracia moderna 

(CARVALHO, 2005), pois através da educação o indivíduo aceita e se submete pacificamente 

a dominação burocrática exercida pelos outros, ou por uma instituição, que tem o aparato 

técnico e intelectual para sustentar seus pressupostos burocráticos. 

A escola é o espaço onde o Estado insere-se de forma mais imediata, não apenas 

pela determinação dos currículos e conteúdos, como sabemos, mas pela burocracia abstrata 



166  

que há na escola. A discussão sobre a educação, como instrumento para a sociedade e a sua 

relação com a burocracia, está na gênese do Estado Moderno que faz mediação desse processo 

educacional que se desenvolve no interior da sociedade capitalista. É, nesse contexto, que a 

escola instituída carrega em seu bojo antagonismos, pois ela aparece na sociedade como 

possibilidade emancipadora, mas ao mesmo tempo é um aparelho de reprodução do Estado, 

que ao ser administrado por indivíduos pertencentes às classes dominantes refletem o ideal 

burocrático. 

A burocracia moderna torna-se as atividades mecânicas, por isso ela tem a 

necessidade de uma educação ética – educação para a cidadania – para que os indivíduos 

avaliem a realidade sempre de maneira universal. Os burocratas no sistema ensino agem 

duplamente, controla de maneira interna propondo uma educação ética e uma disciplina 

organizacional (modelos de conteúdo e currículos, por exemplos), e controla de maneira 

externa pela supervisão das autoridades (SHAW, 1992). O caráter formal da burocracia na 

educação manifesta-se no conjunto de regras abstratas instituídas intencionalmente para se 

alcançar os fins visados, em sua racionalidade ela se desenvolve quanto mais se: “desumaniza, 

quanto mais [...] alcança as características específicas que são consideradas como virtudes: a 

eliminação do amor, do ódio e de todos os elementos pessoais, emocionais e irracionais, que 

escapam ao cálculo” (MOTTA, 2004, p. 17). 

Com a chegada do   sistema   capitalista e sua burocratização, o ensino 

implementado através de uma educação especializada assume um papel importante na 

formação dos quadros técnicos para que os indivíduos assumam as funções que lhes foram 

destinadas. Esse modelo econômico exige uma formação profissional através dos cursos 

técnicos para: separar, classificar e hierarquizar a sociedade; um funcionalismo tecnicamente 

habilitado é o parâmetro para a sociedade que é construída através de uma normatização que, 

quando aplicada na educação, formaria uma sociedade desenvolvida economicamente. Essa 

busca de qualificação profissional é a garantia de uma remuneração que permitirá ao sujeito 

garantir sua existência e participar da sociedade como indivíduo ativo da máquina econômica. 

Este modelo de escola serve como forma de distinção social, pessoas são 

excluídas em função de uma riqueza (WBER, 1994), o homem é eliminado em nome de uma 

busca desenfreada por privilégios sociais, que quando usados indiscriminadamente só servem 

para anulação do sujeito. Pertencer a uma categoria elevada é possuir um saber controlador 

especializado (WEBER, 1994), por isso quem determina a educação objetiva que o indivíduo 

obedeça às regras sociais fixadas; um modelo de ensino que submete o sujeito a máquina 



167  

burocrática e anula a sua individualidade. O ato de educar como formação das mentes para 

atuarem na realidade concreta assumiria um papel negativo, pois através da capacidade 

pedagógica os alunos seriam conduzidos ao modelo de cidadania almejado pelo Estado. 

Neste modelo de escola, o ato de aprender é padronizado, os conteúdos são 

determinados pelo Estado e pedagogicamente influenciados para serem ministrado da mesma 

maneira, assim, os alunos são interlocutores passivos, recebem os conteúdos ministrados e 

determinados legalmente pela burocracia estatal. Os parâmetros de ensino-aprendizado são 

organizados externamente a realidade escolar para que, reguladores da sociedade 

burocratizada, atinjam uma esfera mais ampla. Os princípios pedagógicos voltados para a 

formação educacional burocrática fortalecem um sistema de organização social e política que 

tem como centro uma burocracia estamental que começa a ser fertilizada no domínio 

burocrático da sala de aula. 

Os interesses do capitalismo é o fundamento para que se possa fazer uma reflexão 

sobre um modelo de educação administrado pelo Estado no interior da sociedade, mais 

diretamente uma educação administrada por uma burocracia capitalista. Educação e escola no 

capitalismo são elementos unilaterais que se contradizem num sistema como esse, 

fundamentado na divisão do trabalho, implicando que a educação efetive-se segundo 

princípios e estrutura que modela o espaço educativo com fins econômicos. O capitalismo é 

um modelo econômico que não abrange apenas o campo produtivo ou as relações de 

comércio, mas, o modelo de produção imposto influencia as relações sociais, em geral, 

incluindo o espaço escolar. 

Ao longo da história o sistema de trocas foi entendido como processo de 

sociabilidade, como também é a educação na chamada escola; uma vez que, nesse espaço de 

alfabetização o sujeito se insere e recebe uma proposta de um modelo de conhecimento. Nesse 

cenário a burocracia moderna é teorizada a partir da reflexão sobre a educação como processo 

de formação humana, a burocracia é desenhada como ferramenta do Estado, que transforma a 

escola numa estrutura rígida e hierárquica, ao determinar severamente a educação dos homens 

inseridos na sociedade capitalista. A educação é resultado de diretrizes que se baseiam em 

elementos racionais e metas para a educação estipulada através de objetivos mínimos e 

máximos a serem atingidos. 

Os conhecimentos transmitidos historicamente e apropriado pelos indivíduos faz 

com que a educação seja um processo humanizador e socializador, na medida em que o 

trabalho educativo é entendido como ato de produzir a humanidade. Já, a sociedade capitalista 



168  

nos oferece um belo: “espetáculo da devassidão bem como da corrupção e da miséria” 

(HEGEL, 2009, p. 169), ao mesmo tempo que estabelece um jogo de relações entre indivíduo 

e sociedade. Esse processo histórico de formação educacional possui uma dualidade, ao 

mesmo tempo que é uma autoconstrução é uma ação de castração da potencialidade criativa 

do homem. O homem que adentra no espaço escolar pede autonomia de educar a si, ele 

apenas captura os elementos de um conhecimento técnico. 

A autoconstrução está além do conhecimento técnico, pois a vida apresenta 

ilimitados conteúdos que fogem ao controle escolar e são entendidos na vida coletiva, existe 

uma positividade que é extraída desse processo, o sujeito aprende a si portar no mundo 

composto por leis, normas e regras que compõe as relações sociais. O sujeito produz o seu 

mundo real e quando ele educa-se conseguem intervir na realidade concreta, o sujeito ativo 

que constrói o seu mundo não é um simples produto de um processo educacional dado e 

determinado. A escola possui um caráter decisivo, nesse espaço de potencialidade e de 

vivências, as tentativas de driblar as regras são relevantes para a efetivação de um sujeito 

portador de sua própria direção. 

O sujeito está posto num contexto desde quando ele nasce e ao ter que muitas 

vezes resistir e absorver aquilo que a sociedade lhe impõe. A escola tem a tarefa de auxiliar o 

educando na modelagem de sua vida particular que se associa a uma vida geral, ela auxilia na 

educação para que cada um se reconheça como parte do conjunto direto ou indiretamente. Na 

sociedade de hoje, a escola não é feita em qualquer espaço, pois os assuntos escolares que 

distorcem o plano político e social não são aceitos, uma vez que, a escola é um campo que o 

Estado governa. Desse modo, 

Como o Estado é a forma na qual os indivíduos de uma classe dominante fazem 

valer seus interesses comuns e que sintetiza a sociedade civil inteira de uma época, 

segue-se que todas as instituições coletivas são mediadas pelo Estado, adquirem por 

meio dele uma forma politica (MARX, 2007, p. 76). 

 

A sociedade burguesa fornece conteúdos determinados na educação escolar e na 

educação além da escola – essa ideia é associada as determinações de cidadania e de mundo 

do trabalho que estão além da escola –, as pessoas se guiam e se portam como manda uma 

orientação maior, como “manda a etiqueta”. Esse tipo de vida reproduz uma alienação que 

submete todos os homens que vivem em sociedade, porque eles não se reconhecem como 

portadores de particularidades; há um estranhamento e o espaço escolar contribui positiva ou 

negativamente para a manutenção da sociedade. 



169  

A transformação dessa situação que pode vir por meio de uma resistência 

contrária é fruto de esforços coletivos, como uma mudança qualitativa no sistema 

educacional. As mudanças nos limites políticos que influenciam a educação podem libertar o 

homem, na medida em que esses estão ligados às demais esferas: cultural, social e econômica; 

essa poderia ser uma conquista que superam os conflitos encontrados na escola e que 

proporcionam a superação de outras lutas. Uma educação ligada ao modelo produtivo faz com 

que a preocupação com a economia condene a escola a voltar o seu ensino para o mercado, a 

produção da vida torna-se análoga a produção material, sem que os atores desse processo 

tenham consciência do que significa a realização de suas atividades. 

O sujeito que interfere na sociedade e produz sabe a função de sua atividade, mas 

quando a produção tem um fim em si mesma e se fundamenta numa atividade salarial, há uma 

separação entre o indivíduo e a sociedade. Nesse espaço alienante insere-se a escola atual com 

o seu papel, criticado por várias instâncias, que é de fornecer um ensino técnico voltado ao 

mercado de trabalho. Ensino e mercado na sociedade capitalista não se separam, pois existe 

uma relação mútua, uma vez que é entendida que a escola sem o mercado não existiria – uma 

ideia baseada na oferta e na procura de uma educação técnica – e o mercado sem 

trabalhadores qualificados não se desenvolve. Há uma ideia central onde o Estado atua apenas 

como gestor das escolas, programando currículos e conteúdos que garanta a estrutura 

econômica da sociedade. De acordo com Marx e Engels (2009): 

É possível ver o que fazem a burguesia e o Estado para a educação e o ensino da 

classe trabalhadora. Por sorte, as condições em que esta vive lhe asseguram uma 

formação prática que não só substitui todo o trabalho escolar, mas que também 

neutraliza o efeito pernicioso das confusas ideias religiosas em que se move o ensino 

(MARX; ENGELS, 2009, p. 90). 

 

O Estado organiza os negócios e o relaciona com a escola, já que nessa o Estado 

internamente é gerido por políticos que são membros da sociedade, esses defendem os 

interesses das áreas em que podem atuar. A escola é apenas mais uma dessas diversas áreas de 

atuação, através dela atinge-se o modo de vida de uma grande parcela da população, porque a 

frequência na escola é obrigatória para todas as pessoas. A Constituição reza no art. 208, § I 

uma educação básica obrigatória e gratuita dos 4 (quatro) aos 17 (dezessete) anos de idade, 

assegurada inclusive sua oferta gratuita para todos os que a ela não tiveram acesso na idade 

própria; já na alteração da LDB n. 9.394/96 por meio da Lei n. 12.796/13 ratificou, dizendo 

que no art. 6º é dever dos pais ou responsáveis efetuar a matrícula das crianças na educação 

básica a partir dos 4 anos de idade. 



170  

A obrigatoriedade da educação fere o desenvolvimento do sujeito, já que esse 

modelo de educação é pernicioso. A sociedade sustenta a escola, mas é o Estado quem a 

determina de maneira incisiva, fazendo valer os interesses dos altos dirigentes políticos da 

sociedade. Os interesses políticos não são os mesmos que se expressam na escola, o que dá 

origem a muitos problemas sociais, desse modo, a tarefa do Estado se concretiza na 

organização de um sistema de ensino que, acima de tudo, possa atender os interesses 

econômicos, assim a escola está obrigada a se aliar aos interesses de manutenção e de 

reprodução que favorecem o desenvolvimento econômico capitalista. 

O que resta é traçar linhas de fugas que permita escapar dessa estrutura opressora, 

gerida pelo Estado que tem a escola como meio termo que o separa da sociedade, segundo 

Marx (2009), “o ensino pode ser estatal sem que esteja sob o controle do governo. O governo 

pode nomear inspetores, cujo dever consistirá em vigiar para que a lei seja respeitada, sem 

que tenham o direito de intrometer-se diretamente no ensino” (MARX, 2009, p. 108). A 

sociedade capitalista é fundamentada sobre a ideia da propriedade privada e a escola acabou 

sendo entendida como espaço que é privado e, que é orientada a um grupo restrito em sentido 

econômico; a escola ficou estratificada em diferentes níveis econômicos e de interesses. 

A escola contribui com a formação dos sujeitos das classes sociais mais baixas 

para o chamado mundo do trabalho, as pessoas são preparadas para ocuparem os cargos as 

quais estão destinadas já que não existe alternativa que seja trabalhar em locais e empregos 

precários. O sistema de ensino delimita o fazer e o pensar do sujeito, dentro e fora do espaço 

econômico, pois o movimento da vida é um só unindo o trabalho e a vida fora dele. As 

determinações da vida coletiva é um projeto político de estrutura complexa que é adaptado, de 

acordo com a necessidade de inibição das potencialidades. 

Se colocarmos nesse cenário de conflito a escola privada, perceberemos que ela 

também reproduz um modelo de vida sem potencialidade criativa, ao modelar os educandos 

aos interesses do sistema econômico. O maior objetivo a alcançar será sempre o sentido 

econômico na relação entre individuo e escola, mas a escola particular é distinta da pública, já 

que ela reproduz um modo de vida das camadas sociais mais favorecidas tornando mais 

concreto os ideais da dominação de classes. 

Neste sentido, 

 
Enquanto a internalização conseguir fazer o seu bom trabalho, assegurando os 

parâmetros reprodutivos gerais do sistema do capital, a brutalidade e a violência 

podem ser relegadas a um segundo plano (embora de modo nenhum sejam 

permanentemente abandonadas), posto que são modalidades dispendiosas de 



171  

imposição de valores, como de fato aconteceu no decurso do desenvolvimento 

capitalista moderno (MESZAROS, 2008: p. 44, grifos do autor) 

 

A educação privada, em qualidade, se torna cada vez mais técnica e também mais 

perniciosa, pois seu intuito é instruir o individuo para que ele, estando inserido na sociedade, 

possa ocupar os lugares mais altos dela. A especialização no ensino privado tem o objetivo 

fazer com que os indivíduos absorvam de maneira mais incisiva e prematura uma profissão. 

Porém, essa escolha não é fruto de uma reflexão que leva em consideração a relação entre as 

necessidades e os objetivos individuais, para se desempenhar uma profissão ou uma função; 

essa escolha está ligada apenas ao meio social em que o indivíduo vive ou as possibilidades 

imediatas de trabalho. Os ambientes de ensino, público ou particulares, não dão conta de todo 

o processo educacional, por isso, outros mecanismos são estruturados – escolas técnicas e 

cursinhos – para quando for necessário especificar e especializar sujeito para o mercado 

profissional, pois: 

o trabalho começa a ser repartido, cada indivíduo tem uma esfera de atividade 

exclusiva que lhe é imposta e da qual não pode sair; é caçador, pastor, pescador ou 

crítico e não pode deixar de o ser se não quiser perder seus meios de subsistência 

(MARX, 2009, p. 25). 

 

A escola e todo processo educacional nada mais é que um instrumento de 

melhoramento de vida, desejo de mudança; essa experiência cotidiana baseada em atividades 

laborais, diminui a própria ação docente a ideia de produção. Burocratas, professores e alunos 

ligados por uma lógica produtiva que foi introjetada na educação, uma relação que se liga por 

um conhecimento hierarquizado. A escola perde a sua amplitude – de interação, socialização e 

convivência – tornando-se cada vez mais fragilizada e manipulada através dos currículos e 

conteúdos que são ensinados. Seu ensino alienante e enfadonho é absorvido como meio de 

progressão nas séries sem compor uma relação real com a vida dos sujeitos. Perde-se de vista 

que as discussões que acontecem nas escolas têm sentido na vida cotidiana. 

A burocracia escolar pensada no contexto do Estado está, tanto na escola pública, 

como na privada, da mesma forma que ela se estende a outras esferas da sociedade capitalista. 

O modelo de organização capitalista é a burocracia, como forma de equiparar a tarefas, dividir 

o trabalho e isentar as pessoas do papel que cumprem de funcionários burocráticos. O 

conteúdo da burocracia, sobretudo a escolar, são suas tarefas orientadas a atender interesses 

determinados, a teorização sobre esse tema não se afasta da esfera do Estado, isto é, da coisa 

pública. Parece um equívoco pensar uma burocracia estatal na escola particular, apesar da 



172  

diferença entre a escola pública não é, pois a enquanto instrumento de ordem ela está sob os 

mesmos pressupostos. 

Ao concebermos o mundo como um conjunto de relações sociais que se 

desenvolve das mais simples até as mais complexas, identificamos três esferas em que elas 

desenvolvem: família, sociedade e estado. Nesse ponto de vista, a educação assume um 

destino negativo, pois sua função restringe-se em conduzir as crianças para saírem da unidade 

familiar (HEGEL, 2009). Enquanto, se está com a família a vida é composta pela simplicidade 

e pela preparação para fazer a passagem para a vida civil, na sociedade, ocorrem as relações 

complexas de comércios, de leis e de competição entre os pares; para que isso ocorra a 

formação é obrigatória e mediadas pelas diretrizes do Estado. 

O Estado é fundamento da sociabilidade e da instância social que gerencia a vida 

coletiva com o intuito, e influenciando indivíduo, restabelecer a vida ética; as três esferas 

sociais, apesar de possuírem autonomia, manifestam relações conflituosas entre si. Podemos 

pensar a escola, quando ela põe-se sobre a sociedade, os frutos não correspondem com as 

necessidades sociais, mas apenas uma parcela da sociedade; as formações baseadas no ensino 

técnico atendem diretamente os interesses dominantes dos responsáveis pelos parques 

produtivos. É, aqui que a burocracia, como segmento do Estado e atuação de uma prática 

dominante, estabelecem limites ao sujeito; pois ela funciona como estruturação de poder sobre 

as classes, fundamentada no pressuposto de uma organização funcional que englobam as 

esferas, desse modo, 

a burocracia é o principal elemento de um sistema antagônico. Onde existe 

antagonismo existe burocracia. Na verdade, só podemos entender a burocracia na 

medida em que analisamos a sua história. Veremos então que ela é um grupo social 

que se separa do resto da sociedade e se impõe a ela, dominando-a (MOTTA, 2000, 

p. 12). 

 

A existência do Estado justifica-se na vontade material, na carência social e nos 

problemas originados nos choques dos interesses particulares que, não são iniciados nem 

finalizados na burocracia, mas tem nela um princípio estimulador ou paliativo na resolução 

das desigualdades. Partindo desses princípios basilares que justificam a existência do Estado, 

surgem diversos conflitos que põe em questão a necessidade da liberdade e traz a tona 

assuntos como manutenção da vida, carência e privação de acesso que são resolvidos apenas 

abstratamente. A educação, garantida no dispositivo legal como bem comum, passa longe de 

uma reflexão coletiva que põe resistência a essas ações burocráticas do governo. 



173  

O homem tem sua vida no Estado, na luta e no trabalho (HEGEL, 2009), enquanto 

o Estado tem uma existência imediata através das leis. A tarefa do Estado, com a lei e com a 

política, é mediar os conflitos dos grupos que estão dentro da sociedade. Marx (2005) dizia 

que: a burocracia é o Estado que se fez sociedade, apesar de existir uma separação entre 

sociedade e Estado, logo aparece uma forma uni-los novamente, já que o sentido do Estado 

não é ser em si, mas para outro. A relação entre essas duas esferas é medida por um poder de 

atuação que é a burocracia, que eleva os interesses singulares a uma relação de maior 

amplitude. 

 
O Estado é, portanto, uma organização burocrática que tem os seguintes elementos 

constitutivos: a) Uma elite politica, que geralmente se confunde com a classe 

dominante e nela se recruta; b) um corpo de funcionários hierarquicamente 

organizados, que se ocupa da administração; c) uma força publica, que se destina 

não apenas a defender o país contra o inimigo externo, mas principalmente a manter 

a ordem vigente interna (MOTTA, 2000, p. 25). 

 
A burocracia foi construída na história como relação de poder e é uma ferramenta 

do sistema antagônico que serve para controlar o sistema ou determinar os parâmetros e as 

regras que ele deve seguir. Ela separa-se da sociedade para poder dominá-la, dividindo as 

tarefas entre aqueles que planejam, os que organizam, os que dirigem e os que executam, e a 

escola nos dá um modelo concreto dessa organização; para agir e controlar de maneira mais 

eficiente, há uma diversidade de funções que incide sobre o sujeito. No Estado Moderno há 

uma primazia das tarefas sobre as pessoas (MOTTA, 2000), mas elas só são colocadas em 

prática pela burocracia por causa da sua separação da sociedade. 

Na máquina burocrática do Estado existe uma hierarquia que reflete uma estrutura 

de poder, o professor é obrigado a oferecer um trabalho que em nada se alia a sociedade, ele 

não possui um espaço de criação na educação capitalista; podemos dizer que também há uma 

distância entre a ação docente e a burocracia que o determina. A burocracia é uma parte do 

Estado que se põe contra a sociedade, então, o Estado é a composição de uma estrutura 

política que comporta uma pequena elite, entendida como classe dominante, tomados por um 

espírito de poder. É essa hierarquia que organiza a burocracia e faz a mediação entre a 

sociedade e o Estado, nessa relação dialética há momentos de separação nítida, e fundamental, 

porque há momentos de restituição recíproca. 

A tentativa de identificar o Estado com a sociedade acontece pela eleição dos 

administradores, quando por esse processo, os indivíduos que pertencem a sociedade são 

incorporados no Estado. Os funcionários executivos do Estado lançam-se contrários aos 



174  

processos individuais, a seleção de burocratas iguala-se a seleção do saber que, quando é 

aprovado transforma-se em saber burocrático (MARX, 2005). Cada sujeito que compõe a vida 

social tem a possibilidade de se tornar um servidor público, por um processo seletivo – 

concursos – se escolhem aqueles que darão continuidade as políticas educacionais, por outro 

lado, os outros são excluídos dessa participação social. Outra tentativa acontece pelo 

pagamento de impostos, por essa ação os membros da burocracia recebem da sociedade, 

enquanto membros do Estado. 

A burocracia força uma distinção e ao mesmo tempo uma união entre Estado, e 

Sociedade ao tornar cada vez mais visível a distinção de classes e forçando os indivíduos a 

colocarem em prática ações, que por eles não foram criadas. Os antagonismos promovidos 

pela burocracia na vida social são reflexos das ações do grupo executivo que assumem os 

postos de administração e só será superado se houver a inserção do mesmo número de 

indivíduos de classes diferentes nas diferentes funções do Estado. O poder de governo que age 

sobre o resto da sociedade nada mais é do que a ação de uma casta burocrática que se eleva 

acima da sociedade para fazer parte do Estado, que se desloca e se vincula das outras esferas. 

A escola é o instrumento que permite essa ação forçada da sociedade com o projeto 

pretendido pelo Estado. 

O Estado especializa e refina suas funções, não por acaso, ele cria, por exemplo, 

poderes: executivo, legislativo e judiciário; cria uma força policial que se insurge sobre a 

sociedade. Diante dos movimentos de insatisfação que colocam em perigo a existência do 

Estado a burocracia funciona como um escudo que o protege, pois ele está fundamentado nas 

carências e nos problemas da sociedade; acabar com as situações problemáticos é determinar 

que o Estado não seja mais necessário. Como conciliadora, através das leis coercitivas, a 

burocracia seria relevante para determinar os momentos de maior pressão pelo assédio ou pela 

força bruta para garantir uma ordem. 

A burocracia põe-se acima do sujeito pela sua autoridade, o que torna impossível 

uma equidade entre a sociedade e o Estado; existe nela uma disputa pelos cargos elevados – 

um carreirismo – que dilacera o mundo das relações sociais e o reduz a uma mera 

manipulação. Sendo composta por classes mais elevadas, às classes menos favorecidas restam 

apenas as carências e o trabalho (HEGEL, 2009), o que prova que a burocracia não elimina as 

diferenças, muito pelo contrário, ela conduz as massas e as determinações estatais. Ao 

incorporar o indivíduo, no Estado, eles deixam de pertencer a sociedade para se vincular aos 

grupos com interesses particulares. 



175  

A burocracia como estrutura de poder, pela força concilia e domina a sociedade, 

chegando ao ponto de se sobressair dela; é por meio dessa que o Estado intervém e impõe  

seus interesses na sociedade. Pelo fato dessa seleção ser equiparada a uma seleção saber, 

como dissemos anteriormente, a alteração dos membros não altera a defesa de determinados 

interesses. Por isso, quem atua dentro do Estado resguardando os seus próprios interesses é 

burocrata, é alguém que se nutri do Estado com espirito de poder, dominação e hierarquia, 

transforma seu pensamento, e sua prática em modelos dominantes. Esse grupo de “sábios” 

tem o campo escolar como espaço privilegiado de atuação, pois a partir dele se mantém as 

relações sociais de dominação. 

A escola e a educação na sociedade capitalista em sua relação com a burocracia 

estatal faz-se dentro de um espaço de contradição, apesar de ser percebida como fator de 

mudanças positivas, essas acontecem dentro de uma estrutura de poder construída na 

sociedade e efetivada nas ações do Estado pela burocracia; esse espaço torna-se limitado no 

fornecimento das ferramentas que permite uma sociedade igualitária. A superação desse 

conflito passa pela resistência daqueles que visam defender uma transformação política e 

econômica, e a escola aparece como ponte entre os sistemas de relações opressoras e relações 

humanizadoras; ela e os outros espaços de formação humana podem favorecer o crescimento 

político, pela via de uma intervenção nas ações políticas e burocráticas do Estado. 

Uma educação burocrática destinada às massas tem como objetivo a produção das 

riquezas e sua mudança não vem sem insatisfação, e resistência que denunciam suas 

debilidades. Temos como trincheira de transformação a sala de aula como espaço de 

discussão, que precisa fugir das organizações determinadas pelas diretrizes estatais que 

beneficiam os poderes majoritários. Uma superação da diferença entre o ensino público e 

privado está articulada na luta contra um modelo de escola dado, seria essa uma nova política 

que propõe uma nova educação. As intervenções na escola e no processo educativo vinculam- 

se com a realidade ao contribuir para que se discutam os prejuízos não apenas na educação, 

mas no modo de ser individual. Contudo, são esses mesmos sujeitos que devem modificar 

essa estrutura transformando a escola num ambiente de formação consciente, de modo que as 

forças de resistência possam-se articular num movimento contra a organização do Estado que 

utiliza a escola para por em prática os seus objetivos que suprimem a emancipação  do 

homem. 

Marianne Weber (2003) lembra que a função da educação alemã era formar 

cidadãos dóceis e subservientes para atuarem em favor do Estado, e todos que estivessem 



176  

envolvidos no processo de ensino deveriam ter como pressuposto a obediência as ordens 

estatais. A perda da autonomia vigorava nesse ambiente como também o medo Estado, a 

liberdade estava comprometida pelas demandas políticas e o conhecimento reduzido a 

reproduzir a burocracia educacional do estado. O espaço educacional marcado pela livre 

expressão política que se manifestava como uma experiência do pensamento e que se encontra 

nas trincheiras das salas de aulas a segurança para criticar o Estado, e suas autoridades 

políticas deixa de existir na sociedade de controle. 

A escola burocratizada é percebida através de seus programas, projetos e 

promoções que parecem tranquilizar a sociedade através da segurança, e confiabilidade que 

ela parece transmitir. Essa compulsão burocrática dá origem não apenas a novas burocracias, 

mas aos futuros reprodutores de uma sociedade burocrática que produz modelos de 

existências sociais (MOTTA, 2004); o saber nela reproduzido além de se relacionar com a 

prática de um trabalho técnico relaciona-se também a um modelo de divisão social. Desse 

ambiente saem os futuros burocratas, mas também os operários, homens e mulheres formados 

numa metodologia sutil e continuada que preserva a ordem, e desigualdade estabelecida 

dentro da sociedade. 

Como todos os indivíduos passam pela escola – obrigatoriamente todo indivíduo 

deve passar pela educação básica voltada para a cidadania e para o mundo do trabalho – a 

socialização passa pela subordinação, pela internalização dos valores determinados, e 

compatíveis a sua posição como cidadão, consequentemente como profissional dentro da 

sociedade moderna. Por isso Tragtenberg (1981) afirmou que: 

no século XIX a expansão da técnica e a ampliação da divisão do trabalho, com o 

desenvolvimento do capitalismo, levam à necessidade da universalização do saber 

ler, escrever e contar. A educação já não constitui ocupação ociosa e sim uma 

fábrica de homens utilizáveis e adaptáveis. Hoje em dia, a preocupação maior da 

educação consiste em formar indivíduos cada vez mais adaptados ao seu local de 

trabalho, capacitados, porém, a modificar o seu comportamento em função das 

mutações sociais (TRAGTENBERG, 1981, p. 15). 

 

A escola é uma fábrica de homens utilizáveis, por isso ela procura formar 

indivíduos para inseri-los numa determinada sociedade ou grupo. As noções virtuosas 

passadas na escola como projeto de vida ou formação de cidadania – lealdade, 

responsabilidade, tolerância a frustração, capacidade de adiar recompensas e desejo de 

ascensão... – representam o jogo exercido na própria escola que nem sempre é eficaz, isso 

porque, a escola é apenas uma representante imediata do monopólio a ser transmitido com a 

intenção de formar as condições de vida dos sujeitos. A escola com seu discurso reproduz 



177  

para as massas a imagem da burocracia, desse modo, uma educação efetivamente popular e 

emancipadora não ocorrerá por iniciativa das empresas de educação ou do Estado burocrático. 

A educação patrocinada pelas burocracias sempre está voltada para a afirmação de uma ordem 

social e portanto, de uma dominação, firmemente ancorada nas formas de cooperação, e nas 

tecnologias disciplinares burocrático-capitalistas (MOTTA, 1990, p. 34). 

A vida organizacional vista a partir das teorias metafóricas levam o sujeito a 

compreender as organizações de forma específica, por exemplo, a escola como organização é 

vista como uma máquina que legitima o desenvolvimento da burocracia através dos seus 

planejamentos e rotinas que reproduzem uma imagem confiável, eficiente, e previsível. 

Porém, existe um vinculo entre este processo mecânico e a burocracia, na medida em que, o 

segundo é responsável por otimizar o primeiro como uma máquina produtiva através de uma 

rotinização. Nesse processo de dominação racional podemos pensar que a: 

[burocracia] sempre foi [uma] superioridade puramente técnica sobre qualquer outra 

forma. A relação entre um mecanismo burocrático plenamente desenvolvido e as 

outras formas é análoga à relação entre uma máquina e os métodos não mecânicos 

de produção de bens [...] Precisão, rapidez, univocidade, conhecimento da 

documentação, continuidade, discrição, uniformidade, subordinação rigorosa, 

diminuição de atritos e custos materiais e pessoais alcançam o ótimo numa 

administração rigorosamente burocrática exercida por funcionários individuais 

treinados [...] (WEBER, 1994, p. 212). 

 

Essa ideia de burocracia implícita na educação faz com que sua presença seja 

conhecida como uma forma superior de organização, com consequências preocupantes, 

sobretudo, quando se leva em conta o efeito desse processo sobre o ser humano em formação. 

O enfoque burocrático das sociedades modernas que determinam, rotinizam e mecanizam 

potencialmente a vida humana destrói a capacidade criativa do sujeito, limita o 

desenvolvimento das capacidades humanas, modela o indivíduo para que ele sirva ao Estado e 

impedi que o sujeito utiliza sua potencialidade para pensar a nova realidade. 

Nesse contexto a escola perde o seu compromisso de possibilitar que o sujeito 

faça sua experiência do pensamento, uma vez que, o ambiente escolar está repleto de 

constrangimentos e interferências externas; somente a liberdade intelectual comprometeria o 

sujeito com as praticas investigativas (CARVALHO, 2005). Um ensino livre de pressões 

políticas seria uma resistência a dominação burocrática que prevalece sobre o ensino, as 

interferências externas oriundas de outras instituições sociais resultam na perda de dignidade 

do ensino que: “não deveria ser uma igreja, nem uma ‘seita, nem uma instituição defensora do 

Estado, mas um foro de liberdade e luta intelectual” (WEBER, 2003, p. 354). 



178  

O sistema educacional aprisiona o ensino nas amarras burocráticas produzidos 

pelo Estado, que só será superado inexoravelmente por uma ação de resistência contrária 

movida pelas massas. Uma educação inovadora seria imprescindível para catalisar as 

transformações sociais e derrubar os modelos legítimos universalizados na sociedade, o 

processo educativo libertaria o sujeito da irracionalidade da dominação burocrática em prol de 

uma liberdade de ensino-aprendizagem. Porém, a liberdade não exclui a possibilidade de 

resultados imperfeitos (CARVALHO, 2005), a escola seria o espaço onde cada sujeito teria a 

possibilidade de fazer uma construção conceitual a partir da experiência do pensamento. 

 
3.3- O ensino de filosofia em busca de uma experiência do pensamento 

 
 

Até aqui, o que propomos foi pensar a educação pelas potências do menor, que se 

faz através das microrrevulações originárias da experimentação de uma micropolítica 

cotidiana, uma vez que, a educação pelas linhas majoritárias não significam grandiosidades, 

mas a capacidade que a educação oficial e legal da macropolítica alcança. Buscamos uma 

fissura em meio a uma educação instruída e que deseja intuir-se, que preserva uma 

instrumentalização em seu modo de fazer, uma homogeneidade das formas de conhecimento 

determinado pelas canetas ferozes nos gabinetes de onde emanam Parâmetros Curriculares 

Nacionais, Diretrizes Curriculares, Políticas Educacionais e Leis de Diretrizes e Bases 

(GALLO, 2008). 

A modernidade que foi compreendida como um movimento de construção do 

pensamento encontrou diante de si um conflito, uma vez que, as tentativas que se 

empreenderam foi de aprisionar o pensamento em uma forma hegemônica. Se pensarmos a 

modernidade como uma forma de pensar que alcançou proporções de grande significado, 

posteriormente somos colocados diante do paradoxo da desconstrução do pensamento; o 

sujeito da experiência do pensamento foi reduzido a uma razão tecnológica, pois, de acordo 

com Pessanha (1993), 

A razão ocidental se empobreceu a partir da modernidade, quando fez a opção 

exclusiva pelo modelo matemático. O valor desse modelo é incalculável, mas não 

pode ser utilizado efetivamente no campo do contingente, do concreto, do histórico e 

do humano. Nesse terreno, teremos que usar a racionalidade inerente às linguagens 

não inteiramente formalizadas, e jamais inteiramente formalizáveis, como é a 

linguagem natural. Não podemos mais querer reduzir a linguagem a uma estrutura 

apenas sintática, sem levar em conta sua dimensão semântica, pragmática. É a 

totalidade dessas dimensões que nos permitem construir o discurso da nossa 

cientificidade sui generis, que é a cientificidade das ciências humanas e sociais 

(PESSANHA, 1993, p. 28). 



179  

 

A postulação de um modelo racional como mecanismo de poder e agente de 

repressão faz predominar um modelo maior instituído para intervir na realidade, a partir daqui 

o que há é uma formalização de um modelo elaborado e desenvolvido como mecanismo de 

reprodução instrumental e que se aplica diretamente nas configurações das estruturas 

educacionais. Essa relação alienante, pela sua sutileza, passa despercebida ao sujeito que é 

transmutado em uma peça das engrenagens sociais e tinham seus interesses individuais 

reduzidos a proposições universais que começam a ser repetidas na escola. Desse modo, 

estamos certo que uma educação fundamentada numa razão instrumentalizada demonstra-se 

limitada e distante de qualquer elaboração pedagógica que torne possível uma experiência do 

pensamento. Georgen (1996), assinala que, 

Se a racionalidade e a normatividade encontra-se em crise, a educação que ensina 

saberes e comportamentos é atingida diretamente por isso. [...] As críticas que de 

todos os lados recaem sobre a racionalidade moderna devem incidir sobre a teoria e 

práticas educacionais de hoje. A razão moderna que transformou o ser humano [...] 

na sua forma de pensar, agir e de relacionar-se com a natureza e seus similares, por 

uma normatividade utilitarista, positivisada ‘cientificamente’, continua servindo de 

parâmetro para a educação. (GEORGEN, 1996, p. 22-23). 

 

A experiência do pensamento encontrou diante de si uma ideia de progresso que 

levava a educação a um pragmatismo exacerbado que culminando na instrumentalização do 

indivíduo. Seguindo por esse caminho a sociedade moderna e o seu poder instituído 

transforma a educação em um instrumento disfarçado de perpetuação da repressão social, um 

ensino vinculado ao poder tem como eixo central a dominação da natureza e, 

consequentemente, do próprio homem; uma vez que, “no ambiente em que a técnica adquire 

tanto poder sobre a sociedade encarna o próprio poder dos economicamente mais fortes sobre 

a mesma sociedade. A racionalidade técnica hoje é a racionalidade do próprio domínio, é o 

caráter repressivo da sociedade que se auto aliena” (ADORNO; HORKHEIMER, 1982, p. 

160). 

A forma atrofiada de ensino só será transformada se assumirmos uma postura de 

resistência que questione o modo de se pensar a realidade. Não se trata de assumir uma 

postura absoluta, mas através das discussões sobre a educação, seria uma importante tomada 

de posição, à luz da história, frente aos pressupostos que legitimam as regras instituídas para 

educação, em favor de um aprisionamento da experiência do pensamento. Pensando as 

conquistas e limites que compõe o cenário da realidade é possível configurar outras formas de 

mundo possível, e resistir aos elementos que esvaziam a educação do seu propósito de 



180  

criação, isso seria como abrir uma fissura na “agenda”87 de legitimação dos pressupostos que 

influenciam os encaminhamentos metodológicos e pedagógicos no âmbito educacional. 

O lugar da experiência do pensamento, em nosso contexto atual, é algo importante 

para a discussão na educação, que reclama para si elementos que proporcionem uma 

construção conceitual criativa que alcançam uma relação prática e teórica na vida do aluno. É 

nesse contexto que o pensamento de Deleuze e Guattari, nos leva a pensar o ensino de 

Filosofia como uma Filosofia da diferença em educação. A aproximação com pensamento dos 

autores, como já dissemos não tratam sobre a educação, nos permite repensar a educação 

destituindo-a de suas pretensões representativas e reprodutivas. O conceito de menor que foi 

deslocado para a concepção de Gallo (2002; 2008) nos permite dizer de uma experiência do 

pensamento em educação, como uma micropolítica que, através da transformação, subtrai a 

educação das grandes diretrizes educacionais. A Educação Menor e suas potencialidades é a 

possibilidade dessa experiência do pensamento no interior do processo educacional. 

Quando adjetivamos uma educação como menor, pensamos na sua natureza que é 

potencializada pela força das microrrevoluções dentro desse processo dissidente daquilo que 

supomos como maior. O menor que não se coaduna aos grandes movimentos realiza-se nos 

agenciamentos cotidianos ilustrados dentro da escola, da sala, das turmas; uma ação singular 

inscrita em um determinado contexto. Inserir a Filosofia como experiência do pensamento 

nessa educação, não se trata de buscar um novo paradigma educacional, pois todas as vezes 

que se fizer diferente daquilo que é descrito no padrão majoritário será uma pedagogia menor. 

Não nos é possível falar do maior sem o atravessamento do menor, que: “não qualifica mais 

certas literaturas, mas as condições revolucionárias” (DELEUZE; GUATTARI, 2003, p. 28). 

A noção que Gallo (2002, 2008) propõe sobre Educação Menor o engendrado por 

Deleuze e Guattari (2003) que se fundamenta na certeza de que a literatura menor produz a 

diferença no quadro tradicional, ela subverte e quebra as regras estabelecidas. Os coeficientes 

– desterritorialzação, ramificação política e valor coletivo – que estruturaram a noção de 

literatura menor proposta pelos franceses, deram fundamentos a noção de educação pensada 

por Gallo. O ensino de Filosofia nesse contexto é desterritorializado para produzir a diferença, 

o menor não constitui uma nova Filosofia, mas antes o que uma minoria faz (DELEUZE; 

GUATTARI, 2003); não se propõe uma renúncia daquilo que é oficial, mas o uso que se faz 

dela para proporcionar uma mudança naquilo que é produzido majoritariamente. Diferenciar o 

maior, fazendo dele um uso menor (GALLO, 2002). 

 

87Grifo meu 



181  

Desterritorializar a educação é abandonar o território instituído que a aprisiona, 

um repúdio que veio pela diferenciação que desemboca na criação. Elementos variados, 

assuntos não curriculares e inusitados é criação esperada pela educação que se perspectiva 

pela diferença; é assim que desterritorializando será possível retornar ao território com  

alguma produção estranha e não convencional, porque não dizer inusitada. A Filosofia pode 

criar os ruídos acerca dessa educação transformadora e minoritária que coloque em xeque 

procedimentos padronizados, práticas pedagógicas receituárias, aparatos e métodos 

rotinizados que instrumentalizam o processo educacional. 

Vincular estes conceitos aos desafios colocados para a educação, no espaço do 

ensino de Filosofia, é uma perspectiva de reafirmar uma atividade do pensamento nas 

complexas relações pedagógicas que se camuflam no processo de uma instituição da razão. 

As construções reflexivas sobre a educação visa, por uma resistência, amparar um 

direcionamento educacional apoiado na relevância do ensino de Filosofia como uma 

racionalidade que tencione os projetos educacionais do nosso tempo. Seria assim, o processo 

educacional uma experiência de possibilidade que trilha por um caminho distante das 

dimensões pragmáticas que oferecem um porto seguro fundamentado numa ideia universal. 

Esta pedagogia menor – aqui estamos fazendo uma alusão à Educação Menor – é 

um campo de possibilidades e uma abertura dos territórios instituídos para a criação e 

experimentação de uma educação diferente. Um ensino filosófico pensado pelas vias menores 

é uma tentativa de transformar as possibilidades em experimentações que subvertem as 

diretrizes institucionais do Estado. No instituído majoritariamente perde-se a noção de 

contexto, para pensar o ambiente como um cenário, inversamente a isso, no menor vibra uma 

política, uma ação de dentro do contexto. Enquanto, a Educação Maior é o cenário dos 

interesses a menor é ação política, na medida em que amplia o individual e o torna 

indispensável, uma vez que, a singularidade que comporta a multiplicidade constitui um ato 

político. 

Uma educação que tem no seu bojo o ensino de Filosofia como uma experiência 

do pensamento é um ato de resistência, uma força política que preservam as formas de 

singularidades. A ramificação política da educação é traçada pela resistência que se opõe as 

misérias de uma Educação Maior, através de um plano micropolítico de revolução; os atos 

minoritários são dotados de potência política e expressam um desajuste aos objetivos 

universais instituídos, as tentativas de padronização e as modelagem das experiências 

instruídas para a educação. À margem da sociedade dominante, produz-se uma educação de 



182  

beira, distorcida, não convencional; uma dimensão política enredada em um contexto ou 

ambiente específico – a escola. 

A ramificação política e o valor coletivo são fundidos e ampliar seu entendimento 

para o que entendemos como atos de resistência. Criar novos modos de escrever, falar, ver, 

sentir e experienciar é uma resistência que escapa aos modelos, experimentar e propor 

experimentação é propor a diferença pelos atos de resistência. A resistência não é uma ação 

passiva ou de negação, mas, conforma-se as forças afirmativas dando movimento a vida; uma 

provocação da diferença nos regimes instituídos que, como: 

focos de resistência disseminam-se com mais ou menos densidade no tempo e no 

espaço, às vezes provocando o levante de grupos ou indivíduos de maneira 

definitiva, inflamando certos pontos do corpo, certos momentos a vida, certos tipos 

de comportamento. Grandes rupturas radicais, divisões binárias e maciças? Às 

vezes. É mais comum, entretanto, serem pontos de resistência móveis e transitórios, 

que introduzem na sociedade clivagens que se deslocam, rompem unidades e 

suscitam reagrupamentos, percorrem os próprios indivíduos, recortando-os e os 

remodelando, traçando neles, em seus corpos e almas, regiões irredutíveis. 

(FOUCAULT, 1988, p. 106-107) 

 

A possibilidade de grandes rupturas, não representam grandes revoluções ligadas 

a uma conquista de poder ou derrubada de paradigmas político, porque a noção de resistência 

deslocada para a educação não afirma a instauração de um modelo pedagógico novo, mas para 

uma sensibilidade micropolítica, microrrevolucinária que acontece diariamente nos gestos 

singulares do cotidiano. Quando as estruturas são balançadas e diferenciadas a resistência é 

produzida micropoliticamente, tudo isso nos leva pensar uma educação considerada a partir da 

sala de aula, da escola e do próprio processo de ensino singular constituído  de 

multiplicidades; não há uma única entrada para o ensino, uma pedagogia menor considera o 

processo educativo como algo não homogêneo, mas um enredo de diferenciações. 

O novo de tudo isso começa numa pedagogia que tende a destotalizar as 

experiências da educação e a inibição das práticas reprodutivas que viabilizam os resultados 

determinados. Essa pedagogia menor que é plural, busca lugares e conexões novas e não se 

limita a uma única definição; por isso, não podemos tê-la como modelo paradigmático, uma 

vez que, a Educação Menor não se dá sob a perspectiva de uma totalidade. Desse modo, não 

há uma pedagogia menor como receita para a prática, mas se trata de se colocar sobre uma 

proposta de criação, criar resistindo e experimentando, certos de que: 

experimentar, mas nunca oficializar (uma minoria, uma vez oficializada, torna-se 

uma maioria) ou impor, como modelo esta ou aquela pedagogia, porém contaminar 

os processos pedagógicos com ‘costumes bárbaros’. Se a ideologia utilitária mapeia 

o dia-a-dia de cada um, tudo grava, cataloga, por que a educação seria diferente? 

Como pensar a produção do inútil nas escolas? Reuniões ‘inúteis’, ‘sem agenda’, 



183  

encontros ‘inúteis’, oficinas ‘inúteis’, tudo isso são experimentos e ‘práticas 

bárbaras’ no campo dos afetos não estruturados nem estruturáveis ou oficializados, 

consequentemente não fadados à repetição, ou ao tédio da experiência cooptada pela 

norma, pelo imaginário instituído. Tudo isso educa para o sensível, para se pensar 

fora do pensamento único. Tudo isso significa não um método, mas um pouco de ar 

fresco, uma diferença mínima, um afeto minimamente não controlável, uma onda de 

alegria na arte de aprender e de coabitar (LINS, 2005, p. 1.239). 

 

A Educação Menor realiza-se em práticas educacionais pelas vias da 

experimentação – assim, o ensino de Filosofia estruturaria-se como uma experiência do 

pensamento. Experimentar é arriscar, não se sabe a priori onde se vai chegar, não se tem um 

resultado prévio assegurado por um método; mas ao contrário de tudo isso, o ensino que se dá 

como um experiência do pensamento navega sobre o improviso, apesar de conhecer o ponto 

de origem não se vincula a um método único e verdadeiro. Por isso, as práticas menores não 

se buscam oficializar, nem tampouco serem modelos referenciais; ao invés de se 

estabelecerem pelo território da macroeducação com seu arsenal metodológico, ela escorrega 

pela micropolítica e se voltam ao campo do possível. Na micropolítica que impregna a 

Educação Menor a filosofia assume seu espaço como uma experiência do pensamento. 

Buscamos linhas88 que segmentarizam a vida de forma mais flexível e que foge de 

toda forma de organização onde o maior aparece como uma forma de aprisionamento. A vida 

é a multiplicidade de linhas bifurcadas, recortadas e conectadas a cada momento germinam 

novas linhas que estarão condenadas a serem extintas ou rígidas; pontos rizomáticos não 

apenas estudados pela política, mas constituídos dinamicamente por ela. Deleuze trouxe a 

política como criação, ela não atualiza um plano traçado, mas inventa o plano como: “uma 

experimentação ativa, porque não se sabe de antemão o que vai acontecer com a linha” 

(DELEUZE; PARNET, 1998, p. 159). Sob esse prisma, a vida é pensada de forma mais leve e 

a política é pensada como constituição de movimento não convencional. 

 

 
 

88 Segundo Deleuze e Parnet (1998) são três os tipos de linhas que segmentarizam a vida: a primeira delas é a de 

segmentaridade dura. Ela corresponde às passagens sucessivas e aos jogos binários que objetivam a vida: escola- 

profissão, criança-adulto, trabalho-férias. Está relacionada às passagens sucessivas da vida, inscrevendo sobre e 

pelo indivíduo uma linearidade, que se distribui de um ponto a outro. Um ponto de saída e um ponto de chegada. 

Operam um recorte sobre a vida, significando cada porção de vida, de acordo com um conjunto válido de modos 

de agir. O segundo tipo de linha é a segmentaridade mais flexível. Embora tenha alguma maleabilidade, não por 

isso é mais individual. Opera recortes sobre o individual e o social. Ela opera pequenas variações, alguns  

desvios, sob as linhas de segmentaridade dura, tornando imperceptíveis alguns movimentos, expressam-se pela 

sua imprecisão. O terceiro tipo de linha são as linhas de fuga: “como se alguma coisa nos levasse, através dos 

segmentos, mas também através de nossos limiares, em direção de uma destinação desconhecida, não previsível, 

não preexistente” (DELEUZE; PARNET, 1998, p. 146). Esta linha parece surgir depois de apartar-se das outras, 

mas, segundo Deleuze, ela pode surgir antes, sendo a primeira de todas as outras. Isso porque ela não 

corresponde a nenhuma destinação, não tem a obrigação de disparar das outras linhas. Ao contrário, como ponta 

de desterritorialização, é ela quem poderá possibilitar as reterritorializações nos outros e sobre os outros dois 

tipos de linhas. 



184  

Deleuze e Guattari (2012) entendem a política como o próprio fluxo da vida, 

analogamente ao movimento de sístole e diástole que faz correr um fluxo vital, ela não é uma 

concepção de vida, mas a própria vida em movimento. Desse modo, “tudo é política [...], mas 

ao mesmo tempo macropolítica e micropolítica (DELEUZE; GUATTARI, 1996, p. 99), 

linhas macro e micro que se diferem pela dimensão, pelas conexões, proliferações e pela 

política que exercem. O fluxo micropolítico caracterizado pelos microgestos de uma relação 

escapa a toda configuração e restrição, aqui os acontecimentos não são precedidos por 

modelos, mas abrindo ao possível tende sempre a improvisação. 

Quando tentamos entender a educação pelas vias do menor operada por uma 

micropolítica fica claro a sua importância no processo de experimentação e de criação de 

novas possibilidades. Destruindo a polaridade de uma educação majoritária, a Educação 

Menor aposta no descomprometimento com as experiências pragmáticas e 

instrumentalizantes, indo ao encontro de experiências singulares que não são homogeneizadas 

na noção de verdade absoluta. A Educação Menor como linha de fuga seria: 

uma espécie de delírio. Delirar é exatamente sair dos eixos (como ‘pirar’). Há algo 

de demoníaco, ou demônico, em uma linha de fuga. Os demônios distinguem-se dos 

deuses, porque os deuses têm atributos, propriedades e funções fixas, territórios e 

códigos: eles tem a ver com os eixos, com os limites e com cadastros. É próprio do 

demônio saltar os intervalos, e de um intervalo a outro (DELEUZE; PARNET,  

1998, p. 51). 

 

A macropolítica tende as totalidades, às instituições organizacionais pouco 

flexíveis, nela tudo é pré-configurado e seus eventos são determinados por essas 

configurações; aqui, os movimentos centralizam e concentram os modos de operação. 

Alinhada com a noção de maior, seus círculos concêntricos emanam forças que determinam 

os corpos, enrijecem os territórios e seus movimentos são sempre de capturas. O possível 

perde sua característica de inusitado e é precedido por uma organização, restando-lhe apenas a 

probabilidade como reguladora do possível. 

Uma Educação Maior alinha-se as concepções da macropolítica quando o projeto 

educacional assume a lógica maior que operam por planos, diretrizes e leis educacionais. A 

macropolítica educacional antecede as possibilidades traçando previamente um modelo de 

ações a ser seguido, cria-se forças regulatórias sobre as práticas educacionais, porém não 

apenas as determinações escritas – os Parâmetros Curriculares Nacionais, as Diretrizes e 

Bases, as Políticas Curriculares, os Planos Políticos Pedagógicos, as listas de conteúdos – 

controlam a educação, há também na Educação Maior a operação de um consenso. A 

educação é esvaziada do seu sentido e enrijecida em suas práticas pelas determinações 



185  

consensuais que preservam as práticas majoritárias na escola, pois essas determinações 

funcionam como: 

acordos mais ou menos velados, convenções cristalizadas, concordâncias que 

prevalecem tanto quanto leis e que se fazem valer como tais. O consenso não 

necessariamente é produto de uma votação ou de uma consulta, que objetive um 

mínimo múltiplo comum. Ele está aí e tem uma potência de efetuação que as leis e 

os documentos escritos nem sempre conseguem atingir. No território educacional, os 

consensos são reis e, como tais, encabeçam a macropolítica educacional, bem como 

se internalizam nas práticas de educação maior. As filas, as brincadeiras, os modos 

de organizar a sala de aula, as táticas para controle disciplinamento, os modos que 

cada parte deste território binário deve dirigir-se a outra parte. Levantar a mão para 

falar. Um de cada vez no banheiro. Meninas nesta fila, meninos na outra. A mão 

direita é a de escrever. Ou ainda [...] canetinha para contornar, lápis de cor para 

pintar. Desenho mimeografado. Papai Noel feito de rolinho de papel higiênico e 

algodão. Mais do Mesmo (SCHNEIDER, 2014, p. 39). 

 

A educação é um processo que se liga a vida e não se pode fundamenta nas 

imagens estagnadas de uma tirania perversa, ela é um fluxo de movimentos criativos, de 

linhas que fogem; nela há a intervenção do menor, linhas que se movimentam constantemente 

tornando possíveis as conexões na pedagogia e no currículo. Não há uma luta pelo poder entre 

o micro e macro, há o duplo numa coexistência de fluxos político; quando o maior insiste em 

prevalecer, irrompe a desterritorialização nos territórios rígidos da educação, desencadeando 

práticas menores que se configuram como uma experiência do pensamento. 

A Educação Menor abre a Educação Maior a uma nova relação com o ensino, 

como uma espécie de convite para criar novas experiências de pensamento. Pensar diferente é 

um convite a experimentação que passa pela micropolítica e se situa no campo da 

destotalização, pois se a educação é feita para a vida é preciso estar atento ao movimento que 

não é reproduzido, instrumentalizado e tramado a priori, o ensino de Filosofia, como 

experiência do pensamento, possibilita inventar caminhos na potência que reside numa 

Educação Menor. 

Uma Filosofia como experiência do pensamento desenvolve uma natureza 

criativa, uma radicalidade que toma o ensino como resistência ao presente, uma experiência 

renovada que nos permite uma experiência de subjetividade – cuidado de si - um novo modo 

de pensar a realidade e pensar a si inserido nesse plano. A Educação Menor nos permite um 

campo de experiências sem pressupostos, livre de toda imagem que aprisiona a noção de 

existência, ao pensamento não basta o reconhecimento, como se se fosse conduzido por uma 

faculdade maior, pensar supõe um encontro, um vínculo com forças do fora no campo da 

experiência. 



186  

À luz das contingências de um encontro foi inaugurado um ensino filosófico como 

experiência do pensamento. Enquanto, a faculdade inerte está voltada ao reconhecimento de 

um campo representativo, a experiência do pensamento coincide com as linhas de fuga que 

nos permitem desterritorializar para reterritorializar um acontecimento que produz o novo. 

Nesse plano de imanência que é a educação, a Filosofia só será possível à luz da 

transformação, da desterritorialização, onde o plano da experimentação buscará afirmar um 

processo de criação que permita fugir ao caos. 

As ferramentas conceituais criadas que possibilitaram a solução dos problemas 

habitam um plano de imanência onde estes problemas se colocam é, nesse sentido, que o 

plano é o espaço onde os conceitos se movem; se pensamos os conceitos como 

acontecimentos, o plano é o horizonte dos acontecimentos. O plano nos permite a experiência 

do pensar, como: recorte do caos, ele possibilita conexões entre os diversos conceitos que o 

habitam; há um mútuo ajustamento entre o conceito e o plano. O movimento infinito dos 

conceitos é envolvido pelo plano de imanência, nesse sentido, a Filosofia como criação 

conceitual nos ajuda a enfrentar o caos e para isso, ela constrói um plano sem perder o 

infinito. Tudo está relacionado a uma maneira de afetar e de ser afetado, a forma com a qual 

um corpo recorta as forças do mundo; o plano de imanência vai-se tecendo, como num 

gigantesco tear. 

É daqui que partimos, ao pensar o ensino de Filosofia atento às condições 

conflitantes de sua realidade, como uma linha de fuga que permite reforçar as discussões do 

ensino, como experiência do pensamento, essa forma de ensino seria uma busca para 

reafirmar o sujeito como um elemento essencial no processo histórico e social da educação 

(MORAES, 1994). No conjunto de contradições enfrentado pela educação, admitimos mais 

uma em um processo instituído que regula as práticas educativas em prejuízo da formação 

significativa do sujeito discente. Não é possível mais reduzir a educação a um corpo de 

saberes já disponibilizados a serem transmitidos de forma mecânica, sem levar em 

consideração que o conhecimento passa por uma forma criatividade experimentado no 

pensamento. 

Os deslocamentos pragmáticos nos espaços pedagógicos encontram no ensino de 

Filosofia uma oposição de teorias e discursos, uma vez que, esse ensino pode tornar mais 

claro os problemas atuais e ajudar a desenvolver uma reflexão mais prática sobre a realidade. 

O parâmetro educacional instituído no âmbito governamental que corresponde a uma 



187  

determinada postura de dominação, nos obrigam a desterritorializar a educação para 

reterritorializá-la reconstruindo-a sobre novas bases filosóficas, pois: 

A Filosofia pode dar uma efetiva contribuição a educação se ela for levada a 

assenhorar, radicalmente, de alguns temas candentes do nosso tempo. Faço coro com 

aqueles que entendem que duas tarefas indissociáveis estão no horizonte imediato da 

Filosofia [...]: a crítica radical ao positivismo cientificista e o combate corrosivo aos 

irracionalismos que se anunciam superadores do mal-estar da civilização construída 

sobre a ciência e a técnica, para que possa chamá-las a razão (WARDE, 1990, p.  

32). 

 

Pensar a Educação Menor e a Educação Maior não é a polarização de um conflito 

onde uma sai vitoriosa, ambas possuem elementos que nos permitem pensar o real, porém o 

caminho menor nos permite criar novas concepções redimensionado o ensino para uma 

verdadeira experiência do pensamento. O formalismo e o utilitarismo inviabilizam o 

despontar das rupturas que permitem uma criação conceitual que faz parte do cotidiano do 

sujeito (JANTSCH; ZAMBIASI, 2000). Uma Filosofia Menor permite a busca do sentido que 

se quer imprimir nas próprias ações, assim, se, por um lado, temos uma presença obrigatória, 

por outro, devemos cuidar para que ela contribua efetivamente com a educação e não com os 

interesses do Estado. 

A discussão sobre o ensino de Filosofia, além de se inserir no contexto histórico e 

cultural, trás em seu arcabouço o sentido da formação do sujeito e o seu status, enquanto 

disciplina no Ensino Médio. Como disciplina, ela tem uma estrutura particular de 

conhecimento, que ultrapassa sua restrição conteudista curricular a qual está submetida, mas 

antes de tudo, ela é uma disciplina formativa, na medida em que se relaciona com os 

processos culturais e históricos. Considerando os aspectos do mundo concreto e a necessidade 

de pensá-los, a Filosofia seria um importante requisito para articular conhecimento e realidade 

situando o sujeito frente as questões que o assolam. 

Considerando que esse ensino dá-se num espaço educacional problemático e que 

se configura nos diversos discursos legítimos, a educação precisa-se movimentar em direção 

as novas descobertas conceituais de ensino aprendizagem. Nessa conturbada construção do 

ensino, a educação precisa-se desprender dos modelos ideais (ADORNO, 1995); numa 

realidade heterônoma é preciso questionar toda legitimidade instituída que determina o que 

milhões de pessoas devem ou não aprender na escola, visto que a educação não se deve 

preocupar em modelar as pessoas ou reduzir-se a transmissão conteudistas. Poderíamos  

pensar que se: “a educação seria impotente e ideológica se ignorasse o objetivo de adaptação e 

não preparasse os homens para se orientarem no mundo, [do mesmo modo] ela seria 



188  

igualmente questionável se ficasse nisto, produzido nada além do ‘well adjusted people’, 

pessoas bem ajustadas” (ADORNO, 1995, p. 143, grifos do autor). 

A possibilidade de uma experiência do pensamento na educação, nos faz colocar o 

ensino de Filosofia no seu devido lugar, uma forma de conhecimento fundamental para uma 

formação das gerações, já que esse ensino é um importante caminho para se pensar os 

problemas que permeiam a nossa realidade. A escola deve proporcionar uma retomada na 

compreensão da educação assegurando espaços de criação conceitual, redefinindo rotas, 

estratégias e horizontes pedagógicos; não mais como um sistema fechado, mas um campo a 

ser desbravado, de modo que cada descoberta represente a dinâmica da educação. 

A Filosofia tem um papel relevante, o de resgatar a experiência do pensamento 

como cuidado si. Pois, se a Educação Maior é o grande buraco negro que captura todos os 

fluxos ao seu redor restando apenas a ideia de cidadão e de trabalhador, a Educação Menor 

busca zonas onde a experiência do pensamento seja possível para construir um plano de 

imanência que permita pensar a si mesmo e a realidade, a partir da diferença que nos permite 

uma experiência sempre nova. Um ensino de Filosofia que resista ao modelo maior, ligado ao 

aparato do Estado e a um sistema econômico que opera por meio do caos, nos coloca diante 

de um plano de imanência com duplo enfrentamento e fluxos ameaçadores, e será à luz da 

ontologia do presente que se dará esses enfrentamentos, essas resistências que nos permitem 

pensar os desafios da educação no tocante ao ensino de Filosofia. 

Tendo Gallo (2012), à luz de Deleuze e Guattari, como um companheiro de 

viagem para o debate sobre o ensino de Filosofia, nos apoiamos em suas possibilidades 

didáticas para uma intervenção prática. O “como fazer” um ensino que se caracterize como 

um exercício do pensamento e que ultrapasse a ideia da transmissibilidade de conteúdo foi a 

nossa proposta que partiu de um problema para se chegar ao conceito, ou seja, uma 

experimentação do pensamento conceitual. Porém, não seguimos e nem pretendemos oferecer 

uma metodologia estanque que aponta: “o que se deve fazer”, mas apenas um referencial que 

podem e devem ser adaptados. 

Se vivemos num tempo de utopias – políticas, epistemológicas, sociais e 

pedagógicas – talvez a mais central de todas elas, seria a utopia do método iniciada por 

Descartes no início do século XVIII, que nos conduziu a uma sociedade pedagogizada 

(RANCIÈRE, 2002), que se concretiza nos sistemas de instrução pública como forma de 



189  

emancipação intelectual. Nesse jogo perverso da suposta emancipação89 se mantem mantém a 

lógica explicadora que contribui para uma assimetria, uma desigualdade que o contraria noção 

de emancipação (GALLO, 2012). Para podermos nos opor a esse modelo de sociedade 

buscamos no pensamento deleuzeano o fundamento do aprendizado como uma relação com 

os signos, resumindo, aprendemos quando algo nos chama atenção, um encontro que nos 

permite processar um aprendizado (DELEUZE, 2003). 

Se não há métodos para encontrar riquezas, também não há para o aprendizado 

(DELEUZE, 2006), pois ele é um instrumento de controle que define o que é possível, o que 

pode, o quanto pode, o como pode e o quanto é aprendido. É através dele que se impõe um 

senso comum normatizado o qual o aprendizado deve escapar, “aprender é uma linha de fuga 

[...] para fora dos horizontes definidos por uma metodologia [...] uma possibilidade viva do 

pensamento, de seu exercício, de sua experiência” (DELEUZE, 2012, p. 88). Aprender é um 

encontro, um acontecimento e não é controlado por métodos, políticas públicas, coerções 

provas ou exames, o aprendiz encontra sempre um caminho onde o pensamento seja possível 

construir por quem aprende durante o ato de pensar. 

Mobilizado pelos problemas o ensino e o aprendizado da Filosofia nos permite 

criar maneiras peculiares de nos relacionarmos com o pensamento, não aprendemos imitando 

ou numa relação de dependência do outro, mas num processo de encontro acompanhado que 

nos mobiliza o aprendizado. O ensino de Filosofia como uma atividade de criação conceitual 

foge do método, da utopia e do controle convidando o estudante a experimentar o pensamento 

com a intervenção docente que faz essa proposta funcionar em seu contexto, como uma 

bússola que orienta caminhos; o professor é apenas um companheiro nessa viagem. 

Debatendo sobre o ensino de Filosofia a nossa intenção foi proporcionar aos 

jovens um contato com essa disciplina de forma significativa, escapando dos modelos de 

reprodução fundamentados numa sociedade pedagogizada, muito menos reproduzir um ensino 

massificante baseado no método. Essa possibilidade do pensamento apontou para um Ensino 

de Filosofia aberto ao aprender, sem a imposição de protocolos; poderemos chamar de pistas 

que possibilitam uma caminhada que precisará ser revisada, de acordo com cada realidade. O 

plano de intervenção foi um convite a um encontro, sem percurso e ponto de chegada 

programado a priori, inspirado em pesquisadores cartógrafos que propuseram: 

 
 

89 Segundo Gallo (2012, 87) a emancipação intelectual. De fato, só pode acontecer quando se toma por premissa 

outro princípio: a igualdade de inteligências. Uma relação de igualdade entre quem ensina e quem aprende, na 

qual não há submissão ou assimetria. Uma relação na qual o aprendizado é uma conquista e uma realização de 

uma inteligência que é capaz por si mesma, que tem no outro parceiro e não um guia ou uma muleta. 



190  

pistas para nos guiar no trabalho da pesquisa, sabendo que para acompanhar 

processos não podemos ter predeterminada de antemão a totalidade dos 

procedimentos metodológicos. As pistas que guiam o cartógrafo são como 

referências que concorrem para a manutenção de uma atitude de abertura ao que vai 

se produzindo e de calibragem do caminhar no próprio percurso da pesquisa – o 

hódos-metá da pesquisa (PASSOS; BARROS, 2009, p. 13). 

 

Ao considerarmos o pensamento como uma atitude forçada pela violência de um 

problema buscamos compreender o ensino de Filosofia para que sejamos capazes de fazê-lo e 

através da proposta de Gallo (2012), da aula de Filosofia como oficina de conceitos, 

materializamos algumas pistas em vista de uma experiência do pensamento. Os quatro 

momentos didáticos – sensibilização, problematização, investigação e conceituação – 

articulados na aula de Filosofia buscam uma formação completa e não apenas um treinamento 

para uma profissão ou para o mundo, essa formação completa e complexa pode permitir o 

jovem a pensar o mundo, e construir a sua vida. Segundo o referido autor, as aulas de 

Filosofia como oficina de conceitos ganham sentidos e garantem uma relação do estudante 

com o instrumento conceitual, pois essa é uma área do saber que se articula com as demais. 

A Filosofia como atividade criadora não pode ter como princípio a passividade, 

por isso, os alunos podem fazer uma experiência com ela como num laboratório de 

experimentação ou uma oficina de atividade práticas. Nesse espaço buscamos romper com 

uma visão tradicional baseada na transmissibilidade para que os alunos passam de 

espectadores a criadores ativos de qualquer produção possível e, ao propormos o problema do 

ensino de Filosofia, abrimos um percurso que permitirá ser traçado um mapa a posteriori, o 

problema é apenas a bússola. Essa experiência, de propor um problema para trabalhar a 

Filosofia como criação conceitual, foi a que mais nos chamou atenção, pois a partir de uma 

aporia é possível trabalhar os temas, a história os filósofos e conceitos da Filosofia para 

compreensão desse problema. 

Nesse sentido, a nossa oficina Filosófica foi divida em cinco momentos com 

duração de uma semana cada uma – quatro etapas didáticas e um momento de materializar 

todas as experiências vividas – que permitiu ao aluno criar ou recriar conceitos para iluminar 

o problema norteador que foi colocado diante dele. O trabalho de intervenção versando sobre 

o ensino de Filosofia, como experiência do pensamento, foi desenvolvido numa escola da rede 

pública estadual da cidade de Pirapora, e contou com a participação de alguns alunos do sexo: 

masculino e feminino, maiores de 18 anos que colaboraram com o projeto de intervenção 

pedagógica. O que nos surpreendeu a princípio foi que, apesar de grande parte dos alunos 

serem avessos a disciplina de Filosofia, existe uma parcela que reconhece a sua importância e 



191  

justifica que o desinteresse dos colegas advém da forma como a disciplina é tratada no 

ambiente educacional. Sem ter um percurso ou um ponto de chegado pré-fabricado, iniciamos 

um processo em busca de um saber específico que se configura ao lado dos demais saberes 

tido como superiores e mais importantes. 

Na primeira etapa fizemos uma sensibilização para: “chamar a atenção para o 

tema trabalhado, criar uma empatia com ele, isto é, fazer com que o tema afete os estudantes” 

(GALLO, 2012, p. 96). Nada adiantaria propor um problema que os alunos não vivessem e, 

com os pés nessa realidade o ensino de Filosofia como experiência do pensamento é algo que 

eles “sentem na pele”, podendo assim incorporar o problema para criar um conceito 

incorporal. Utilizamos alguns recursos – filmes, palestras, por exemplos – para chamar 

atenção e despertar interesse pelo problema, como uma tentativa de alargar os horizontes 

sobre o processo de supressão e descontinuação do ensino de Filosofia no Ensino Médio, para 

fomentar um diálogo sobre se era importante ou não a disciplina de Filosofia na escola. 

Seguimos para a etapa da problematização para: “transformar o tema em 

problema, isto é, fazer com que ele suscite em cada um o desejo de buscar soluções” 

(GALLO, 2012, p. 96). O aluno já afetado pela etapa anterior foi convidado a problematizar 

os variados aspectos de diferentes perspectivas, um estímulo ao sentido crítico e 

problematizador da Filosofia que desponta na capacidade de perguntar, questionar e 

interrogar; uma desconfiança das afirmações normativas, prontas e cristalizadas. Foi, nesse 

sentido, que promovemos discussões em torno do tema de diferentes pontos de vida, 

abordando o processo de supressão e descontinuação do ensino de Filosofia no Ensino Médio 

e sua importância no ensino ao longo da história com permanências e retiradas permeadas de 

conflitos sociais e políticos. 

Nesse momento nós oferecemos três pistas para nortear a problematização, a 

primeira versou sobre educação e política através de um breve panorama do ensino de 

Filosofia, no Brasil, marcando bem os progressos e retrocessos que influenciaram a presença e 

ausência da Filosofia nas escolas. A percepção de que a Filosofia em meio às disciplinas era 

entendida apenas como conhecimento complementar, vai ficando cada vez mais claro, 

sobretudo, quando se percebe que as leis nacionais equacionam um currículo que é imposto 

aos jovens nas escolas de educação básica. Torna-se mais clara a percepção de que “os 

dirigentes políticos impuseram um programa de modernização da economia alicerçado na 

repressão severa contra mobilizações das oposições” (SOARES, 2012, p. 23) e suprimiram 



192  

todas as práticas educativas formadoras de opinião pública. Os sujeitos da pesquisa se 

posicionaram diante de tais situações expressando um posicionamento da seguinte forma: 

Os governantes sabem que pelo processo educacional podemos pensar sobre aquilo 

que é imposto para nós (A3 – 3ºAno). 

 

Os políticos nunca vão querer que as pessoas tenham um pensamento próprio (A4 – 

3ºAno). 

 

Apesar das leis admitirem que os estudantes devem apresentar domínio da Filosofia, 

observa-se que esse ainda é visto como um conhecimento que ocupa um espaço secundário, 

sua obrigatoriedade legal não encerra a questão sobre sua a importância e a necessidade  da 

sua presença no currículo do Ensino Médio (TOMAZETTI, 2012). Se a preocupação dos 

grandes movimentos assentou-se no âmbito da presença da Filosofia nos currículos, a nossa 

discussões assume outro nível para além da sua obrigatoriedade, para reconhecer a relevância 

de uma experiência filosófica que se insere nos espaços educacionais instituídos e legitimados 

pelos interesses econômicos daqueles que governam a sociedade. 

A segunda pista apontou para a relação entre educação e tecnicismo, uma vez que, 

afetados por aquilo que observamos até aqui, a saber, um ensino de abordagem sistêmica que 

defende práticas pedagógicas altamente controladas e dirigidas por várias esferas instituídas 

legalmente que conduzem o indivíduo a atividades mecânicas, inseridas numa propostas 

rígida e passível de ser totalmente programada em todos os seus detalhes. Problematizando 

um ensino meramente técnico, percebemos a limitação de todo conhecimento possível uma 

vez que a educação passa a ser determinada pelas orientações dos organismos oficiais através 

dos currículos e manuais estritamente técnicos e instrumentais. Estamos diante: 

do pressuposto da neutralidade científica, inspirada nos princípios de racionalidade, 

eficiência e produtividade, [uma] pedagogia tecnicista que advogou a reordenação 

do processo educativo de maneira a torná-lo objetivo e operacional. De modo 

semelhante ao que ocorreu no trabalho fabril, pretendeu-se a objetivação do trabalho 

pedagógico. Buscou-se, então, [...] planejar a educação de modo a dotá-la de uma 

organização racional capaz de minimizar as interferências subjetivas que pudessem 

pôr em risco sua eficiência. Se na pedagogia tradicional a iniciativa cabia ao 

professor e se na pedagogia nova a iniciativa deslocou-se para o aluno, na pedagogia 

tecnicista o elemento principal passou a ser a organização racional dos meios, 

ocupando o professor e o aluno posição secundária. A organização do processo 

converteu-se na garantia da eficiência, compensando e corrigindo as deficiências do 

professor e maximizando os efeitos de sua intervenção (SAVIANI, 2003, p. 12). 

 

Os alunos se percebem diante de uma pedagogia tecnicista90 que surge nos EUA no 

século  XX,  que  pretendia  moldar  a  sociedade  para  atender  as  demandas  industriais  e 

 

90 Neste tipo de pedagogia, que ainda é vista nos dias, notamos forte utilização de manuais didáticos, 

permanecendo o caráter instrumental e técnico. Seus conteúdos são embasados na objetividade do conhecimento 



193  

tecnológicas. A escola que se submete com o modelo capitalista transforma o ensino em uma 

engrenagem da economia que tem como objetivo formar indivíduos competentes para o 

mercado de trabalho; professor e aluno são desvalorizados diante da tecnologia, da indústria e 

do capital, o método de ensino é feito de verdades que são reproduzidas e incontestáveis, na 

escola, não há espaço para uma criação conceitual. Formar mão de obra para o mercado de 

trabalho era uma ideia explicita no regime de exceção e que se torna implícita na educação 

dos nossos dias, que pretende moldar o comportamento do sujeito, de forma a controlar a 

conduta individual, ensinando apenas o que é necessário para que possam atuar de maneira 

cidadã e prática em seus trabalhos. Os alunos quando foram entrevistados perceberam que as 

consequências disso refletem diretamente nas ações humanas, ao dizer que: 

As pessoas não valorizam a experiência do pensamento, elas recebem a informação, 

mas não conseguem problematizar nada sobre ela (A2 – 3ºAno). 

 

As informações imediatas são aceitas de maneira automática (A4 – 3ºAno). 

 

Diante da fala dos alunos sobre o novo e renovado modelo de educação associado a 

uma educação baseada na experiência, no desenvolvimento científico e técnico, com o dever 

de formar uma visão experimental, impôs a escola a função de preparar o aluno para o 

mercado de trabalho e para a cidadania. Para que isso se consolida a escola deveria ser uma 

pequena sociedade, análoga aquela em que se vivia e não uma alusão daquela que se pretendia 

viver, organizada de modo de forma gradual, a fim de estabelecer uma nova ordem a 

sociedade. Essa mesma ideia chega até nós, a necessidade de formar mais rápido o povo para 

ocupar o mercado de trabalho é embutido no sonho da libertação da pobreza, colocando um 

ideal a ser alcançado por todos, porém: “O mundo verdadeiro, inalcançado, indemonstrável, 

improferível, mas já enquanto pensado, um consolo, uma obrigação, um imperativo” 

(Nietzsche, 2014, p.31). O mundo inalcançado é o dá possível ascensão prometido pela 

pedagogia tecnicista aos alunos através da educação, tornando-se um consolo através de sua 

dedicação. 

Na terceira pista discutimos sobre a importância do ensino de Filosofia, discutimos 

como essa disciplina foi construída ao longa da história e que, diferente das outras áreas de 

Ensino, ela quase sempre foi lecionada por profissionais provenientes das mais variadas áreas, 

 

 
 

e dos métodos programados passo-a-passo, com uso de livros didáticos, principalmente. O diálogo entre 

professor e alunos é apenas técnico, com o intuito de reproduzir o conhecimento de maneira eficaz. A avaliação  

é pautada na verificação formal, com o intuito de analisar a realização dos objetivos propostos limitados a 

competência adquirida e a habilidade a ser executada. 



194  

médicos, sacerdotes, engenheiros, enfim, qualquer pessoa que pudesse cobrir aquela 

falta, que se considerasse ter conhecimentos e que pensasse; no interior era muitas 

vezes o delegado de polícia, o juiz, o médico ou o sacerdote, e muitas vezes até o 

sargento do tiro de guerra [...] quem dava aula de filosofia (FAVARETTO, 2013, p. 

27). 

 

Questionamos se esse poderia ser um fator negativo contra a Filosofia, pois um 

princípio implícito é que não era necessária uma formação específica para trabalhar com as 

disciplina e quase todos os profissionais poderiam exercer tal ofício; observamos também que 

essa é uma situação que perdura até os nossos dias. Se esse ensino não era fácil para os 

docentes da área imaginemos para os profissionais de outras áreas que exerciam essa função 

(SOARES, 2012). Isso foi determinante por um longo período de oscilação entre presença e 

ausência da Filosofia como saber consolidado, uma falta de preocupação por parte dos 

sistemas de ensino e uma atuação desqualificada e alienante corroborou com o desinteresse 

pela disciplina (BARBOSA, 2005) reforçando uma posição menos privilegiada e atuação 

profissional desconexa. As ações improvisadas que se distanciava da experiência do 

pensamento contribuiu para que a relevância da Filosofia não fosse vista dentro do processo 

formativo do aluno no Ensino Médio, ação esta que contrasta com aquilo que alguns alunos 

esperam do ensino de Filosofia 

A Filosofia dá o direito de cada pessoa pensar, de modo pessoal, os problemas da 

realidade (A1 – 3ºAno). 

 

A filosofia ajuda a enxergar o mundo de outra forma, pois sem ela estamos sujeitos a 

manipulação pelas classes dominantes (A3 – 3ºAno). 

 

A disciplina de Filosofia pode nos levar a um nível de pensamento em relação a nós 

mesmos e ao meio em que vivemos (A4 – 3ºAno). 

 

Prosseguindo com a etapa da investigação como momento de buscar: “conceitos 

na história da Filosofia que possam servir como ferramentas para pensar o problema em 

questão” (GALLO, 2012, p. 97), nesse momento revisitamos a história da Filosofia como 

recurso para pensar o tempo presente e os problemas que nele se inserem. Os alunos puderam 

pesquisar sobre a história da Filosofia, no Brasil e quais foram os fatores que estavam 

permeando as discussões sobre o seu ensino, estabeleceram uma relação entre educação e 

política. Através dos Grupos de Trabalhos (GTs), os alunos apresentaram as pesquisas e as 

percepções sobre o ensino de Filosofia, debateram sobre esse ensino em meios as tecnologias 

do mundo moderno e sobre a possibilidade de uma experiência do pensamento diante de um 

ensino cada vez mais técnico e burocrático. 



195  

Na etapa da conceituação, buscamos: “recriar os conceitos encontrados de modo 

que equacionassem nosso problema, ou mesmo [criamos] novos conceitos” (GALLO, 2012, 

p. 97). Esse foi o momento de procurar os conceitos que se relacionassem com o problema 

investigado e entender como eles se transformam para se adequar as mudanças históricas dos 

problemas; esse é um movimento filosófico de criação conceitual. Quando encontrarmos os 

conceitos significativos e deslocamos para o nosso contexto o recriamos para que 

apresentassem possíveis soluções, quando não encontramos algo que desse conta do 

problema, descobrimos elementos que nos permitiram criar os nossos próprios conceitos91. 

Esse foi um momento importante para trabalharmos conceitualmente as noções de Educação 

Maior e Educação Menor à luz do pensamento filosófico de Deleuze e Guattari. 

No momento de materializar todas as experiências vividas fizemos duas 

atividades: uma entrevista semiestruturada e um Café Filosófico. Na entrevista 

semiestruturada, que teve como ponto de partida o ensino de Filosofia e as suas implicações 

na vida do sujeito, buscamos entender se a importância do ensino de Filosofia estaria além da 

sua obrigatoriedade legal. Conservando uma estrutura de conhecimento transdisciplinar que 

reconhece a importância de cada saber – assim, como Deleuze e Guattari reconheceram as três 

potências do pensamento que se completam – nosso intuito foi problematizar a ausência, a 

presença e descontinuidade dessa disciplina no ensino Médio e se eles reconheceriam essa 

perda. 

O Café Filosófico, que por sugestão dos próprios alunos teve o mesmo título dessa 

pesquisa, O ensino da filosofia para a formação do aluno no Ensino Médio: desafios de uma 

educação menor na atualidade foi mais uma oportunidade para que os alunos, através de uma 

experiência do pensamento e com a apropriação das ferramentas conceituais, pudessem 

perguntar, questionar e refletir sobre o ensino de Filosofia a partir da hostilidade do cenário 

político, econômico e social onde eles mesmos estavam a fazer suas experiências cotidianas 

de ensino-aprendizagem. Nesse momento a oficina de conceitos ou o laboratório de 

experiências foi ampliado ao máximo, como num ensaio de uma aula de Filosofia imbricamos 

um diálogo com o horizonte da educação. 

 

 

 

 

 
91 Que fique claro então que aa criação (ou recriação) do conceito não é uma tarefa impossível: não se cria no 

vazio, com base no nada; são os próprios conceitos da história da filosofia os seus elementos constitutivos que 

nos darão a matéria prima para nossa atividade de criação ou recriação a partir de nosso próprio problema 

(GALLO, 2012, p. 98). 



196  

A intervenção pedagógica que partiu dos pressupostos elencados por Gallo 

(2012)92 encontrou seu ponto ápice na etapa da sensibilização, pois foi ali que percebemos a 

motivação pelo tema; uma anaminese que nos permitiu conhecer os alunos e amadurecer cada 

etapa foi também de suma importância para resguardar os cuidados nas abordagens, 

contextualizar o problema e ter uma visão menos obscura da realidade. O ato de aprender 

consiste numa experiência do pensamento que rejeita a absorção de ideias prontas, nesse 

sentido, Deleuze (2006) nos encorajou a firmar que o pensamento não é natural, mas forçado 

por um encontro ou um arrombamento causado por uma violência, de outro modo,  

poderíamos dizer que o entendimento que nasce do aprender e ensinar Filosofia é uma criação 

conceitual peculiar, um modo de ensinar Filosofia filosofando. Vemos: 

a atividade filosófica como uma espécie de ‘exercício de si, no pensamento’. Isto é, 

como um trabalho de pensar sobre si mesmo que faz com que cresçamos e nos 

modifiquemos como pessoas. Sendo o ensino médio uma fase de consolidação do 

jovem, de sua personalidade, de seus anseios, a filosofia tem ai um importante papel 

e uma colaboração. (ASPIS; GALLO, 2009, p. 43) 

 

O reconhecimento da relevância da Filosofia é um dos dilemas do sistema de ensino 

que compromete a sua consolidação como uma disciplina entre as demais e implica 

constantemente no seu afastamento dos currículos escolares. Essa é uma instabilidade que 

pede uma rápida intervenção de modo a evitar ainda mais a fragilização desse ensino, para 

que a Filosofia assente-se no status dos demais conhecimentos é preciso desconstruir os mitos 

e rever os estigmas cristalizados em relação ao seu saber. 

A Filosofia, como oficina ou laboratório de conceitos proposta por Gallo (2012), 

deve provocar os alunos para que eles tenham suas próprias ideias, seria esse um espaço de 

criação de pensamentos, ideias e conceitos. Também o Kohan (2013) nos diz que: “nessa 

perspectiva podemos pensar a aula de Filosofia como uma oficina de pensamento” (2013, p. 

78), na qual ela é desenvolvida como um ofício do pensar, aberto a outros pensamentos onde 

todos se envolvem e participam proporcionando novas construções conceituais. O público do 

Ensino Médio, em busca de significações sobre o mundo e sua realidade, vive uma trama de 

 

 
92 A saber: Sensibilização – etapa do comprometimento afetivo com o tema desenvolvido através de recursos 

didáticos não filosóficos, Problematização – transformação do tema em problema que permite aquele que é 

afetado na sensibilização se motive a pensar, Investigação – busca das ferramentas conceituais para compreender 

o problema de forma racional, a visita feita às obras filosóficas permite a construção de um discurso e uma 

argumentação que se fundamenta na análise dos textos que permitirá apreender, transformar ou construir um 

conceito, Conceituação – é a efetivação do ato filosófico que permite inventar, fabricar, construir ou criar um 

conceito, nessa etapa será possível perceber que quando nos apropriamos de um conceito e o deslocamos para 

pensar o nosso problema ele passa por um novo processo de pensamento e argumentação (GALLO, 2012, p. 95- 

98). 



197  

inquietações e uma incansável busca de respostas, um momento propício para se trabalhar 

suas curiosidades redirecionando suas energias para um crescimento intelectual, já que: 

as inquietações dos jovens pela busca de compreensão, de significado e valor da 

realidade são genuínas e precisam de respeito para serem de alguma forma 

apaziguadas pelas respostas complexas encontradas, por mais provisórias que sejam. 

[...]. Não há razão para pensarmos o Ensino de Filosofia se não for da Filosofia viva 

e vivificante que pode ser construída a partir das aflições tão humanas [...] (ASPIS, 

2004, p. 309). 

 

Diante do incomodo a Filosofia surgiu como uma possibilidade de pensar a realidade 

elaborando conceitos que permitem traçar uma linha de fuga, um conhecimento que para além 

das propostas legais é encarado: “com seriedade o bastante para não fazer dele uma 

brincadeira ou recreação” (ALVES, 2011, p. 219); não é apenas mais uma disciplina inserida 

no currículo, ou uma forma de conhecimento que quando for oportuno foi reduzida a 

interdiplinariedade93, mas um campo conceitual relevante na formação dos estudantes que 

perpassa por uma experiência do pensamento. Esse é um momento propício para um ensino 

de Filosofia mais provocador, uma possiblidade de superar a repetição e a reprodução em 

favor de um pensamento mais original (ASPIS, 2004). 

A Filosofia como disciplina deve levar o aluno a pensar e problematizar, por isso, 

não pode ser uma transmissão de competências a serem memorizadas, seu foco é estimular o 

exercício da racionalidade. Segundo Kohan (2013), não há Filosofia na mera transmissão e na 

comunicação dos problemas e conceitos, ainda que esses sejam interessantes, mas ao 

contrário, a Filosofia presume instigar a curiosidade nas situações desafiadoras, como um 

convite a exercitar o pensamento sobre elas; sem perder de vista que: “o elemento vivido pelo 

alunado pode ser o portal de acesso às problemáticas filosóficas específicas, [mas] não uma 

desculpa para fugir ao trabalho do conceito, do uso das ferramentas filosóficas” 

(CARVALHO; CABRAL, 2011, p. 94), fazendo que o ponto de origem da experiência do 

pensar seja a própria realidade. 

Os elementos teóricos trabalhados que se relacionam com os paradoxos vigentes na 

realidade fazem emergir um incomodo que motiva a busca de refletir sobre eles, não é mais 

uma aquisição de competências e habilidades específicas, mas essa preocupação com o saber 

filosófico, principalmente no que tange um aprendizado significativo com associação dos 

 

93 Podemos aqui reforçar o cuidado para que a Filosofia não perca a sua especificidade, conforme aponta o 

documento do PIBID - Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência de UFES intitulado Carta de 

Vitória, ao definir que a interdisciplinaridade, sendo pensada como um “princípio fundamental para repensar a 

estrutura curricular do Ensino Médio, não deve significar uma homogeneização das áreas de saber, tendo em 

vista o risco iminente de se perder a especificidade da disciplina Filosofia” (CARTA DE VITÓRIA, 2013, Inciso 

g). 



198  

conteúdos à realidade, transforma-se na aquisição de competências e habilidades possíveis 

(MATTAR; TOMAZETTI; DANELON, 2013). Relacionar a Filosofia a uma concepção de 

mundo não é algo apenas memorístico, relendo os conceitos do passado é possível 

desterritorializá-los e vinculá-los ao momento histórico vivenciado no presente; uma 

problematização que faz referências ao arcabouço conceitual produzido é fundamental para a 

formação de novos conceitos – diferença. 

De modo, a: 

 
Desterritorializar é abrir-se, engajar-se em linhas de fuga e até sair do seu curso e se 

destruir. A espécie. Humana está mergulhada num imenso movimento de 

desterritorialização, no sentido de que seus territórios “originais” se desfazem 

ininterruptamente com a divisão social do trabalho, com a ação dos deuses 

universais que ultrapassam os quadros da tribo e da etnia, com os sistemas 

maquínicos que a levam a atravessar cada vez mais rapidamente, as estratificações 

materiais e mentais (GUATTARI; ROLNIK, 1986, p. 323). 

 

Para os franceses desterritorializar é a operação da linha de fuga e reterritorializar é a 

construção do território (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 224), no primeiro movimento os 

agenciamentos se desterritorializam e no segundo se reterritorializam como novos 

agenciamentos, são processos indissociáveis entre si, na medida em que a existência de um 

exigirá o outro movimento. Aqui, a desterritorialização refere-se ao pensamento, à criação, na 

medida em que desterritorializar é pensar. O pensamento só é possível na criação e para isso, 

é necessário romper com o território existente; os agenciamentos também operam nesse 

movimento, por isso serão necessários novos agenciamentos, novos encontros acompanhados 

de uma reterritorialização como obra criada ou como novo conceito. 

Nesse movimento pensamos o ensino de Filosofia numa sociedade onde o ensino é 

submetido e limitado a uma organização curricular instituída que, tendo em vista os interesses 

dominantes, distribui e hierarquizaram as disciplinas transformando-as em um amontoado de 

conhecimentos fragmentados. Por causa da noção da classificação das disciplinas por grau de 

importância, ensinar Filosofia é sempre um desafio, pois ela é sempre vista como uma intrusa 

(SOARES, 2012). Desse modo, o que resta é a desmotivação e a desvalorização que atacam a 

Filosofia de todos os lados possíveis. No ambiente pragmático, tecniscista e burocrático a 

Filosofia busca firmar a sua importância, problematizando a realidade e superando as 

superficialidades dos contextos sociais, uma espécie de Filosofia Menor que resiste àquilo que 

foi majoritariamente instituído no ambiente educacional. Desterriotiralizar-se para 

reterritorializar-se. 



199  

O processo experimental proposto por Gallo (ano) pode oferecer a escola uma 

proposta pedagógica, também em caráter experimental, como um processo que cria as linhas 

de fugas das determinações impostas. Uma Educação Menor que será experimentada através 

das quatro etapas é diferente daquela fundamentada na transmissão de conteúdo e já que não 

temos um caminho pré-definido, ao menos podemos propor o início para uma experiência do 

pensamento. Aspis e Gallo (2009) disseram da filosofia como espaços de produção de 

subversão e de diferentes versões de realidade, o sujeito sai de sua condição de passividade, 

uma vez que, para eles ensinar a Filosofia como criação conceitual é possibilitar uma 

experiência do pensamento a partir daquilo que se aparece como problemático, ou mal 

colocado. A escola ao comportar essa disciplina em seu currículo deveria: 

a partir das suas questões, dos problemas da vida hoje, apresentar filosofias criadas 

na história, ensinar os jovens a lerem os textos dos filósofos, ensinar a reconhecerem 

como se compõem os discursos, como a filosofia opera uma síntese da cultura em 

cada época de forma conceitual criando saídas para os problemas dos homens. 

Encorajá-los a ensaiar esses discursos, que tentem, eles também, criar composições 

filosóficas, usando conceitos filosóficos, em resposta a seus problemas, o que vale 

dizer, ensaiar a criação filosófica (ASPIS; GALLO, 2009, p. 15). 

 

No caso específico do Brasil a relação entre ensino de Filosofia e educação é 

marcada pelos textos legais instituídos como política pública para os espaços de ensino como 

uma tentativa polarizada de garantir um comportamento cidadão e uma manutenção de mão 

de obra para o mercado de trabalho. Esse é um debate que sempre retorna ao cenário político  

e mais uma vez foi reavivado na chamada reforma do Ensino Médio - Medida Provisória n. 

746/2016, que a princípio excluía Filosofia – Sociologia, Educação Física e Arte – como 

disciplina obrigatória. O descontentamento forçou um passo atrás e a Base Curricular 

Nacional manteve a disciplina com um ensino descontinuado e com a determinação ainda 

mais rígida dos temas que devem ou não ser trabalhados em sala de aula em todo o país. 

Nesse modelo de ensino mais uma vez é questionada a utilidade da Filosofia dentro 

de uma sociedade capitalista que define o que é necessário nos processos pedagógicos, ao 

mesmo tempo que permite a sua permanência torna-a um mecanismo de poder e controle 

social. A transmissibilidade de conteúdo e a promoção da liberdade atualizam as tensões dos 

conflitos dentro da educação, porque fica bem claro um modelo de educação para exercer a 

soberania e para a obediência (CERLETTI, 2009). Essa é uma ideia que antagoniza com a 

proposta de Gallo perspectivada a partir de na noção deleuzo-guattariana onde 

Uma educação menor é um ato de revolta e de resistência. Revolta contra fluxos 

instituídos, resistência às políticas impostas; sala de aula como trincheira, como a 

toca do rato, o buraco do cão. Sala de aula como espaço a partir do qual traçamos 



200  

nossas estratégias, estabelecemos nossa militância, produzindo um presente e um 

futuro aquém ou para além de qualquer política educacional. Uma educação menor é 

um ato de singularização e de militância (GALLO, 2008, p. 64). 

 

A Filosofia na sala de aula: “como uma atividade, como um processo, não como um 

produto, conceitos a serem criados, recriados, retomados, renovados, em lugar de conceitos 

sempre-já presentes a serem decorados para a próxima prova” (GALLO, 2012, p. 57) é o projeto 

de uma Educação Menor que vê as aulas de Filosofia como um laboratório do pensamento 

fundamentado num método criativo e rizomático. Se o processo de criação gera desconforto 

Gallo (2012) ainda ressaltou que: 

há parentescos entre os conceitos, e que o mero deslocamento de um conceito do 

contexto em que foi criado para um outro contexto – o nosso próprio – é uma 

recriação do conceito, pois ele já não é mais o mesmo. […] Que fique claro então 

que a criação (ou recriação) do conceito não é uma tarefa impossível: não se cria no 

vazio, com base em nada; são os próprios conceitos da história da filosofia ou seus 

elementos constitutivos que nos darão a matéria-prima para nossa atividade de 

criação ou recriação a partir de nosso próprio problema (GALLO, 2012, p. 98). 

 

Um ensino que segue essa proposta como alternativa possível, possibilitaria uma 

experiência do pensamento significativa, tornando o sujeito seguro para questionar e 

problematizar a realidade em que está inserido a fim de ressignificá-la ao produzir a diferença, 

isso cria o novo. Isso nos traz uma noção de militância que compreende e experimenta as 

misérias da realidade tornando possível uma reflexão filosófica; aqui se recria o presente e 

possibilita um futuro melhor já que a: 

ação educativa dentro da escola seria ela também uma subversão da versão maior 

praticada nas escolas. Uma ação de instigar nos jovens, de forma rigorosa, a partir 

do pensamento filosófico, o desejo de criar. Semear desejos de subversões seria uma 

fonte geradora de diferenças, cada um buscando ser ele mesmo, contra as 

obediências em massa. […] Repetir o mesmo não é a única saída, para eles e para 

nós (ASPIS; GALLO, 2009, p. 15). 

 

Em suma, o ensino de Filosofia inserido na educação é a possibilidade de uma 

experiência do pensamento que possibilita aos sujeitos, inseridos nesse processo, criar suas 

próprias versões de mundo como também suas subversões, tornando-se cada vez mais ativo, 

não apenas se submete aquilo que já está dado a priori, mas, cria uma fissura, uma linha de 

fuga no estado das coisas determinadas a partir de uma ontologia do presente, que permite 

construir outros modos de vida, não controlados pela macropolítica ou pelos poderes 

hegemônicos das sociedades de controle. 



201  

CONCLUSÃO 

 
 

Ao final desse trabalho, após todo o processo de estruturação, investigação e 

embasamento teórico sobre o tema pesquisado, é chegada a hora de saber, em que 

medida o ensino de Filosofia é relevante para a formação do aluno no Ensino Médio 

e se constitui como uma linha de fuga no modelo educacional da atualidade. A 

importância da Filosofia é percebida, à medida que ela é valorizada e  respeitada 

junto as demais disciplinas curriculares, sua presença deixa de ser uma encomenda e 

passa a oferecer uma experiência do pensamento no campo que lhe é peculiar. 

Sabendo que o ensino de Filosofia, no contexto histórico da educação 

brasileira, passou por diversos processos que influenciaram a sua presença e a 

ausência, o que nos motivou a chegar até aqui foi a nova proposta de descontinuação 

do ensino de Filosofia – e Sociologia – proposto na BNCC. A compreensão das 

intenções que permearam o ensino dessa disciplina, no país, foi possível através de 

uma análise histórica que, nos forneceu os elementos que permitiram propor essa 

abordagem. Apesar de sua permanência obrigatória compreender o seu espaço é 

necessário, já que os reveses históricos abriram-lhe e fecharam as portas da educação 

várias vezes. 

A partir da história da educação, no país, sobretudo, nos fatos que tange o 

ensino de Filosofia, evidencia-se os focos de poder e resistência; não negamos 

historicidade dos fatos que aconteceram no movimento da própria história, mas nos 

servimos deles para compreender a gêneses dos processos problemáticos concretos 

que nos atingem. Da implantação no século XVI até a sua expulsão no século XX, 

essa disciplina se inseriu numa tradição precária, frágil e instável, o ensino de 

Filosofia, área específica do nosso estudo, é um ponto problemático e significativo, 

na medida em que o relacionamos com os períodos históricos e a legislação 

educacional. 

Quando discutimos a história desse ensino como uma Educação Menor nós 

o fizemos em busca de resistência e autonomia. Após sermos afetados pelo tema a 

sucessão de fatos históricos vistos de maneira tranquila e “aproblemática94”, foram 

colocados em xeque e problematizados, uma vez que, observamos que eles 

interferiram  significativamente  na  educação  dos  indivíduos;  se  a  história  não se 

 

94 Grifo meu. O neologismo deseja fazer referência a uma história vista sem a existência de problemas. 



202  

compõe de uma sucessão de fatos tranquilos, tampouco a história do ensino de 

Filosofia seria, já que a sua legitimação sempre se esbarrou numa legislação que 

deveria garantir sua importância – mais do que sua obrigatoriedade – ou em 

condições que deveriam garantir a possibilidade do seu ensino. 

Um dado significativo observado é que a Filosofia nunca teve uma carga 

horária superior a 2 horas semanais e nunca se desvencilhou de paradigmas impostos, 

nesse sentido, tentamos fugir das respostas absolutas, prontas e acabadas para 

entendermos a Filosofia, ainda que seja no sistema educacional, como uma 

experiência da razão. O conhecimento filosófico foi usado em benefício do próprio 

homem, com paradigmas ativos que possibilitou uma experiência do pensar; uma 

visão que ultrapassa a ideia de um ensino meramente enciclopédico. A Filosofia 

como reflexão. 

A Filosofia como saber que oportuniza uma experiência, caracteriza-secomo 

um conhecimento aberto oportunizando novos problemas para aquilo que já foi 

investigado, em seu caráter inacabado ela nos possibilita sempre uma prática da 

razão, isto é, a possibilidade de filosofar. Apoiado nos referenciais teóricos estamos 

certos de que, ainda que essa disciplina não seja ensinada foi tomada objetivamente 

como conhecimento racional, pois no âmbito do pensamento a sua produção 

conceitual é o a que a diferencia dos demais saberes, sem competição ou 

hierarquização; pensar é pensar por conceitos, por isso, o ensino Filosofia não foi 

subjugado a transversalidade ou interdisciplinaridade como aconteceu na história. 

Nas atuais discussões, que promoveram uma reforma educacional e 

atingiam diretamente o ensino de Filosofia – e Sociologia –, problematizamos a 

presença e ausência da Filosofia como conteúdo da educação básica e, no cenário 

político encontramos as provocações que giravam sempre em torno da legalidade do 

seu ensino, sua presença no currículo, seu conteúdo, sua forma e seu papel na 

formação dos estudantes. Se por ventura estamos num contexto de crise educacional, 

esse momento é refletido à luz dos impactos políticos do século XX, como tentativa 

de pensar as instabilidades comuns nas sociedades modernas; os discursos políticos 

que permeiam a história justificaram em vários momentos as mudanças curriculares 

para atender as determinações vigentes. 

Desde o Brasil colônia o ensino de Filosofia esteve presente, apesar de ser 

bem visto e essa maneira de olhar perpetuada em vários conflitos nos permitiu 



203  

perguntar pelo espaço dessa disciplina na educação brasileira. As questões políticas e 

econômicas foram determinantes nas discussões sobre a grade curricular, e sobre as 

propostas assumidas nas instituições educacionais, o que nos fez ver que o ensino é 

determinado pelo aspecto político e econômico de cada momento histórico. As 

políticas públicas foram pensadas com a intenção de estruturar ou reestruturar a 

política e a economia, ao garantir um indivíduo adaptável às exigências sociais. 

Até aqui, a escola, em vários momentos, preocupou-se apenas com um 

desenvolvimento educacional centralizado em atender as necessidades políticas e 

econômicas, as outras disciplinas de valor inquestionável se mantiveram intocadas no 

currículo, bem contrário do que sempre aconteceu com a Filosofia, disciplina com 

permanência oscilante, só foi defendida quando se tornava necessária para a 

manutenção de uma exigência que gerava produção econômica. Dessa forma, se cada 

ciência liga-se a um domínio do saber, formalizando e sistematizando as áreas de 

conhecimento, questionamos se não havia limites para as modificações curriculares, 

uma vez que a censura nada mais é do que a manutenção de um sistema de poder. 

Quando nos propusemos a pensar o ensino de Filosofia não quisemos nos 

limitar as estratégias pedagógicas, uma vez que, o que ou como ensinar são questões 

superficiais e não garantem uma problematicidade para nós. O panorama político e 

econômico atual nos impulsionou a pensar essa disciplina para além de um registro 

pedagógico e como um enunciado filosófico que se inaugura como um problema 

filosófico. Ainda que essa disciplina não tenha um papel muito claro dentro da 

sociedade, uma compreensão histórica sobre os impasses foram pensadas e 

criticadas, os pressupostos que legitimaram sua importância foram pensados à luz 

das ideias que determinaram o espaço educacional. 

Quando desenhamos o cenário histórico do Brasil onde se desenvolveu o 

ensino de Filosofia, o que ficou claro foi que as discussões que giravam em torna da 

disciplina foram impulsionadas por problemas sociais, a sua obrigatoriedade 

sancionado no processo de modernização das forças produtivas é resultado das 

mudanças sociais e culturais que influenciaram a educação. Quando recortamos os 

aspectos que julgamos mais significativos para repensar a Filosofia como disciplina, 

o fazemos para mostrar que as propostas engendradas na educação de estabilidade 

econômica e de universalização de ensino convivem com a desigualdade de ensino e 

de aproveitamento escolar. 



204  

O campo de mudanças que foi iniciado pelo ensino de Filosofia, com seus 

aportes legais e curriculares, é o terreno onde fertilizou a nossa pergunta sobre sua 

relevância nos sistemas de ensino para a formação do indivíduo. Não podemos deixar 

de notar que, se assumirmos as teses instrumentais que marcaram a presença e 

ausência da Filosofia na educação, o seu ensino seria insignificante, assim como  

seria todo o precário sistema de ensino existente, pois o Brasil em desenvolvimento – 

pátria educadora – chegou ao século XXI como um país de analfabetos. A fragilidade 

da Filosofia é a ponta do iceberg que é o frágil sistema educacional constitui-se até 

aqui, a cronologia histórica que apontou para um Filosofia que é aceita quando ela 

serve ao sistema educacional. 

Não podemos deixar de notar em nossas abordagens feitas sobre o ensino de 

Filosofia e a figura do professor que esse é um verdadeiro problema filosófico que, 

não se insere apenas na revisão dos limites de nossas tradições históricas, mas nos 

pressupostos doutrinários. E, para isso a nossa investigação buscou pensar um modo 

Menor de Filosofia descontruindo um modo Maior de filosofar que nutri as linhas 

majoritárias da educação. Na educação brasileira, instaura-se um antagonismo entre 

obrigatoriedade e importância, uma crise ocasionada por um golpe de caneta que 

manipula o sistema; a lei que regula a presença não revela importância da disciplina, 

já que não existem leis garantam o ensino de português e matemática e todos dão por 

certo a sua importância para a formação do sujeito. 

O pensamento humanístico numa sociedade pragmática é necessário para 

uma informação integral, isto é, um eixo condutor que permite o estudante analisar e 

entender a própria realidade; o trabalho filosófico como uma experiência do 

pensamento permite uma compreensão do universo social, por isso, ele não se reduz 

a doutrinas e conceitos memorizados, mas é uma preocupação do homem no 

processo de construção de si. Uma reforma educacional deveria aprovar condições de 

trabalho que garanta ao indivíduo o exercício da razão, a obrigatoriedade 

desconsidera que o conhecimento e as implicações sócio-políticas da realidade 

constituem-se a matéria do ensino filosófico para processar uma análise da realidade. 

A oposição feita aos pressupostos educacionais é uma tentativa de propor o 

ensino de Filosofia no horizonte de uma Educação Menor, para que fosse possível 

pensar na importância do seu ensino como uma experiência do pensamento. Além de 

ser   uma   atividade   do   pensamento,   a   Filosofia   inaugura-se   como   lugar   do 



205  

conhecimento e por isso, tem seu lugar na educação atual; indo de encontro com a 

posição de rejeição que discrimina a Filosofia como um saber que possa contribuir 

com a formação dos estudantes. 

Fomos motivados a pensar o ensino de Filosofia para a formação do aluno 

no Ensino Médio, porque nós deparamos com uma disciplina considerada estranha  

ao modo de produzir pensamentos. Estranha, porque se insere num conflito de 

defesas e acusações, estranha porque apesar de ser vista como obrigatória, nunca foi 

vista como importante. Inquietamo-nos, de tal forma, que não nos restou outra saída 

que não fosse pensar o problema dessa disciplina a partir do seu ensino na dinâmica 

dos processos instaurados nos sistemas educacionais. Este trabalho tem um gosto de 

aventura, na medida em que estabelecemos uma tensão real no campo educacional, 

como atitude de propor uma busca de caminhos que recoloquem a importância desse 

saber. A ressonância daquilo que problematizamos, dentro de uma construção 

histórica brasileira, implica-lhe afirmar que este assunto não é uma tarefa fácil, 

especialmente com a reaproximação das novas discussões neste campo. 

No momento investigativo, pela parceria teórica e conceitual que fizemos, 

vemos que esse tema é pertinente ao tempo presente, por isso, tem criado fissuras  

que nos permita recolocar uma experiência do pensamento que problematiza o nosso 

próprio presente. A Filosofia, no contexto de uma experiência educadora, foi 

entendida no seu processo de construção na história da educação, para entendermos 

que o inexorável currículo que materializa uma proposta educacional técnica e 

burocrática mantém, de um lado, distante e desprezado o ensino de Filosofia e, do 

outro lado, mantém intocadas as disciplinas necessárias para o desenvolvimento de 

uma educação cada vez mais instrumental. 

Nesse sentido, percebemos que a Educação Menor, que tem sua origem nas 

fissuras provocadas no sistema educacional, nos leva a pensar que a educação 

majoritária e impoluta tem a Filosofia como um saber estranho e que não faz parte 

dos conhecimentos aceitáveis nos currículos escolares. Esse ensino – presente, 

ausente e indefinido – estranho a uma ordem instrumental, tecnicista e burocrática 

viu-se na necessidade de se afirmar como uma experiência do pensamento que pensa 

o próprio presente que se apresenta como problemático. O problema é a mola 

propulsora da resistência ao controle imposto, porque na ótica dos acontecimentos 



206  

que se instaurou no ensino de Filosofia, ele despertou o sujeito para as determinações 

impostas e que sufocaram a disposição de aprender a pensar o tempo presente. 

O problema que aqui expusemos, nos fez esbarrar com a ontologia do 

presente que nos permitiu um distanciamento de uma tradição filosófica estanque,  

em busca de algo que provoca a potência do pensamento. O problema do ensino de 

Filosofia nos colocou na busca de ferramentas conceituais e encontraram na 

ontologia do presente, e na crítica as imagens dogmáticas do pensamento uma 

proposta filosófica sobre a importância dessa disciplina no contexto de uma 

Educação Menor. O recorte feito sobre o plano da educação proporciona um 

pensamento sobre a própria realidade, aqui não se tratou de uma busca pela verdade, 

mas como algo que foi pensado. 

É fato que a educação fundamenta-se sobre problemas precisos e a ontologia 

do presente nos forneceu as ferramentas para pensá-la, como um problema imanente 

que não vai além da experiência real. A educação e todos os pressupostos 

dogmáticos, a ela impulsionaram a produção da ontologia do presente, se instalando 

na realidade e fazendo dela o seu problema; o presente é um devir, uma parte 

importante que nos permite trata-los de forma filosófica. O problema do presente 

advém das conclusões e enunciações assimiladas de formas simples, nesse sentido, o 

ensino de Filosofia em busca de uma Educação Menor pretende desestabilizar o 

pensamento acerca da verdade dominante; quando escapamos da analítica da verdade 

nos direcionamos para um modo diferente de Filosofia, uma ontologia de nós 

mesmos. 

Nosso olhar lançou-se para além do aparente, para enxergar uma relação 

conflituosa entre educação e política, para tanto, com o auxílio de Gallo operamos 

um deslocamento conceitual para aproximar o pensamento de Deleuze e Guattari 

para algumas questões educacionais. Desterritorializar os conceitos para 

reterritorializá-los no campo da educação foi a potencialização do nosso pensamento, 

um laboratório conceitual que nos permitiu a busca de uma Educação Menor que nos 

permitiu territorializar as práticas educacionais dentro das linhas objetivas 

constituídas por agenciamentos que atravessam o campo social da macropolítica do 

Estado. 

Intuímos que o sistema educacional é o plano de imanência onde se 

desenvolve o ensino de Filosofia que afeta o nosso presente e que nos permitirá uma 



207  

experiência de criação conceitual que será experimentada no processo educacional. O 

plano é o lugar da problematização e da dobra, é o lugar de experimentar as 

contingências que se aliam ao ensino de Filosofia e a toda atividade educacional. 

Gallo nos ajudou a transpor o pensamento deleuzo-guattariana como uma 

tentativa de compreender as perspectivas da educação no que se refere ao ensino de 

Filosofia, nos franceses esboçamos um pensamento rizomático que nos possibilitou 

um olhar mais cuidadoso sobre a educação dentro de uma sociedade controlada; as 

ferramentas conceituais adquiridas na nossa investigação foram deslocadas para 

pensar o “novo” na educação, não como inovação, mas como diferença. A escola foi 

delineada como um instrumento de controle social e político, o que nos causou 

inquietação, o currículo voltada para uma cidadania foi questionado, uma vez que, na 

Alemanha, nazista também se desejou formar um modelo de cidadão que atendesse 

ao Estado. 

Os movimentos múltiplos e diferenciados que se relacionam com os 

agenciamentos feitos na existência nos permitem a compreensão da realidade, uma 

vez que, não há modelo – nem sequer de cidadão, a não ser aquele que atenda as 

determinações do Estado – a escola poderá contribuir para que o aluno possa 

compreender a realidade, à medida que ela proporcionar que ele pense suas próprias 

vivências e agenciamentos. Esse movimento de criação conceitual que a escola 

oportuniza será uma ação transformadora num sistema educacional desanimado e 

desgastado, a sala de aula é o lugar onde a experiência do pensamento não se 

controla por posições políticas e pessoais, para que, assim, o sujeito possa alcançar 

um cuidado de si. 

A educação controladora da macropolítica é evidenciada numa educação 

técnica e burocrática, um modelo que assola a educação determinando seu 

funcionamento, seu projeto pedagógico, reduzindo tudo a um amontoado de 

documentos e fichas. Apesar de a burocracia ser algo inevitável nas sociedades 

modernas, ela é um exercício legítimo de poder das lideranças que se aliam aos 

padrões técnicos e especializados para racionalizar as sociedades capitalistas; apesar 

dela ser facilmente percebida é difícil de ser conceituada, podendo a grosso modo ser 

entendida como um grupo separado da sociedade que se impõe sobre ela para 

dominá-la, através das organizações – entre elas a escola – transmitindo um modo de 

pensar prático que atenda os meios a serem utilizados. 



208  

Após esse processo de pesquisa percebemos que o Estado burocrático se 

configura como um sistema dominante que se impõe sobre a sociedade, 

determinando que ela se configure às suas necessidades – econômicas e políticas. A 

educação, caminho por onde se desenvolveu o nosso trabalho, é um exemplo bem 

claro da regulação do Estado, ao regular o desenvolvimento da educação básica no 

âmbito público e privado subentende-se um processo de ensino-aprendizagem 

equânime para todos; mas o que se observa é algo totalmente oposto, pois o ensino 

brasileiro configura-se em um sistema ineficiente em que a burocracia monopoliza o 

conhecimento e mantém o controle das informações. 

Sob o viés técnico e burocrático, a escola foi obrigada a consolidar um 

projeto de hegemonia política que emana das relações de controle e poder e, foi 

contra esse modelo de sistema educacional que impomos uma ação de resistência. 

Por isso propomos uma experiência – não é um modelo – de ação educacional que 

agência enunciados e conceitos, e que se configura como uma busca de sentidos para 

a existência desconstruindo verdades instauradas por outras potências. Sob esse 

prisma os franceses nos permitiram interpretar que o ensino de Filosofia é um 

momento de criação conceitual onde os alunos podem ensaiar suas visões de mundo 

a partir de suas próprias experiências reais, a criação conceitual tem um efeito 

catalisador possibilitando a multiplicação e as possibilidades do pensamento. 

O conceito de Menor deslocado para o plano da educação nos permitiu uma 

ação de fuga que busca desterritotializar o ensino de Filosofia dos discursos 

macropolíticos instituídos e legitimados para reterritorializá-los nas práticas coletivas 

de uma educação Menor. Essa minoridade política estabelece compromisso de fugas 

das verdades uniformizadas e padronizadas, através de um pensamento rizomático 

que não se restringe a um pensamento majoritário imposto e determinado ao ensino. 

O pensamento macro de uma Educação Maior que nega a dinâmica da vida, nega o 

caos e afirma uma ordem implícita, possibilitando uma ação pedagógica marcada 

pelo exercício do poder que foi apenas vivenciada passivamente. 

Na esfera micro a vida é a multiplicidade, o caos onde a realidade se 

conecta, desconecta e reconecta e o ensino de Filosofia empreendido sobre as linhas 

do caos – da sala de aula, da realidade, da vida – nos revela uma Educação Menor 

que se estabelece pelas vias da experimentação, aqui nada está dado, mas 

improvisado, o processo não se orienta por um método estanque, mas por uma 



209  

cartografia que se desenha durante o desenvolvimento do trajeto. O ensino de 

Filosofia era dito como uma experiência do pensamento que não busca uma 

oficialização da macroeducação, mas escorrega e desliza via micropolítica, tornando 

possível pensar a diferença, na educação. 

Se o pensamento é uma atitude forçada pela violência de um problema, 

então, o ensino de Filosofia problematizado permitiu-nos uma experiência do 

pensamento. Os procedimentos propostos por Gallo nos permitiram vivenciar as 

aulas de Filosofia como uma oficina de conceitos e assim, materializarmos a vivencia 

de algumas pistas em vistas de uma experiência do pensamento. Os quatro momentos 

didáticos – sensibilização, problematização, investigação e conceituação – 

articulados nas aulas de Filosofia permitiram uma formação que ultrapassam os 

limites de um treinamento educacional. As aulas de Filosofia ao permitir uma relação 

com o referencial conceitual ganha sentido e possibilita que o jovem possa pensar e 

construir o mundo ao seu redor. 

A passividade não é o princípio da Filosofia que, como atividade criadora 

possibilita uma experiência como num laboratório ou numa oficina de atividade 

práticas, nesse espaço buscamos romper com a visão tradicional da 

transmissibilidade para que os alunos passem de espectadores a criadores ativos. Ao 

propormos esse problema da Filosofia nos foi permitido começar um percurso, sem 

que seja determinado aonde ele chegaria; o problema é uma bússola que nos auxilia 

traçar o trajeto em quanto caminhamos. Propor um problema e a partir dele 

experimentar uma criação conceitual nos seduziu, de tal forma, pois vimos que a 

partir da aporia é possível trabalhar os temas, a história, os filósofos e os conceitos 

que nos permitiram pensar sobre esse problema. 

Quando dividimos a nossa oficina filosófica em cinco momentos, quatro 

etapas didáticas e um momento de materializar as experiências vividas, a nossa 

intenção era permitir ao aluno criar ou recriar uma experiência de pensamento que 

permitia iluminar o problema que se apresenta diante deles. A intervenção 

pedagógica que contou com a participação dos alunos, buscou versar sobre o ensino 

de Filosofia como uma experiência do pensamento e, apesar de haver um sentimento 

de aversão a essa disciplina também há um reconhecimento de sua importância. Sem 

termos um percurso pré-fabricado iniciamos um processo em busca de um saber 



210  

específico que foi colocado ao lado dos demais saberes tidos como superiores e mais 

importantes que o saber filosófico. 

A sensibilização foi a zona do um encontro, o momento de afetar e ser 

afetado, ela não se restringe apenas a sala de aula, mas se amplia ao campo social e 

político. Não teria sentido propor um problema que os alunos não o experimentassem 

em sua realidade, desse modo, eles incorporaram o problema, despertaram o 

interesse, alargaram horizontes sobre os processos que envolvem o ensino de 

Filosofia. Somente à luz desse encontro será possível problematizar a realidade da 

Filosofia, e torná-la um campo singular de experimentação. 

Transformar o tema proposto em problema nos leva a perceber que o 

problema não é inato, mas ele é criado, ou melhor, aqui, especificamente foi criado a 

partir de um ponto de vista perturbador e pode sinalizar uma direção isenta de 

pressupostos como uma aventura totalmente nova. Ao serem afetados os alunos 

foram estimulados a desenvolver o sentido problematizador que os permitiu 

perguntar, questionar e interrogar a realidade, surgiu a desconfiança das afirmações 

cristalizadas. As diferentes discussões promovidas em torno do tema fertilizou 

diferentes pontos de vistas sobre o processo de ensino de Filosofia, todas elas 

permeadas de conflitos sociais e políticos – educação e política, educação e 

tecnicismo e a importância do ensino de Filosofia. 

Ao trilharmos um breve panorama do ensino de Filosofia, no Brasil, 

buscamos marcar os progressos e os retrocessos que influenciaram a presença e 

ausência da Filosofia nas escolas, ao longo da história, porque as leis nacionais 

equacionaram um currículo e impuseram sobre o sistema educacional para que 

fossem aplicados aos jovens estudantes. Afetados por aquilo que observamos, um 

ensino cada vez mais sistêmico de abordagens pedagógicas controladas e dirigidas, 

percebemos que a legitimidade que controla as ações educacionais conduzem o 

sujeito a atividades mecânicas e passíveis de ser programada. Um ensino técnico e 

burocrático limita o conhecimento, uma vez que, a educação passa a ser determinada 

pelos organismos oficiais através de currículos e manuais estritamente técnicos e 

instrumentais. 

A investigação foi à engrenagem que nos permitiu desenvolver o tema 

proposto, após o encontro que despertou para um problema surgiu a possibilidade de 

operar os conceitos à luz do presente. O campo investigação é o campo da 



211  

interrogação, da abertura e da contingência que nos lançou numa aventura 

imprevisível; ele nos deu a consistência para aquilo que foi a criação conceitual. 

Investigamos, revisitamos a história da Filosofia como recurso para pensar o presente 

e os problemas que nele se insere; ao pesquisar a história da Filosofia, no Brasil e 

quais os fatores que permeavam essas discussões, os alunos puderam estabelecer 

uma relação entre educação e política que perpassou em vários momentos da história. 

O ponto ápice de todo esse processo é o momento da ressignificação do 

conceito, momento que podemos reativar os conceitos à luz dos problemas que 

cercam o presente, através dessa experiência do pensamento que permite uma criação 

conceitual nem os problemas nem os conceitos são os mesmos. A etapa da 

conceituação nos permitiu criar e recriar conceitos de forma que eles equacionassem 

com os nossos problemas reais, o conceito deslocado para a nossa temática foi 

recriado e quando deslocar não foi possível, descobrimos elementos que nos 

permitiram criar os nossos próprios conceitos. Esse horizonte nos permitiu trabalhar 

as noções de Educação Maior e Educação Menor à luz de Deleuze e Guattari. 

O destaque dos franceses pela obra empreendida por Kafka, nos permitiu 

pensar a Educação Maior e a Educação Menor através do aspecto social e político 

que se insere no sistema educacional. Buscamos construir um plano de 

experimentação que atenda a uma minoria – não em sentido quantitativo – no qual o 

seu uso se constitua de uma realidade própria ou uma zona de afirmação totalmente 

singular. Assim, como o Gallo, também nós, lançamos mão das ferramentas e 

empreendemos um processo totalmente experimental, traçamos o cenário Maior com 

o cenário Menor como zona de experimentação ou linhas de fuga. 

Para materializarmos as experiências vividas a entrevista e o Café Filosófico 

foram dois momentos singulares em que cada um pode contribuir com a sua 

experiência do pensamento. O ensino de Filosofia e as suas implicações na vida do 

sujeito continuou a ser o nosso tema, uma busca para entender se a importância dessa 

disciplina estaria para além da obrigatoriedade legal. O ensino da filosofia para a 

formação do aluno no Ensino Médio: desafios de uma educação menor na 

atualidade foi uma oportunidade para que nós, através de uma experiência do 

pensamento e com a apropriação das ferramentas conceituais, pudéssemos perguntar, 

questionar e refletir sobre o ensino de Filosofia a partir da hostilidade da política, 

econômica e social. 



212  

A oficina de conceitos ou o laboratório de experiências foi ampliado ao 

máximo, como se fosse um ensaio de uma aula de Filosofia que dialoga com o 

horizonte da educação. Na etapa da sensibilização onde foi feita a motivação pelo do 

tema, uma anamnese nos permitiu conhecer a realidade dos alunos e amadurecer  

cada etapa para resguardar os cuidados em cada abordagem e contextualizar o 

problema na realidade de cada um. Se o ato de aprender consiste numa experiência 

do pensamento, desenvolvemos esse momento como um encorajamento, uma postura 

que rejeita o atoo de pensar como algo natural, para afirmá-lo como algo forçado por 

um encontro ou um arrombamento causado por uma violência; o aprendizado que 

nasce da Filosofia é uma criação conceitual peculiar que foi dito como um exercício 

de si no pensamento que nos modifica enquanto pessoa. 

A pergunta pela relevância dessa disciplina, que se levantou para nós como 

um dilema dentro do sistema de ensino, implica constantemente o seu afastamento 

dos currículos do Ensino Médio; uma instabilidade que exige uma intervenção que 

evita a fragilização desse ensino. Estamos conscientes que é preciso desconstruir os 

mitos e rever os estigmas cristalizados em relação a esse saber, a Filosofia como 

oficina ou laboratório de conceitos pode provocar pensamentos e pensamentos 

abertos a outros pensamentos, onde todos se envolvem e participam proporcionando 

novas construções conceituais. A clientela do Ensino Médio vive uma busca de 

significações sobre a sua realidade, uma trama de inquietações ou uma incansável 

busca de respostas, momento propício para oportunizar as curiosidades, redirecionar 

as energias em vista de um crescimento intelectual. 

Aqui, dizemos da Filosofia como sendo fruto de um incomodo, uma 

possibilidade de pensar a realidade e elaborar conceitos que permitem experimentar 

as linhas de fuga; um ensino que se instaura para além das propostas legais. Sua 

seriedade a difere da brincadeira e da recreação, momentos também muito 

importantes no desenvolvimento da vida humana, pois ela não é mais uma disciplina 

ou um campo de inter ou transversalidade, mas um campo conceitual que passa por 

uma experiência do pensar, uma provocação que supera a repetição e a reprodução 

em favor do pensamento. 

Como disciplina a Filosofia pode levar ao aluno a pensar e problematizar o 

presente, por isso, não pode ser uma transmissão de competências a serem 

memorizadas, mas ao contrário ela pode estimular o exercício da razão. Não há 



213  

Filosofia na transmissão e na comunicação dos conteúdos, ainda que esses sejam 

interessantes, a Filosofia exige instigar a curiosidade nos desafios, como um convite 

ao pensamento, tendo sempre como ponto de partida a própria realidade. Os 

elementos teóricos que se relacionam com a realidade vigente fazem emergir um 

incomodo que motiva a busca do pensamento, não podemos nos restringir a uma 

aquisição de competências e habilidades específicas, mas competências e habilidades 

possíveis que tornam o aprendizado cada vez mais significativo. 

Relacionar Filosofia e concepção de mundo não se reduz a memorização, os 

conceitos do passado desterritorializados e vinculados ao momento presente é 

fundamental para a formação de novos conceitos. Engajar-se em linhas de fuga é um 

movimento de desconstrução dos sistemas maquínicos que conduzem as 

estratificações sociais e mentais. Se desterritorializar é a operação da linha de fuga e 

reterritorializar é a construção do território, podemos dizer que a desterritorialização 

refere-se ao pensamento, à criação, na medida em que desterritorializar é pensar; o 

pensamento só é possível na criação, na medida em que os novos agenciamentos 

operam um movimento de reterritorialização como novo conceito. 

Na sociedade onde o ensino é submetido e limitado a uma organização 

curricular, a uma distribuição e hierarquização das disciplinas e aos interesses 

dominantes, pensar a Filosofia é sempre um desafio, pois em seu contexto ela é uma 

intrusa. Desse modo, o que resta a ela são as ações de desmotivação e de 

desvalorização, no ambiente pragmático, técnico e burocrático em que a Filosofia 

tenta se firmar ela é atacada de todos os lados. Seria sua proposta problematizar a 

realidade e superar as superficialidades dos contextos sociais, um modo de Filosofia 

Menor que resiste aquilo que foi majoritariamente instituído na educação. 

O processo experimental proposto por Gallo e que desenvolvemos  aqui 

pode ser um auxílio de proposta pedagógica, também em caráter experimental, um 

processo que possibilita a experimentação das linhas de fugadas determinações 

impostas. As quatro etapas podem possibilitar a experiência Educação Menor, não há 

método, nem caminho predefinido, apenas uma proposta de início para uma 

experiência do pensamento, nesse sentido, a disciplina de Filosofia é um espaço de 

produção das diferentes versões da realidade. O sujeito sai de sua passividade já que 

a Filosofia, como criação conceitual, uma experiência a partir do problema colocado. 



214  

A relação entre educação e ensino de Filosofia, no Brasil, é marcada pelos 

textos legais das políticas públicas educacionais como uma tentativa normativa de 

garantir um comportamento cidadão e uma manutenção de mão de obra para o 

mercado de trabalho. As reformas educacionais é um assunto recorrente no cenário 

político, tanto é verdade que aproximadamente dez anos depois da lei que torna 

obrigatório o ensino de Filosofia – e Sociologia – a reforma do Ensino Médio, que a 

princípio excluía as disciplinas, diante do descontentamento da classe profissional, 

foi forçada a manter a disciplina. Porém, essas disciplinas foram mantidas de forma 

descontinuada e com determinação rígida daquilo que deve ser o conteúdo das aulas. 

Mais uma vez, é nítido o desprezo pela disciplina humana, uma vez que, se 

questiona a sua utilidade dentro de uma sociedade economicamente marcada pelo 

capitalismo que, define as necessidades dos processos pedagógicos tornando-se um 

mecanismo de poder e controle nas sociedades modernas. Transmitir conteúdo e 

promover a liberdade é um conflito constante dentro do sistema educacional, já que o 

modelo de educação atual é marcado pelos ideais de soberania e obediência e, 

expurga da sociedade todo ato de revolta contra os fluxos instituídos e de resistência 

às políticas impostas. 

Ainda temos muito a compreender e aprender sobre as discussões que 

circulam em torno do ensino de Filosofia na escola e as ideologias que certamente 

estão no centro dos processos educacionais. Nossos questionamentos se abrem como 

um leque para tantos outros debates e discussões acadêmicas em diversos campos, na 

atualidade, pois diante de tantas posturas antagônicas esse será um assunto que 

merecerá aprofundamento e reflexão em vários momentos da nossa história. É no 

contexto dessas tensões que nos inserimos, entre uma Educação Maior frente a uma 

Educação Menor que se inaugura como resistência que nasce da experiência do 

pensamento. 

Contra tudo isso, propomos uma Educação Menor como ato de 

singularização e militância, aqui a Filosofia na sala de aula de aula seria uma 

atividade e não um produto, um lugar de conceitos a serem criados, recriados, 

retomados, renovados. Nessa proposta experimental a Filosofia seria um Laboratório 

do Pensamento fundamentado num processo criativo e rizomático, uma experiência 

do pensar significativa que torna o sujeito seguro para questionar e problematizar a 

realidade, afim de ressignificá-la criando o novo. Essa militância não apenas 



215  

compreende as misérias do nosso tempo, como permite uma reflexão filosófica sobre 

a realidade, recria o seu próprio presente como possibilidade de um futuro melhor. 

Se assim podemos propor, pela via Menor essa ação educativa seria também 

uma espécie de subversão do modo Maior praticado nas escolas, uma ação  de 

instigar pelo pensamento o desejo de criar e recriar, a si mesmo e o mundo. Em 

suma, o Ensino de Filosofia inserido na educação é a possibilidade de uma 

experiência do pensamento que possibilita aos sujeitos, inseridos nesse processo, 

criar suas próprias versões de mundo como também suas subversões, tornando-se 

cada vez mais ativo não apenas se submete aquilo que já está dado, mas cria uma 

fissura no estado das coisas determinadas a partir de uma Ontologia do Presente, que 

permite construir outros modos de vida, não controlados pela macropolítica ou pelos 

poderes hegemônicos das sociedades de controle. 



216  

REFERÊNCIAS 

 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2012. 

 

ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. A Indústria Cultural: O Iluminismo como 

mistificação de massas. In: LIMA, Luiz Costa. Teoria da Cultura de Massa. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1982. 

 

ADORNO, Theodor Ludwig Wiesengrund. Educação e emancipação. Tradução: Wolfgang 

Leo Maar. Rio de Janeiro. 3 ed. Editora: Paz e Terra, 1995. 

 

AGAMBEN, Giorgio. Infância e história: destruição da experiência e origem da história. Belo 

Horizonte: Editora da UFMG, 2005. 

 

AGOSTINHO. A Cidade de Deus. 9. ed. Bragança Paulista: Editora Universitária São 

Francisco, 2006. 

 

ALMEIDA, Wilson Ricardo Antoniassi de. A educação jesuítica no brasil e o seu legado para 

a educação da atualidade. Revista Grifos, nº. 36/37, p. 117-126, 2014. 

 

ALVES, Dalton José. A filosofia no ensino médio: ambiguidades e contradições na LDB. 

Campinas, SP: Autores Associados, 2002. 

 

ALVES, Dalton José. O ensino de Filosofia na educação escolar brasileira: conquistas e  

novos desafios. In: TRENTIN, Renê; GOTO, Roberto (Orgs.). A filosofia e seu ensino: 

caminhos e sentidos. Coleção filosofar é preciso. São Paulo: Loyola, 2009. 

 

ALVES, Luis Carlos Ribeiro. PCN's e ensino de filosofia na escola pública: desafios e 

perspectivas. Intuitio, v.4, n. 2, p. 215-223, novembro, 2011. 

 

LÜDKE, Menga; ANDRÉ, Marli E. D. A. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. 

São Paulo: EPU, 1986. 

 

APPEL, E. J. Filosofia nos Vestibulares e no Ensino Médio. Cadernos Pet-Filosofia. n. 2, 

1999. Disponível em: <http:// www.Filosofia.ufpr.br/pet/cadernos/numero2/emmanuel.pdf>. 

Pesquisado 14/09/2019 ás 22hs07m. 

 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda; MARTINS, Maria Helena Pires. Filosofando: Introdução 

à Filosofia. São Paulo: Moderna, 1996. 

 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda. História da Educação. 2 ed. São Paulo: Moderna, 2001. 

ARANTES, Paulo. et al. A Filosofia e seu ensino. 2.ed. Petrópolis: Vozes, 1996. 

ARENDT, Hannah. A crise na educação. Disponível em: 

http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/otp/hanna_arendt_crise_educacao.p 

df - Pesquisado 13/06/2019 ás 10hs46m. 

http://www.filosofia.ufpr.br/pet/cadernos/numero2/emmanuel.pdf
http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/otp/hanna_arendt_crise_educacao.pdf
http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/otp/hanna_arendt_crise_educacao.pdf


217  

ARISTÓTELES. Política. 3. ed. Trad. de Mário da Gama Kuri. Brasília: Editora Universidade 

de Brasília, 1997. 

 

ASPIS, Renata Pereira Lima. O professor de Filosofia: o Ensino de Filosofia no ensino médio 

como experiência filosófica. Cad Cedes, Campinas, vol. 24, nº 64, p. 305- 320, set-dez, 2004. 
 

  . Um ensino de Filosofia e resistência política e (des)governa-mentalidade e sub- 

versões. Educação em Revista, v12, n1, 2011, p. 169-180. 

 
ASPIS, Renata; GALLO, Sílvio. Ensinar filosofia: um livro para professores. São Paulo: Atta 
Mídia e EDUCAÇÃO, 2009. BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. 

 

ÁVILA, Cósimo de. Filosofia no II grau: Documento de Brasília. In:  . A Política da 

Filosofia no II grau. SEAF, 1986. 

 

BÁRCENA, Fernando. La experiencia reflexiva en educación. Barcelona: Ediciones Paidós, 

2005. 
 

  . El canto de Marías. Filosofía, educación y el arte de vivir. Estudios Filosóficos, v. 

LV, n.160, p.430-48, 2006. 

 

BAUMAN, Zygmunt. O mal-estar da pós-modernidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998. 
 

  _. Globalização: as conseqüências humanas. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1999. 

 

BELIERI, Cleder Mariano; SFORNI, Marta Sueli de Faria Sforni. Apresença da Filosofia no 

currículo escolar do Ensino Médio. PPE – UEM, 2013 (Seminário de Pesquisa). Disponível 

em: http://www.ppe.uem.br/publicacoes/seminario_ppe_2013/trabalhos/co_01/13.pdf - 

Pesquisado 03/07/2019 ás 12hs29m. 

 

BENJAMIN, Walter. Experiência e pobreza. In: . Documentos de cultura, documentos de 

barbárie: escritos escolhidos. São Paulo: Cultrix, 1986. p.195-8. 

 

BERNARDO, João. Gestores, Estado e Capitalismo de Estado. São Paulo: Ensaio, 1985. 

BOBBIO, Norberto. A Era dos Direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 

BONETTI, Lindomar Wesler. Exclusão, Inclusão e cidadania no ideário neoliberal. In: 

ALMEIDA, Maria de Lourdes Pinto de; BONETTI, Lindomar Wessler. (Orgs.). Educação e 

cidadania no neoliberalismo: da experiência à análise crítica. Campinas: Mercado das Letras, 

2008. 

 

BOSI, A. Cultura Brasileira. In: MENDES, D. T. (Coord.). Filosofia da Educação Brasileira. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1983. 

 

BOYD, H. W. J.; WEFTALL, R. Pesquisa mercadológica: texto e caso. Rio de Janeiro: 

Fundação Getúlio Vargas, 1964. 

 

BURNS, Edward M. História da Civilização ocidental. Trad. Lourival Gomes Machado & 

Lourdes Santos Machado, Leonel Vallandro. 2ª. ed. Globo: Porto Alegre, 1970. 

http://www.ppe.uem.br/publicacoes/seminario_ppe_2013/trabalhos/co_01/13.pdf


218  

 

BLANCHOT, Maurice. O livro por vir. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 

  . O espaço Literário. Rio de Janeiro: Rocco, 1987. 

 

BRANDÃO, Carlos R. O que é o método Paulo Freire. São Paulo: Braziliense, 1985. 

 

BRASIL. Decreto nº 11.530, de 18 de Março de 1915. Reorganiza o ensino secundário e o 

superior na República. 

 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Lei número 9394, 20 de dezembro 

de 1996. 

 

BRASIL. Ciências humanas e suas tecnologias / Secretaria de Educação Básica. – Brasília: 

Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2006. 133 p. (Orientações 

curriculares para o ensino médio; volume 3). 

 

BRASIL. Ministério da Educação Básica e do Desporto; Secretaria de Educação Média e 

Tecnológica. A Lei Diretrizes e Bases de Educação Nacional e a Reforma do ensino Médio. 

Brasília: MEC, 1998. 

 

BRASIL. Lei no. 11.684, de 2 de junho de 2008. Estabelece as diretrizes e bases da educação 

nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos currículos 

do ensino médio. 

 

CADERNOS DE PESQUISA. São Paulo, n. 3, p. 86, 1978. Braziliense. 

 

CANDIOTTO, Cesar. A governamentalidade em Foucault: da analítica do poder à ética da 

subjetivação. Cadernos do Departamento de Filosofia - O que nos faz pensar, v. 21, n. 31, p. 

91-108, fev, 2012. 

 

CANIVEZ, Patrice. Educar o cidadão? 2ed. Campinas: Papirus, 1991. 

 

CARBONARA, Vanderlei. Apresentação. In.: CANDIDO, Celso; CARBONARA, Vanderlei. 

Filosofia e ensino: um diálogo transdisciplinar. Ijuí: Unijuí, 2004. 

 

CARDOSO JR, Hélio Rebello. Pragmática menor: Deleuze, imanência e empirismo. Assis, 

2006. 570f. Tese (Livre Docência) – Faculdade de Ciências e Letras, Universidade Estadual 

Paulista “Júlio de Mesquita Filho”. 
 

  _. Deleuze leitor de Foucault: multiplicidades, ontologia, história em cofuncionamento 

no plano conceitual. Cadernos da F.F.C., Marília, v. 9, n. 1, p. 81-108, 2000. 

 

CARMINATI, Celso João. O ensino de filosofia no II grau: do seu afastamento ao 

Movimento pela reintrodução: (o caso da sociedade de estudos e atividades filosóficas - seaf). 

1997. 179 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal de Santa Catarina, 

Santa Catarina, 1997. 
 

  . (Des)razões da retirada da Filosofia do Ensino Médio no Brasil. Revista Linhas, v. 

5,  n. 2, p. 1-13, 2004. Disponível em: 



219  

http://www.periodicos.udesc.br/index.php/linhas/article/viewFile/1225/1038 - Pesquisado 

09/05/2020 ás 14hs29m. 

 

CARTA DE VITÓRIA. 1º Encontro Nacional do PIBID - Filosofia: o ensino de filosofia. 

UFES. Vitória - ES. 12 a 13 de junho de 2013. Disponível em: 

http://portal.ufes.br/sites/default/files/anexo/carta_de_.1.pdf - Pesquisado 19/08/2020 ás 

17hs48m. 

CARVALHO, Alonso Bezerra. Max Weber: modernidade, ciência e educação. São Paulo: 

Vozes, 2005. 

 

CARVALHO, Helder Buenos Aires de; CABRAL, Carmen Lúcia de Oliveira. A filosofia no 

ensino básico: diagnóstico e perspectivas nas escolas urbanas de Teresina (PI). Cadernos do 

pet filosofia, v. 2, n.4, p. 91-113, jul.-dez, 2011. 

 

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Trad. Ingrid Muller 

Xavier. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. 

 

CEPPAS, Filipe. Anotações sobre a história do Ensino de Filosofia no Brasil. In.: 

GABRIELE, Cornelli; CARVALHO, Marcelo; DANELON, Márcio (coord.). Filosofia: 

Ensino Médio. Coleção Explorando o Ensino Vol 14. Brasília: MEC, 2010. 

 

CNE / CEB – CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO / CÂMARA DE EDUCAÇÃO 

BÁSICA. Parecer CNE / CEB Nº 39/ 2006, de 07 de Julho de 2006. 

 

COMBLIN, Joseph. A ideologia da segurança nacional: o poder militar na América Latina. 

Trad. A. Veiga Fialho, Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978. 

 

CORIAT, Benjamin Olivier. Taylorismo e a Expropriação do Saber Operário. In: 

PIMENTEL, Duarte et al. (Orgs.). Sociologia do Trabalho. Lisboa: A regra do jogo, 1985. 

 

COSTA, Cruz. Panorama da História da Filosofia no Brasil. São Paulo: Cultrix, 1967. 

 

COSTA, Régis Clemente. O Ensino de Filosofia no estado do Paraná: dilemas e contradições 

entre ensinar Filosofia e ensinar a filosofar na perspectiva da emancipação humana. 2014. 187 

f. Dissertação (Mestrado em Educação) - Universidade Estadual de Ponta Grossa, Ponta 

Grossa, 2014. 

 

COSTA, Sylvio de Sousa Gadelha. De fardos que podem acompanhar a atividade docente ou 

de como o mestre pode devir burro (ou camelo). Educ. Soc. v.26, n.93, p.1257-72, 2005. 

 

CHAUÍ, Marilena. O que é ser educador hoje? Da arte à ciência: a morte do educador. In: 

BRANDÃO, C. At all. O educador hoje. 10.ed. Rio de Janeiro: Graal. 1992. p. 51-70. 
 

  _. Cultura e Democracia. São Paulo: Cortez, 1993. 
 

  _. Ensinar, Aprender, Fazer Filosofia. Revista do ICHL. Goiânia, v.2, n.1, p. 1-10, 

jan/jun. 1982, mimeografado. 
 

  _. A situação da Filosofia. Porto Alegre: Correio do Povo, 1978. 

http://www.periodicos.udesc.br/index.php/linhas/article/viewFile/1225/1038
http://portal.ufes.br/sites/default/files/anexo/carta_de_.1.pdf


220  

  _. Ideologias Autoritárias e Filosofia. Debates Filosóficos. Nº 2 SEAF/SBPC, Rio de 

Janeiro, 1981, pp. 31-56. 

 

CUNHA, Luiz Antônio. Política Educacional no Brasil: A profissionalização do ensino 

médio. Rio de Janeiro: Eldorado, 1977. 

 

DALBÉRIO, Maria Célia Borges. Neoliberalismo, políticas públicas e a gestão democrática 

na escola pública de qualidade. São Paulo: Paulus, 2009. 

 

DEMO, Pedro. A nova LDB: ranços e avanços. 6 ed. Campinas: Papirus, 1997. 

 

DANELON, Márcio. Em torno da especificidade da Filosofia: uma leitura das orientações 

curriculares nacionais de Filosofia para o Ensino Médio. In.: GABRIELE, Cornelli; 

CARVALHO, Marcelo; DANELON, Márcio (coord.). Filosofia: Ensino Médio. Coleção 

Explorando o Ensino Vol 14. Brasília: MEC, 2010. 
 

  . Ensino de Filosofia e Currículo: um olhar crítico aos Parâmetros Curriculares 

Nacionais (Ciências Humanas e suas Tecnologias e Orientações Curriculares para o Ensino 

Médio: Filosofia). Cadernos de História da Educação – v. 9, n. 1 – jan./jun. 2010. 

 

DELORS, Jacques. et al. Educação um tesouro a descobrir. Relatório para a Unesco da 

comissão internacional sobre a educação para o século XXI. São Paulo: Cortez; Brasília, DF: 

MEC: UNESCO, 2001. 

 

DESCARTES, René. Discurso do método. 3ed. Coleção “Os pensadores”. São Paulo: Abril 

Cultural, 1985a 

 

DESCARTES,  René. Meditações. In:  . Os pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 

1999b. p. 233-334. 

 

DELEUZE, Gilles. Proust e os signos. Trad. Antonio Piquet e Roberto Machado. 2ed. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2003. 
 

  . Pourparlers. Paris: Minuit, 1990. 
 

  . Diferença e Repetição. Trad de Luiz Orlandi, Roberto Machado. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Graal, 2006. 
 

  . Lógica do sentido. São Paulo: Perspectiva, 1998. 
 

  . Conversações. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 
 

  . Nietzsche e a Filosofia. Trad. António M. Magalhães. Porto: RÉS-Editora Lda, 

2001. 
 

  . Para ler Kant. Rio de Janeiro: F. Alves, 1976. 
 

  . A imanência: uma vida. In: VASCONCELLOS, Jorge; FRAGOSO, M. A. R. 

(Orgs.). Gilles Deleuze: imagens de um filósofo da imanência. Londrina: UEL, 1997a. p.15- 

19. 



221  

 

  . Foucault. Trad Claudia Sant’Anna Martins. São Paulo: Brasiliens, 2005. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Kafka por uma literatura menor. Lisboa, Ed Assírio e 

Alvim, 2003. 
 

  . Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de Janeiro: 34, 1995. v.1 e 2. 
 

  . Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de Janeiro: 34, 1996. v.3. 
 

  . Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de Janeiro: 34, 1997. v.4 e 5. 
 

  . O que é a Filosofia? 2.ed. Rio de Janeiro: 34, 1997. 

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Diálogos. São Paulo: Escuta, 1998. 

DEINA, Wanderley José. Filosofia no Ensino Médio e o Problema da Formação Política: uma 

discussão sob a perspectiva da Teoria Crítica. São Paulo. 172 p. Dissertação (Mestrado em 

Educação) Faculdade de educação – Universidade de São Paulo, 2007. 

 

DUTRA, Jorge da Cunha. A relevância da Filosofia como disciplina escolar no currículo do 

Ensino Médio. 2014. 330f. (Doutorado em Educação) – Universidade Federal de Pelotas, 

Pelotas, 2014. 

 

DUTRA, Jorge da Cunha; DEL PINO, Mauro Augusto Burkert. Saberes abertos e saberes 

específicos: o diálogo entre os saberes como possibilidade para o ensino de Filosofia no 

Ensino Médio. In: BATTESTIN, Cláudia; GABRIEL, Fábio Antonio (Orgs.). Filosofia e 

Educação: um diálogo necessário. Rio de Janeiro: Multifoco, 2011. 

 

FAIRCLOUGH, Norman. Discurso e mudança social. Brasília: UnB, 2001. 

FALCON, Francisco José Calazans. Iluminismo. São Paulo: Ática, 1989. 

FAVERO, Altair Alberto. et al. O Ensino da Filosofia no Brasil: um mapa das condições 

atuais. Cadernos Cedes . Campinas, vol. 24, n. 64, p. 257-284, set./dez. 2004. 

 

FAVARETTO, Celso. A filosofia e o seu ensino. In: CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, 

Gabriele. (Org.). Ensinar filosofia: volume 2. Cuiabá, MT: Central de Texto, 2013. p. 19-36. 

 

FERNANDES, Florestan. A ciência aplicada e a educação como fatores de mudança cultural 

provocada. R. bras. Est. pedag., Brasília, v. 86, n. 212, p. 125-161, jan./abr. 2005. 

 

FERRAZ, M. G. C. F. E. Como se o navio fosse a dobra do mar. In: Cadernos da F. F. C. Org. 

F. Biroli, M. C. Alvarez, Unesp-MaríliaPublicações, v.9, n.1, 2000. 

 

FERREIRA, João Vicente Hadich. O retorno da filosofia ao Ensino Médio: reflexões e 

perspectivas. Cadernos UFS de Filosofia, ano 5, v. 6, 2009. 



222  

FERREIRA, Daniela Maria. Educação, militantismo católico e Filosofia no Brasil. Pro- 

posições, Campinas, v. 20, n. 2 (59), p. 113-127, mai/ago 2009. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/pp/v20n2/v20n2a08.pdf - Pesquisado 16/05/2020 ás 19hs32m. 

 

FERRER, Diogo. Tornar-se Kant: A crítica da razão representativa em Diferença e Repetição 

de Deleuze. Revista Estudos Kantianos, Marília, v. 5, n 1, p. 351-366, Jan/Jun 2017. 

Disponível em: file:///C:/Users/Ismael/Downloads/7096- 

P%C3%A1gina%20de%20T%C3%ADtulo%20com%20Identifica%C3%A7%C3%A3o%20d 

o%20Autor-22820-1-10-20170714%20(2).pdf - Pesquisado 13/06/2020 ás 17hs57m. 

 

FERRY, Luc. Aprender a viver: Filosofia Para os Novos Tempos. Rio de Janeiro: Objetiva, 

2007. 

 

FILHO, kleber Prado; TETI, Marcela Montalvão. A Cartografia como método para as 

ciências humanas e sociais. Barbarói, Santa Cruz do Sul, n. 38, p. 45-59, jan./jun. 2013. 

Disponível em: http://www2.fct.unesp.br/docentes/geo/necio_turra/PPGG%20- 

%20PESQUISA%20QUALI%20PARA%20GEOGRAFIA/A%20CARTOGRAFIA%20COM 

O%20M%C9TODO%20PARA%20AS%20CI%CANCIAS%20HUMANAS%20E%20SOCI 

AIS.pdf - Pesquisado 11/04/2020 ás 21hs35m. 

 

FONAZARI, G.; MUZZETI, L. R.; PEREIRA, V. Trabalho e Cidadania nos Parâmetros 

Curriculares Nacionais do Ensino Médio. BATISTA, Roberto Leme (org) In: Anais do VI 

Seminário do Trabalho: Trabalho, Economia e Educação no século XXI. 1ª Ed. Marília: ED. 

Gráfica Massoni. Marília: UNESP/Marília, 2008. 

 

FONSECA, Tania Mara Galli; KIRST, Patrícia Beatriz Argôlo Gomes. Cartografia e devires: 

a construção do presente. Porto alegre: UFRGS, 2003. 

 

FOUCAULT, Michel. O que é a crítica? Cadernos da F. F. C. Org. F. Biroli, M. C. Alvarez, 

Unesp-Marília-Publicações, v.9, n.1, p.169-89, 2000. 
 

  _. História da sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1988. 
 

  _. Segurança, território, população. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 

  _. Vigiar e punir: história da violência nas prisões. Petrópolis: Vozes, 1993. 
 

  _. A ordem do Discurso. Trad. Laura Fraga de Almeida Sampaio. 3ed. São Paulo: 

Loyola, 1996. 
 

  _. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 

  . O sujeito e o poder. In: DREYFUS, Hubert; RABINOV, Paul. Michel Foucault: uma 

trajetória filosófica: para além do estruturalismo e da hermenêutica. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 1995. p. 231-249. 
 

  _. What is Enlightenment? In: .Dits et écrits II: 1976-1988. Org. Daniel Defert et 

François Edward. Paris: Gallimard, 1994c. 

http://www.scielo.br/pdf/pp/v20n2/v20n2a08.pdf%20-%20Pesquisado%2016/05/2020
http://www2.fct.unesp.br/docentes/geo/necio_turra/PPGG%20-%20PESQUISA%20QUALI%20PARA%20GEOGRAFIA/A%20CARTOGRAFIA%20COMO%20M%C9TODO%20PARA%20AS%20CI%CANCIAS%20HUMANAS%20E%20SOCIAIS.pdf
http://www2.fct.unesp.br/docentes/geo/necio_turra/PPGG%20-%20PESQUISA%20QUALI%20PARA%20GEOGRAFIA/A%20CARTOGRAFIA%20COMO%20M%C9TODO%20PARA%20AS%20CI%CANCIAS%20HUMANAS%20E%20SOCIAIS.pdf
http://www2.fct.unesp.br/docentes/geo/necio_turra/PPGG%20-%20PESQUISA%20QUALI%20PARA%20GEOGRAFIA/A%20CARTOGRAFIA%20COMO%20M%C9TODO%20PARA%20AS%20CI%CANCIAS%20HUMANAS%20E%20SOCIAIS.pdf
http://www2.fct.unesp.br/docentes/geo/necio_turra/PPGG%20-%20PESQUISA%20QUALI%20PARA%20GEOGRAFIA/A%20CARTOGRAFIA%20COMO%20M%C9TODO%20PARA%20AS%20CI%CANCIAS%20HUMANAS%20E%20SOCIAIS.pdf


223  

  _. Qu’est-ce que les lumières? In: .Dits et écrits II: 1976-1988. Org. Daniel Defert et 

François Edward. Paris: Gallimard, 1994d. 
 

  _. Le retour de la moral. In: .Dits et écrits II: 1976-1988. Org. Daniel Defert et François 

Edward. Paris: Gallimard, 1994f. 

 

FRANCA, Leonel. O método pedagógico dos jesuítas. Rio de Janeiro: Agir, 1952. 

 

GALLINA, Simone Freitas da Silva. A disciplina de Filosofia e o ensino médio. Petrópolis: 

Vozes, 2000. 

 

GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter Omar (orgs.). Filosofia no Ensino Médio. Petrópolis: 

Vozes, 2000. 
 

  . Apresentação. In: Filosofia no ensino médio. Petrópolis: Vozes, 2000. p.7-10. 
 

  . Crítica de alguns lugares comuns ao se pensar a Filosofia no ensino médio. In.: 

KOHAN, Walter O. (org.) Filosofia no Ensino Médio. Rio de Janeiro: Vozes, 2000., Vol. VI. 

 

GALLO, Silvio. Filosofia na Educação Básica: uma propedêutica a paciência do conceito. In.: 

Ribas, Maria Alice. et al. Filosofia e Ensino: a Filosofia na escola. Ijuí: UNIJUI, 2005, p. 389- 

401. 

  . Educação menor: produção de heterotopias no espaço escolar. In: RIBEIRO, Paula 

Regina Costa. et al. (Org.). Corpo, gênero e sexualidade: discutindo práticas educativas. Rio 

Grande: Editora da FURG, 2007. p. 93-102. 
 

  . Filosofia, educação e cidadania. In: PEIXOTO, Adão José (Org.). Filosofia, 

educação e cidadania. 2. ed. Campinas: Alínea, 2004. 
 

  . Filosofia: experiência do pensamento. 2ed. São Paulo: Scipione, 2016 
 

  . Em torno de uma Educação Menor. In.: Educação & Realidade. Porto Alegre: 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Faculdade de Educação, v.27, n.2, jul/ldez. 2002, 

p.5-226. 
 

  . Metodologia do Ensino de Filosofia: uma didática para o ensino médio. Campinas: 

Papirus, 2012. 
 

  . Deleuze e a educação. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 
 

  . A função da Filosofia na escola e seu caráter interdisciplinar. In: Centro de 

Referência em Educação Mário Covas, 2007. Disponível em: 

<www.crmariocovas.sp.gov.br/pdf/ccs/pebII/silvio_gallo.pdf>. Pesquisado 14/09/2019 ás 

22hs47m. 
 

  . Filosofia e Educação no Brasil do século XX: da crítica ao conceito. Eccos - Revista 

Científica, São Paulo, v. 9, n. 2, p. 261-284, jul./dez. 2007. Disponível em: < 

http://www4.uninove.br/ojs/index.php/eccos/article/view/1083>. Pesquisado 24/10/2019 ás 

22hs47m. 

http://www.crmariocovas.sp.gov.br/pdf/ccs/pebII/silvio_gallo.pdf
http://www.crmariocovas.sp.gov.br/pdf/ccs/pebII/silvio_gallo.pdf
http://www4.uninove.br/ojs/index.php/eccos/article/view/1083


224  

  . A Filosofia no Ensino Médio. Carta na Escola. 20 ed. 11 out. 2007. Disponível em: 

<http: //www.cartanaescola.com.br/edicoes/20/a-Filosofia-no-ensino-medio/>. - Pesquisado 

20/07/2019 ás 15hs19m. 
 

  . Chegou a hora da Filosofia. Revista Educação. Ensino Médio. Setembro de 2011b. 

Disponível em: https://revistaeducacao.com.br/2011/09/10/chegou-a-hora-da-filosofia/. 

Pesquisado 10/04/2020 ás 16hs07m. 

 

GALUCH, Maria Terezinha Bellanda ; PALANGANA, I. C. . Experiência, Cultura e 

Formação no Contexto das Relações de Produção Capitalistas. Intermeio (UFMS), v. 1, p. 1- 

14, 2008. Disponível em: http://www.intermeio.ufms.br/revistas/intermeio28.html - 

Pesquisado 18/06/2019 ás 23hs07m. 

 

GELAMO, Rodrigo Pelloso. O Ensino de Filosofia no limiar da contemporaneidade: o que 

faz o filósofo quando seu ofício é ser professor de Filosofia? São Paulo: Cultura Acadêmica, 

2009. 

 

GELAMO, Rodrigo Pelloso; LIMA, Márcia Machado de. Notas (filosóficas) sobre o 

problema da formação de professores. Revista Sul-Americana De Filosofia E Educação 

(RESAFE), n. 5 (2005): nov. 2005/abr. 2006. Disponível: 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4117/3775 - Pesquisado 03/07/2020 às 

16hs13m. 

 

GENTILI, Pablo. Neoliberalismo e educação: manual do usuário. In: SILVA, Tomaz Tadeu 

da; GENTILI, Pablo. (Orgs.). Escola S. A. Quem ganha e quem perde no mercado 

educacional no liberalismo. Brasília: CNTE, 1996. 
 

          . Três teses sobre a relação trabalho e educação em tempos neoliberais. In: 

LOMBARDI, J.C., SAVIANI, D. e SANFELICE, J.L. (Orgs.), Capitalismo, trabalho e 

educação. Campinas: Autores Associados, 2002, p. 45-59. 
 

  . Neoliberalismo e educação: manual do usuário. In: SILVA, Tomaz Tadeu da; 

GENTILI, Pablo. (orgs.) Escola S.A. São Paulo: CEFET/SP, 2004. 

 

GEORGEN, Pedro Laudinor. A crítica da modernidade e a educação. In: Pro-posições. Vol. 7, 

n.2 (20), p. 5-28, julho de 1996. 

 

GERMANO, José Willington. Estado Militar e Educação no Brasil. São Paulo: Cortez, 1993. 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2008. 

GIOTTO, Joce Mary Mello. A Filosofia no Ensino Médio e as interfaces da Legislação. In.: 

RIBAS, Maria Alice Coelho; MELLER, Marisa Carpes et. al. (org). Filosofia e Ensino: A 

Filosofia na escola. Ijuí: Unijui, 2005. 

 

GOMES, Roberto. Razão Tupiniquim. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1984. 

 

GONTIJO, Pedro; VALADÃO, Erasmo B. Ensino de Filosofia no ensino médio nas escolas 

públicas do Distrito Federal: História, práticas e sentidos em construção. In.: Cadernos Cedes, 

Campinas, v. 24, nº 64, p. 285-303, set/dez 2004. 

http://www.cartanaescola.com.br/edicoes/20/a-Filosofia-no-ensino-medio/
https://revistaeducacao.com.br/2011/09/10/chegou-a-hora-da-filosofia/
http://www.intermeio.ufms.br/revistas/intermeio28.html
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4117/3775%20-%20Pesquisado%2003/07/2020


225  

 

GUATTARI, Felix; ROLNIK, Suelly. Micropolítica: cartografias do desejo. Petrópolis: 

Vozes, 1986. 

 

HARVEY, David. Condição Pós-Moderna: uma pesquisa sobre as origens da mudança 

cultural. 10. ed. São Paulo: Loyola, 1992. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Princípios da Filosofia do Direito. São Paulo: Martins 

Fontes, 2009. 

 

HORN, Geraldo Balduíno. A presença da Filosofia no currículo do ensino médio brasileiro. 

In: GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter Omar (orgs.). Filosofia no Ensino Médio. Petrópolis: 

Vozes, 2000. 
 

          . Por uma mediação praxiológica do saber filosófico no Ensino Médio: análise e 

proposição a partir da experiência paranaense. São Paulo: FEUSP, 2002. (Tese de doutorado). 

 

HORND, Geraldo Balduíno; MENDES, Ademir Aparecido Pinhelli. Filosofia, ensino e 

resistência: construindo um espaço para filosofia no currículo do ensino médio da escola 

pública paranaense. Disponível: 

http://universidadetuiuti.utp.br/Cadernos_de_Pesquisa/pdfs/cad_pesq4/10_filosofia_cp4.pdf - 

Pesquisado 27/04/2020 ás 13hs09m. 

 

HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro de Salles. Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. 

Rio de Janeiro: Objetiva, 2009. 

 

HÜHNE, Leda Miranda (org.). Fazer Filosofia. 2ed. Rio de Janeiro: Uapê, 1994. 

 

JANTSCH, Ari Paulo; ZAMBIASI, José Luiz. Por uma educação com razão: filosofia da 

educação na formação do educador. In: Perspectiva. Florianópolis, v.18, n.4 p. 69-85, jul/dez 

2000. 

 

JÚNIOR, João Alfredo Costa de Campos Melo. Burocracia e Educação: uma análise a partir 

de Max Weber. Pensamento Plural, v. 06, p. 147-164, Jan/Jun, 2010. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Trad. e notas de Fernando Costa Mattos. 

Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2012. 
 

  _. A paz perpétua e outros opúsculos. Resposta à pergunta: que é o iluminismo? 

Lisboa: Edições 70, 1995. 
 

  . Resposta à pergunta: que é esclarecimento (Aufklärung)? In:  . Textos Seletos. 

Trad. Floriano de Sousa Fernandes. Petrópolis: Vozes, 1974, p. 100. 
 

  . Pedagogia. Madrid: Akal, 1993. 
 

  . O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993. 
 

  . Sobre a pedagogia. Piracicaba: Editora da Unimep, 1996. 

http://universidadetuiuti.utp.br/Cadernos_de_Pesquisa/pdfs/cad_pesq4/10_filosofia_cp4.pdf


226  

  . Ideia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. São Paulo: 

Brasiliense, 1986. 
 

  . Que é o esclarecimento? (Aufklärung). In: CARNEIRO LEÃO, E. (Org.) Immanuel 

Kant: textos seletos. Petrópolis: Vozes, 1985. 

 

KARNAL, Leandro. Revolução americana: Estados Unidos, liberdade e cidadania. In: 

PINSKY, Jaime; PINSKY, Carla Bassanezi (Orgs.). História da cidadania. São Paulo: 

Contexto, 2008. 

 

KASTRUP, V. A invenção de si e do mundo: uma introdução do tempo e do coletivo no 

estudo da cognição. Campinas: Papirus, 1999. p.216. 

 

KOHAN, Walter. Infância: Entre Filosofia e educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2003. 
 

  . Como ensinar que é preciso aprender? Filosofia: uma oficina de pensamento. In: 

CARVALHO, M.; CORNELLI, G. (Org.). Ensinar filosofia: volume 2. Cuiabá, MT: Central 

de Texto, 2013. p. 74-83. 

 

KOHAN, Walter; WAKSMAN, Vera. Fillosofia para crianças na prática escolar. Petrópolis: 

Vozes, 2001. 

 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de metodologia 

científica. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2003. 

 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Técnicas de pesquisa. São Paulo: 

Atlas, 2007. 

LAPOUJADE, David. Deleuze, os movimentos aberrantes. São Paulo: N-1 Edições, 2015. 

LARROSA, Jorge. Algunas notas sobre la experiencia y sus lenguajes. In: BARBOSA, R. L. 

L.  (Org.)  Trajetórias e  perspectivas da  formação de educadores.  São  Paulo: Editora Unesp, 
2004. p.19-34. 

 

LAZZARATO, Maurizio. As revoluções do Capitalismo. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2006. 

 

LEOPOLDO E SILVA, Franklin. A Função Social do Filósofo. In ARANTES, Paulo. et all; 

MUCHAIL, Salma T. (Org.). A Filosofia e seu Ensino. Petrópolis: Vozes; São Paulo: EDUC, 

1995. p. 09 a 22. 

 

LEONEL, Zelia. Tendência atual da História da Educação. In: Educação em Debate: 

perspectivas, abordagens e historiografia. Campinas, SP: Autores associados; HISTDBR, 

2007. 
 

  . Por que Filosofia no segundo grau. Revista Estudos Avançados, nº 6 / 14 São Paulo: 

1994. 

 

LIMA, Marcio Antônio Cardoso. A prática de Ensino de Filosofia num contexto de 

reestruturação capitalista: construção de uma experiência problematizadora com o ensino. 



227  

Belo Horizonte: PPGE – UFMG, 2005. (Tese de Doutorado). Disponível em: 

http://www.ppe.uem.br/publicacoes/seminario_ppe_2013/trabalhos/co_01/13.pdf - 

Pesquisado 13/06/2019 ás 12hs09m. 

 

LINS, Daniel. Mangue’s school ou por uma pedagogia rizomática. Educ. Soc., Campinas, vol. 

26, n. 93, p. 1229-1256, Set./Dez. 2005. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/es/v26n93/27277.pdf - Pesquisado 09/08/2020 ás 17hs09m. 

 

LOPES, Edilaine Carolina Peixoto Marques; CAPRIO, Marina. As influências do modelo 

neoliberal na educação. https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/view/9152/6032 - 

Pesquisado 24/02/2020 ás 10hs03m. 

 

LORENZONI, Ionice. Filosofia e sociologia devem ser incluídas nas escolas até 2011. In: 

BRASIL. Ministério da Educação. Brasília: MEC, 27 mai. 2009. Disponível em: <http: 

//portal.mec.gov. br/index.php?option=com_content&view=article&id =13590: ensino- 

medio&catid=211&Itemid =86> - Pesquisado 26/07/2019 ás 00hs49m. 

 

MACHADO, Roberto. Introdução por Roberto Machado. In: Sobre o Teatro: Um manifesto 

do menos; O esgotado. Gilles Deleuze. Rio de Janeiro: Zahar. 2010. 
 

  . Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro: Rocco, 1995. 

 

MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva Maria. Técnicas de pesquisa: planejamento 

e execução de pesquisas, amostragens e técnicas de pesquisas, elaboração, análise e 

interpretação de dados. 3.ed. São Paulo: Atlas, 1996. 

 

MARTINS, Marcos Francisco. Uma nova Filosofia para um novo ensino médio. In: GALLO, 

Sílvio; KOHAN, Walter Omar (orgs.). Filosofia no Ensino Médio. Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

MARQUES, Jordino. Descartes e sua concepção de homem. São Paulo: Loyola, 1993. 

MARX, Karl. A ideologia alemã. São Paulo: Editora Boitempo, 2007. 

  . Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2005. 

 

MARX, Karl; ENGELS, Frederich. Textos sobre educação e ensino. São Paulo: Centauro, 

2009. 

 

MATTAR, F. N. Pesquisa de marketing: edição compacta. São Paulo: Atlas, 1996. 

 

MATTAR, Adriana Maamari; TOMAZETTI, Elisete M.; DANELON, Marcio. Filosofia 

como disciplina escolar. In: CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele (Org.). Ensinar 

Filosofia. vol 1. Cuiabá, MT: Central de Texto, 2013. p. 113-153. 

 

MATTOS, Marcelo Badaró de. Novos e velhos sindicalismos: Rio de Janeiro, 1955/1988. Rio 

de Janeiro: Vício de Leitura, 1998. 

 

MAZAI, Norberto; RIBAS, Maria Alice Coelho. Trajetória do Ensino de Filosofia no Brasil. 

Disciplinarum Scientia, Série Ciências Sociais e Humanas, v.2., n.1, p. 1-13, 2001. 

http://www.ppe.uem.br/publicacoes/seminario_ppe_2013/trabalhos/co_01/13.pdf
http://www.scielo.br/pdf/es/v26n93/27277.pdf
https://periodicos.fclar.unesp.br/rpge/article/view/9152/6032


228  

MENDES, Ademir Aparecido Pinhelli. A construção do lugar da Filosofia no currículo do 

Ensino Médio: análise a partir da compreensão dos professores de Filosofia da escola pública 

paranaense. Curitiba: UFPR, 2008. (Dissertação de Mestrado) 

 

MENEZES, Ebenezer Takuno de; SANTOS, Thais Helena dos. Verbete educação 

propedêutica. Dicionário Interativo da Educação Brasileira - Educabrasil. São Paulo: 

Midiamix, 2001. Disponível em: <https://www.educabrasil.com.br/educacao-propedeutica/>. 

Pesquisado: 30/09/2020 ás 16hs09m. 

 

MESZAROS, István. A educação para além do capital. São Paulo: Boitempo, 2008. 

 

MONDAINI, Marco. Revolução inglesa: o respeito aos direitos dos indivíduos. In: PINSKY, 

Jaime; PINSKY, Carla Bassanezi (Orgs.). História da cidadania. São Paulo: Contexto, 2008. 

 

MORAES, Maria Célia Marcondes de. Desrazão no discurso da história. In: HÜHNE, Leda 

Miranda. (org.) Razões. Rio de Janeiro: Uapê, 1994. 

 

MOREIRA, Antônio Flávio; DA SILVA, Tomaz Tadeu. Sociologia e Teoria crítica do 

currículo: uma introdução. In:  . (Orgs.). Currículo, Cultura e Sociedade. São Paulo: 

Cortez, 1999, p. 07-38. 

 

MORETTI, Serenito A. Movimento Estudantil em Santa Catarina. Florianópolis: Ioesc, 1984. 

MOTTA, Fernando Claudio Prestes. O que é Burocracia. São Paulo: Brasiliense, 2000. 

  . Organização e Poder: empresa, estado e escola. São Paulo: Atlas, 1990. 

 

MOTTA, Fernando Claudio Prestes; PEREIRA, Luiz Carlos Bresser. Introdução à 

Organização Burocrática. São Paulo: Pioneira, 2004. 

 

MUCHAIL, Salma T. Ler. Escrever, Pensar: Notas sobre o ensino de filosofia. In:  . A 

Filosofia e seu ensino. São Paulo: Vozes, 1995 

 

NETO, Henrique Nielsen (org.). O ensino da Filosofia no II Grau. São Paulo: SEAF/SOFIA, 

1986. 

 

NÓBREGA, Odilson Silva da. Educação e Desenvolvimento. 1995. Dissertação de Mestrado 

– Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 1995. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal. São Paulo: Companhia de Bolso, 2005. 
 

  . Crepúsculo dos Ídolos ou Como se filosofa com o martelo, Trad. Jorge Luiz 

Viesenteiner. Petrópolis: Vozes, 2014. 
 

  . Da utilidade e desvantagem da história para a vida (Considerações Extemporâneas 

II). 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978. (Os Pensadores). 
 

  . O livro do filósofo. Porto: Rés, 1984. 
 

  . Escritos sobre a educação. São Paulo: Loyola, 2003. 

http://www.educabrasil.com.br/educacao-propedeutica/


229  

 

  . Ecce homo. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

 

ODALIA, N. Revolução francesa: a liberdade como meta coletiva. In: PINSKY, Jaime; 

PINSKY, Carla Bassanezi (Orgs.). História da cidadania. São Paulo: Contexto, 2008. 

 

PAIVA, Vanilda. Educação Popular e Educação de Adultos. Rio de Janeiro: Loyola, 1973. 

 

PAGNI, Paulo Antônio Figueiredo. Os limites e as discretas esperanças do ensino da 

Filosofia: da questão da educação dos educadores aos temas reativos ao amor e à infância no 

pensamento contemporâneo. In: GALLO, S; DANELON, M; CORNELLI, G. Ensino da 

Filosofia: ensino e prática. Ijuí: Ed. Unijuí, 2004. p. 217-263. 

 

PARANÁ. Secretaria de Estado e Educação do Paraná. Proposta Curricular para o Ensino de 

Filosofia no 2º Grau. Curitiba, 1994. 

 

PASSOS, Eduardo; BARROS, Regina Benevides de Barros. A cartografia como método de 

pesquisa-intervenção. In.: PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da 

(org). Pistas do método da cartografia: Pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. 

Porto Alegre: Sulina, 2009. p. 17-31. 

 

PEGORARO, Olinto Antônio. Filosofia: A ressurreição depois do banimento. In:_ . A 

Política da Filosofia no II grau. SEAF, 1986. 
 

  . Perspectivas da SEAF. Rio de Janeiro: Mimeo, 1980. 
 

  . Atividade SEAF/ Nacional. Rio de Janeiro: Mimeo, 1985. 
 

  . Identidade da SEAF. Debates Filosóficos. Rio de Janeiro: Mimeo, 1981. 

 

PESSANHA, José Américo. Filosofia e modernidade: racionalidade, imaginação e ética. In: 

Cadernos ANPEd. Porto Alegre, n. 4, p. 7-37, set. 1993. 

 

PILLETI, Nelson. Evolução do currículo do curso secundário no Brasil. Revista da Faculdade 

de Educação. São Paulo, jul./dez., p. 27-72, 1987. 

 

PLATÃO. Apologia de Sócrates. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 
 

  . Fédon. 3ª edição. Coleção “Os pensadores”. São Paulo: Abril Cultural, 1985. 

 

PRADO JR, Bento. A ideia de “plano de imanência”. In: ALLIEZ, E. (Org.) Gilles Deleuze: 

uma vida filosófica. São Paulo: 34, 2000. p.307-22. 

 

POMBO, O. Interdisciplinaridade e integração dos saberes. Link em Revista, v. 1, n. 1, p. 4- 

16, [s. d.]. Disponível: <http://www.liinc.ufrj.br/revista>. - Pesquisado 15/04/2020 ás 

12hs19m. 

 

PUPIN, Eloy . Trajetórias do Ensino de Filosofia no Brasil: rupturas e continuidades. 2006. 

144f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, 

Centro Universitário Moura Lacerda, Ribeirão Preto. 

http://www.liinc.ufrj.br/revista
http://www.liinc.ufrj.br/revista


230  

 

RAMA, Leslie M. J. S. Legislação Do Ensino: Uma Introdução Ao Seu Estudo. São Paulo: 

EPU, 1987. 

 

RAMOS, Flávia Regina Oliveira; HEINSFELD, Bruna Damiana de Sá Sólon. Reforma do 

Ensino Médio de 2017 (Lei Nº13415/2017): um estímulo à visão utilitarista do conhecimento. 

Disponível: https://educere.bruc.com.br/arquivo/pdf2017/24107_11975.pdf - Pesquisado: 

29/06/2020 ás 15hs55m. 

 

RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante: Cinco lições sobre a emancipação intelectual. Trad 

Lilian do Valle. Belo Horizonte: Autêntica 2002. 

 

REZENDE, Antônio. Recuperação da memória do Ensino da Filosofia no II grau. In.: 

Cadernos SEAF. Rio de Janeiro, 1980, p.67-89. 

 

ROMANELLI, Otaíza Oliveira. História da educação no Brasil. Ed. 21. Petrópolis: Vozes, 

1998 

 

ROUANET, Paulo Sérgio. As razões do Iluminismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1987. 

 

ROUSSEAU, Jean Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre 

os homens – Discurso sobre as ciências e as artes. Tradução de Sieni Maria Campos. Rio de 

Janeiro: Ediouro, 1994. 

 

RODHEN, Valério. A filosofia prática, sua relevância e atualidade: Debates filosóficos. Rio 

de Janeiro, n. 2, 1980. 

 

RODRIGUES, Zita Ana Lago. O ensino da Filosofia no Brasil no contexto das políticas 

educacionais contemporâneas em suas determinações legais e paradigmáticas. Educar em 

Revista, Curitiba, Editora UFPR, n. 46, p. 69-82, out./dez. 2012. 

 

ROSA, Francis Mary Soares Correia da. A literatura menor em Deleuze e Guatarri: por uma 

educação menor. Revista Educação. v. 41, n. 3, p. 685-696, Set/Dez 2016. Disponível: 

https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/23022 - Pesquisado 16/06/2020 ás 

15hs20m. 

 

Revista Eletrônica de Filosofia. v 12, n 2, p. 268-281, 2015. Disponível: 

https://revistas.pucsp.br/cognitio/article/view/26497/18986 - Pesquisado 10/05/2020 ás 

21hs14m. 

 

SANTOS, C. Depoimento de estudantes. Filosofia: Publicação Periódica da Sociedade 

Portuguesa de Filosofia, v.II, n.1/2, p.34-5, 1988. 

 

SANTOS, Leonel Ribeiro dos. Kant e o ensino da Filosofia. Filosofia – Sociedade Portuguesa 

de Filosofia, Lisboa, v.II, n.1/2, primavera de 1988. 

 

SAVIANI, Demerval. As concepções pedagógicas na história da educação brasileira. 2005. 

Disponível em: http://www.histedbr.fae.unicamp.br - Pesquisado 13/06/2019 ás 12hs19m 

https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/23022
https://revistas.pucsp.br/cognitio/article/view/26497/18986
http://www.histedbr.fae.unicamp.br/


231  

  . Educação: do senso comum à consciência filosófica. 13ed. Campinas: Autores 

Associados, 2000. 

 

SARDA, Daniela Nienkötter. A HISTÓRIA DO ENSINO DA FILOSOFIA NO SISTEMA 

ESCOLAR FRANCÊS E BRASILEIRO. Hist. Educ., Santa Maria , v. 22, n. 56, p. 187-206, 

dez. 2018 . Disponível em: https://doi.org/10.1590/2236-3459/75689 - Pesquisado 20/04/2020 

ás 13hs29m. 

 

SEAF. A reforma do ensino e a filosofia no II grau. Correio do Povo. Porto Alegre, 1978. 

 

SEVERINO, Antônio Joaquim. Educação, Ideologia e Contra-Ideologia. São Paulo: EPU, 

1986. 

 

SHAW, C.K.Y. Teoria Hegeliana da burocracia moderna. Fundação João Pinheiro, Belo 

Horizonte, vol. 7, nº 1, jan/abr 1992. 

 

SILVA, Tomaz Tadeu da; MOREIRA, Antônio Flávio Barbosa. Currículo, cultura e 

sociedade. São Paulo: Cortez, 1995. 

 

SILVEIRA, René José Trentin. Filosofia e segurança nacional: o afastamento da filosofia do 

currículo do ensino médio no contexto do regime civil-militar pós 1964. In: SILVEIRA, René 

Trentin.; GOTO, Roberto Akira. (Orgs.) A Filosofia e seu ensino: caminhos e sentidos. São 

Paulo: Loyola, 2009. 

 

SIMON, Maria Célia. A Política da Filosofia no II grau. 1984. mimeo. 

SINGER, Paul. A Crise do Milagre. 3 ed., Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1977. 

  . A cidadania para todos. In: PINSKY, Jaime; PINSKY, Carla Bassanezi (Orgs.). 

História da cidadania. São Paulo: Contexto, 2008. 

 

SCHENINI, Fátima. Filosofia e Sociologia no ensino médio. 20 fev. 2009. In: BRASIL. 

Ministério da Educação. Brasília: MEC. Disponível em: <http: 

//portal.mec.gov.br/index.php?option=com_ content&task=view&id=12143>. - Pesquisado 

20/07/2019 ás 14hs19m. 

 

SCHNEIDER, Daniela da Cruz. Micropolítica e pedagogia menor: desdobramentos 

conceituais para se pensar a educação pelas vias da experimentação. Revista Travessias, v. 08, 

n2, p. 28-41, 2014 Disponível: http://e- 

revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/8653/7812 - Pesquisado 11/08/2020 às 

00hs09m. 

 

SCHERER, René. Aprender com Deleuze. Educ. Soc., Campinas, vol. 26, n. 93, p. 1183- 

1194, Set./Dez. 2005. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-73302005000400003  - 

Pesquisado 18/10/2019 ás 17hs11m. 

 

SFORNI, Marta Sueli de Faria. Aprendizagem conceitual e organização do ensino: 

contribuições da teoria da atividade. Araraquara: JM Editora, 2004. 

http://e-revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/8653/7812
http://e-revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/8653/7812
http://e-revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/8653/7812
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-73302005000400003


232  

SHIROMA, Eneida Oto; MORAES, Maria Célia Marcondes de; EVANGELISTA, Olinda. 

(Org.). Política educacional. 4. ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2007. 

 

SCHULTZ, Theodor. O Capital Humano. Rio de Janeiro: Zahar, 1973. 
 

  _. O Valor Econômico da Educação. Rio de Janeiro: Zahar, 1967. 

 

SOARES, Washington Luiz de Oliveira. Um estudo sobre os desafios de ensinar filosofia nas 

escolas com ensino médio na cidade de Barbacena/MG. São João Del Rei. 85 p. Dissertação 

(Mestrado em Educação). Departamento de Educação - Universidade Federal de São João Del 

Rei, 2012. 

 

SOUZA, Sônia Maria Ribeiro. Por que Filosofia? — uma abordagem histórico-didática do 

Ensino de Filosofia no 2º grau. São Paulo: FEUSP, 1992. (Tese de Doutorado) 

 

TAVARES, Maria da Conceição. Da Substituição de Importações ao Capitalismo Financeiro. 

4 ed., Rio de Janeiro: Zahar, 1975 

 

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa - ação. 2. ed. São Paulo: Cortez, 1986 

 

TOMAZZETI, Elisete M. Filosofia no ensino médio e seu professor: algumas reflexões. 

Revista do centro de educação, v. 27, n2, p. 69-75, 2002. Disponível: 

https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/4454/2632 - Pesquisado 18/06/2020 às 

12hs09m. 
 

  _. Filosofia como disciplina: entre a instituição, a vigilância e o pensar filosófico. In: 

JÚNIOR, L. A. S.; BIELA, J (Org.). Filosofia no ensino médio: desafios e perspectivas.  

Natal, RN: EDUFRN, 2012. p. 37- 49. 

 

TRAGTENBERG, Maurício. Burocracia e ideologia. São Paulo: Ática, 1992 

 

UNIVERSIA. Educação com visão crítica: MEC aprova obrigatoriedade da Sociologia e 

Filosofia no Ensino Médio. 26 set. 2006. Disponível em: <http: //www.universia.com.br 

/materia/materia. jsp?materia=12318>. - Pesquisado 26/07/2019 ás 00hs19m. 

 

VALVERDE, Antonio José Romera; ESTEVES, Anderson Alves. O movimento pendular da 

disciplina filosofia no Ensino Médio. Revista Eletrônica de Filosofia. v 12, n 2, p. 268-281, 

2015. Disponível: https://revistas.pucsp.br/cognitio/article/view/26497/18986 - Pesquisado 

10/05/2020 ás 21hs148m. 

 

VALLS, Alvaro. A Filosofia no II grau. Porto Alegre: Correio do Povo, 1983. 

 

VÁZQUES, Adolfo Sánchez. Filosofia e circunstâncias. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2002. 

 

VEIGA-NETO, Alfredo. Foucault e a educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2003. 

VILELA, Maria Eugênia Morais. Silêncios tangíveis. Porto: s. n., 2007. 

https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/4454/2632%20-%20Pesquisado%2018/06/2020
http://www.universia.com.br/
https://revistas.pucsp.br/cognitio/article/view/26497/18986


233  

XAVIER, Maria Elizabete Sampaio Prado. Capitalismo e escola no Brasil. Campinas: 

Papirus, 1990. 

 

WARDE, Mirian Jorge. Educação e Estrutura Social: A profissionalização em questão. São 

Paulo: Cortez & Moraes, 1979. 
 

  _. A favor da educação, contra a positivização da filosofia. Em aberto. Brasília, n.45, p. 

27-33, jan. /mar. 1990. 

 

WEBER, Max. Economia e Sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. 4ed. 

Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2009, vol. 1. 

 

WEBER, Marianne. Economia e Sociedade. Brasília: UnB, 1994. 
 

  _. Weber uma biografia. São Paulo: Casa Jorge Editorial, 2003. 

 

ZOURABICHVILI, François. Deleuze e a questão da literalidade. Educ. Soc., Campinas, 

v.26, n.93, p.1309-21, 2005. Disponível em: <http://www.scielo.br/ 

scielo.php?script=sci_arttext&pid=S010173302005000400012&lng=en&nrm=iso>. - 

Pesquisado 23/10/2019 ás 12hs31m. 

http://www.scielo.br/
http://www.scielo.br/


234  

ANEXO A 

 
 

SUGESTÃO DE TEXTOS PARA LEITURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INVESTIGAÇÃO – SUGESTÃO DE 

ARTIGOS PARA LEITURA 

 

 

 

 

 

 

 

Pirapora / MG 

2019 



235  

Cada aluno deverá escolher um texto de cada sugestão ou trazer outra opção para que seja 

anexado a lista. 

 
1º SUGESTÃO 

ARTIGO- (Des) Razões da retirada da Filosofia do Ensino Médio no Brasil 

ARTIGO-A Filosofia na formação do jovem e a ressignificação de sua experiência 

existencial 

ARTIGO-A história do ensino da Filosofia no sistema escolar francês e brasileiro 

ARTIGO-A presença da Filosofia no currículo escolar do ensino médio 

ARTIGO-A SEAF em defesa da Filosofia e da cultura no RN 

ARTIGO-Educação, militantismo católico e Filosofia no Brasil 

ARTIGO-Ensino de Filosofia: apontamentos históricos e metodológicos 

ARTIGO-Estudos organizacionais e Filosofia a contribuição de Deleuze 

ARTIGO-Filosofia, ensino e resistência: construindo um espaço para Filosofia no currículo 

do ensino médio da escola pública paranaense 

ARTIGO-Hannah Arendt e a crise na educação: “o que nos faz pensar”? 

ARTIGO-Ensino da Filosofia no Brasil: um mapa das condições atuais 

ARTIGO-O ensino de Filosofia nos anos de repressão pós-1964 

ARTIGO- O estatuto da Filosofia no ensino secundário no brasil durante a ditadura militar 

ARTIGO-O movimento pendular da disciplina Filosofia no ensino médio 

ARTIGO-O que “Ensinar Filosofia” quer dizer? 

ARTIGO- Por que Filosofia no segundo grau 

ARTIGO-Reflexões e perspectivas sobre a inclusão e exclusão da disciplina de Filosofia no 

currículo escolar 

ARTIGO-Resgate histórico do ensino de Filosofia (a nas escolas brasileiras: do século VXI 

ao século XXI) 

ARTIGO-O retorno do ensino de Filosofia ao segundo grau. 

ARTIGO-O retorno da Filosofia ao ensino médio no Brasil 

ARTIGO- O ato de pensar no contexto do ensino de Filosofia 



236  

2º SUGESTÃO 

ARTIGO-A atualidade como questão: ontologia do presente em Michel Foucault 

ARTIGO-A Filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade 

ARTIGO-A função social do filósofo 

ARTIGO- A história da Filosofia e o filosofar: um olhar a partir de Kant 

ARTIGO-A literatura menor em Deleuze e Guattari por uma educação menor 

ARTIGO-A modernidade e suas sombras: problemas historiográficos no ensino de Filosofia 

ARTIGO-Deleuze e a atualidade: experiência do fora e invenção de novas formas de 

existência 

ARTIGO-Educação menor e oficina de conceitos: o ensino de Filosofia como resistência às 

“sociedades de controle” 

ARTIGO-Educação menor por entre as linhas do pensamento de Deleuze e Guattari: 

inspirações para o ensino de ciências 

ARTIGO-Ensino de Filosofia e cidadania nas “sociedades de controle”: resistência e linhas 

de fuga 

ARTIGO-Ensino de Filosofia e currículo: um olhar crítico aos parâmetros curriculares 

nacionais 

ARTIGO-Ensino de Filosofia: onde reside o problema? 

ARTIGO-Filosofia no ensino médio e seu professor: algumas reflexões 

ARTIGO-Em torno de uma educação menor 

ARTIGO- Micropolítica e pedagogia menor: desdobramentos conceituais para se pensar a 

educação pelas vias da experimentação 

ARTIGO- O ensino de Filosofia e a criação de conceitos 

ARTIGO-Notas sobre o problema da explicação e da experiência no ensino da Filosofia 

ARTIGO-O lugar da Filosofia na experiência educativa 

ARTIGO-O papel da Filosofia na educação do sujeito a partir da modernidade 

ARTIGO- Reforma do ensino médio de 2017 (Lei nº 13.415/2017): um estímulo à visão 

utilitarista do conhecimento 



237  

3º SUGESTÃO 

ARTIGO- A desterritorialização na obra de Deleuze e Guattari 

ARTIGO- A escola enquanto organização burocrática: a gestão escolar na perspectiva dos 

diretores escolares de Cascavel 

ARTIGO- A Filosofia e sua possível contribuição educacional para pensar os desafios 

contemporâneos 

ARTIGO-A Filosofia no Ensino Médio: alguns desafios 

ARTIGO- A Filosofia nos tempos de hoje: algumas questões básicas na formação crítica do 

sujeito contemporâneo 

ARTIGO-A literatura menor em Deleuze e Guattari: por uma educação menor 

ARTIGO- A relação entre o público e o privado: um estudo inicial no pensamento de Hannah 

Arendt 

ARTIGO-As Novas Tecnologias e aprendizagem: desafios enfrentados pelo professor 

ARTIGO- Burocracia e educação: uma análise a partir de Max Weber 

ARTIGO- Crítica à modernidade: por uma desconstrução do conceito de autonomia 

ARTIGO- Ensino de filosofia para não-filósofos. Filosofia de ofício ou ofício de professor: 

os limites do filosofar 

ARTIGO- Estado burocrático intervindo na educação escolar - uma perspectiva marxista 

sobre a atuação do Estado e a necessidade de superação1 

ARTIGO- Modernidade e o novo lugar da Filosofia: a ideia de Reconstrução em Habermas 

ARTIGO- O ensino da Filosofia no Brasil no contexto das políticas educacionais 

contemporâneas em suas determinações legais e paradigmáticas 

ARTIGO- O ensino de filosofia e a cidadania: uma análise a partir da LDB 9.394/96 

ARTIGO-Poder, política e educação 

ARTIGO- Um ensino de Filosofia e resistência política e (des)governa-mentalidade e sub- 

versões 

ARTIGO- Planejamento e burocracia na prática escolar 

ARTIGO- Em torno de uma educação menor 

ARTIGO- Educação e política em Demerval Saviani 

ARTIGO- Carta de Vitória 



238  

ANEXO B 

 
 

PROJETO DE FILOSOFIA 

CAFÉ FILOSÓFICO DA ESCOLA ESTADUAL PROFESSORA HELOISA PASSOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

A IMPORTÂNCIA DO ENSINO DE 

FILOSOFIA PARA A EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

Pirapora / MG 

2019 



239  

1- JUSTIFICATIVA 

O presente trabalho surge no momento do amadurecimento de uma jornada de 

trabalhos de Filosofia no Ensino Médio. Procurando uma melhor forma de trabalho ou no 

mínimo uma tentativa de despertar o desejo por um conhecimento alicerçado aos demais da 

grade curricular do Ensino Médio, que reconheça a filosofia como um saber crítico da 

realidade e que parte sempre de uma reflexão racional. 

O trabalho que aqui se propõe se deve à vontade de refletir a disciplina de Filosofia 

como um conhecimento que venha ao encontro dos interesses e indagações do aluno do 

Ensino Médio. Mas que suscite nele um desejo ou curiosidade de aprender a pensar. A pensar 

neste mundo maluco ou caótico que vivemos e a tentar entender e criar atitudes que venham 

ao encontro de uma vida diferenciada enquanto possibilidade de reflexão. 

Pensaremos para além de uma educação maior, aquela pautada nas políticas dos 

ministérios, secretarias e gabinetes; voltados para uma educação menor, que nos permite a 

resistência e a revolução que dão sentido a nossa educação, fazendo surgir a figura do 

professor militante, que produz o presente como condição de possibilidade para o futuro. 

Desenvolvendo a capacidade argumentativa, nossa proposta central não é apenas 

transmitir uma única ideia de mundo, mas propiciar possibilidades para que os alunos possam 

a partir de suas próprias experiências construir imagens múltiplas, transformando o ensino de 

filosofia em algo revolucionário, pois a educação filosófica aparece como uma forma de 

resistência, contrária a opiniões generalizadas. 

Esse novo “fantasma” que assombra a disciplina de Filosofia na Educação Básica 

tem suscitado debates sobre as razões da presença e da ausência dessa área do conhecimento 

como componente na formação do aluno do Ensino Médio. O debate sobre o ensino de 

filosofia não é novo, apesar de não ter uma ampla produção intelectual. 

Estando às vésperas de completar 10 anos de retorno obrigatório a grade escolar do 

Ensino Médio temos uma nova tentativa de exclusão dessa mesma disciplina. Sobressai uma 

dúvida, haurida nos discursos políticos e ideológicos sobre a criticidade que o ensino de 

Filosofia pode promover que tem justificado a presença e a ausência dessa disciplina como 

sendo obrigatória. Podemos perceber que em momentos históricos, como no Brasil Colônia, 

em que a criticidade, entendida como oposição a organização político-econômica e aos 

padrões histórico-culturais de um determinado período histórico em vigor, não era vista com 

“bons olhos”, a Filosofia esteve presente como componente curricular nos sistemas ensino. 

Isso nos permite buscar uma compreensão sobre a relevância da filosofia como uma educação 

menor que põe em risco uma educação maior. 



240  

Nesse contexto poderemos lembrar que no dia 08 de maio de 2008 a senadora Ideli 

Salvatti ao solicitar a inclusão da Filosofia e da Sociologia como disciplina obrigatória 

discursando no plenário do Senado concluiu sua fala dizendo “hoje fizemos um grande 

benefício à juventude brasileira” e assim nas palavras de José de Alencar estavam 

“devolvendo ao Ensino Médio matérias que [eram] fundamentais como instrumento para que 

o cidadão [fosse] de fato um cidadão". Em linha tênue, ainda que distantes do que seja o 

ensino de filosofia, ambos afirmam a relevância dessa disciplina no ambiente escolar. 

O ato de filosofar consiste na consciente análise e crítica dos sistemas pelo exercício 

da razão para investigar seus princípios, e não apenas na absorção de ideias prontas. Aprender 

e ensinar a filosofar se dá no diálogo crítico com a Filosofia, onde o entendimento é a criação 

de suas próprias ideias, o que podemos dizer, de ensinar filosofia filosofando. 

No contexto dessas tensões que estamos inseridos, entre uma Educação Maior frente 

a uma Educação Menor, que nos fazemos pesquisadores sobre a filosofia no Ensino Médio, 

sua constante saída e sucessivos retornos. Nossos questionamentos se abrem como um leque 

para tantos outros debates e discussões acadêmicas em diversos campos na atualidade, pois 

diante de tantas posturas antagônicas esse será um assunto que merecerá aprofundamento e 

reflexão em vários momentos da nossa história. 

 
2- OBJETIVOS 

 
 

2.1-OBJETIVO GERAL 

Examinar a importância do Ensino de Filosofia para a Educação Básica 

 
 

2.2-OBJETIVOS ESPECÍFICOS 

Descrever a História do Ensino de Filosofia no Brasil 

Discutir a relevância do Ensino de Filosofia para formação do sujeito 

Identificar as intenções das reformas educacionais na história do Brasil 

 
3- INTRODUÇÃO 

Deleuze e Guatarri (1977) apresentam o conceito de literatura menor para analisar a 

obra de Frans Kafka. Esse conceito deslocado para o campo da educação fará surgir o 

conceito de educação menor apresentado por Silvio Gallo (2002) como possibilidade de 

subversão de um sistema educacional. O exercício do deslocamento conceitual, que opera a 



241  

noção de uma educação menor, abre à possibilidade de se pensar as interferências políticas na 

educação ao longo da história como um exercício de poder para que os indivíduos a partir de 

uma educação manipulada atendam a lógica do próprio sistema opressor. 

Escrevendo sobre o sentido da Filosofia no Ensino Médio, Luiz Carlos Nunes de 

Santana (2007), percebe que a presença e a ausência da disciplina nas escolas em diversos 

momentos da história, está intimamente ligada a capacidade formativa do jovem, favorecendo 

sua capacidade crítica e visão de mundo. Torna-se um resultado de descoberta na sua pesquisa 

que a filosofia contribui na formação integral do jovem, na sua autoconstrução, na atribuição 

de sentido ao mundo, em valores de dignidade humana e na crítica reflexiva em relação ao 

mundo. 

Jorge da Cunha Dutra (2014) na tese de doutoramento, escreve sobre a Relevância da 

Filosofia como disciplina escolar no currículo do ensino médio e conclui após sua pesquisa 

que a disciplina de filosofia é relevante dentro do currículo escolar na medida em que 

contribui para o conhecimento reflexivo do aluno e, que esta seja trabalhada por profissionais 

habilitados para que se evite uma visão pseudofilosófica seja ofertada como disciplina de 

filosofia. 

Correia e Gallo (2012) dizem que a Filosofia que chega primeiro é aquela enunciada 

na Lei 9394/96, uma Filosofia ligada ao princípio da cidadania, a que vem posterior é 

determinada pelo Concelho Nacional de Educação-CNE e em 2008 se instaura a 

obrigatoriedade dessa disciplina como Lei Federal. A promulgação da LDB e a determinação 

do CNE faz crescer o discurso em torno da importância da Filosofia, embora essa prática nas 

escolas não reflita seu crescimento, essa segunda chegada é a possibilidade para que o ensino 

de Filosofia se harmonize com o próprio fazer filosófico, sem que possa haver uma traição  

aos princípios da Filosofia como estava enunciada num primeiro momento através da sua 

subordinação apenas ao princípio de cidadania. 

Liponvetsky (2004) chamará a atenção para o exercício da filosofia no recorte 

temporal que ele chamou de HIPERMODERNO, na cultura marcada pelo prazer e pela 

fruição parece não haver espaço para a Filosofia, o ócio intelectual é suprimido pela fluxo 

ficando fora da realidade. O professor Claudemir Luis Araldi (2005) escrevendo sobre a crise 

na educação e a tarefa da filosofia no Ensino Médio, resume os desafios do ensino de filosofia 

em três pontos: pouca valorização da disciplina, preconceitos com a disciplina, preguiça 

mental; concluindo com a importância das mídias no tempo em que o aluno fica fora da 

escola. Supõe o ensino de filosofia como um problema que deverá ser tratado, pois a 



242  

obrigatoriedade dessa disciplina corre o risco de não ser proveitosa na formação crítica e 

reflexiva do aluno no Ensino Médio. 

 
3-DESENVOLVIMENTO 

1º ETAPA – Sensibilização: vídeos e roda de conversas sobre a importância do Ensino de 

Filosofia, supressão e descontinuação do ensino. 

2º ETAPA – Problematização: Afetados pelo tema, baseados nas conversas e nos vídeos sobre 

o Ensino de Filosofia partimos para pensar as questões que foram levantadas. 

3º ETAPA – Investigação: Pesquisas e leituras que retratam a história do Ensino de Filosofia 

no Brasil dialogando com o referencial conceitual do Deleuze e do Guattari. Os conceitos de 

maior e menor merecem uma atenção para que esses possam ser relacionados com o conceito 

de educação. 

4º ETAPA – Conceituação: após uma apropriação dos aportes conceituais buscaremos 

enfrentar o problema posto no início 

5º ETAPA – 1º-Entrevista versando sobre o Ensino de Filosofia e as suas implicações para o 

sujeito. 2º-Café Filosófico com o TEMA: O ENSINO DA FILOSOFIA PARA A 

FORMAÇÃO DO ALUNO NO ENSINO MÉDIO: DESAFIOS DE UMA EDUCAÇÃO 

MENOR NA ATUALIDADE, onde os alunos poderão refletir não apenas sobre o Ensino de 

Filosofia, mas sobre a educação no Brasil. A dinâmica segue na forma de GT (Grupos de 

Trabalho) através de Debate aberto sobre aquilo que eles pesquisaram e sobre a produção do 

material escrito retratando a história do Ensino de Filosofia. 

 
3.1-DATA E HORÁRIO 

Visando uma maior participação da escola, contando com a participação do curso do 

magistério e abrindo a possibilidade de outras escolas participarem conosco inicialmente 

pensamos no dia 29/Novembro/2019 - 19hs às 20hs30m. 

 
3.2-DATA E HORÁRIO 

As escolas poderão receber um convite formal com aproximadamente 10 convites individuais 

para termos condições de mensurar o espaço, quantas pessoas possivelmente de fará presente. 



243  

3.3-PALESTRANTE CONVIDADO E COMPONENTES DA MESA REDONDA 

Palestrante – Profº Ms. em filosofia Samuel da Silva ou Prof. Clécio Soares 

Componentes – 1º Profº Maikon (História) / 2º Profª. Márcia Navio (Pedagogia) / 3º Profº 

Fábio (Geografia) / Danilo (1º Ano) / Arthur (2º Ano) / Larissa (3º Ano) 

 
3.4-DESENVOLVIMENTO DA MESA REDONDA 

1º Abertura, compor a mesa e Hino Nacional – 15m 

2º Explanação do tema pelo convidado – 30m 

3º Debate aberto na mesa e perguntas – 20m 

4º Comentário e perguntas do público – 15m 

5º Conclusão do tema e considerações finais – 10m 

 
 

3.5-EQUIPES DE TRABALHO 

 
 

MARKETING – Prof Ismael, Larissa 

 
 

ORNAMENTAÇÃO – Rodrigo, Sthefany, Larissa, Edvânia, Thayná 

RECEPÇÃO – Cinthia, Iasmin, Thaíres, Lucimara, Marcus, Kayque 

CERIMONIALAISTA - Cinthia 

MULTIMÍDIA / SONORIZAÇÃO – Wemerson, Matheus, João Paulo, Felipe, Arthur 

Neves 

 
AUXILIAR A SERVIR OS CONVIDADOS – 1º e 2º Ano / Fernanda, Guilherme, 

Jhonatan, Carlos Alves 

 
LIMPEZA – Todos 

 
 

3.6-SUGESTÃO DO CARDÁPIO A SER SERVIDO 

Caldo acompanhado com torradas 

Suco e Água 



244  

APÊNDICE A 

 

 

CREDENCIAMENTO DA INTERVENÇÃO PEDAGÓGICA 

 

 

 

 
Aceito o Acadêmico Ismael da Silva Filho, matrícula 1000 14 659, aluno (a) do 

Programa de Pós-Graduação Strictu Sensu em Filosofia Prof – Filo / UFPR polo 

UNIMONTES / Montes Claros, para desenvolver um trabalho de Intervenção Pedagógica na 

disciplina Filosofia com os alunos do Ensino Médio, desenvolvendo um plano de atividades 

sob a orientação do Professor Péricles Pereira de Sousa e de comum acordo com esta 

instituição. 

 

 

 

 

Pirapora,  de  de 2019. 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

Responsável pela Instituição 

Assinatura e Carimbo 

 

Carimbo da Instituição 



245  

APÊNDICE B 

DADOS DE IDENTIFICAÇÃO 

 

Título do Projeto: O ENSINO DA FILOSOFIA PARA A FORMAÇÃO DO ALUNO 

NO ENSINO MÉDIO: DESAFIOS DE UMA EDUCAÇÃO MENOR NA 

ATUALIDADE 

Pesquisador Responsável: Ismael da Silva Filho 

Nome do participante:      

Data de Nascimento:   R.G.:   

Responsável legal (quando for o caso):     

R.G.:   

 

Você está sendo convidado (a) para participar, como voluntário, do projeto de pesquisa “O 

ENSINO  DA  FILOSOFIA  PARA  A  FORMAÇÃO  DO  ALUNO  NO  ENSINO MÉDIO: 

DESAFIOS DE UMA EDUCAÇÃO MENOR NA ATUALIDADE”, de responsabilidade do 

(a) pesquisador (a) Ismael da Silva Filho. 

Leia cuidadosamente o que segue e me pergunte sobre qualquer dúvida que você tiver. 

Após ser esclarecido (a) sobre as informações a seguir, no caso aceite fazer parte do estudo, 

assine ao final deste documento, que consta em duas vias. Uma via pertence a você e a outra 

ao pesquisador responsável. Em caso de recusa você não sofrerá nenhuma penalidade. 

 

 
DECLARO TER SIDO ESCLARECIDO SOBRE OS SEGUINTES PONTOS: 

 
1. O trabalho tem por objetivo discutir sobre o ensino de filosofia como disciplina relevante 

no Ensino Médio para uma Educação Menor, tendo em vista as inúmeras reformas 

educacionais pelas quais o Brasil passou, nossa intenção é buscar refletir sobre a formação 

crítica do aluno na atualidade para que ele possa ser um sujeito livre e autônomo na arte de 

pensar. 

 
2. A minha participação nesta pesquisa consistirá em fornecer minha opinião para discutir 

sobre o ensino de Filosofia como disciplina relevante e integrante na grade escolar do Ensino 

Médio. É um trabalho que assume sua importância, porque vai de encontro aos debates que 

ecoam fortes nos dias atuais e da visão pedagógica de muitos que não compreendem sua real 



246  

importância e significado no currículo da educação básica. Após trabalhos de pesquisas, rodas 

de conversas e debates, serão selecionados de forma aleatória por sorteio, 3 alunos maiores de 

18 anos do sexo masculino e feminino, matriculados no Ensino Médio da Escola Estadual 

Professora Heloisa Passos - Pirapora/MG para responder o uma entrevista semi estruturada. 

3. Durante a execução da pesquisa poderão ocorrer riscos de alteração das datas, de espaço 

para realização dos trabalhos e readequação dos trabalhos em função da pesquisa. 

4. Ao participar desse trabalho estarei contribuindo para compreensão da relação do Ensino de 

Filosofia com a Educação e os motivos que estão relacionados com as reformas educacionais 

que atacam diretamente as disciplinas humanas na educação básica. 

5. A minha participação neste projeto deverá ter a duração de aproximadamente 2 meses, 

sendo utilizado o espaço e o horário das aulas de Filosofia com duração de 50 minutos toda 

sexta feira. 

6. Não terei nenhuma despesa ao participar da pesquisa e poderei deixar de participar ou 

retirar meu consentimento a qualquer momento, sem precisar justificar, e não sofrerei 

qualquer prejuízo. 

7. Fui informado e estou ciente de que não há nenhum valor econômico, a receber ou a pagar, 

por minha participação, no entanto, caso eu tenha qualquer despesa decorrente da participação 

na pesquisa, serei ressarcido. 

8. Caso ocorra algum dano comprovadamente decorrente de minha participação no estudo, 

poderei ser compensado conforme determina a Resolução 466/12 do Conselho Nacional de 

Saúde. 

9. Meu nome será mantido em sigilo, assegurando assim a minha privacidade, e se eu desejar 

terei livre acesso a todas as informações e esclarecimentos adicionais sobre o estudo e suas 

consequências, enfim, tudo o que eu queira saber antes, durante e depois da minha 

participação. 

10. Fui informado que os dados coletados serão utilizados, única e exclusivamente, para fins 

desta pesquisa, e que os resultados poderão ser publicados. 



247  

11. Qualquer dúvida, pedimos a gentileza de entrar em contato com Ismael da Silva Filho, 

pesquisador (a) responsável pela pesquisa, telefone: (38) 992051017 / (38) 9988021603, e- 

mail: fratelofelix@hotmail.com. 

Eu,  ,  RG  nº                                        

declaro ter sido informado e concordo em participar, como voluntário, do projeto de pesquisa 

acima descrito. 

 

 

Pirapora,  de  de 2019. 
 

 
 

 

Assinatura do participante  Impressão 

dactiloscópica 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nome do responsável por obter o consentimento 

mailto:fratelofelix@hotmail.com


248  

APÊNDICE C 
 

 

     ,  menor de idade, neste ato 

devidamente representado por seu  (sua)  (responsável  legal), 

  , portador da Cédula de identidade  RG 

nº.   residente à Av/Rua 

  ,      nº.  ,      Bairro 

  município de  . 

 
AUTORIZO o uso de minha imagem na execução do trabalho de Intervenção Pedagógica do 

pesquisador Ismael da Silva Filho com o Título O ENSINO DA FILOSOFIA PARA A 

FORMAÇÃO  DO  ALUNO  NO  ENSINO  MÉDIO:  DESAFIOS  DE  UMA EDUCAÇÃO 

MENOR NA ATUALIDADE sob a orientação do Professor Péricles Pereira de Sousa e de 

comum acordo com esta instituição. A presente autorização é concedida a título gratuito, 

abrangendo o uso da imagem á divulgação pública a fins da execução dessa pesquisa e futura 

publicação em todo território nacional e no exterior, das seguintes formas: (I) out-door; (II) 

busdoor; folhetos em geral (encartes, mala direta, catálogo, etc.); (III) folder de  apresentação; 

(IV) anúncios em revistas e jornais em geral; (V) home page; (VI) cartazes; (VII) back-light; 

(VIII) mídia eletrônica (painéis, vídeo-tapes, televisão, cinema, programa para rádio, entre 

outros). Por esta ser a expressão da minha vontade declaro que autorizo o uso acima descrito 

sem que nada haja a ser reclamado a título de direitos conexos à minha imagem ou a qualquer 

outro. Por ser verdade, subscrevo-me abaixo. 

 

 

 

  , dia  de  de  . 
 

 

 
 

(assinatura) 

 
Nome do menor:    

 

Nome do Responsável Legal:    
 

Telefone p/ contato:   



249  

APÊNDICE D 

 
 

Prezado Aluno. 

Sou Ismael da Silva Filho, leciono a disciplina de filosofia no Ensino Médio e estou 

concluindo o Mestrado em Filosofia e pesquiso sobre a importância do ENSINO DA 

FILOSOFIA PARA A FORMAÇÃO DO ALUNO NO ENSINO MÉDIO: DESAFIOS DE 

UMA EDUCAÇÃO MENOR NA ATUALIDADE. Para saber mais sobre esse assunto 

preciso de algumas informações, peço a sua colaboração para a ajudar na obtenção dessas 

informações. Responda, por favor, a entrevista abaixo e se quiser poderá acrescentar outras 

informações que julgar importante. Obrigado. 

 
Nome:   

Idade:   

Série:     

 

1- Há quanto tempo você tem aulas de filosofia? 
 
 

 

 

2- Quais são os temas ou assuntos abordados nas aulas de filosofia que você mais julgou 

interessante? E por que? 

 

 

 

3-A disciplina de filosofia colabora com o seu desenvolvimento intelectual para pensar temas 

e problemas preocupantes ou interessantes? Explique. 

 

 

 



250  

4- No mundo de hoje com tanta técnica, informações imediatas, as pessoas pensam ou 

valorizam a reflexão? Por quê? 

 

 

 

5- Você julga necessário que os jovens sejam capazes de um pensamento crítico para refletir 

sobre a realidade em que estão inseridos? Por quê? 

 

 

 

6- As Aulas de filosofia podem auxiliar no desenvolvimento do pensamento autônomo e 

criativo? Por quê? 

 

 

 

7- Como foram ou têm sido as aulas de filosofia? Elas despertam o interesse dos alunos? De 

que forma? 

 

 

 

8- Você tem alguma sugestão sobre como deveria se desenvolver as aulas de filosofia? 
 
 

 

 

9- Muito se discutiu sobre a permanência e retiradas das aulas de filosofia do Ensino Médio, o 

que você pensa sobre o assunto? 

 

 

 



251  

10- Porque você acha que ao longo da história das mudanças educacionais o ensino de 

filosofia sempre é colocado em questão pelas políticas educacionais? 

 

 

 

OUTRAS CONSIDERAÇÕES: 
 
 

 

 


