
UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PARANÁ 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO PROFISSIONAL (PROF-FILO) 

 

 

 

 

 

 

A AULA DE FILOSOFIA COMO ESPAÇO PARA O ENCONTRO COM A 

ALTERIDADE DO PENSAMENTO A PARTIR DE DELEUZE E DERRIDA 

 

 

 

 

 

NÉLI TEREZINHA RULKA RECKELBERG 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA, 

JULHO DE 2020. 



NÉLI TEREZINHA RULKA RECKELBERG 

 

 

 

 

 

 

 

 

A AULA DE FILOSOFIA COMO ESPAÇO PARA O ENCONTRO COM A 

ALTERIDADE DO PENSAMENTO A PARTIR DE DELEUZE E DERRIDA 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada como requisito parcial para a 
obtenção do título de Mestre em filosofia no programa de 
Pós-graduação em Ensino de Filosofia PROF-FILO da 
Universidade Estadual do Paraná Campus de União da 
Vitória. 

 

 

 

 

Área de concentração: Ensino de Filosofia.  
Linha de pesquisa: Práticas de Ensino de 
Filosofia.  
Orientadora: Dra. Renata Tavares Noyama. 
 

  
 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA, 

JULHO DE 2020. 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Catalogação na publicação elaborada por Mauro Cândido dos Santos – CRB 9ª/1416. 

 

 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

 
 

 
R298a  Reckelberg, Néli Terezinha Rulka. 
 

A aula de filosofia como espaço para o encontro com a alteridade do 
pensamento a partir de Deleuze e Derrida. / Néli Terezinha Rulka 
Reckelberg -- União da Vitória, 2020.  
109 f. : il.: 
 
Orientadora: Profª. Dr.ª Renata Tavares Noyama. 
Dissertação (Mestrado Profissional em Filosofia) – Universidade Estadual do 

Paraná – Campus União da Vitória, Programa de Pós-Graduação – Mestrado 
Profissional em Filosofia – PROF – FILO. União da Vitória, 2020. 

Inclui bibliografia. 
 
1. Ensino.  2. Filosofia.  3. Alteridade.  I. Universidade Estadual do Paraná. 

Programa de Pós – Graduação – Mestrado Profissional em Filosofia – PROF – FILO.  
II. Noyama, Renata Tavares.  III. Título 

 
                                                                           CDD: 370 
                                                                            CDU: 371.3:1 





 
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos possíveis leitores,  Uma sugestão! 

 

“A boa maneira para se ler hoje, porém, é a de conseguir tratar um livro [esse texto] 

como se escuta um disco, como se vê um filme ou um programa de televisão, como 

se recebe uma canção: qualquer tratamento do livro que reclame para ele um 

respeito especial, uma atenção de outro tipo, vem de outra época e condena 

definitivamente o livro.”1 

 

Dedico esta leitura a todos que lutam contra a ilusão com outras formas de ilusão! 

 

                                                             
1 DELEUZE; PARNET, Diálogos, p. 11 



 
 

2 

AGRADECIMENTOS 

 

“Aquele que quer aprender a voar um dia, deve primeiro, ficar de pé, andar, 

correr, escalar e dançar – não se pode aprender a voar voando.”2 

Eu aprendi! Aprendi com aqueles que me disseram: “Faça comigo”! 

“Aprendi a andar: desde então tenho me deixado ir. Aprendi a voar: desde então 

não preciso ser empurrado para que eu saia do chão. Agora sou ágil, agora voo, agora 

me vejo por baixo de mim mesmo (a), agora um Deus dança dentro de mim.”3 

Quero deixar registrado, aqui nestes meus primeiros passos dessa dança, um 

especial e sincero agradecimento a minha orientadora, Dra Renata Tavares Noyama, 

primeiramente por ter acreditado e depositado sua confiança em mim, pela paciência 

e atenção para comigo,  pela dedicação despreendida nas orientações e leitura atenta 

do meu trabalho. Você é meu exemplo de coragem, ousadia e determinação desde o 

dia em que aprendi a ficar em pé (meu primeiro contato com a filosofia). Ao meu 

companheiro de caminhada Neilor que sempre esteve ao meu lado nas andanças, 

corridas e escaladas. Aos meus filhos Lucas Felipe e Luis Fernando que são “Sol” na 

minha vida. À minha mãe Daniela,  minha sogra Eleonore pelo apoio. Àos colegas de 

turma, especialmente Madalena e Suelen com quem compartilhei muitas angústias. 

Aos colegas de trabalho por respeitarem meu silêncio e compreenderem minhas 

ausências durante o mestrado. Em especial aos meus alunos do Colégio Estadual do 

Campo Prof Eugenio de Almeida e do Colégio Estadual Duque de Caxias que 

aceitaram ser minhas “cobaias” nesse trabalho. À todos os meus professores da 

alfabetização à pós-graduação, especialmente ao professor Dr. Samon Noyama por 

ter despertado em mim, ainda na graduação, o gosto por essa filosofia feita com e 

como dança, também pelos apontamentos e contribuições feitas na qualificação. 

Agradeço ainda aos professores, Dr. Rafael Haddock-Lobo e Dr. Marcelo José Derzi 

Moraes por terem aceito o convite para participar da banca. À Capes pelo apoio 

financeiro durante todo o período de pós-graduação. 

 

 

 

                                                             
2 NIETZSCHE, Zaratustra, Do Espírito de Gravidade, p. 192. 
3 NIETZSCHE, Zaratustra, Do Ler e Escrever, p. 46. 



 
 

3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Eu tenho à medida que designo – e este é o esplendor de se ter uma linguagem. 

Mas eu tenho muito mais à medida que não consigo designar. A realidade é a 

matéria-prima, a linguagem é o modo como vou buscá-la – e não como acho. Mas é 

do buscar e não do achar que nasce o que eu não conhecia, e que 

instantaneamente reconheço. A linguagem é o meu esforço humano. Por destino 

tenho que ir buscar e por destino volto com as mãos vazias. Mas – volto com o 

indizível. O indizível só me poderá ser dado através do fracasso da minha 

linguagem. Só quando falha a construção, é que obtenho o que ela não conseguiu.”4 

 

 

 

 

                                                             
4 Clarice Lispector, A paixão segundo G.H, p. 178. 



 
 

4 

RESUMO 

 

O presente trabalho tem por intuito abordar a relação entre ensino, filosofia e alteridade. A proposta é 
dar a filosofia outra função que não a busca da verdade/conceito. Ao invés de usar conceitos pré-
estabelecidos para pensar/filosofar, propomos fazer uso de palavras que não tenham idioma, ou seja, 
pensar/criar sem a preocupação de estabelecer adequações entre o conceito e as coisas. Daremos à 
verdade e à mentira as mesmas condições. Nossos guias nessa empreitada serão Deleuze e Derrida 
que, na continuação do espaço aberto por Nietzsche, buscaram assinalar os limites do conceito, na 
tentativa de transgredi-los. Na esteira da desconstrução, proposta por Deleuze, de subversão do 
pensamento representativo, e de Derrida que procura subverter a tradição metafísica ocidental, 
considerada por ele, logocêntrica e dominadora, buscaremos sair da zona de conforto e nos dirigir para 
o limite da confusão. Voltar-se às coisas mesmas, ainda que estas sempre nos escapem, e filosofar 
sem ter a pretensão de alcançar precisão alguma das coisas que se está vendo/pensando. De Deleuze 
nos apropriamos da concepção de filosofia enquanto processo de criação, ou seja, traçar planos, 
inventar personagens e criar conceitos.  Pensar, na perspectiva deleuziana, é encontrar signos que 
digam o acontecimento. Pensar por conceitos é se manifestar linguisticamente, é experimentar o mundo 
enquanto devir, é sobrevoar o vivido com o intuito de ressignificá-lo como se o filósofo/criador fosse 
ignorante das verdades estabelecidas e recebidas pela tradição. Segundo a concepção de 
escrita/criação de Derrida, não há significados transcendentais, logo tudo é discurso, desta forma, o 
domínio e o jogo da significação se tornam infinitos. Com essa liberação da escritura, é possível remeter 
significante a significante, numa ordem infinita sem a preocupação de que estes significantes 
desocultem um significado primeiro.  
 
Palavras-chave: Ensino; Filosofia; Alteridade 

 

 

ABSTRACT 

 

This work aims to address the relationship between teaching, philosophy and otherness. The proposal 
is to give philosophy another function than the search for truth / concept. Instead of using pre-established 
concepts to think / philosophize, we propose to use words that have no language, that is, think / create 
without the concern of establishing adjustments between the concept and things. We will give truth and 
lies the same conditions. Our guides in this endeavor will be Deleuze and Derrida who, in the 
continuation of the space opened by Nietzsche, sought to point out the limits of the concept, in an 
attempt to transgress them. In the wake of deconstruction, proposed by Deleuze, of subversion of 
representative thought, and of Derrida who seeks to subvert the Western metaphysical tradition, which 
he considers logocentric and dominant, we will seek to leave the comfort zone and go to the limit of 
confusion. Turn to the same things, even though they always elude us, and philosophize without having 
the pretension of achieving any of the things we are seeing / thinking accurately. From Deleuze we 
appropriated the concept of philosophy as a process of creation, that is, drawing plans, inventing 
characters and creating concepts. To think, in the Deleuzian perspective, is to find signs that tell the 
event. Thinking through concepts is to manifest itself linguistically, it is to experience the world while 
becoming, it is to fly over the lived with the aim of reframing it as if the philosopher / creator were ignorant 
of the truths established and received by tradition. According to Derrida's conception of writing / creation, 
there are no transcendental meanings, so everything is discourse, in this way, the domain and the game 
of meaning become infinite. With this release of the scripture, it is possible to refer signifier to signifier, 
in an infinite order without the concern that these signifiers unveil a meaning first. 

 

Keywords: Teaching; Philosophy; Alterity 

 

 



 
 

5 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ..........................................................................................................07 

 

PREÂMBULO ............................................................................................................13 

Nietzsche: O horizonte comum entre os filósofos da diferença  ..........................14 

A Desconstrução  .....................................................................................................18 

 

CAP. I.  Da arte do retrato à criação conceitual: um caminho possível para o 

encontro com a alteridade do pensamento  ...........................................................21 

1.1 . Deleuze: A expressão do pensamento mediante atividade de criação conceitual     

..............................................................................................................................22 

1.2.   O que é pensar (filosofar)? ................................................................................24 

1.3.  Literatura ou pensamento nômade: uma forma possível para expressar o 

pensamento   .............................................................................................................28 

1.4.   O que é uma “Filosofia Pop”? ............................................................................37 

1.5.   A crônica como um gênero “pop filosófico”.........................................................40 

 

CAP. II. A experiência em sala de aula: Uma proposta de “Filosofia Pop” ..........42 

2.1.    Descrição da proposta de intervenção ..............................................................42 

2.2.    Descrição da intervenção didática ....................................................................44 

2.3.    Ponderações acerca dos resultados .................................................................49 

 

CAP. III. Da literatura pensante à voz da alteridade: Outro caminho possível para 

o encontro com a alteridade do pensamento.........................................................55 

3.1. Derrida: A prática filosófica enquanto jogo de rastros.......................................56 

3.2. A escrita literária: caminho para o encontro com a alteridade do pensamento 

.........................................................................................................................61 

3.3. Literatura: “A coisa mais interessante do mundo, talvez mais interessante que 

o mundo” .........................................................................................................62 

3.4. A crônica como literatura pensante: as vozes da alteridade............................67 

 

CAP. IV. Uma didática da invenção: A experiência filosófica enquanto jogo de 

rastros .......................................................................................................................70 



 
 

6 

4.1.     Descrição da proposta de intervenção .............................................................70 

4.2.     Descrição da intervenção didática ....................................................................75 

4.3.     Ponderações acerca dos resultados ................................................................79 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................................82 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .........................................................................85 

 

ANEXOS  ...................................................................................................................88 

 

ANEXO A - Cronograma de aplicação turma 1 – Colégio Estadual do Campo Prof 

Eugênio de Almeida .................................................................................................89 

ANEXO B - Cronograma de aplicação turma 2 – Colégio Estadual Duque de 

Caxias .......................................................................................................................91 

ANEXO C – Felicidade, Uma Promessa! (Crônica de autoria da professora) ......92 

ANEXO D – Liberdade (Texto extraído do livro: MEIRELES, Cecília. Escolha o seu 

sonho. Editora Record: Rio de Janeiro, 2002. p. 07) ..................................................93 

ANEXO E - Fragmentos de texto extraídos da obra: NIETZSCHE, Friedrich. Sobre 

Verdade e Mentira no sentido extra moral. São Paulo: Hedra, 2008 ..........................95 

ANEXO F - Jogo da verdade e da mentira (Questões propostas para a invenção dos 

personagens) –Tema: Felicidade ...............................................................................97 

ANEXO G - Jogo da verdade e da mentira (Questões propostas para a invenção 

dos personagens) –Tema: Liberdade .........................................................................98 

ANEXO H - PRODUÇÕES DOS ESTUDANTES - Tema: Felicidade .......................99 

ANEXO I - PRODUÇÕES DOS ESTUDANTES – Tema: Liberdade .......................104 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



 
 

7 

INTRODUÇÃO 
 

A presença da filosofia no ensino médio da escola pública, coloca a nós, 

professores, sobretudo, o desafio de pensá-la enquanto experiência de pensamento. 

Partimos da hipótese de que o filosofar é uma experiência de pensamento possível, 

no entanto, o sucesso ou fracasso dessa experiência depende, em grande medida, 

da forma como ela é vivenciada em sala de aula, ou seja, depende de um conjunto de 

fatores que vai desde o tempo disponível à prática filosófica no currículo escolar, a 

formação do professor bem como sua concepção de filosofia, a metodologia por ele 

adotada, os recursos didáticos disponíveis até o capital cultural, o interesse e o gosto 

dos alunos. 

Sendo assim, o presente trabalho tem sido desenvolvido, a partir de uma 

perspectiva de escola como espaço de democratização da experiência filosófica, 

portanto, faz-se neste, a defesa do direito à filosofia para todos. Entendemos que para 

tanto, é necessário a manutenção de um espaço para o filosofar no currículo escolar 

e que esse espaço seja assegurado e acessível à todos. Entretanto, diante da atual 

condição em que se encontra a disciplina de Filosofia no currículo escolar é preciso 

repensá-la, bem como estabelecer o que se espera do processo de filosofar, traçando 

caminhos que viabilizem uma experiência de pensamento democratizada.  

Já é de conhecimento de todos a nova proposta de uma Base Nacional Comum 

Curricular para o Ensino Médio (BNCC)5, aprovada pelo CNE em 04 de Dezembro de 

2018 e que alterou a Lei nº 11.684/2008, suspendendo a obrigatoriedade da oferta da 

Filosofia no Ensino Médio, colocando-a na mesma condição que se encontrava na Lei 

nº 9394/96. Essa suspensão coloca em pauta novamente a discussão sobre o lugar 

da Filosofia no currículo escolar. É um momento propício para reavaliarmos os 

conceitos e as justificativas construídas ao longo da história, também necessário para 

buscarmos outros horizontes que permitam fundamentar com profundidade, 

coerência, a experiência filosófica na formação dos estudantes do Ensino Médio.  

                                                             
5 BRASIL. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Altera as Leis nº 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, e nº 11.494, de 20 de junho de 2007, 
que regulamenta o Fundo de Manutenção e Desenvolvimento da Educação Básica e de Valorização 
dos Profissionais da Educação, a Consolidação das Leis do Trabalho – CLT, aprovada pelo Decreto-
Lei nº 5.452, de 1º de maio de 1943, e pelo Decreto-Lei nº 236, de 28 de fevereiro de 1967; revoga a 
Lei nº 11.161, de 5 de agosto de 2005; e institui a Política de Fomento à Implementação de Escolas de 
Ensino Médio em Tempo Integral. Diário Oficial da União, Brasília, 17 de fevereiro de 2017. Disponível 
em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br/bncc-ensino-medio. Acesso em: 11 de dez. 2018. 



 
 

8 

Diante do exposto, nos propomos aqui a pensar novamente a filosofia, 

cautelosos, porém, com muita disposição, almejamos mergulhar na alteridade da 

própria filosofia com vistas a construir possibilidades de mediação didática aberta aos 

interesses dos alunos, capaz de promover a passagem da total ausência à presença, 

superando a indiferença, primeiro obstáculo à democratização da filosofia enquanto 

experiência de pensamento. 

Não acreditamos que um ensino meramente enciclopédico, pautado num 

metadiscurso que pretenda explicar toda a realidade, legitimando um único jogo de 

linguagem, promova uma formação pluridimensional, democrática, crítica, que 

possibilite ao estudante experiências de pensamento autônomo, e, principalmente, 

que o leve à descoberta da alteridade6 do pensamento.  

Ainda que em vias de transformação, nosso modelo de sociedade fundamenta-

se na intolerância para com o que não condiz com os padrões pré-definidos de 

discursos e comportamentos. É notório, em pleno século XXI, que muitas narrativas 

continuam excluídas enquanto discurso que são, pois, em meio a tantas crises que 

atualmente assolam os seres humanos e colocam em xeque as relações interpessoais 

e com o mundo como um todo, as lutas para dar voz à alteridade, são mal vistas ou 

tendem a passar desapercebidas. Mediante narrativas que se apresentam como 

superiores e unificantes, a contracultura, a contrafilosofia vai sendo sufocada e o 

pensamento nômade vai sendo aniquilado.  

Quanto aos ‘outros’ que buscam se fazer ouvir enquanto vozes da diferença, 

cresce a atitude de intolerância, banalização, naturalização de várias formas de 

violência, seja ela física, psicológica ou simbólica, resultando na discriminação, tanto 

dos discursos quanto de indivíduos. Na visão de Berrenechea,  

 

Aparentemente, estamos sob o domínio de um império absoluto, com uma 
estrutura toda poderosa, que não deixa nenhum resquício para as diferenças, 
para as alteridades, muito menos para a dissensão: não há lugar para os 
rebeldes, para os nômades. (BERRENECHEA, 2000, p. 112) 
 
 

                                                             
6 1. (Do lat. alter: outro) Caráter do que é outro e se opõe ao mesmo: “Outro se diz dos seres que 
possuem pluralidade de espécie, de matéria ou de definição de sua substância: O outro apresenta 
significações opostas às do Mesmo”. 2. Do ponto de vista lógico, negação estrita da identidade e 
afirmação da diferença. (JAPIASSÚ, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006.) 
 



 
 

9 

Segundo Carlos Skliar (2004, p. 75), a discriminação tem sua origem no 

preconceito que tem por objetivo defender identidades coletivas ou próprias, 

consideradas ‘apropriadas’, ‘normais’ que, sabe-se, foram inventadas, produzidas, 

fabricadas como tal. No entanto, os portadores dessa forma rudimentar de xenofobia, 

a utilizam como forma de se manterem ‘conscientes’ de suas posições de privilégio e 

hierarquia, o que gera a ideia específica de que deve haver uma espacialidade 

relacional entre o ‘eu’ e o ‘outro’, promovendo a segregação. 

Por sua vez, a operação da discriminação consiste primeiramente em diminuir 

ou reduzir o outro, a relação do outro com seus outros de modo que, diminuídos 

aceitem uma única possibilidade de interpretação de seus valores. Aquela 

possibilidade cujo referente idêntico de representações só permite uma forma fixa de 

olhar, perceber, pensar, nomear e julgar. Não há espaço para criar.  

Esse tipo de tratamento diferencialista é responsável pela produção específica 

de alteridades negativas no sentido nietzschiano porque as “verdades” que imperam 

não são aquelas edificadas pelo sujeito, sendo assim, não o satisfazem gerando uma 

descrença, o sentido de um nada. O que resta ao sujeito é um vazio de valores que 

leva-o a negar as verdades projetadas que, inalcançadas são destituídas desses 

valores e, portanto, não são mais afirmadas. 

De acordo com o pensamento nietzschiano, produz-se escravos ao mantê-los 

presos aos valores vigentes quando se subordina a diferença ao plano da identidade 

dominante. Diante dessa realidade, pensar a alteridade, no contexto de uma 

experiência filosófica formativa, significa buscar formas de ampliar as possibilidades 

de uma educação que lute para libertar a diferença da identidade e que transforme 

escravos em senhores. 

Libertar, afirmar a diferença, faz nascer o novo, torna-se força de criação pois, 

para a diferença o que já está dado não lhe basta, logo, não há outra forma de afirmar 

o que não está dado, senão fazendo-o existir pela criação. Enquanto cria, a diferença 

não espera a sua representação, o mesmo. Na criação, o escravo deixa de ser 

escravo e se descobre enquanto alteridade positiva porque afirmativa, livre, alegre, 

sociável, responsável com o outro. 

 Apesar das dificuldades enfrentadas no exercício da profissão, entendemos 

que todos os seres humanos em processo contínuo de formação, podem viver e 

aprimorar experiências que lhes permitam pensar a relação consigo mesmo, com o 



 
 

10 

outro e com o mundo. Nos limites de sua competência, o processo do filosofar pode 

contribuir para com esse desenvolvimento, qualificando positivamente o jovem a 

participar da vida democrática, visto que contribui para com o desenvolvimento do 

espírito crítico, da capacidade de argumentação no debate de ideias, do gosto pelo 

consenso racional.   

Portanto, pensar uma didática para uma experiência filosófica que seja plural, 

afirmativa, criativa é tão desafiador quanto necessário. Primeiramente, é 

imprescindível que essa didática seja pensada de maneira imanente à realidade 

levando em consideração as possibilidades e limitações materiais e humanas, 

obrigando-nos a (re)inventá-la, o que exige bastante trabalho e criatividade. Para 

tanto, seguiremos no rastro7 da(s) “Filosofia(s) da diferença”.  

Trata-se de uma complexa rede de pensamento da qual fazem parte vários 

autores. É um movimento de pensamento que se apresenta enquanto singularidade 

na multiplicidade, ou seja, há características comuns assim como há também 

diferenças significativas. Deleuze e Derrida, nossos guias nesta pretensa proposta, 

são partícipes desse movimento de pensamento que tem a diferença como elo, cuja 

genealogia aponta para Nietzsche como personagem central para o entendimento 

deste modo de pensar, deste estilo de filosofar denominado “filosofia da diferença”. 

Com vistas a elencar e compreender os rastros que compõe a tessitura da(s) 

filosofia(s) da diferença, nossos primeiros passos se darão na esteira de Nietzsche 

que está sendo considerado neste trabalho, “a primeira referência para tal filosofia, o 

horizonte comum entre os chamados filósofos da diferença” (HEUSER, 2008, p. 61), 

especialmente entre Deleuze e Derrida. Portanto, iniciamos nossa dissertação com 

um pequeno preâmbulo sobre a filosofia nietzschiana. 

 Para dar mais clareza a nossa proposta, organizamos o texto em teoria e 

prática. Para cada autor elaboramos dois capítulos, onde o primeiro é dedicado a 

fundamentação teórica e o segundo uma espécie de relato da experiência em sala de 

aula. Desta forma, no primeiro e segundo capítulo, dedicamos nossos esforços para 

compreender a teoria filosófica de Deleuze e no terceiro e quarto de Derrida. 

                                                             
7 Derrida usa o termo rastro (trace) para pensar a estrutura de significação em função do jogo das 

diferenças que supõe sínteses e remessas que impedem que um elemento esteja presente em si 
mesmo e remeta apenas a si mesmo. Tanto na ordem do discurso falado, quanto do discurso escrito, 
qualquer elemento que funcione como signo remete a um outro elemento, o qual, ele mesmo, não está 
simplesmente presente. (DERRIDA, 2001, p. 32) 



 
 

11 

Primeiramente, seguiremos os passos de Deleuze no intuito de compreender 

como o filósofo compôs, teceu o fio de sua filosofia, bem como ele imergiu a literatura 

no meio dos problemas filosóficos de seu interesse, constituindo um devir filosófico da 

literatura. 

 No primeiro capítulo, apresentamos a sua filosofia como uma crítica à filosofia 

da representação bem como sua proposta de uma filosofia da multiplicidade. 

Descrevemos ainda como o filósofo francês cogitava tornar possível o pensamento, 

mais especificamente, uma nova forma de pensamento, não representativo que, 

segundo ele, encontra-se na conjunção entre o filosófico e não-filosófico – “Pop-

Philosophy”. A possibilidade de expressão desse pensamento é possível, segundo 

Deleuze, por meio de atividade de criação conceitual. 

Explicitamos de maneira breve e sucinta a concepção deleuziana de literatura 

e as condições que levaram Deleuze a determinar esta como uma das atividades 

(senão a melhor) que apresenta as características necessárias para a criação dos 

conceitos filosóficos. Abordamos ainda a natureza da relação entre filosofia e literatura 

a partir de dois textos, especificamente: Kafka: por uma literatura menor e 

Pensamento nômade. Finalmente, descrevemos o que para nós seria um pensamento 

nômade, autobiográfico, criativo, pop, ou seja, a crônica. 

No segundo capítulo, descrevemos como elaboramos nossa proposta de 

intervenção didática a partir da teoria filosófica deleuziana e, a seguir, passamos ao 

relato da experiência. Finalizamos o capítulo com uma breve avaliação de resultados. 

Para compor o terceiro e quarto capítulo do nosso trabalho tomamos como 

parâmetro, a filosofia da diférrance, de Jacques Derrida. Trata-se de um movimento 

de pensamento “que resiste à oposição, fundadora da filosofia, entre o sensível e o 

inteligível” (DERRIDA, 1991, p. 36). 

Primeiramente, no terceiro capítulo, descrevemos o movimento da différrance 

que se inicia com uma discreta intervenção, uma espécie de engenhosidade 

neográfica, ou seja, a substituição do e de différrence pelo a de différrance. Expressão 

que não existe na língua francesa, com a qual Derrida segue criando sua filosofia, 

abalando o sistema de escrita fonética, por meio da desconstrução. 

No segundo momento, apresentamos a proposta de liberação da escrita para 

além da extensão da linguagem dando origem ao que Derrida nomeou de escritura 

geral ou arquiescritura, cujo advento apaga o limite de um significado primeiro e institui 



 
 

12 

o “jogo”, uma vez que, segundo o filósofo francês, não há significado previamente 

existente, cuja linguagem falada ou escrita, só servisse para expressá-lo.  

Por fim, passamos a discorrer sobre a literatura que, segundo Nascimento 

(2014, p. 16) “é uma forma particular, histórica e localizada do que Derrida nomeou 

de escritura geral ou arquiescritura”. O advento da escritura, é o advento do jogo da 

escrita literária que não se reduz a qualquer ontologia, apresentada neste trabalho 

como uma forma de dar voz a alteridade. Sendo assim, descrevemos o que para nós 

seria a criação de uma literatura pensante, autobiográfica, desconstrutora, ou seja, a 

crônica. 

No quarto capítulo, descrevemos como elaboramos nossa proposta de 

intervenção didática a partir da teoria filosófica de Derrida e, a seguir, passamos ao 

relato da experiência. Finalizamos o capítulo com uma breve avaliação de resultados. 

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PREÂMBULO 

 

“De todas as escritas, apenas amo o que uma pessoa escreve 

com seu próprio sangue. Escreve com sangue e descobrirás 

que sangue é espírito. Não é uma tarefa fácil compreender 

sangue desconhecido...”8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
8 Nietzsche, Zaratustra, “Do Ler e Escrever”, p. 45 



 
 

14 

Nietzsche: o horizonte comum entre os filósofos da diferença 

 

O filósofo prussiano, Friedrich Von Nietzsche viveu na segunda metade do 

século XIX e produziu uma vasta obra filosófico-literária. Seu primeiro livro, O 

nascimento da tragédia, foi publicado em 1872, seguido de vários outros, dentre eles, 

Humano, demasiado humano, A gaia ciência, Assim falava Zaratustra, Para além do 

bem e do mal, A genealogia da moral, O livro do filósofo, Verdade e mentira no sentido 

extra moral, dentre outros. 

Nietzsche alterou o papel da filosofia ao proceder a um deslocamento do 

problema do conhecimento, o qual, segundo o filósofo, não é uma explicação da 

realidade, pois não passa de interpretação, de atribuição de sentidos. Segundo 

Roberto Machado, para Nietzsche, “o conhecimento não é “imaculado”: não se realiza 

libertando-se dos afetos, dos desejos, das paixões, das emoções, da vontade” 

(MACHADO, 2017, p. 137).  

Conforme o pensamento nietzschiano, o objetivo do conhecimento não é 

procurar pelo sentido das coisas como se este estivesse oculto mas, atribuir, impor, 

dar um sentido (valor) ao mundo.  Para ele, não há uma interpretação, um sentido 

mais legítimo que outros. As interpretações, as atribuições de sentidos, que implicam 

em revestir o mundo de valores, são realizadas de uma perspectiva particular.  Para 

desmascarar o modo pelo qual os sentidos (valores) foram construídos, Nietzsche 

propõe como método de decifração, a genealogia. 

Segundo o Dicionário Básico de Filosofia de Hilton Japiassú e Danilo 

Marcondes, em sentido corrente, “a genealogia designa o estudo e a definição da 

filiação de certas ideias” (2006, p. 120). Em Nietzsche, significa o questionamento 

sobre a origem dos valores morais bem como das categorias filosóficas que mascaram 

esses valores a serviço de interesses particulares. O método genealógico supõe que 

valores ou verdades não devam ser considerados em si mesmos, pois só possuem 

sentido quando ligados à sua origem. 

Por meio da genealogia o filósofo acredita ter encontrado lacunas, espaços 

significativos que não foram considerados ou reprimidos. Desta forma, passa a 

identificar como determinados conceitos foram transformados em verdades 

metafísicas, absolutas e estáveis. Tendo como único critério que se impõe, a vida, que 



 
 

15 

é um devir, Nietzsche pretende resgatar o conhecimento instintivo, interessado, 

perspectivo, sem reduzi-los a conceitos abstratos, eternos.  

No Livro do filósofo e em Verdade e mentira no sentido extra moral, o filósofo 

aborda a construção da identidade e, consequentemente, o nascimento do conceito, 

além de tecer uma crítica radical acerca da representação que segundo ele, “se tornou 

o único canal de conhecimento e a relação modelar entre sujeito e objeto” 

(NIETZSCHE, s.d., p. 18). 

Na tentativa de compreender como conhecemos, Nietzsche suspeita de que o 

intelecto humano possua um caráter dissimulador e que, portanto, entre o pensar e o 

dizer não exista nenhuma identidade. E não poderia haver identidade porque, 

segundo Eric Blondel (2009, p. 82), entre as duas esferas – a do sujeito e a do objeto 

– “não há causalidade, exatidão, expressão, antes, uma relação estética, ou, poder-

se-ia dizer, uma transposição indicativa, uma tradução balbuciante de uma linguagem, 

em todo caso, estranha”.  

Porém, ao identificar o não idêntico, o intelecto cria o conceito e o toma como 

verdadeiro ou falso em função de descrever correta ou incorretamente o mundo. Mas 

afinal, o que é verdade para Nietzsche? 

 

Um exército móvel de metáforas, metonímias, antropomorfismos, numa 
palavra, uma soma de relações humanas que foram realçadas poética e 
retoricamente, transpostas e adornadas, e que, após uma longa utilização, 
parecem a um povo consolidadas, canônicas e obrigatórias: as verdades são 
ilusões das quais se esqueceu que elas assim o são, metáforas que se 
tornaram desgastadas e sem força sensível, moedas que perderam seu 
troquel e agora são levadas em conta apenas como metal, e não mais como 
moedas. NIETZSCHE, 2008, P. 36) 

 

Nietzsche afirma que “não é no conhecimento (metafísico), mas sim na criação 

que está a nossa salvação” (NIETZSCHE, s.d., p. 51). As palavras quando tomadas à 

risca (como conceito/identidade), acabam por nos iludir além de não conseguirmos 

perceber, por meio delas, acontecimentos que elas mesmas não dão conta de dizer. 

Desta forma, quando nos relacionamos, enquanto seres de cultura, com o mundo e 

com as coisas, ou seja, quando acreditamos estar conhecendo, tomando posse da 

verdade por meio dos conceitos, só estamos nos enganando pois, segundo o próprio 

Nietzsche, o conceito é tão somente “o resíduo de uma metáfora” (NIETZSCHE, 2008, 

p. 38) 



 
 

16 

E o que fazemos quando nos utilizamos da linguagem conceitual para transmitir 

o nosso pensamento acerca da nossa compreensão do mundo? Diz Nietzsche em 

Sobre Verdade e Mentira no sentido extra moral: Mentimos! Mentimos em rebanho! 

De acordo com o filósofo alemão, temos um impulso à verdade que é fruto de uma 

obrigação instituída pela sociedade de usar metáforas habituais, ou seja, somos 

obrigados moralmente a “mentir conforme uma convenção estabelecida” 

(NIETZSCHE, 2008, p. 37).  

O problema é que o homem não se dá conta, ou se esquece que está mentindo 

e, desta forma “atinge o sentimento da verdade”. A esse sentimento sobrevém uma 

emoção moral fruto da contraposição ao mentiroso, aquele que não é confiável, 

portanto excluído. Em nome da veracidade, o ser racional não tolera mais impressões 

repentinas, intuições. Sendo assim, busca a universalização dessas impressões e 

intuições em conceitos desbotados e frios. Ao colocar seu agir sob a regência das 

abstrações, as intuições são desprezadas para privilegiar o conceito. 

Ao avaliar a amplitude da atividade metafórica, o filósofo prussiano entende que 

o conhecimento se vale da metáfora. Ainda que, na linguagem comum ela seja 

considerada apenas um ornamento, sem significado de conhecimento, para ele, a 

metáfora assume um caráter cognitivo. A metáfora consegue perceber as coisas no 

seu devir permanente porque é intuitiva e individual, desta forma, escapa ao grande 

edifício dos conceitos.  

Nietzsche nos propõe pensar a verdade como um tipo de engano necessário 

para a sobrevivência. Como esse pensar seria possível? “Será preciso uma esfera e 

uma força intermediária a fabular livremente e a imaginar livremente” (BLONDEL, 

2009, p. 83), ou seja, a arte, apresentada pelo filósofo como modelo alternativo à 

racionalidade. Esse pensar seria possível através de uma arte que imita a vida.  

A proposta filosófica nietzschiana para evitar o dogmatismo do pensamento 

encontra na arte a possibilidade de se libertar das “tábuas monstruosas dos conceitos 

aos quais o (s) necessitado (s) se agarra (m) durante toda sua vida para se salvar” 

(NIETZSCHE, s.d., p. 101). Para Roberto Machado, 

 
[...] essa valorização da arte – e não do conhecimento – como a atividade que 
dá acesso às questões fundamentais da existência é a busca de uma 
alternativa à metafísica clássica criadora da racionalidade (MACHADO, 2017, 
p. 44). 



 
 

17 

Segundo o filósofo alemão, “a arte trata, portanto, a aparência enquanto 

aparência, logo não quer enganar, é verdadeira” (NIETZSCHE, s.d., p. 108). O que 

Nietzsche propõe é uma espécie de metafísica de artista9. No pensamento do filósofo, 

o saber trágico oriundo de experiências dionisíacas, “não foi vencido propriamente 

pela verdade, mas por uma “ilusão metafísica” que está intimamente ligada à ciência” 

(MACHADO, 2017, p. 48). Sendo assim, o combate deve se situar no terreno da 

ilusão, ou seja, não devemos nos refugiar na Metafísica mas, driblá-la dentro dela 

mesma, escrever como se as coisas, fossem dessa ou daquela maneira e não sobre 

as coisas “enquanto tal”. 

Com essa ideia de que a metafísica é uma ilusão, Nietzsche aniquila as noções 

de fato e fundamento e introduz a interpretação nos domínios do mundo. O filósofo 

alemão se empenha em mostrar que não há fundamentos ocultos por trás da 

aparência das coisas, logo, tudo é interpretação, ou melhor, várias possibilidades de 

interpretações. “Se não existe uma única interpretação, se o conhecimento é 

perspectivo e as perspectivas são inúmeras é porque para Nietzsche o conhecimento 

não tem por objetivo atingir a verdade” (MACHADO, 2017, p. 136). 

Nesse movimento contínuo de desconfiar das certezas, suportar melhor o 

espanto, a admiração, a controvérsia, seguiremos os rastros deixados por Nietzsche 

no pensamento de Deleuze e Derrida. Ambos produziram suas filosofias no período 

que ficou conhecido como Pós-estruturalismo e estão inseridos na corrente teórico-

crítica conhecida como Desconstrução, porém, vale ressaltar que para Deleuze e 

Derrida, o termo desconstruir não tem o mesmo sentido tampouco o mesmo objetivo.  

No caso de Deleuze, pensamos ser necessário pensar a desconstrução aliada 

a um certo construtivismo, uma vez que o próprio Deleuze não se identificava como 

um filósofo que exercia, em suas leituras, o método da desconstrução, conforme ele 

mesmo aponta ao responder a uma pergunta no Colóquio, em comemoração aos 100 

anos de O Nascimento da Tragédia, em Cerisy-la-Salle em 1972: 

 
Quanto ao método de desconstrução dos textos, vejo bem o que ele é, eu o 
admiro muito, mas ele não tem nada a ver com o meu. Não me apresento 
absolutamente como um comentador de textos. Um texto, para mim, é 
apenas uma pequena engrenagem numa prática extratextual (DELEUZE, 
1985, p. 74) 

                                                             
9 “Concepção de que a arte é a atividade propriamente metafísica do homem, a concepção de que apenas a 
arte possibilita uma experiência da vida como sendo no fundo das coisas indestrutivelmente poderosa e 
alegre.” (MACHADO, 2017, p. 43) 



 
 

18 

 
 

O que nos parece que Deleuze pretende desconstruir, é tão somente a ideia de 

que o pensamento é representativo, já Derrida busca desconstruir a oposição entre 

sensível e inteligível bem como as formas tradicionais de dizer o sensível de modo 

inteligível, ou seja, como se tudo o que existe já tivesse um significado previamente 

existente, podendo ser expresso pela linguagem falada ou escrita. 

 

A Desconstrução 

 

Segundo Elisabeth Roudinesco em De que amanhã... diálogo, o termo 

desconstrução foi utilizado pela primeira vez por Derrida em 1967 na sua 

Gramatologia, no sentido de decomposição de uma estrutura. Ainda, conforme a 

definição apresentada pela psicanalista francesa, é um trabalho “que consiste em 

desfazer, sem nunca destruir, um sistema de pensamento hegemônico e dominante” 

(DERRIDA & ROUDINESCO, 2004, p.9). 

Derrida destaca na Gramatologia e em Escritura e diferença que a tradição 

filosófica é fonologocêntrica. Fonocêntrica por valorizar a voz e a presença em 

detrimento da escrita e logocêntrica por privilegiar a razão como base de toda a 

verdade. A proposta de desconstrução apresentada nessas obras tem como objetivo, 

desfazer essa hierarquia. Não se trata de uma tentativa de reabilitar a escrita contra a 

fala, mas de recusar a oposição estabelecida entre as duas a partir da ideia de 

superioridade da fala em relação a escrita. Porém, o foco de Derrida não se resume a 

desconstruir o conceito de logos e phonos, negando sua supremacia em relação ao 

seu par lógico. O filósofo franco-argelino pretendia possibilitar uma renovação na 

filosofia através da desconstrução da metafísica tradicional, baseada na ideia de 

fundamento e identidade. 

 Vale ressaltar que o movimento da desconstrução se estende à vários campos 

do saber, uma vez que em todas as teorias existem elementos ficcionais que nem 

sempre são percebidos. Identificar o que está dissimulado, oculto nas entrelinhas, no 

caso da filosofia, enriquece-a sem destruí-la. 

Desconstruir não é sinônimo de destruir, mas sim questionar sem piedade, 

decompor, re-organizar os discursos no interior dos próprios discursos empreendidos 

pela metafísica ocidental desestabilizando-os, ampliando seus limites, sem incorrer 



 
 

19 

no reducionismo das oposições binárias operadas costumeiramente pela tradição 

metafísica, com as quais nos acostumamos a raciocinar. Para Roudinesco, 

 

Desconstruir é de certo modo resistir à tirania do Um, do logos, da metafísica 
(ocidental) na própria língua em que é enunciada, com a ajuda do próprio 
material deslocado, movido com fins de reconstruções cambiantes” 
(DERRIDA & ROUDINESCO, 2004, p.9). 
 
 

Na esteira de Deleuze e sua proposta de subversão do pensamento 

representativo, propomos uma filosofia que não se contenta em aceitar os conceitos 

que lhes são dados, para somente limpá-los e fazê-los reluzir mas que os cria de modo 

ativo, afirmativo através de reinterpretações e reinvenções constantes.  

Guiadas pela estratégia da desconstrução, proposta por Derrida que procura 

subverter a tradição metafísica ocidental, considerada por ele, logocêntrica e 

dominadora, propomos neste e com este trabalho, sair da zona de conforto e nos 

dirigir para o limite da confusão. Voltar-se às coisas mesmas, ainda que estas sempre 

nos escapem, e filosofar sem ter a pretensão de alcançar precisão alguma das coisas 

que se está vendo/pensando, ou seja, pensar (filosofar) segundo a lógica do entre 

isso e aquilo, nem isso nem aquilo, isso e aquilo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DELEUZE 

 

“Cabe à filosofia não ser moderna a qualquer preço, muito menos intemporal, mas 

destacar da modernidade algo que Nietzsche designava como o intempestivo, que 

pertence à modernidade, mas também que deve ser voltada contra ela – “em favor, 

eu espero, de um tempo que virá”. Não é nos grandes bosques nem nas veredas 

que a filosofia se elabora, mas nas cidades e nas ruas [e nas escolas], inclusive no 

que há de mais fictício nelas.”10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
10 DELEUZE, A Lógica do sentido, p. 270. 



 
 

21 

CAPÍTULO  1 – DA ARTE DO RETRATO À CRIAÇÃO CONCEITUAL: Um caminho 

possível para o encontro com a alteridade do pensamento 

 

“Escreve-se sempre para dar a vida, para liberar a vida aí onde 
ela está aprisionada, para traçar linhas de fuga”.11 

 

Nosso trabalho de pesquisa pretende abordar a relação entre ensino, filosofia 

e alteridade. Partimos da hipótese de que podemos pensar esta relação a partir de 

uma perspectiva, no mínimo, diferente da tradição metafísica, que preza as fontes 

nobres. Com vistas a construir possibilidades de mediação didática, aberta aos 

interesses dos alunos, capaz de promover uma formação pluridimensional, 

democrática, crítica, que possibilite aos estudantes experiências de pensamento 

autônomo e que os leve à descoberta da alteridade, agenciamos Gilles Deleuze. Este 

filósofo se configura como um aporte teórico a altura da problemática em questão: De 

que forma o ensino de filosofia, em caráter experimental e criativo, pode levar os 

jovens a descoberta da alteridade? 

Segundo Gilvan Fogel em Que é Filosofia? Filosofia como exercício de 

finitude, vivemos hoje na sociedade do cálculo. Tudo na vida precisa ser antecipado 

de modo que seja certo, seguro, sob controle. Queremos a todo custo, a 

certeza/verdade, o autoasseguramento, a eliminação do risco e do erro. Sendo assim, 

nossa tarefa diária é “aplainar montanhas”, segundo Piotr Stephanovitch, personagem 

de Dostoievski em Os Demônios, citado por Fogel (2009, pg. 69). Ao aplainar a 

montanha, se instaura a planície, ou seja, desfaz-se as diferenças e cria identidades 

nivelando, igualando, homogeneizando. 

Nesse mundo aplainado, não é fácil compreender aquilo que nos soa estranho 

de modo que buscamos superar a dificuldade eliminando toda a diferença para que 

não haja alteridade. Uniformizando tudo, é mais fácil compreender, porém, na vigência 

do uniforme, morre a possibilidade de criação e, sem criação não há mais liberdade, 

sem liberdade não há mais pathos (afeto, interesse) que desperta a natureza criadora. 

No entanto, é por meio da criação que a vida vai se dando como possibilidades 

próprias, se libertando das identidades (conceitos) e se afirmando enquanto diferença, 

como alteridade. 

                                                             
11 DELEUZE, Conversações, p.180. 



 
 

22 

Nosso guia nessa primeira empreitada é Deleuze que, na continuação do 

espaço aberto por Nietzsche, buscou promover uma filosofia que alia pensamento e 

vida, propondo um pensamento imanente, nômade, para o qual o sentido de tudo é 

pensado como produzido, criado, longe dos fundamentos ancorados em pressupostos 

metafísicos. 

 

1.1 -  DELEUZE: A expressão do pensamento mediante atividade de criação 

conceitual 

 

Gilles Deleuze, filósofo francês do século XX, nos sugere uma nova perspectiva 

de filosofia, trata-se de uma determinada arte de criar conceitos. Suas obras se 

apresentam como uma crítica ao pensamento que sempre reduz o outro ao mesmo, 

a alteridade à identidade e por isso compreendida como uma “filosofia da diferença”. 

Consideramos importante, já de antemão, ressaltar que o significado do termo 

alteridade, especialmente neste trabalho, não deve ser confundido com o termo 

diferença12, visto que a “filosofia da diferença”, como ficou conhecida a filosofia 

deleuziana, não é propriamente uma filosofia da alteridade na concepção derridiana 

do termo.  

Entendemos que o termo diferença atribuído a filosofia de Deleuze se refere 

muito mais ao fato de que esta se pretendeu diferir da tradição filosófica no que diz 

respeito a concepção de filosofia, ao método, aos objetivos, e por que não, resultados, 

que pelo fato de se ocupar a pensar o outro, muito embora se nos apresente como 

um caminho em potencial para tanto.  

Podemos compreender a Filosofia de Deleuze como uma crítica à filosofia da 

representação, segundo a qual, a verdade está na correspondência entre a coisa 

mesma e a representação dela pelo intelecto, mas também como construção de uma 

proposta específica de pensamento que ficou conhecida por “filosofia da diferença”. 

                                                             
12ALTERIDADE (lat. Alteritas) Ser outro, colocar-se ou constituir-se como outro; DIFERENÇA (lat. 

Differentia) Determinação da alteridade, da diversidade. Segundo o Dicionário de Filosofia Nicola 
Abbagnano, alteridade é um conceito mais restrito que diversidade e mais amplo do que diferença. Ao 
contrário da diferença, “a alteridade não implica nenhuma determinação, por exemplo, a é outra coisa 
que não b”, quanto a diferença, “as coisas só podem diferir se tiverem em comum a coisa em que 
diferem” como a cor, a forma, por exemplo.  (ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: 
Martins Fontes, 2000.) 
  



 
 

23 

Enquanto um filósofo-historiador, segundo Roberto Machado (1990, p. 12), “a grande 

ambição de Deleuze era realizar uma filosofia da multiplicidade”. Seu principal 

problema é o pensamento bem como as possibilidades e as formas possíveis de 

expressar esse pensamento. 

A possibilidade de expressão do pensamento proposta por Deleuze é bastante 

inovadora, uma vez que ela se encontra na conjunção entre o filosófico e o não-

filosófico (arte e ciência). A proposta deleuziana de uma “filosofia da diferença”, 

segundo Vasconcelos, funciona como uma “linha de fuga em face das armadilhas 

impostas pela representação clássica” (VASCONCELLOS, 2005, p. 02), o que justifica 

a escolha de Deleuze por encontros com filósofos como Nietzsche, Spinosa, Bergson, 

Schopenhauer, dentre outros, que, apesar de serem hoje, filósofos consagrados, de 

alguma maneira procuraram escapar dessas armadilhas. Nota-se que o que interessa 

a Deleuze não é privilegiar a filosofia, a ciência ou a arte, a ele importa, antes de mais 

nada, tornar possível o pensamento, mais especificamente, uma nova forma de 

pensamento.  

Expressar o pensamento mediante atividade de criação conceitual é uma 

proposta que tem como objetivo, retirar a filosofia do imobilismo ocasionado pela 

filosofia da representação. Para explicar o que entende por filosofia da representação, 

Deleuze faz uma distinção entre duas imagens de pensamento: uma definida como 

moral, representativa, dogmática e a outra que seria nova, porque proposta por ele, 

de um pensamento sem imagem. A imagem dogmática se refere à perspectiva 

racionalista tradicional da filosofia que, na visão do filósofo, precisa ser denunciada e 

combatida.  

Segundo ele, em Nietzsche e a Filosofia (1976, p. 85), a constituição dogmática 

do pensamento pode ser compreendida a partir de três premissas: pensar 

verdadeiramente depende apenas do exercício natural da faculdade racional; 

podemos cair no erro por conta de forças externas que se opõe à natureza reta do 

pensamento; para pensar bem e verdadeiramente basta apenas um bom método. De 

acordo com Deleuze, o ato de pensar não decorre de uma simples possibilidade 

natural, ele não pensa sozinho e por si mesmo, tampouco é perturbado por força 

alguma, pelo contrário, necessita de forças externas que se apoderem dele, fazendo-

o sair de sua imobilidade, provocando encontros, intercessões. 

 



 
 

24 

1.2 - O que é pensar (filosofar)? 

 

Na introdução de “O que é a Filosofia ?”, uma questão é posta de maneira muito 

íntima: “mas o que é isso que fiz toda a minha vida?” (DELEUZE; GUATTARI, p.09). 

A resposta não se limita a apenas acolher a questão mas, já aponta para a 

necessidade de se estabelecer o quando e como ela poderia se realizar, ou seja, 

determinando a hora, a ocasião, circunstâncias, paisagens, personagens, condições 

e incógnitas. 

Para Deleuze e Guattari, “a filosofia não é uma simples arte de formar, de 

inventar, de fabricar conceitos, pois os conceitos não são achados ou produtos. A 

filosofia, mais rigorosamente é a disciplina que consiste em criar conceitos” 

(DELEUZE; GUATTARI, p.13).  

Essa definição de filosofia enquanto criação conceitual é composta por três 

elementos: o conceito, o plano de imanência e o personagem conceitual. Para 

Deleuze, fazer filosofia é traçar planos, inventar personagens e criar conceitos.  São 

esses três verbos, traçar, inventar e criar que constituem o ato de filosofar, e não 

contemplar, refletir e comunicar, atitudes com as quais a filosofia foi identificada desde 

Platão. A filosofia não é contemplação porque a contemplação não é criativa, não é 

comunicação porque esta visa tão somente o consenso e não o conceito e não é 

reflexão porque, conforme as palavras do próprio Deleuze e Guattari (1992, p.14), 

“ninguém precisa de filosofia para refletir sobre o que quer que seja”.  

A filosofia é um processo de criação de pensamento, logo, o filósofo não é 

reflexivo, ele é criador assim como o cientista e o artista, porém, a ciência se ocupa 

em criar funções, a arte cria percepções sensíveis e a filosofia cria conceitos. Esse 

processo de criação se dá a partir de conceitos extraídos da própria filosofia bem como 

de elementos não conceituais oriundos de domínios extra-filosóficos, especialmente 

da arte. 

Para entendermos o projeto filosófico deleuziano, faz-se necessário responder 

a duas questões fundamentais: O que é o conceito? Como são criados os conceitos 

filosóficos? 

Para Deleuze e Guattari, o conceito resulta da criação que se dá no plano de 

imanência, ou seja, no campo de experiências vividas ou possíveis de serem vividas, 

o horizonte dos acontecimentos, das criações, dos conceitos. O plano de imanência é 



 
 

25 

pré-filosófico, não é o mesmo em todos os períodos da história, já é povoado por 

conceitos, portanto, atua como uma imagem do pensamento e, ao promover um corte 

no caos, apela para a criação de novos conceitos.  

Para o filósofo, traçar o plano de imanência ou criar uma imagem de 

pensamento de um autor (filósofo, artista ou cientista) é pintar o seu retrato, porém 

esta atividade só acontece mediante investigação orientada pelo próprio pensamento 

do autor para poder escolher (se apropriar/desterritorializar) os conceitos chaves, 

revelar os problemas que o levaram a criar tal conceito clarificando-os de maneira 

problematizada. Imitá-lo apenas, não é fazer filosofia e sim fazer história da filosofia, 

entretanto, a arte do retrato não deve abandonar a História da Filosofia, mas, propor 

uma nova relação com ela retratando-a, ou seja, o retratista deve mesclar seus 

próprios pensamentos com os dos outros filósofos (ressignificando-

os/reterritorializando-os) como uma espécie de relação “entre dois”, um 

agenciamento, uma mistura do mesmo e do outro, onde o modelo é o mesmo e o 

outro é o olhar particular sobre o modelo, resultando dessa relação semelhanças que 

não devem ser confundidas com o modelo mesmo. 

 Ao contrário da noção metafísica do conceito como verdade, como 

representação universal, o que Deleuze e Guattari chamam de conceito é apenas a 

expressão de sentidos e está enraizado na experiência presente e sempre transitória, 

trata-se de uma maneira de ordenar o caos mediante uma atividade contínua de 

criação que se faz no plano de imanência porque trata-se de uma busca em situar os 

eventos/elementos no tempo e no lugar onde se vive. Para eles, criar conceitos é 

intervir no mundo transformando-o, é criar um mundo à sua maneira.  Segundo Gallo 

(2017, p. 38), é “uma aventura de pensamento que institui um acontecimento”. Não é 

o conceito que funda a realidade, pelo contrário, ele brota dela, é imanente à ela. 

Os conceitos possuem algumas características básicas: é um todo 

fragmentado, ou seja, uma multiplicidade, são criados em função de problemas mal 

vistos ou mal colocados, tem uma história pois não são criados a partir do nada, é 

uma heterogênese uma vez que os componentes são ordenados por zona de 

vizinhança, é incorporal pois apenas diz o acontecimento, é absoluto em relação a si 

mesmo e relativo em relação ao seu contexto, não é discursivo porque não encadeia 

proposições e, finalmente, necessitam ser assinados. A assinatura do conceito é uma 



 
 

26 

espécie de “batismo” que remete ao estilo particular de pensar e escrever, é como se 

cada filósofo assinasse o mundo por meio de seus conceitos.  

A enunciação filosófica se dá através de personagens conceituais, que 

precisam ser inventados pelo filósofo. Trata-se de uma fala em terceira pessoa, ou 

seja, não é o filósofo que diz, ele apenas pensa por intermédio de seus personagens 

que são os verdadeiros agentes de enunciação. Nem sempre um personagem 

conceitual aparece ou precisa aparecer nomeado como o Sócrates do platonismo ou 

o Zaratustra de Nietzsche, todavia ele necessita estar lá, ele é o devir ou o sujeito de 

uma filosofia, é quando o personagem se torna filósofo e este se torna personagem. 

De acordo com as palavras do próprio Deleuze e Guattari, 

 

O personagem conceitual não é o representante do filósofo, é mesmo o 
contrário: o filósofo é somente o invólucro de seu principal personagem 
conceitual e de todos os outros, que são intercessores, os verdadeiros 
sujeitos de sua filosofia. Os personagens conceituais são os “heterônimos” 
do filósofo, e o nome do filósofo, o simples pseudônimo de seus personagens. 
Eu não sou mais eu, mas uma aptidão do pensamento para se ver e se 
desenvolver através de um plano que me atravessa em vários lugares. O 
personagem conceitual nada tem a ver com uma personificação abstrata, um 
símbolo ou uma alegoria, pois ele vive, ele insiste. O filósofo é a idiossincrasia 
de seus personagens conceituais. E o destino do filósofo é transformar-se em 
seus personagens conceituais, ao mesmo tempo que estes personagens se 
tornam, eles mesmos, coisa diferente do que são historicamente, 
mitologicamente ou comumente. (DELEUZE E GUATTARI, 1992, p. 86) 
 

 

Como os planos não estão previamente traçados nem os conceitos são 

deduzidos a partir do plano, é necessário o personagem para traçar o próprio plano 

bem como criar os conceitos sobre o plano, sendo assim, o personagem conceitual, 

ora precede o plano, ora segue-o. É ele que mergulha no caos para tirar dele 

determinações com as quais será composto os traços do plano de imanência. De 

acordo com Deleuze e Guattari, eles “operam os movimentos que descrevem o plano 

de imanência do autor, e intervém na própria criação de seus conceitos” (DELEUZE 

E GUATTARI, 1992, p. 85).  

Os conceitos criados, segundo essa perspectiva de filosofia deleuzo-

guattariana, não tem seu valor conforme um critério de verdade, isto porque para os 

filósofos, “a filosofia não consiste em saber, e não é a verdade que inspira a filosofia, 

mas categorias como as do Interessante, do Notável ou do Importante que decidem 

sobre o sucesso ou fracasso” (DELEUZE E GUATTARI, 1992, p. 108). Em relação à 



 
 

27 

categoria do interessante os franceses, mais uma vez, atacam os universais como 

conceitos apresentados como formas e valores eternos e, portanto, desinteressantes. 

Conforme a interpretação de Silvio Gallo, essas três categorias são eco da 

filosofia nietzschiana segundo a qual não importa se o conceito é verdadeiro ou não, 

se o compreendemos ou não, o que importa é se ele opera no nosso pensamento, se 

ele nos força a pensar, se ele funciona como um fermento que faz multiplicar e crescer 

as possibilidades de pensamento. No entendimento de Martha Solange Perussi (2001, 

p. 173), para Nietzsche, a “verdade é uma mentira que não se admite como mentira, 

[sendo assim] ela nega o que a vida tem de mais rico: a multiplicidade”.  

Deleuze assume essa perspectiva nietzschiana de abandonar a busca pela 

verdade que tende a aniquilar a vida, engessá-la em uma forma única, em detrimento 

de outros domínios que, ainda que sejam apenas ilusões, como o caso da arte, por 

exemplo, que se sabe e se quer como ilusão, são mais verdadeiros pelo fato de que 

não têm a pretensão de serem verdadeiros. Para Nietzsche, a arte é muito mais veraz 

porque admite-se como ilusão enquanto que a verdade ao pretender-se verdadeira, 

não passa de uma ilusão. Além de que a arte é, para o filósofo alemão, uma maneira 

de manifestar a vida e a sabedoria, de afirmar a vida. 

Em obras como O nascimento da tragédia encontramos uma filosofia que 

propõe ver a sabedoria com a ótica do artista e a arte com a ótica da vida e, em 

Humano, demasiado humano, a proposta de considerar a vida mesma como arte. No 

nosso entender, Deleuze teria se contaminado com essa proposta que não dissocia 

vida e arte e mais, a inter-relação dinâmica entre sabedoria e arte é vista por ele como 

potencialmente afirmadora e criadora da vida. Daí sua proposta de uma filosofia que 

tem como tarefa “mostrar como a vida, a filosofia e a arte podem ter uma relação de 

profundo parentesco, sem que a filosofia se torne linear e plana nem a vida do filósofo 

se torne mentirosa” (NIETZSCHE, s.d., p. 116), conforme as palavras do seu próprio 

mestre, Nietzsche. 

Deleuze se apresenta então, como um experimentador, aquele que o é por 

experiência e se propõe a colocar em prática uma nova forma de pensar que, para 

Nietzsche deve ser necessariamente como algo leve, divino e intimamente aparentado 

à dança e à exuberância, em oposição à tarefa árdua e penosa, o pensar dos eruditos. 

A leveza, o movimento em contraposição ao espírito de peso da verdade, possibilitaria 

para Nietzsche, e consequentemente para Deleuze, a afirmação da vida, uma vez que 



 
 

28 

permitiria a multiplicidade, enquanto a verdade, ao se pretender unitária, ficaria presa 

em si mesma. 

Será que todas essas características estão presentes na arte? A arte tem todo 

esse potencial? Pode a filosofia se apropriar dessas características? Uma vez 

realizado esse intento, pode-se continuar falando em filosofar? Que espécie de 

filosofia seria e que características teria? Deleuze, seguindo os rastros de Nietzsche, 

nos diz como se faz filosofia com e como dança, com e como canto, ou seja, com arte, 

especialmente a arte literária.  

 

1.3 - Literatura ou pensamento nômade: uma forma possível para expressar o 

pensamento 

 

Embora já se tenha tratado da questão anteriormente, vale lembrar que o 

pensamento filosófico de Deleuze se caracteriza pelo agenciamento de diversos 

teóricos dos mais diversificados domínios do pensamento. Seus conceitos são criados 

a partir de elementos extraídos dos mais variados campos de investigação, de modo 

que suas concepções não advém apenas de produções filosóficas.  O filósofo também 

fundamenta sua filosofia em outras atividades do pensamento tais como as literárias, 

artísticas e até mesmo científicas. Sendo assim, não há novidade alguma em afirmar 

que Deleuze propõe uma inovação no ato de filosofar ao afirmar que pensar 

filosoficamente é criar. 

A filosofia da diferença deleuziana busca ampliar os limites do pensar e do dizer 

de tal forma que essa busca resulta na proximidade de seu pensamento com a arte. 

A propósito dessa aproximação, podemos afirmar que o pensamento filosófico de 

Deleuze tem grande afinidade com a arte, especialmente com a literatura, na qual o 

filósofo encontra condições para apreender seus conceitos em filosofia. Tais 

condições levam Deleuze a determinar a literatura como uma das atividades (senão a 

melhor) que apresenta as características necessárias para a criação dos conceitos 

filosóficos. Trataremos de explicitar de maneira breve e sucinta a natureza dessa 

relação entre filosofia e literatura a partir de dois textos, especificamente: Kafka: por 

uma literatura menor e Pensamento nômade. 

 Em Kafka – Por uma literatura menor, Deleuze apresenta a literatura como um 

instrumento de que se serve, com a qual estabelece uma relação experimental e faz 



 
 

29 

funcionar os conceitos por meio dos quais pensa a vida em sua multiplicidade, em 

seus devires deixando evidente que a literatura desempenha um papel significativo 

em sua filosofia. 

Segundo Orlando Gomes em Deleuze, literatura e afirmação ontológica, o 

cruzamento entre filosofia e literatura é, para Deleuze, uma questão de 

funcionamento. Quando o filósofo se aproxima de um escritor, quando se alia com 

esse escritor, com uma obra sua ou um de seus personagens, quando valoriza uma 

frase desse escritor, “ele está compondo, tecendo o fio de sua filosofia, imergindo a 

literatura no meio dos problemas de seu interesse filosófico” (GOMES, 2000, p.133). 

Em suas obras, Deleuze evoca constantemente vários escritores, artistas por 

possibilitarem, segundo ele em Kafka – Por uma literatura menor, uma maior eficácia 

na criação dos conceitos filosóficos. Desse modo, a sua filosofia “forma uma aliança 

produtiva, criativa, inventiva com escritores, personagens e situações literárias” 

(GOMES, 2000, p.134).  

Para Deleuze, a arte não é um objeto para a reflexão filosófica, também não é 

concebida como refúgio. A importância atribuída pelo filósofo a literatura se deve ao 

fato de que ela faz pensar, retira o pensamento de suas possibilidades abstratas, é 

um instrumento com o qual se pode traçar novas linhas de fuga, “a(s) menos 

significante(s) possível(eis)” (DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 15), para o 

pensamento.  Podemos pensar essa fuga como um processo de criação, de produção, 

de experimentação, pois essas fugas representam o rompimento com os padrões 

literários estabelecidos, possibilitando a criação, a produção de uma linguagem 

reinventada, a partir de uma nova técnica de escrita. 

Essa nova técnica se caracteriza pelo estabelecimento de contraposições à 

representação, buscando outras formas de significação. Trata-se de proposta de um 

novo estilo literário que permite novas experimentações linguísticas, ou como 

escreveu Deleuze, “inventar na língua uma nova língua, uma língua de algum modo 

estrangeira” (DELEUZE, 2011, p. 09). Essas experimentações desvinculam a obra 

literária comumente direcionada apenas para uma interpretação. 

Em Kafka: por uma literatura menor, Deleuze aponta para o desejo como 

responsável pelas condições dessa nova técnica de criação. Segundo o filósofo, esse 

novo estilo se configura numa experimentação intensiva pois não se encontra atada à 

escrita nem à composição da técnica comum que condiciona o pensamento à palavra. 



 
 

30 

Deleuze compreende tanto a filosofia quanto a literatura como “máquinas” desejantes. 

É como uma máquina de desmantelamento que o filósofo lê a obra de Kafka, por 

exemplo. Em Kafka: por uma literatura menor, a obra do autor de A metamorfose e O 

Processo, é tratada como “um ato de insubmissão aos jogos de força em que as 

únicas saídas para o desejo são as formas de um desejo impedido e submetido ou de 

um desejo que submete, que julga e que condena” (ALBUQUERQUE, 2000, p.151). 

Nesse sentido colocado por Albuquerque, a literatura kafkiana funciona como 

uma máquina de desmantelamento dos jogos de força, recusando tudo que possa 

resultar em um bloqueio do desejo, buscando justamente o contrário, ou seja, libertá-

lo da paralisia (atenção ao conjunto, detalhes, técnica, composição, poder das 

palavras). Essa libertação do desejo na literatura de Kafka é possível graças ao 

“princípio das entradas múltiplas”13, que sozinho impede, segundo Deleuze, “a entrada 

do inimigo, o Significante, e as tentativas para interpretar uma obra que apenas se 

propõe, de fato à experimentação” (DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 10) 

De acordo com a leitura de Deleuze, o desejo é pensado por Kafka como um 

campo de intensidades que, liberto das formalizações rígidas, cria uma linha de fuga 

por onde os conteúdos se libertam de suas formas do significante [...], que as 

formalizava (DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 27). Esse movimento de se libertar das 

formalidades é alcançado por Kafka em outra esfera, a do devir animal. 

De acordo com Deleuze, 

 

Devir animal é precisamente fazer o movimento, traçar a linha de fuga em 
toda a sua positividade, ultrapassar um limiar, atingir um continuum de 
intensidades que só valem por si mesmas, encontrar um mundo de 
intensidades puras, em que todas as formas se desfazem, todas as 
significações também, significantes e significados, em proveito de uma 
matéria não formada, de fluxos desterritorializados, de signos assignificantes. 

(DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix, 2017, p. 27) 

 

A definição acima, no entendimento de Albuquerque, leva a conclusão de que 

o devir não implica em “atingir uma forma, seja por identificação ou imitação, mas 

encontrar uma zona de vizinhança, de indiscernibilidade ou de indiferenciação [...] ele 

                                                             
13 Deleuze concebe a obra de Kafka como um rizoma com várias entradas, de modo que se pode entrar por 
qualquer parte da obra, já que não há privilégio de uma entrada sobre as outras. Basta estabelecer conexões 
entre a entrada escolhida e as demais de modo que se consiga traçar o mapa do rizoma. (DELEUZE: GUATTARI, 
2017, p. 9-10)  



 
 

31 

(o devir) é sempre um processo de desterritorialização” (ALBUQUERQUE, 2000, 

p.152). 

Sendo a literatura uma experimentação, “sem interpretação nem significância” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 16), ela passa a ser uma produção do real e não 

mais uma mera representação da realidade, portanto, ela não pode ser tomada como 

um procedimento metafórico, representativo. Deleuze cita Kafka que diz: “As 

metáforas são uma das coisas que me tiram a esperança da literatura” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2017, p. 10), para atribuir ao literato a morte deliberada da metáfora, do 

simbolismo, da significação, da designação.  

Se a literatura é uma experimentação, o escritor literário é um experimentador. 

Contudo, Deleuze não vê o escritor como aquele que simplesmente narra uma história 

de vida pessoal, mas sim como um homem político, um homem máquina. Alguém que 

é portador de um agenciamento coletivo de enunciação. Portanto, a literatura também 

é pensada pelo filósofo como política, coletiva, maquínica.  

Diante dessa concepção de literatura, não faz sentido perguntar pelo autor já 

que não há sujeito de enunciados ou enunciação mas sim agenciamentos coletivos, 

pois o campo político contamina o enunciado (DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 37). 

Essa escrita literária é chamada por Deleuze de “literatura menor”.  

O termo menor, para o filósofo não é sinônimo de uma literatura feita numa 

língua menor, mas aquela que poucos escritores fazem em uma língua maior. Em 

Kafka: Por uma literatura menor, Deleuze elenca três características dessa literatura 

menor: a desterritorialização, o caráter político e o caráter coletivo. Essas três 

características estão diretamente relacionadas, uma vez que a literatura como 

agenciamento coletivo de enunciação é uma literatura onde tudo é imediatamente 

político e coletivo. 

Escreve Deleuze:  

 

As três características da literatura menor são a desterritorialização da língua, 
a ligação do individual no imediato-político, o agenciamento coletivo de 
enunciação. É o mesmo que dizer que “menor” não qualifica mais certas 
literaturas, mas as condições revolucionárias de toda a literatura no seio 
daquela que se chama grande (ou Estabelecida). Mesmo aquele que tem a 
infelicidade de nascer no país de uma grande literatura deve escrever em sua 
língua como um judeu tcheco escreve em alemão, ou como um uzbeque 
escreve em russo. (DELEUZE; GUATTARI; 2017, p. 39) 

  



 
 

32 

 As três características apontadas por Deleuze deixam explícito que a literatura 

menor implica em um uso diferente da linguagem. Não se trata mais de entender e 

operar a linguagem de maneira simbólica ou representacional como se esta fosse um 

sistema homogêneo e equilibrado. Portanto, na literatura menor, o procedimento é 

fazer passar algo incodificável pelos códigos, fazer a língua gaguejar, produzir 

intensidades, operar poeticamente.  

 Dito de outro modo, a desterritorialização da língua se dá mediante o uso menor 

de uma língua maior, ou seja, quando se ignora as funções de designação, 

significação e informação da linguagem, fazendo dela um instrumento de poder e 

resistência. Àqueles que precisam resistir (minorias), é impossível não escrever, 

porém, há impossibilidades de escrever linguisticamente (discursos estabelecidos) e, 

ao mesmo tempo, não se pode escrever de outro modo. A saída é a criação literária, 

através da qual o escritor se apresenta como estrangeiro em sua própria língua, 

produzindo uma linguagem afetiva, intensiva, gaguejante, desterritorializada e 

desterritorializante ao mesmo tempo.   

 Uma literatura que consegue fazer passar algo de incodificável sob os códigos, 

liga o individual ao imediatamente político, ou seja, o que aparece como um caso 

individual passa a ser considerado análogo a outros casos possibilitando a discussão 

e o estreitamento das fronteiras entre esses casos. Ou seja: 

 

[...] seu espaço (da literatura menor) exíguo faz que cada caso individual seja 
imediatamente ligado à política. O caso individual torna-se, então, mais 
necessário, indispensável, aumentado ao microscópio, quanto toda uma 
outra história se agite nela. (DELEUZE: GUATTARI, 2017, p. 36) 
 
 

 A união de uma individualidade a outras individualidades ou então a um meio 

social passível de repetição de outros casos é o que sugere uma ligação política. Essa 

ligação promove um desdobramento na escrita resultando em algo para além do 

sujeito individual tomando um valor coletivo, ou seja, não é o escritor mas sim uma 

coletividade. Assim, 

 

Não há sujeito, há apenas agenciamentos coletivos de enunciação – e a 
literatura exprime agenciamentos, nas condições em que eles não estão 
dados fora dela, e em que eles existem somente como potências diabólicas 
porvir ou como forças revolucionárias a construir. [...] A letra K não designa 
mais um narrador nem um personagem, mas um agenciamento tanto mais 
maquínico, um agenciamento tanto mais coletivo quanto mais um indivíduo 



 
 

33 

se encontre a ele ligado em sua solidão. (DELEUZE: GUATTARI, 2017, p. 
38) 
 
 

 A potencialidade dessa linguagem literária em perspectiva política é possibilitar 

os devires como novos modos de existência, os quais se caracterizam como 

movimentos de desterritorialização proporcionando resistência à limitação da 

produção criativa. Os novos paradigmas da escrita a configuram como uma máquina 

revolucionária porvir, uma vez que não se trata apenas de escrever para calar, não se 

trata de uma escrita alheia, limitada e submissa a preceitos conceituais, muito pelo 

contrário, como “tarefa do povo”14, a criação literária se apresenta como estratégia 

para fugir da máquina dominante que impede diferentes maneiras de existir.  

 Essa maneira de ler a obra de Kafka é extremamente devedora da leitura 

deleuziana de Nietzsche. Em Pensamento Nômade15, Deleuze exalta enfaticamente 

o estilo aforismático nietzschiano. O mesmo é saudado como uma nova forma de 

escrita, radical e revolucionária, em oposição ao que foi construído pela tradição 

filosófica. Tradição que esquematiza e sistematiza, busca organizar o real reduzindo 

tudo à proposições e conceitos rigorosamente estruturados, codificados. Já o aforismo 

não tem nada a ver com sistemas, fórmulas, códigos ou conceitos. 

 Na leitura que Deleuze fez do aforismo, no seu texto Pensamento Nômade, é 

possível assinalar as características fundamentais da escrita aforística, descrita pelo 

filósofo francês como um pensamento nômade, como uma máquina de guerra 

contracultural. Os quatro traços apontados por ele são: a sua relação com o exterior, 

com as intensidades, com o humor e a ironia e com o nomadismo.  

 Nietzsche é visto por Deleuze como o polonês16 que se apodera da língua 

alemã para montar uma máquina de guerra através da qual faz passar tudo o que não 

é codificável em alemão. Podemos entender essa máquina de guerra como sendo a 

literatura que, para Deleuze, pode fazer passar a filosofia. 

                                                             
14 Deleuze afirma, em Kafka: por uma literatura menor (2017 p. 37), que: “A literatura é a tarefa do povo”  
15 Trabalho apresentado por Gilles Deleuze, no encontro Nietzsche hoje?, realizado em Cerisy-la-Salle, em 1972. 
16 Apesar de ter nascido em Röcken, na Saxônia prussiana, Nietzsche teria cultivado a ideia de que era um 
cavalheiro polonês puro-sangue. Em Ecce Homo, Nietzsche escreve: “Todavia, os meus ancestrais eram nobres 
poloneses: muitos instintos raciais permaneceram no meu sangue; quiçá, talvez, também o liberum veto. Se 
penso quantas vezes, quando em viagem sou tomado por polaco, pelos próprios polacos, e quanto é raro me 
tomarem por alemão, sou levado a crer-me somente salpicado aqui e acolá de germanismo” (NIETZSCHE, 2002, 
p. 40). Mesmo parecendo sem fundamento, Deleuze parece acreditar nessa ideia de que Nietzsche era de origem 
polonesa. 



 
 

34 

 Dentre as características apontadas por Deleuze, de um aforismo nietzschiano, 

a primeira é a relação com o exterior. Sobre esta característica Deleuze escreve: 

 

Com efeito, quando se abre ao acaso um texto de Nietzsche, é uma das 
primeiras vezes que não passamos mais por uma interioridade, seja a 
interioridade da alma ou da consciência, a interioridade da essência ou do 
conceito, ou seja, daquilo que sempre fez o princípio da filosofia. O que faz o 
estilo da filosofia é o fato de que a relação com o exterior sempre é mediada 
e dissolvida por uma interioridade, numa interioridade. Nietzsche, ao 
contrário, funda o pensamento, a escritura, sobre uma relação imediata com 
o exterior. (DELEUZE, 1985, p. 60) 

  
 

Na passagem acima podemos constatar que o aforismo é apresentado como o 

absolutamente oposto da filosofia representativa, pois não se constitui enquanto uma 

fórmula, um sistema. Não se constitui na expressão de uma interioridade, de um 

código ou conceito. Os textos aforismáticos “são atravessados por um movimento que 

vem de fora, [...] e que é absolutamente diferente do imaginário das representações 

ou do movimento abstrato dos conceitos” (DELEUZE, 1985, p. 61) que se dão através 

de palavras.  

Trata-se de um fluxo, um jogo de forças, um impulso lançado para o exterior 

“que não quer dizer nada, não significa nada, e não tem mais significantes do que tem 

significados” (DELEUZE, 1985, p. 61). Sendo, portanto, um estado de forças, o 

aforismo, que não é conteúdo, não precisa ser decodificado.  

A afirmação deleuziana de que o aforismo não quer dizer nada, não significa 

nada, não tem significante nem significado e que é tão somente um estado de forças, 

nos faz pensar que esta é uma possível concepção de literatura do filósofo. 

Acreditamos que podemos dizer acerca da escrita literária, o mesmo que Deleuze 

disse acerca dos aforismos de Nietzsche: “(...) se você quiser saber o que eu quero 

dizer, encontre a força que dá um sentido, se for preciso um novo sentido ao que eu 

digo” (DELEUZE, 1985, p. 61). 

O que Deleuze propõe é uma conexão entre o texto nietzschiano e as forças 

exteriores. Uma vez conectados, os problemas de interpretação dão lugar aos 

problemas de maquinação, ou seja, “procurar com qual força exterior atual ele (o texto-

aforismo) faz passar alguma coisa” (DELEUZE, 1985, p. 62). 

A filosofia enquanto criação conceitual é, no nosso entendimento, esse 

maquinar, o não se preocupar com o que o outro (filósofo, artista, cientista) quis dizer, 



 
 

35 

mas sim, aceitar a provocação contida na fala/escrita do outro e maquinar, produzir 

outras falas/escritas a partir daquela. 

A segunda característica, traço singular do aforismo, é sua relação com o 

intensivo, ou seja, com estados vividos que não devem ser traduzidos em 

representações ou fantasmas nem podem ser codificados, seja pela lei, pelo contrato 

ou pela instituição. Segundo Deleuze, 

 

O estado vivido não é algo subjetivo, ou não o é necessariamente. Não é algo 
individual. É o fluxo e a interrupção do fluxo, já que cada intensidade está 
necessariamente em relação com uma outra de tal modo que alguma coisa 
passe”. (DELEUZE, 1985, p. 63) 
 
 

Entendemos que a literatura, para Deleuze, também tem essa relação com o 

intensivo, também é uma escritura de intensidades como o aforismo nietzschiano. Da 

mesma forma que a escritura em intensidade de Nietzsche nos diz, na interpretação 

de Deleuze, para não trocar intensidades por representações, a escrita literária nos 

sugere que ela “não remete nem a significados que seriam como a representação de 

coisas, nem a significantes que seriam como representação de palavras” (DELEUZE, 

1985, p. 62). 

A terceira característica do aforismo está relacionada com o humor e com a 

ironia. Em contraposição à seriedade, ao espírito de peso da filosofia tradicional, a 

alegria presente na escrita aforismática.  

Ao longo da história, a filosofia buscou justificar diversos sistemas de ideias, 

fundamentar alguns valores que teriam levado a humanidade à decadência que se 

evidencia, segundo Deleuze, na “maneira pela qual experimentamos a necessidade 

de situar a angústia, a solidão, a culpabilidade, o drama da comunicação, todo o 

trágico da interioridade” (DELEUZE, 1985, p. 63). 

Deleuze afirma que o instrumento do aforismo é o riso, a ironia e não o 

significante que, nas palavras do próprio filósofo, é o “último avatar filosófico do 

déspota” (DELEUZE, 1985, p. 66). É possível considerar este aspecto do aforismo 

como sendo também um aspecto da escrita litero-filosófica? Sim. “Se você colocar o 

pensamento em relação com o exterior, nascem os momentos de riso dionisíaco, é o 

pensamento ao ar livre” (DELEUZE, 1985, p. 64). Entretanto, para que esse 

pensamento se torne possível, “o filósofo deve tornar-se leve e dançarino, brincar com 

as palavras, jogar com as metáforas” (BERRENECHEA, 1985, p. 109).  



 
 

36 

A quarta característica é o resultado da conjugação das outras três. 

Exterioridade, intensidade, humor e ironia conjugadas, resultam no traço mais 

marcante do aforismo: o nomadismo.  

Segundo a leitura que Deleuze faz de Nietzsche e sua Genealogia da Moral, 

nas bases das comunidades rurais primitivas, sempre existiram dois fenômenos 

correlatos e ao mesmo tempo distintos, ou seja, o pensamento oficial (filosofia 

instaurada) e o pensamento nômade. 

Nos primórdios da filosofia ocidental, o filósofo/pensador agia como um 

legislador, aquele que avalia e interpreta o mundo dando sentido a todas as coisas. 

Em seguida sua função muda, de interprete e regente de todas as coisas passa a 

atuar como um funcionário do poder estabelecido, a serviço do estado político e 

jurídico dominante. Como um escriba, atuava no centro das comunidades, mantendo-

as presas e fixas à máquina burocrática do déspota. Finalmente, o filósofo burocrata 

passa para a condição de padre, que sustenta e corrobora os valores vigentes. 

Enquanto na periferia, “as comunidades entram numa outra espécie de 

aventura, numa outra espécie de unidade desta vez nomádica, numa máquina de 

guerra nômade, e se decodificam ao invés de se deixarem sobrecodificar” (DELEUZE, 

1985, p. 65). São os pensadores nômades, marginais, os “outros”, sem cátedra nem 

discípulos que surgem questionando, se opondo ao déspota e sua máquina 

administrativa, ou seja, ao pensamento filosófico oficial. 

O pensamento nômade é para Deleuze, uma espécie de discurso que se opõe 

ao discurso produzido por máquinas racionais administrativas, por filósofos burocratas 

da razão. É um pensamento livre, sem compromisso com a lei, com a instituição, com 

o contrato, ou seja, com as doutrinas oficiais, nem mesmo com as burocracias 

universitárias. Pensar nomadicamente significa viajar sem sair do lugar. Trata-se de 

uma viagem em intensidade, ou seja, permanecer no mesmo lugar, porém, escapando 

dos códigos. 

A permanente mobilidade, o contínuo deslocamento do pensamento significa 

embarcar num exercício de completo nomadismo, se aventurar por caminhos ainda 

não caminhados, ou seja, filosofar de modo criativo. Abandonar o papel de camelo 

que só serve para carregar fardos imperiais e fazer do pensamento uma potência 

nômade, é um caminho possível para o encontro com a alteridade. 



 
 

37 

Essa proposta de filosofia feita com e como dança, com e como canto, que 

consegue se desvencilhar do sério e pesado, que se apresenta como um discurso, 

antes de tudo, nômade e intempestivo, tem nome. É o que Deleuze denomina de ‘Pop 

Philosophie’. 

 

1.4 – O que é uma Filosofia Pop? 

 

Na obra Diálogos de Deleuze com Claire Parnet, o filósofo francês afirma que 

“os conceitos são exatamente como sons, cores ou imagens, são intensidades que 

lhes convêm ou não, que passam ou não passam. Pop’ filosofia. Não há nada a 

compreender, nada a interpretar” (DELEUZE; PARNET, 1998, p.12). Em Assim falou 

Zaratustra, Nietzsche narra através do canto, de um canto que dança, o que nos leva 

a entender que seria uma forma de expressão da arte enquanto movimento que é, a 

intrínseca relação entre vida e sabedoria.  

Segundo Márcia Tiburi,  

 
O termo Filosofia Pop se tornou uma espécie de contraponto à filosofia 
acadêmica [...] feita de bases tão pesquisadas quanto as acadêmicas [...] é 
um modo de   escapar da pompa e circunstância que caracterizam o  
eruditismo pedantista [...] é a chance de fazer filosofia como murmúrio, como 
a experiência democrática da linguagem que se estende a todos os 
fenômenos que nos chamam a atenção[...]. (TIBURI, 2011, pg.07) 
 

Entendemos que, experimentar a Pop’ filosofia seria ouvir esses sons (canto) e 

dança-los (criar) para que possamos embelezar a vida saindo da posição de 

contempladores. Fazer filosofia como canto que dança é narrar os sucessivos 

encontros com a vida. É adquirir hábitos e atributos de criador.  Pois, segundo 

Nietzsche em “O Canto da Dança” (2012, p. 109), por mais que a vida pareça 

insondável, ela é apenas inconstante e selvagem, ou seja, ainda que a vida pareça 

imperscrutável, ela é apenas mutável. Não há nada de metafísico ou transcendente 

de modo que cada pessoa pode ser artista de sua própria existência, ou seja, 

descobrir sua própria alteridade. 

O pensar deleuziano enquanto experiência, viagem, encontro, que se propõe a 

pensar sem imagem, os acontecimentos, se apresenta como o diferente, uma vez que 

tudo passa a ser concebido como processo de criação. Quando se pensa, não se está 

reconhecendo algo, portanto, não necessita de um método aplicado corretamente. Se 



 
 

38 

as perguntas não se dirigem à essência das coisas, se não há preocupação com a 

verdade, então a filosofia, o pensamento pode se dirigir ao seu outro, o diferente, ou 

seja, o impensável, o intratável, a exterioridade. 

 Pensar, na perspectiva deleuziana, é encontrar signos que digam o 

acontecimento. Pensar por conceitos é se manifestar linguisticamente, é experimentar 

o mundo enquanto devir, é sobrevoar o vivido com o intuito de ressignificá-lo como se 

o filósofo/criador fosse ignorante das verdades estabelecidas e recebidas pela 

tradição. 

Para entendermos essa perspectiva assumida por Deleuze é necessário 

compreender três conceitos fundamentais em suas obras: “imagem de pensamento, 

intercessores e leitura em intensidade”.  

Fica claro que para Deleuze, uma imagem de pensamento de um autor pode 

levar a algo além de apenas pintar retratos, pode se configurar num intercessor vindo 

a promover “encontros que fazem com que o pensamento saia da sua imobilidade 

natural, de seu estupor, (pois) sem os intercessores não há pensamento” 

(VASCONCELLOS, 2005, p. 5). Entretanto não basta ser intercessor, precisa ter 

intensidade. Sendo assim, não importa a categorização dos intercessores ou o que 

estes dizem, mas se o que dizem funciona. 

 Logo, intenso é aquele intercessor que se manifesta ou se faz sentir de 

maneira tal que retira-nos da indiferença, permitindo que algo em nós se ponha em 

movimento, ou seja, quando promovem uma espécie de violência no pensamento 

produzindo uma quebra, uma espécie de dúvida acerca das certezas da razão, nos 

obrigando a inventar novas formas de estar no mundo, um outro lugar para morar, ou 

seja, criar novos conceitos. 

Fazer uma leitura em intensidade significa ler de modo “rebelde”. De acordo 

com Deleuze, uma boa maneira para se ler hoje: 

 
[...] é conseguir tratar um livro como se escuta um disco, como se vê um filme 
ou um programa de televisão, como se recebe uma canção: qualquer 
tratamento do livro que reclamasse para ele um respeito especial, uma 
atenção de outro tipo, vem de outra época e condena definitivamente o livro. 
(DELEUZE, 1998, p. 09) 

 

Segundo Charles Feitosa, essa maneira de ler (de escrever e de pensar), 

proposta por Deleuze, pode ser entendida como uma Filosofia Pop. O termo pop, no 

sentido em que foi empregado por Deleuze, na interpretação de Feitosa, não é 



 
 

39 

sinônimo de comercial, superficial, fácil, que está na moda, da ordem do imediato, 

mas “como algo imaginativo, rebelde, original, irreverente, crítico e alegre” (FEITOSA, 

2001, p. 99). Ler no sentido pop, é não se ater a necessidade de nobreza das fontes, 

já o pensamento pop é um pensamento-acontecimento, sem imagem definitiva, e o 

escrever está relacionado ao caráter experimental e criativo da filosofia deleuziana.  

Conforme o exposto, a filosofia pop se caracteriza por colocar em relação 

constante diferentes saberes, uma vez que a filosofia criativa se produz a partir desses 

encontros de alteridades (filosófico e não-filosófico). Na filosofia pop os intercessores 

são essenciais, são eles que mobilizam o pensamento para criar problemas. Sem eles 

não há pensamento ativo, inventivo, criativo. 

A filosofia, mediante criação de conceitos é uma tentativa de recortar o caos e 

reagir contra a opinião. Seu objetivo “não é vencer o caos nem fugir dele, mas conviver 

com ele e dele tirar possibilidades criativas” (GALLO, 2017, p. 49). O filósofo, assim 

como o artista e o cientista, permitem a multiplicidade mediante a criatividade, já a 

opinião, impõe uma ditadura homogeneizante de pensamento (midiático) apressado, 

fácil, que tende sempre para o mesmo.  Do ponto de vista de Deleuze e Guattari, se 

nos contentarmos apenas em raspar, limpar, fazer reluzir ossos de esqueletos 

estaremos nos intimidando a criar. 

Sendo assim, o ensino de filosofia mediante criação conceitual implica em 

ensinar a pensar. O ato de pensar é por si só uma criação, ao contrário da reflexão, 

que é uma espécie de revisão do que foi criado pelos outros. O mínimo a se exigir da 

filosofia, hoje, é que ela, pelo menos, se proponha a despertar conceitos adormecidos, 

relançando-os em novos planos, ainda que seja para colocá-los contra eles mesmos.  

Pensamos ser possível realizar um trabalho produtivo e criativo, na perspectiva 

deleuziana de uma filosofia pop, se contemplarmos temas que tem relação com a vida 

dos jovens em sociedade, contemporâneos à eles. Porém, uma filosofia não é pop 

apenas por abordar temas contemporâneos. Estes precisam remeter a conceitos que 

sejam interessantes, notáveis e, ao mesmo tempo, importantes. Para tanto, faz-se 

necessário um “bom gosto filosófico” para conseguir traçar um plano que “opere por 

abalos”, inventar personagens “que operem por solavancos”, de modo que se possa 

criar conceitos “que operem por saraivadas” (CORRAZA, 2006, p. 108). Não dá para 

saber se o resultado foi pop sem antes executar o processo que demanda, por parte 

do professor, uma certa capacidade de artistagem.  



 
 

40 

1.5 - A crônica como um gênero “pop filosófico” 

 

A palavra crônica procede do grego chronos, cujo significado implica a noção 

de tempo. Trata-se de discurso narrativo que segue uma ordem cronológica e retrata 

acontecimentos diversos do cotidiano. 

No Brasil, a crônica nasceu como um gênero literário ligado ao jornal, como se 

fosse uma espécie de filha deste e antes de ser crônica propriamente dita, foi 

“folhetim”. Porém, a crônica tem uma história um pouco mais antiga, uma vez que já 

se ocupou de narrar fatos históricos segundo uma ordem cronológica, vindo a se 

tornar precursora da historiografia moderna. 

Presa aos feitos humanos, a crônica pode se constituir em testemunho de vida. 

Enquanto narrador da história, o cronista se mostra uma espécie de poeta dos 

acontecimentos, artesão da experiência que transforma o vivido em narrativa. É 

aquele que sempre está lançando um olhar fora de si, sobre o outro, onde vivem os 

assuntos que merecem uma crônica. 

Hoje, a crônica enquanto gênero literário, considerada por alguns como “gênero 

menor”, é muito diferente da crônica histórica. Pode-se dizer que ela “ocupa um 

espaço fronteiriço entre a grandeza da história e a leveza atribuída à vida cotidiana” 

(CASTELO, 2007). Despretensiosa, insinuante e reveladora, busca relatar ou 

comentar fatos atuais que alimentam noticiários de jornais desde que estes se 

tornaram instrumentos de informação de tiragem relativamente grande e teor 

acessível, no século passado. Contudo, não é justo reduzi-la a um apêndice de jornal, 

de publicação efêmera. Muito embora seu intuito não seja a permanência, 

transportada para o livro, conquistou uma durabilidade muito maior do que se 

pensava. 

Segundo José Castelo (2007), a marca principal da crônica brasileira está no 

fato de, ter ela se tornado, um espaço de liberdade, de criação. Na visão do crítico 

literário, o cronista Rubem Braga é um exemplo de escritor que desprezou normas e 

pompas literárias, desapegou-se dos cânones e gêneros e, com espírito livre como 

poucos, apostou tudo na crônica.  

Para Antônio Cândido (2003), a crônica, com um ar despreocupado, de quem 

fala das coisas com simplicidade, brevidade e graça, além de entrar fundo no 

significado dos atos e sentimentos humanos, pode levar longe questões sociais, 



 
 

41 

políticas e até mesmo filosóficas de seu tempo. Pelo fato de ficar tão perto dos 

instantâneos da vida, das novidades, dos rápidos acontecimentos, age como quebra 

do monumental e da ênfase, da magnitude dos temas e da pompa da linguagem que 

passa uma falsa ideia de seriedade, de profundidade, enquanto a leveza é superficial.  

Segundo Arrigucci, “desde o princípio, a crônica parece escolher uma 

linguagem lúdica e esvoaçante para cobrir o espaço enorme entre os grandes e 

pequenos eventos com que se defronta” (ARRIGUCCI, 1987, p. 57), dessa forma, a 

crônica pode dizer coisas sérias com leveza, divertindo, atraindo, inspirando e, ao 

mesmo tempo, abrindo discussões, polêmicas, questionamentos, revelando as 

fraturas expostas da vida social e política, fazendo com que palavras aparentemente 

banais alcem voo e descrevam seriamente as alegrias da vida, relatem 

caprichosamente os fatos e desenhem os tipos humanos, a exemplo de Machado de 

Assis que, em seus escritos demonstrou profundo interesse pelas questões sociais e 

políticas do seu tempo. 

Sem a pretensão de informar, ensinar ou orientar, a crônica, enquanto gênero 

literário, não possui uma identidade única, mas uma grandeza de diversidade e 

diferença, pois, não está na posição de verdade, nem da imaginação, mas “entre”, 

elas. É um gênero altamente pessoal, íntima ante ao espetáculo da vida. O cronista é 

um nômade a transitar entre dois mundos: pode falar de si, confessar, desabafar, 

relatar, fatos que realmente viveu bem como mentir, distorcer, falsificar, imaginar. Sua 

grandeza está no fato de como o cronista manipula as duas coisas ao mesmo tempo, 

revelando sua capacidade de traçar o perfil do mundo e dos homens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

42 

CAPÍTULO 2 – A experiência em sala de aula a partir da filosofia deleuziana. 

2.1 – Descrição da proposta de intervenção 

 

A sequência didática elaborada a partir da filosofia de Deleuze está organizada 

em cinco momentos: o encontro, a criação de imagem de pensamento, a invenção de 

personagem, investigação e a criação. Os recursos adotados para os cinco momentos 

respectivamente foram a obra Capitães da areia de Jorge Amado, a crônica intitulada 

“Felicidade, uma promessa” (Anexo C), atividade intitulada “Jogo da verdade e da 

mentira” (Anexo F), estudo em grupo de textos sobre o tema e, finalmente a criação 

(crônica). Quanto aos procedimentos metodológicos, estes se deram da forma e na 

sequência em que seguem descritos. 

É possível que o leitor se pergunte qual a relação do livro Capitães da areia 

com nosso trabalho, ou então, porque foi escolhido este livro e não outro. 

Primeiramente, a escolha por este livro em específico está diretamente relacionada 

com o compromisso filosófico e também político, que assumimos neste trabalho, com 

a alteridade. Capitães da Areia apresenta uma linguagem própria de uma comunidade 

de vida, contextual, heterogênea e mutável. São várias histórias que tecem a trama 

da vida cotidiana, através das quais se fazem ouvir as vozes da diferença.  

Por fim, escolhermos esta obra para que atuasse como intercessora pois, 

tínhamos como objetivo específico, promover o encontro, na perspectiva da pop 

filosofia, com alguns dos temas que a obra trata e que poderiam ser de interesse dos 

nossos alunos.  Ainda podemos dizer que a obra promove, do ponto de vista político, 

um encontro com a própria alteridade.  

Os temas abordados na obra são diversos. Além do abandono de menores e 

da ineficácia das instituições, podemos citar Família, Amor (carência afetiva), 

Felicidade, Sexualidade, Destino x Liberdade, Religiosidade, dentre outros. Alguns 

desses temas listados fazem parte da Proposta Pedagógica Curricular para o segundo 

ano do Ensino Médio, como a questão da liberdade humana, felicidade, amor, 

sexualidade. No intuito de não fugir do conteúdo programático da disciplina, que conta 

com duas horas aula semanais, escolhemos uma turma do segundo ano do Ensino 

Médio do Colégio Estadual do Campo Professor Eugênio de Almeida, localizado no 

distrito de Fluviópolis, em São Mateus do Sul – Paraná, para desenvolver nossa 

proposta de intervenção didática.  



 
 

43 

Capitães da Areia está inserido no contexto da Segunda Geração do 

Modernismo brasileiro. Trata-se de um romance neorrealista porque mistura 

influências do romantismo e do realismo. É considerado por muitos um livro 

panfletário, escrito em forma semelhante ao do folhetim, devido ao fato de apresentar 

capítulos relativamente curtos. De acordo com alguns historiadores, teria sido 

produzido desta forma com o objetivo de levar literatura às massas, conquistando 

mais leitores. 

O livro que teria sido escrito durante a década de 30 e lançado no ano de 1937, 

foi queimado em praça pública logo em seguida, juntamente com outras obras de 

Jorge Amado. Os motivos? A obra tece uma profunda e explícita crítica social além 

de expressar um ideal político, justamente num período bastante conturbado 

mundialmente, quando, no Brasil se instalava o chamado “Estado Novo”. 

Jorge Amado descreve os personagens de maneira verossímil, representando 

as múltiplas facetas da juventude da época, as quais entendemos serem as mesmas 

da nossa juventude de hoje. São diversas origens regionais, históricas, étnicas, 

sexuais, etc. Eram e são, portanto, alteridades. Nosso objetivo é, através da literatura 

promover o encontro entre essas alteridades.  

Muitos de nossos jovens (alunos), apesar de não morarem nas ruas, 

encontram-se em condição de sobrevivência semelhante à dos capitães em 

decorrência de famílias desagregadas, violência no lar (maus tratos), podendo 

acrescentar ainda nos dias de hoje, o problema com as drogas, e o Estado tem sido 

como sempre, omisso em assumir responsabilidades. 

Apesar de pouco abordar os conflitos internos dos personagens, é possível 

constatar que o personagem central da obra denominado Pedro Bala, ao descobrir 

quem é seu pai, vive o que podemos chamar de encontro com o outro de si mesmo, 

quando começa a se interessar por tudo que diz respeito a sua origem e 

principalmente a atuação política daquele que teria sido seu progenitor. 

Ainda que a obra apresente os personagens como se tivessem o destino 

traçado em decorrência de fatores sociais, é possível perceber que eles fizeram 

escolhas que tiveram impactos profundos na vida de cada um.  

 

 

 



 
 

44 

2.2 - Descrição da intervenção didática 

 

Com vistas a explicar como nos apropriamos da teoria filosófica de Deleuze 

para compor nossa estratégia de intervenção didática, bem como esclarecer os 

procedimentos metodológicos e recursos adotados, passaremos, a partir de agora a 

descrever como organizamos cada momento de nossa experiência. 

A princípio, estabelecemos dez horas aula para a execução da proposta, porém 

algumas atividades exigiram um tempo maior que o programado de modo que 

finalizamos as atividades na décima quinta aula. Todas as atividades foram 

desenvolvidas durante o segundo semestre de 2018, conforme cronograma em 

anexo. 

A primeira aula programada reservamos para a apresentação do projeto e 

encaminhamento da primeira atividade, a leitura da obra “Capitães da Areia” de Jorge 

Amado.  

Em nossa prática diária costumamos fazer uso dos recursos tecnológicos 

disponíveis sempre que possível. Como não dispúnhamos de exemplares suficiente 

da obra de Jorge Amado para todos os alunos, solicitamos e orientamos aos mesmos 

a instalação de leitor de livros para celular, no caso o aplicativo e-books, e 

disponibilizamos o livro via wattsapp do grupo com integrantes da turma, criado 

justamente para estas finalidades. 

Quando solicitamos a leitura da obra Capitães da Areia, informamos aos alunos 

que ao término do prazo (15 dias) para esta atividade, faríamos uma atividade 

diferente. Uma espécie de game com vistas a verificar se os alunos fizeram a leitura 

do livro, fundamental para o desenvolvimento das atividades seguintes. A 

gamificação17 é uma aposta da educação neste século. Consiste em utilizar recursos 

de jogos em outros contextos, como na educação, por exemplo, com o intuito de 

engajar pessoas, no nosso caso os alunos, para atingir um objetivo. No caso da 

educação, a gamificação tem um potencial imenso, uma vez que ajuda a despertar o 

interesse, incentiva a participação, desenvolve a criatividade e a autonomia. 

 Um dos males que afeta atualmente a educação, é o desinteresse dos 

estudantes e este, a principal causa da evasão escolar, principalmente no Ensino 

                                                             
17 Para um maior aprofundamento acerca do tema indicamos o livro “Brinco, logo aprendo: Educação, 
videogames e moralidades pós-modernas”, de Gilson Schwartz, editado pela Ed. Paulus, em 2014. 



 
 

45 

Médio, segundo pesquisa da Fundação Getúlio Vargas com dados da Pnad18, sendo 

a resposta de 40,3% dos jovens entrevistados que abandonaram a escola. Sabe-se 

muito bem que a tecnologia é a linguagem familiar para essa geração de modo que a 

lógica dos games é facilmente compreendida por eles. Sendo assim, já que nossos 

alunos estão nesse universo, buscamos aproveitá-lo para fins pedagógicos sempre 

que possível. 

Nesta ocasião utilizamos a plataforma Kahoot para criar nosso próprio quizz 

sobre o livro de Jorge Amado. Trata-se de uma ferramenta gratuita e funciona em 

qualquer dispositivo conectado à internet. O quizz é o tipo mais comum de kahoot. 

Cada professor pode criar seu próprio quizz/kahoot relacionado com seu conteúdo e 

com número ilimitado de questões.  

É possível elaborar quatro tipos de questões: em forma de questionário, dando 

aos jogadores várias alternativas de resposta para escolher, no formato de verdadeiro 

ou falso deixando os jogadores decidirem se a afirmação é verdadeira ou falsa, de 

forma aberta ou dissertativa onde os jogadores podem digitar a resposta correta e 

ainda na forma de enigma onde os jogadores podem colocar as respostas na ordem 

que entenderem ser a correta. Cada questão pode ter uma imagem ou vídeo 

associado e entre duas a quatro respostas. Quando se elabora a questão, deve-se 

estabelecer uma resposta correta e o prazo para que os participantes respondam 

através de seus dispositivos móveis ou não, que deve ser entre cinco segundos a dois 

minutos. 

Kahoot pode ser usado de diversas maneiras como por exemplo, para fazer 

uma votação e reunir opiniões dos jogadores sobre questões éticas de forma anônima. 

Nosso objetivo com kahoot foi investigar/avaliar de forma divertida, interativa e 

envolvente, ou seja, diferente das avaliações cotidianas, como foi o encontro de 

nossos alunos com os capitães da areia. Já fizemos uso desse recurso outras vezes 

portanto, ainda que se configure juízo de valor, podemos afirmar que o quizz/kahoot 

é uma ótima maneira de envolver uma sala de aula e com muita concentração, o que 

é difícil numa aula expositiva/dialogada. Trata-se de uma ferramenta prática e 

acessível para que o professor possa acompanhar o processo de ensino 

                                                             
18 https://www.cps.fgv.br/ibrecps/rede/finais/Etapa3-Pesq_MotivacoesEscolares_sumario_principal_anexo-
Andre_FIM.pdf 

https://www.cps.fgv.br/ibrecps/rede/finais/Etapa3-Pesq_MotivacoesEscolares_sumario_principal_anexo-Andre_FIM.pdf
https://www.cps.fgv.br/ibrecps/rede/finais/Etapa3-Pesq_MotivacoesEscolares_sumario_principal_anexo-Andre_FIM.pdf


 
 

46 

aprendizagem. É um recurso a mais que pode ser utilizado para avaliar 

formativamente o conhecimento de nossos estudantes. 

Na terceira aula do cronograma fizemos uma sondagem, uma espécie de 

investigação informal para desvendar quais temas mais chamaram a atenção dos 

alunos quando da leitura da obra Capitães da Areia e para nossa surpresa, a felicidade 

foi apontada por quase todos. Esperávamos que o conceito felicidade fosse apontado 

como uma questão a ser pensada mas, não esperávamos que fosse quase 

unanimidade entre os alunos. Perguntados sobre o porquê deste tema, tivemos 

respostas que nos fizeram perceber que o caminho para a descoberta da alteridade 

já começara a ser trilhado pelos estudantes. 

Uma das alunas comentou que no início da leitura não viu com “bons olhos” as 

atitudes daqueles meninos mas, quando chegou a ler o capítulo “As Luzes do 

Carrossel” percebeu que se tratava apenas de crianças e jovens que agiam mal para 

sobreviver. Outro aluno acrescentou que os capitães da areia viviam daquela maneira 

porque suas vidas eram desprovidas de magia, de sonhos, de alegria, de felicidade. 

Que se pudessem ser crianças, ter onde morar, o que comer, brincar, estudar, a vida 

deles seria bem diferente.  

Concluímos, através da fala dos dois alunos acima descritas de modo indireto, 

que eles relacionaram a brincadeira no carrossel como uma pausa na vida arriscada 

e marginal dos personagens da obra de Jorge Amado, como um momento de alegria, 

de felicidade. Então levantamos algumas questões como: O que é felicidade? O que 

é ser feliz? Somos felizes ou estamos felizes? Ao final desta aula foi solicitado aos 

alunos que trouxessem para a próxima aula imagens (recorte de jornal, revista) que 

representassem o que é felicidade para cada um deles. 

Na quarta aula confeccionamos o painel dentro da sala de aula. Como o número 

de alunos era de vinte e três apenas, seria interessante que todos participassem para 

que tivéssemos uma quantidade suficiente de imagens para compor o painel, sendo 

assim, os que não haviam trazido nenhuma imagem, receberam uma caixa com livros 

e revistas para recorte para que cada um encontrasse e recortasse pelo menos uma 

imagem. O nosso objetivo ao compor o painel era introduzir a discussão acerca da 

construção dos conceitos como representação, iniciando o processo de 

desconstrução da ideia de que as palavras correspondem as próprias coisas, 

mediante aula expositiva-dialogada, fundamentada no pensamento filosófico 



 
 

47 

nietzschiano, tendo como referência, fragmentos da obra “Sobre Verdade e Mentira 

no sentido extra moral” (Anexo E). 

Na quinta aula traçamos o plano de imanência. Para esta atividade bem como 

para o processo de criação, escolhemos trabalhar com crônicas. Por que crônica? De 

todos os gêneros literários, a crônica nos pareceu ser o mais coerente com nossa 

proposta didática, ou seja, é “pop” no sentido de que se vale de uma linguagem lúdica, 

simples e comunicativa para tratar dos pequenos grandes eventos com que se 

defronta.  

A crônica enquanto texto narrativo descritivo, tem uma capacidade muito 

grande para criar imagens de pensamento, o que acreditamos ser útil na segunda 

etapa da aplicação do projeto, traçar o plano de imanência. Pensamos que é a melhor 

forma de criar uma imagem de pensamento acerca dos assuntos apontados pelos 

alunos por ocasião do encontro (primeira etapa - intercessor) com os “capitães da 

areia” de Jorge Amado. Sendo assim, incluímos em nossa atuação um fazer criativo 

e artistamos nossa própria crônica (Anexo C) para utilizá-la como material didático. 

A estratégia de fazer a leitura do texto para os alunos, além de traçar o plano, 

tem como objetivo, preparar o terreno para o próximo passo, inventar personagens 

conceituais. Ao assumir a voz dos personagens, o professor instaura um jogo que faz 

dele um outro, uma alteridade. Nessa interação comunicativa, o professor dá voz ao 

texto e os alunos ao escutá-lo, enxergam-no. Esse jogo entre imaginação e fingimento 

é fundamental para a invenção dos personagens conceituais. 

Terreno preparado, ou seja plano de imanência traçado, é hora de inventar os 

personagens conceituais. Através de uma atividade lúdica, uma espécie de 

brincadeira com duas fases, cada uma com apenas uma regra, os alunos foram 

convidados a fazer deles mesmos um outro. Elaboramos perguntas (Anexo F) 

relacionadas a vida dos alunos e aos temas apontados por eles a partir da leitura da 

obra de Jorge Amado, que foram apresentadas a eles em sala de aula, as quais 

deveriam ser respondidas e entregues por escrito ao final da aula. 

Na primeira fase do jogo, a regra é não mentir, na segunda é proibido falar a 

verdade. O objetivo foi estimular a imaginação dos alunos para fingirem ser outra 

pessoa e ao fingir ser outro sujeito, os alunos poderiam perceber que tem capacidade 

para inventar seus próprios personagens motivando-os para a terceira etapa, a 

escritura (criar conceitos) tirando partido de sua própria vivência. 



 
 

48 

A próxima atividade conforme previsto no cronograma, foi de estudo em grupo. 

Apresentamos aos estudantes uma lista com vários nomes de filósofos que se 

dedicaram a pensar sobre a questão da felicidade bem como referências 

bibliográficas. Disponibilizamos alguns materiais impressos que dispúnhamos como a 

obra “Felicidade: Dos pré-socráticos aos contemporâneos” de Franklin Leopoldo e 

Silva, que expõe as mais significativas teorias éticas sobre a felicidade em diferentes 

épocas e lugares, dentre outros textos ou fragmentos de textos impressos.  

Seguimos a lógica da obra de Franklin Leopoldo e Silva que divide-se em quatro 

capítulos que abordam os quatro grandes períodos da história. Cada grupo recebeu 

um capítulo e, portanto, um período histórico, para estudo e posteriormente exposição 

das conclusões aos demais colegas. Cada grupo teve dez minutos para expor as 

ideias fundamentais de pelo menos dois filósofos que abordaram o tema da felicidade 

na Antiguidade, durante o Cristianismo (Idade Média), nos tempos modernos e na 

época contemporânea. Respectivamente os filósofos abordados foram Aristóteles e 

Epicuro, Santo Agostinho, Kant, Nietzsche e Freud  

Foi necessário reforçar algumas teorias que julgamos terem ficado um pouco 

vagas na exposição dos alunos. Aproveitamos também, para levar até eles outras 

referências bem como pequenos fragmentos das obras dos filósofos acima referidos, 

com o intuito de subsidiá-los com material para a próxima etapa, a criação. Antes de 

dar início a esta que é, ao nosso ver, a etapa mais importante do nosso trabalho, 

conversamos com a professora de Língua Portuguesa da turma para nos certificarmos 

de que os alunos estariam preparados para produzir crônicas. Diante da confirmação 

de que os alunos já haviam estudado sobre o gênero textual em questão, demos início 

ao processo de criação.  

Chegado o momento decisivo. Duas aulas seriam o suficiente. Não para todos! 

Escrever demanda tempo, esforço, suspensões, retomadas. Deleuze estaria certo! 

Ninguém se torna filósofo da noite para o dia, pelo contrário, para se desenvolver um 

certo estilo, um bom gosto filosófico, são necessário anos de dedicação. Até que cada 

aluno ‘vestiu’ o seu personagem, desenvolveu seu próprio estilo a ponto de pintar o 

retrato dos filósofos estudados assinando-os com seu próprio sangue, foi necessário 

tempo fora de sala de aula.  

Orientamos os alunos a escrever em casa e, na sala de aula, aproveitamos 

para auxiliá-los individualmente quanto a leitura das teorias filosóficas. Para Deleuze, 



 
 

49 

o personagem conceitual se configura pelo filósofo e o modo como este lê outros 

filósofos, ou seja, é o filósofo lendo como personagem, justamente o que 

esperávamos de nossos alunos. Daí a importância de utilizar as próximas aulas, 

décima segunda e décima terceira, para auxiliá-los nesta leitura, de modo que cada 

um pudesse tecer sua teia (crônica) jogando com as palavras. 

Finalizamos os trabalhos na décima quarta e décima quinta aula 

confeccionando um jornal escolar para publicar a melhor crônica (escolhida pelo corpo 

docente do colégio). Para esta atividade utilizamos o Publisher 2013, programa do 

Windows, específico para a confecção de folhetins. 

 

2.3 – Ponderações acerca dos resultados 

 

Tendo em vista que a primeira aplicação se deu durante a fase de elaboração 

e amadurecimento do projeto, tivemos o cuidado em avaliar o processo como um todo 

para fazermos as adequações necessárias visando alcançar um resultado mais 

satisfatório ao final da segunda etapa de aplicação. Ainda que a base filosófica não 

sejam as mesmas, o aprendizado que tivemos com os erros e acertos foi muito 

importante na construção da segunda proposta de intervenção. 

 Uma das conclusões a que chegamos após desenvolver o projeto com os 

estudantes do Colégio Estadual do Campo Professor Eugênio de Almeida é que 

precisávamos reduzir o número de atividades para que o tempo de desenvolvimento 

do projeto não fosse tão longo e pudéssemos desenvolve-las de modo adequado. A 

sugestão de exclusão de algumas atividades leva em conta a importância que 

atribuímos a cada uma delas tendo em vista o nosso objetivo final.  

Sendo assim, salientamos que trabalhar com o livro Capitães da Areia de Jorge 

Amado é uma opção que pode ser suprimida, visto que um texto mais curto e objetivo 

sobre o assunto, pode levar ao mesmo propósito, promover encontros. Escolhemos 

este livro tendo em mente o tema da alteridade mas, principalmente o conceito de 

intercessor deleuziano. Contudo, de acordo com a definição do próprio Deleuze, 

intercessor é aquilo que nos põe a pensar, ou seja, o que nos sensibiliza. No caso do 

nosso projeto, percebemos que outras atividades já estariam cumprindo esse papel, 

como por exemplo a crônica, trabalhada em sala com o intuito de traçar o plano de 

imanência.  



 
 

50 

 Em razão de se ter deixado de lado a leitura do livro, o jogo Kahoot it que está 

diretamente relacionado àquele, deixa de ter significância. Apesar de considerarmos 

uma ferramenta de trabalho muito interessante, a introdução do jogo no cronograma 

de aplicação tinha como objetivo incentivar a leitura e aferir o grau de apropriação da 

obra sugerida, de forma lúdica, de modo que sua presença ou ausência não interferiu 

significativamente no processo de criação, no nosso entendimento. 

 A construção de painel com imagens que tinha como objetivo “representar”, no 

imaginário dos estudantes, o conceito a ser trabalhado, também não nos pareceu 

extremamente relevante. Apesar de avaliarmos positivamente a atividade, 

ponderamos que, em se tratando de estudantes do segundo ano do ensino médio, 

estes já possuem capacidade de abstração necessária para entender as teorias, 

sendo assim entendemos que esta atividade também poderia ser suprimida sem 

prejuízos ao desenvolvimento do trabalho. 

 A aula expositiva-dialogada que visava questionar as verdades pré-

estabelecidas aconteceu antes do trabalho de investigação dos filósofos que 

teorizaram sobre o tema. Com base na experiência adquirida na segunda etapa da 

aplicação, entendemos que o processo de investigação deveria ter sido realizado 

antes. Ao avaliar os resultados, chegamos à conclusão de que não houve 

“desconstrução”, quando muito suspendeu-se as crenças baseadas no senso comum 

acerca do que acreditavam ser a felicidade pois, as respostas dadas pelos filósofos 

ao longo da história da filosofia, os estudantes só foram conhecer no momento 

seguinte. 

 No entanto, ainda que o número de atividades programadas tenha sido um 

pouco exagerado, o tempo tenha sido insuficiente para o desenvolvimento de algumas 

delas e, apesar do cronograma ter ficado extenso e um tanto cansativo, podemos dizer 

que colhemos frutos. O resultado alcançado poderia ser melhor? Certamente que sim! 

Mas, para que isso acontecesse, teríamos que romper algumas barreiras e o nosso 

objetivo era um só: proporcionar aos estudantes o encontro com a alteridade do 

pensamento. A qualidade desse encontro, ou seja, criar conceitos interessantes, 

notáveis e importantes, dependeria da ausência dessas barreiras. 

 A primeira barreira que já conhecíamos bem é que os alunos tem muita 

dificuldade para interpretar e compreender o que leem. Essa dificuldade se acentua 

ainda mais quando se trata de textos filosóficos. A segunda barreira é a escrita. Nas 



 
 

51 

aulas de filosofia é impossível não escrever, porém, há impossibilidades (limitações) 

para se escrever filosoficamente (conceitos interessantes, notáveis e importantes) 

mas, ao mesmo tempo, não se pode escrever de outro modo.19  Durante todo o 

processo de criação, ouvíamos dos alunos ótimas ideias que pedíamos para 

colocarem por escrito no texto. Era perceptível o empenho e o interesse deles em 

produzir algo próprio, no entanto, pensar, criar, escrever pareciam não estar 

sintonizados.  

 Para alcançar nosso objetivo, levar os estudantes ao encontro da alteridade, 

precisávamos retirar o pensamento de suas possibilidades abstratas e produzir 

sentidos, fazendo-os pensar. Daí nossa escolha por Deleuze. O filósofo francês faz 

uma aproximação entre filosofia e literatura sem que esta se torne apenas um 

instrumento para aquela, possibilitando maior eficácia na criação de conceitos. É uma 

espécie de aliança com escritores, personagens e situações literárias, cujo objetivo é 

forçar o ato de pensar que, segundo Deleuze não se engendra no próprio pensamento. 

 Nossa aliança estabelecida com os Capitães da Areia foi bastante interessante. 

A leitura da obra de Jorge Amado já é por ela mesma um encontro com a alteridade 

mas, a conversa que tivemos com os alunos sobre o livro, também foi produtiva. 

Conversamos sobre o contexto histórico da obra, sobre os problemas sociais que 

Jorge Amado aborda, a questão do preconceito, enfim, pode-se dizer que a partir da 

leitura os estudantes saíram da imobilidade e se puseram a pensar. 

O tema que mobilizou a grande maioria, a felicidade humana, me pareceu ter 

despertado grande interesse, suscitando vários questionamentos e uma certa 

curiosidade em saber o que é felicidade. Essa condição foi fundamental para o 

desenvolvimento do projeto pois a participação sempre foi muito espontânea e com 

considerável dedicação em todas as atividades. Dos vinte e três alunos, somente três 

se mostraram indiferentes na maior parte do tempo. 

Um dos momentos que me chamou muito a atenção foi a aula expositiva-

dialogada sobre o conceito de verdade de Nietzsche, o qual relacionei com as imagens 

dispostas no painel confeccionado em sala de aula e que, segundo os estudantes 

representavam a felicidade. No decorrer da aula fui observando que aos poucos, todo 

o entusiasmo (phatos) inicial foi desaparecendo. Parecia que estavam abandonados 

                                                             
19 DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Kafka: Por uma literatura menor. Belo Horizonte: Autêntica, 2017, p. 35 
 



 
 

52 

de si mesmos, mergulhados em um vazio de valores, cujo silêncio me levava a concluir 

que se tratava de uma negação das verdades recém projetadas que, se sabendo 

inalcançáveis deixavam de ser afirmadas.  

Apesar da apreensão em relação a aula anterior, a quinta aula foi bastante 

profícua. Após a leitura da crônica “Felicidade, uma promessa!”, pude perceber um 

certo ânimo ressurgindo. Tenho a convicção de que os estudantes não conseguiam 

enxergar a filosofia como algo leve, criativa mas sim, exegética, reflexiva. 

Possivelmente a crônica lhes pareceu o oposto do que aprenderam a considerar como 

filosofia.  Com esta atividade/recurso/encaminhamento, percebemos que a crônica, 

se mostrou capaz de criar uma imagem de pensamento, ou seja, traçar o plano de 

imanência segundo a filosofia deleuziana.  

A animosidade dos estudantes melhorou consideravelmente durante o “jogo da 

verdade e da mentira”. Me pareceu que o fato de criar um personagem, um outro de 

si mesmo, representou uma liberação considerável para aqueles jovens retraídos, 

tímidos, inseguros. O fato de poderem escrever a partir de um personagem foi a 

garantia que precisavam para escrever sem culpa, sem medo, sem vergonha. Trata-

se de Cervantes (alunos) que inventa(m) Alonso Quijana (personagens: velho, 

feminista, rebelde, patricinha) que narra a história de Dom Quixote (crônica). 

Após o estudo dirigido dos textos escolhidos, que aconteceu dentro do 

esperado, a etapa final e crucial do trabalho, a criação. Segundo Deleuze, o estudante 

de filosofia pode e deve “escrever como um cachorro que faz seu buraco, um rato que 

faz sua toca” (DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 39). Ensinar a pensar/filosofar, neste 

sentido, é ensinar ao aluno como pode “arrancar de sua própria língua uma literatura 

menor, capaz de escavar a linguagem” (DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 39). É 

permitir o nomadismo, a imigração, enfim, deixar o estudante ser um cigano na sua 

língua. Isso só é possível se incentivarmos nosso aluno a se arriscar, experimentar, 

ser criativo, como escreveu Deleuze, “roubar a criança do berço, dançar na corda 

bamba” (DELEUZE; GUATTARI, 2017, p. 40). 

Até esse momento, podemos dizer que nossa proposta buscou exatamente 

isso. Procuramos traçar um caminho que liberasse nosso aluno de quaisquer 

formalidades, sempre os incentivando a experimentação, a criatividade. De acordo 

com a leitura deleuziana da filosofia de Nietzsche, acreditamos poder afirmar que os 

estudantes experimentaram o maquinar. Na produção deles é evidente a não 



 
 

53 

preocupação com o que o outro (filósofo) quis dizer, mas sim, aceitaram a provocação 

contida na fala/escrita dos filósofos estudados e maquinaram, produziram outras 

falas/escritas a partir daquela. 

Os estudantes “roubaram a criança do berço”, ou seja, brincaram com as 

palavras, jogaram com as metáforas. Suas composições se caracterizam pela forma 

como usaram frases de um ou outro filósofo para dizer o que queriam dizer sem se 

importar que no contexto da teoria filosófica do autor, tal frase pudesse ou até mesmo 

significasse totalmente outra coisa.  

Na crônica abaixo, podemos constatar concepções filosóficas de pelo menos 

três filósofos: Aristóteles, Epicuro e Nietzsche. 

 

Torna-te feliz! 
 

A felicidade é um problema individual e o prazer é a realização 
suprema da felicidade, de modo que cada um deve procurar por si tornar-se 
feliz.  

Se a felicidade é individual, as fontes de felicidade são as mesmas 
para todas as pessoas? Provavelmente sim! E o que seria a felicidade para 
um pobre? 

Pobre de espírito ou de bens materiais e necessários? Pobre de tudo, 
de comida, bebida, roupa, cultura, saúde, etc e tal. Mas, a pobreza também 
nos ensina! 

A pobreza ensina a valorizar o que se carrega no coração. Nos 
tornamos compassivos quando sentimos a dor do outro, quando o ajudamos. 
Sendo útil para alguém também somos felizes. 

A essência da felicidade é não ter medo. Ela é frágil e volátil pois, só 
é possível senti-la em certos momentos. 

Na verdade, se pudéssemos vivenciá-la de forma ininterrupta, ela 
perderia o valor, uma vez que só percebemos que somos felizes por 
comparação. Depois de um esforço violento na caça e na guerra, o homem 
se entrega ao repouso tendo por felicidade, sua vida! 

 

 Certamente não é possível aferir que a crônica acima apresenta conceitos 

interessantes, notáveis e importantes. Contudo, este não era nosso objetivo. O que 

aspirávamos era promover o encontro com a alteridade do pensamento. Tendo 

escolhido como caminho, a filosofia criativa de Deleuze, estamos convictos de que 

alcançamos nosso propósito, uma vez que, não tendo compromisso com a exegese 

tampouco com a necessidade de aferir os resultados, pois a educação pela invenção 

não deve pôr em foco resultados, tudo passa a ser considerado como processo. 

Processo de criação, de experimentação, de encontros. 

 

 



 
 

54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DERRIDA 

 

“Ora, o dizer do acontecimento, o dizer do saber sobre o acontecimento, carece, de 

um certo modo a priori, desde sempre, da singularidade do acontecimento pelo 

simples fato de que ele [o dizer] vem depois [do acontecimento], e que ele perde a 

singularidade [do acontecimento] na generalidade [do sentido veiculado no dizer]”20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
20 Derrida, citado por Duque-Estrada, 2014, p. 19. 



 
 

55 

CAPÍTULO 3 – DA LITERATURA PENSANTE À VOZ DA ALTERIDADE: Outro 

caminho possível para o encontro com a alteridade do pensamento 

 

“Desinventar... 

Dar ao pente funções de não pentear”21 

 

Pensar uma didática do ensino de filosofia é tão desafiador quanto necessário. 

Desafiador porque, enquanto professores, nos deparamos, todos os dias em sala de 

aula, com toda sorte de possibilidades e limitações, tanto materiais quanto humanas. 

Necessário porque a recente suspensão da filosofia do currículo escolar coloca em 

pauta, novamente, a discussão sobre o papel da filosofia na formação dos jovens.  

Entretanto, por acreditarmos que o ensino de filosofia pode, nos limites de sua 

competência, contribuir para com o desenvolvimento do espírito crítico, da capacidade 

de argumentação no debate de ideias, do gosto pelo consenso racional, da 

criatividade bem como da descoberta da alteridade, nos desafiamos a pensa-la como 

uma experiência democrática e ensinável. 

Com o intuito de manter-se fiel ao compromisso filosófico que assumimos com 

a alteridade, neste segundo momento de desenvolvimento teórico e prático do 

trabalho, tomamos como referência o pensamento de Jacques Derrida. Ele que, no 

esforço da desconstrução, procurou desmascarar aqueles sentidos que foram forjados 

pela tradição metafísica e que servem para encobrir o ser, ficando conhecido como 

filósofo da diferença.   

Inspiradas por Manoel de Barros em O Livro das Ignorãças (2008, pg.11), nesta 

segunda etapa do trabalho, temos como ambição, dar a filosofia outra função que não 

a busca da verdade/conceito. Ao invés de usar conceitos pré-estabelecidos para 

pensar/filosofar, propomos fazer uso de “palavras que não tenham idioma” (2008, pg. 

11), ou seja, pensar/criar sem a preocupação de estabelecer adequações entre o 

conceito e as coisas. Buscaremos dar à verdade e à mentira as mesmas condições. 

Nosso propósito, é levar o jovem ao encontro da alteridade do pensamento. 

 

 

                                                             
21 Manoel de Barros, O Livro das Ignorãças, 2008, pg.11 

 



 
 

56 

3.1 - DERRIDA: A prática filosófica enquanto jogo de rastros 

 

 O filósofo franco-argelino Jacques Derrida atuou filosoficamente durante a 

segunda metade do século XX. Foi influenciado pelo estruturalismo de Lévi-Strauss e 

Lacan, bem como pela fenomenologia de Husserl e Heidegger, além da filosofia 

nietzschiana. Derrida desenvolveu um pensamento idiossincrático, com terminologias 

próprias e uma proposta de desconstrução. Até hoje, essa proposta tem grande 

influência, sobretudo, na crítica literária contemporânea. A repetição, a polissemia, a 

diferença e a disseminação são instrumentos do pensamento da desconstrução 

derridiano. 

 Crítico do logocentrismo, identificou a metafísica com o discurso, com a 

consciência que fala a si mesma e é o lugar da verdade. Sua estratégia da 

desconstrução visa dissolver a linguagem para que esta dê lugar ao que Derrida 

chama de escritura22, negligenciada desde sempre pela história da filosofia ocidental. 

Procurou tratar de temas que considerava marginais, à margem da tradição ou de uma 

forma fragmentada, procurando situar-se no limite do discurso, porém, o que servirá 

de alavanca para o desenvolvimento de seu pensamento em toda a sua trajetória, é o 

questionamento do sistema linguístico que subordina o papel da escrita à fala. 

 Em sua Gramatologia, Derrida afirma que a “fonetização da escrita – origem 

histórica e possibilidade estrutural tanto da filosofia como da ciência, condição da 

episteme – tende a dominar completamente a cultura” (DERRIDA, p. 4, 2008). Na 

tentativa de desconstruir o logocentrismo, Derrida centra-se na oposição entre fala e 

escrita, o que ele denomina de fonologocentrismo23 do pensamento ocidental que, ao 

longo de toda a sua história, tomou a linguagem como sentido, fundamento para a 

realidade. 

 A este sentido/fundamento, Derrida dá o nome de “presença”. Devido a este 

desejo de estabelecer um fundamento para a realidade é que o teórico descreve toda 

a tradição filosófica como metafísica, mais precisamente uma metafísica da presença. 

                                                             
22 Apesar do termo francês écriture poder ser traduzido para o português de duas maneiras, é necessário 
compreender que, na obra derridiana, escrita designa o sentido corrente que se opõe à fala, já escritura se refere 
ao indecidível derridiano que não pode atuar nem se deixa compreender sob a égide desta oposição, 
ultrapassando-a e constituindo outro pensamento. 
23 Derrida utiliza o termo fonologocentrismo para se referir a fundação do pensamento ocidental que, segundo 
ele, se constituiu pela relação entre phoné e logos, dando origem ao pensamento hierarquizante, fundador das 
oposições metafísicas, baseadas numa suposta presença do sentido. 



 
 

57 

Contudo, para entendermos como a linguagem se torna fundamento da realidade no 

programa histórico-metafísico-tradicional, é necessário adentrar um pouco no âmbito 

do conceito de linguagem. 

 Toda linguagem é um sistema de signos, no caso da linguagem verbal, 

composta de fonemas e grafemas que são chamados de significantes. Segundo Paulo 

Cesar Duque-Estrada (2002, p. 15), para cada significado existe uma palavra que atua 

como significante. Se falada, “a palavra se constitui como a estrutura de significação 

imediatamente próxima da origem, ou seja, do significado, [sendo, portanto] o seu 

significante maior ou mais importante” (DUQUE-ESTRADA, 2002, p. 15). Logo, ao ser 

pronunciada, a palavra tem como função, expressar o significado. Quando o 

significante é fixado na forma escrita, atua como significante secundário – significante 

do significante, segundo Derrida. 

 Para o filósofo francês, a escritura será, segundo esta lógica de derivação 

intrínseca ao conceito de linguagem, uma estrutura derivada de segundo grau pelo 

fato de que se relaciona tão somente com o significante primeiro, a phoné, e nunca 

diretamente com o sentido ou significado. Segundo o próprio Derrida, 

 
 
Todas as determinações metafísicas da verdade, e até mesmo a que nos 
recorda Heidegger para além da onto-teologia metafísica, são mais ou menos 
imediatamente inseparáveis da instância do logos ou de uma razão pensada 
na descendência do logos, em qualquer sentido que seja entendida: no 
sentido pré-socrático ou no sentido filosófico, no sentido do entendimento 
infinito de Deus ou no sentido antropológico, no sentido pré-hegeliano ou no 
sentido pós-hegeliano. Ora, dentro deste logos, nunca foi rompido o liame 
originário e essencial com a phoné. [...] Tal como foi mais ou menos 
implicitamente determinada, a essência da phoné estaria imediatamente 
próxima daquilo que, no pensamento como logos que o produz, que o recebe, 
que o diz, que o reúne. (DERRIDA, 2004, p.13) 
 
 
 

 Como a essência da linguagem é constituída pela unidade entre voz e sentido 

(phoné e logos), a escritura passa a ser tão somente a representação exterior, 

instituída de modo contingente e arbitrário, portanto, não orgânico à unidade entre voz 

e sentido. 

 Na epígrafe da sua Gramatologia, Derrida (2008, p. 4) afirma que, ao longo de 

toda a história da metafísica, foi atribuído ao logos a origem da verdade. Nas palavras 

do próprio filósofo, “a história da verdade, da verdade da verdade, foi sempre [...] o 



 
 

58 

rebaixamento da escrita e seu recalcamento fora da fala plena”. (DERRIDA, 2008, p. 

4). Segundo Paulo Cesar Duque-Estrada,  

 

[...] esse rebaixamento da escritura e sua consequente subordinação como 
simples representação fonética exterior à voz e ao sentido constitui para 
Derrida, a característica fonologocêntrica da metafísica (DUQUE-ESTRADA, 
2002, p. 16) 
 
 

 Na tentativa de combater o logocentrismo, Derrida centra-se na oposição 

fala/escrita. Sua “estratégia geral da desconstrução” busca pensar as oposições 

binárias na condição de paridade, horizontalmente, e não por meio de escalas 

hierárquicas. O pensamento da desconstrução é constituído por dois momentos: a 

inversão e o deslocamento. Segundo Derrida, diante da hierarquia intrínseca a todo e 

qualquer conceito dicotômico, onde um se impõe sobre o outro, cabe à estratégia 

desconstrucionista reivindicar os direitos de quem sofre a imposição. 

 A reivindicação acerca da desconstrução da oposição se dá mediante a 

inversão. Como diz o próprio Derrida, citado por Duque-Estrada em Derrida e a 

Escritura (2002, p. 12): 

 

Insisto muito e incessantemente na necessidade desta fase de inversão que 
talvez se tenha procurado desacreditar apressadamente. Fazer justiça a esta 
necessidade é reconhecer que, em uma oposição filosófica clássica, nós não 
estamos lidando com uma existência pacífica de um vis-à-vis, mas com uma 
hierarquia violenta. Um dos dois termos comanda o outro (axiologicamente, 
logicamente, etc.), ocupa o lugar mais alto. Desconstruir a oposição é, 
primeiramente, em um momento dado, inverter a hierarquia. Descuidar-se 
dessa fase de inversão é esquecer a estrutura conflitiva e subordinante da 
oposição. 
(DERRIDA, 2001, p. 51, apud DUQUE-ESTRADA, 2002, p. 12)  
 
 
 

 Toda inversão implica em deslocamento. Inverter um termo dentro de um 

sistema significa muda-lo de lugar e, ao muda-lo de lugar, este se inscreve num novo 

sistema, ou seja, a inversão provoca um deslocamento da estrutura inscrevendo um 

novo campo de significação, segundo outros critérios, logo, não se trata mais do 

mesmo termo. Entretanto, segundo Derrida, só inverter os termos “é ainda operar no 

terreno e no interior do sistema desconstruído. É preciso [...] marcar a distância entre 

a inversão que coloca na posição inferior aquilo que estava na posição superior” 

(DERRIDA, 2001, p. 51, apud DUQUE-ESTRADA, 2002, p. 12), assim sendo, tem-se 



 
 

59 

a irrupção de um novo conceito, conceito este que não se deixa mais compreender no 

regime anterior. 

 A cada deslocamento, instaura-se um novo regime, porém, neste novo regime, 

os conceitos não adquirem uma nova identidade, como se estas pudessem se 

multiplicar infinitamente. Não é a ideia de polissemia24 dos conceitos que interessa à 

desconstrução, mas sim, a disseminação25 que interessa a Derrida, visto que esta 

escapa à possibilidade de estudo do significado das palavras bem como a relação dos 

signos com aquilo que eles significam, pelo contrário, “a força e a forma de sua ação 

perturbadora fazem expandir o horizonte semântico” (DERRIDA, 2001, p. 51, apud 

DUQUE-ESTRADA, 2002, p. 13) 

 No registro do discurso que se desconstrói, a escritura deixa de se apresentar 

como um conceito propriamente dito e passa a se apresentar como um “quase-

conceito”, um indecidível. Este habita as oposições conceituais mas, não se deixa 

compreender por elas, tampouco constitui dialeticamente um terceiro termo, pelo 

contrário, entretecem a escrita derridiana sublinhando o duplo valor bem como a 

contradição de todo o signo. Nas palavras de Derrida, os indecidíveis são 

 

[...] unidades de simulacro, ‘falsas’ propriedades verbais, nominais ou 
semânticas, que não se deixam mais compreender na oposição filosófica 
(binária) e que, entretanto, habitam-na, opõe-lhe resistência, desorganizam-
na, mas sem nunca constituírem um terceiro termo, sem nunca dar lugar a 
uma solução na forma da dialética especulativa. (DERRIDA, 2001, apud 
DUQUE-ESTRADA, 2002, p. 13) 
 
 
 

 Deste modo, o conceito dominante, quando re-situado, deixa de sê-lo porque 

passa a habitar um novo campo, o da diferença.  Em sua nova morada, passa a operar 

enquanto efeito de conceito em uma cadeia infinita de remetimentos. A proposta de 

Derrida para levar a escritura para além da extensão da linguagem, se dá dentro da 

                                                             
24 Segundo Duque-Estrada, “a polissemia comporta a ideia de uma saída de si – na proliferação de níveis 
semânticos – de um retorno a si – em direção à plenitude da palavra integral -, numa espécie de movimento re-
preenchedor da linguagem e, portanto, numa dialética regulada pelo horizonte do mesmo. (DUQUE-ESTRADA, 
2002, p. 14) 
25 Na disseminação, ao contrário, o que se dissemina, cada momento da disseminação, não se encontra jamais 
como um momento intermediário, uma variação que, ao se afastar da matriz, prepara o seu caminho de volta. A 
“lógica” da disseminação introduz algo inteiramente distinto: ela não somente rompe com o caminho de volta, 
mas com a própria ideia de matriz, introduzindo a diferença no interior do mesmo.  (DUQUE-ESTRADA, 2002, p. 
14) 
 



 
 

60 

própria metafísica, uma vez que ele mesmo está ciente de que é impossível sair dela, 

pois, conforme o próprio filósofo, 

 

[...] mesmo nas agressões ou transgressões, nós utilizamo-nos de um código 
ao qual a metafísica está irredutivelmente ligada, de tal sorte que todo gesto 
transgressivo volta a nos encerrar no interior da metafísica – precisamente 
por ela nos servir de apoio (DERRIDA, 2001, p. 13) 
 

 

Entretanto, é possível pensar diferentemente dela. Mas como seria esse pensar 

diferente? Seria não pensar mais na obediência da presença do ser. Na interpretação 

de Haddock-Lobo (2007, p. 70), a transgressão a que Derrida se refere, é o próprio 

movimento da desconstrução, que só acontece no interior do que está sendo 

desconstruído, no caso o pensamento/linguagem. Como não há possibilidade de se 

sair fora da linguagem, a transgressão se encera num movimento dentro dos limites 

ou margens do pensamento/linguagem.  

Entretanto, liberar a escritura da linguagem, não significa tirar da cartola, uma 

nova definição para ela mas, afirmar seus direitos positivando os traços que a 

caracterizam tradicionalmente, ou seja, reafirmá-la enquanto significante do 

significante, porém, reconhecer que sua condição agora é outra. Segundo o próprio 

Derrida, “não que a palavra “escritura” deixe de designar o significante do significante, 

mas aparece, sob uma luz estranha, que o “significante do significante” não mais 

define a reduplicação acidental e a secundariedade decaída” (DERRIDA, 2004, p.8). 

Esta nova situação quer dizer que o significado foi abolido, ou melhor, todo 

significado passará a funcionar, a partir de então, como um significante. Tem-se 

agora, uma infinita ordem de remetimentos de significante a significante de modo que 

“não há significado que escape, mais cedo ou mais tarde, ao jogo das remessas 

significantes que constitui a linguagem” (DERRIDA, 2004, p.8). Esse é o advento da 

escritura derridiana que apaga o limite de um significado primeiro e institui o “jogo”.  

O que está posto com a abolição do significado, é a ideia de que não há um 

significado em si previamente existente, cuja linguagem falada ou escrita, só servisse 

para expressá-lo. Porém, o que se está questionando não é o sentido mas, a 

pretensão de que ele já estivesse presente antes mesmo da própria referência. 

Segundo Derrida (2004, p. 25), esta pretensão é a “condição da ideia mesma de 



 
 

61 

verdade”. Para Duque-Estrada, essa crítica à concepção de significados 

transcendentais, 

 

[...] não quer dizer que, para Derrida, não haja significado em nada do que 
lemos, ouvimos, escrevemos, ou dizemos, mas sim que é necessário pôr sob 
permanente vigília crítica a suposta presença de um sentido originário, auto-
idêntico, intacto, homogêneo, pré-existente à sua condição de estar referido 
– e, portanto, de estar já contaminado – por uma palavra ou [...] por um 
significante falado ou escrito. (DUQUE-ESTRADA, 2002, p. 18)  

 

 

3.2 - A escrita literária: caminho para o encontro com a alteridade do 

pensamento 

 

Filosofia é coisa de cavalaria andante, ou seja, realmente ver monstros 
e gigantes onde curas e barbeiros só veem insignificantes moinhos de 
vento ou reles bacias, onde luzem gloriosos elmos...26 

 

 Ao estudarmos a história da Filosofia, percebemos o quão ontológica e 

metafísica esta sempre foi. A começar por Aristóteles que, ao mesmo tempo que 

aponta para o thauma, como responsável pelo nascimento da Filosofia, nos presenteia 

justamente com aquilo que ‘desespanta’, a Metafísica – ciência ontológica que define 

o ser enquanto tal, cujo objetivo é ambientar os homens e não provocar espantos. Nos 

parece importante e necessário, enquanto professores, assumir uma posição quanto 

a tarefa da filosofia: Provocar o espanto, o tremor ou cessá-los? 

 Acreditamos que, para provocar o pensamento, é preciso espantar, fazer 

tremer. E, se o objetivo da filosofia é ensinar a pensar, é preciso filosofar de outra 

maneira, como cavaleiro andante, como invocador de fantasmas. É imperativo 

desapegar-se da pergunta O que é?, do anseio de exorcizar a filosofia. Apesar da 

história da filosofia ter sido a história do abafamento do tremor, de lidar com a 

alteridade compreendendo-a, pensamos que esta não é a melhor maneira de lidar 

com a alteridade do pensamento, porque aprisiona, neutraliza, cala a voz da 

alteridade. Mas, qual é a melhor maneira? Tomando Nietzsche, Deleuze e Derrida 

como referência, nos atrevemos a afirmar que a melhor maneira é por meio da arte, 

mais precisamente da literatura. 

                                                             
26 FOGEL, Gilvan. Que é Filosofia: Filosofia como exercício de finitude. São Paulo: Ideias&Letras, 

2009, p. 33. 



 
 

62 

A partir de Nietzsche, a filosofia que, durante quase toda a sua história, teria 

sido a busca pelo conceito, passa a ter como elemento constitutivo também, a 

metáfora. Apesar da filosofia ter, desde sempre, o impulso a verdade, de ser definida 

por muitos, inclusive por Nietzsche, como amor à verdade, é a metáfora metafísica, 

segundo Derrida, que desde sempre forneceu todo o sentido da filosofia, sempre 

governou o pensamento, ainda que não se assumindo como metáfora e chamando-

se verdade.  

E Derrida, segundo Haddock-Lobo, certamente segue Nietzsche pelo fato de 

aceitar que “o discurso filosófico, em sua seriedade aparente, não seria mais do que 

metáforas esquecidas ou gastas, uma fábula especialmente cinzenta e triste e 

mistificada por se propor como a verdade verdadeira” (BENNINGTON; DERRIDA, 

1996, apud. HADDOCK-LOBO, 2011, p. 129) 

É com a intenção de fazer justiça a esse pensamento que, talvez mais do que 

qualquer outro, soube pensar o jogo do mundo, que o filósofo franco-argelino propõe 

filosofar (escrever) no deslimite da palavra. Derrida certamente se inspira em 

Nietzsche para pensar contaminado pela escritura aforística. Ao indicar que os 

conceitos e as oposições filosóficas são nomeadas por um processo metafórico, o 

filósofo assume a radicalidade nietzschiana em sua escrita, uma escrita errante, 

ausente de telos, mas, ‘com animalidade da letra’, com tremor, com saltos e perigos. 

Só assim que Derrida entendia ser possível fugir da continuidade, da neutralidade, da 

lógica do mesmo. Ao assumir-se metafórico, o pensamento tende a ser mais justo e 

original que a conceitualização. 

 

3.3 – Literatura: “a coisa mais interessante do mundo, talvez mais interessante 
que o mundo”27 

 

A afirmação de Derrida de que a literatura “é a coisa mais interessante do 

mundo, talvez mais interessante do que o mundo” (DERRIDA, 2018, p.70) me deixou 

inquieta, aguçou ainda mais a minha curiosidade acerca dessa ‘estranha instituição 

chamada literatura’. A afirmação de Derrida me pareceu ser tão interessante quanto 

                                                             
27 Esta frase é uma afirmação de Derrida em Essa Estranha Instituição chamada Literatura que 
adotamos como subtítulo a exemplo de Elizabeth Muylaert Duque-Estrada que toma-a como título e 
tema de seu artigo que encontra-se publicado na Revista Confraria do vento, nº 11, nov/dez, 2016. 



 
 

63 

o que ela afirma ser interessante, de modo que, a primeira pergunta que me veio à 

mente foi: Por que a literatura é tão interessante para Derrida?  

Entretanto, talvez devêssemos começar por algumas questões de princípio 

como: O que é Literatura? Qual é a sua essência? Sua função? Como opera o texto 

literário? Existe uma relação entre Filosofia e Literatura? Se existe, qual? Por se tratar 

de questões fundamentais neste trabalho, precisam ser pensadas e, ainda que de 

modo parcial e duvidoso, resolvidas. No entanto, já está bem claro para nós que a 

pergunta “o que é?” remete à procura de uma essência, de um fundamento, tudo o 

que Derrida se propõe a colocar em xeque. 

 Sendo assim, nossa investigação acerca dessa “estranha instituição chamada 

literatura” se dará nas entrelinhas do talvez derridiano, de modo que, vamos começar 

a discorrer sobre a questão da literatura tendo como fonte a própria entrevista 

concedida por Jacques Derrida a Derek Attridge, traduzida para o português com o 

título Essa Estranha Instituição chamada Literatura, com o intuito de encontrar 

respostas às nossas questões sem a autoridade da tradição metafísica.  

A já referida entrevista, se inicia com a indagação de Attridge acerca de seu 

interesse primário pela literatura em vez da filosofia, ao passo que Derrida não se 

posiciona de um lado ou de outro mas, parece ficar entre ao apontar para o fato de 

que, na época de sua adolescência, filosofia e literatura se entrecruzavam dando a 

entender que teria sido marcado tanto pelos discursos da filosofia quanto da literatura. 

Devido ao fato de ter demonstrado esse duplo interesse desde sempre, algumas 

vezes é identificado como filósofo, outras como escritor e até mesmo como pensador. 

Numa tentativa de ser o mais fiel possível a escrita derridiana que, ora trata questões 

filosóficas relacionando-as com a literatura, ora aborda problemas oriundos do campo 

da literatura numa dimensão filosófica, contaminando a filosofia com a literatura e vice-

versa, nos termos do próprio Derrida, especialmente neste capítulo, ousaremos 

chama-lo de literósofo, ao invés de optar por uma das três identificações acima. 

Enquanto hesitava entre filosofia e literatura, Derrida (2018, p.48) foi tendo 

contato e se interessando por “textos que não eram simplesmente literários, tampouco 

filosóficos” como os de Nietzsche que, além de “falar em primeira pessoa, multiplica 

nomes próprios, máscaras e assinaturas”, dando a entender que era a filosofia de 

Nietzsche que mais o seduzia, bem como outros autores que também figuravam na 

sua lista de paixões juvenis, dado o seu interesse pela ficcionalidade e, por sua vez, 



 
 

64 

pela literatura. Contudo, Derrida deixa bem claro que seu interesse pela ficção não se 

resume a ler romances, contar ou inventar histórias, pelo contrário, afirma não ter tido 

grande prazer com esse tipo de experiência.   

Segundo Evandro Nascimento, “a literatura é sem dúvida, uma forma particular, 

histórica e localizada do que Derrida nomeou como escritura geral ou arquiescritura, 

a qual não se reduz nem à escrita fonética, nem muito menos à fala” (NASCIMENTO, 

2014, p. 16). Por meio de um movimento lento e de uma necessidade que mal se 

deixavam perceber, a escritura foi deixando de ser mero instrumento de comunicação, 

relação, expressão, significação, constituição de sentido ou pensamento, ou seja, vai 

deixando de designar tão somente o significante do significante e começa a 

ultrapassar a extensão da linguagem. 

Para Derrida, o advento da escritura é o advento do jogo, da literatura, uma 

forma de comunicação em que os significados não escapam mais ao jogo das 

remessas significantes que constitui a linguagem. Não há mais uma oposição simples 

entre significante e significado pois esta diferenciação está inscrita, de forma profunda 

e implícita, no amplo período que abrange a história da metafísica. 

Apesar da literatura, em sua forma histórica e recente, se dar por meio da 

escrita fonética, o jogo instituído, que é seu modo operatório, abala as oposições 

metafísicas. Para Nascimento, “dizer tudo é o índice dessa estranha instituição 

chamada literatura, que Derrida distingue de diversas produções discursivas 

anteriores ao século XVIII, como a epopeia, a retórica, a tragédia e as belas-artes” 

(2014, p. 21).  

A literatura, na perspectiva derridiana, promove um deslocamento da pergunta 

“o que é?”. O jogo da escrita literária que apresenta o “talvez” como resposta, não se 

reduz a qualquer ontologia. Talvez S seja P, mas também pode ser que seja Q, R, T, 

U ou V. Esse seu modo operatório abala as oposições ditas metafísicas pois o poder 

de dizer que S pode ser P mas também Q, R, T, U ou V é uma forma de inscrição 

discursiva diferencial que imprime traços e deixa rastros, põe a pensar. 

Desde que emergiu em sua forma moderna há pelo menos dois séculos atrás, 

a literatura exerceu vários papéis, dentre eles o pedagógico, informativo, estético, 

ético e político, etc. Segundo Evandro Nascimento, “por nunca ter havido uma única 

função para essa estranha instituição que se chama de literatura, ela comparece na 

obra de Derrida sob o signo de alteridade” (DERRIDA, 2018, p. 17). 



 
 

65 

Apesar das tentativas, por parte das poéticas e estéticas de racionalizar e 

formalizar as criações literárias, Derrida aponta para o fato de que a poesia não está 

na origem do que se chamou de literatura, uma vez que este termo é uma invenção 

recente. Ainda, segundo o literósofo, “o conjunto de leis ou convenções que 

estabeleceu o que se chama de literatura na modernidade não era indispensável para 

que obras poéticas circulassem” (DERRIDA, 2014, p.57). A garantia sóciojurídico-

política, ou seja, o princípio de poder dizer tudo, concedida à literatura, não tinha o 

mesmo sentido para as culturas não ocidentais como as greco-latinas.  

Não que Derrida considerasse que a literatura moderna fosse totalmente 

desvinculada das produções que a precederam mas, porque o literósofo relaciona o 

advento da literatura com o advento da democracia moderna, onde há mais liberdade 

e infinitas possibilidades de relacionamento entre os indivíduos. O poder dizer tudo o 

que se deseja, exige uma liberação que põe em xeque a institucionalidade das demais 

instituições. Definida historicamente como uma instituição ocidental, com convenções 

e regras, segundo o próprio Derrida,  

 

O espaço da literatura não é somente o de uma ficção instituída, mas também 
de uma instituição fictícia, a qual, em princípio, permite dizer tudo. Dizer tudo 
é, sem dúvida, reunir, por meio da tradução, todas as figuras umas nas outras, 
totalizar formalizando; mas dizer tudo é também transpor os interditos. É 
liberar-se em todos os campos nos quais a lei pode se impor como lei. A lei 
da literatura tende, em princípio, a desafiar ou suspender a lei. Desse modo 
ela permite pensar a essência da lei na experiência do “tudo por dizer”. É uma 
instituição que tende a extrapolar a própria instituição. (DERRIDA, 2014, p. 
49) 
 

 

A literatura é uma instituição estranha porque ao instituir-se destituiu, ou seja, 

as regras que delimitam de modo restritivo toda e qualquer instituição, são 

extrapoladas pelo dizer tudo do literário. Parafraseando Mário Quintana, “todos 

passarão, eu passarinho”. As demais instituições reguladas e limitadas, legal e 

juridicamente e a literatura sem limites instituídos porque suspensos pela própria 

instituição sem instituição. 

O que Derrida chama de literatura é essa instituição fictícia em que “pressupõe 

que seja dada licença ao escritor para dizer tudo que queira ou tudo o que possa, 

permanecendo, ao mesmo tempo, protegido de toda a censura, seja religiosa ou 

política” (DERRIDA, 2018, p.52). É esse jogo da escrita que interessava a Derrida, 



 
 

66 

essa prática de ficção que, por não ter dívida com a razão nem com o cálculo, pode 

dizer o que quiser sobre o que quiser.  

Essa liberdade de dizer qualquer coisa sobre tudo está, no nosso 

entendimento, relacionada ao talvez que une as duas frases do subtítulo deste. A 

literatura enquanto instituição, funda-se com toda a sua potência, na força do talvez 

porque estabiliza e desestabiliza ao mesmo tempo. Ameaça toda a experiência de 

familiaridade, afinal, as coisas são como são mas poderiam ser diferentes. Como 

poetou Manoel de Barros (2008, p. 25), 

 

O rio que fazia uma volta atrás de nossa casa era a imagem de um 
vidro mole que fazia uma volta atrás de casa. Passou um homem e 
disse: Essa volta que o rio faz por trás de sua casa se chama 
enseada.  
Não era mais a imagem de uma cobra de vidro que fazia uma volta 
atrás de casa.  
Era uma enseada.  
Acho que o nome empobreceu a imagem. 

 

A poesia de Manoel apresenta claramente como é a relação da literatura e do 

pensamento racional com o desconhecido. A poesia não o teme, pelo contrário, vai 

“nomeando o possível, respondendo ao impossível” (BLANCHOT apud HADDOK-

LOBO, p. 98), ao contrário do pensamento racional que tenta ao máximo permanecer 

próximo ao familiar, oferecendo um conhecimento daquilo que lhe escapa, ou seja, 

conceituando. Não é um vidro mole nem cobra de vidro mas sim, uma enseada. O 

medo racional/filosófico de se contaminar pela alteridade, empobrece a imagem ao 

identificar as coisas. 

Contudo, apesar do aceno para a literatura, Derrida aponta para a necessidade 

da filosofia. Essa necessidade, segundo ele, poderia estar relacionada a um possível 

pressentimento de que, na literatura, poderia haver certa inocência e 

irresponsabilidade ou até mesmo impotência. Apesar de considerar que “a liberdade 

de dizer tudo é uma arma política muito poderosa” (DERRIDA, 2014, p.53), demonstra 

preocupação para com o fato de que a literatura pode se deixar neutralizar pela ficção 

e o escritor ser considerado um irresponsável, no entanto, para o literósofo, o discurso 

literário potencialmente, é mais poderoso que outros discursos, até mesmo que o 

discurso histórico ou filosófico.  

Segundo Elisabeth Muylaert (2014, p. 13), o direito de dizer o que quer que seja 

sobre o que quer que seja, é a assinatura da literatura moderna. Porém, apesar de 



 
 

67 

apontar o direito de poder dizer tudo como o princípio da literatura, Derrida não 

acredita ser possível identificar os textos literários de forma rigorosa, em partes, pelo 

fato de não acreditar numa possível essência da literatura. Para ele, “não há nenhum 

texto que seja literário em si. A literalidade não é uma essência natural, uma 

propriedade intrínseca do texto” (DERRIDA, 2014, 64). 

Na concepção de Derrida, os textos literários participam mas, não pertencem a 

um único gênero, uma vez que nenhum gênero tem regras definidas de uma vez por 

todas. Há, segundo Derrida, “um funcionamento e uma intencionalidade literários, uma 

experiência, em vez de uma essência da literatura” (DERRIDA, 2014, 64). Sendo 

assim, todo texto reconhecido como literário, só o é porque quem escreve, o faz 

segundo intenções e convenções que são mais ou menos conscientes esperando que 

o leitor as reconheça como tais de modo a legitimar a escrita como literária. Porém, 

essa legitimidade não é homogênea ou permanente. Apesar de que algumas 

convenções possam desfrutar de uma estabilidade mais duradoura, elas tendem a se 

transformar ao longo do tempo, muitas vezes sendo constatadas apenas de modo 

concreto nos textos. 

 

3.4 – A crônica como literatura pensante: as vozes da alteridade 

 

 A crônica enquanto escrita literária, elabora um tipo de pensamento que 

extrapola o imenso território institucional da literatura bem como da filosofia. Trata-se 

de um texto que não é simplesmente literário nem filosófico e, no entanto, guarda a 

memória dos dois discursos bem como de suas respectivas instituições. Que tipo de 

pensamento é esse que não se encontra na literatura tampouco na filosofia? 

Esse pensamento é fruto de um desejo que faz convergir literatura e filosofia 

na visão de Derrida. Trata-se do pensamento, da inscrição autobiográfica como 

reinvenção da vida. E, sendo a crônica um gênero altamente pessoal e íntima ante ao 

espetáculo da vida, uma vez que o cronista se mostra um nômade a transitar entre 

dois mundos, ou seja, pode falar de si, confessar, desabafar, relatar, fatos que 

realmente viveu bem como mentir, distorcer, falsificar, imaginar conforme já 

apontamos anteriormente, então, podemos pensar a crônica como um “gesto 

autobiográfico” (DERRIDA, 2018, p. 46).  

Para o escritor e crítico literário Davi Arrigucci Jr, a crônica é  



 
 

68 

 

[...] uma forma do tempo e da memória, um meio de representação temporal 
dos eventos passados, um registro da vida escoada [...] trata-se de um relato 
em permanente relação com o tempo, de onde tira, como memória escrita, 
sua matéria principal, o que fica do vivido (ARRIGUCCI, 1987, p. 51) 
 
 

 Essa memória escrita como o que fica do vivido, na perspectiva de Derrida é o 

rastro. Diante dessa abertura de terreno, dessa nova lógica que se opõe a lógica do 

cálculo, da prestação de contas, do velar e desvelar que rege a filosofia, nós 

convidamos os alunos a filosofar de um modo especial, a jogar “o jogo da liberdade, 

o certo no incerto, seguro no inseguro, verdade no erro” (FOGEL, pg. 73). Como 

escreveu Manoel de Barros, “voar fora da asa” (2008, pg. 21).  

Esse desprendimento em lançar-se no movimento inédito, inesperado, incerto, 

inseguro é o que garante a liberdade que gera afeto, interesse (pathos), fundamental 

para despertar a natureza criadora e mais, essa atitude de não orientar-se no 

pensamento, de não seguir a lógica do mesmo, de pensar por metáforas, se deixar 

contaminar pelos rastros das coisas mesmas que sempre vão escapar, é uma maneira 

excepcional de lidar com a alteridade do pensamento. 

Conforme a estrutura do texto literário (escritura ou arquiescritura) derridiano, 

regido pela lógica da não presença, o que constitui uma espécie de ficcionalidade, a 

literatura se apresenta como o lugar da relação com a ausência, onde só pode haver 

invenção, cuja singularidade reside no fato de assumir a lógica do talvez e é na força 

do talvez que, segundo Derrida, a literatura se encontra em toda a sua potência.  

A energia de uma instituição como a literatura que se funda na força do talvez, 

ou seja na licença poética de poder dizer tudo sobre qualquer coisa, desestabiliza 

qualquer apelo ontológico. Segundo Elisabeth Muylaert (2006, p.2), “sem o poder e a 

vontade de dizer a verdade, ela é o talvez do talvez de tudo o que há no mundo, e por 

isso talvez seja, como quer Derrida, a coisa mais interessante do mundo” 

Outro traço do literário, que é a lei-mor da literatura é o “como se”. A literatura 

por não se achar devedora da razão nem do cálculo, assume seu poder de dizer o 

que quiser e puder sobre qualquer coisa, onde tudo acontece segundo a lógica do 

como se. Segundo Haddok-Lobo (2011, p.170), autores como Kafka, Clarice e 

Guimarães Rosa inventaram seus personagens e escreveram como se (K. estivesse 

sendo réu de um processo, Lóri não soubesse viver, Riobaldo pudesse relatar suas 

aventuras da época de jagunço).  



 
 

69 

Apesar de “o como se” ser a base de todo discurso, a filosofia tende a recalcar 

essa tendência à ficcionalidade em nome da adequação aos fatos, da exatidão, da 

verdade. Logo, uma escritura que se apresenta como um jogo, como errância, além 

de ser uma atividade produtora de rastros, é a própria alteridade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

70 

 

 

CAPITULO 4 – UMA DIDÁTICA DA INVENÇÃO 

4.1- A experiência filosófica enquanto jogo de rastros  

 

Seguindo os rastros de Derrida, almejamos executar uma proposta alternativa 

aos grandes sistemas de sentido que foram elaborados ao longo de toda história da 

filosofia. Nossa estratégia ousada, desafiadora e ariscada, visa retirar a credibilidade 

das grandes narrativas, incentivando o abandono das certezas que buscam 

identidades e calam as diferenças. 

O primeiro passo foi escolher o tema a ser trabalhado e a seleção da turma 

para o desenvolvimento da experiência. Mais uma vez optamos por não fugir do 

conteúdo programático da disciplina que conta com duas aulas semanais de cinquenta 

minutos, sendo assim, decidimos escolher um dentre os vários temas que fazem parte 

da Proposta Pedagógica Curricular de Filosofia para o Ensino Médio do Estado do 

Paraná.  

Quando da escolha do tema, levamos em consideração todo o referencial 

teórico de Derrida que já tínhamos conhecimento. Desta forma, alguns ‘conceitos’ 

como “indecidível” nos direcionaram novamente para os mesmos temas da primeira 

experiência, como a questão da liberdade humana, felicidade, amor, trabalhados ao 

longo do segundo ano do Ensino Médio.  

Desta vez nos decidimos pelo tema Liberdade pelas seguintes razões: é um 

conteúdo que geralmente desperta muito interesse nos jovens provocando muitas 

discussões e a disponibilidade de uma vasta bibliografia sobre o tema. Em face do 

conteúdo escolhido, a turma selecionada para o desenvolvimento da experiência, que 

aconteceu ao longo do primeiro semestre de 2019, foi uma turma do segundo ano de 

Ensino Médio, do Colégio Estadual Duque de Caxias, localizado no centro da cidade 

de São Mateus do Sul – Paraná. 

 Optamos por essa escola por atender um público bastante heterogêneo. Na 

turma escolhida, tem estudantes que moram no centro, bairros e também no interior 

do município, portanto, os alunos em questão se encontram em condições sociais e 

com capital cultural relativamente diferente. Outro critério que levamos em 

consideração é o perfil da turma. Trata-se de uma turma com alguns alunos muito 



 
 

71 

participativos e interessados e outros muito tímidos, como muita resistência à 

comunicação e interação em sala de aula, possivelmente indiferentes à filosofia. 

Tema e turma definidos, seguimos para o próximo passo, traçar um caminho 

possível de ser trilhado rumo a um modo de pensamento, a um estilo de filosofar cuja 

linguagem precisa ser contextual, heterogênea, mutável, plural, quase conceitual. 

Como executar tal proposta de filosofia? Não foi um exercício tranquilo. Sentimos 

dificuldade em relacionar a teoria filosófica derridiana com a prática e, principalmente, 

fundamentar tal relação a partir de um teórico de base.  

Cogitamos várias possibilidades até chegarmos a uma proposta, nos limites de 

nossas potencialidades e limitações. A experiência adquirida durante a primeira 

intervenção foi fundamental para a organização desta sequência didática pois 

pudemos usufruir dos acertos, corrigir ou eliminar os erros, uma vez que utilizamos 

basicamente a mesma metodologia, ou seja, Deleuze passa, a partir de então a ser 

nosso teórico de base.  

Deste modo, nossa proposta de uma filosofia da alteridade ou literosofia, à luz 

de Derrida também está organizada em cinco momentos: o encontro, a investigação, 

a desconstrução, a invenção do personagem e a criação. Ou seja, eliminamos o que 

consideramos excesso, invertemos algumas sequências didáticas e acrescentamos o 

que consideramos importante e necessário para alcançar nosso objetivo, o encontro 

com a alteridade de pensamento. 

Poderia ser diferente? Sim! É só uma proposta, no caso, a nossa proposta. É 

uma singularidade em meio a uma multiplicidade de possibilidades. Estamos cientes 

de que qualquer tentativa de pedagogizar a filosofia de Derrida tanto quanto a filosofia 

de Deleuze, ou seja, de apresenta-las a partir de um modelo a ser seguido, significa 

estar contradizendo os próprios filósofos. Por esta razão, procuramos levar em conta 

essa filosofia que aponta para a invenção, capaz de desenvolver-se afirmativamente, 

sem sucumbir a modelos identitários pré-estabelecidos. 

Para um bom desenvolvimento da metodologia definida, estabelecemos dez 

horas aula para a execução da proposta. De acordo com o tempo previsto, 

estabelecemos os procedimentos didáticos e nos dedicamos a definir os recursos 

metodológicos necessários ao desenvolvimento da experiência. Como já adiantamos 

anteriormente, apesar de recorrermos basicamente aos mesmos procedimentos da 

primeira experiência, substituindo, alterando ou eliminando algumas atividades, de 



 
 

72 

acordo com nossa avaliação dos resultados, os recursos escolhidos foram outros, 

muito embora em alguns casos pudessem ser os mesmos. 

Portanto, os procedimentos e recursos adotados para os cinco momentos, o 

encontro, a investigação, a desconstrução, a invenção do personagem e a criação, 

respectivamente, foram: leitura da crônica intitulada “Liberdade” de Cecília Meireles 

(Anexo D), estudo em grupo de diversos textos filosóficos sobre o tema, aula 

expositiva dialogada a partir de fragmentos da obra “Sobre verdade e mentira no 

sentido extra moral” e do texto “Do Imaculado Conhecimento” (Anexo  E), ambos de 

Nietzsche, atividade intitulada “Jogo da verdade e da mentira” (Anexo G) e, finalmente 

a criação (crônica). Quanto aos procedimentos metodológicos, estes se deram da 

forma e na sequência em que seguem descritos. 

Para o encontro, ao invés do livro, muito embora pudesse ser, preferimos um 

texto mais breve e pontual, que não demandasse tanto tempo para a leitura, pelo fato 

de estarmos encaixando o cronograma do projeto de mestrado ao cronograma 

estabelecido no PTD elaborado para o período em questão. Encontramos na literatura 

brasileira, várias opções porém, além de breve e pontual, precisávamos de um texto 

que desse conta de criar uma imagem de pensamento e que colocasse nossos 

estudantes a pensar, que funcionasse como um intercessor promovendo encontros.  

A autora escolhida foi Cecília Meireles. O que nos levou a optar por essa 

escritora e não outra(o)? Poderíamos citar várias razões, entretanto vamos apresentar 

de modo sucinto algumas delas. Cecília Benevides de Carvalho Meireles que estreou 

na literatura aos dezoito anos de idade, é considerada a primeira voz feminina de 

grande expressão na literatura brasileira, com cerca de cinquenta obras publicadas. 

Além de poetisa, jornalista e pintora, também foi professora. 

Cecília não se ‘enquadra’ em um movimento literário específico. Com uma 

inclinação forte para a musicalidade, a poetisa cultivou uma poesia reflexiva 

abordando temas como a transitoriedade da vida, o tempo, o amor, o infinito e a 

natureza, sempre procurando questionar e compreender o mundo a partir das próprias 

experiências. 

Dentre as quase duas mil e quinhentas crônicas que Cecília escreveu ao longo 

de sua vida, escolhemos “Liberdade”, publicada no livro Escolha seu sonho, em 1964, 

ano de sua morte. Como o próprio título já indica, a crônica trata de uma reflexão em 

torno da palavra liberdade. Nela Cecília descreve como é a relação do homem com 



 
 

73 

esse ‘significado/sentido’ que recebeu metafisicamente o significante ‘Liberdade’. 

Todos cantam, descrevem, sonham e desejam-na. É fonte de inspiração para a 

composição de poemas e hinos (e crônicas). Razão de viver, lutar e até mesmo de 

morrer. 

Cecília cria uma imagem de pensamento sobre a liberdade fazendo uma 

descrição narrativa de crianças atirando pedras e soltando papagaios, o que muitas 

vezes resulta em vidraças quebradas ou até mesmo a morte quando a linha enrosca 

nos fios elétricos, ou então como os loucos que tentam fugir do incêndio atravessando 

em meio ao fogo e morrem queimados. A poetisa ainda afirma que, só partem em 

busca daquilo que pensam ser liberdade, as crianças e os loucos, ou então quem é 

sonhador, porque os outros (racionais/metafísicos) preferem nem pensar no assunto, 

muito menos se arriscar. 

Cecília sempre teve um grande interesse pela educação apesar de sua carreira 

como professora ter sido curta, cerca de dois anos apenas, porém, como jornalista, 

Cecília publicou vários artigos sobre educação que, nas entrelinhas, revelam uma 

poetisa/jornalista crítica que sonhava com uma educação criativa, diferente dos 

padrões tradicionais ditados pelo então governo de Vargas.  

Liberdade é um desses textos que convoca o leitor a pensar num aprendizado 

a partir da própria experiência, a não se conformar com respostas prontas, verdades 

impostas de modo autoritário. Cecília nos convida a ir mais além, soltando nossos 

papagaios, morrendo nos nossos incêndios, cantando hinos que falam de qualquer 

coisa que nada queiram dizer28. Pensamos que essa crônica é um convite a entrar no 

jogo da diferença derridiano. 

O próximo passo foi a elaboração de uma lista de nomes de filósofos que, ao 

longo da história da filosofia, teorizaram sobre o tema da liberdade. Nesta lista 

procuramos inserir tanto os clássicos como autores pouco conhecidos para que os 

estudantes pudessem ter contato com vários filósofos desde os gregos Sócrates, 

Platão e Aristóteles até o esloveno Slavoj Zizek. Também organizamos junto à esta, 

outra lista com referências bibliográficas tanto de livros quanto de sites para que os 

alunos pudessem pesquisar mais livremente conforme seu interesse. Ainda neste 

momento, selecionamos fragmentos do texto Sobre verdade e mentira dos quais 

                                                             
28 Derrida J. Posições. p. 21 



 
 

74 

fizemos cópia juntamente com o texto Do Imaculado Conhecimento para ser entregue 

aos estudantes.  

Finalmente, readaptamos o jogo intitulado “Jogo da verdade e da mentira”. 

Conforme já especificado anteriormente, trata-se de uma espécie de brincadeira com 

duas fases, cada uma com apenas uma regra, através da qual os alunos seriam 

convidados a fazer deles mesmos um outro. Na primeira fase do jogo, a regra é não 

mentir, na segunda é proibido falar a verdade. 

Então, reelaboramos as perguntas (Anexo G) relacionando com a vida dos 

alunos e ao tema liberdade, as quais deveriam ser respondidas duas vezes, conforme 

a regra, e entregues por escrito ao final da aula. O objetivo foi estimular a imaginação 

dos alunos para inventarem seus próprios personagens motivando-os para a última 

etapa, a escritura, tirando partido de sua própria vivência. 

Na última etapa do processo, o que desejávamos de nossos estudantes é uma 

escritura conforme  a lógica derridiana do “jogo de rastros”, onde os conceitos não tem 

a necessidade de se apresentar como tal e passam a se apresentar como um quase-

conceito, os indecidíveis. 

Segundo a concepção de escrita/criação de Derrida, não há significados 

transcendentais, logo tudo é discurso, desta forma, o domínio e o jogo da significação 

se tornam infinitos. Com essa liberação da escritura, é possível remeter significante a 

significante, numa ordem infinita sem a preocupação de que estes significantes 

desocultem um significado primeiro.  

Nesta perspectiva, nossos alunos, a partir de seus personagens, poderiam 

seguir os rastros de outros filósofos e, na lógica dos indecidíveis – que não podem ser 

conceitualizados – filosofar/pensar para além da clausura metafísica, escrevendo 

crônicas. Esta concepção de linguagem/escritura, nos permite pensar não o jogo dos 

signos/conceitos, que busca a adequação entre o pensar e o ser mesmo das coisas 

mas, o jogo de rastros, ou seja, nem isto nem aquilo, mas, entre. Entre a presença e 

a ausência.  

Entendemos que a liberdade de pensar enquanto personagem e por meio de 

um operador textual desprovido de conceito, o rastro, garante a dinamicidade de se 

pensar pelas vias da diferença. Acreditamos que juntos, o personagem e o rastro, 

podem permitir que nosso aluno rastreie vestígios da alteridade, se relacionando com 

o passado e com o futuro, que não é passado nem futuro mas, passado e futuro, 



 
 

75 

presença e ausência ao mesmo tempo, por intermédio de uma relação com o que é 

outro. Seguir o rastro é descobrir alteridade, “pois a alteridade sempre emerge do 

para-além-do-ser, sempre passado e sempre futuro – nunca no presente, nunca 

presente” (HADDOCK-LOBO, 2002, p. 118). 

 

4.2 - Descrição da intervenção didática 

 

 A primeira aula foi destinada para a apresentação do projeto, seus objetivos e 

cronograma de execução.  

A partir da segunda aula, iniciamos as atividades com a leitura da crônica 

“Liberdade” de Cecília Meireles, de modo que não houve mistério acerca do conceito 

que seria abordado durante as aulas. O objetivo da atividade foi criar uma imagem de 

pensamento, motivar os estudantes a pensar sobre o tema liberdade. Aproveitamos o 

restante da aula para que os alunos pudessem colocar suas opiniões sobre o assunto. 

Apesar da aparente empolgação com o tema, constatamos que suas colocações eram 

notoriamente resultantes do senso comum e pautadas em suas crenças.  

 Na terceira aula retomamos a discussão iniciada na aula anterior. Tentamos 

evitar a pergunta “O que é liberdade?” levantando outros questionamentos como “A 

liberdade existe?”, “É possível ser livre?”, “De que forma se é livre?”. Notei um certo 

desespero da parte de vários alunos diante da ausência de uma resposta que 

representasse/correspondesse adequadamente a tal ‘sentimento’ como muitos 

apontaram. Ainda durante esta aula, apresentei-lhes uma lista com nomes de diversos 

filósofos que teorizaram sobre a liberdade ao longo da história da filosofia. Incentivei-

os a conhecer e investigar alguns desses filósofos. 

 O livro didático de filosofia adotado pela escola29, apresenta uma abordagem 

didática de alguns clássicos como os gregos Sócrates e Aristóteles, Santo Agostinho, 

Baruch Espinosa, Merleau Ponty e Sartre. Sendo assim, o processo de investigação 

teve como base, a princípio, o próprio livro didático e, na medida em que o interesse 

por um ou outro filósofo ia surgindo os alunos foram aprofundando suas investigações 

a partir da lista de referências bibliográficas disponibilizada à eles. Ao final da aula, 

                                                             
29 ARANHA, Maria Lúcia de Arruda; MARTINS, Maria Helena Pires. Filosofando – Introdução ao 

filosofar. São Paulo: Moderna, 2016. 



 
 

76 

orientei os alunos a pesquisarem outros filósofos que abordaram o tema para 

realizarmos na aula seguinte um seminário sobre liberdade. 

 No dia do seminário (quarta aula) organizamos as carteiras em círculo. A 

princípio, estabelecemos juntos um prazo de cinco minutos para cada estudante mas, 

percebi que, como de costume, vários não estavam dispostos a falar enquanto outros 

estavam ávidos por falar mais, rebater os colegas, se impor como alguém que 

encontrou a melhor resposta. Então, me coloquei apenas como mediadora no sentido 

de organizar a ordem de quem falaria de acordo com a sequência em que levantavam 

a mão para pedir a palavra.  

Nem sempre esta organização foi respeitada, de modo que tive que intervir 

algumas vezes para pedir que esperassem sua vez de falar ou pelo menos 

esperassem que o colega concluísse sua fala. Muitos saíram da aula com uma 

resposta à questão. Alguns com a sua resposta, outros com a resposta daquele que 

lhe pareceu ser mais convincente. Poucos saíram com dúvidas ou sem resposta 

alguma. 

Na quinta aula, que foi expositiva-dialogada, iniciamos o processo de 

desconstrução a partir do texto “Do Imaculado conhecimento” de Assim falou 

Zaratustra, e de fragmentos da obra Sobre Verdade e Mentira, ambos textos do 

filósofo Nietzsche. Iniciamos a aula fazendo a leitura do texto “Do Imaculado 

conhecimento”. Imediatamente após o fim da leitura, perguntei se haviam entendido 

alguma coisa do texto e, diante da resposta negativa, passei a tecer alguns 

comentários sobre o autor e seu pensamento. 

Em seguida, anotei no quadro a palavra liberdade e, logo abaixo, a proposição 

de Nietzsche: “Um estímulo nervoso transposto em uma imagem! Primeira metáfora. 

A imagem, por seu turno, remodelada num som! Segunda metáfora” (2008, pg. 31). 

Coloco aos alunos a questão: o que vocês entendem por metáfora? A grande maioria 

permaneceu em silencio enquanto alguns poucos tentaram descrever o conceito que 

disseram já ter estudado em outra disciplina. Sendo assim, providenciamos um 

dicionário e lemos o significado do termo para a turma.  

Dei um tempo aos estudantes para que lessem os fragmentos de “Sobre 

verdade e mentira no sentido extra moral” (Anexo E) que receberam. Então, 

começamos a dialogar a partir desses fragmentos, discutindo a ideia nietzscheana de 

que os conceitos como liberdade, por exemplo, não passam de metáforas. De que as 



 
 

77 

imagens que temos em nossa consciência são metáforas, a primeira metáfora, e que 

as palavras como liberdade, nada mais são que a reprodução da imagem em um som, 

a segunda metáfora.  

Expliquei aos estudantes que, para o filósofo alemão, a verdade está 

relacionada à crença, ou seja, quando alguém acredita em algo, este algo passa a ser 

verdadeiro. Sendo assim, é a convicção do sujeito o estatuto da verdade, logo, a 

verdade/conhecimento não existe, ela é invenção dos homens, conforme o fragmento 

de “Sobre verdade e mentira no sentido extra moral” que leram. 

Durante a exposição dialogada, ressaltei que, segundo Nietzsche, 

“acreditamos saber algo acerca das próprias coisas, quando falamos de árvores, 

cores, neve e flores [e liberdade], mas, com isso, nada possuímos além de metáforas 

das coisas” (NIETZSCHE, 2008, p. 33). Não são as próprias coisas, logo não são a 

“pura verdade sem qualquer consequência” (NIETZSCHE, 2008, p. 31), sendo assim, 

podemos entender as palavras/conceitos como convenções que servem para 

designar a relação das coisas com os homens e para expressar essas mesmas coisas.  

Continuamos pontuando que, segundo Nietzsche, as palavras se tornam 

conceitos na medida que passam a representar, ao mesmo tempo, várias situações, 

coisas que são apenas semelhantes, nunca iguais, sendo assim, os conceitos surgem 

por conta da igualação do que não é igual. A abstração das diferenças individuais, 

esquecendo-se do diferenciável, se constitui de modo arbitrário e, por se constituir de 

tal maneira, a representação das coisas mediante conceito, apesar de ser aceita como 

verdade, não passa de metáfora.  

Entre conceito (palavra) e a coisa em si, não há nem nunca houve adequação. 

O conceito não é o resultado correto e confiável, uma cópia autêntica da coisa em sua 

forma primordial. Daí a crítica realizada pelo filósofo alemão no texto “Do Imaculado 

Conhecimento”, lido no início da aula.  

No caso do conceito de liberdade acontece a mesma coisa. Como podemos 

observar nas teorias filosóficas são várias as definições, algumas semelhantes, outras 

nem tanto e várias bem diferentes entre si. A abstração de todas essas descrições, 

desconsiderando as diferenças, se formou de modo arbitrário, mediante convenção, 

logo, não existe adequação, tampouco verdade. Ainda que o conceito liberdade se 

referisse a algo muito mais específico, como o conceito folha por exemplo, ainda assim 

não seria o resultado correto, confiável, a cópia em sua forma primordial. 



 
 

78 

O conceito liberdade é um indecidível, na concepção derridiana do termo, 

porque escapa ao imperativo de toda e qualquer pergunta “o que é?” e, enquanto 

indecidível, se relaciona afirmativamente com seu contrário, sendo assim, só podemos 

seguir seus rastros, ou seja, as inscrições que estas situações deixam marcadas em 

nós antes que se apaguem, porque a realidade das coisas é esse rastro, essa marca 

de inscrições, pois a coisa em si nunca existiu. O rastro indica a passagem da situação 

que deixou a marca, no caso da liberdade, a sensação, a intuição imediata que as 

imagens provocam independente da intenção do emissor. O rastro não revela nem 

esconde nada ao passo que vela e desvela ao mesmo tempo.  

O comodismo, a covardia frente ao insustentável, à falta de objetividade, 

segundo Nietzsche, é o que leva os homens a estabelecerem a distinção entre 

verdade e mentira. É este impulso, este amor à verdade, que leva os homens a 

conceituar, a fixar a verdade como um ideal à medida que esta se define como 

adequação ou correspondência objetiva. Esse impulso à verdade se dá por causa das 

consequências agradáveis que esse programa promete cumprir, a saber, “trazer paz 

ao homem frente à insuportável pluralização infinita de sentidos que a metáfora 

engendra” (NIETZSCHE, s.d., p. 66). 

Neste dia em específico, percebi que, ao final da aula, os alunos estavam 

visivelmente cansados, confusos e um pouco desatentos. Participaram pouco da aula, 

apesar de chamá-los o tempo todo para o diálogo.  

Na sétima aula propus a atividade (jogo) para a invenção dos personagens. 

Passei aos estudantes o roteiro (questões), expliquei as regras, o porquê e a 

importância da criação do personagem. Essa atividade foi concluída e entregue ao 

final da aula. 

As duas últimas aulas do cronograma (nona e décima) foram reservadas para 

o processo de criação. Cada estudante, a partir do que assimilou das teorias sobre 

liberdade bem como da discussão, pautada em Nietzsche, acerca da verdade, 

desenvolveu sua crônica trazendo o personagem, criado nas aulas anteriores, como 

autor da narrativa.  

As crônicas escritas pelos estudantes foram revisadas e serão editadas em um 

livro a ser disposto na biblioteca da escola para conhecimento de todos os atores 

interessados.  

 



 
 

79 

4.3 – Nosso olhar sobre a prática 

 

 Ainda que esta segunda etapa do nosso projeto de intervenção tenha contado 

com o aprendizado da primeira experiência, cujo processo bem como os resultados, 

procuramos avaliar cuidadosamente, visando alcançar um resultado mais satisfatório, 

nossas expectativas eram maiores que os resultados obtidos. Porém, não 

confirmaremos tampouco negaremos a exequibilidade da nossa proposta, apenas 

faremos sugestões acerca de algumas adequações que julgamos necessárias 

àqueles que, porventura vierem a tomar conhecimento deste trabalho e o queiram 

colocar em prática. 

  Quanto aos procedimentos, podemos concluir que não foram demasiados para 

o tempo previsto de modo que todas as atividades tiveram tempo suficiente para 

serem desenvolvidas. Em relação aos recursos didáticos temos algumas 

ponderações. Pudemos perceber que a crônica escolhida, se mostrou capaz de criar 

uma imagem de pensamento, além de ter se configurado num intercessor, retirando o 

pensamento da imobilidade, da indiferença, motivando os estudantes a pensar sobre 

a questão da liberdade. 

 Diante das várias indagações suscitadas pala leitura e interpretação da crônica, 

a próxima atividade planejada também se mostrou produtiva. Na primeira experiência 

prática, havíamos primeiro questionado o conceito de verdade como representação, 

desconstruindo a ideia de que há correspondência entre as palavras e as coisas. Mas, 

chegamos à conclusão que após desconstruir, durante a investigação, os estudantes 

se apropriaram novamente de verdades metafísicas, as quais ficaram evidentes em 

suas produções. 

A hipótese de que haveria a possibilidade de alcançar um resultado mais 

positivo se os estudantes primeiro investigassem algumas teorias filosóficas a fim de 

se apropriarem de algumas verdades metafísicas, as quais seriam desconstruídas 

posteriormente, no nosso entendimento estava evidente. O que não tínhamos como 

mensurar é se esta sequência facilitaria a compreensão dos estudantes acerca do que 

seria a desconstrução bem como a proposta de uma filosofia criativa. Só pudemos 

tirar algumas conclusões a partir das produções dos estudantes, as quais, de modo 

geral, podemos dizer que apresentam rastros de filosofias da diferença. 



 
 

80 

 Os alunos, em sua grande maioria, tem dificuldade para ler e compreender 

textos filosóficos. Porém, como nossa primeira referência no processo de investigação 

foi o livro didático, já citado anteriormente, com textos de fácil compreensão, todos os 

alunos tiveram acesso às teorias de vários nomes de filósofos que se dedicaram a 

pensar sobre a liberdade ao longo da história da filosofia. Porém, a proposta deste 

trabalho necessitava que os estudantes aprofundassem mais seus conhecimentos 

acerca das teorias desses pensadores. No entanto, não tivemos êxito confiando 

liberdade e responsabilidade aos estudantes. 

A atividade de pesquisa e aprofundamento extraclasse não foi satisfatória. 

Apesar de ter sugerido uma lista de nomes bastante extensa, pois o objetivo era não 

levar em consideração somente o critério clássico, poucos alunos apresentaram 

novidades durante o seminário. A grande maioria se restringiu aos autores 

consagrados como Espinoza, Sartre, Merleau-Ponty e que constavam no livro 

didático. É com relação a esse procedimento que temos algumas ponderações. 

Somente sugerir lista de nomes e de referências bibliográficas para que fizessem suas 

escolhas, não foi o suficiente. Entendemos que esta afirmação vai na contramão da 

nossa proposta mas, talvez um direcionamento mais específico pudesse render 

melhores resultados. 

Quanto ao processo de criação, podemos afirmar que os estudantes se 

apropriaram da proposta de uma produção filosófico-literária, cuja estrutura é, 

segundo Derrida, regida pela lógica da não presença, o que constitui uma espécie de 

ficcionalidade, cuja singularidade reside no fato de assumir a lógica do talvez. A escrita 

literária que se funda na força do talvez, ou seja na licença poética de poder dizer tudo 

sobre qualquer coisa, desestabiliza qualquer apelo ontológico, permitindo uma escrita 

livre, criativa. 

A crônica abaixo, transcrita na íntegra por apresentar, em sua literalidade, a 

estrutura do talvez diversas vezes, nos faz acreditar que o/a escritor(a) se deixou 

contaminar pelo literário, pela alteridade, nos apresentando uma filosofia criativa, 

destituída de autoridade auto atribuída. É ao mesmo tempo, uma filosofia diferente e 

da diferença, um pensamento que pensa o outro e um pensamento completamente 

outro e, portanto, capaz de abrir-se ao novo. O encontro com a alteridade do 

pensamento, se dá por meio de um pensamento aberto, poético, que mescla metáfora, 

ficção, sem inocência e, ao mesmo tempo, sem culpa.   



 
 

81 

 

LIBERDADE! O QUE É, O QUE É? 

A busca pela liberdade é algo muito interessante, não se sabe onde ela está nem 
se é possível encontrá-la. Porém, essa busca é necessária, afinal, disseram que nascemos 

livres, que estamos condenados a ser livres mas, talvez, ser livre não seja tão simples 

assim! Afinal, não tenho noção do que é ser livre. 

 Talvez seja um sentimento momentâneo ou algo utópico. Pode até ser! Talvez seja 
como o sentimento de um jovem que não teme a sociedade, que não se deixa aprisionar, 

que sente realmente a liberdade correndo em suas veias, que a vive intensamente.  

 Esse desejo, essa necessidade da procura e do encontro com a liberdade é algo 

ansiado constantemente. No entanto, qual seria o verdadeiro sentido da liberdade? Qual 

é a melhor maneira de ser livre? 

 O pressuposto da liberdade é não ter medo. Não ter medo das responsabilidades 
e das consequências. Isso é tão indeterminado, faz de tudo um imenso talvez. A liberdade 

anda de mãos dadas com a razão. Mas, talvez, a emancipação seja a chave para a 

liberdade, talvez, sempre talvez.  

 Talvez o trem destinado a esse encontro já tenha passado, talvez ninguém tenha 

se dado conta. Então... 

 Que sejamos livres para buscar esse grande talvez e, corajosos o suficiente para 

correr até a próxima estação e, assim, sucessivamente até embarcarmos nesse trem. 

 Talvez percebamos que liberdade não é questão de ir ou vir, ter ou não ter, mas 
sim de ser. É condição que só se encontra mergulhando no fundo do ser humano e não 

em meros fetiches rasos, e talvez então, toda essa paranoia faça sentido! 

  

No que diz respeito à lei-mor da literatura, o “como se”, que é outro traço do 

literário, na perspectiva derridiana, a produção (crônica) dos estudantes insinua um 

certo poder de dizer o que quiser e puder sobre qualquer coisa segundo a lógica do 

como se. Nossos alunos também criaram personagens, o que garantiu a eles a 

liberdade de pensar como outro. Eles pensaram sobre a questão da liberdade como 

se fossem feministas, homossexuais, homens, mulheres, jovens, velhos, pobres, 

ricos, patricinhas, dentre vários outros personagens.  

Portanto, a escritura dos estudantes também se apresenta como um jogo, como 

errância, logo, é uma atividade produtora de rastros. Sendo assim, entendemos que 

houve sim a descoberta, o encontro com a alteridade. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

82 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

Neste trabalho, procuramos fazer uma abordagem da relação entre ensino, 

filosofia e alteridade.  Foi uma tentativa de chamar para si e para a filosofia, enquanto 

disciplina do currículo escolar do ensino médio, a responsabilidade filosófica frente a 

uma possibilidade que não é simplesmente literária, mas que também faz parte dos 

discursos filosófico, jurídico, político, ético, que é a possibilidade de simulacro, de 

ficção, de criação.  

No início, só tínhamos o ponto de partida, a saber, a hipótese de que é possível 

filosofar (pensar), sem ser grego, estar morto ou ser gênio30, e algumas coordenadas, 

as quais acreditávamos poder nos levar até o ponto de chegada, ou seja, através do 

exercício filosófico, promover aos estudantes, o encontro com a alteridade do 

pensamento.  

 Para pintar esses pensamentos, ou seja, traçar esse caminho, foi necessário 

muitos abandonos. Foi preciso ficar órfã, viver uma experiência de vazio intelectual e 

solidão. Tal como um cavaleiro andante, a exemplo de Quixote, nós também não 

tínhamos esse caminho que trilhamos, previamente acertado, predeterminado. Pelo 

contrário, várias vezes soltamos as rédeas nas encruzilhadas e nos abandonamos, 

nos permitindo ser feitos pelo que fazíamos, e assim se fez essa aventura. 

 Confesso que, apesar de recolher apenas o que me caiu debaixo da mesa 

(palavras/conceitos), me considerei partícipe do banquete31 (movimento de 

pensamento) de Deleuze e Derrida. Sendo assim, com o pouco que compreendi de 

suas filosofias, uma vez que, “não é fácil [porém] compreender sangue estranho” 

(NIETZSCHE, 2012, p. 45), constituí minha própria experiência e fiz dela pensamento. 

 Seguindo os rastros da filosofia da diferença, nossos primeiros passos se 

deram na esteira de Nietzsche que figura, segundo os principais estudiosos da 

filosofia contemporânea, como o horizonte comum entre os chamados filósofos da 

diferença. Ainda que nosso estudo sobre o filósofo tenha se restringido a evocar 

alguns enunciados de um ou outro texto do mesmo, pudemos constatar o quão 

                                                             
30 Referência ao título do livro “De como fazer filosofia sem ser grego, estar morto ou ser gênio” de Gonçalo 
Armijos Palácios. 
31 Nietzsche em “Do Imaculado Conhecimento” 



 
 

83 

marcante é a presença desses textos na obra de Deleuze tanto quanto na obra de 

Derrida.  

Segundo Deleuze,  

Nietzsche determinou a tarefa da filosofia quando escreveu: “os filósofos não 
devem mais contentar-se em aceitar os conceitos que lhe são dados, para 
somente limpá-los e fazê-los reluzir, mas é necessário que eles comecem por 
fabricá-los, cria-los, afirma-los, persuadindo os homens a utilizá-los 
(DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 13-14) 

  

 É justamente essa tarefa da filosofia que Deleuze retoma ao longo de sua vida 

filosófica e que o leva a enfatizar que o filósofo não deve ser um colecionador de 

valores em curso, um funcionário da história, alguém com comportamento passivo de 

seguidor, que se interessa por modelos estáticos. O pensador francês retoma ainda, 

os caminhos propostos pelo filósofo alemão para tal empreendimento, ou seja, a 

relação entre pensamento e vida, a interpretação e a criação.  

 Deleuze apresenta seu entendimento de que quando refletimos, estamos 

tentando ordenar os pensamentos para se proteger do caos, no entanto, para ele 

refletir não é o mesmo que pensar, que equivale ao filosofar e ao criar. Mesmo 

sabendo que “os homens não deixam de fabricar um guarda-sol que os abriga, por 

baixo do qual traçam um firmamento e escrevem suas convenções, suas opiniões” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 261), o filósofo propõe uma saída para tornar 

possível uma nova forma de pensar que não exija mais certezas definitivas. 

O filósofo francês nos sugere que o pensamento não se engendra no próprio 

pensamento. Portanto, se nossa intenção, nas aulas de filosofia, é tornar possível o 

pensar (filosofar), que para o filósofo equivale ao criar, nós professores, precisamos 

promover encontros, atuar como poeta, como artista abrindo fendas no guarda-sol, 

rasgando o firmamento, fazendo passar um pouco de caos livre e tempestuoso, 

permitindo que o estudante veja através da fenda antes que esta seja remendada. 

Mas, mais importante que proporcionar ao estudante a oportunidade de ver através 

da fenda, é despertar e desenvolver a criatividade para que ele seja o futuro artista, 

aquele que vai provocar futuras fendas, operar novas e necessárias destruições, se 

debatendo menos contra o caos. 

O contato com a produção filosófico-literária de Derrida, nos levou a 

questionamentos ainda mais profundos quanto a uma possível definição de filosofia 

bem como a tarefa que cabe a esta atividade humana. Sempre consideramos 



 
 

84 

importante e necessário, enquanto professores, se questionar e assumir uma posição 

quanto a tarefa da filosofia. Apesar de, a princípio, nos sentir mais à vontade com a 

ideia de que a filosofia tem por objetivo ambientar os homens, Derrida nos instigou a 

se perguntar: Qual é a tarefa da filosofia? Provocar o espanto, o tremor ou cessá-los? 

O caminho que trilhamos até aqui nos leva a concluir que filosofar é pensar, 

criar por intermédio da linguagem. Durante a aplicação desta proposta, fomos nos 

convencendo de que, para provocar o pensamento, é preciso espantar, fazer tremer. 

E, se o objetivo da filosofia é ensinar a pensar, então é preciso filosofar de outra 

maneira, como cavaleiro andante, como invocador de fantasmas.  

O desapego da pergunta O que é?, do anseio de exorcizar a filosofia, foram, 

sem dúvida, um dos maiores desafios. Apesar de boa parte da história da filosofia ter 

sido a história do abafamento do tremor, de lidar com a alteridade compreendendo-a, 

chegamos à conclusão de que esta não é a melhor maneira de lidar com a alteridade 

do pensamento, porque aprisiona, neutraliza, cala a voz da alteridade.  

Tomando Nietzsche, Deleuze e Derrida como referência, podemos afirmar que, 

uma boa maneira de dar voz à alteridade é justamente a literosofia. Nesta dissertação, 

procuramos descrever nossos planos traçados sobre o caos e os resultados 

alcançados. Chegamos à conclusão de que a proposta aqui desenvolvida, não é a 

mais adequada, correta, perfeita, mas, tem um pouco de possível. Quanto? Fica a 

critério de cada leitor e leitora... 

 

  

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

85 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ALBUQUERQUE, Paulo Germano Barrozo. Literatura e intensidade ou o que (se) 
passa entre Kafka e Nietzsche. In: LINS, Daniel; COSTA, Sylvio de Sousa Gadelha; 
VERAS, Alexandre (Orgs.). Nietzsche e Deleuze: Intensidade e paixão. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará, 2000. 

AMADO, Jorge. Capitães da Areia. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.  

ARRIGUCCI, Davi. Enigma e Comentário. São Paulo: Companhia das Letras, 1987. 

BARROS, Manoel de. O Livro das Ignorãças. Rio de Janeiro: Best Seller, 2008.  

BERRENECHEA, Miguel Angel de. “Pensamento nômade: A leitura deleuziana do 
aforismo de Nietzsche. In: LINS, Daniel; COSTA, Sylvio de Sousa Gadelha; VERAS, 
Alexandre (Orgs.). Nietzsche e Deleuze: Intensidade e paixão. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. 

BLONDEL, Éric. Nietzsche: A vida e a metáfora. In: MARTON, Scarlett (Org.). 

Nietzsche, um “francês” entre franceses. São Paulo: Editora Barcarolla, 2009.  

CÂNDIDO, Antônio. “A vida ao rés-do-chão”. In: Para gostar de ler: crônicas. Volume 
5. São Paulo: Ática, 2003. Pp. 89-99. 

CASTELO, José. “Crônica, um gênero brasileiro”. In: Suplemento literário Rascunho. 
Curitiba, setembro/2007. 

CORAZZA, Sandra Mara. Pistas em repentes: pela invenção artística da educação, 
da infância e da docência. In: GALLO, Silvio; SOUZA, Maria Regina de (Orgs.). 
Educação do preconceito: Ensaios sobre poder e resistência. Campinas: Alínea, 2004.  

CORAZZA, Sandra Mara. Artistagens: Filosofia da diferença e educação. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2006.  

DELEUZE, Gilles. Pensamento nômade. In: MARTON, Scarlett (org.) Nietzsche hoje? 

Colóquio de Cerisy. São Paulo, Brasiliense, 1985 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia? Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992.  

DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976.  

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Diálogos. Trad. Eloísa Araújo Ribeiro. São Paulo: 

Escuta, 1998.  

DELEUZE, Gilles. Conversações (1972-1990). Tradução de Peter Pál Pelbart. 3.ed. 
São Paulo: Ed. 34, 2013. 

DERRIDA, Jacques. Margens da filosofia. Trad. Miriam Chnaiderman e Renato Janine 

Ribeiro. São Paulo: Perspectiva, 1999. 



 
 

86 

DERRIDA, Jacques. Posições. Trad. Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte, MG: 

autêntica, 2001. 

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. São Paulo: Perspectiva, 2008.  

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferença. São Paulo: Perspectiva, 2018  

DERRIDA, Jacques. Essa Estranha Instituição chamada Literatura. Belo Horizonte: 

Ed. UFMG, 2018.  

DERRIDA, Jacques; ROUDINESCO, Elisabeth. De que amanhã . . . diálogos. Trad. 
André Telles. Rio de Janeiro: Jorge Zahar editor, 2004.  

DUQUE-ESTRADA, P. C. “Derrida e a escritura”. In: Às margens: a propósito de 
Derrida. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2002.  

DUQUE-ESTRADA, Elisabeth Muylaert. “A literatura é a coisa mais interessante do 
mundo, talvez mais interessante que o mundo”. In: Revista Confraria do vento, nº 11, 
novembro/dezembro de 2006. 

FAÇANHA, Luciano Silva; FREITAS, Flávio Luiz de Castro; SANTOS, Jamys 
Alexandre Ferreira.  Possível relação entre filosofia e literatura: considerações sobre 
a leitura de Gilles Deleuze sobre a obra de Franz Kafka. In: Argumentos: Revista de 
Filosofia, ano 9, n. 18 – Fortaleza, jul./dez. 2017. Acesso em 18/07/2019. 

FEITOSA. C. O Que é isto – Filosofia Pop? In. Lins, Daniel (Org.) Nietzsche e Deleuze: 
Pensamento Nômade. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2001.  

FOGEL, Gilvan. Que é Filosofia: Filosofia como exercício de finitude. São Paulo: 
Ideias&Letras, 2009.  

GALLO, Silvio. Deleuze e a Educação. 2ª edição. Belo Horizonte: Autêntica, 2008.  

GOMES, Orlando. Deleuze, literatura e afirmação ontológica. In: LINS, Daniel; 
COSTA, Sylvio de Sousa Gadelha; VERAS, Alexandre (Orgs.). Nietzsche e Deleuze: 

Intensidade e paixão. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. 

HADDOCKL-LOBO, Rafael. Considerações sobre “posições” de Derrida. In: O que 
nos faz pensar. nº. 21, maio de 2007.  

HADDOCKL-LOBO, Rafael. O Adeus da desconstrução: Alteridade, Rastro e 
Acolhimento. In: Às margens: a propósito de Derrida. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; 
São Paulo: Loyola, 2002.  

HADDOCKL-LOBO, Rafael. Para um pensamento úmido: a filosofia a partir de 
Jacques Derrida. Rio de Janeiro: Nau: Ed. PUC-Rio, 2011.  

LISPECTOR, Clarice. A paixão segundo G.H. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 



 
 

87 

MACHADO, Roberto. Deleuze, a arte e a filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2009.  

NASCIMENTO, Evandro. Derrida e a Literatura: “notas” de literatura e filosofia nos 

textos da desconstrução. Niterói: EdUFF, 1999. 

NASCIMENTO, Evandro. Derrida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004.  

NIETZSCHE, Friedrich. O Livro do Filósofo. Trad. Ana Lobo. Porto: Rés, s.d.  

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Trad. Carlos Duarte e Anna Duarte. 

São Paulo: Martin Claret, 2012.  

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdade e mentira no sentido extra moral. São Paulo: 
Hedra, 2008.  

SKLIAR, Carlos. A materialidade da morte e o eufemismo da tolerância. In: GALLO, 
Silvio; SOUZA, Regina Maria de (Orgs). Educação do preconceito: ensaios sobre 

poder e resistência. Campinas: Editora Alínea, 2004.  

TIBURI, Márcia. Filosofia Pop: Poder e Biopoder. São Paulo: Ed. Bregantini, 2011.  

VASCONCELLOS, Jorge. A filosofia e seus intercessores: Deleuze e a não-filosofia. 

Educ. Soc., Campinas, v. 26, n. 93, p. 1217-1227, Dec. 2005.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

89 

ANEXO A - Cronograma de aplicação turma 1 – Colégio Estadual do Campo 

Prof Eugênio de Almeida 

 

1ª Aula Apresentação do projeto; Solicitação 

de leitura da obra Capitães da areia 

de Jorge Amado. 

2ª Aula Quizz kahoot sobre a obra Capitães 

da areia. 

3ª Aula Investigação sobre quais temas mais 

chamaram a atenção dos alunos; 

Solicitação, aos alunos, para a 

próxima aula imagens (recorte de 

jornal, revista) que representem o que 

é felicidade para cada um deles. 

4ª Aula Confecção do painel; Introdução ao 

pensamento nietzschiano em 

“Verdade e mentira no sentido 

extramoral”. 

5ª Aula Leitura da crônica “Felicidade” 

(Anexo)– traçando o plano de 

imanência. 

6ª Aula Jogo da verdade e da mentira (Anexo) 

– inventando personagens. 

7ª e 8ª Aulas Estudo em grupo, a partir da obra 

“Felicidade: Dos pré-socráticos aos 

contemporâneos” de Franklin 

Leopoldo e Silva. 

9ª Aula Exposição das ideias fundamentais 

dos principais filósofos que 

abordaram o tema da felicidade na 

Antiguidade, durante o Cristianismo 



 
 

90 

(Idade Média), nos tempos modernos 

e na época contemporânea. 

10ª Aula Aula expositiva-dialogada sobre as 

teorias de Aristóteles e Epicuro, Santo 

Agostinho, Kant, Nietzsche e Freud 

acerca da Felicidade. 

11ª e 12ª Aulas Criação conceitual (Crônica) 

13ª Aula Entrega das produções - crônicas 

14ª e 15ª Aulas Confecção de jornal escolar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

91 

ANEXO B - Cronograma de aplicação turma 2 – Colégio Estadual Duque de 

Caxias 

 

1ª Aula Apresentação do projeto e 

cronograma de execução 

2ª Aula Leitura da crônica “Liberdade” de 

Cecília Meireles; Diálogo sobre o 

tema “liberdade”. 

3ª Aula Retomada do diálogo; Investigação 

filosófica (estudo de teorias acerca da 

liberdade); 

4ª Aula Investigação filosófica (estudo de 

teorias acerca da liberdade); 

5ª Aula Seminário sobre Liberdade 

6ª Aula Processo de desconstrução a partir do 

texto “Do Imaculado Conhecimento” e 

de fragmentos de Sobre verdade e 

mentira. 

7ª Aula Processo de desconstrução a partir do 

texto “Do Imaculado Conhecimento” e 

de fragmentos de Sobre verdade e 

mentira. 

8ª Aula Jogo da verdade e da mentira 

9ª Aula Criação de crônica 

10ª Aula Criação de crônica 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

92 

ANEXO C – FELICIDADE, UMA PROMESSA! (Crônica de autoria da professora) 

 

 Esta não é uma história velha. Acontece agora, em 2018. O país anda numa 

situação política muito complicada como quase sempre. E eis que surge alguém 

prometendo ao povo que fará com que o Brasil volte a ser feliz de novo.  

Esse povo, milhões de capitães, abandonados em seus direitos mais 

fundamentais, mesmo sem saber ao certo o que é felicidade, clamam mais que 

sempre por ela mas, o caminho de encontro desses infelizes com essa tal felicidade 

não é claro. Por quê? Talvez não exista caminho para a felicidade, ou talvez, a 

felicidade seja o próprio caminho 

 Só uma coisa é certa. Se tantos milhões de pessoas estão em busca dessa 

felicidade prometida, é sinal de que nenhum deles é feliz. Mas, o que é felicidade? 

Ora! É uma busca! Busca de quê? De que exatamente, eu não sei, apenas acredito 

que para ser feliz é preciso encontrar esse algo que se busca. Mas como? Onde? 

A felicidade parece ser o maior desejo dos homens. O fim último de todas as 

ações humanas. Aquilo que é sempre desejável em si mesmo e nunca no interesse 

de outra coisa. É a sensação de não precisar de mais nada! 

 Já houve quem disse que a felicidade se origina do equilíbrio e da temperança 

e para ensinar a ser feliz, fundou até uma escola, a Escola da Felicidade, onde 

ensinava que o princípio e o fim da vida feliz é o prazer. Nesta escola se aprendia que 

nunca é cedo ou tarde demais para ser feliz e que quem a tem, tem tudo. Quem não 

a tem, deve fazer de tudo para tê-la. Tudo? Tudo o quê?  

 Às vezes, parece que caminhamos em direção à Arcádia. Outras vezes, a 

felicidade parece um brinquedo que não tem!  

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

93 

ANEXO D - Texto extraído do livro: MEIRELES, Cecília. Escolha o seu sonho. 

Editora Record: Rio de Janeiro, 2002. p. 07 

 

LIBERDADE 

Deve existir nos homens um sentimento profundo que corresponde a essa 

palavra LIBERDADE, pois sobre ela se têm escrito poemas e hinos, a ela se têm 

levantado estátuas e monumentos, por ela se tem até morrido com alegria e felicidade. 

Diz-se que o homem nasceu livre, que a liberdade de cada um acaba onde 

começa a liberdade de outrem; que onde não há liberdade não há pátria; que a morte 

é preferível à falta de liberdade; que renunciar à liberdade é renunciar à própria 

condição humana; que a liberdade é o maior bem do mundo; que a liberdade é o 

oposto à fatalidade e à escravidão; nossos bisavós gritavam “Liberdade, Igualdade e 

Fraternidade! “; nossos avós cantaram: “Ou ficar a Pátria livre/ ou morrer pelo Brasil!”; 

nossos pais pediam: “Liberdade! Liberdade!/ abre as asas sobre nós”, e nós 

recordamos todos os dias que “o sol da liberdade em raios fúlgidos/ brilhou no céu da 

Pátria...” em certo instante. 

Somos, pois, criaturas nutridas de liberdade há muito tempo, com disposições 

de cantá-la, amá-la, combater e certamente morrer por ela. 

Ser livre como diria o famoso conselheiro... é não ser escravo; é agir segundo 

a nossa cabeça e o nosso coração, mesmo tendo de partir esse coração e essa 

cabeça para encontrar um caminho... Enfim, ser livre é ser responsável, é repudiar a 

condição de autômato e de teleguiado é proclamar o triunfo luminoso do espírito. 

(Suponho que seja isso.) 

Ser livre é ir mais além: é buscar outro espaço, outras dimensões, é ampliar a 

órbita da vida. É não estar acorrentado. É não viver obrigatoriamente entre quatro 

paredes. 

Por isso, os meninos atiram pedras e soltam papagaios. A pedra inocentemente 

vai até onde o sonho das crianças deseja ir (As vezes, é certo, quebra alguma coisa, 

no seu percurso...) 

Os papagaios vão pelos ares até onde os meninos de outrora (muito de 

outrora!...) não acreditavam que se pudesse chegar tão simplesmente, com um fio de 

linha e um pouco de vento! ... 



 
 

94 

Acontece, porém, que um menino, para empinar um papagaio, esqueceu-se da 

fatalidade dos fios elétricos e perdeu a vida. 

E os loucos que sonharam sair de seus pavilhões, usando a fórmula do incêndio 

para chegarem à liberdade, morreram queimados, com o mapa da Liberdade nas 

mãos! ... 

São essas coisas tristes que contornam sombriamente aquele sentimento 

luminoso da LIBERDADE. Para alcança-la estamos todos os dias expostos à morte. 

E os tímidos preferem ficar onde estão, preferem mesmo prender melhor suas 

correntes e não pensar em assunto tão ingrato. 

Mas os sonhadores vão para a frente, soltando seus papagaios, morrendo nos 

seus incêndios, como as crianças e os loucos. E cantando aqueles hinos, que falam 

de asas, de raios fúlgidos linguagem de seus antepassados, estranha linguagem 

humana, nestes andaimes dos construtores de Babel... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

95 

ANEXO E - Fragmentos de texto extraídos da obra: NIETZSCHE, Friedrich. Sobre 

Verdade e Mentira no sentido extra moral. São Paulo: Hedra, 2008.  

 

“Em algum remoto recanto do universo, que se deságua fulgurantemente em 

inumeráveis sistemas solares, havia uma vez um astro, no qual animais astuciosos 

inventaram o conhecimento. Foi o minuto mais audacioso e hipócrita da história 

universal: mas, no fim das contas, foi apenas um minuto.” (p. 25) 

 

“O que é, pois, a verdade? Um exército móvel de metáforas, metonímias, 

antropomorfismos, numa palavra, uma soma de relações humanas que foram 

realçadas poética e retoricamente, transpostas e adornadas, e que, após uma longa 

utilização, parecem a um povo consolidadas, canônicas e obrigatórias: as verdades 

são ilusões das quais se esqueceu que elas assim o são, metáforas que se tornaram 

desgastadas e sem força sensível, moedas que perderam seu troquel e agora são 

levadas em conta apenas como metal, e não mais como moedas” (p.36). 

 

“[...] toda palavra torna-se de imediato um conceito à medida que não deve servir, a 

título de recordação, para a vivência primordial completamente singular e 

individualizada à qual deve seu surgimento, senão que, ao mesmo tempo, deve 

coadunar-se a inumeráveis casos, mais ou menos semelhantes, isto é, nunca iguais 

quando tomadas à risca, a casos nitidamente desiguais, portanto. Todo conceito surge 

pela igualação do não-igual. Tão certo como uma folha nunca é totalmente igual a 

uma outra, é certo ainda que o conceito de folha é formado por meio de uma arbitrária 

abstração dessas diferenças individuais, por um esquecer-se do diferenciável, 

despertando então a representação, como se na natureza, além das folhas,  houvesse 

algo que fosse “folha”, tal como uma forma primordial de acordo com a qual todas as 

folhas fossem tecidas, desenhadas, contornadas, coloridas, encrespadas e pintadas, 

mas por mãos ineptas, de sorte que nenhum exemplar resultasse correto e confiável 

como cópia autêntica da forma primordial” (p.34-35). 

 

“Então a linguagem é a expressão adequada de todas as realidades? [...] O que é 

uma palavra? A reprodução de um estímulo nervoso em sons (p.30). [...] Dispostas 

lado a lado, as diferentes línguas mostram que, nas palavras, o que conta nunca é a 



 
 

96 

verdade, jamais uma expressão adequada: pois, do contrário, não haveria tantas 

línguas. A “coisa em si” também é, para o criador da linguagem, algo totalmente 

inapreensível e pelo qual nem vale a pena esforçar-se. Ele designa apenas as 

relações das coisas com os homens e, para expressá-las, serve-se da ajuda das mais 

ousadas metáforas. De antemão, um estímulo nervoso transposto em uma imagem! 

Primeira metáfora. A imagem, por seu turno, remodelada em um som! Segunda 

metáfora” (p.31). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

97 

ANEXO F - Jogo da verdade e da mentira (Questões propostas para a invenção 

dos personagens) – Turma 1 (Colégio Estadual do campo Prof Eugênio de 

Almeida) – Tema: Felicidade 

 

1- Qual é o seu nome? 

2- Quantos anos você tem? 

3- Você gosta de estudar? O quê?  

4- Você tem amigos? Quem é seu (sua) melhor amigo (a)? 

5- O que você gostaria de dizer ao seu melhor amigo (a) e não tem coragem? 

6- Você já amou alguém? 

7- O que você sente quando está amando? 

8- Você se sente feliz? 

9- A que você atribui a sua (in)felicidade? 

10- O que mais o (a) preocupa na vida? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

98 

ANEXO G - Jogo da verdade e da mentira (Questões propostas para a invenção 

dos personagens) – Turma 2 (Colégio Estadual Duque de Caxias) – Tema: 

Liberdade  

 

1. Qual é o seu nome? 

2. Quantos anos você tem? 

3. Qual é o seu hobby preferido? 

4. Você se considera uma pessoa extrovertida ou introvertida? 

5. Você tem muitos amigos/amores? Como você imagina que eles te veem? 

6. O que você considera mais importante para se cultivar uma amizade/amor? 

7. Você se considera uma pessoa livre? 

8. Aceitaria algo em troca da sua liberdade? 

9. Existe alguma coisa que te preocupa muito atualmente? O quê? Por quê? 

10. Você acredita que pode fazer a diferença neste mundo? Como? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

99 

ANEXO H - PRODUÇÕES DOS ESTUDANTES – Tema: Felicidade  

 

Felicidade, uma necessidade? 

 

Há como encontrar a felicidade sem ter realmente razões para buscá-la? 

Estaria certo ir em busca dessa felicidade sem merecê-la? De fato que não, ou talvez 

sim! 

A felicidade se encontra em diversos fatores, sejam eles reais ou irreais, mas 

como já dizia Nietzsche precisamos não ter medo para encontrar essa tal felicidade. 

Não consigo ser feliz ao lado de alguém, pois para mim a felicidade é 

encontrada em minha essência, não depende de ninguém. A felicidade é ter liberdade 

com meu corpo e poder seguir meu próprio caminho em minha feliz, própria solidão. 

Freud já dizia que cada um deve procurar por si, tornar-se feliz pois, a felicidade 

é uma conquista individual.  

Em tudo que faço, a morte sempre vem ao meu encontro, vivo no meio de 

mentiras e ilusões mas, a vida não é só isso. Eu posso ser feliz! Eu quero ser Feliz! 

A adrenalina de se viver a vida intensamente depende da minha 

autossuficiência e resulta numa explosão de felicidade.  

Eu sou feliz do meu jeito e não há uma felicidade igual a outra! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

100 

Felicidade 

 

Você já parou para pensar o que é ser feliz? O que é a felicidade? 

Hoje é um novo dia e estou feliz por ter mais um dia para ser melhor do que fui 

ontem. 

Me chamo Benedito, tenho 89 anos. Sim, sou idoso mas nem por isso vou 

deixar de ser feliz. Vivi uma bela vida, fiz tudo que queria enquanto pude, desde o 

tempo de minha infância até o dia de hoje. São tantas lembranças e histórias para 

contar! 

Então, o que posso lhe dizer é: aproveita cada momento de sua vida, seja feliz. 

Mas o que é felicidade? 

A felicidade pode estar em toda parte, em bens materiais, em momentos 

especiais mas, para mim que tenho uma longa caminhava por esse mundo, afirmo 

que a felicidade é se sentir bem com você mesmo, é viver a vida, fazer bem ao 

próximo.  

Aliás, ver o sorriso do outro traz uma felicidade enorme pois posso ver que meu 

dia valeu a pena. Posso não ter muitos anos de vida pela frente mas, até esse dia 

chegar eu vou aproveitar cada momento! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

101 

Torna-te feliz! 

 

A felicidade é um problema individual e o prazer é a realização suprema da 

felicidade, de modo que cada um deve procurar por si tornar-se feliz.  

Se a felicidade é individual, as fontes de felicidade são as mesmas para todas 

as pessoas? Provavelmente sim! E o que seria a felicidade para um pobre? 

Pobre de espírito ou de bens materiais e necessários? Pobre de tudo, de 

comida, bebida, roupa, cultura, saúde, etc e tal. Mas, a pobreza também nos ensina! 

A pobreza ensina a valorizar o que se carrega no coração. Nos tornamos 

compassivos quando sentimos a dor do outro, quando o ajudamos. Sendo útil para 

alguém também somos felizes. 

A essência da felicidade é não ter medo. Ela é frágil e volátil pois, só é possível 

senti-la em certos momentos. 

Na verdade, se pudéssemos vivenciá-la de forma ininterrupta, ela perderia o 

valor, uma vez que só percebemos que somos felizes por comparação. Depois de um 

esforço violento na caça e na guerra, o homem se entrega ao repouso tendo por 

felicidade, sua vida! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

102 

Deus é a felicidade! 

 

Ele já está morto mas, eu ainda o amo! Não consigo entender porque aquele 

dia! Por que ele? Eu também estava naquele carro.  

O caminhão atingiu o lado do passageiro onde eu estava. A diferença é que eu 

estava usando o cinto de segurança e ele não. Escolhas! 

Nós estávamos tão felizes, de casamento marcado para o final do mês. Ele 

vivia planejando o nosso bebê. Nem tive tempo de contar! Era para ser presente de 

casamento! Mas, ele morreu sem saber que nosso primeiro herdeiro já estava a 

caminho. 

Aquele caminhoneiro acabou com nossos planos. Nos jornais, as reportagens 

diziam que aquele homem havia tomado drogas para não dormir e assim poder viajar 

a noite toda mas, seus planos não saíram conforme o esperado. Ele dormiu ao volante 

provocando aquele grave acidente que tirou de mim o homem que eu amava, o pai do 

meu filho. 

Hoje, penso que talvez esse fosse o plano de Deus. Levá-lo deste mundo para 

que conquistasse a felicidade eterna. Só Deus é fonte de felicidade. Vou seguindo 

meu caminho até o dia em que poderemos ser eternamente felizes juntos no reino de 

Deus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

103 

Ser ou não ser feliz, eis a questão! 

 

Percebe-se que não é felicidade quando você chega a algum lugar e ninguém 

te nota, talvez porque a felicidade não está no carro novo, tampouco nas roupas novas 

que se está usando. 

Os amigos não tem essas coisa e parecem tão mais felizes! Mas como? 

Tenho tudo que alguém poderia querer, casa bonita, carro novo, roupa de 

marca, viajei por lugares incríveis, mas isso tudo não me fez sentir-se feliz. 

Talvez para ser feliz seja necessário a atenção das pessoas, mas e quem tem 

dificuldade para fazer amigos? Estaria condenado a infelicidade? Ou o que falta é 

amizades verdadeiras? 

Já não sei mais se a felicidade existe realmente ou se é coisa da nossa cabeça. 

Freud afirmou que a felicidade é um problema individual. Assim, nenhum conselho é 

válido. 

Cada um deve procurar por si, tornar-se feliz. Então, se a felicidade não 

depende de bens materiais, não depende de outras pessoas, do que depende a 

conquista da felicidade? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

104 

ANEXO I - PRODUÇÕES DOS ESTUDANTES – Tema: Liberdade  

 

Liberdade 

 

Mais um dia que cheguei do colegial e fui direto para o meu quarto sem que 

ninguém olhasse em meus olhos! Não notaram meu estado! Mente confusa e 

cansada! 

Até quando eu serei essa pessoa que não se encontra? As pequenas verdades 

que sei sobre mim são as que constam em meu registro, mas será que é isso que me 

define? 

Minhas mãos começam a suar, ando de um lado para outro! Centenas de 

perguntas surgem à minha cabeça e eu nem sequer sei responder uma só. Meu Deus, 

porque isso tudo de novo? 

Minha mãe só sabe fazer uma única pergunta: - “Qual é o seu problema 

menino?”. Já nem sei mais o que responder. Não consigo levantar-me da cama, estou 

tão sem ânimo. Admito que preciso de ajuda para sair dessa, mas ninguém acredita. 

Necessito libertar-me disso! Da minha mente, dos meus pensamentos. Eu sei 

que não sou o único, nem o primeiro e não serei o último a passar por isso. É isso que 

somos, uma geração de jovens e adolescentes perdidos, gritando silenciosamente por 

ajuda. 

Escondo meus sentimentos e vontades por medo dessa sociedade doentia. 

Guardo tudo para mim e depois transbordo sozinho sem que alguém me ajude. 

Preciso voltar para casa! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

105 

Liberdade! Realidade ou ilusão? 

 

Estava eu em mais uma tarde como qualquer outra na Biblioteca Municipal.  

Sempre sou a única nesse horário, mas hoje ao entrar, notei que havia um rapaz lendo 

sobre a mesa. Peguei um dos meus livros favoritos e me dirigi àquela mesa que era o 

único lugar para ler. Pensei um pouco, mas sem escolha, resolvi me sentar. Fiquei 

acanhada em interrompê-lo pedindo licença mas o fiz. 

- Posso me sentar? 

- É claro que sim! 

Comecei a ler mas, de alguma forma a presença daquele rapaz me 

incomodava. O livro em suas mãos me chamou a atenção. Com certa descrição 

percorri os olhos nas entrelinhas e apenas decifrei a palavra liberdade. De repente 

sou surpreendida com ele se voltando para mim e me perguntando: 

- O que você pensa sobre liberdade? 

- Como é? 

- Liberdade! O que você pensa sobre liberdade? 

-  Ah! Não sei. Acho que nunca pensei a respeito. 

- Você não é livre? 

- Não sei. Você é? 

- Sim, eu sou! 

- E porque você acha isso? Você é livre para fazer o que quiser? Pode sair do 

trabalho antes do horário? Pode andar acima da velocidade permitida? 

- Não! Eu não faço isso! Mas eu tenho a liberdade de escolher fazer ou não! 

- Mas, se você escolher fazer, terá muitos problemas! 

- Isso é verdade! Mas, então você não é livre? 

- Não! Achei que seria livre quando saí da casa dos meus pais para trabalhar. 

- E conseguiu? 

- Não! Apenas saí de uma gaiola para entrar em uma jaula. 

- Mas você pode escolher ficar nessa jaula ou não. 

- É impossível! Você não se sente preso também? 

- Não! Mas o que é essa jaula para você? 

- Algumas vezes é tudo e outras vezes é o próprio nada. 

- Então para você não há escolha? 



 
 

106 

- Não! Não há!  

- E se eu te convidasse para sair comigo? Você estaria diante de uma escolha! 

- Você escolheria sair comigo? 

- Só tem um jeito de descobrir. 

- Qual? 

- Você me convidar! 

 

 

 

 

 

 


