
0 

 

 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PARANÁ  

CAMPUS DE UNIÃO DA VITÓRIA 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA  

 

 

 

 

 

HELIO TOMAL 

 

 

 

 

 

 

 

EMANCIPAÇÃO E SEMIFORMAÇÃO CULTURAL NO CURSO DE FORMAÇÃO 

DE DOCENTES EM NÍVEL MÉDIO À LUZ DE THEODOR W. ADORNO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA – PR 

2019 

 



1 

 

 

HELIO TOMAL 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EMANCIPAÇÃO E SEMIFORMAÇÃO CULTURAL NO CURSO DE FORMAÇAO 

DE DOCENTES EM NÍVEL MÉDIO À LUZ DE THEODOR ADORNO 

 

 

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa 

de Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-

FILO), núcleo da Universidade Estadual do 

Paraná, como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestre em Filosofia.  

  

Orientador(a): Prof(a). Dr(a) Antônio Charles 

Santiago Almeida 

 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA – PR 

2019 

 



2 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA  

 

  

 



3 

 

 

Ata da defesa 

 

  



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico à filosofia 

 



6 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

  

 

A CAPES. 

 

A Vanessa, pela parceria, companheirismo, e, revisão metodológica. 

 

Ao professor Charles, pelas orientações, pela parceria e pela amizade compartilhada neste 

caminho. 

 

Aos professores Armindo e Thiago, pela disponibilidade e contribuições prestadas na 

avaliação deste trabalho. 

 

Aos professores e colegas de curso, pelos debates e partilhas realizadas. 

 

Ao professor Paulo Bodziak pelas contribuições durante o processo de qualificação desta 

pesquisa, e, a professora Juliana Mayorca, pela revisão ortográfica, gramatical e metodológica 

realizada. 

 

Ao amigo Luiz Valentim pela parceria e paciência em inúmeros debates. 

 

As caríssimas alunas e alunos do curso de formação de docentes do colégio estadual Túlio de 

França, pela parceria e compromisso no desenvolvimento desta atividade. 

 

Ao colégio estadual Túlio de França pelo acolhimento e disponibilização dos recursos 

humanos e técnicos necessários a esta pesquisa. 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O que é entendido e experimentado pela metade 

não é o estágio prévio da formação, mas o seu 

inimigo mortal. 

 

 

(Theodor W. Adorno) 

 



8 

 

 

RESUMO 

 

 

Este trabalho teve por objetivo compreender em que medida a barbárie adentra ao espaço escolar, e, de que forma 

a escola fornece ou pode fornecer aos seus alunos uma formação que conteste a lógica bárbara expressa e presente 

na sociedade. Deste modo, ao reportar-se ao curso de formação de docentes em nível médio do Colégio Estadual 

Túlio de França em União da Vitória-PR, procurou-se entender em que medida a barbárie adentra aquele espaço, 

e, através de uma análise teórica, filosófica, interpretativa e dialética, apresentar como este curso pode contribuir 

ou não para antevê-la e combatê-la. Como fundamento teórico e metodológico esta pesquisa se utilizou dos escritos 

do filósofo alemão Theodor W. Adorno. Para este autor, o combate a barbárie deve ser o horizonte ético de 

quaisquer programas educacionais, e, só é possível este combate com uma formação cultural sólida, que, não se 

dobre e não se entregue aos desígnios da semiformação cultural que se expressa integrada à estrutura do 

capitalismo tardio. Compreendeu-se que embora o antissemitismo não seja uma questão posta neste espaço, a 

homofobia, o machismo, o racismo, a discriminação social e o autoritarismo o são. Deste modo, estas precondições 

levaram esta pesquisa de cunho profissional, a debater através de uma atividade de prática de ensino em filosofia, 

como a escola se relaciona com estas manifestações bárbaras. Neste sentido, no espaço escolar reportado, utilizou-

se da metodologia da pesquisa-ação como fundamento de aplicação e análise dos resultados coletados. Pode-se 

perceber, com esta atividade e à luz dos conceitos adornianos, que a barbárie é um fenômeno intrinsecamente 

ligado a estrutura do processo civilizatório, e, que, portanto, se materializa em termos culturais na sociedade e na 

escola com diferentes manifestações. Na medida que a escola não consegue se desvencilhar das imposições 

predispostas pela semiformação – e que são reflexos do poder de legitimação gerado e gestado pela indústria 

cultural – se materializa neste espaço a promoção e efetivação da barbárie. Pode-se compreender que só é possível, 

do ponto de vista ético, se combater estas manifestações bárbaras na escola e na sociedade, se elas forem pensadas 

sob o horizonte da autonomia e da emancipação. Adorno ponderou que os ideais burgueses inscritos na perspectiva 

de esclarecimento e autonomia foram insuficientes para antever e evitar o holocausto, por exemplo, e que era 

preciso um modelo teórico capaz de reverter esta situação – descrito por ele como Dialética Negativa. Todavia, é 

preciso recuperar este debate sobre a formação autônoma como precondição de sobrevivência da própria 

sociedade. Seguindo estas perspectivas, esta pesquisa, ao reportar-se aquela realidade específica denuncia que; a 

semiformação é uma atenuante decisiva da reprodução e da legitimação da barbárie dentro da escola, e, é preciso 

que se construa uma formação cultural sólida que contraponha e conteste aos fundamentos civilizacionais que 

legitimam a realidade bárbara exposta e vivenciada socialmente na escola. 

 

 

Palavras-chave: Formação. Semiformação. Emancipação. Barbárie. Adorno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

 

ABSTRACT 
 

 

This work aimed to understand the extent to which barbarism enters the school space, and in what way the school 

provides or can provide its students with a training that challenges the barbaric logic expressed and present in 

society. Thus, when referring to the training course of teachers at the middle level of the Túlio de França State 

College in União da Vitória-PR, it was sought to understand the extent to which barbarism enters that space, and, 

through a theoretical analysis, philosophical, interpretative and dialectical, how this course can contribute or not 

to anticipate and combat it. As a theoretical and methodological foundation this research was used from the 

writings of the German philosopher Theodor W. Adorno. For this author, the fight against barbarism must be the 

ethical horizon of any educational program, and it is only possible this struggle with a solid cultural formation, 

that does not bend and does not surrender to the designs of the cultural semiformation that is expressed integrated 

to the structure of late capitalism. It was understood that although anti-Semitism is not a question posed in this 

space, homophobia, machismo, racism, social discrimination and authoritarianism are. Thus, these preconditions 

led this research of a professional nature, to debate through an activity of teaching practice in philosophy, how the 

school relates to these barbarian manifestations. In this sense, in the reported school space, the methodology of 

action research was used as the basis of application and analysis of the results collected. With this activity and in 

the light of the Adornian concepts, one can perceive that barbarism is a phenomenon intrinsically linked to the 

structure of the civilizing process, and that, therefore, it materializes in cultural terms in society and in school with 

different manifestations. To the extent that the school can not get rid of the impositions imposed by the 

semiformation - and that are reflections of the power of legitimation generated and generated by the cultural 

industry - materializes in this space the promotion and effectiveness of barbarism. One can understand that it is 

only ethically possible to combat these barbaric manifestations in school and in society if they are conceived under 

the horizon of autonomy and emancipation. Adorno considered that bourgeois ideals inscribed in the perspective 

of enlightenment and autonomy were insufficient to foresee and avoid the holocaust, for example, and that a 

theoretical model capable of reversing this situation - described by him as Negative Dialectic, was necessary. 

However, it is necessary to recover this debate on autonomous formation as a precondition for the survival of 

society itself. Following these perspectives, this research, when reporting that specific reality denounces that; 

semiformation is a decisive mitigation of the reproduction and legitimation of barbarism within the school, and it 

is necessary to build a solid cultural formation that opposes and contests the civilizational foundations that 

legitimize the barbaric reality exposed and socially experienced in school. 

 

 

Keywords: Training. Semiformation. Emancipation. Barbarism. Adorno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

 

LISTA DE TABELAS 

 

 

TABELA 01 – Homofobia na Escola ..................................................................................... 111 

 

TABELA 02 – Racismo na Escola ......................................................................................... 114 

 

TABELA 03 – Machismo na Escola ...................................................................................... 117 

 

TABELA 04 – Discriminação Social na Escola ..................................................................... 120 

 

TABELA 05 – Perspectivas contra a barbárie na Escola ....................................................... 123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 13 

 

CAPÍTULO I – EMANCIPAÇÃO É RESISTÊNCIA ........................................................ 21 

1.1        DA CRÍTICA À FILOSOFIA À FILOSOFIA CRÍTICA.............................................26 

1.1.1 Do desencantamento do mundo à barbárie ................................................................... 30 

1.1.2 A indústria cultural e a dominação das massas............................................................. 32 

1.2 A DIALÉTICA NEGATIVA E A METODOLOGIA DO TRABALHO 

FILOSÓFICO ............................................................................................................... 37 

1.2.1 A experiência da negatividade dialética ....................................................................... 39 

1.2.2 Liberdade e Dialética negativa: o que move o pensamento é a liberdade .................... 43 

1.3 PERSPECTIVAS DA DIALÉTICA NEGATIVA NA EDUCAÇÃO ......................... 47 

 

CAPÍTULO II – A FORMAÇÃO DOCENTE E A SEMIFORMAÇÃO CULTURAL .. 52 

2.1 ENTRE A FORMAÇÃO E A SEMIFORMAÇÃO ..................................................... 53 

2.1.1 A formação cultural (bildung) como horizonte pedagógico à luz de Immanuel Kant . 53 

2.1.2 Formação versus Semiformação ................................................................................... 56 

2.2 A SEMIFORMAÇÃO DOCENTE ............................................................................... 65 

2.2.1 Dos tabus à docência e a barbárie ................................................................................. 70 

2.2.2 Depois de Auschwitz: Como pensar a formação .......................................................... 73 

2.2.3 Da elaboração do passado e a resistência a barbárie .................................................... 78 

2.3 POR UMA EDUCAÇÃO CONTESTE E EMANCIPADA ........................................ 82 

 

CAPÍTULO III – A FORMAÇÃO DE DOCENTES EM NÍVEL MÉDIO NO COLÉGIO 

ESTADUAL TÚLIO DE FRANÇA: UMA LEITURA CRÍTICA SOBRE A 

EXPERIÊNCIA FORMATIVA A PARTIR DA PESQUISA-AÇÃO ............................... 89 

3.1 BLOCO A: DESCRIÇÃO, ANÁLISE E DISCUSSÃO DOS RESULTADOS DAS 

ATIVIDADES 01 E 02 ................................................................................................. 91 

3.1.1 Da realização das Atividades 01 e 02 ........................................................................... 91 

3.1.2 Descrição e análise dos resultados da Atividade 03 ................................................... 103 

 

 



12 

 

 

3.2 BLOCO B: DA ELABORAÇÃO, APLICAÇÃO E ANÁLISE DOS RESULTADOS 

DO QUESTIONÁRIO RESPONDIDO PELOS ALUNOS DA FORMAÇÃO DE 

DOCENTES EM 2018 ............................................................................................... 112 

3.2.1 A barbárie manifesta na homofobia dentro do curso de formação de docentes ......... 112 

3.2.2 A barbárie manifesta no racismo dentro do curso de formação de docentes ............. 116 

3.2.3 A barbárie manifesta no machismo dentro do curso de formação de docentes .......... 119 

3.2.4 A barbárie manifesta na discriminação social dentro do curso de formação de 

docentes ...................................................................................................................... 122 

3.2.5 Das percepções de enfrentamento da barbárie apresentadas pelos estudantes no curso de 

formação de docentes ................................................................................................. 125 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 128 

 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 136 

 

APÊNDICE A – Atividade 01 – Relatórios de aulas ......................................................... 140 

 

APÊNDICE B – Atividade 02 – Produções dissertativas .................................................. 141 

 

APÊNDICE C – Atividade 03 – Produções dissertativas .................................................. 142 

 

APÊNDICE D – Questionário aplicado sobre as manifestações da barbárie no espaço 

escolar .................................................................................................................................... 143 

 

APÊNDICE E – Questionários sobre as manifestações da barbárie no espaço escolar. 144 

 

  

  



13 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Ser livre. Ser autônomo. Ser emancipado. Estas são premissas historicamente 

sonhadas pela humanidade e que a partir da organização da escola na Modernidade ganharam 

contornos específicos e complexos. Projetos políticos e educacionais variados estabeleceram 

correlações entre educar e emancipar, educar e libertar, educar e autonomizar os indivíduos. 

Entretanto, em que medida estas premissas se efetivam dentro do espaço escolar e como estas 

perspectivas de liberdade funcionam diante da eminência da violência e da barbárie que se 

manifesta socialmente na contemporaneidade é, a saber, imperativo. 

Foi partindo da premissa de que a autonomia dos indivíduos é precondição para se 

evitar e combater a barbárie que este estudo se desenvolveu. Na tentativa de elucidar estas 

questões que esta pesquisa de Mestrado Profissional se reportou ao curso de formação de 

docentes, em nível médio, no Colégio Estadual Túlio de França, em União da Vitória-PR, 

durante o período de 2017 a 2019. Afinal, a barbárie está presente dentro das relações escolares 

neste espaço? Na eminência deste fenômeno dentro da escola, é possível antever e evitar que 

ela se reproduza lá1? Neste sentido, objetivou-se compreender em que medida a barbárie adentra 

ao espaço reportado, bem como, de que forma este curso fornece ou pode fornecer aos seus 

alunos uma formação que conteste a lógica bárbara presente na escola e que é disseminada em 

nossa sociedade pela indústria cultural.  

No que concerne ao estabelecimento deste objetivo, tomou-se como mote os fatos 

de que: a) Como professor de filosofia da rede pública de ensino do Estado do Paraná há 

aproximadamente dez anos, pude perceber nesta escola na qual leciono, que havia uma carência 

de um debate filosófico específico acerca do processo de formação ofertado aos estudantes; b) 

Pude perceber também que nesta escola, a barbárie (ainda que por vezes camuflada e/ou 

negada) adentra, via narrativas e práticas que são reproduzidas da sociedade e que são 

disseminadas por diversos agentes desta instituição, através da homofobia, do racismo, do 

machismo, da discriminação social e do autoritarismo; c) Que o Mestrado Profissional em 

                                                 
1 O projeto inicial desta pesquisa previa uma discussão sociológica do conceito de Reprodução Social, 

desenvolvido por Pierre Bourdieu. Entretanto, no percurso desenvolvido, percebeu-se que devido a questões 

metodológicas, logísticas e de ordem epistemológica, foi necessário reordenar o itinerário de desenvolvimento da 

pesquisa. Neste sentido, optou-se por uma discussão direcionada e calcada – somente – na filosofia crítica de 

Theodor W. Adorno. 

 



14 

 

 

ensino de Filosofia – Prof- Filo – prevê a realização de uma problematização filosófica acerca 

de uma atividade de prática de ensino de filosofia desenvolvida na escola.  

Tomou-se como hipótese a perspectiva de que a barbárie está presente no espaço 

escolar enquanto narrativas que são reproduzidas do processo civilizatório desenvolvido 

socialmente e que, muito embora se propaguem discursos em que a autonomia dos sujeitos é 

um objetivo educacional a ser alcançado, a semiformação oriunda deste mesmo processo 

civilizatório impede que os sujeitos possam desenvolver uma formação contestatória e 

emancipada. 

Para atender a este objetivo, buscou-se na obra de Theodor W. Adorno os 

fundamentos teóricos e metodológicos que pleiteassem este debate filosófico, por entender que: 

1) este autor produziu dentro da filosofia contemporânea, para além de uma profunda e ampla 

crítica ao sistema de dominação implícito na ordem social vigentes no capitalismo tardio, uma 

leitura interpretativa da realidade que explicitou a urgência de uma reviravolta formativa dos 

sujeitos. 2) Em que pese a leitura diagnóstica realizada pelo autor, esta crise formativa 

denunciada por ele só poderia ser combatida/revertida a partir de uma formação cultural sólida 

e calcada nos horizontes éticos ligados a uma perspectiva reflexiva. 3) Compreende-se que os 

conceitos desenvolvidos por este autor, ao se tornarem basilares tanto da definição quanto do 

objeto deste estudo, tornaram-se significativos e edificantes quando no trato das informações 

coletadas na atividade prática desenvolvida na escola.  

Quanto à metodologia adotada nesta pesquisa, configura-se como dialética e 

qualitativa. Severino (2016, p.122) afirma que a pesquisa dialética se estabelece como: “Esta 

tendência (que) vê a reciprocidade sujeito/objeto eminentemente como uma interação social 

que vai se formando ao longo do tempo histórico”.  Entende-se que qualitativamente este estudo 

buscou, portanto, estabelecer um diálogo permanente entre o objeto investigado com os 

fundamentos teóricos e metodológicos, no intuito de produzir um debate perene entre estas duas 

esferas, que por sua própria natureza, compreende-se, serem inseparáveis.  

Para uma melhor disposição didática, esta pesquisa foi subdividia em três 

momentos demarcados em Capítulos.  

No Capítulo I, intitulado Educação e (é) resistência na perspectiva adorniana, 

primeiramente foi realizada uma leitura interna e direcionada de três obras de Theodor Adorno 

que se julgaram necessárias para compreender a dimensão histórica e filosófica do conceito de 

emancipação, a saber; A atualidade da Filosofia, Dialética do esclarecimento (escrita em 

 



15 

 

 

parceria com Max Horkheimer), e, Dialética negativa. Esta bibliografia primária da obra 

adorniana foi abordada com a companhia de algumas outras obras e artigos de autores como 

Bruno Pucci, Rodrigo Duarte, Leo Wollfgang Maar e Rosalvo Schutz, que desenvolveram 

significativas contribuições no Brasil à leitura contextualizada de um filósofo desta 

envergadura.  

Este primeiro capítulo foi subdividido em três partes denominadas da seguinte 

forma: Na primeira, chamada Da “crítica à filosofia” a “filosofia crítica”: notas introdutórias 

sobre a perspectiva adorniana de emancipação, realizou-se um debate inicialmente 

direcionado ao contexto histórico e político em que Adorno desenvolveu as duas primeiras 

obras mencionadas acima. Nesta abordagem, demarcou-se a filosofia desenvolvida pelo autor 

em relação as suas fronteiras epistemológicas do início do século XX, o debate epistêmico da 

teoria crítica com a fenomenologia e a filosofia analítica. A defesa de Adorno de que a filosofia 

não poderia mais se pautar pelos mesmos ideais dos grandes projetos idealistas, reforçou e 

sustentou a compreensão de que era preciso desenvolver uma filosofia crítica, dialética e 

interpretativa, carregada da materialidade histórica e que através dos conceitos pudesse 

explicitar a realidade não mais de modo absoluto e universal, mas de modo crítico e contestador. 

No final da década de 1940, quando o autor, em parceria com Horkheimer, escreveu a Dialética 

do Esclarecimento, percebeu-se que o modo organizacional de desenvolvimento implantado no 

capitalismo tardio, foi algo que possui uma história longa e atrelada às perspectivas do controle 

e da dominação imbricadas numa perspectiva de razão instrumentalizada. Neste sentido, o 

esclarecimento ao traçar como objetivo fundamental a superação das raízes míticas na 

interpretação do real, acabou convertendo-se num novo mito, que, dentro da escola, expandiu-

se de maneira paradigmática. 

Este processo, denunciaram os autores, com o desenvolvimento da técnica 

industrial e também das possibilidades de reprodução estética e artísticas, alcançou patamares 

inimagináveis em relação a outros momentos passados da história da civilização. Ao se 

estabelecer como forma de organização social, o esclarecimento se materializou na indústria 

cultural e se estabeleceu como mote para a burguesia alçar seus domínios sobre todas as esferas 

da vida social. A dialética do esclarecimento, portanto, apresentava já na primeira metade do 

século XX, um diagnóstico extremamente pessimista em relação aos rumos e as possibilidades 

de desenvolvimento histórico da sociedade. Uma vez que denunciava, essencialmente, o ideal 

de autonomia e de liberdade aventado pela ideologia burguesa era também o fundamento da 

barbárie expressa e legitimada em suas mais perversas faces e manifestações sociais. 



16 

 

 

Neste contexto que na segunda investida sobre a teoria adorniana, a obra Dialética 

negativa pode ser pensada como uma alternativa filosófica e educacional ao pessimismo 

descrito na dialética do esclarecimento. Neste texto, escrito na década de 60, o filósofo 

frankfurtiano se debruçou sobre a história do pensamento filosófico e desenvolveu uma teoria 

antissistêmica por excelência. Para ele, a dialética tradicional havia findado numa acepção de 

mundo, de história e de consciência eminentemente perversa e bárbara. Neste sentido somente 

de uma teoria que valorizasse a negatividade imanente ao processo de desenvolvimento da 

dialética, é que poderia ser pensada uma contestação plausível a ordem predisposta. Ainda que 

tomado por certo grau de ousadia, buscou-se neste momento da pesquisa deslocar estas 

premissas implícitas à obra supracitada ao debate sobre a formação escolar, no intuito de 

debater como o exercício de uma dialética da negatividade pode ser pensado como um 

exercício de liberdade dentro da escola.    

No Capítulo II, denominado A formação docente ante o imperativo da 

semiformação cultural, passou-se a debater os conceitos de formação (Bildung) e 

semiformação cultural (Halbbildung)2. Neste momento, o debate foi costurado a partir do ensaio 

Teoria da semicultur,  das palestras e entrevistas organizadas no livro Educação e Emancipação 

de Theodor Adorno, e das contribuições complementares dos professores pesquisadores deste 

autor no Brasil já mencionados acima. 

Primeiramente, adotando como lócus a perspectiva de educação expressa na obra 

Sobre a Pedagogia, de Immanuel Kant, procurou-se estabelecer um vínculo entre a concepção 

de educação veiculada por ele à concepção de autonomia e de sociedade expressa pela burguesia 

nas sociedades industriais. Este debate é necessário para compreender em que medida a 

burguesia, no alvorecer da modernidade, conseguiu estabelecer um processo revolucionário e 

de ascensão social, bem como quais são os mecanismos utilizados por ela para que as outras 

classes sociais não o conseguissem. Para o filósofo de Konigsberg, a educação e a autonomia 

são processos correlatos e são condicionantes civilizatórios e de superação do estado de 

selvageria da humanidade. A pedagogia kantiana inscreveu na trajetória da civilização a 

necessidade do desenvolvimento da autonomia dos sujeitos no processo de emancipação e 

evolução social. 

                                                 
2 Existe o entendimento de alguns autores que Halbbildung seja melhor traduzido como Semicultura. Para este 

trabalho, entretanto, reporta-se a este conceito como semiformação, por entender que a formação docente esteja 

implicitamente determinada pelos mecanismos semiformativos desenvolvidos em escala social. 



17 

 

 

Entretanto, Adorno ajudou a compreender criticamente que no alvorecer da 

modernidade com a efetivação das sociedades industriais, estes ideais se converteram em novas 

maneiras de sujeição e de dominação social. O holocausto, por sua vez, representou o auge 

desta decadência, consequentemente. 

Neste sentido, como era possível compreender que pessoas cultas, civilizadas, que 

liam clássicos da literatura, que ouviam boas músicas ou que contemplavam belas obras de arte 

pudessem ser complacentes a ascensão nazista ao poder? Adorno reiterou que este fenômeno 

poderia ser explicado mediante a constatação de que o processo formativo difundido em larga 

escala tinha sido envenenado pelos interesses implícitos pela lógica reprodutiva do capital que 

se disseminou pela indústria cultural. Este processo configurou, portanto, o processo marcado 

e nomeado por ele de Habbildung – ou para os termos adotado daqui em diante: Semiformação. 

Este diagnóstico antecede as discussões posteriores do segundo capítulo deste 

estudo: Quando se pensa a formação de novos docentes, reitera-se que é preciso se desenvolver 

um projeto consistente de formação cultural sólido, que conteste e contradiga a lógica 

semiformativa prevista e disseminada socialmente. Assim, as acepções socialmente 

disseminadas acerca da figura do docente, do seu espaço social e no que diz respeito a sua 

atuação na sociedade perpassam os debates formativos na medida em que desenvolvem como 

posturas filosóficas de criticidade a ordem predisposta socialmente. O processo de construção 

crítica do real, portanto, só poderá ser vislumbrado a partir de uma formação que não seja 

tomada pela lógica semiformativa e que se desenvolva a partir dos princípios implícitos à 

formação autorreflexiva. Não é possível qualquer superação dos horrores vivenciados em 

Auschwitz sem a clareza, a contestação, a contradição que são advindas de um desenvolvimento 

formativo efetivamente livre e emancipado. 

Foi neste sentido que, no Capítulo III, nomeado A formação de docentes em nível 

médio no colégio estadual Túlio de França: uma leitura crítica sobre a experiência formativa 

a partir da pesquisa-ação, buscou-se desenvolver um trabalho de pesquisa que não se limitasse 

à mera descrição de uma realidade observada. Todavia, foi preciso compreender que esta 

atividade requeria particularidades específicas e que notadamente o diferenciam dos dois 

capítulos supracitados. Ao procurar compreender a abrangência e a potencialidade dos 

argumentos adornianos numa relação dialética com uma realidade histórica e espacial 

específica, direcionou-se esta pesquisa para a observação, análise e interpretação de um curso 

que forma professores para atuar na educação infantil. Por si só, esta atividade foi construída 



18 

 

 

sob desafios amplos e complexos por excelência. Seguem-se, na sequência, algumas das 

características que assinalam esta complexidade. 

Este curso é ofertado na modalidade de Ensino Médio Integrado, é público, 

funciona a mais de cinquenta anos na cidade de União da Vitória-PR e desde o ano de 2006 

voltou a ofertar a disciplina de filosofia em sua matriz curricular. Portanto, através do espaço 

que esta disciplina propicia, procurou-se construir uma atividade atrelada à vivência escolar e 

integrada ao cotidiano pedagógico desenvolvido. Para tanto, ao planejar estas atividades tomou-

se como pressuposto o entendimento de que os estudantes são sujeitos em processo de formação 

e, para atuarem como docentes, necessitam desta formação na sua integralidade para agirem 

autonomamente enquanto futuros docentes. Compreende-se que é neste curso que eles irão 

construir os fundamentos básicos para poderem exercer esta atividade profissional de modo 

emancipado. 

Para poder realizar uma leitura coerente deste objeto de estudo designou-se um 

itinerário que previa inicialmente o desenvolvimento de uma escuta conectada a realidade de 

uma turma de estudantes tão somente. Entretanto, com o desenvolvimento do processo de 

debates acerca dos conceitos demarcados, em conjunto com este grupo inicial de estudantes, 

percebeu-se que seria necessário observar como os demais estudantes matriculados no curso 

também se posicionavam diante destas temáticas. Seguindo esta premissa é que este capítulo 

foi subdividido em duas partes, que foram nomeadas da seguinte forma: Bloco A: Descrição, 

análise e discussão dos resultados das Atividades 01 e 02, e Bloco B: Da elaboração, aplicação 

e análise dos resultados do questionário respondido pelos alunos da formação de docentes em 

2018.   

No Bloco A, analisou-se uma atividade prática de ensino de filosofia realizada com 

os estudantes concluintes do curso de formação de docentes durante o segundo semestre do ano 

de 2017. A turma contava com vinte e dois estudantes, sendo vinte meninas e dois meninos. 

Esta atividade foi planejada e desenvolvida durante dois meses e resultou em três materiais para 

análise sendo nomeados de Atividades 01, 02 e 033. A atividade 01 remonta a uma série de 

debates realizados com os estudantes e que foram anotadas por um relator convidado. Tratam-

se, nestes relatos, das percepções aventadas pelos estudantes diante dos temas e problemas 

discutidos ao longo da sequência de aulas em que esta atividade ocorreu. Procurou-se 

estabelecer, nestes debates, correlações entre os conceitos filosóficos e as práticas docentes das 

                                                 
3 Estas atividades estão disponibilizadas nos apêndices desta pesquisa.  



19 

 

 

quais estes estudantes percebiam e vivenciavam. Na Atividade 02 – que se tratou de uma 

produção dissertativa dos estudantes sobre as percepções que eles têm da barbárie no espaço 

escolar – procurou-se compreender em que medida a barbárie se estabelece nas narrativas e 

práticas desenvolvidas na escola. A partir de uma série de leituras e debates sobre e com alguns 

dos textos adornianos4, desenvolveu-se a Atividade 03, que foi realizada a partir de uma redação 

dissertativa, objetivada pelo desafio de correlacionar o conceito de autonomia em Adorno, com 

a realidade escolar vivenciada por aqueles estudantes no curso. 

Após o término desta atividade, houve o entendimento de que este tipo de debate 

precisaria ser estendido aos demais estudantes do curso e que, através de uma consulta a eles, 

poderiam ser estabelecidas leituras diagnosticas acerca do entendimento que estes estudantes – 

desprovidos do debate realizado com o primeiro grupo de alunos – têm sobre a homofobia, o 

racismo, o machismo, a discriminação social e o autoritarismo presentes nas relações escolares 

estabelecidas no curso. 

Portanto, para atender a esta demanda é que foi realizado um questionário durante 

o primeiro semestre de 2018, que contou com a participação de noventa e oito (98) estudantes 

matriculados no curso de formação de docentes durante aquele corrente ano. Este questionário 

visou diagnosticar como se davam as percepções daqueles estudantes acerca das temáticas 

supracitadas, bem como de que forma os relatos destes refletiam os efeitos bárbaros da 

semiformação cultural na escola. O desenvolvimento, análise e interpretação destas percepções 

serão apresentados no subtítulo Bloco B: Da elaboração, aplicação e análise dos resultados do 

questionário respondido pelos alunos da formação de docentes em 2018. Nesta etapa da 

pesquisa, além da apresentação do planejamento e da execução destes questionários, será 

debatido como estas respostas podem ser interpretadas criticamente à luz dos conceitos 

adornianos.  

Vale frisar que, devido ao grande volume de informações coletadas neste modelo 

de questionário que foi realizado num formato descritivo, exigiu-se a elaboração de meios e 

mecanismos de análise que por si só não sustentam análises quantificáveis, e/ou, objetivas. 

Todavia, a partir da aproximação qualitativa5 dos elementos contidos nas respostas dadas pelos 

estudantes, e que foi disposto em forma de tabelas de análise, figurou-se numa importante 

ferramenta de análises e de interpretações que será apresentada neste mesmo subtítulo. 

                                                 
4 Sobre a metodologia empregada na escolha e seleção destes textos Cf Capítulo III, desta pesquisa. 
5Cf. SEVERINO, 2016. 



20 

 

 

Justifica-se este estudo com entendimento de que: 1) A educação escolar é 

permeada por ensejos sociais amplos, em que a semiformação cultural atua como fator decisivo 

e impeditivo do processo de formação para a autonomia dos sujeitos que por ela perpassam; 2) 

A barbárie é característica do processo civilizatório e, portanto, adentra ao espaço escolar de 

modo impregnado na cultura que ali se dissemina e se reproduz; 3) As manifestações da 

barbárie na contemporaneidade e na escola estão associadas a diversas formas, causas e efeitos 

da violência propagada socialmente; 4) O curso de formação de docentes em nível médio forma 

profissionais que atuam na primeira fase de desenvolvimento cultural, em que os indivíduos 

têm contato depois de seus respectivos núcleos familiares e que, portanto, é razoável que estes 

profissionais tenham uma formação cultural ampla e emancipada; 5) É imperativo ético se 

construir ferramentas de combate à barbárie na escola, por ser uma precondição da 

sobrevivência de todos diante da eminencia do caráter impositivo que se desenvolve e legitima 

a sociedade industrial contemporânea. 

As páginas que se seguem nesta dissertação sugerem um debate conceitual urgente 

sobre os efeitos do processo civilizatório bárbaro desenvolvido socialmente e que se reproduz 

nos bancos escolares. Compreende-se que ela pode contribuir a outras investidas, seja dos 

debates conceituais acerca da autonomia, da barbárie, ou da semiformação, seja outros debates 

tomados à luz de Theodor W. Adorno, no sentido de problematizar uma realidade específica, 

com sujeitos reais e que incitam uma revisão consistente e coerente ante às práticas e 

perspectivas que se desenvolvem sobre e para a escola.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

 

CAPÍTULO I – EMANCIPAÇÃO É RESISTÊNCIA  

 

Tão emblemáticos quanto à relação construída na história da filosofia entre os 

conceitos de educação e de emancipação são os discursos professos nos espaços escolares em 

que um deve ser condicionante do outro e, que de modo paradigmático, expressam uma relação 

entre eles, baseada numa perspectiva de objetivos políticos a serem alcançados. Dito de outra 

forma, ora existe a compreensão de que a escola e a educação devem contemplar e/ou 

possibilitar aos alunos as ferramentas necessárias ao mercado e, portanto, espera-se dela a 

emancipação do indivíduo, via a possibilidade de propiciar um trabalho com reconhecimento 

social reproduzindo a lógica cultural imposta; ora vê-se nelas a possibilidade de emancipar o 

sujeito politicamente, dando-lhe condições de cidadania plena6 por meio do currículo cursado. 

Nesse sentido, as perguntas que movem esse primeiro capítulo são: como pensar 

filosoficamente a emancipação na educação formal contemporaneamente? E qual o seu espaço 

dentro da escola e, especificamente, na formação de professores em nível médio? Na 

perspectiva adotada aqui, a resistência é um conceito fundamental para se pensar estas questões, 

na medida em que ela representa o contraponto dialético à imposição da barbárie por meio das 

narrativas socialmente construídas e legitimadas.  

Para problematizar essas questões, Theodor W. Adorno (1903-1969) foi propulsor 

de uma tangível e promissora perspectiva, pois para ele pensar as relações entre educação, 

emancipação e barbárie é uma necessidade política eminentemente ligada ao debate sobre a 

formação cultural da sociedade. Neste sentido, a prática docente deve ser pensada como 

resistência e como contraposição à barbárie. 

Segundo Adorno, no debate intitulado Educação contra a barbárie (1968) e 

disposto na obra Educação e Emancipação (2012, p.155): 

 

Desbarbarizar tornou-se a questão mais urgente da educação hoje em dia. O problema 

que se impõe nesta medida é saber se por meio da educação pode-se transformar algo 

de decisivo em relação à barbárie. Entendo por barbárie algo muito simples, ou seja, 

que, estando na civilização do mais alto desenvolvimento tecnológico, as pessoas se 

encontrem atrasadas de um modo peculiarmente disforme em relação a sua própria 

civilização – e não apenas por não terem em sua arrasadora maioria experimentado a 

formação nos termos correspondentes ao conceito de civilização, mas também por se 

encontrarem tomados por uma agressividade primitiva, um ódio primitivo ou, na 

                                                 
6 Cf MARSHALL, T. H. Cidadania, classe social e status. Trad. Meton Porto Gadelha. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1967. 

 



22 

 

 

terminologia culta, um impulso de destruição, que contribui para aumentar ainda mais 

o perigo de que toda esta civilização venha a explodir, aliás uma tendência imanente 

que a caracteriza. Considero tão urgente impedir isto que eu reordenaria todos os 

outros objetivos educacionais por esta prioridade. 

 

No entanto, é necessário ponderar que este debate é fruto de um processo histórico 

e conceitual amplo7 que remonta a diversos autores e momentos do processo civilizatório do 

Ocidente que se materializam no espaço escolar e que, portanto, exige alguns apontamentos.  

                                                 
7Adorno dialogou amplamente com a tradição do pensamento filosófico e várias perspectivas estiveram presentes 

neste debate. Por exemplo, quando Platão (427/428 a.c. – 347 a.c.) na sua obra A República escreveu no Livro VII 

a Alegoria da Caverna, de alguma forma registrou sob a relação conceitual aqui circunscrita uma das mais 

importantes formas de se compreender tanto a educação quanto a ideia de emancipação. A premissa de que é 

possível sair da caverna, ou seja, das opiniões (doxa) e, com a razão, ascender ao plano epistemológico (eidos), se 

configura no pensamento platônico como um itinerário formativo, na medida em que promete via racionalidade 

uma superação da doxa.  Esta é, sem dúvida, uma das mais belas promessas feitas no espaço educacional grego, 

pois é também uma promessa de liberdade via razão (ou racionalidade). Ainda que naquele cenário histórico e 

político a noção de sujeito ou indivíduo inexistisse, a racionalidade tinha papel de protagonista e, como 

consequência, é uma das formas mais ambiciosas de se pensar a educação especialmente se tomarmos como 

fundamento a descrição platônica de que o filósofo educador tem a possibilidade de voltar de sua ascese ao mundo 

das ideias e libertar os demais prisioneiros das amarras da ignorância. Platão, ao pensar a organização de uma 

sociedade pautada nos valores éticos do bom e do justo, reservou um espaço privilegiado de sua argumentação 

para problematizar e discutir a quais interesses a educação das pessoas deveria estar voltada. Ao mesmo tempo, 

ao debater suas teorias num espaço social de conflito com a sofística, defendeu que a construção de uma sociedade 

justa, passava inevitavelmente pelo crivo educacional de seu povo. A inquietante questão que Platão provocou, 

perpassava, portanto, a compreensão de que o exercício filosófico, por mais doloroso e íngreme que fosse, era um 

exercício de libertação. A dialética platônica inscreveu na alegoria da caverna além da promessa da liberdade, a 

relação entre o filósofo e o seu dever de educador na e pela libertação daqueles cuja superação da ignorância lhe 

foram confiados. Outra importante referência adorniana é o filósofo alemão Georg Wilhelm Friedrich Hegel 

(1770-1831), que foi responsável por historicizar o debate sobre os limites da razão e, ao propor que o exercício 

do pensamento se dá de modo intrínseco ao processo dialético da história e tem caráter objetivo, circunscreveu 

sobre a organização do pensamento filosófico um novo paradigma e um novo itinerário formativo. Se 

considerarmos Hegel uma figura que marcou o rompimento com o idealismo de Kant, Fichte e Schelling (seus 

mestres) com a afirmação da dialética como processo de evolução do espírito, seu espaço nesse debate sobre as 

relações entre emancipação e educação, será importante para tornar possível compreender como a sua teoria 

representou, na história do pensamento ocidental, o ápice da crença absolutamente positiva sobre os caminhos que 

a dialética e a razão poderiam alcançar em termos de efetivo exercício filosófico. Hegel argumenta na introdução 

da sua Fenomenologia do Espírito que “Se chamarmos o saber, conceito; e se a essência ou o verdadeiro 

chamarmos essente ou objeto, então o exame consiste em ver se o conceito corresponde ao objeto. Mas chamando 

a essência ou o em – si do objeto, conceito, e ao contrário entendendo por objeto o conceito enquanto objeto – a 

saber como é para um outro – então o exame consiste em ver se o objeto corresponde ao seu conceito. Bem se vê 

que as duas coisas são o mesmo: o essencial, no entanto, é manter firmemente durante o curso todo da investigação 

que os dois momentos, conceito e objeto, ser para um outro e ser em si mesmo, incidem no interior do saber 

investigados. Portanto, não precisamos trazer conosco padrões de medida e nem aplicar na investigação nossos 

achados e pensamentos, pois deixando de lado é que conseguiremos considerar a Coisa como é em si e para si 

(HEGEL. 2008, p.78-79)”. A argumentação hegeliana é incisiva sobre o caráter dialético e evolutivo do real em 

que conceito e realidade são sinônimos. Ela implica também numa concepção teleológica de ciência e de 

pensamento filosófico, essencialmente positiva no sentido da afirmação de um movimento dialético que 

necessariamente conduz a um estado absoluto e, ou, um espírito absoluto. Karl Marx (1818-1883), 

reconhecidamente, ressignifica a dialética hegeliana ao entender que o caráter dialético do real é composto também 

pelas contradições de ordem econômica e política que fundamentam a sociedade. Na Crítica da filosofia do Direito 

de Hegel (2010) propõe uma discussão sobre os limites que a emancipação religiosa propiciou ao povo judeu e, 

inicialmente afirma que não pretendia com aquele texto exaurir o debate acerca de uma crítica da religião em si, 

mas pensando a religião como “ópio do povo”, lança já na primeira página de seu escrito um chamado ao povo 

alemão para libertar-se do discurso estritamente direcionado pela emancipação religiosa como única condição à 



23 

 

 

Immanuel Kant (1724-1804), no ensaio intitulado O que é o esclarecimento, 

afirmou que a situação de menoridade8 assumida pelo homem é reflexo de um processo de auto 

culpabilidade assumida por ele mesmo, postulou os objetivos e a centralidade do processo 

educativo em termos de libertação e autonomia dos sujeitos para viverem uma sociedade 

moderna e esclarecida. “Ousa fazer uso do teu próprio entendimento! Eis o lema do 

Esclarecimento” (KANT: 2009, p.407)9. Kant, ainda que visse com bons olhos as ações 

tutelares do governante Frederico II em relação à educação do povo alemão, entendia que na 

sua época não havia uma Alemanha esclarecida, mas em processo de esclarecimento e que o 

sucesso dos projetos educacionais precisariam levar em consideração a necessidade do 

esclarecimento como telos10 formativo. Para Kant (2009, p. 413), 

 

Se então for perguntado: vivemos numa época esclarecida? A resposta será: não, mas 

em uma época de esclarecimento. No atual estado de coisas, falta ainda muito para 

que os homens, tomados em seu conjunto, estejam em condições, ou possam vir a 

dispor de condições, de servirem-se de seu próprio entendimento sem a direção alheia 

de modo seguro e desejável em matéria de religião. Mas dispomos de sinais claros de 

que agora se encontra aberto para eles o campo em que podem trabalhar nisto 

livremente e de que diminuem paulatinamente os obstáculos do esclarecimento geral 

                                                 
sua emancipação humana. Deste modo, faz-se necessário refletir a que tipo de emancipação a humanidade pode e 

deve se direcionar. Para Marx, a proposta de emancipação advinda da religião está carregada ideologicamente de 

enganos, uma vez que contribui para a disseminação de ilusões que nunca poderão se concretizar. Nesse sentido, 

a religião acaba prestando um desserviço à emancipação - do povo, uma vez que retira dele a capacidade de 

indignar-se frente às injustiças que lhes são impostas - diante as mazelas sociais ao requerer direitos particulares 

frente à crítica ao estado cristão. Marx define que: “A miséria religiosa constitui ao mesmo tempo a expressão da 

miséria real e o protesto contra a miséria real. A religião é o suspiro da criatura oprimida, o ânimo de um mundo 

sem coração, assim como o espírito de estado de coisas embrutecidas. Ela é o ópio do povo.” (2010, p.145). Segue-

se que da emancipação religiosa gera-se um estado de inércia fundado numa perspectiva de realidade desconectada 

das adversidades reais. Nesse sentido, o autor parece entoar um chamado à transformação social que vá além da 

emancipação religiosa, que se efetive enquanto prática revolucionária e seja um levante contra os discursos de 

docilidade dela advindos. “A crítica do céu transforma-se, assim, na crítica da terra, a crítica da religião, na crítica 

do direito, a crítica da teologia, na crítica da política” (2010, p.146). Logo, não interessa ao autor uma revolução 

dotada de intelectualismo desconectado das idiossincrasias sociais. Uma religiosidade que trate de mundos 

paralelos, perfeitos, porém, em outras esferas, como um céu longínquo não faz mais do que mortificar a atividade 

política e emancipada que se pretende. A criação do materialismo dialético surge como uma saída ao problema 

hegeliano a partir dos conceitos absolutos como finalidade, portanto, era preciso retomar a problemática da 

emancipação como um ideal de libertação das massas, em que, por meio da educação e da conscientização da 

classe proletária, seja possível revolucionar a sociedade. 
8Analogamente é possível compreender que a situação de menoridade circunscrita por Kant pode ser 

correlacionada à situação dos prisioneiros da caverna platônica, que por estarem em situação de amarras aos 

grilhões não conseguem libertar-se e conhecer o real. Situação semelhante do sujeito menor kantiano que não 

consegue fazer o uso de seu entendimento e se tornar autônomo esclarecido. 
9 O entendimento kantiano de que o esclarecimento deveria nortear as discussões sobre os limites do Estado estão 

intimamente correlacionadas aos princípios do Liberalismo. Na construção da doutrina liberal, para além do 

enfrentamento político ao Estado Absolutista, se sustenta os princípios da individualidade, da racionalidade e do 

respeito as liberdades naturais como fundamentos da organização social. Portanto, é necessário frisar que, os 

fundamentos éticos do esclarecimento kantiano são basilares da efetivação do Liberalismo enquanto modelo 

político das revoluções burguesas. 

10Telos: Do grego: Fim/finalidade. 



24 

 

 

ou da saída da menoridade pela qual eles próprios são culpados. Desse ponto de vista, 

esta época é a época do esclarecimento, ou o século de Frederico.  

 

Ele entendia que a superação da menoridade passaria inevitavelmente por um 

itinerário formativo, em que o sujeito só poderia efetivamente viver numa sociedade moderna 

e civilizada, se de fato se tornar autônomo11. Esta perspectiva constituiu, na modernidade e na 

concepção política e educacional burguesa, o entendimento de que os indivíduos poderiam, de 

maneira universal, atingir um estágio de autonomia quando pudessem usar irrestritamente de 

suas faculdades racionais sem tutela de terceiros. A iluminação do mundo passaria, portanto, 

pelo crivo da racionalidade e as luzes do esclarecimento trariam para a humanidade um processo 

sem volta rumo à autonomia de todos: uma civilização esclarecida seria senhora do mundo, 

desencantada do mito, iluminada pela própria razão – esta era a formação cultural burguesa 

inscrita no idealismo do esclarecimento.  

Vale ressaltar, no entanto, que a autonomia burguesa expressa no iluminismo 

(Aufklärung) não se constituiu como um projeto político de emancipação universal, mas se 

configurou como um processo burguês de ascensão política e de dominação econômica e 

cultural. Soma-se a isso que no auge do esclarecimento12 desencadeou-se, também, os campos 

de concentração durante a primeira metade do século XX, em que a racionalidade calculada, 

determinada e instrumentalizada foi utilizada sem qualquer escrúpulo pelos regimes totalitários 

no extermínio extensivo de seres humanos. A terra esclarecida foi marcada pela barbárie 

nazista propositalmente planejada e formulada a partir da racionalidade científica da época: 

Como compreender este processo?  

Theodor W. Adorno fez de sua obra uma importante contribuição a este debate. Ele 

é um dos autores pilares da teoria crítica13, fez parte da chamada Escola de Frankfurt14 e 

desenvolveu seu trabalho dentro da filosofia com enfoque direcionado a questões puramente 

                                                 
11 Autonomia, no sentido empregado por Kant, constitui-se como autonomia do pensamento, do uso público da 

razão. É importante frisar que a discussão disposta pelo autor no Ensaio Resposta a pergunta: O que é o 

Esclarecimento? (2009), remete-se diretamente ao entendimento que autonomia é o uso público da razão e se dá 

como exercício pleno da liberdade. 
12 Ressalta-se que os processos históricos de colonização desenvolvidos pelos europeus em África, Ásia e América 

expressaram a marca da barbárie implícita na lógica esclarecida. Entretanto, os campos de concentração 

explicitaram este mesmo método bárbaro da civilidade em território europeu.  

13 Segundo Horkheimer (1975, p.163) “A teoria crítica da sociedade tem como objeto os homens como produtores 

de todas as formas históricas de vida. As situações efetivas, nas quais a ciência se baseia, não é para ela uma coisa 

dada, cujo único problema estaria na mera constatação e previsão segundo leis da probabilidade. O que é dado não 

depende apenas da natureza, mas também do poder do homem sobre ela. Os objetos e a espécie de percepção, a 

formulação de questões e o sentido da resposta dão provas da atividade humana e do grau de seu poder”.  
14Cf. Duarte, 2002. 



25 

 

 

filosóficas que possui (a nosso ver) a contribuição mais significativa para essa temática. É 

notável que o contato intelectual com autores como Platão, Kant, Hegel e Marx influenciaram 

na organização e desenvolvimento de seu pensamento. Entretanto, a criticidade de sua 

argumentação tem vestígios latentes também da filosofia de Friedrich Nietzsche e da 

psicanálise, sobretudo de Sigmund Freud, seja pelo modo como critica a formatação tradicional 

do pensamento ocidental, seja pela maneira que conduziu as suas investigações de modo 

paralelo às grandes correntes academicistas de seu tempo. Ao lado de autores como Walter 

Benjamin, Herbert Marcuse, Erick Frohn, Max Horkheimer e Jurgen Habermas, ajudou a fazer 

da escola de Frankfurt um dos maiores legados filosóficos e intelectuais do século XX. Dentro 

da Teoria Crítica, tanto em textos que realizou sozinho, como em textos que contou com 

parcerias (dentre elas uma das mais notáveis certamente é a de Max Horkheimer), teceu duras 

críticas ao modo como a tradição do pensamento filosófico foi organizada ao longo da história, 

bem como elaborou um rico material de análise das principais correntes do pensamento 

ocidental que se desenvolveram a partir das fatídicas guerras do início do século XX. 

Na obra Educação e Emancipação, por exemplo, (que foi organizada a partir de 

palestras, entrevistas, conferências e aulas concedidas por Adorno durante a década de 1960 e 

organizadas em formato de livro postumamente pela primeira vez em 1970) as discussões sobre 

o papel social da escola e da educação, em termos de formação cultural da Alemanha e do 

Ocidente, são bastante instigadoras quando se propõem repensar a barbárie e seus efeitos 

colaterais nas sociedades contemporâneas. Especialmente quando se entende que a defesa de 

Adorno de educação toma como fundamento o combate à barbárie através da resistência e da 

emancipação. 

Nesse sentido, para a melhor compreensão dessa questão aventada, vale pensar os 

seguintes textos desenvolvidos pelo autor: A Atualidade da Filosofia (1931), Dialética do 

Esclarecimento (1947) e Dialética Negativa (1966). 

Nestas obras ele denuncia como o projeto de sociedade autônoma e esclarecida que 

se configurou a partir do iluminismo e teve seu auge no cientificismo do século XX (através da 

imposição cultural da sociedade industrializada/administrada) falhou e, portanto, converteu-se 

num fenômeno sem precedentes de dominação e de barbárie. Diante deste diagnóstico, ao 

conceituar emancipação, o autor a entende como parte fundamental do processo de formação 

cultural da sociedade que se configura como uma necessidade política inadiável de resistência 

e de enfrentamento a barbárie.  



26 

 

 

 

1.1 DA CRÍTICA À FILOSOFIA À FILOSOFIA CRÍTICA. 

Adorno escreveu o ensaio A Atualidade da filosofia com 28 anos de idade, no ano 

de 1931, para a aula inaugural do curso de filosofia da Universidade de Frankfurt. Neste ensaio, 

que tinha como entorno a ascensão do partido nazista ao poder e que, de certa forma, já se 

encenava a ascensão de Hitler ao posto mais alto da política alemã, o filósofo inicialmente 

afirmou categoricamente que o trabalho do filósofo e a sua atualidade deve nascer da 

consciência de que a capacidade da razão ,e consequentemente, da filosofia, não é suficiente 

para se apoderar da totalidade do real, ou seja, ambas são insuficientes para explicitar a 

realidade como outros projetos filosóficos, especialmente o idealismo, o tinham planejado. Por 

outro lado, há neste texto a esperança de que a filosofia possa contribuir significativamente de 

modo crítico para a construção de uma realidade mais justa e correta. Esta perspectiva é também 

um indicativo da crítica que Adorno elaboraria mais tarde com maior vigor aos sistemas que se 

pretendiam totalitários, tais como, o nazismo, fascismo, stalinismo e, posteriormente, da 

produção da cultura e de mercadorias em escala industrial.  

Nesse sentido, para o professor Rosalvo Schutz (2012), a teoria de Adorno, 

essencialmente, prevê na filosofia um refúgio da liberdade, uma vez que somente pela filosofia 

seria possível esboçar alguma resistência aos projetos de universalização totalitária imanentes 

aos regimes autocráticos, tanto quanto a universalização da razão instrumentalizada, 

características das sociedades industriais modernas. Adorno (2000, p.1) afirma que “a crise do 

idealismo é equivalente à crise da pretensão filosófica de totalidade. A ratio autônoma – tese de 

todo sistema idealista – deveria ser capaz de desenvolver a partir de si mesma, o conceito de 

realidade e de toda realidade. Esta tese se autodissolveu”.  

Ao traçar um panorama epistemológico, o autor situa tanto a fenomenologia15 

quanto a filosofia analítica16 – que eram movimentos de grandes alcances acadêmico e 

intelectual no início do século XX na Alemanha – como tentativas desgastadas de retomada do 

exercício do pensamento filosófico e de sua função e ordenação social, uma vez que ambas 

                                                 
15Segundo JAPIASSÚ&MARCONDES, a fenomenologia é uma “Corrente filosófica fundada por Edmund 

Husserl, visando estabelecer um método de fundamentação da ciência e de constituição da filosofia como ciência 

rigorosa. O projeto fenomenológico se define como uma volta às coisas mesmas, isto é, aos fenômenos, aquilo que 

aparece à consciência, que se dá como seu objeto intencional” (2006, p.105)  
16Segundo JAPIASSÚ&MARCONDES (2006, p.108); Filosofia analítica é a “Corrente de pensamento que se 

desenvolveu sobretudo na Inglaterra e nos EUA a partir do início do século XX {...}caracteriza-se, em linhas gerais 

pela concepção de que a lógica e a teoria do significado ocupam um papel central na filosofia, sendo que a tarefa 

básica da filosofia é a análise lógica das sentenças, através do qual se obtém as soluções dos problemas filosóficos.  



27 

 

 

pretendiam se tornarem teorias universais. O autor salienta que a estreita ligação da filosofia 

com as ciências particulares começou a ser rompida e se desenvolveu ares de inutilidade do 

pensamento filosófico, justamente quando estas correntes também atendiam às pretensões de 

universalização da racionalidade. A fenomenologia, por exemplo, é vista por Adorno como 

mais uma tentativa de automação da razão frente às realidades desconexas e que historicamente 

carregam suas particularidades como condicionantes de suas respectivas vivacidades. Por outro 

lado, embora com significativas tentativas de objetivação do trabalho filosófico, a filosofia 

analítica também se encaminhava para uma universalização metodológica e de perspectiva ao 

se entrelaçar às ciências matemáticas na delimitação e compreensão do real. Nesse sentido, o 

que fica evidente é que para Adorno a filosofia, essencialmente, tem como lócus epistêmico a 

interpretação da realidade, que não pode e não deve se pretender universal, mas, 

especificamente, encalacrada de materialidade histórica.  

Segundo o professor Bruno Pucci (2000, p. 6-7): 

 

Para Adorno, a especificidade da filosofia é a interpretação. E enquanto interpretação 

vive o tempo todo um enervante paradoxo: de um lado, para continuar a ser filosofia 

é conclamada, permanentemente, a proceder interpretando os dados do real, com a 

pretensão de atingir a verdade; de outro lado, ela não possui a priori nenhuma chave 

segura de interpretação; tem de construir suas chaves, e as deve construir a partir de 

indícios evanescentes que as figuras enigmáticas do ente e em seus admiráveis 

entrelaçamentos lhe apresentam. Para Adorno, a história da filosofia é a história de 

tais entrelaçamentos. 

 

Cabe ressaltar que este processo de interpretação é que gera os entrelaçamentos 

históricos do pensamento filosófico. Isso se dá por excelência, sem a presença do caráter oculto 

edificante do sujeito universal kantiano ou do sentido oculto contido nos conceitos a serem 

descobertos ontologicamente pelo sujeito. Pelo contrário, existe uma primazia do objeto e 

enquanto tal exige das imanências históricas a criação das chaves para os filósofos procederem 

em suas tarefas de interpretar o real. Deste modo, os problemas e as questões precisam ser 

dialeticamente produzidas na realidade histórica do sujeito e do objeto. Não há nada por detrás 

da realidade para ser descoberto pelos sujeitos em forma de conceitos universais. O que existe 

na verdade são ordenações de conceitos particulares construídas pelos filósofos que dão 

condições de conceber produtos do saber exacerbados pelo jogo dialético que é característico 

da realidade histórica vivenciada. Assim, se não cabe a filosofia investigar ligações ocultas ou 

preexistentes da realidade, cabe a ela interpretar as intenções e objetivos, que podem se 



28 

 

 

materializar em novos conceitos e que poderão ser socializados com as demais ciências 

particulares.  

Neste debate complexo sobre a natureza do trabalho filosófico, Adorno utiliza o 

conceito de constelação para explicitar como o trabalho do filósofo é sempre a tentativa de 

desnaturalizar as construções historicamente sedimentadas pela civilização sobre o 

entendimento do real. O entendimento da filosofia como interpretação constelacional, prevê 

que as ideias se relacionam a realidade como as constelações às estrelas. E neste jogo dialético 

é preciso sempre voltar-se ao real, aos fenômenos mesmos, como pré condição para interpretar 

a realidade e iluminá-la a partir dos conceitos que por sua característica fundamental não são 

eternos. 

 Deste modo e reiterando o que afirma Schutz (2012), é que a filosofia se torna o 

refúgio da liberdade. Ou seja, somente quando a autonomia do pensamento é articulada de 

maneira crítica com a realidade histórica, é que se pode buscar o rompimento com os lugares 

comuns da cultura e consequentemente é possível resistir à barbárie. A filosofia tem o dever de 

evidenciar e dar voz ao não idêntico, ao pensamento que não se conforta e não se conforma. 

Em suma, é o exercício e a afirmação do pensamento livre e autônomo. 

Ao retomar o texto de 1931, de Adorno (2000, p.6), pode-se perceber que o autor 

circunscreve que: 

 

Quem interpreta, quando procura atrás do mundo dos fenômenos um mundo em si, 

que lhe serve de base e o sustenta, se comporta como alguém que quisesse procurar 

no enigma a reprodução de um ser que se encontra detrás, que o enigma reflete, em 

que se deixa sustentar; enquanto que a função para a solução do enigma é iluminar 

como um relâmpago a sua figura e fazê-la emergir e não teimar em ir até o fundo do 

enigma e assemelhar-se a ele. A autêntica interpretação filosófica não aceita o sentido 

que já se encontra pronto e permanente por detrás da questão, e sim a ilumina 

repentina e instantaneamente e, ao mesmo tempo, a consome. 

 

Desse modo, é razoável defender que a atitude filosófica frente à complexidade da 

realidade não trata de desobscurecer fatores ontológicos que estão por detrás do enigma do real, 

muito menos entendê-los como universalmente válidos, mas de construir ferramentas que se 

ordenem de modo a iluminar a realidade e a tornar compreensível a partir do decifrar das 

constelações conceituais predispostas. Consequentemente, o pensamento filosófico se dá como 

um alento frente às dinâmicas dos projetos totalitários justamente por dar voz aos fatores que 

não se materializam no princípio da identidade ou da reprodução cultural, característicos de 



29 

 

 

projetos idealistas. É preciso frisar que este texto que foi escrito numa fase da vida de Adorno 

em que suas produções se davam numa parceria bastante estreita com Walter Benjamim17, 

reservava importante apreço ao materialismo dialético como perspectiva metodológica. Assim, 

pensar a realidade enquanto enigma historicamente construído perpassava o entendimento de 

que (ADORNO. 2000, p.7): 

 

A resposta ao enigma não é o sentido do enigma, de modo que ambos pudessem 

subsistir ao mesmo tempo; que a resposta estivesse contida no enigma; que o enigma 

desse forma exclusiva à sua aparição e encerrasse a resposta em si mesmo como 

intenção. Pelo contrário, a resposta está em estrita antítese com o enigma; necessita 

ser construída a partir dos elementos do enigma e destrói o enigma – que não é pleno 

de sentido, e sim desprovido de sentido – tão logo lhe seja dada a resposta 

convincente. O movimento que aqui se executa como no jogo, o materialismo executa 

com seriedade. Seriedade significa, aqui que a resposta não permanece no espaço 

fechado do conhecimento e sim que é a práxis que lhe dá. A interpretação da realidade 

com que se encontra e sua superação se relacionam entre si. Na verdade a realidade 

não é superada no conceito; porém é a partir da construção da figura do real se segue 

sempre e prontamente a exigência de sua transformação real.  

 

Consequentemente, Adorno incita a reflexão sobre quais eram as condições de 

materialidade utilizadas nos regimes totalitários para se chegar ao poder, bem como acende o 

debate sobre como a lógica racional se tornou uma ferramenta de justificação da barbárie nesses 

sistemas. É sob a ossatura rígida do desenvolvimento do conhecimento técnico e científico do 

início do século XX que os regimes totalitários fascistas se tornaram tão potentes. Não seria 

possível a barbárie se tornar tão expressiva como foi com os regimes nazistas, stanilistas e 

afins, sem o desenvolvimento tecnológico e os pressupostos teóricos e científicos que se 

dispunham naquele momento e que foram usados como dispositivos de legitimação. É 

importante ressaltar, no entanto, que a barbárie não é exclusiva deste momento histórico, ela 

esteve presente durante toda a história e sempre se manifestou. Porém, o início do século XX 

exacerbou uma crise ética (na Europa) em que resplandeceu sob a batuta do esclarecimento uma 

terra bárbara. O problema que foi alvo da crítica na obra de Adorno & Horkheimer é referente 

aos fundamentos teleológicos desses saberes e dessas tecnologias. Em que medida essas 

ferramentas foram utilizadas para dar autonomia às pessoas? Ou, a autonomia da razão usada 

com essas finalidades serviu efetivamente a quais interesses e grupos? Para os autores, a 

                                                 
17 Cf DUARTE, 2002.  



30 

 

 

promessa kantiana expressa na Aufklärung se configurou historicamente num cenário de 

barbárie avessa e contraditória ao princípio da autonomia que ela mesma afirmava. 

 

1.1.1 Do desencantamento do mundo à barbárie 

 

Adorno, em parceria com Horkheimer no ano de 1947, escreve a obra Dialética do 

Esclarecimento (Dialektik der Aufklärung). Nesta obra, eles propõem uma crítica sistemática 

sobre os efeitos que o caráter eminentemente dominador do esclarecimento gerou. Se em Kant 

a autonomia dos sujeitos era sinônima da autonomia da razão e, portanto, esta perspectiva era 

vista como um passaporte decisivo de libertação dos sujeitos, na passagem do regime feudal 

para a sociedade capitalista o uso irrestrito e sem tutelas da racionalidade se deu como 

fundamento da ascensão da burguesia ao poder e do estabelecimento da modernidade como 

reflexo eminente do conceito de civilização.  

Entretanto, os autores, nesta obra, estabelecem uma minuciosa discussão sobre 

como o esclarecimento, desde a antiguidade, sempre carregou implicitamente pressupostos de 

dominação e de interdição da liberdade humana, se tornando instrumento de controle e de 

legitimação da barbárie. Segundo Duarte (2002, p.8), desde a mitologia antiga, a narrativa 

“pretende organizar o mundo com os instrumentos que possui a sua disposição, cuja 

precariedade material é compensada com aspectos ideológicos associados a crença e o culto”. 

Ou seja, o objetivo maior do esclarecimento sempre foi superar o medo e investir os homens 

na posição de senhores diante do mundo. Entretanto, a sua gênese dominadora lhe emprestou 

também os fundamentos da barbárie. Se por um lado o desencantamento do mundo e a 

superação das raízes míticas da explicação do real eram objetivos do esclarecimento, por 

outro, a razão esclarecida (especialmente na modernidade) fez de sua vitória incontestável 

diante da imaginação um estado de barbárie generalizada.  

Como resultado deste processo, a superação do medo, característico das 

interpretações místicas do real, deu lugar a um novo modelo de medo, condicionado pelas 

estruturas sociais modernas de submissão. O medo do indivíduo de não se enquadrar dentro dos 

novos dispositivos mitológicos embutidos na ideologia do trabalho, da repressão; o medo de 

não ser de fato um cidadão moderno. Como consequência deste medo, o domínio da natureza, 

das técnicas e da própria imaginação fez do homem moderno e esclarecido um sujeito dominado 



31 

 

 

e inerte por aquilo que o deveria libertar, o seu próprio conhecimento. Para os autores da 

Dialética do Esclarecimento, (ADORNO & HORKHEIMER. 2006, p.18): 

 

O que os homens querem saber da natureza é como empregá-la para dominar 

completamente a ela e aos homens. Nada mais importa. Sem a menor consideração 

consigo mesmo, o esclarecimento eliminou seu cautério o último resto de sua 

autoconsciência. Só o pensamento que faz violência consigo mesmo é suficientemente 

duro para destruir os mitos.  

 

O fator inglório dessa investida pelo saber-poder é a condição última que levou a 

sociedade à barbárie escancarada com o alvorecer das duas grandes guerras. O ápice da ciência 

se fez visível no campo de concentração, onde o mais alto grau do esclarecimento traduzido 

pelas tecnologias oriundas da ciência conduziu o mundo à sangria, a perseguição desmedida, 

ao seu estado de barbárie mais explícito e injustificado. Os autores salientam que a marcha do 

progresso do esclarecimento objetivou o mundo de tal modo que a natureza se tornou mera 

submissa da racionalidade fria e calculada estabelecida por padrões essencialmente abstratos. 

O esclarecimento desencantou o mundo do mito e rogou a si o papel de juiz verificador e 

legitimador de verdades numa posição de dominador. O resultado deste processo foi à 

subserviência dos sujeitos modernos, que através de novas figuras ideológicas que se fizeram 

também místicas (astros do cinema e do esporte, ícones artísticos e pop stars, hits musicais, 

dentre outros) eliminassem o espanto e os tornassem inertes frente ao poder inquestionável da 

razão calculada e imposta como realidade. Deste modo, o esclarecimento, que sempre buscou 

livrar os homens do mito para colocá-los na posição de senhores da natureza e dos outros seres 

da sociedade, resplandeceu gloriosamente numa calamidade triunfal (ADORNO & 

HORKHEIMER: 2006).  

Nesse pensamento, os autores frisam na Dialética do Esclarecimento que 

(ADORNO & HORKHEIMER: 2006, p.21): 

 

A imagem e a semelhança divinas do homem consistem na soberania sobre a 

existência, no olhar do senhor, no comando. O mito converte-se em esclarecimento e 

a natureza em mera objetividade. O preço que os homens pagam pelo aumento de seu 

poder é a alienação daquilo sobre o qual exercem o poder. O esclarecimento se 

comporta com as coisas como o ditador se comporta com os homens. 

 



32 

 

 

Deste modo: 1) se a autonomia defendida pela tradição do pensamento filosófico  

materializada nos fundamentos kantianos foi peça chave para que a racionalidade se tornasse 

aporte para a técnica industrial; 2) que essa autonomia pudesse substituir os antigos mitos pelo 

novo mito do esclarecimento. Esses fatores contribuíram decisivamente para que a indústria 

emergente das sociedades capitalistas pudesse se valer da legitimidade de uma forma 

hegemônica de se definir e a verdade fosse usada para produzir ideologicamente uma concepção 

de realidade. Esta concepção se disseminou em escala social também no campo da arte e da 

cultura e transformou os sujeitos e os saberes em meras mercadorias. 

  

1.1.2 A indústria cultural e a dominação das massas 

 

O conceito de indústria cultural adquiriu grande relevância em diversos campos 

acadêmicos desde que foi cunhado por Adorno & Horkheimer no final da década de 1940. 

Especialmente porque dada a experiência histórica da extraordinária força do cinema, da 

música, das mídias em termos de influência na vida social e nas subjetividades desenvolvidas 

a partir do século XX, tornou-se praticamente indissociáveis criador e criatura no que se refere 

à imagem tanto deste conceito quanto de Adorno & Horkheimer para a história da filosofia. 

Para Pucci (2015, p.47-48), assim que os nomes dos autores são mencionados, “há uma 

associação imediata com o insight decisivo que tais pensadores elaboraram em relação à forma 

de produção e a comercialização dos chamados produtos culturais, na sociedade capitalista 

contemporânea”. Para Duarte (2002, p.9), com este conceito “os autores denunciam que, a 

despeito de sua postura aparentemente democrática e liberal, a cultura massificada realiza 

impiedosamente os ditames de um sistema de dominação econômica”. Neste sentido, o conceito 

de indústria cultural teve e tem amplitude significativa e reflete nos campos da estética, da 

arte, da política um poderoso material de crítica social e filosófica.  

Assim, quando se pensa os efeitos da indústria cultural na educação, para além de 

uma discussão eminentemente estética, existe uma discussão ética e política bastante 

significativa. Para Oliveira (2009, p.45): 

 

Uma tal discussão não parece simples. Vemos que o sentido de educação presente 

nessas falas (adornianas) extrapola o domínio de uma educação formal. Isso nos faz 

pensar no reducionismo que praticamos quando julgamos o espaço da educação 

escolar como imune ao que ocorre fora dele ou quando depositamos tantas esperanças 



33 

 

 

na educação escolarizada sem mesmo perceber que já entramos nele praticando 

inúmeras distorções. 

 

Ou seja, a indústria cultural não é alheia à escola, mas sim, interfere diretamente 

na formação produzida lá ao injetar e disseminar narrativas bárbaras que, consequentemente, 

colaboram para aniquilar perspectivas de resistência. Portanto, o conceito de indústria cultural 

na obra de Adorno & Horkheimer é tomado aqui na sua significativa crítica à organização da 

sociedade e da cultura contemporâneas que reflete também na escola como propulsão da 

barbárie.  

Segundo os autores, a Indústria cultural é o efeito latente de como o esclarecimento 

se tornou agente mistificador das massas nas sociedades industriais modernas. Para estes 

autores, “a cultura contemporânea confere a tudo um ar de semelhança. O cinema, o rádio e as 

revistas constituem um sistema. Cada setor é coerente a si mesmo e todos o são em conjunto 

(ADORNO & HORKHEIMER: 2006, p.99)”. O que se vê no campo estético com a 

padronização dos gostos musicais, na apreciação cinematográfica se enxerga também em todo 

lugar; na arquitetura, na urbanização, nas universidades, nas fábricas e nas escolas com a 

produção e reprodução das consciências massificadas. Como exemplo, tem-se que “O cinema 

e o rádio não precisam mais se apresentar como arte. A verdade é que não passam de um 

negócio, eles a utilizam como ideologia para legitimar o lixo que propositalmente produzem. 

(ADORNO & HORKHEIMER: 2006, p.100)”. Consequentemente, segundo Oliveira (2009, 

p.45) “vivemos em uma sociedade na qual o espaço para a reprodução é infinitamente mais 

amplo que o espaço para a criação, e infelizmente, a escola não foge a esse estado de coisas”. 

Assim, a apropriação da arte que se converte em produto e, consequentemente numa 

mercadoria, tem o auxílio da reprodutividade técnica (característica da indústria), para 

expropriar o caráter crítico dela. Paulatinamente este processo dissemina na esfera social, 

política e educacional uma concepção ideológica de realidade que tem, por excelência, um 

caráter reprodutivo, autoritário, totalitário e por vezes irrefutável. Por ser um fenômeno 

arrebatador das subjetividades, em que nada lhe escapa, resulta deste processo nada mais aos 

espectadores atentos, e voluntariamente dispostos, do que a adequação e a submissão.  

Os autores advertem na Dialética do Esclarecimento que (ADORNO & 

HORKHEIMER: 2006, p.100): 

 



34 

 

 

O que não se diz é que o terreno no qual a técnica conquista seu poder sobre a 

sociedade é o poder que os economicamente mais fortes exercem sobre a sociedade. 

A racionalidade técnica hoje é a racionalidade da própria dominação. Ela é o caráter 

compulsivo da sociedade alienada de si mesma. Os automóveis, as bombas e o cinema 

mantêm coeso o todo e chega o momento em que o elemento nivelador mostra sua 

força na própria injustiça a qual servia.  

 

Portanto, assim como afirmou Duarte (2003, p.50) neste capítulo da Dialética do 

Esclarecimento, “não se trata de cultura feita pela massa para o seu próprio consumo, mas de 

um ramo de atividade econômica, industrialmente organizado nos padrões dos grandes 

conglomerados típicos da fase monopolista do capitalismo tardio”. Neste sentido, a cultura se 

transformou num elemento estratégico da ascensão burguesa e, quando foi convertida em 

mercadoria, passou a funcionar como um mecanismo legitimador da dominação política e 

econômica por parte dos grandes conglomerados comerciais. Estes grupos, na ânsia de 

fortalecer seus domínios, utilizaram-se da cultura como um poderoso elemento de dominação 

das massas. 

É preciso frisar, portanto, que o esclarecimento convertido no novo mito da 

modernidade, tornou-se condicionante da cultura massiva e de dominação. Consequentemente, 

sendo a escola também um espaço permeado por estes dispositivos e organização social, tanto 

no seu currículo quanto na sua própria organização, está emaranhada num discurso 

contraditório em que a ideia de autonomia burguesa contida no ideal da Aufklärung, se 

confunde sutilmente aos fundamentos da escravização proveniente da reprodutividade da 

indústria cultural. Decorre deste processo que a resistência do indivíduo dentro da organização 

escolar, se pensada dentro da lógica burguesa proveniente da tradição kantiana, torna-se presa 

fácil a ser consumida pela ordem vigente. Dentre os objetivos traçados pelo esclarecimento para 

os indivíduos, o educacional (de formá-los para a autonomia e que ousasse utilizar da sua razão 

para ser emancipado) acabou o tornando refém e prisioneiro da própria promessa de liberdade, 

de uma ideia de autonomia engajada na lógica estrutural da indústria cultural18. Somente de 

um pensamento que seja suficientemente duro e crítico consigo mesmo pode se esperar romper 

com esta condição. A este enfrentamento Adorno (2012) chama autorreflexão e resistência, e 

estas não se produzem industrialmente. 

                                                 
18 Para Adorno & Horkheimer (2006), dentro da lógica da indústria cultural ao mesmo tempo em que o sujeito 

acredita ser autônomo por escolher quais produtos desta indústria ele consome, ele é dominado por esquematismos 

inerentes a cultura de massa que lhe reprimem a sua autonomia e a sua emancipação.   



35 

 

 

Deste modo, o caráter eminentemente repetitivo do cinema, do rádio e da TV, e 

mais recentemente propagados pelo advento da internet com as redes sociais, é um dos fatores 

que culminou na imposição de valores e de determinações que muito antes de se converterem 

em regimes políticos autoritários ou totalitários (objetivamente) já haviam convertido os 

espíritos (subjetivamente) a se adequarem sem reservas a lógica da tirania proveniente da 

indústria cultural, pois “a unidade implacável da indústria cultural atesta a unidade em 

formação da política (ADORNO & HORKHEIMER, 2006, p.101). O poder inquestionável da 

imposição adestra e aprisiona as subjetividades que a não ser por um processo de crítica radical 

sobre si mesmo, faz com que o sujeito se submeta e perca sua autonomia para a tirania do 

idêntico produzida pela indústria cultural por meio da cultura de massa. Os autores (ADORNO 

& HORKHEIMER: 2006, p. 103) consideram que até: 

 

Em seu lazer, as pessoas devem se orientar por essa unidade que caracteriza a 

produção. A função que o esquematismo kantiano ainda atribuía ao sujeito, a saber, 

referir de antemão a multiplicidade sensível aos conceitos fundamentais, é tomada ao 

sujeito pela indústria. O esquematismo é o primeiro serviço prestado por ela ao cliente. 

Na alma devia atuar um mecanismo secreto destinado a preparar os dados imediatos 

de modo a se ajustarem ao sistema da razão pura. Mas o segredo está hoje decifrado. 

Muito embora o planejamento do mecanismo pelos organizadores dos dados, isto é, 

pela indústria cultural, seja imposto a esta pelo peso da sociedade que permanece 

irracional apesar de toda racionalização, essa tendência fatal é transformada em sua 

passagem pelas agências do capital de modo a aparecer como o sábio desígnio dessas 

agências. Para o consumidor, não há nada a mais a classificar que não tenha sido 

antecipado no esquematismo da produção. 

 

Cumpre-se o itinerário da barbárie muito antes mesmo do sujeito se conscientizar 

de sua condição de sujeito. Deste modo, a autorreflexão, a possibilidade dele, que deveria 

incidir na livre utilização de sua razão lhe é tomada antes mesmo que possa escolher qualquer 

coisa. A sua autonomia fica aprisionada num esquematismo pré-determinado configurando-se 

numa lógica perversa sob as mais variadas esferas sociais. Ao ver um filme, por exemplo, 

“desde o começo já se sabe como ele termina, quem é recompensado e, ao escutar a música 

ligeira, o ouvido treinado é perfeitamente capaz, desde os primeiros compassos, de adivinhar o 

desenvolvimento do tema e sente-se feliz quando ele tem lugar como previsto (IBIDEM)”. 

Portanto, a indústria cultural investiu nas consciências dos sujeitos a lógica organizativa da 

sociedade industrial que não tolera divergências, que não aceita nada além do que a cultura de 

massa impõe como real, e este real é bárbaro por excelência.  

Oliveira (2009, p.47) salienta que: 



36 

 

 

 

Em uma sociedade administrada, os nossos desejos também entram nessa lógica. 

Temos a sensação de que nossos desejos estão sendo satisfeitos, quando, na realidade, 

nos criam necessidades que não são, de fato, nem necessidades, nem nossas. Sentimo-

nos sujeitos quando somos, na realidade, objetos. Julgamo-nos autônomos quando, na 

verdade, estamos diante de um processo heteronômicos, em que nossos desejos são 

estimulados de fora para dentro. 

 

Do ponto de vista político, mesmo nos regimes democráticos, o falseamento da 

realidade que é imposto aos espíritos esclarecidos pela ratio burguesa ocorre um sequestro da 

subjetividade (pela indústria cultural), que finda num processo de irracionalidade em que há a 

vigência da tirania e das ditaduras mais terríveis que se possam imaginar, torna-se tangencial e 

irrefletida. 

Segundo Duarte (2003, p.68), 

 

Para Adorno & Horkheimer, a publicidade aparece como um dos principais 

responsáveis pela plena inserção da indústria cultural no âmbito da dialética do 

esclarecimento, da regressão a mitologia mediante um – unilateral – desenvolvimento 

superlativo da racionalidade. Isso se torna particularmente visível na associação feita 

pelos autores, entre a supostamente a super objetiva linguagem publicitária e a 

extrema funcionalização da linguagem almejada pela ciência positiva, as quais 

desembocam numa forma de petrificação que se assemelha aos sortilégios da magia 

que acreditara ter sido definitivamente superada. 

 

Na Dialética do Esclarecimento, Adorno & Horkheimer (2006, p.138) advertem 

que: 

 

Hoje a indústria cultural assumiu a herança civilizatória da democracia de pioneiros e 

empresários, que tampouco desenvolvera uma fineza de sentido para os desvios 

espirituais. Todos são livres para dançar e para se divertir, do mesmo modo que, desde 

a neutralização histórica da religião, são livres entrar em qualquer uma das inúmeras 

seitas. Mas, a liberdade de escolha da ideologia, que reflete sempre a coerção 

econômica, revela-se em todos os setores como a liberdade de escolher o que é sempre 

a mesma coisa [...] As mais íntimas reações das pessoas estão tão completamente 

reificadas para elas próprias que a idéia de algo peculiar a elas só perdura na mais 

extrema abstração: personality significa para elas pouco mais que possuir dentes 

brancos estar livres do suor das axilas e das emoções. Eis aí o triunfo da publicidade 

na indústria cultural, a mimese compulsiva dos consumidores, pela qual se identificam 

às mercadorias culturais que eles, ao mesmo tempo, decifram muito bem. 

 



37 

 

 

Revela-se um aspecto eminentemente contraditório deste processo a partir de um 

confronto paradoxal entre a promessa de autonomia contida na ratio burguesa e o poder 

reprodutivo da indústria cultural. É resultante deste processo de confronto, portanto, por um 

lado, que a autonomia da razão burguesa não se configurou como efetiva autonomia dos 

sujeitos, uma vez que, atendendo a lógica da racionalidade calculada e administrada conduziu 

a humanidade a uma situação de convivência com um novo mito tão poderoso quanto aquele 

que o esclarecimento visava eliminar. Por outro lado, faz da ascensão ideológica da indústria 

cultural um fenômeno sem precedentes de reprodução cultural que esmaga a autoconsciência e 

a autorreflexão em nome dos interesses econômicos do capital. 

Inexoravelmente as narrativas bárbaras que se configuram no seio das relações 

sociais são reproduzidas nas relações escolares. Estas narrativas, muitas vezes, materializam-se 

como ações irrefletidas, pois tanto como narrativa tanto como ações práticas atendem 

exclusivamente aos pressupostos da razão instrumental e, consequentemente, não são 

convertidas em práticas emancipadas de enfrentamento da barbárie. Portanto, tem-se um 

cenário em que as narrativas dos alunos são intoxicadas pela barbárie que é disseminada pela 

indústria cultural e que se legitima na/pela ratio burguesa dentro da escola. Estas narrativas se 

configuram no seio das relações escolares como edificantes de uma semiformação generalizada, 

pois antes mesmo que os sujeitos sejam estimulados a refletir sobre suas posturas e seus atos, 

os esquematismos imanentes a educação de massas já os submeteu a uma condição de 

dominados. 

 

1.2 A DIALÉTICA NEGATIVA E A METODOLOGIA DO TRABALHO FILOSÓFICO 

 

A obra Dialética Negativa (Negative Dialektik) foi uma produção de caráter 

eminentemente filosófico escrita por Adorno em 1966. Nesta obra, que está organizada em três 

partes, sendo a primeira intitulada Relação com a Ontologia; a segunda Dialética Negativa: 

conceito e categorias; e a terceira e última, Modelos de dialética negativa, há uma investida do 

autor, a partir de vários outros conceitos desenvolvidos por ele em outras obras anteriores, em 

construir este conceito como metodologia de trabalho (a saber, Dialética Negativa que já era 

perceptível, mas que somente neste texto foi organizado como objeto de estudo e 

consequentemente como livro).  



38 

 

 

Como característica fundamental da estilística da escrita adorniana (forma 

aforística), esta obra carrega a impressionante precisão conceitual do autor, bem como o 

cuidado dele no diálogo permanente com diversos expoentes da história da filosofia e que dão 

suporte para ele fundamentar uma concisa crítica aos esquematismos teóricos que se 

materializaram – especialmente no que se refere à metodologia dialética – no trato e 

desenvolvimento dos problemas característicos do pensamento filosófico. 

Compreende-se que a dialética enquanto instrumento do pensamento filosófico tem 

uma história longa que remonta a Heráclito (535-475 A.C.) e percorreu junto com a filosofia a 

história do desenvolvimento cultural e civilizatório do Ocidente. Entretanto, a figura de Hegel 

no século XVIII representou (nesta história) uma ruptura paradigmática de perspectiva 

metodológica em relação ao espaço da dialética no pensamento filosófico e do conhecimento. 

Pucci (2015, p.56-57) contextualiza a contribuição deste autor ao entendimento da dialética da 

seguinte forma: 

 

Foi Hegel, no início do século XIX, quem a sistematizou como uma concepção 

metodológica de conhecimento. A dialética hegeliana tenta captar o movimento que 

existe nos conceitos e na realidade histórica, através da contradição interna entre os 

momentos de sua constituição: aquilo que se mostra aos nossos sentidos como indícios 

de verdade – o momento da tese – é apenas aparência; uma manifestação abstrata; 

precisa ser negado como verdade. Por sua vez, a antítese, enquanto momento primeiro 

da negatividade, provoca a tensão e o movimento no processo de vir a ser; mas a 

realização primeira da verdade dialética não está na antítese e sim, no passo seguinte, 

na síntese; este, momento superior da tríade hegeliana, expressa ao mesmo tempo, três 

dimensões do novo conceito; é negação da negação, ou seja, se contrapõe a antítese, 

negando-a; representa um estágio superior em relação aos anteriores; e incorpora em 

sua nova constituição elementos da tese e da antítese. A síntese, enquanto o conceito 

resultante desse processo dialético, é a expressão da verdade e do concreto, como 

resultado das múltiplas determinações. Para Hegel, o movimento dialético enquanto 

um todo se manifesta como a ciência da experiência da consciência; é o espírito 

subjetivo (a consciência, a razão) que se realiza nas experiências dos homens em suas 

contradições históricas (espírito objetivo) e que, ao retornar-se a si (espírito absoluto) 

reconhece o processo histórico dos homens como ação efetiva de si mesmo, 

estabelecendo uma identidade entre o conceito e seu objeto. O conceito, resultado da 

experiência da consciência é o todo, a verdade; o objeto, a história dos homens em 

seu devir contraditório, se sente expressa nos conceitos constituídos pela consciência. 

 

Adorno compreende com Hegel, que a contradição é o que movimenta o 

pensamento na e pela dialética, ou seja, na passagem de um momento ao outro não haveria 

possibilidade de síntese sem o aspecto eminentemente transformador e negativo da antítese. 

Entretanto, contra Hegel, para o frankfurtiano, é necessário se investir na negatividade e não 

aceitar a identidade absoluta entre o conceito e o seu objeto como resultado final expressa na 



39 

 

 

síntese da dialética hegeliana. Há nesta perspectiva, o entendimento de que a negatividade na 

dialética seja preservada por ser, necessariamente, o seu caráter essencial, a negação, porém, 

sem perder em nada em termos de determinação metodológica.  

Pucci frisa que tanto Hegel quanto Adorno entendem que o conceito é a ferramenta 

de intervenção filosófica sobre o real, entretanto, se para Hegel a dialética caminha 

evolutivamente e positivamente para um momento de identidade absoluta entre conceito e 

objeto, para Adorno, o conceito não é capaz de abranger o objeto em sua totalidade, plenitude, 

pois enquanto ele carrega em sua gênese a característica de abstração, universalidade e 

imaterialidade, o objeto, por sua vez, será sempre particular, transitório e histórico. Deste modo, 

a dialética negativa para Adorno apresenta-se como uma dialética que privilegia a negatividade 

interna entre tese e antítese, sem privilégio a uma síntese conceitual absoluta pois, valoriza 

negativamente aquilo que lhe escapa e que não se reduz ao absolutismo conceitual.  

É neste sentido que Pucci (2012, p.5) salienta que “a filosofia só pode realizar o 

empreendimento de superar o conceito através do próprio conceito. Esta é a expressão chave 

que sustenta os aforismos da Dialética Negativa, em suas infindáveis variantes”. 

  

1.2.1 A experiência da negatividade dialética 

 

A questão fundamental da Dialética Negativa é a crítica impiedosa a apropriação 

da dialética pela história da filosofia em seu caráter essencialmente positivo. Desse modo, ao 

contextualizar a filosofia de seu tempo, afirmou que “depois de quebrar a promessa de coincidir 

com a realidade ou ao menos de permanecer imediatamente diante de sua produção [a filosofia] 

se viu obrigada a criticar a si mesma sem piedade (ADORNO: 2009, p.11). Essa crítica se 

estende a toda tradição envolta aos discursos conceituais inerentes às realidades históricas em 

que foram gestadas. Adorno critica a posição de conforto assumida por esses sistemas ao longo 

do tempo e que foi legitimada pelos sistemas idealistas, pois para ele essa tradição cravou na 

essência do pensamento filosófico moderno o sepultamento da atividade crítica, porque renegou 

à própria dialética o espaço da contradição. A dialética (tomada nos moldes hegelianos) ao 

assumir seu caráter essencialmente positivo e que, como foi afirmado anteriormente, remete a 

toda história da filosofia, negou exatamente aquilo que a movia: a negatividade contida no 



40 

 

 

contraditório. Este processo se deu em nome da crença acrítica no poder absoluto dos conceitos 

em captar a realidade. 

Não obstante, a negação da negatividade dialética fez com que a barbárie pudesse 

tomar corpo dentro dos sistemas totalitários não somente políticos, mas em outros setores 

socialmente potentes (como nos meios de comunicação de massa) na tarefa de condensação do 

real. A lógica e o aparato técnico científico, através da sempre positiva afirmação do idêntico, 

deram suporte intelectual à fundamentação de práticas políticas bárbaras, nas quais o poder, 

dessa vez legitimado, tornou-se hegemônico e encalacrou politicamente o seu valor social com 

justificativas epistemológicas de verdade. Em tempos de uma produção cultural que se 

fundamentou de maneira industrial, Adorno conclama uma inversão dialética, uma inversão de 

método em que a negação se torne algo a ser valorizado como parte do processo de construção 

do conhecimento real. Ou seja, se o caráter contraditório é uma condição da realidade e não 

necessariamente do pensamento, é necessário que o pensamento se critique de tal modo que 

possa voltar a valorizar e dar voz aquilo que lhe escapa. 

Adorno, na Dialética Negativa (2009, p.12) salienta que, 

 

Somente uma filosofia que se liberta de tal ingenuidade merece continuar a ser 

pensada. No entanto, sua auto reflexão crítica não deve se deter diante dos ápices de 

sua história [...] se a doutrina hegeliana da dialética representa a tentativa frustrada de, 

com conceitos filosóficos, mostrar-se a altura do que é heterogêneo a esses conceitos, 

então é preciso atribuir medida em que essa tentativa fracassa `a relação precária com 

a dialética. Nenhuma teoria escapa mais ao mercado: cada uma é oferecida como 

possível dentre as opiniões concorrentes, tudo pode ser escolhido, tudo é absorvido. 

Ainda que o pensamento não possa colocar antolhos para defender-se; ainda que a 

convicção honesta de que a própria teoria está isenta desse destino, certamente acabe 

por se degenerar em uma auto exaltação, ainda assim a dialética não deve emudecer 

diante de tal repreensão e da repreensão com ela conectada referente a sua 

superfluidade, a arbitrariedade de um método aplicado de fora.  

 

Ele estava convencido de que o modo como opera o real não se confunde 

necessariamente com o modo como opera o pensamento. Portanto, as contradições do real não 

obedecem aos crivos do pensamento lógico racional, ou mesmo lógico-instrumental instituído 

pelos cânones do idealismo. A extensão desse debate na esfera do pensamento conceitual 

inerente à filosofia crítica implicaria numa perspectiva de resistência às universalidades tidas 

como inquestionáveis e dotadas de veracidade epistêmica. A rota de colisão inscrita na dialética 

negativa fica carregada dos pressupostos de valorização daquilo que escapa ao caráter 

essencialmente positivo da dialética hegeliana e que pairou sobre o idealismo. Adorno 



41 

 

 

circunscreve que o pensamento crítico precisa necessariamente estar imbuído da tarefa de dar 

voz àquilo que lhe escapa.  

Esse processo se dá justamente por considerar que se a realidade não obedece às 

características e pré-requisitos de universalidades contidas na perspectiva do idealismo, é 

necessário negativamente reavivar a dialética pelo cerne de sua estrutura – a negatividade por 

excelência. Nesse sentido, as contradições e a negatividade do real que estão na materialidade 

histórica precisam impulsionar a negatividade do conceito. Elas são necessariamente o fator de 

resistência à onipotência dos mecanismos de opressão e de dominação histórica e se legitimam 

na razão universalista e totalitária inerente à tradição do pensamento19.  

Nesse entendimento, o autor argumenta que (ADORNO: 2009, p.13-14):  

 

A totalidade da contradição não é outra coisa senão a não verdade da identificação 

total, tal como ela se manifesta nessa identificação. Contradição é não identidade sob 

o encanto da lei que também afeta o não idêntico. No entanto, essa lei não é uma lei 

do pensamento. Ao contrário, ela é uma lei real. Quem se submete a disciplina 

dialética (positiva, hegeliana), tem de pagar sem qualquer questionamento um amargo 

sacrifício em termos da multiplicidade qualitativa da experiência. O empobrecimento 

da experiência provocado pela dialética, empobrecimento que escandaliza as opiniões 

razoáveis e sensatas, revela-se no mundo administrado como adequado a sua 

monotonia abstrata.  

 

Por conseguinte, a valorização das experiências históricas é um caminho que 

precisa ser trilhado com a determinação devida de um exercício dialético crítico. A história é, 

portanto, o grande aporte de vanguarda da resistência, uma vez que, é o contraponto mais sólido 

e consistente frente à monopolização da verdade advinda dos cânones do idealismo. Porém, 

necessita da criticidade para evitar que os conceitos se auto absolutizem, ou seja, a negatividade 

precisa estar presente também na esfera conceitual para que esta não determine também pelo 

caráter aniquilador da identidade absoluta entre conceito e objeto. Adorno entende que o 

sacrifício amargo da submissão à disciplina dialética negativa se converta em uma verdadeira 

reviravolta metodológica e conceitual em relação à construção interpretativa da realidade e, de 

modo inexorável, inerente ao exercício do pensamento crítico filosófico. Entender que a 

                                                 
19 Segundo Pucci (2012, p.06) “para realizar essa façanha de ir além do conceito através do próprio conceito, 

Adorno se utiliza de diferentes elementos teórico-metodológicos; e o duplo sentido do conceito é um deles. Para 

o frankfurtiano, um mesmo conceito deve ser abordado em um registro ao menos bidimensional, em que os pólos 

opostos se tencionem na perspectiva de expressar mais o objeto e o conceito também. A dialética se garante 

enquanto permanente tensão entre o pensamento, que é abstrato, universal e a realidade, que é contraditória 

antagônica; os dois lados do conceito são expostos e, simultaneamente, confrontados entre si na tentativa de pensar 

o que lhe escapa”. 



42 

 

 

experiência histórica é condicionante das produções conceituais que ao longo do tempo foi 

sucumbido pela primazia da razão (e aqui é uma crítica incisiva de Adorno a dialética hegeliana) 

é perspectiva de uma revisão do itinerário da pesquisa e do trabalho filosófico por excelência.  

Em relação ao conhecimento filosófico, Adorno, ainda na Dialética Negativa (2009, 

p.15) salienta que; 

 

Com base em sua situação histórica, a filosofia tem o seu interesse verdadeiro voltado 

para o âmbito em relação ao qual Hegel, em sintonia com a tradição, expressou seu 

desinteresse: o âmbito do não conceitual, do individual e particular, aquilo que desde 

Platão foi alijado como perecível e insignificante e sobre o que Hegel colocou a 

etiqueta de existência pueril.  

 

 Nesse sentido, o saber filosófico numa perspectiva crítica incide sobre o 

entendimento da formação cultural do saber e sobre o desafio de realinhar os modelos 

metodológicos a uma visão histórica que, por excelência, dê possibilidades às particularidades 

de se mostrarem como protagonistas da construção do real. Adorno entende que “O 

desencantamento do conceito é o antídoto da filosofia. Ele impede o seu super crescimento: ele 

impede que ela auto absolutize (ADORNO: 2009, p.19)”. Portanto, romper com o caráter 

hegemônico e absolutista dos conceitos é por excelência uma fuga da totalitarização do saber e 

da própria história.  

 Em suma, para Adorno (2009, p.26-27): 

 

A mesma ratio que, em sintonia com o interesse da classe burguesa, tinha destruído a 

ordem feudal e a figura espiritual de sua reflexão, a ontologia escolástica, sentiu medo 

do caos ao se ver diante dos destroços, de sua própria obra. Ela treme ante o que, sob 

seu âmbito de dominação, perdura de maneira ameaçadora e se fortalece de modo 

proporcional ao seu próprio poder. Tal temor cunhou em seus primórdios o modo de 

procedimento constitutivo do pensamento burguês em seu conjunto, que consiste em 

neutralizar rapidamente todo passo em direção à emancipação por meio do 

fortalecimento da ordem. À sombra da incompletude de sua emancipação, a 

consciência burguesa precisa temer vir a ser anulada por uma consciência mais 

avançada; ela pressente que, por não ser toda a liberdade, só reproduz a imagem 

deformada dessa última.  

 

 Se a burguesia havia findado com o advento da modernidade um processo de 

rompimento com a ordem absoluta das monarquias e creditou à razão a função de caminho à 

autonomia dos sujeitos, ela criou para si uma situação contraditória. Uma vez que os seus 



43 

 

 

fundamentos se tornaram insustentáveis, a autonomia enquanto projeto implica sempre em 

novos processos de automação, que dialeticamente necessita de mais autonomia em relação aos 

próprios preceitos burgueses (propriedade privada, competitividade, organização política, 

educação). Por isso, ordenadamente todo aspecto contraditório advindo das relações históricas 

e sociais precisou ser empobrecido de valor epistêmico para que o esclarecimento se tornasse 

absoluto. Não obstante, a experiência do pensamento filosófico também ficou relegada a novas 

tentativas de universalização, seja de ordem ontológica, seja de ordem estritamente analítica. A 

filosofia crítica, portanto, é uma tentativa de ressignificação e interpretação do mundo que preza 

essencialmente pela compreensão dos problemas de ordem social e estrutural mais determinante 

na formação e constituição das narrativas sobre o real, a saber de uma efetiva emancipação.  

A importância histórica da filosofia crítica é que ela se tornou um alento à 

compreensão e à interpretação dos diversos discursos que adentram a sala de aula em que se 

propaga o ódio e a barbárie. Ela se tornou esse alento, pois remete ao espaço escolar a 

necessidade de se constituir um espaço de resistência, em que a autonomia dos indivíduos não 

esteja pautada numa concepção de mundo e de sociedade romantizada pela ratio burguesa, mas 

que interaja nesse mundo e nessa sociedade como um vetor de oposição aos totalitarismos e os 

barbarismos transvestidos nas mais diversas acepções. Materializar metodologicamente a 

dialética negativa necessita do ponto de vista de uma política de resistência dentro da escola 

implica reinventar o conhecimento, desta vez negativamente, para que se possa fazer frente ao 

sempre potente e perigoso discurso hegemônico e bárbaro tão longamente construído pela 

cultura ocidental e, que se legitima de maneira ordenada e ordenadora dentro das instituições e 

da sociedade. 

 

1.2.2 Liberdade e Dialética negativa: o que move o pensamento é a liberdade 

 

Na terceira parte da obra Dialética Negativa, Adorno estabelece um diálogo denso 

e minucioso com a tradição do pensamento filosófico e científico acerca do conceito de 

liberdade. Há o entendimento de que não basta a filosofia somente destacar a importância da 

liberdade na sociedade e para o indivíduo, mas é necessário problematizar as condições 

subjetivas e materiais que lhes são oferecidas para que ela se concretize. A discussão iniciada 

com o subtítulo Para a metacrítica da razão prática tem como mote a crítica ao modo como a 

ciência e a filosofia moderna determinaram seus objetos de investigação e, assim, como elas 



44 

 

 

geraram um cenário propício para a não liberdade, pois ao negaram aos indivíduos o processo 

de auto reflexão, fizeram deste, ainda que involuntariamente, um parceiro da lógica da 

dominação e cúmplice da barbárie. 

Para Chaves (2010, p.439), 

 

Adorno critica a grande filosofia do século XVII, que fundamenta a liberdade se 

dirigindo contra a antiga opressão, por ela trazer uma racionalidade que se distancia 

da empiria e apresentar uma falta de clareza e de precisão, ou seja, uma vagueza do 

tema liberdade, que fomenta uma nova dominação. Para a filosofia idealista, tudo o 

que é deve ser fundamentalmente pensamento, e pensamento do absoluto; portanto, 

tudo o que é deve ser livre. 

 

 Logo, quando se propõe discutir o conceito de liberdade numa perspectiva 

crítica, fundamentalmente, se circunscreve a necessidade do entendimento sobre a conexão 

interna da negatividade dialética imbuída entre este conceito e a materialidade histórica sobre 

a qual ele remonta. A liberdade só pode ser pensada no duplo movimento dialético em que se 

insere – conceitual e histórico – e que somente se tornará concreta se tomada a partir da 

compreensão e da imanência de todos os seus elementos constitutivos (conceituais e materiais). 

São estes os elementos que a fundamentam e a outorgam como condicionante da autonomia e 

da emancipação dos indivíduos e da sociedade. Adorno, na Dialética Negativa (2009, p.181) 

entende que a liberdade tomada no sentido burguês, individualista, foi constituída a partir de 

pressupostos fetichistas, pois, desde o século XVII, a burguesia havia: 

 

Procurado uma fórmula comum para a liberdade e a repressão: a liberdade é concedida 

à racionalidade que a restringe e a afasta da empiria na qual as pessoas não a querem 

ver de maneira alguma realizada. Essa dicotomia também se refere à cientificização 

progressiva. A classe burguesa alia-se a ciência, na medida em que a ciência fomenta 

a produção, mas se vê obrigada a temê-la no momento em que ela coloca em dúvida 

a crença na existência de sua liberdade já resignada a ser interioridade.  

 

Mais adiante o autor (IBID, p.182) postula os efeitos gerados dentro da filosofia 

(especialmente em Kant e Hegel): 

 

Exalta-se a liberdade inteligível dos indivíduos, para que se possa manter os 

indivíduos empíricos como responsáveis sem qualquer impedimento, para que eles 

possam ser melhor mantidos no cabresto com a perspectiva de uma punição 



45 

 

 

metafisicamente justificada. A aliança entre uma doutrina da liberdade e uma prática 

repressiva afasta a filosofia cada vez mais da compreensão genuína da liberdade e da 

não liberdade dos viventes [...] Apesar de a ciência esperar da filosofia a decisão sobre 

aquilo que ela mesma é insolúvel, ela só recebe da filosofia conselhos ideológicos. 

Por esses conselhos é que se orientam, então, os diversos cientistas ao seu gosto e, 

como precisamos recear, segundo a sua própria estrutura pulsional psicológica. A 

relação com o complexo de liberdade e determinismo é entregue ao arbítrio da 

irracionalidade, oscilando entre constatações particulares mais ou menos empíricas e 

generalidades dogmáticas. Por fim, a posição adotada em face desse complexo torna-

se dependente da convicção política ou do poder agora reconhecido. As reflexões 

sobre liberdade e determinismo soam arcaicas, como se viessem dos primórdios da 

burguesia revolucionária. Mas não se deve aceitar como uma fatalidade o fato de a 

liberdade envelhecer sem ser realizada; a resistência explica tal facticidade. A idéia 

da liberdade também perdeu efetivamente a sua força sobre os homens, porque ela foi 

concebida desde o início de maneira tão abstrata e subjetiva que a tendência social 

objetiva pôde soterrá-la sem esforço sob si mesma.  

 

A partir da lógica burguesa – que resultou na ideologização da liberdade e que retira 

dela o seu caráter histórico para lhe imputar o caráter universal, imaterial – revela-se um 

problema de natureza política e social ambíguo. Se por um lado seria muito improvável pensar 

as sociedades desvinculadas do debate sobre a liberdade, por outro, a organização política das 

sociedades sempre caminharam no sentido de restrição dela (ADORNO: 2009). Desta forma, a 

modernidade trilhou um caminho contraditório que teve a afirmação da liberdade como 

fundamento da civilidade por um lado e, por outro, na medida em que privilegiou a autarquia 

do sujeito reificado na produção do conhecimento lhe imputou (reiteradamente) a perspectiva 

bárbara da dominação. Com isso, o modelo conceitual de sujeito “é contrastado sob o nome de 

liberdade com tudo aquilo que restringe a individualidade (ADORNO: 2009, p.185)”. Para o 

autor somente a negação irrestrita da absolutização reinante do conceito de liberdade pode 

tornar as pessoas de fato livres. A autoconsciência da não liberdade é a negatividade necessária 

ao movimento de resistência e ao caráter eminentemente ideológico e positivo imposto pela 

ideologia burguesa na disseminação do seu conceito de liberdade. Neste sentido, a 

autoconsciência foi negligenciada por Kant e pela tradição idealista ao pressupor nos indivíduos 

certa espontaneidade para ela. Para Adorno, “Kant não poupa nenhum esforço para fundamentar 

essa expectativa de um valor interior maior da pessoa, uma expectativa que motivou a tese da 

liberdade” (2009, p.188). Contudo, essa consciência imediata e universal relega a negatividade 

dessa universalização que não se materializa socialmente. Paradoxalmente, gera-se uma 

condição de não liberdade.  

Para o autor da Dialética Negativa (2009, p.187), 

 



46 

 

 

Quanto mais liberdade o sujeito e a comunidade de sujeitos se atribuem, tanto maior 

é a responsabilidade do sujeito; e diante dessa responsabilidade ele decai em uma vida 

burguesa cuja prática nunca concede ao sujeito a autonomia integral que ela lhe 

imputa teoricamente. É por isso que ele precisa se sentir culpado. Os sujeitos se 

conscientizam dos limites de sua liberdade por pertencerem eles mesmos a natureza, 

mas, sobretudo por sua impotência em face da sociedade autonomizada em relação a 

eles. A universalidade do conceito de liberdade, no entanto, do qual também 

participam os oprimidos, volta-se bruscamente contra a dominação como modelo de 

liberdade. Em reação a isso, os privilegiados da liberdade alegram-se com o fato de 

os outros ainda não estarem maduros para a liberdade. Eles racionalizam essa alegria 

de maneira persuasiva com a causalidade natural. Os sujeitos não estão fundidos 

apenas com sua própria corporeidade. Ao contrário, mesmo no elemento psíquico 

meticulosamente cindido do próprio mundo corporal pela reflexão vigora uma 

conformidade geral a lei. A consciência deste fato aumentou proporcionalmente com 

a definição da alma como uma unidade. Não obstante, assim como não há uma 

autoconsciência imediatamente evidente da liberdade, também não existe uma 

autoconsciência da não liberdade. 

 

É imanente a perspectiva adorniana, portanto, que a liberdade seja uma 

condicionante efetiva do pensamento filosófico, uma vez, que somente por ela é possível resistir 

ao caráter ideológico do todo que se impõe positivamente como síntese absoluta do movimento 

dialético. O não conformismo com a determinação causal imposta com o nome de liberdade 

sobre os indivíduos e sobre a sociedade (que se materializa como fetiche ou falsa liberdade e 

que ocorre sobre a sociedade com caráter objetivo na imposição dos vetores econômicos, 

culturais, políticos, etc., e sobre os sujeitos em termos subjetivos com o aprisionamento das 

consciências, formação cultural precária, alienação, etc.), é invariavelmente a única 

possibilidade de rompimento com o ciclo bárbaro que se desenvolve pelo esclarecimento 

burguês. Neste sentido, a liberdade é pensada por Adorno numa perspectiva crítica de 

resistência e também numa perspectiva moral, pois ainda que o frankfurtiano tenha criticado 

assiduamente Kant. Ele mesmo viu em Kant a necessidade da razão em termos de rompimento 

com ordem social estabelecida. Portanto, “apesar das diversas críticas à primazia da razão em 

Kant, Adorno ressalta que a reflexão desse filósofo já nos mostra a capacidade da razão ir além 

da auto conservação. (CHAVES: 2010, p.440)”. É neste sentido que Adorno (2009, p.188) 

afirma que: 

 

Só se pode julgar aquilo que é decisivo no eu, sua independência e sua autonomia, em 

relação a sua alteridade, em relação ao se não eu. A existência ou não existência da 

autonomia depende de seu opositor e de sua contradição, do objeto que concede ou 

recusa autonomia ao sujeito; desvinculada disso, a autonomia é fictícia. 

 



47 

 

 

Portanto, liberdade, numa perspectiva adorniana, não pode ser pensada apenas sob 

a ossatura do individualismo, ou em critérios metafísicos, ontológicos ou empíricos por 

excelência como se objetivava no idealismo. Ela é fruto de um processo e de uma dinâmica 

dialética em que indivíduo e sociedade precisam ser forçados a não se auto absolutizarem sob 

a pena de reavivar totalitarismos e esquematismos de dominação. A liberdade é uma dimensão 

humana implícita na negatividade, em que indivíduo e sociedade só conseguem vivenciá-la 

dentro de uma estrutura permeada pela contradição e pela negatividade contida no movimento 

dialético. A liberdade é o próprio movimento do pensamento e do real e, é desta forma, que se 

constrói a única possibilidade de haver, de fato, uma sociedade e indivíduos efetivamente 

autônomos e emancipados.  

 

1.3 PERSPECTIVAS DA DIALÉTICA NEGATIVA NA EDUCAÇÃO  

    

Ao longo deste primeiro capítulo procurou-se situar à filosofia adorniana dentro do 

debate sobre emancipação, barbárie e educação para compreender as motivações e o impacto 

destes escritos sobre o fazer filosófico e científico que se desenvolveu na sociedade e na escola 

após o estabelecimento da modernidade. Consequentemente, a partir de algumas incursões na 

obra Dialética Negativa, buscou-se compreender como o autor concebe o processo de 

emancipação a partir de uma reinvenção da metodologia dialética. Percebe-se, portanto, que 

desde o ensaio sobre a atualidade da filosofia, perpassando a Dialética do Esclarecimento, o 

filósofo frankfurtiano tratou diretamente da denúncia e da crítica sobre os efeitos nefastos que 

a razão esclarecida burguesa causou em termos sociais, culturais e políticos. Neste sentido a 

crítica realizada ao modo como a tradição se apoderou da razão e a transformou num elemento 

central de dominação e cerceamento da liberdade e, consequentemente, como promotora da 

barbárie, enquadram a perspectiva do autor num cenário eminentemente pessimista sobre os 

rumos políticos, sociais da e para a educação. A indústria cultural (como salientado) selou este 

processo longo de desenvolvimento da razão instrumental e colaborou para a construção de 

uma sociedade alienada e submissa aos ditames do liberalismo econômico, dos quais a escola 

foi atravessada e tutelada invariavelmente por estas premissas.  

A proposta adorniana circunscrita na dialética negativa, entretanto, para além de 

uma inovadora metodologia de trato e trabalho com temas filosóficos, é uma proposta política 

que incide sobre a atividade docente dentro da escola um alento de resistência. Portanto, para 



48 

 

 

finalizar as discussões deste primeiro capítulo, busca-se compreender os desafios e as 

possibilidades que a experiência da dialética negativa pode propiciar ao se pensar o espaço 

educacional. 

Romper metodologicamente com a dialética tradicional imanente às práticas 

pedagógicas, bem como com as estruturas adjacentes às políticas educacionais é uma das 

condições de fundamentação da emancipação legitima e efetiva na perspectiva de Adorno. É 

notável que o processo de emancipação, e que deve ser o objetivo ético da educação, só poderá 

ser construído sob o entendimento de uma crítica ao academicismo cristalizado nas práticas 

metodológicas vivenciadas na escola. Entretanto, essa crítica precisa estar respaldada por uma 

inversão epistêmica sobre a materialização da dialética. Incorrer sobre a dialética negativa 

como uma metodologia prescreve na educação o entendimento de que é preciso criar 

mecanismos que propiciem a efusão do contraditório, a percepção dos interditos e que estes 

possam de fato contrastar com a lógica predominante e condizente com a ordem alusiva às 

regras da razão instrumental. Não é possível uma educação para a emancipação que 

desconsidere o fenômeno da contradição inerente ao processo dialético e negativo do real. 

Dessa maneira, os roteiros formativos implícitos nos currículos e nas práticas 

desenvolvidas nos bancos escolares perpassam o problema teórico metodológico do 

conhecimento na medida em que se disseminam na organização social estabelecida na escola 

nos desafios inerentes ao combate as diferentes manifestações da barbárie que lá se vivenciam 

cotidianamente. A barbárie manifesta no ambiente escolar (o machismo, a homofobia, a 

desigualdade social, o autoritarismo) são consequências de uma formação cultural e política e 

ordenam as práticas sociais de maneira decisiva em termos de vivência desse espaço. Porém, 

estas manifestações dentro da dinâmica oficial e curricular da escola têm seus lugares de debate 

relegados ao ostracismo, ou quando muito, a discussões de ordem complementar. O jogo de um 

conhecimento que se produz a partir de uma lógica dialética sempre positiva não deixa espaço 

para que os fatores negativos da construção histórica dos alunos e professores sejam de fato 

propulsores de novos conceitos. Nesse sentido, é inevitável que as manifestações da barbárie 

contemporânea, com as quais a escola convive, se reproduzam não como fenômenos 

componentes das narrativas oficiais da escola, muito menos na efetivação destes enquanto 

práticas formativas oficiais/conceituais, mas como práticas interditas e efetivas que são 

materializadas nas relações sociais estabelecidas e que se reproduzem empiricamente a partir 

de diversas correlações. 



49 

 

 

Bruno Pucci (2015, p.59) compreende que “A dialética negativa, ao mesmo tempo 

em que atesta a fragilidade do sujeito no processo do conhecimento, o estimula a ir além de si 

mesmo em busca daquilo que, do objeto, foi reprimido, não identificado, espoliado”. Assim, 

quando se pensa em metodologias que privilegiem o objeto a partir dos pressupostos da dialética 

negativa na educação, se pressupõe que existe um duplo movimento implícito nos conceitos e 

na realidade: por um lado é o conceito o instrumento de compreensão da realidade e, por outro, 

a consciência de sua incapacidade de captar a realidade em sua totalidade faz dele um eterno 

porvir.  

Para Pucci (2012), este duplo movimento do conceito aparece na teoria adorniana 

como fundamento para se pensar a formação escolar, na medida em que é por meio deste 

atentado a tradição que Adorno circunscreve a tarefa do filósofo na produção do conhecimento 

e, de maneira constelacional, é por meio da permanência no estado da negatividade que se pode 

vislumbrar a liberdade como movimento do real na educação. 

Deste modo, a dialética negativa pensada como metodologia se configura a partir 

daquilo que Duarte (2007, p.19-20) designou ser: 

 

Um dos objetivos principais da Dialética Negativa, portanto, é a consciência, por parte 

da filosofia, da necessidade de que o sofrimento radical experimentado pelo homem 

contemporâneo, atônito diante da opressão e massacres de efeito multiplicado pela 

tecnologia, manifeste-se a partir do núcleo mesmo do discurso filosófico, não como 

algo externo, adicionado a partir de fora. Dessa forma, a prática da filosofia pode 

tornar-se um exercício – ainda que, em certos contextos, apenas antecipatório – da 

verdadeira liberdade. 

 

Nesse horizonte, a linguagem filosófica operada na escola deve ser a linguagem de 

resistência à barbárie que lá impera. É da imanência deste espaço que os homens ao longo da 

história retiraram as ferramentas de resistência ao caráter eminentemente bárbaro e impositivo 

da realidade imposta como dominação. Deina (2009, p.132-133) afirma que 

 

Pensar sobre o ensino de filosofia pressupõe, antes, pensar sobre o lugar em que ele 

deve se situar no sistema educativo. Pensar o seu lugar da perspectiva da escola de 

Frankfurt, leva em consideração o fato de que a educação escolar acontece dentro de 

um sistema reprodutivista que se insere numa sociedade danificada pela ideologia da 

sociedade capitalista industrial. 

 



50 

 

 

Portanto, é imprescindível contrapor estas narrativas para que elas não se 

imponham como totalidades no espaço escolar. A interpretação constelacional filosófica, por 

sua vez, é talvez a única possibilidade de resistência a este fenômeno galopante de dominação 

que submete a escola, os estudantes, professores e a sociedade a um estado de submissão. Para 

Adorno a dialética negativa é um atentado contra a tradição que não deixa o totalitarismo se 

fundamentar conceitualmente e historicamente. Portanto, é a liberdade mesma do pensamento 

emergindo criticamente do estado de conscientização necessário aos projetos educativos. 

Somente quando compreende-se que a educação, por ser uma atividade dirigida e 

intencionalmente construída, pode efetivamente emancipar as pessoas, é que se pode vislumbrar 

o efetivo exercício do pensamento filosófico, por excelência.  

Segundo Gatti (2009, p.264), 

 

Nesta constelação histórico‑filosófica desenhada pela Dialética negativa, Adorno 

busca conferir uma tarefa para a filosofia no presente a partir do destino de um projeto 

específico: a realização da filosofia por Marx e pelo hegelianismo de esquerda. Como 

evidencia a caracterização do capitalismo tardio, a pergunta pela possibilidade da 

emancipação não passa apenas pela consideração do fracasso das esperanças 

depositadas numa revolução social ou da reversão do caráter autoritário do socialismo 

real, mas exige também questionar a perpetuação de um estado de não‑emancipação 

no capitalismo mais avançado. Ainda assim, é o fracasso de tal projeto filosófico que 

constitui a perspectiva para o exame da possibilidade da filosofia contemporânea, a 

qual é examinada do ponto de vista da “crise do idealismo”. Adorno sabia muito bem 

que nem todas as filosofias do presente — as quais, segundo ele, disputam um lugar 

no mercado da teoria — têm esse projeto como referência primordial. Por que então 

submeter todas a esse crivo? Sua justificativa não passa apenas pela conclusão de que 

o vínculo entre pensamento e emancipação tem sua referência maior nas pretensões 

emancipatórias desse projeto, mas também pela convicção de que a história da 

filosofia foi marcada pela pretensão de conferir um sentido à totalidade da experiência 

por meio de sua apreensão conceitual. Diante disso, o sistema hegeliano marcaria o 

apogeu dessa história, assim como o maior fracasso da pretensão de submeter a 

realidade ao movimento do conceito. E mais: a história recente, bem distante da força 

emancipatória que o idealismo representou na consolidação da sociedade burguesa, 

também poderia ser interpretada como a realização nefasta do idealismo. O 

capitalismo contemporâneo seria a realização perversa do sistema hegeliano, na 

medida em que todo singular é subsumido à sua lógica de funcionamento. Com isso, 

na Dialética negativa, a crítica da filosofia é indissociável da crítica social.  

 

Assim, o trânsito conceitual percorrido pela dialética negativa quando deslocada 

aos problemas educacionais invariavelmente perpassa o debate sobre a crítica a imposição dos 

valores socioculturais, financeiros e econômicos adjacentes ao capitalismo contemporâneo na 

realidade. Deste modo, o diagnóstico de realidade que a educação e a escola podem e devem 

produzir deve ser pautados no entendimento e nos termos de uma concepção filosófica de 



51 

 

 

mundo que tenha como horizonte ético a transformação da realidade. A filosofia crítica, por 

excelência, tem a responsabilidade de produzir na escola uma interpretação crítica da realidade 

que se impõe de maneira autoritária na sociedade a partir dos ditames de ordem econômica e 

cultural implícita no capitalismo contemporâneo e que se faz dominante de maneira inequívoca. 

Deste modo, o diagnóstico de realidade que a filosofia crítica precisa gerar na escola deve 

ultrapassar as predefinições metodológicas imbuídas neste espaço seja pela na divisão 

disciplinar, pela imposição cultural operante, para, de modo constelacional, figurar como 

resistência, como liberdade. 

A emancipação, portanto, para Adorno implica por um lado a preocupação ética 

em construir uma formação cultural (bildung) que se contraponha e impeça a barbárie e, por 

outro lado, que preveja na educação uma ferramenta de resistência efetiva de contraponto aos 

pressupostos bárbaros implícitos nas práticas civilizatórias. Para o autor, a barbárie em si não 

se fundamenta apenas como violência explícita, mas é fruto de uma concepção de mundo e de 

uma racionalidade que foi construída ao longo dos anos sob o estigma do domínio e do poder. 

O terror do nazismo na Alemanha ou do stalinismo na URSS não se configuraram apenas 

enquanto formas de governo, mas se apoiaram no arquétipo teórico e conceitual do controle 

racional da realidade para se estabelecer e fundamentar os níveis de violência que realizaram. 

A simples mutação de regime político em si não gerou autonomia nas pessoas e mesmo após a 

queda desses modelos governamentais e com a instauração do regime democrático na 

Alemanha após a queda do nazismo, em que esperavam-se cidadãos esclarecidos e autônomos, 

outras manifestações da barbárie se desenvolveram e se fundamentaram socialmente.  

Nessa perspectiva, o autor indica que pensar uma educação para a emancipação 

exige o entendimento de que sem o pensamento dialético crítico não é possível a resistência e, 

consequentemente, a emancipação. No entanto, o pensamento precisa estar conectado 

dialeticamente ao caráter negativo do real, implícito nas relações sociais que historicamente 

foram relegadas pela dialética essencialmente positiva dos moldes hegelianos. Ora, fazer uso 

dessa perspectiva exige um processo educacional amplo, que, de antemão, conduza a reflexão 

filosófica para o debate sobre como a barbárie se manifesta no espaço escolar, para que, de 

maneira consciente, possa efetivamente se desenvolver um pensamento livre, autônomo e 

emancipado.  

  



52 

 

 

CAPÍTULO II – A FORMAÇÃO DOCENTE E A SEMIFORMAÇÃO CULTURAL 

 

O projeto revolucionário de civilização burguesa que se materializou na 

modernidade previa na cultura um dos elementos fundamentais para o rompimento com a 

ordem política e social vigente desde a era feudal. Neste sentido, o escopo formativo social 

perpassava o entendimento de que a formação cultural dos indivíduos era precondição de 

autonomia destes e da sociedade. Entretanto, reconhecidamente com o capitalismo tardio, 

especialmente sob a lógica da Indústria cultural emergiu um processo de crise formativa tanto 

dos indivíduos quanto da sociedade que refletiu seu caráter perverso em termos culturais, 

políticos e sociais na cultura de massa. Juntamente com a evolução técnica advinda da 

instrumentalização da razão, houve um empobrecimento das experiências formativas em face 

da necessidade e da emergência dos produtos da cultura de massa. Como consequência, a 

formação escolar também foi afetada por este processo e se viu emaranhada no processo que 

Adorno conceituou como Semiformação. 

Portanto, entre os conceitos de formação (Bildung) e de semiformação 

(Halbbildung) existe um problema educacional complexo na medida em que, sendo a escola 

parte significativa deste debate, na perspectiva adorniana, ela necessita dialogar com tais 

aspectos no intuito de resgatar a formação para resistir e combater a barbárie. 

Do ponto de vista político, neste cenário emerge como problemática eminente a 

ineficácia das democracias contemporâneas que sucumbem mediante a sempre presente cultura 

dos projetos autoritários/totalitários. Estes projetos estão relacionados à construção social de 

sujeitos que pensam e agem de maneira irrefletida, como massa. Consequentemente o caráter 

amórfico destes sujeitos condiciona o aparecimento de sistemas e regimes políticos bárbaros na 

medida em que o caráter semiformativo arquitetado e estruturado na e pela indústria cultural 

são transportados para a esfera política. Deste modo, a formação dos sujeitos – e neste caso 

específico da pesquisa, na formação de docentes em nível médio – requer uma educação para a 

contestação, para a resistência. Uma educação que denuncie, conteste e resista a semiformação 

tomada como paradigma cultural nas sociedades administradas é condicionante também da 

defesa, da resistência e da manutenção dos sistemas democráticos. 

Neste cenário, a resistência à barbárie perpassa desafios amplos que estão 

impregnados na formação cultural dos indivíduos, da sociedade e dos sistemas políticos. Estes 

aspectos não podem ser resolvidos de maneira isolada e necessitam, dentro do debate sobre a 

 



53 

 

 

formação escolar, de um espaço significativo como condição de sobrevivência para a 

humanidade. Desta forma, retomar a perspectiva da formação como contestação da barbárie 

precisa estar conectada à denúncia dos efeitos nefastos da semiformação tanto em termos 

formativos quanto em termos políticos e sociais. 

 

2.1 ENTRE A FORMAÇÃO E A SEMIFORMAÇÃO  

 

2.1.1 A formação cultural (bildung) à luz de Immanuel Kant 

 

Educação e formação são processos que se entrelaçaram historicamente. No 

entanto, no contexto paradoxal circunscrito socialmente a partir do século XX, ao mesmo tempo 

em que resplandeceu uma ciência esclarecida que trouxe uma alteração substancial de 

perspectiva social, política e de conhecimento, emergiram também cenários de guerra, fome, 

marginalização social e de violência características de um irracionalismo extremo. De modo 

similar, os processos educacionais e escolares também são marcados profundamente por estes 

paradoxos. Portanto, refletir sobre como a formação (bildung) se relaciona aos processos 

objetivos materializados no devir histórico e social em que estão inscritos se torna uma tarefa 

complexa e inadiável. É preciso entender qual é o sentido que se atribui à formação e que efeitos 

ela dispõe na educação e na formação daqueles que nela irão desenvolver seus trabalhos como 

professores. A incursão na obra Sobre a Pedagogia, de Kant, será o mote inicial deste 

investimento por entender que ela representa, em conjunto com a obra de Kant, os ensejos da 

revolução burguesa inscrita na modernidade. 

Na esteira do que afirmaram Bandeira & Oliveira (2012, p.226), pode-se afirmar 

que:  

 

A palavra alemã Bildung significa, genericamente, cultura, e pode ser entendida, nesse 

sentido, como análoga a palavra Kultur, de origem latina. Porém, enquanto Kultur 

tende a se aproximar das relações humanas objetivas, Bildung reporta-se mais às 

transformações na esfera subjetiva, referindo-se a um processo de formação. 

Enquanto expressão linguística estabeleceu-se no século XVII e, embora se 

assemelhando a palavra educação (Erziehung), não possuía conteúdo idêntico. Pela 

história da palavra e seu significado cruzam-se representações místico-cristãs (a 

doutrina do Imago Dei) com ideias secularizadas da gênese da personalidade de 

desenvolvimento de potencialidades humanas subjetivas, o termo Bildung tem um 



54 

 

 

caráter bastante dinâmico e define-se essencialmente enquanto prática, empregando-

se, então, a expressão Formação Cultural como sua mais adequada tradução para o 

contexto que ora trabalhamos. 

 

Entende-se que a relevância do trabalho de Kant para a modernidade perpassa a 

correlação intrínseca que ele estabeleceu entre o processo educacional do indivíduo (Bildung) 

como condicionante e correlacional ao processo formativo cultural da sociedade. Kant (1999, 

p.11) afirma que “O homem é o único animal que precisa ser educado. Por educação entende-

se o cuidado de sua infância, a disciplina e a instrução com a formação”. A necessidade da 

educação é circunscrita numa perspectiva ética de horizonte formativo, do qual decorre uma 

concepção de mundo e de sociedade. O cuidado com a formação do indivíduo decorre do 

processo de civilidade que se implanta como necessidade humana uma vez que é por meio da 

educação que o homem se desenvolve como homem e é por meio dela que uma civilização se 

faz civilização. A educação, para Kant, é pensada de maneira ordenada em que a disciplina deve 

ser tomada como reguladora da formação humana. Para o filósofo de Königsberg (1999, p.12): 

 

A disciplina, porém, é puramente negativa, porque é o tratamento através do qual se 

tira do homem a sua selvageria; a instrução, pelo contrário, é a parte positiva da 

educação. A selvageria consiste na independência de qualquer lei. A disciplina 

submete o homem as leis da humanidade e começa a fazê-lo sentir a força das próprias 

leis. Mas isso deve acontecer bem cedo. Assim, as crianças são mandadas cedo à 

escola, não para que aí aprendam alguma coisa, mas para que aí se acostumem a ficar 

sentadas tranquilamente e a obedecer pontualmente aquilo que lhes é mandado, a fim 

de que no futuro elas não sigam de fato e imediatamente cada um de seus caprichos. 

Mas o homem é tão naturalmente inclinado a liberdade que, depois que se acostuma 

a ela por longo tempo, a ela tudo sacrifica. Ora esse é o motivo preciso, pelo qual é 

conveniente recorrer cedo a disciplina.  

  

Para os objetivos traçados a este trabalho frisam-se dois pontos da argumentação 

kantiana que, entende-se, refletiram na formação cultural (Bildung) burguesa materializada na 

educação escolar: a necessidade da submissão dos homens à disciplina e a crença 

indiscriminada de que a educação da razão gera a superação da selvageria. É nítida a 

preocupação de Kant com o caráter eminentemente selvagem da humanidade na falta da 

educação. Para o filósofo o caráter disciplinar da educação deve ser o fio condutor que afasta 

os homens de outros animais selvagens. Sem a disciplina, portanto, não é possível civilidade 

uma vez que a inclinação natural à liberdade conduziria os homens ao estado de selvageria. 

Deste modo, a compreensão do autor é de que ser humano é superar a selvageria e se submeter 

conscientemente às leis advindas da razão por meio da disciplina educacional. A selvageria, por 



55 

 

 

ser vista por ele como o estado mais primitivo da humanidade, só pode ser superada mediante 

o ingresso evolutivo, consciente e organizativo dos sujeitos por meio da educação. 

Na continuidade da argumentação, Kant configura o processo educacional como 

imperativo da formação cultural da sociedade. Assim, a instrução deve ser passada de geração 

em geração com o devido cuidado de estar conexa à manutenção de um patrimônio cultural 

que, consequentemente, é a garantia de que a humanidade não retornará ao estado de selvageria. 

Ele argumenta que  

 

Quem não tem cultura de nenhuma espécie é um bruto; quem não tem disciplina ou 

educação é um selvagem. A falta de disciplina é um mal pior que a falta de cultura, 

pois esta pode ser remediada mais tarde, ao passo de que não se pode abolir o estado 

selvagem e corrigir um defeito de disciplina. Talvez a educação se torne cada vez 

melhor e cada uma das gerações futuras de um passo a mais em direção ao 

aperfeiçoamento da humanidade, uma vez que o grande segredo da perfeição da 

natureza humana se esconde no próprio problema da educação [...] É entusiasmante 

pensar que a natureza humana será sempre melhor desenvolvida e aprimorada pela 

educação, e que é possível chegar aquela forma, a qual em verdade convém a 

humanidade. Isso abre a perspectiva para uma futura felicidade da espécie humana. 

(KANT: 1999, p. 16-17) 

 

A formação cultural (Bildung), portanto, perpassa no entendimento kantiano, a 

premissa da contínua evolução educacional e cultural da humanidade que transcorre do crivo e 

do cuidado de si. De geração em geração, a transmissão do capital cultural se dá por meio da 

educação e ela deve ser raciocinada e sistematizada para tutelar os homens no compromisso 

moral de submeter-se às leis e desta forma garantir politicamente um estado de aceitação e 

submissão às regras esquemáticas desenvolvidas pela racionalidade. É deste processo que Kant 

vislumbra a autonomia dos sujeitos. Ela é resultante de uma constante e progressiva evolução 

do espírito esclarecido e é somente dela que se pode esperar autonomia em escala social.  

Segundo Ribeiro & Zancanaro (2011, p. 96-97); 

 

Frequentemente, o termo “civilização” é usado por Kant como parte de um 

sequenciamento de estágios necessários para o desenvolvimento humano; a 

civilização conduz ao último estágio da educação, que é a moralização. A 

moralização, tal como posta em “Sobre a Pedagogia”, não pode ser uma simples 

adição da cultura e da civilização. Ela envolve também uma passagem para o reino da 

liberdade, que logicamente pressupõe os passos preparatórios da cultura e da 

civilização. Para Kant, a humanidade está, ainda, muito distante do estágio final da 

moralização e vive em um tempo de treinamento disciplinar de cultura e de 

civilização. 



56 

 

 

 

Neste sentido, para este estudo, basta constar que a formação cultural (Bildung), 

para Kant, é um imperativo da formação social na medida em que exige dos sujeitos submissão 

e um cuidado específico com a sua formação para consequentemente se promover uma 

sociedade autônoma e feliz. Esta formação, por sua vez, é um processo de autodeterminação 

moral e atende aos pressupostos evolutivos da civilização, na medida em que, sendo o processo 

de civilidade um processo de autoconsciência somatório, a autonomia dos indivíduos somente 

se torna possível quando a pedagogia conduz os sujeitos à consciência moral. Esta consciência 

gera o entendimento de que o processo disciplinar de formação interior está submetido às regras 

da razão que, por sua vez, conduz a um processo de autonomia social. É preciso atestar, no 

entanto, que o desencantamento de Kant em relação à realidade política em que vivia (vale 

lembrar que este ensaio do filósofo de Königsberg foi escrito na fase madura de seu 

pensamento) é contrastante com seu otimismo em relação à evolução do esclarecimento 

(Aufklärung)20.  

Neste sentido, recuperar o debate sobre este fator decisivo da revolução burguesa 

circunscrita na teoria kantiana se tornou um dos problemas analisados por Adorno. No ensaio 

Teoria da Semiformação, de 1959, ele apresenta uma perspectiva crítica em relação aos 

processos formativos imanentes à indústria cultural para denunciar como no capitalismo tardio 

a cultura se transformou num poderoso aporte de dominação e massificação e não de autonomia 

e, consequentemente, segue a proposta do autor por meio da dialética negativa, construir 

espaços de resistência e de emancipação através de uma outra perspectiva de Bildung. 

 

2.1.2 Formação versus Semiformação 

 

Os perigos da falta de formação vão muito além de uma pura e simples carência 

pedagógica ou cultural segundo a perspectiva adorniana. Eles se refletem na eminência da 

                                                 
20 Segundo Ribeiro & Zancanaro (2011, p.94) “Nessa época, Kant tem bem amadurecida a concepção de que a 

organização social da Alemanha está bastante longe dos ideais do Iluminismo, devido ao despotismo político e à 

falta no sistema educacional do seu país de princípios universais advindos de uma moralidade apriorística que, 

aplicados no processo educativo, levariam os homens à liberdade e à felicidade. Portanto, com base neste 

pensamento, Kant lança uma pergunta, até hoje questionada: Como se poderá tornar os homens felizes, senão os 

tornamos morais e sábios? Para que os homens se tornem morais e sábios e, portanto, felizes, é preciso que sejam 

educados”. 



57 

 

 

barbárie e estão evidentemente conectados às práticas e correlações sociais implícitas na lógica 

do capital. No ensaio Teoria da Semiformação Adorno aborda uma série de questões que 

indicam a necessidade política de uma teoria abrangente sobre a semiformação cultural que se 

instaurou como determinação social no capitalismo tardio. Nesta investida, o autor retoma 

diversos conceitos que abordou em outras obras. Na Dialética do Esclarecimento, como já 

ponderado, Adorno e Horkheimer teceram uma dura crítica à perspectiva kantiana expressa no 

esclarecimento (Aufklärung) e nela formularam pela primeira vez o conceito de semiformação 

(MAAR: 2003). Esta crítica consistiu no entendimento de que, por conta do esclarecimento 

carregar desde sempre uma identidade dominadora, quando a burguesia ascendeu ao poder, a 

dimensão emancipatória da razão deu lugar a uma razão instrumental reificada.  

Com efeito, esta mudança de perspectiva em relação ao lugar da razão na 

interpretação da realidade fez com que a autorreflexão fosse abandonada em nome do 

tecnicismo cientificista. Deste modo, na medida em que esta razão instrumental se disseminou 

ideologicamente como absoluta concepção de mundo, ela se estendeu em narrativas e práticas 

essencialmente irracionais, provedoras e promotoras da barbárie. Neste contexto, é importante 

frisar que Adorno não renuncia a relação intrínseca entre esclarecimento e liberdade, ou entre 

a razão e a emancipação, mas compreende que dentro da lógica imposta pela indústria cultural 

existe um caráter impositivo de determinação e aprisionamento das subjetividades que 

desemboca num estado de barbárie generalizada. Ele denuncia e contrapõe o ideal burguês 

inscrito no esclarecimento a partir da perspectiva da dialética negativa como possibilidade da 

liberdade, porém reitera que só é possível pensar autonomia a partir de um processo amplo de 

formação cultural.  

Segundo Bandeira & Oliveira (2012, p.228), no ensaio Teoria da Semiformação, 

 

Adorno argumenta que a cultura tem um duplo caráter: ela é ao mesmo tempo, 

autonomia, liberdade do sujeito e adaptação, conformação a vida real. De uma parte, 

dentro da tradição da filosofia alemã, a Bildung carrega a exigência de formar seres 

humanos amparados na ideia de autonomia e emancipação do sujeito, mas o fracasso 

do ideal de uma sociedade racional, igualitária e justa, proposta pela cultura burguesa, 

permitiu que esta se satisfizesse em si mesma, numa hipóstase do espírito e da 

realidade, convertendo-se em valor em si, dissociando-se da produção cultural da 

sociedade. 

 

Portanto, compreende-se que existe um duplo movimento implícito na ideia de 

educação e na perspectiva de formação, pois, se por um lado a razão deve ser preservada neste 



58 

 

 

processo por ser condicionante da liberdade e da emancipação dos sujeitos, por outro, as 

condições objetivas de vivência efetiva da liberdade destes os relega e submete a condições de 

conformação e adequação a ordem vigente avessa à autonomia. Neste sentido, quando Adorno 

denuncia que a semiformação se configurou no capitalismo tardio como o mecanismo mais 

efetivo de escravização social, ele o faz num movimento duplo do conceito (PUCCI, 2012). Na 

medida, em que semiformação não é entendida como um estágio para se chegar à formação, 

mas, antes disso, um empecilho para esta, ela atua como falsa consciência de liberdade. Deste 

modo, quando se pensa em ações pedagógicas isoladas, por exemplo, se reforça ainda mais o 

caráter impositivo da semiformação como determinação e dominação social, pois, desta forma, 

as condicionantes históricas de vivência desta liberdade são relegadas em nome de um 

subjetivismo estritamente desconectado da história em nome do absolutismo conceitual 

circunscrito na ideia de liberdade. 

Para Adorno, na sua Teoria da Semicultura (1996, p.2): 

 

O que hoje se manifesta como crise da formação cultural não é um simples objeto da 

pedagogia, que teria que se ocupar diretamente desse fato, mas também não pode se 

restringir a uma sociologia que apenas justaponha conhecimentos a respeito da 

formação. Os sintomas de colapso da formação cultural que se fazem observar por 

toda parte, mesmo no estrato das pessoas cultas, não se esgotam com as insuficiências 

do sistema e dos métodos da educação, sob a crítica de sucessivas gerações. Reformas 

pedagógicas isoladas, indispensáveis, não trazem contribuições substanciais. 

Poderiam até, em certas ocasiões, reforçar a crise, porque abrandam as necessárias 

exigências a serem feitas aos que devem ser educados e porque revelam uma inocente 

despreocupação frente ao poder que a realidade extra pedagógica exerce sobre eles. 

Igualmente, diante do ímpeto do que está acontecendo, permanecem insuficientes as 

reflexões e investigações isoladas sobre os fatores sociais que interferem positiva ou 

negativamente na formação cultural, as considerações sobre sua atualidade e sobre os 

inúmeros aspectos de suas relações com a sociedade, pois para elas a própria categoria 

formação já está definida a priori. O mesmo acontece com os momentos parciais, 

imanentes ao sistema, que atuam em cada caso no interior da totalidade social: 

movem-se no espaço de conjuntos enquanto estes é que deveriam ser os primeiros a 

serem compreendidos. Seria preciso, além disso, a partir do movimento social e até 

mesmo do conceito de formação cultural, buscar como se sedimenta — e não apenas 

na Alemanha — uma espécie de espírito objetivo negativo (Grifo meu). A formação 

cultural agora se converte em uma semiformação socializada, na onipresença do 

espírito alienado, que, segundo sua gênese e seu sentido, não antecede à formação 

cultural, mas a sucede. Deste modo, tudo fica aprisionado nas malhas da socialização. 

Nada fica intocado na natureza, mas, sua rusticidade — a velha ficção — preserva a 

vida e se reproduz de maneira ampliada. Símbolo de uma consciência que renunciou 

à autodeterminação, prende-se, de maneira obstinada, a elementos culturais 

aprovados. Sob seu malefício gravitam como algo decomposto que se orienta à 

barbárie. 

 



59 

 

 

Para o frankfurtiano, a crise da civilização é decorrente de uma crise formativa que 

se expressa como semiformação generalizada. Esta, por sua vez, perpassa e vai além de debates 

sobre reformas isoladas, pois assola a sociedade de maneira inexorável das condicionantes 

culturais expressas na lógica burguesa de ascensão e dominação social. Contudo, quando 

Adorno aventa a hipótese de um espírito objetivo negativo, ele sinaliza também o que ele 

entende por resistência, pois, para ele, somente de um espírito crítico suficientemente negativo 

pode-se esperar um rompimento com a ordem predisposta pela semiformação. Ao mesmo 

tempo, portanto, que ele denuncia o caráter eminentemente perverso da semiformação, ele 

sinaliza possibilidades de rompimento com tais perspectivas por meio de uma outra e efetiva 

formação proveniente da autorreflexão. 

Todavia, este processo de denúncia da contradição como perspectiva de liberdade 

é complexo e exige consciência sobre as infindáveis variantes conexas à semiformação. Adorno 

pondera que, com o advento da indústria cultural, a experiência da formação por meio do 

pensamento crítico (que se verifica na negação a população de experimentar as obras de arte 

autênticas, por exemplo) foi paulatinamente retirada do crivo formativo dos sujeitos. Quando 

até mesmo o tempo livre dos indivíduos foi minuciosamente tomado deles pelos atrativos 

publicitários da indústria cultural ocorreu um sequestro da autonomia destes. É neste contexto 

que a semiformação se tornou processo tão amplo que não pode ser compreendido como pré-

condição da formação, ou como um degrau de ascendência para esta, pois ela antes de qualquer 

coisa, funciona como dispositivo impeditivo da formação autônoma dos sujeitos. 

Para explicitar esta dinâmica, ao longo deste ensaio, Adorno costura o entendimento 

de que “a formação nada mais é do que a cultura tomada pelo lado de sua apropriação subjetiva” 

(ADORNO. 1996, p.2). Entretanto, a cultura não pode ser pensada em seu caráter 

eminentemente abstrato ou como cultura do espírito. É necessário pensá-la como resultante do 

processo dialético para que ela não se torne um valor absoluto em si mesma. Para o 

frankfurtiano, “a formação que se esquece disso, que descansa em si mesma e se absolutiza, 

acaba por se converter em semiformação” (IBID, p.3). Assim, o aspecto de vigência de uma 

cultura que de fato liberte os sujeitos precisa estar conectado e contextualizado ao processo 

eminentemente dialético da realidade. Adorno denuncia que a crise da ilustração (Aufklärung) 

foi gerada pela desconexão entre a razão e a práxis, pois quando a razão foi afastada do 

movimento histórico para se tornar oásis de uma cultura elitista, ela deixou de prover os 

objetivos que dela se esperava – a saber, a liberdade e a autonomia dos sujeitos.  



60 

 

 

Na outra face da cultura, por sua vez, o processo de acomodação à ordem da vida 

real se tornou um impeditivo substancial para que os homens não educassem uns aos outros. 

Neste processo de acomodação, “Isso se fez necessário para reforçar a unidade sempre precária 

da socialização e para colocar fim aquelas explosões desorganizadoras que, conforme é óbvio, 

se produzem justamente onde já está estabelecida uma tradição de cultura espiritual autônoma” 

(IBIDEM). Consequentemente, deste processo surge uma categoria interpretativa que na 

concepção adorniana indica: por um lado, o mal estar da civilização que necessitou domesticar 

os sujeitos (vale lembrar o caráter central da disciplina na educação apresentada por Kant) para 

conter suas explosões selvagens e que, por outro, “perpetua neles a deformidade que se pensava 

ter se dominado, a agressão” (IBIDEM).    

Para Adorno (1996, p.2-3): 

 

Quando o campo de forças a que chamamos formação se congela em categorias fixas 

– sejam elas do espírito ou da natureza, de transcendência ou de acomodação – cada 

uma delas, isolada, se coloca em contradição com seu sentido, fortalece a ideologia e 

promove uma formação regressiva. O duplo caráter da cultura nasce do antagonismo 

social não conciliado que a cultura quer resolver, mas que demanda um poder, que, 

como simples cultura, não possui. Este desejado equilíbrio é momentâneo, transitório. 

A hipóstase do espírito, mediante a cultura, a reflexão glorifica a separação social 

colocada entre o trabalho do corpo e o trabalho do espírito. A antiga injustiça quer 

justificar-se como superioridade objetiva do princípio da dominação, o que apenas 

demonstra que esta ação sobre os dominados é que mantém e reitera tais relações. Mas 

a adaptação é de modo imediato, o esquema da dominação progressiva. 

 

Segundo Maar (2003), a manifestação da semiformação se dá explicitamente num 

contexto em que as práticas irracionais que são ainda fundantes do mundo real são mascaradas 

de modo instrumental para se manifestarem sob o véu da racionalidade. Ou seja, no contexto 

social e político eminentemente bárbaro, a racionalidade instrumental confere às narrativas 

sociais de mundo a falsa imagem de práticas racionais com legitimidade causal. Neste contexto, 

o capitalismo tardio conseguiu através de um esquematismo planejado se impor como 

totalidade por meio da ideologia que converte o fato social bárbaro em fato social racionalmente 

aceitável. O sujeito semiformado, por sua vez, reproduz na sociedade este discurso ideológico 

que fundamenta suas práticas irracionais enquanto reflexo das narrativas socialmente 

disseminadas. A adesão a tais narrativas condiciona estes sujeitos a um estado de negação de 

sua autonomia, na medida em que lhe imputa o caráter delimitador que a semiformação lhe 

outorga por excelência. Maar (2003, p.466) assinala que: 



61 

 

 

Não basta apenas referir-se ao momento subjetivo ou social presente na sociedade 

objetivada; além disso, esse momento precisa ser decifrado em seus próprios 

momentos, também socialmente determinados. De um lado, os homens determinados 

como não podendo ser apropriados, na qualidade de sujeitos; do outro, os homens em 

sua determinação social de manipulados como objetos, pela constituição de novas 

necessidades que são retroativas, isto é, formadoras de subjetividades. 

 

Portanto, para uma compreensão ampla dos efeitos da semiformação é preciso 

considerar que o duplo movimento dialético implícito na produção ideológica do real é 

proveniente eminentemente da lógica do capital. O efeito ideológico da falsa liberdade 

impregnada pela cultura massificada se torna atenuante decisivo em termos de acomodação dos 

sujeitos à ordem vigente que, consequentemente, se produz e reproduz como falsa consciência 

neles e se dissemina por meio de suas narrativas. Deste modo, segundo Maar, (2003, p.467); 

 

A semiformação seria a forma social da subjetividade determinada nos termos do 

capital. É meio para o capital, e simultaneamente, como expressão de uma 

contradição, sujeito gerador e transformador do capital. Adorno, ao contrário do 

resignado pessimismo equivocadamente associado com sua obra, apresenta uma 

alternativa prática real para a tendência à totalização social dominante, ao revelar a 

construção objetiva da formação social presente. Assim, em oposição à fatal “gaiola 

de ferro” de Max Weber, o viés idealista-ético, que impõe ao indivíduo “uma ordem 

de coisas inalterável na qual deve viver”, seria substituído pela perspectiva 

materialista-dialética de Adorno. Nesta, o que parece ética formal ou calculo racional 

se decifra como semiformação pela indústria cultural, que obstrui numa forma social 

determinada a contradição material presente em sua determinação social. 

 

Para Bruno Pucci (2007), esta perspectiva da teoria adorniana é compreendida em 

conjunto com o entendimento de que a semiformação não é um processo puramente subjetivo. 

O autor contextualiza a semiformação no processo de efetivação do liberalismo e adverte que 

para Adorno dois fenômenos conexos ao liberalismo se fizeram determinantes na expansão da 

semiformaçao – a saber, a sacralização da cultura e a cultura como privilégio de classe.  

Segundo ele (PUCCI. 2007, p.146-147), 

 

A burguesia, quando assumiu o poder político, estava preparada culturalmente para 

desempenhar sua hegemonia e dominação. Mas, sua formação cultural não foi apenas 

sinal de emancipação como classe: foi também um dos elementos ideológicos básicos 

para excluir os trabalhadores e os camponeses dos benesses da nova civilização[...] O 

sonho da formação cultural burguesa se desestruturou e manifestou enfaticamente em 

sua face repressiva, totalitária. E o mundo pré-burguês, vinculado a religião 

tradicional, não teve tempo suficiente para desenvolver um dos pressupostos básicos 

da formação, a autonomia, e a consciência dos camponeses e dos trabalhadores passou 

diretamente da heteronomia da igreja para a heteronomia da indústria cultural.  



62 

 

 

À vista disso, a partir do momento em que a sociedade administrada burguesa se 

materializou objetivamente como produtora e reflexo da ideologia de si mesma, as classes 

dominantes se utilizaram de mecanismos esquematicamente planejados para reproduzir e 

difundir uma concepção política, ideológica e econômica de mundo eminentemente repressiva 

que assolapou a autonomia dos sujeitos em nome dos interesses do capital. Parte significativa 

desta estratégia de controle está ligada à disseminação de bens culturais desprovidos de valor 

formativo para as classes mais pobres. Estes bens, por serem desprovidos da crítica, petrificam 

e condicionam estes sujeitos consumidores na posição de eternos objetos dentro da efetiva e 

sempre presente lógica burguesa para se atingir a lucratividade (esta cada vez mais expansiva). 

Pucci demonstra como Adorno no ensaio Teoria da Semiformação apresenta exemplos 

paradigmáticos de como as sutilezas deste processo minuciosamente calculado e administrado 

se manifesta socialmente. Esta montagem apresenta que na semiformação, a dominação se 

expressa por: 1) A carência de imagens; 2) Edição de bolso dos clássicos, e 3) Colocação de 

letras em temas sinfônicos.     

Sobre a carência de imagens, Pucci relembra que os EUA, berço da indústria 

cultural presenciou a substituição dos antigos ícones religiosos por uma mitologia substitutiva 

sempre atualizável nos astros do cinema, da música, e dos meios de comunicação de massa. 

Entretanto, esta substituição teve uma perda substancial em termos de qualidade formativa, pois 

alterou dramaticamente a vida sensorial dos espectadores, uma vez que retirou deles a 

sensibilidade das cores, das imagens e dos sons imanentes aos ícones da mitologia religiosa 

para impregnar nestes sujeitos – agora consumidores – a ordem reprodutiva e semiformativa da 

sociedade administrada.  Sobre as edições de bolso dos clássicos, a denúncia de Adorno não se 

trata de uma posição de resistência em relação aos benesses que as técnicas de reprodução 

podem gerar (ocasionando, por exemplo, uma maior abrangência social de textos clássicos que 

desde muito tempo ficavam restritos a uma pequena parcela da população). Porém, o autor 

adverte que as implicações de transformar obras clássicas em produtos à mercê dos interesses 

do capital são eminentemente tóxicas e propiciam perdas formativas substanciais no que tange 

ao processo de descaracterização de sua autenticidade gerado pela reprodução técnica.  

Por fim, o fenômeno observado por Adorno sobre a Colocação de letras em temas 

sinfônicos coroa o caráter perverso da distopia construída pela indústria cultural. Segundo 

Adorno (1996, p.5) “As frases idiotas que ali se cantam nada tem a ver com o conteúdo da obra, 

no entanto, agarram-se e chupam de seu êxito como sanguessugas, testemunhas concludentes 

do fetichismo da semicultura em suas relações com seus objetos”. A música clássica parodiada 



63 

 

 

nos filmes publicitários, portanto, é furtada de sua autenticidade em nome dos interesses 

característicos da lógica da semiformação. Estes fenômenos causam danos irreparáveis na 

formação dos sujeitos, um vez que dificilmente estes conseguiriam separar posteriormente a 

autenticidade crítica da obra de arte de suas sempre potentes usurpações mercadológicas 

implícitas nas paródias. 

Pucci (2007, p.150) argumenta que para Adorno; 

 

A reflexão sobre os abusos sociais da semicultura confirma que ela é continuamente 

produzida e reproduzida por situações concretas, que mantém impotente a esfera da 

consciência e que não é possível mudá-la isoladamente, mesmo pela intervenção do 

pensamento negativo. Mas, observa que, nas contradições do sistema, o problema da 

formação cultural traz em si uma antinomia aguda; de um lado, a cultura não pode 

simplesmente se elevar, abstratamente, como uma norma ou valor, numa postura 

arrogante e superior, pois soa como algo estranho em face da tendência objetiva de 

sua liquidação, e isso contribui antes para a neutralização do espírito que para a busca 

de uma vida digna dos seres humanos, como propõe a ideia de formação. Por outro 

lado, em face da situação desesperante, não se pode desenvolver uma teoria da 

sociedade que se norteie na direção da positividade da semicultura, apropriando-se da 

liquidação da cultura, pois seria subscrever complacentemente o que se supõe 

inevitável, tornando-se corresponsável pelo processo da barbárie. Além do mais, seria 

falso presumir que nada escape ao controle da semicultura socializada. A saída seria 

insistir, contra todos os ventos, na tensão entre seus elementos constitutivos, 

rejeitando tanto uma concepção de cultura tomada como absoluta quanto uma 

concepção de cultura como mera função da prática imediata.  

 

Neste sentido, compreende-se que pensar o espaço da formação inevitavelmente é 

resistir, denunciar e combater a semiformação. Quando se pensa na educação em seu caráter 

mais abrangente, que se realiza no interior das relações sociais, e que, portanto, é fruto de um 

processo complexo e contraditório, é preciso denunciar insistentemente o caráter 

eminentemente tóxico das relações políticas, econômicas e sociais implícitas no processo 

semiformativo que se instaura no processo educacional. Adorno, na teoria da Semiformação 

(1996, p.5) adverte que “a formação não foi apenas sinal da emancipação burguesa, nem apenas 

o privilégio pelo qual os burgueses se avantajaram em relação as pessoas de pouca riqueza e 

aos camponeses”. Todavia, foi a formação cultural o elemento atenuante que configurou ao 

burguês seu espaço de empresário, gerente e/o funcionário na sociedade administrada. Neste 

sentido, recuperar a discussão sobre a formação cultural é elemento decisivo em termos de 

romper com o caráter determinante que a semiformação exerce sobre a sociedade – atualmente 

sobre o domínio burguês.  

Compreende-se com Duarte (2003, p.96-97) que: 



64 

 

 

A construção do conceito de semicultura, como elemento de crítica a ideologia, 

revela-se no fato de que aquela não corresponde propriamente a falta de cultura, mas 

a um processo planejado de abortamento das possibilidades libertadoras até mesmo 

da incultura, que, segundo Adorno “poderia ser aumentada em consciência crítica 

graças a seu potencial de dúvida, chiste e ironia”. A semicultura, portanto, mais do 

que a simples ingenuidade, é resultado de uma exploração consciente do estado de 

ignorância, de vacuidade do espírito – reduzido a mero meio – surgida com a perda 

de tradição pelo desencantamento do mundo e é, de antemão, incompatível com a 

cultura no sentido próprio do termo. 

 

Portanto, o diagnóstico da realidade apresentado por Adorno (ainda que na metade 

do século XX) neste ensaio sobre a Semiformação, é fundamental para pensar como a formação 

de novos docentes – na medida em que nela se manifesta os efeitos nefastos da semiformação 

– reproduz a barbárie. A barbárie está fundamentada nos pressupostos da semiformação e, 

entendendo que ela acaba gerando a falsa sensação de liberdade, se dissemina socialmente com 

ares de legitimidade e reconhecimento. Resgatar a autorreflexão nos processos formativos é o 

antídoto pensado e proposto por Adorno.  

Assim, ele encerra este ensaio com as seguintes palavras (ADORNO: 1996, p. 18); 

 

O que ousa chamar-se de progresso da consciência — a penetração crítica e carente 

de ilusões no que existe — converge com a perda da formação: o escrúpulo excessivo 

e a formação tradicional são incompatíveis. De modo que não foi casual que, logo que 

Marx e Engels conceberam a teoria crítica da sociedade, a esfera que caracteriza 

primariamente o conceito de formação cultural — a filosofia e a arte —, tivesse sido 

compreendido de modo tão grosseiro e primitivo. Esta simplificação é incompatível 

com a intenção social de finalmente escapar da barbárie, e assim ao mesmo tempo 

termina por dar apoio à realidade nua e crua do terror no Leste. A consciência em 

processo, que resiste à cultura engajada e transformada numa lástima, ao se converter 

numa posse, não apenas está acima da formação cultural, mas também, por sua vez, 

está sempre abaixo dela: a nova qualidade que emerge é invariavelmente mais e menos 

do que a que imerge. Ao progresso, à categoria do novo, está mesclada, como 

fermento, uma parcela de barbárie, pois se degrada. Seria de se apontar para uma 

situação em que a cultura nem fosse sacralizada, conservada em seus restos, nem 

eliminada, porém que se colocasse além da oposição entre cultura e não cultura, entre 

Cultura e natureza. Isto, porém, requer que não somente se rejeite uma concepção de 

cultura tomada como absoluta, como também que não se dogmatize, que não se 

enrijeça sua interpretação em tese não dialética como algo dependente, como mera 

função da práxis e mero voltar-se a ela. O entendimento de que aquilo que se originou 

não se reduz a sua origem — não pode se tornar equivalente àquilo de onde procedeu 

— se refere também ao espírito, que tão facilmente se deixa induzir a arrogar-se a 

qualidade da origem. Sem dúvida, onde quer que se apresentem semelhantes 

reivindicações à própria exaltação, se há de replicar assinalando sua dependência das 

relações reais de vida e de sua pertença na configuração destas, bem como, finalmente, 

sua própria origem natural. Se o espírito, porém, se reduz simplesmente àquela 

dependência e se conforma por si mesmo ao papel de mero meio, então torna-se 

preciso reafirmar o contrário. Impõe-se, nesta atual hora histórica, a reflexão sobre a 

formação cultural. Que o espírito se separa das relações de vida reais e se 

independentize frente a elas não constitui apenas sua falsidade, mas também sua 

verdade, pois não cabe desvirtuar nenhum conhecimento obrigatório, nem nenhuma 



65 

 

 

obra de arte mediante a alusão à sua origem social. Se os homens desenvolveram o 

espírito para se conservarem vivos, as imagens espirituais, que antes não existiriam, 

negam completamente sua qualidade como meio vital. A irrevogável autonomia do 

espírito frente à sociedade — a promessa de liberdade — é ela mesma algo tão social 

como a unidade de ambos. Caso se renegue simplesmente tal autonomia, o espírito 

fica sufocado e converte o existente em ideologia, como ocorria quando usurpava 

ideologicamente o caráter absoluto. O que, na realidade, enfrenta, além do fetichismo 

da cultura, e ousa chamar-se cultural é só o que se realiza em virtude da integridade 

da própria figura espiritual e repercute na sociedade mediatamente, passando através 

de tal integridade e não por um ajuste imediato a seus preceitos. A força para isso, 

porém, não pode surgir ao espírito a não ser do que alguma vez tenha sido formação 

cultural. De qualquer maneira, quando o espírito não realiza o socialmente justo, a não 

ser que se dissolva em uma identidade indiferenciada com a sociedade, estamos sob o 

domínio do anacronismo: agarrar-se com firmeza à formação cultural, depois que a 

sociedade já a privou de base. Contudo, a única possibilidade de sobrevivência que 

resta à cultura é a auto-reflexão crítica sobre a semiformação, em que necessariamente 

se converteu. 

 

Neste cenário de distopia descrita pelo autor, a autorreflexão se torna um processo 

urgente do próprio pensamento e da sociedade. Todavia, é evidente que para iluminar o cenário 

de formação de professores a partir de uma teoria crítica é preciso que este seja analisado e 

refletido sob a dimensão de uma teoria ampla que combata a semiformação e potencialize 

espaços de autorreflexão e emancipação. 

 

2.2 A SEMIFORMAÇÃO DOCENTE 

 

É notório que a preocupação com a formação do docente seja por si só complexa. 

Em tempos do capitalismo tardio, sob os efeitos da indústria cultural e da eminência impositiva 

da semiformação, esta complexidade se agrava e requer uma teoria crítica abrangente. Adorno 

afirma que: “Onde a educação política é levada a sério e não como simples obrigação 

inoportuna, ela provoca um bem maior que normalmente se supõe. (2012, p.45)”. O que leva a 

crer que avaliar a formação dos professores a partir dos pressupostos adornianos pode gerar 

melhores horizontes éticos, mas exige a consciência sobre como estas práticas estão 

correlacionadas a estrutura macro da sociedade administrada.  

É nesse contexto que a palestra intitulada A Filosofia e os professores (1962) pode 

tencionar algumas alternativas no debate aqui disposto. A concepção do que significa formar o 

professor é abordada pelo autor desde o início desta conferência com cuidados bastante 

específicos. Para o autor, formar o professor é formar o intelectual e, deste modo, o professor 

intelectual precisa fazer de sua prática um exercício crítico e formativo constante, que não se 



66 

 

 

limite à mera aquisição de capacidades instrumentais inerentes a sua profissão. Para ele, a 

formação dos professores, bem como o espaço e a concepção dos exames nesse processo 

formativo, precisa levar em consideração o impacto político e ideológico que essa atividade 

profissional detém. O autor frisa que a formação de novos docentes, ou mesmo de outros 

cidadãos, depende da consciência e do compromisso político, uma vez que as futuras gerações 

estarão sob jugo e formação destes. Segundo Pucci (2016, p.111), 

 

Entendem-se, pois, as angústias do frankfurtiano ao sentir uma real deficiência de 

formação nos futuros professores de ciências das escolas superiores da Alemanha e as 

consequências desse déficit para os alunos e para a sociedade. Traumatizado pelas 

recentes manifestações da barbárie nazista e fundamentado teoricamente nas 

investigações sobre a personalidade autoritária, realizada em Berkeley, USA, no final 

da década de 1940, detecta um potencial autoritário na aliança entre a ausência de 

reflexão intelectual e os estereótipos da cultura oficial. 

 

Já para Adorno (2012, p.62-63), 

 

Nesta aliança entre a ausência pura e simples de reflexão intelectual e o estereótipo da 

visão de mundo oficialista delineia-se uma conformação dotada de afinidades 

totalitárias. Hoje em dia o nazismo sobrevive menos por alguns ainda acreditarem 

suas doutrinas – e é discutível inclusive a própria amplitude em que tal crença ocorreu 

no passado – mas principalmente em determinadas conformações formais do 

pensamento. Entre estas enumeram-se a disposição a se adaptar ao vigente, uma 

divisão com valorização distinta entre massa e lideranças, deficiência de relações 

diretas e espontâneas com pessoas, coisas e ideias, convencionalismo impositivo, 

crença a qualquer preço no que existe. Conforme seu conteúdo, síndromes e estruturas 

de pensamento como essas são apolíticas, mas sua sobrevivência tem implicações 

políticas. Este talvez seja o impacto mais sério do que estou procurando transmitir. A 

colcha de retalhos formada de declamação ideológica e de fatos que foram 

apropriados, isto é, na maior parte das vezes decorados, revela que foi rompido o nexo 

entre objeto e reflexão. A constatação disso nos exames é recorrente, levando 

imediatamente a concluir pela ausência da formação cultural (bildung) necessária a 

quem pretende ser um formador.  

 

A semiformação atua como uma potente produtora de narrativas, que no seio das 

relações escolares se materializa como condicionante estrutural da barbárie. O efeito nefasto 

deste fenômeno na formação de professores é constatado pelo frankfurtiano como a 

manifestação explícita da barbárie dentro do espaço educacional. Entende-se que se a 

autorreflexão é parte fundamental do processo do conhecimento e integra o procedimento 

formativo e, quando ela é deslocada ou inexistente no processo educacional, implica-se numa 

semiformação que por excelência é alienante e desumanizada e, que conduz de modo ideológico 



67 

 

 

e objetivo à promoção da barbárie. Consequentemente, quando o processo formativo é realizado 

segundo a perspectiva de uma educação de massa e para a massa, a educação se constrói no 

mais das vezes sob o estigma da acumulação de saberes desconexos que inibem a autonomia 

dos sujeitos21. O caráter autorreflexivo sobre as inter-relações entre estes saberes, mesmo 

quando na tentativa de um exercício filosófico de aproximação, se torna repetidas vezes um 

processo inócuo, visto a onipotência do caráter ideológico implícito nas práticas pedagógicas 

vigentes que se materializam de maneiras autoritárias no espaço escolar. Portanto, quando a 

reflexão perde seu espaço, a objetificação ilimitada faz da formação cultural escolar uma 

semiformação determinante. 

Nesse horizonte, Adorno (2012, p.64) argumenta que; 

 

a formação cultural é justamente aquilo para o que não existem à disposição hábitos 

adequados; ela só pode ser adquirida mediante esforço espontâneo e interesse, não 

pode ser garantida simplesmente por meio da frequência de cursos, e de qualquer 

modo estes seriam do tipo cultura geral(...) Se não fosse pelo meu temor em ser 

interpretado equivocadamente como sentimental, eu diria que haver formação cultural 

se requer amor; e o defeito certamente se refere à capacidade de amar. Instruções sobre 

como isto pode ser mudado são precárias. Em geral a definição decisiva a respeito me 

situa numa fase precoce do desenvolvimento infantil. Mas seria melhor que quem tem 

deficiências a esse respeito, não se dedicasse a ensinar. Ele não apenas perpetuará na 

escola aquele sofrimento que os poetas denunciavam há sessenta anos e que 

incorretamente consideramos hoje eliminado, mas além disto dará prosseguimento a 

esta deficiência nos alunos, produzindo ad infinitum aquele estado intelectual que não 

considero ser o estado de ingenuidade inocente, mas que foi corresponsável pela 

desgraça nazista. 

 

Neste sentido, se por um lado não há receita para se formar sujeitos autônomos, por 

outro é evidente a necessidade deles para se resistir e contrapor a barbárie. A perpetuação do 

estado cultural de fomento da barbárie é um fator essencialmente conectado à profusão de 

                                                 
21 Segundo Bruno Pucci (1998, p.24) “Na era do practicismo-positivista e da semicultura generalizada, produzida 

e continuamente reproduzida pela indústria cultural, conceitos como consciência crítica, conscientização, espírito 

crítico, filosofia foram completamente invertidos e, conseqüentemente, despotencializados, pelo uso administrado, 

enviesado e ideológico que se fizeram deles. O professor de escolas de 1 e 2 graus, bem como o professor 

universitário, colocam em seu programa de curso, como objetivo primeiro de sua docência, "formar o espírito 

crítico do aluno", para florear a papelada obrigatória enviada à burocracia escolar, e desenvolvem o conteúdo e as 

metodologias de sua disciplina de maneira autoritária, repassando clichês aceitos inquestionavelmente, despejando 

em seus formandos "saberes" estabelecidos e muitas vezes superados. Os poderes políticos vigentes, na 

justificativa de decisões antipopulares e/ou interesseiras, se utilizam dos sofisticados meios de comunicação de 

massas, para "conscientizar a população" de que tal medida está sendo tomada como a única saída para resolver 

os problemas do país. Os empresários bem sucedidos, com interesses imediatos na manutenção do mercado 

favorável, em entrevistas com analistas econômicos, divulgam a "filosofia" por eles há muito tempo adotada, 

responsável pelo absoluto sucesso”, mas, consequentemente, observa-se um distanciamento entre os saberes 

escolares e as problemáticas imanentes à realidade. 



68 

 

 

hábitos inadequados e de uma semiformação que gera a incapacidade de promover a auto 

reflexão, tendo como consequência a ruína dos horizontes éticos da prática docente. 

A instrumentalização da razão, portanto, que se promove, via de regra, na 

escolarização precisa ser rompida. Esse rompimento é condição primeira da formação dos 

professores. Adorno acena para a necessidade de uma educação que não se adeque à lógica 

instituída pela tradição do pensamento Ocidental, mas que, de maneira incisiva, consiga resistir 

e romper de maneira autônoma com a lógica da massificação. Pensar uma educação emancipada 

é espectro de um projeto político e cultural que não se limita necessariamente ao espaço escolar, 

mas que tem na escola um lugar estrategicamente importante em termos de formação cultural.  

Neste cenário, a formação docente é um processo correlato às determinações sociais 

e somente é possível vislumbrar uma realidade que não tolere a barbárie se esta formação for 

realizada tendo como horizonte ético a autorreflexão crítica. Adorno (2012, p.67) sinaliza que 

algumas práticas pedagógicas precisam ser revistas neste processo, pois estas manifestam desde 

a linguagem professoral os fundamentos da barbárie: 

 

O complemento da vulgaridade (na educação escolar) é a empolação, a inclinação por 

palavras situadas fora do horizonte da experiência de quem fala, que por isto mesmo 

saem de seus lábios como se fossem aquelas palavras em língua estrangeira que 

possivelmente levarão o professor algum dia a dificultar a vida de seus alunos. Tais 

expressões quase sempre são bens culturais decadentes da elite ou, em termos menos 

científicos, roupas finas de segunda mão, que chegam ao setor denominado 

pedagógico somente após já não comover ninguém no âmbito das ciências.  

 

A empolação legitima o discurso autoritário do docente e desarticula as práticas 

formativas na medida em que estas atividades desenvolvidas nas atividades pedagógicas se 

tornam alheias do discurso científico e da reflexão. Deste modo, os problemas políticos que 

adentram os espaços escolares são emudecidos, uma vez que a educação escolar não fomenta a 

autonomia e a resistência necessárias para contrapô-las de maneira emancipada. Avaliar a 

prática docente, portanto, é um processo complexo que requer criticidade, uma vez que é 

preciso atacar a organização escolar em seu aspecto mais essencial: a sua estrutura cultural 

autoritária que se materializa nas práticas docentes. Tomando como pressuposto que: 1) o saber 

científico chega à escola na maioria das vezes como um saber desgastado; 2) que este saber já 

está em desuso pela ciência, mas, que, nos bancos escolares se reveste com a imagem da 

erudição; 3) que se espera autonomia dos sujeitos se apropriam destes saberes por eles mesmos, 



69 

 

 

e, 4) tão somente aqueles bem aventurados que se apropriam dos mesmos serão emancipados: 

tem-se uma realidade educacional semiformativa por excelência.  

Desta forma, diante das necessidades reais imanentes ao cotidiano escolar, estes se 

tornam inócuos e, por vezes, até inoportunos causando uma série de problemas caracterizados 

muitas vezes como de ordem exclusivamente didática e pedagógica, mas que, em essência, são 

frutos de um deslocamento entre teoria (conceito) e prática (realidade). 

Para Adorno (2012, p. 66-67), 

 

O indivíduo só se emancipa quando se liberta do imediatismo de relações que de 

maneira alguma são naturais, mas constituem meramente resíduos de um 

desenvolvimento histórico já superado, de um morto que nem ao menos sabe de si 

mesmo que está morto [...] Acrescente-se aquele desprezo ofensivo pela profissão de 

professor, muito difundido também fora da Alemanha, que por sua vez induz os 

candidatos a apresentar exigências excessivamente modestas. Muitos já se resignaram 

mesmos antes de começar, desvalorizando-se nestes termos frente a si mesmos e 

frente ao espírito. Percebo em tudo isso a humilhante imposição da realidade que 

paralisa de antemão qualquer possível resistência. 

 

 Compreende-se que nesse lócus, a atividade docente que precisaria estar imersa 

num contexto histórico e político que não aceite como naturais as várias formas de 

assujeitamento dos indivíduos, que não colabore com a lógica da massificação e, tampouco se 

insira nos ditames do mercado que materializa a subjetividade e encarcera o pensamento por 

meio da instrumentalização da razão, acabe sucumbindo. Deste modo, a autonomia no processo 

de formação de professores deve nascer da tomada de consciência das dificuldades que a 

formação cultural lhe impõe, para, num sentido bastante estrito, resistir, e tomar forma de 

contraponto à lógica estrutural e cultural predisposta no espaço escolar: A interpretação 

filosófica do real é o caminho da autonomia e da emancipação dos sujeitos que não se 

naturalizam como dominados. 

Compreender como se dá a formação de quem irá formar é uma tarefa inadiável, 

uma vez que reflete os processos pela qual a educação pode se tornar elemento decisivo de 

interditos da emancipação e da autonomia dos docentes e dos alunos. Adorno estava ciente que 

a dificuldade proveniente das desigualdades de oportunidades em relação à experiência 

formativa era entrave considerável para se pensar a formação docente, pois “a maioria não teve 

acesso àquelas experiências prévias a toda educação explícita, de que a formação cultural se 

nutre” (ADORNO. 2012, p.71).  



70 

 

 

Entretanto, na sequência dos argumentos que diagnosticavam as carências de todo 

o processo formativo de professores disposto naquele momento, o autor aposta no entusiasmo 

como condição subjetiva mais importante da filosofia, pois este “tem um conteúdo objetivo, a 

insatisfação em relação ao mero imediatismo da coisa, a experiência de sua aparência” (IBID, 

p.72). Esta perspectiva é salientada pelo autor para além da mera constatação da realidade 

sombria que paira sobre a formação de professores e da sociedade. Para além das soluções 

idealistas ele sugere que “é preciso não se conformar com a constatação da gravidade da 

situação [...] mas refletir acerca dessa fatalidade e as suas consequências para o próprio 

trabalho” (IBID, p.73). 

Deste modo, as narrativas que adentram o espaço formativo dos professores 

primeiramente precisam ser esclarecidas e denunciadas em sua conexão intrínseca as práticas 

estruturais estabelecidas na escola. Este fator leva a crer que muitas delas se legitimam enquanto 

tabus e se materializam como práticas ascendentes a barbárie, na medida em que não são 

compreendidas como são na verdade. A resistência e o enfrentamento delas são impossíveis 

sem o enfrentamento dialético e a intervenção conceitual emancipada que se deve e necessita 

da escola. 

 

2.2.1 Dos tabus à docência e a barbárie   

 

O desafio da formação de docentes perpassa diversas imbricações que são sociais e 

estruturais. Neste sentido, diversas narrativas socialmente produzidas pela semiformação são 

reproduzidas no espaço escolar e se materializam de modo estrutural determinante. Neste 

cenário eminentemente contraditório é preciso ter clareza que a semiformação converte a 

formação cultural em impeditivos da autonomia ao se consolidar como tabus dentro das práticas 

educacionais.  

Na palestra intitulada Tabus acerca do magistério (1965) Adorno discutiu – ainda 

que reconhecesse que não tratava ali de uma teoria da educação – como os tabus em relação ao 

magistério determinam espaços de fomento da barbárie. Ele entende que por tabu compreende-

se o conjunto de sedimentações coletivas de representações que se desenvolveram 

historicamente que, muito embora tenham perdido parte de sua vivacidade, ainda se mantém 

como mantenedoras de práticas e de ideologias socialmente legitimadas.  



71 

 

 

À vista disso, primeiramente, para pensar os efeitos dos tabus relativos ao 

magistério é necessário compreender que eles perpassam o entendimento de que a escola 

carrega em sua formatação uma série de valores e estereótipos que não necessariamente se 

materializam na idealização e apresentação do currículo prescrito em si. Contudo, os tabus estão 

presentes nela e se materializam de formas diversas, especialmente na imanência das práticas 

educacionais desenvolvidas durante o processo didático pedagógico. Analisando o papel do 

professor dentro da conjuntura social alemã, o autor salienta que um dos tabus acerca do “ser 

professor” estava configurado em certo preconceito de ordem profissional. O professor, mesmo 

quando comparado a outros profissionais com igual formação acadêmica, era visto socialmente 

como subalterno, pois não correspondia aos ideais tecnicistas e utilitários que se esperava provir 

de seu saber. O autor articula esse debate afirmando que:  

 

De maneira inequívoca, quando comparado com outras profissões  acadêmicas como 

advogados ou médicos, pelo prisma social o magistério transmite um clima de falta 

de seriedade (...) Nesta medida, conforme a percepção vigente o professor, embora 

sendo um acadêmico, não seria socialmente capaz; quase poderíamos dizer: trata-se 

de alguém que não é considerado um senhor, nos termos em que este termo é usado 

no novo jargão alemão, aparentemente relacionado a alegada igualdade de 

oportunidades educacionais. (ADORNO: 2012, p.99) 

 

É possível compreender que este tabu foi estabelecido como resquício da mesma 

lógica servil que a instituição escolar ajudou a construir e legitimar socialmente. As posições 

sociais pautadas na lógica de “quem serve e de quem é servido pelo saber escolar”, relegou à 

docência um espaço de menor expressão nesse jogo de poder e o magistério foi pensado com o 

estigma da ineficiência, daquele que utiliza roupas de segunda mão, que muito embora seja 

tomado como projeto de primeira grandeza nos recorrentes discursos demagógicos de base 

eleitoral nas democracias contemporâneas, sucumbe ao estereótipo de inutilidade e ineficiência 

social. Tomado como um problema de ordem macro, esse fator se evidencia quando: 

 

Os juristas e os médicos não se subordinam aquele tabu e são igualmente profissões 

intelectuais. (...) Aqui se anuncia um conflito social possivelmente dotado de alcance 

maior. Uma ruptura no próprio plano da burguesia, ao menos na pequena burguesia, 

entre os que são livres e ganham mais, embora sua renda não seja garantida, e que 

gozam de um certo ar de nobreza e ousadia, e, por outro lado, os funcionários 

permanentes e com pensão assegurada, invejados por causa de sua segurança, mas 

desprezados enquanto que se assemelham a verdadeiros animais de carga em 

escritórios e repartições, com horários fixos e vida regrada pelo relógio do ponto. 

(ADORNO: 2012, p.103) 

 



72 

 

 

Soma-se a este tabu um segundo, em que o docente é visto como um privilegiado 

do estado por causa da segurança do seu emprego e pelo consequente pequeno risco econômico 

que esta segurança lhe confere. Sobre este tabu vale ressaltar que se associa a imagem de um 

profissional com pouca ou nenhuma credibilidade, afinal trabalha com sujeitos em processo de 

formação que não correspondem na hierarquia social grande relevância. Deste modo, este tabu 

se configura socialmente na imagem recorrente de que o professor é um eterno reclamão, que 

tem uma posição privilegiada e assegurada pelo estado e que, por conta disso, não deveria 

possuir o direito de reivindicar melhores condições de trabalho.  

Um terceiro tabu apresentado por Adorno diz respeito à acepção de uma figura 

autoritária. O autor pondera que a sociedade tradicionalmente sedimentou e outorgou valores 

voltados à força física como condicionantes de poder social. Deste modo, o professor é visto 

como uma figura que representa a autoridade na escola diante de seus alunos, porém ao mesmo 

tempo, ele representa certa caricatura, pois sua autoridade se tornou desgastada pelo estereotipo 

de uma figura que detém um poder falseável. “O professor é o herdeiro do monge; depois que 

este perde a maior parte de suas funções, o ódio ou a ambiguidade que caracterizava o ofício 

do monge é transferido para o professor” (ADORNO: 2012, p.102-103). Neste tabu 

emblemático caracteriza-se por um lado certa nostalgia por um poder perdido pelo docente, mas 

por outro, figura-se como realidade um contexto em que o poder do professor é apenas ou mera 

paródia do poder verdadeiro que é exercido por outras profissões.  

Neste sentido, a imagem ideologicamente esperada do professor em termos 

disciplinares implica diretamente sobre ele um estereótipo difícil de compreender em seus 

efeitos empíricos. Por um lado se exige do docente a instauração e manutenção da disciplina 

escolar – gerando a imagem de um tirano da escola – por outro, a conjuntura social, política e 

econômica desmente estas características deformando a autoridade do docente inclusive sobre 

o caráter essencial daquilo que a sua função foi forjada – a sua autoridade do saber. Adorno 

(2012, p.107) argumenta que “Só é possível esperar alguma mudança neste complexo a que me 

refiro quando até o último resquício de punição tiver desaparecido da memória escolar”. 

Romper com este traço cultural seria a possibilidade de retirar do professor a imagem do eterno 

carrasco e também lhe conferir o apreço da autoridade do saber, tão necessária e ao mesmo 

tempo tão desgastada socialmente e na escola.    

Adorno relembra que (2012, p.117): 

 



73 

 

 

A minha geração vivenciou o retrocesso da humanidade à barbárie, em seu sentido 

literal, indescritível e verdadeiro. Esta é uma situação em que se revela o fracasso de 

todas aquelas configurações pelas quais vale a escola. Enquanto a sociedade gerar a 

barbárie a partir de si mesma, a escola tem apenas condições mínimas de resistir a 

isto. Mas se a barbárie, a terrível sombra a nossa existência, é justamente o contrário 

da formação cultural, então a desbarbarização das pessoas individualmente é muito 

importante. A desbarbarização da humanidade é o pressuposto imediato da 

sobrevivência.  

 

Assim, compreende-se que o rompimento com os tabus acerca da docência seja uma 

necessidade intrínseca aos projetos formativos sociais e, indubitavelmente, dos projetos de 

formação de novos docentes. A teoria adorniana indica que é preciso sobrepujar os tabus – que 

muito além de serem resquícios de práticas sociais superadas – que se configuram como matizes 

da formação e das práticas docentes bárbaras materializadas no chão da escola. O complexo 

embate entre autoritarismo e autoridade docente só poderá ser rompido se as eternas 

sedimentações psicossociais que se fundamentam como tabus no seio das relações sociais forem 

denunciadas, combatidas e superadas. Então, se por um lado é preciso compreender que a 

sobrevivência da humanidade depende de desbarbarizar os indivíduos, por outro, superar os 

tabus acerca da docência se torna uma necessidade inadiável que exige uma interpretação crítica 

e consistente sobre como a semiformação os legitima dentro das relações escolares de maneira 

indissociável das relações sociais mais amplas.  

 

2.2.2 Depois de Auschwitz: Como pensar a formação 

 

Adorno participou do debate sobre a reconstrução da Bildung alemã após os 

horrores do Terceiro Reich. Este debate, para o autor, deveria ser encarado como crucial para a 

própria sobrevivência humana, pois tomou uma abrangência muito ampla no que diz respeito 

as práticas formativas e educacionais. Auschwitz escancarou socialmente, além da violência 

explícita dos campos, uma série de pressupostos epistemológicos, políticos, morais, éticos, 

estéticos e científicos que veladamente fundaram a própria concepção de civilidade. As 

perspectivas educacionais, portanto, ao serem revistas, precisavam estar relacionadas a um 

contexto amplo, em que os fundamentos da barbárie e suas sutis correlações às práticas 

políticas, epistêmicas e econômicas precisavam ser analisadas criticamente, para serem de fato 

superadas. 



74 

 

 

Nesse lócus, a educação após Auschwitz precisava atentar para um currículo e uma 

prática que se efetivassem dialeticamente e este processo de formação dos estudantes deveria 

ter como horizonte ético a formação para a autonomia. Quando de fato entende-se que cabe ao 

docente efetivar uma educação calcada na perspectiva de autonomia dos sujeitos, ela e 

consequentemente seu processo de emancipação não se desvencilham do entendimento de que 

a barbárie é um fenômeno imanente da conjuntura cultural da civilização. Deste modo, uma 

educação que se faça resistente necessariamente contraporá a lógica vigente nas instituições de 

ensino que por sua vez representarão – ao menos em perspectiva – uma mudança de postura 

social diante das manifestações da barbárie presentes na contemporaneidade. Nesse 

entendimento, “Qualquer debate acerca de metas educacionais carece de significado e 

importância frente a essa meta: que Auschwitz não se repita” (ADORNO: 2012, p.119). 

Consequentemente, “A educação terá sentido unicamente como educação dirigida a uma 

autorreflexão crítica (IBID, p.121). A perspectiva de Adorno, portanto, estava imersa numa 

problemática ética na medida em que compreende a educação como um fenômeno 

intrinsecamente ligado à quebra da lógica racional instrumentalizada que promove e legitima a 

barbárie. 

Deste modo, “O único poder efetivo contra o princípio de Auschwitz seria a 

autonomia, para usar a expressão kantiana; o poder para a reflexão, a autodeterminação, a não 

participação” (IBID, p.125), e, desta forma, considerar que a autonomia não pode ser um 

processo construído sob a lógica da tutela e da massificação. Tampouco autonomia poderia 

depender da lógica mercantil que é característica da tecnocracia e na qual, em grande medida, 

a escola foi forjada e legitimada. Desta forma, quando se pensa em autonomia na educação, 

esta perspectiva não se constrói sobre bases políticas neutras, nem sob a perspectiva de uma 

total negação da autoridade docente e mesmo cultural desenvolvida ao longo dos anos, porém 

se estabelece como perspectiva ética do saber. A crítica filosófica deve ser um elemento 

conscientizado sobre a importância da autonomia e deve propiciar um processo formativo por 

excelência, para que os sujeitos compreendam que a sua razão é ferramenta protagonista no 

combate à barbárie e suas mais diversas manifestações.  

A partir dessas premissas é perceptível a razão pela qual Adorno (2012, p.135) 

afirma que: 

Se existe algo que pode ajudar contra a frieza como condição da desgraça, então trata-

se do conhecimento dos pressupostos desta, bem como da tentativa de trabalhar 

previamente no plano individual contra esses pressupostos. Agrada pensar que a 

chance é tanto maior quanto menos se erra na infância, quanto melhor são tratadas as 



75 

 

 

crianças. Mas mesmo aqui pode haver ilusões. Crianças que não suspeitam nada da 

crueldade e da dureza da vida acabam por ser particularmente expostos a barbárie 

depois que deixam de ser protegidas.  

 

Neste sentido, as práticas pedagógicas precisam se atentar para as nuances culturais 

que manifestam a barbárie cotidiana. O risco de um novo Auschwitz, por ser imanente, precisa 

ser combatido com práticas educacionais direcionadas. Estas precisam ter como horizonte ético 

o enfrentamento das condições objetivas e subjetivas que sustentaram os regimes nazi-fascistas 

na primeira metade do século XX e que hoje sustentam o racismo, a homofobia, o autoritarismo, 

a discriminação social, o machismo na sociedade. Para Oliveira (2007, p.154): 

 

Na sociedade atual multiplicam-se os sinais do mal-estar, reflexos ampliados da 

marginalidade que atinge amplas camadas da população: os desempregados, os 

aposentados na miséria, os funcionários estigmatizados, os sem-terra, os sem teto, os 

sem nada. Essas ondas de exclusão entendem-se pela sociedade e explodem em atos 

violentos. As casas se enchem de grades, as famílias se mudam para condomínios 

fechados, os bancos instalam guaritas policiais e portas de controle, carros na África 

do Sul colocam lança chamas como acessórios antiaproximação de estranhos – a 

sociedade incluída constrói modernos sucedâneos dos fossos medievais [...] 

Acrescente-se a isso que tais pessoas desorientadas pela complexidade dos fatores 

constituintes do social esmagador e opressivo, agarram-se a explicações simples e 

lineares alimentadas pela intolerância, pela aversão a tudo que não seja cópia, 

sucedâneo. Pelo horror ao outro. Quanto mais deformado, melhor o lema. Torna-se a 

chave mestra explicativa. Quem traz a desgraça aos lares alemães? Os judeus. Quem 

traz a pornografia? Os homossexuais. Quem perturba a paz? Os intelectuais e os 

politizados. Quem degenera a arte? Os modernistas. Eis a complexidade simplificada, 

à semelhança do que a indústria cultural faz com suas edições e emissões: vende um 

mundo simplificado, porque mistificado. 

 

A escola reproduz tais simplificações e, como se não bastasse, confere a tais 

narrativas certo grau de legitimidade. Seja pelo autoritarismo docente, seja pela imposição 

cultural de valores condizentes a razão instrumentalizada ela apazigua estes mal estares com o 

mantra da explicação simplificada e, consequentemente, elimina as resistências com a 

adequação dos sujeitos a sua normatização. É preciso compreender, no entanto, que a educação 

bárbara dos sujeitos na escola muitas das vezes é também continuação de uma educação bárbara 

iniciada nas famílias. Em sua célula mater, a sociedade bárbara que fez emergir Auschwitz 

desencadeou vários pressupostos fundantes da violência que se percebe no machismo, na 

homofobia, na discriminação social manifestas no autoritarismo. Desde costumes e brincadeiras 

simples em que as crianças são desafiadas a suportar por mais tempo situações dolorosas, até 

situações em que alguns pais castigam seus filhos com humilhação pública, ou até mesmo a 



76 

 

 

recorrente educação para a formação do caráter, que tem por objetivo a formação de homens 

de fibra, demonstram explicitamente os objetivos educacionais expressos na sociedade 

administrada que fundamentam a barbárie. Deste modo, “ao formar-se, o homem de fibra está 

preparado para abafar toda e qualquer espontaneidade, toda fantasia, toda capacidade de amar 

e deixar-se amar” (OLIVEIRA. 2007, p.155).  

Esta formação forja uma espécie de couraça psicológica que lhe impede 

desenvolver a autonomia, pois lhe retira todo grau de tolerância e empatia frente ao outro. Em 

nome de uma pseudo moralidade difundida pelas narrativas sociais em torno de uma educação 

dura, encobrem-se práticas de barbárie, que são justificadas pela simplificação das suas causas. 

Com a recorrente resposta mecanicista advinda das narrativas homogêneas da indústria cultural, 

mascaram-se práticas bárbaras inclusive dentro espaço escolar. 

Adorno classifica esta educação como educação pela dureza e compreende que ela 

é proveniente da massificação cultural, na medida em que legitima socialmente perversidades 

patológicas.  Desta forma, a educação pela dureza por um lado ressalta os valores morais 

inerentes a formação do caráter, e, por outro, tangencia estes valores a práticas de violência 

bárbara. Ele argumenta que (ADORNO. 2012, p.128): 

 

O elogiado objetivo de ser duro de uma tal educação significa indiferença contra a dor 

em geral. No que, inclusive, nem se diferencia tanto a dor do outro e a dor de si 

próprio. Quem é severo consigo mesmo adquire o direito de ser severo também com 

os outros, vingando-se da dor cujas manifestações precisou ocultar e reprimir.  

 

Dessa forma, quando na educação a indiferença pela dor do outro se torna o aporte 

ético – de uma educação pela dureza – necessariamente se reproduz socialmente a lógica da 

barbárie indiscriminada e aceita-se como pressuposto fundamental o autoritarismo. Nas 

sociedades administradas, por sua vez, o valor dos conteúdos técnicos adquirem nesta 

hierarquia das práticas didáticas e pedagógicas uma posição de destaque, que além de tornar 

subalternos os saberes de cunho social, filosóficos e psicológicos, reproduzem uma atmosfera 

de distanciamento entre os saberes que a escola disponibiliza e as relações sociais efetivas que 

se vivencia cotidianamente. Este processo não é fruto do acaso. Uma educação alheia as 

nuanças sociais é planejada politicamente com o intuito de manter as relações de dureza e 

dominação previstas no autoritarismo político e reproduzido no autoritarismo escolar. 



77 

 

 

O processo pelo qual o tecnicismo se transforma em um valor intrínseco de 

formação nas sociedades administradas ressoa nos bancos escolares a partir de diversas 

perspectivas. A primeira delas é que a barbárie que adentra a escola vem de fora dela. Não é 

implantando mais técnicas de vigia nos portões da escola que ela desaparecerá de lá, pois como 

já salientado, ela é produzida objetivamente e subjetivamente como semiformação cultural. Um 

segundo aspecto diz respeito às normas e as respectivas punições reiteradas aos transgressores 

destas. As normatizações que dizem respeito a quais comportamentos se toleram e quais não se 

toleram no espaço escolar são paralelos à confusão extrema que se faz entre comportamento e 

avaliação de aprendizado. Oliveira (2007, p.157) ao apresentar este diagnóstico de algumas 

escolas brasileiras argumenta que “a escola, muitas vezes, quer assumir feição de modeladora 

de comportamento, de eliminação da espontaneidade, de manipulação de seres tomados como 

objetos”. Consequentemente, a autonomia dos sujeitos se torna inviável por ser condicionada 

aos pressupostos implícitos do autoritarismo como mote formativo.  

Consequentemente, a promessa burguesa de igualdade e de ascensão social 

universal via formação escolar – dentro de um longo e doloroso processo de disputas políticas 

pela universalização da oferta dos saberes escolares para todas as classes sociais, especialmente 

no Brasil – se transforma numa constatação desanimadora dos resultados que a escola de fato 

pode propiciar. Oliveira (2007, p.161-162) argumenta que: 

 

O aluno recém permitido nas escolas sente que houve, pelo menos, um logro: o ensino 

que lhe dão não traz o que a ideologia prometia. Sua vida está mais complicada agora 

– porque o impede ou o atrapalha no mercado de trabalho, nas diversões, nas 

atividades de jovens, na vida, enfim – e seu futuro não se desenha diferente. Há uma 

condenação no ar. O resultado é a adoção de um comportamento que vai da 

indiferença, passa pela indisciplina e atinge, por vezes, a agressão. O tratamento 

respeitoso que se dava ao professor desmancha-se; o silencio em sala de aula por 

atenção ao mestre é substituído por chacotas em voz alta; as fileiras de alunos sentados 

atentos são agora alguns com os pés sobre as carteiras da frente, alguns olhando pela 

janela, outros passeando pela classe. Isto na sala de aula. A situação se agrava nos 

pátios, nas vizinhanças da escola, nas relações com grupos extras escolares. A barbárie 

que veio da sociedade retorna – realimentada nos bancos escolares – para a sociedade. 

A escola que deveria enriquecer a mente e a vida dos alunos torna-se muitas vezes 

processo enfadonho de transmitir conhecimentos embolorados e ultrapassados. 

Transmitir noções, simplesmente as máquinas conseguem fazer com qualidade e 

quantidade muito melhores. O que está faltando são currículos enriquecidos e calor 

humano. Falta uma ligação forte entre as palavras e a vida. E a reflexão sobre a 

linguagem constitui o parâmetro original de qualquer reflexão filosófica. Falta nessas 

escolas, algo muito simples, mas pleno de significação: a vida. E a formação cultural 

só se realiza quando alimentada pelo impulso vital. 

No entanto, é desta seara carregada de desencantos é que devem surgir perspectivas 

de resistência. Adorno reitera que é necessário se posicionar criticamente se quisermos 



78 

 

 

ambiciosamente ousar uma educação que de fato supere Auschwitz. Ressignificar o espaço 

escolar com perspectivas mais humanizadas, que possibilite e impulsione a vida é o desafio que 

move uma educação pautada nos princípios da filosofia crítica. Resgatar os sujeitos como 

sujeitos autônomos é o desafio lançado por essa corrente de pensamento. Deste modo, a 

formação de novos docentes cabe instigar o debate sobre os efeitos nefastos da semiformação 

e discutir estratégias que impulsionem a experiência do pensamento crítico, autônomo, como 

condição implícita da formação cultural autêntica.  

Para Adorno (2012, p.126-127): 

 

Em cada situação em que a consciência é mutilada, isto se reflete sobre o corpo e a 

esfera corporal de uma forma não livre e que é propícia à violência. Basta prestar 

atenção em um certo tipo de pessoa inculta como até mesmo em sua linguagem – 

principalmente quando algo é criticado ou exigido – se torna ameaçadora, como se os 

gestos da fala fossem de uma violência corporal quase incontrolada.  

 

Humanizar as práticas pedagógicas no trato das crianças é uma aposta adorniana 

para uma educação emancipatória. Neste sentido, tornar os espaços escolares de formação 

alheios às práticas de fomento à barbárie é uma questão central da emancipação. Velhos 

arcabouços do autoritarismo que se revestem no espaço escolar em nome da mentalidade 

coletiva precisam ser extintos das práticas pedagógicas para que até o último fundamento da 

barbárie seja combatido e eliminado da escola e da sociedade. Este processo é deveras 

longínquo, penoso e árduo, entretanto, passado pouco mais de meio século desde que foram 

formulados por Adorno, tem espaço de protagonista na conjuntura social, política e cultural 

contemporânea.   

 

2.2.3 Da elaboração do passado e a resistência a barbárie  

 

Os fundamentos da barbárie não se resumem a modelos políticos ou a patologias 

psíquicas meramente. Adorno frisou em suas obras que a barbárie possui fatores objetivos e 

subjetivos que se fundamentam como parte determinante da cultura. Nesta seara, compreender 

os efeitos que Auschwitz gerou perpassava na segunda metade do século XX a necessidade de 

se revisitar a história para se entender como aquele fenômeno catastrófico se tornou possível. 

Compreender os porquês da negação do passado – especialmente no concernente aos campos 



79 

 

 

de concentração durante a Segunda Guerra Mundial – era um fator determinante (segundo 

Adorno) para pensar a emancipação dentro daquele cenário.  

Entretanto, o fato da educação por si só não ser um fator22 que emancipe as pessoas 

e, em termos de uma era globalizada, que incorre sobre os sujeitos a busca na educação como 

um fator de ingresso ao mundo moderno, as palavras de Adorno nesta palestra realizada ao 

Conselho de Coordenação para a colaboração Cristã-Judaica em 1959, tornam-se um 

contraponto consistente às narrativas legitimadas socialmente acerca da barbárie e de suas 

manifestações sociais contemporâneas. Entende-se que a reconstrução do passado no lócus que 

a formação de docentes em nível médio suscita requer a reconsideração crítica sobre como estas 

manifestações da barbárie se apresentam no contexto histórico. 

Portanto, quando o autor se propõe discutir o que significa elaborar o passado há 

uma preocupação política no sentido de tencionar o debate sobre quais são os interesses sociais 

disseminados na educação com o intento de renegar a barbárie como prática social na narrativa 

do passado? Adorno frisa que “o desejo de libertar-se do passado justifica-se: não é possível 

viver a sua sombra e o terror não tem fim quando culpa e violência precisam ser pagas com 

culpa e violência” (ADORNO: 2012, p.29). Entretanto, o processo não se encerra assim. Havia 

o entendimento de que o nazismo não morreu com seu maior líder, mas que permanece e se 

manifesta nas condições sociais e de pensamento pelas quais se organiza a sociedade e que 

negá-lo é uma forma corriqueira de fazê-lo prosperar legitimamente na sociedade.  

Para Adorno, o processo educativo de emancipação precisaria perpassar o debate 

sobre a elaboração do passado, no sentido de para além do sentimento de culpa, além da 

vivificação do passado monstruoso, interpor ações políticas de resistência e de criticidade sobre 

a imanência da barbárie pós Terceiro Reich. O autor defende que a reconstrução do passado 

quando tomado a partir do sentimento de culpabilidade tão somente se transverte numa 

mentalidade em que “o terrível passado real é convertido em algo inocente que existe 

meramente na imaginação daqueles que se sentem afetados desta forma” (ADORNO: 2012, 

p.32). Contudo, cabe observar que a libertação de um passado tão horrendo como foi Auschwitz 

só é possível se for reconstruído a luz de uma perspectiva educacional e política de resistência, 

para além da culpabilidade por excelência. “Apagar a memória seria muito mais um resultado 

da consciência vigilante do que resultado da fraqueza da consciência frente à superioridade de 

                                                 
22 Segundo Wolfgang Leo Maar, no texto À guisa de Introdução: Adorno e a experiência formativa, após prefácio 

da obra Educação e Emancipação, “A educação não é necessariamente um fator de emancipação.” (2012, p.11). 



80 

 

 

processos inconscientes” (ADORNO: 2012, p.34). Portanto, fica nítida a preocupação do autor 

em recuperar na história, para além dos fenômenos psicológicos, as potencialidades políticas 

de resistência aos fatores inglórios que fundamentaram a ocorrência de Aushwitz. 

Deste modo, analisando o processo de democratização da Alemanha após o 

fenômeno do nazismo, Adorno (2012, p.35) pondera que: 

 

A democracia não se estabeleceu a ponto de constar da experiência das pessoas como 

se fosse um assunto próprio delas, de modo que elas compreendessem a si mesmas 

como sendo sujeitos dos processos políticos. Ela é apreendida como sendo um sistema 

entre outros, como se num cardápio escolhêssemos entre comunismo, democracia, 

fascismo, ou monarquia; ela não é apreendida como identificando-se ao próprio povo, 

como expressão de sua emancipação. Ela é avaliada como sucesso ou insucesso, de 

que participaram também os interesses individuais, mas não como sendo a unidade 

entre os interesses individuais e o interesse geral.  

 

Nesse entendimento, pensar que a mudança de regime político implicaria 

necessariamente numa superação da barbárie é um tremendo engodo, uma vez que se a 

autonomia dos sujeitos não fosse tomada em seu sentido estritamente político, ou seja, se os 

sujeitos de fato não se emanciparem, a confusão desse cardápio pouco importará diante os riscos 

de que a barbárie inevitavelmente venha se constituir no seio das relações sociais e, inclusive, 

sob a legitimidade e tutela dos regimes democráticos. O capitalismo moderno implica em novas 

sujeições que não necessariamente se configuram apenas como fatores de ordem subjetiva. O 

caráter objetivo das relações sociais, que mesmo dentro dos regimes totalitários rendia 

privilégios a alguns grupos – e que segundo Adorno não implicavam sobre a constituição macro 

desses sistemas apenas a dor, o sofrimento e a opressão – se converte dentro da lógica e da 

dinâmica do capitalismo tardio numa realidade em que um grupo muito pequeno de sujeitos 

pode usufruir de sua autonomia e das benesses sociais que dela desfrutam em detrimento de 

uma massa, que embora acredite participar de maneira autônoma do regime democrático, 

precisa submeter-se como não autônomos nessa mesma ordem. Portanto, a democracia funciona 

como um pano de fundo que legitima novos sistemas de privilégios e de dominação, em que a 

autonomia dos sujeitos não se configura como direito, nem como um valor educacional efetivo, 

mas como um engodo discursivo que legitima práticas de opressão e de massificação social. 

Para Adorno (2012, p.43): 

 



81 

 

 

A sobrevivência do fascismo e o insucesso da tão falada elaboração do passado, hoje 

desvirtuada em sua caricatura como esquecimento vazio e frio, devem-se a 

persistência dos pressupostos sociais objetivos que geram o fascismo. Este não pode 

ser produzido meramente a partir de disposições subjetivas. A ordem econômica e, 

seguindo seu modelo, em grande parte também a organização econômica, continuam 

obrigando a maioria das pessoas a depender de situações dadas em relação as quais 

são impotentes, bem como a de se manter numa situação de não emancipação. Se as 

pessoas querem viver, nada lhes resta senão se adaptar a situação existente, se 

conformar; precisam abrir mão daquela subjetividade autônoma a que remete a idéia 

de democracia; conseguem sobreviver apenas na medida que abdicam seu próprio eu  

 

Esse sistema de adequação acaba sucumbindo ao processo de automação das 

pessoas e, muito embora os bancos escolares sejam tomados como espaços de libertação dos 

sujeitos, a própria constituição da escola é fundamentada na ordem e na disposição 

característica da massificação e da opressão que gera a sujeição. O caráter complexo desse 

duplo movimento dialético, portanto, se materializa primeiramente pela ideia prescrita nos 

currículos de que o processo formativo escolar possa emancipar os sujeitos e, 

concomitantemente, que se torna evidentemente inviável dado o aprisionamento da 

subjetividade pelas circunstâncias sociais de ordem eminentemente objetivas (como 

desigualdade social, o racismo, a homofobia, o autoritarismo, a restrição do direito a educação, 

dentre outros). Como resultante, tem-se um sujeito que se crê em um processo de emancipação 

via instituição escolar se deparando com um espaço em que devido as suas dimensões históricas 

lhe converte em objeto, quando não em mercadoria. 

A discussão sobre os limites dos regimes democráticos que, por si só, não são 

capazes de efetivar práticas e sujeitos emancipados são entendidos por Adorno como um dos 

vetores mais efetivos para a promoção da barbárie e para a continuidade das práticas de 

massificação e da mortificação da resistência nos sujeitos. A premissa do sujeito que se torna 

massa funciona como um dispositivo ideológico de retificação, pois contempla a coisificação 

do pensamento e se converte em sujeição política. Na medida em que quando o sujeito não pode 

participar autonomamente dos debates inerentes ao regime democrático, acaba se tornando 

coisa: coisa que repete sem refletir, coisa que age sem medir, em suma, coisa que se massifica 

e que exige dessa massificação posicionamentos assujeitados tais quais os seus. A democracia 

em si não implica resistência ao autoritarismo justamente por não ser constituída de sujeitos 

que possam de fato fazer uso de sua liberdade, de sua autonomia. Deste modo, quando Kant 

alertava sobre os perigos que a menoridade implicava em termos políticos, pode-se perceber 

que esses perigos, se pensados na contemporaneidade, se convertem em dimensões 

consideravelmente maiores quando lhes deslocamos para compreender os riscos eminentes da 



82 

 

 

barbárie contemporânea. A negação do passado se converte em negação da barbárie na 

educação. Este fator colabora intensamente para que esta se legitime enquanto prática e 

enquanto cultura na formação escolar. 

Neste sentido, haja vista que a implantação da democracia não gerou 

necessariamente o processo de autonomia universal dos sujeitos, ou pelo contrário, mascarou 

novas formas de dominação social com a pseudo concepção de liberdade especialmente pela 

propagação de uma semiformação generalizada, é preciso tatear outras perspectivas de 

resistência, que possam colaborar inclusive com o melhor funcionamento da democracia 

contemporânea. Adorno sugere que a negatividade dialética é a possibilidade de resistência 

mais consistente neste processo de contraposição à ordem bárbara imposta como intransponível 

no capitalismo tardio. Assim, reinventar o passado, perpassa o entendimento que para além dos 

sistemas políticos implantados, a emancipação depende da formação cultural autêntica. 

 

2.3 POR UMA EDUCAÇÃO CONTESTE E EMANCIPADA 

 

Para pensar o complexo embate entre formação e semiformação nos cursos de 

formação de docentes – como salientado ao longo deste capítulo – procurou-se evidenciar o 

caráter determinantemente perverso e bárbaro que o esclarecimento burguês gerou na 

sociedade. Esta compreensão foi advinda da denúncia adorniana sobre o caráter essencialmente 

contraditório que se desenvolveu socialmente a partir da materialização dos pressupostos 

contidos na Aufklärung. Para o frankfurtiano o aspecto eminentemente conflitante entre a 

promessa da autonomia inscrita no idealismo (Kant-Hegel) e a eminência de Auschwitz, além 

de desvirtuar a concepção de liberdade e autonomia, fundamentou e aprofundou o mal estar da 

civilização em relação ao presente e ao futuro, tendo em vista a terrível eminência de um retorno 

a Auschwitz a partir da preservação dos fundamentos objetivos e subjetivos que sustentaram o 

Terceiro Reich. Adorno ponderou que as raízes do autoritarismo estão presentes nos processos 

formativos da cultura e, portanto, transcendem a utilização deste ou daquele sistema político. 

Neste sentido, insistentemente reiterou que diante da ameaça da barbárie, a sobrevivência 

humana só seria possível mediante o antídoto da emancipação que depende da formação 

cultural. Esta perspectiva, como salientado, seria a solução para sobreviver à lógica instituída 

nas instituições de ensino e exige das escolas um processo de ruptura e reinvenção estrutural, 

tendo em vista a necessidade de resgatar o aspecto formativo imanente a esta instituição. 



83 

 

 

Segundo Maar (2012, p.12): 

 

A função da teoria crítica seria justamente analisar a formação social em que isto se 

dá, revelando as raízes deste movimento – que não são acidentais – e descobrindo as 

condições para interferir em seu rumo. O essencial é pensar a sociedade e a educação 

em seu devir. Só assim seria possível fixar alternativas históricas como base a 

emancipação de todos no sentido de se tornarem sujeitos refletidos da história, aptos 

a interromper a barbárie e realizar o conteúdo positivo, emancipado, do movimento 

de ilustração da razão. Esta, porém, seria uma tarefa que diz respeito a característica 

do objeto, da sua formação social em seu movimento, que são travadas pelo seu 

encantamento, pelo seu feitiço. Por isto, a educação, necessária para produzir a 

situação vigente, parece impotente para transformá-la. 

 

O exercício de contravenção exposto por Adorno aparece como necessidade de um 

pensamento inconformado com a ordem das coisas, que não se contenta com os caminhos da 

história predeterminados. Portanto, exige autonomia para denunciar, contestar, contrapor e para 

superar a barbárie. É neste contexto que Adorno compreende que em termos educacionais é 

preciso contrapor à lógica estrutural da cultura vigente para superar barbárie advinda da 

instrumentalização da razão. Nos debates exibidos pela Rádio de Hessen, intitulados Educação 

– para quê? (1966); A educação contra a barbárie (1968); e, Educação e Emancipação (1969), 

têm-se algumas perspectivas de como a educação emancipatória pode ser pensada numa 

perspectiva crítica tendo como horizonte ético a emancipação.  

Nestes debates, um dos conceitos abordados por Adorno é o conceito de tutela. Em 

conjunto com Helmut Becker, foi frisado que é preciso questionar as razões pelas quais ela foi 

tão fortemente disseminada e legitimada nos meios educacionais como necessidade 

inquestionável na educação. Para Adorno o questionamento sobre os porquês alguém se vê na 

autoridade de tutelar a formação de outrem tem na civilização um caráter essencialmente 

conectado à perspectiva do autoritarismo. Considerar uma educação modeladora em que os 

indivíduos são formatados conforme os interesses tutelares de determinados grupos, 

consequentemente incorreu nas democracias um caráter social amplo e ambíguo, uma vez que, 

invariavelmente, condicionou as pessoas a adotarem posturas confrontantes ao projeto de uma 

educação para a autonomia.  

Adorno (2012, p.141-142) descreve sua concepção de educação e a problemática 

das democracias modernas da seguinte maneira: 

 



84 

 

 

A seguir, assumindo o risco, gostaria de apresentar a minha concepção de educação. 

Evidentemente não a assim chamada modelagem de pessoas, porque não temos o 

direito de modelar pessoas a partir do seu exterior; mas também não a mera 

transmissão de conhecimentos, cuja característica de coisa morta já foi mais do que 

destacada, mas a produção de uma consciência verdadeira. Isto seria inclusive da 

maior importância política; sua ideia se é permitido dizer assim, é uma exigência 

política. Isto é: uma democracia com o dever de não apenas funcionar, mas operar 

conforme seu conceito demanda pessoas emancipadas. Uma democracia efetiva só 

pode ser imaginada enquanto uma sociedade de quem é emancipado.  

 

Desta forma, o processo formativo desenvolvido no espaço escolar deve estar 

conexo a sua uma função política que, consequentemente, é fundamental no funcionamento das 

democracias. A formação cultural dos sujeitos, para o autor, é pressuposto básico do bom 

andamento dos regimes democráticos. A formação escolar só ganhará sentido se estiver 

interligada às perspectivas de emancipação inerentes à própria demanda que as democracias 

necessitam – sujeitos emancipados. Ainda que o conceito de democracia possa variar no tempo 

e no espaço e, que salvaguardadas as críticas e as interpretações que dele possam ser 

construídas, o fator da necessidade de autonomia dos indivíduos para participarem efetivamente 

das relações de poder em regimes democráticos é uma premissa válida em todas as perspectivas. 

Nesse entendimento, o fator educação se torna central para o debate sobre a vigência e 

legitimidade desse sistema, uma vez que, se tomamos o sistema democrático como 

possibilidade de superação dos regimes totalitários, sua manutenção só será possível mediante 

a formação cultural autônoma dos indivíduos que nele fazem parte.  

Adorno (2012, p.143) reitera que: 

 

Penso, sobretudo, em dois problemas difíceis que é preciso levar em conta quando se 

trata de emancipação. Em primeiro lugar, a própria organização do mundo em que 

vivemos e a ideologia dominante – hoje muito pouco parecida com uma determinada 

visão de mundo ou teoria – ou seja, a organização do mundo converteu-se a si mesma 

imediatamente em sua própria ideologia. Ela exerce uma pressão tão imensa sobre as 

pessoas, que supera toda a educação. Seria efetivamente idealista no sentido 

ideológico se quiséssemos combater o conceito de emancipação sem levar em conta 

o peso imensurável do obscurecimento da consciência pelo existente. No referente ao 

segundo problema, deverá haver entre nós diferenças muito sutis em relação ao 

problema da adaptação. De um certo modo, emancipação significa o mesmo que 

conscientização, racionalidade. Mas a realidade sempre é simultaneamente uma 

comprovação da realidade, e esta envolve continuamente um movimento de 

adaptação.  

O obscurecimento das consciências é um fator determinante no tolhimento da 

autonomia dos sujeitos. A conversão autoritária dos indivíduos em massa pelos pressupostos 

da indústria cultural impõe politicamente um estado de conformismo à ordem vigente. Portanto, 



85 

 

 

o rompimento com a ordem ideológica disseminada como realidade é condição primeira da 

emancipação, por denunciar racionalmente a imposição determinista da realidade como 

intransponível. As democracias contemporâneas são sistemas que convivem com este aspecto 

eminentemente contraditório em relação à formação dos indivíduos que a compõe. Por um lado 

elas são sustentadas pelas narrativas que lhe atribuem a coparticipação e compartilhamento do 

poder; por outro, entretanto, achata a autonomia dos indivíduos de tal forma que estes não 

conseguem se compreender e agir como coparticipantes deste mesmo poder. 

Para Maar (2012, p.15-16): 

 

Adorno se detém na formação educacional por motivação análoga à que instigou Kant 

a se ocupar do esclarecimento da Ilustração. Assim como a Ilustração tornara-se 

problemática no final do século das luzes, a formação converteu-se em problema nesta 

segunda ilustração que se estende desde os inícios do movimento que, centrando-se 

no trabalho social, leva a ciência a se converter em força produtiva social. O quadro 

mais avassalador dessa situação é o capitalismo tardio de nossa época, embaralhando 

os referenciais da razão nos termos de uma racionalidade produtivista pelo qual o 

sentido ético dos processos formativos e educacionais vaga a mercê das marés 

econômicas. A crise da formação é a expressão mais desenvolvida da crise social da 

sociedade moderna. 

 

Nessa esteira, podem-se compreender as razões pela qual Adorno critica o processo 

de desenvolvimento da razão burguesa, pois os fundamentos que sustentaram a barbárie são os 

mesmos que são o mote das narrativas que preveem a liberdade e a autonomia dos sujeitos. A 

preocupação do autor está envolta ao debate sobre a imposição ideológica que se materializa 

socialmente e que nos espaços escolares se torna ainda mais latente sobre os mais jovens – haja 

vista a autoridade legitima dos docentes em implantá-las como práticas pedagógicas. A escola 

convive com uma dinâmica que por um lado necessita adaptar o jovem ao mundo – seja pelo 

trabalho, ou pelo aparato técnico instrumental que ele necessita para adequar-se a este mundo 

– e, por outro, o momento histórico insurge a necessidade de uma educação voltada à resistência 

da imposição ideológica da barbárie como pré-requisito a sobrevivência – como já frisado, 

somente possível mediante a autonomia dos sujeitos. 

Desta forma, o autor pondera que:  

O que caracteriza propriamente a consciência é o pensar em relação à realidade, ao 

conteúdo – a relação entre as formas e estruturas do pensamento do sujeito e aquilo 

que este não é. Este sentido mais profundo de consciência ou faculdade de pensar não 

é apenas o desenvolvimento lógico formal, mas ele corresponde literalmente a 

capacidade de fazer experiências. Eu diria que pensar é o mesmo que fazer 

experiências intelectuais. Nesta medida e nos termos que procuramos expor, a 



86 

 

 

educação para a experiência é idêntica à educação para a emancipação. (ADORNO. 

2012, p.151) 

 

Portanto, a inferência já descrita aqui, de que a filosofia é uma constante 

interpretação do mundo, das correlações sociais que se estabelecem também na e pela 

racionalidade, correlaciona a teoria adorniana num perspectivismo imanente a experiência 

formativa. Contrapor uma história da opressão e da massificação só é possível mediante uma 

educação que possa propiciar experiências formativas que impliquem na contestação e não se 

conforme a lógica preexistente. Nesse lócus, o autor propõe de maneira bastante incisiva que:  

 

Uma educação sem indivíduos é opressiva, repressiva. Mas quando procuramos 

cultivar indivíduos da mesma maneira que cultivamos plantas que regamos com água, 

isto tem algo de quimérico e de ideológico. A única possibilidade que existe é tornar 

tudo isso consciente na educação; por exemplo, para voltar mais uma vez a adaptação, 

colocar no lugar da mera adaptação uma concessão transparente a si mesma onde isto 

é inevitável, e em qualquer hipótese confrontar a consciência desleixada. Eu diria que 

hoje o indivíduo só sobrevive enquanto núcleo impulsionador da resistência. 

(ADORNO. 2012, p.154) 

 

Assim sendo, numa Educação de fato emancipada, a discussão se reveste no 

interesse ético de discutir como a violência adentra no debate sobre a educação. O autor 

apresenta uma perspectiva fundamentada no entendimento de que os fatores de legitimação da 

barbárie na atualidade estão conectados com anseios de ordem cultural voltados à mutilação e 

à autodestruição. Então:  

 

A forma de que a ameaçadora barbárie se reveste atualmente é a de, em nome da 

autoridade, em nome de poderes estabelecidos, praticarem-se precisamente atos que 

anunciam, conforme a sua própria configuração, a deformidade, o impulso destrutivo 

e a essência mutilada da maioria das pessoas. (ADORNO. 2012, p.159) 

 

O autor salienta que (IBID, p.167) 

 

Determinadas manifestações de autoridade que assumem um outro significado, na 

medida em que já não são cegas, não se originam do princípio da violência, mas são 

conscientes, e, sobretudo, que tenham um momento de transparência inclusive para a 

própria criança; quando os pais dão uma palmada na criança porque ela arranca as 

asas de uma mosca, trata-se de um momento de autoridade que contribui para a 

desbarbarização.  



87 

 

 

 

O princípio da emancipação ganha na argumentação do autor um componente de 

ordem moral, a saber a necessidade da vergonha diante a violência gratuita. Combater a barbárie 

é combater a violência gratuita, neste sentido, não se trata de docilizar as pessoas, mas 

conscientizar que as ações têm peso político - e o fundamento ético da barbárie deve ser 

combatido mediante a consciência de sua desumanidade de tal postura. Deste modo, (IBID, 

p.174) 

 

Creio que filosoficamente é muito possível criticar o conceito de uma razão absoluta, 

bem como a ilusão de que o mundo seja produto do espírito absoluto, mas por causa 

disto não é permitido duvidar de que sem o pensamento, e um pensamento insistente 

e rigoroso, não seria possível determinar o que bom a ser feito, uma prática correta.  

 

Os apontamentos de Adorno na obra Educação e Emancipação, indicam por um 

lado a preocupação ética em construir uma formação cultural (bildung) que se contraponha e 

impeça a barbárie e, por outro lado, que prevê na educação uma ferramenta de resistência e 

contraponto aos pressupostos bárbaros implícitos nas práticas civilizatórias. Para o autor, a 

barbárie em si não se fundamenta apenas como violência explícita, mas é fruto de uma 

concepção de mundo e de uma racionalidade que foi construída ao longo dos anos sob o estigma 

do domínio e do poder. O terror do nazismo na Alemanha, ou mesmo do stalinismo na URSS, 

não se configurara apenas enquanto forma de governo, mas se apoiou no arquétipo teórico e 

conceitual do controle racional da realidade para se estabelecer e fundamentar os níveis de 

violência que realizou. A simples mutação de regime político em si não gerou autonomia nas 

pessoas após a queda desses modelos governamentais e, mesmo no regime democrático 

instaurado na Alemanha após a queda do nazismo, em que se esperava cidadãos esclarecidos e 

autônomos, novas barbáries se desenvolveram e se fundamentaram socialmente. Nessa 

perspectiva, o autor indica que pensar uma educação para a emancipação exige o entendimento 

de que sem o pensamento não é possível a resistência e, consequentemente a emancipação. No 

entanto, o pensamento precisa estar conectado dialeticamente ao caráter negativo do real, 

implícito nas relações sociais que historicamente foram relegadas pela dialética essencialmente 

positiva dos moldes hegelianos. Ora, fazer uso dessa perspectiva exige um processo educacional 

que ressignifique a barbárie e, de antemão, conduza a reflexão filosófica para o debate sobre 

como essas novas barbáries impedem ou ao menos dificultam ainda mais o processo de 



88 

 

 

autonomia que deveria estar implícito como objetivo social, educacional e docente numa 

sociedade que se queira democrática. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



89 

 

 

CAPÍTULO III – A FORMAÇÃO DE DOCENTES EM NÍVEL MÉDIO NO 

COLÉGIO ESTADUAL TÚLIO DE FRANÇA: UMA LEITURA CRÍTICA SOBRE A 

EXPERIÊNCIA FORMATIVA A PARTIR DA PESQUISA-AÇÃO 

 

É desafiadora e complexa a tarefa de pensar a problemática educacional em seu 

contexto histórico espacial a partir dos pressupostos teóricos e filosóficos de Theodor Adorno. 

A amplitude da sua escrita e a sua aversão às predeterminações e simplificações torna esta 

investida ainda mais densa. Entretanto, consciente desta problemática, considera-se que a 

riqueza de seu trabalho repercute significativamente para o debate aqui disposto, na medida em 

que o que se pretende com o trabalho e o que ele desafia a adentrar, torna esta seara 

fundamentalmente complexa, um horizonte a ser percorrido com algum entusiasmo. 

No intento de produzir uma interpretação crítica, dialética e que conteste a lógica 

institucional desenvolvida no curso de formação de docentes em nível médio do Colégio 

Estadual Túlio de França, optou-se por desenvolver metodologicamente um trabalho em sala 

de aula que não se limitasse a mera descrição daquela realidade disposta neste colégio. 

Tampouco se visou construir uma pesquisa que instrumentalizasse uma teoria desconectada dos 

agentes envolvidos no processo eminentemente contraditório que é o espaço escolar. Desta 

forma, tomando como base tais pressupostos, é que nesta terceira e última parte deste trabalho, 

procurou-se interpretar criticamente se no curso de formação de docentes em nível médio – em 

termos conceituais de formação e semiformação cultural – existem narrativas bárbaras e em 

que pese sua orientação ética de resistir a barbárie, como este curso o faz.  

Para efeitos metodológicos, o trabalho desenvolvido na escola foi interpretado a 

partir de uma divisão em dois momentos que terão a seguinte nomenclatura e itinerário: O 

primeiro momento se denominará Bloco A, e os sujeitos participantes foram alunas (os) da 

turma concluinte do curso em 2017, que terão suas participações descritas aqui a partir de três 

atividades que se desenvolveram (Atividade 01 – debates que foram descritos nas aulas por um 

participante relator; Atividade 02 – produção dissertativa sobre a barbárie no espaço escolar; 

Atividade 03 – produção dissertativa acerca do conceito de emancipação no espaço escolar). 

No segundo momento, denominado Bloco B; estão inseridos 98 (noventa e oito) alunas (os) 

que responderam a um questionário no curso no ano de 2018 e serão identificados a partir de 

uma numeração (que corresponde a uma disposição aleatória dos questionários e que foram 

 



90 

 

 

numeradas de 01 – zero um – até 98 – noventa e oito) e, que estão disponibilizados (fotocópias) 

nos apêndices desta pesquisa23.  

Quanto à metodologia de análise empregada nesta atividade na escola, esta pesquisa 

buscou superar as dificuldades de delimitação de um objeto de estudo que tanto na filosofia 

quanto na educação e nas ciências sociais se fomenta. A saber, realizar um trabalho que não 

tornasse os sujeitos participantes em objetos de pesquisa, para tanto, optou-se por uma 

metodologia que pudesse dar voz aos diversos agentes envolvidos na atividade que estava sendo 

proposta. A opção da pesquisa – ação, portanto, procurou atender ao propósito de dimensionar 

a pesquisa na escola ao caráter dialético e dinâmico que a realidade da sala de aula produz 

cotidianamente. As contradições, as perplexidades, os interditos que fazem parte do dia a dia 

escolar foram considerados de grande relevância para além dos materiais tradicionalmente 

valorizados da experiência da pesquisa na escola, tais como: questionários, produções 

dissertativas, exposições verbais dentre outros. 

A pesquisa-ação, que segundo Severino (2016, p.127), “é aquela que, além de 

compreender, visa intervir na situação, com vistas a modificá-la”, implicou sobre o trabalho 

uma dupla intencionalidade; por um lado a necessidade de expressar o dinamismo do espaço 

escolar (especialmente nas aulas de filosofia) e, por outro, numa esfera mais localizada, 

propiciar um debate conceitual fundamentado sobre os efeitos que os conceitos Emancipação, 

barbárie, Formação e semiformação têm a formação de docentes em nível médio como foco 

de pesquisa. Nesse sentido, e ainda de acordo com Severino (ibidem), “a pesquisa-ação propõe 

ao conjunto de sujeitos envolvidos mudanças que levem um aprimoramento das práticas 

analisadas”, o que sugeriu tanto no planejamento das atividades quanto na análise dos resultados 

uma perspectiva qualitativa, sobre como esse trabalho – em que pese todos os percalços e 

adversidades vivenciadas – pode propiciar na formação de docentes em nível médio.  

Para Miranda & Resende (2006, p.511): 

 

O conceito de pesquisa-ação representa um veio privilegiado para a discussão de um 

dos maiores impasses enfrentados pelos educadores: a relação entre teoria e prática. 

A educação é, afinal, uma prática social constituída na estreita relação com o conjunto 

das ciências sociais e outras áreas do conhecimento. Descobrir-se no seio dessa 

                                                 
23Vale ressaltar que todas (os) alunas (os) receberam pseudônimos nas transcrições literais de seus trabalhos 

escritos e/ou transcritos; e seus registros serão disponibilizados nos apêndices da pesquisa. 

 



91 

 

 

contradição e seus desdobramentos e, ainda, apreender a tensão que lhe é inerente são 

condições de todos aqueles que pensam a educação e nela atuam, seja ela entendida 

em sua dimensão mais particular, que é a educação escolar, ou mais global, a cultura. 

 

Neste sentido, o entendimento de que as (os) alunas (os) eram coparticipantes do 

processo de desenvolvido do conhecimento foi a tônica do trajeto percorrido. Para pensar este 

antigo impasse entre teoria e prática na educação, primeiramente partiu-se da compreensão que 

era necessária a ruptura com a lógica que infere aos estudantes o papel de objeto. Encarar o 

corpo discente como sujeito de conhecimento foi uma das premissas que fundamentaram a 

escolha pela pesquisa-ação como metodologia do trabalho desenvolvido. 

Compreendeu-se que dentro do espaço escolar existe certo estereótipo sobre os 

estudantes adolescentes que são classificados como relapsos, descompromissados ou alheios às 

propostas que a escola desenvolve24. Soma-se a este tabu, a narrativa de que os estudantes no 

nível médio possuam aversão à reflexão teórica, esperando pela praticidade como premissa para 

se envolverem nas atividades propostas. Além disso, o estereótipo do adolescente alienado, que 

não correlaciona o debate teórico ao mundo social em que vive, foi considerado como um 

condicionante do trabalho a ser desenvolvido. 

Em posse destes apontamentos é que as atividades realizadas serão descritas, 

analisadas e discutidas na sequência. 

 

3.1 BLOCO A: DESCRIÇÃO, ANÁLISE E DISCUSSÃO DOS RESULTADOS DAS 

ATIVIDADES 01 E 02 

 

3.1.1 Da realização das Atividades 01 e 02 

 

A primeira etapa da atividade desenvolvida ante o desafio de pensar Emancipação 

na formação de docentes, a partir da filosofia de Theodor Adorno, ocorreu durante o terceiro 

                                                 
24 De acordo com Bourdieu (2015), na escola predominam determinados juízos professorais que inferem sobre os 

sujeitos predeterminações e assujeitamentos que não se configuram de modo universal. Deste modo, os sujeitos 

advindos de classes sociais subalternas acabam sofrendo maiores impactos em termos de insucesso e discriminação 

dentro do espaço escolar, uma vez que, por não corresponderem ao capital cultural esperado pelo docente, ficam 

à mercê de juízos previamente seletivos e segregacionistas. 



92 

 

 

bimestre do ano de 2017 no intervalo do final do mês de julho até o final do mês de setembro e 

será denominada Atividade 01. Nesta, os conceitos de emancipação, barbárie e semiformação 

foram debatidos a partir da seguinte abordagem metodológica: primeiramente, como atividade 

de sensibilização foi assistido o longa Die Welle (A Onda, 2008)25. A partir do debate dirigido 

do filme, foi realizado um trabalho de ressignificação dos conceitos de barbárie e emancipação 

e foi discutido como a barbárie se manifesta na escola na atualidade. Compreendeu-se que ainda 

que exista um discurso social avesso ao nazismo enquanto modelo político, por exemplo, a 

semiformação cultural determina nas sociedades administradas (inclusive na escola) efetivas 

relações sociais condizentes a barbárie. Nesse horizonte, o mote dos debates foi pensar de 

maneira conjunta com as (os) alunas (os), em como é possível pensar a emancipação no curso 

de formação de docentes à luz dos conceitos adornianos, bem como de que forma é possível 

perceber a barbárie neste espaço escolar. 

Após a exibição do filme, seguiu a apresentação do projeto de pesquisa e seus 

objetivos. Com a compreensão, colaboração e aceitação dos estudantes em participar da 

proposta, o debate foi iniciado. Em linhas gerais, foi apresentado a metodologia e os 

desdobramentos que estas teriam ao longo daquele período que se iniciou o diálogo com a teoria 

crítica de Adorno. Logo após, a discussão se encaminhou efetivamente para os conceitos de 

Barbárie e de Emancipação. Os alunos foram instigados inicialmente a refletir se a barbárie se 

manifesta nas realidades vivenciadas em sala de aula, tanto no curso que fazem, como nas 

escolas onde realizam seus estágios.  

Dentre as diversas falas que apareceram neste primeiro momento, vale frisar que, 

ao menos de modo inicial, elas(es) não reconheceram nesses espaços, necessariamente, como 

um lugar de promoção da barbárie, ou seja, a escola, na perspectiva inicial aventada por eles 

não produz a barbárie, mas que pode colaborar para reiterá-la no tocante ao que se presencia na 

sociedade. Nesse sentido, foram elencadas coletivamente, na lousa, as manifestações bárbaras 

mais evidentes na sociedade que inevitavelmente chegam a escola, destaca-se: O racismo, a 

homofobia, o machismo, a discriminação social e o autoritarismo. Vale ressaltar que neste 

                                                 
25 Sinopse: Rainer Wegner, professor de ensino médio, deve ensinar seus alunos sobre autocracia. Devido ao 

desinteresse deles, propõe um experimento que explique na prática os mecanismos do fascismo e do poder. Wegner 

se denomina o líder daquele grupo, escolhe o lema “força pela disciplina” e dá ao movimento o nome de A Onda. 

Em pouco tempo, os alunos começam a propagar o poder da unidade e ameaçar os outros. Quando o jogo fica 

sério, Wegner decide interrompê-lo. Mas é tarde demais, e A Onda já saiu de seu controle. Baseado em uma 

história real ocorrida na Califórnia em 1967. Disponível em: https://filmow.com/a-onda-t7918/ficha-tecnica/ - 

Acesso em: 20 de fevereiro de 2019. 

 

https://filmow.com/a-onda-t7918/ficha-tecnica/


93 

 

 

início de conversa, estes temas foram exemplificados a partir de diversas situações do cotidiano 

escolar em que os alunos relataram ter presenciado atitudes bárbaras26. 

Na sequência, foram apresentados (ainda que de modo genérico) os motivos da 

escolha de Theodor Adorno para pleitear a discussão sobre o conceito de emancipação. Além 

de situar o autor como um crítico do projeto alemão de cultura e de sociedade, foi rememorado 

coletivamente o impacto social e político que o Holocausto provocou durante a primeira metade 

do século XX e seus efeitos políticos e culturais durante a segunda metade daquele século. A 

exibição do filme A Onda (Die Welle), ajudou a fundamentar este debate sobre como se 

estabelece um regime totalitário, bem como sobre quais são as origens culturais da barbárie 

vista e vivenciada no cotidiano autoritário por ele relatado. Deste debate, três perspectivas 

apontadas pelo filme foram aventadas: Disciplina é poder, união é poder, e ação é poder.  

Num primeiro momento, percebeu-se que as (os) alunas (os) se sentiram intrigados 

e instigados diante da experiência disciplinar de sala de aula realizada pelo professor no filme, 

o que evidencia que os modelos disciplinares são ordenadores da vida escolar e também fazem 

parte de seus cotidianos. Esta proposta foi interligada ao contexto da formação de docentes e as 

primeiras arguições dos alunos sobre a trama foram no sentido de ressignificar aquela 

problemática abordada dentro do contexto do curso tomado como objeto de estudo. Além de 

considerações sobre semelhanças e diferenças entre os dois contextos, foram debatidas 

perspectivas de condução da atividade docente, especialmente no tocante a manipulação que o 

professor pode desenvolver diante aos seus alunos. 

Com o término deste processo, os alunos tiveram um tempo para expressarem 

verbalmente o que pensavam sobre o desfecho da trama e estas falas trilharam alguns 

caminhos27: uma aluna relatou que “entendia que o risco de um novo holocausto é visível na 

sociedade hoje ainda, pois a obediência cega é um fator social vigente”. Outro aluno relatou 

que “pensa que a autoridade e o autoritarismo vivenciado na escola por parte dos professores 

também pode gerar uma obediência cega”. Posteriormente, uma terceira aluna ilustrou o debate 

com o relato sobre um caso de grande repercussão nacional referente a um menino que foi 

                                                 
26 Algumas alunas reportaram situações vivenciadas na escola em que o machismo foi associado com a prática 

docente. Houve relatos sobre algumas brincadeiras que foram direcionadas a meninos e não a meninas; foi relatado 

também situações envolvendo a utilização de brinquedos que, quando feitos para meninos estimulam o heroísmo 

masculino, e, quando destinado a meninas sugerem a dependência e fragilidade. Também foi relatado pelas 

estudantes situações de homofobia associada a violência física, em que uma das alunas relatou ter presenciado 

agressões a um aluno chamado de gay, e, que frequentemente era vitimizado por esta condição. 
27As falas dos alunos foram redigidas por um relator convidado que participou das aulas e estão disponíveis nos 

apêndices desta pesquisa. 



94 

 

 

tatuado com a frase “sou ladrão e vacilão” na testa, após cometer um furto, lembrando deste 

como um exemplo de barbarismos contemporâneos28. Tal discussão foi pleiteada por outra 

aluna que se posicionou contrariamente à tortura, mas que entendia que não há racismo no 

Brasil e por este motivo, o exemplo desse menino só representa a posição de toda sociedade 

brasileira em ser contrária a qualquer tipo de crime de qualquer pessoa no país e que, portanto, 

a tortura naquele caso específico tinha certa justificativa. Outro aluno interveio dizendo que a 

igualdade no Brasil é uma mentira, pois tem sua principal condicionante na questão financeira, 

restando assim aos mais pobres o poder mais forte do Estado, enquanto, os mais ricos se 

beneficiam dos direitos e da liberdade advindas deste. 

Estes comentários sinalizam, primeiramente, que a escola é por excelência um 

espaço da contradição. Neste sentido, quando Adorno propõe que a emancipação é uma 

necessidade de resistência aos totalitarismos que se difundem socialmente, pode-se 

compreender que a interpretação crítica do espaço escolar precisa dialogar numa seara política 

de enfrentamentos, que por vezes são paradoxais e que nem sempre a autonomia dos sujeitos é 

parte fundante deste exercício democrático. Pode-se perceber, assim, que o espaço da sala de 

aula, por ser um espaço de conflitos, de interesses e de informações, na maioria das vezes não 

se encaixam numa síntese conceitual. A teoria crítica adorniana, por sua vez, inscreve nos 

debates realizados em sala de aula, a condição de que para este ser pensado como um espaço 

de emancipação, necessita resistir a eminência dos discursos totalizantes e fomentar a 

contradição no âmago da própria ideia de democracia29que se desenvolve na escola. Para 

Adorno (2012, p.36) “Na estranheza do povo em relação à democracia se reflete a alienação da 

sociedade em relação a si mesma”.  

Deste modo, é justo considerar que as falas e posicionamentos dos estudantes diante 

as manifestações da barbárie na sociedade, expressam um cenário misto entre negação e 

indignação diante da violência e por outro lado, de aceitação e indiferença dela como parte da 

conjuntura cultural. Este cenário, como afirmou Adorno, é reflexo de um processo educativo 

em que a semiformação cultural que se manifesta socialmente tem na escola uma aliada e 

cúmplice. Na medida em que a autorreflexão foi abandonada pelo processo educacional em 

nome de uma escolarização instrumentalizada, a barbárie começa a ser compreendida como 

                                                 
28 Cf, Reportagem sobre este assunto, disponível em:  https://noticias.r7.com/sao-paulo/jovem-acusado-de-roubo-

e-torturado-e-tatuado-sou-ladrao-e-vacilao-11062017  
29 A democracia vigente dentro do espaço escolar é reflexo da democracia vivenciada na sociedade, ou seja, é falha 

justamente por não haver equidade e autonomia dos sujeitos perante a divisão política do poder. Portanto, é preciso 

ressaltar que a teoria adorniana inscreve sobre esta concepção a necessidade de uma revisão deste conceito e de 

sua prática, no sentido de exigir sujeitos emancipados como precondição do próprio funcionamento da democracia. 

https://noticias.r7.com/sao-paulo/jovem-acusado-de-roubo-e-torturado-e-tatuado-sou-ladrao-e-vacilao-11062017
https://noticias.r7.com/sao-paulo/jovem-acusado-de-roubo-e-torturado-e-tatuado-sou-ladrao-e-vacilao-11062017


95 

 

 

natural e insolúvel dentro das relações sociais e por não haver uma solução instrumental prática 

e simplista, torna-se irrefletida e naturalizada. 

Percebemos então que seria necessária a abertura deste debate com as escolas em 

que os alunos atuavam como estagiários para entendermos por que a barbárie, que é este 

fenômeno cultural tão complexo, não se limita a este ou aquele espaço especificamente. Então 

foi solicitado que os alunos, a partir de suas experiências, relatassem pontos de conflito e de 

convergência entre a perspectiva de barbárie apresentada no filme e a realidade observada na 

escola em que eles trabalham. 

Esta atividade foi realizada por meio da produção de uma redação que versou sobre 

a percepção que as(os) alunas (os) têm do espaço escolar em que estagiam. Esta atividade será 

denominada aqui Atividade 02.  

A aluna Maria Vitória relatou nesta atividade que: 

 

No decorrer da minha regência, passei por uma situação de racismo em sala e fiquei 

em choque, não sabia como acalmar os alunos no momento, e eu estava sendo 

avaliada. Minha atitude, pensando agora, pode ter sido fraca em defesa daquele aluno 

e os demais, e, pode ser que um dia ou momento passarão pelo mesmo. Mostrar que 

o problema só será resolvido com uma punição ou autoridade não faz ele, aluno, 

perceber o erro, e sim, só o reproduza, porque ele sabe que será só aquilo, punição e 

autoridade. 

 

Esta narrativa sinaliza uma questão importante que problematiza o instrumental 

formativo disponibilizado pelo curso. Uma vez que a avaliação da aluna ocorre paralelamente 

à barbárie manifesta no espaço escolar, o relato desta estudante evidencia que a sua autonomia 

ficou condicionada ao aparato avaliativo e lhe impediu de intervir resistentemente ao ato de 

racismo que presenciou. Deste modo, é importante compreender que quando a estrutura do 

sistema escolar antecede aos problemas de ordem social e histórico, materializado na prática 

docente e manifestado por discursos de barbárie, nem sempre as ações dos estudantes 

correspondem àquilo que se espera delas – a saber, ações emancipadas. Esta não 

correspondência apresentada pela estudante, reflete como o autoritarismo se desenvolve de 

maneira conexa às práticas cotidianas desenvolvidas na escola. 

Nesta mesma atividade, o aluno Gustavo questiona: 

Até que ponto a escola tem se mostrado sensível a realidade enfrentada? Atualmente 

com o ensino escolar sendo obrigatório as pessoas passam em seu interior cerca de 12 



96 

 

 

anos nas escolas, estudando várias coisas. Mas nem sempre tudo que é necessário para 

a boa vivência na sociedade. 

 

Neste posicionamento, por sua vez, ele denuncia a distância que existe entre o 

currículo desenvolvido no curso e as necessidades imanentes ao trabalho docente que estes irão 

realizar. 

A aluna Alice também comenta que: 

 

Através do filme A onda podemos tirar várias reflexões, principalmente da 

importância da escola na vida do cidadão. Dentro da escola são ensinados os 

conteúdos de matérias básicas como português, matemática, mas parece que há uma 

cultura de deixar de lado a importância das disciplinas formadoras da crítica. 

 

Há neste relato, uma crítica evidente a instrumentalização do currículo e do ensino 

escolar a partir da hierarquização de disciplinas que, consequentemente, resultam no descrédito 

a disciplinas que tem a crítica social como parte fundante do seu desenvolvimento. 

Podemos perceber que estes três relatos pontuam alguns aspectos da desarticulação 

existentes entre a formação do docente as suas posteriores práticas docentes. Na medida em que 

as ações bárbaras se manifestam no espaço escolar sob a tutela das narrativas preconceituosas 

e violentas que lá se desenvolvem é necessário que o docente tenha uma formação adequada 

para resistir e contrapor. Entretanto, a semiformação funciona como um impeditivo desta 

resistência, como: na medida em que a aluna relata estar pressionada pela avaliação de seu 

estágio e, portanto, não conseguiu intervir em prol de um aluno que sofria racismo na sua aula, 

ou quando o aluno que relacionou a desconexão entre os conteúdos abordados na escola e o 

problema da barbárie no cotidiano escolar, ou quando a aluna que compreende que exista um 

privilégio curricular com disciplinas que não tenham como foco a formação pela criticidade. O 

que se percebe é uma atitude docente impotente frente aos ditames da barbárie que se manifesta 

na escola enquanto espaço de trabalho e, enquanto representação da lógica macro, desenvolvida 

na sociedade.  

Diante disso, com posse destes encaminhamentos iniciamos a discussão sobre os 

desafios docentes – em termos de emancipação – frente a barbárie na realidade escolar. As 

descrições trazidas pelos alunos dos espaços escolares em que atuam como docentes versaram 

sobre a barbárie manifesta e a impotência docente diante dela. Neste sentido e a partir dos 



97 

 

 

debates, leituras, contextualizações realizadas, pode-se perceber que alguns posicionamentos 

se fizeram mais evidentes. 

Para a aluna Camila, por exemplo: 

 

É na escola onde estamos em constante aprendizagem, e agregamos maior parte do 

nosso conhecimento, como também é nela que precisamos enfrentar as inúmeras 

barbáries (racismo, homofobia, discriminação social, discriminação de gênero). Lutar 

por uma sociedade justa e igualitária é primeiramente construir, no meio escolar, 

alunos que saibam respeitar e sejam críticos o suficiente para enxergar e enfrentar isso 

fora da sociedade. O professor deve mediar o conteúdo científico com os problemas 

sociais para que os alunos saibam resolvê-los e conseguirem alcançar sua autonomia, 

pois, assim, poderá combater as barbáries presentes no nosso cotidiano.  

 

É possível perceber que existe no entendimento desta estudante a compreensão da 

importância da autonomia no processo de formação dos sujeitos e, também, o entendimento de 

que esta é uma precondição no combate a barbárie. Entretanto, infere-se que: o que impede que 

esta precondição se estabeleça enquanto prática formativa são as determinações contidas nos 

dispositivos de reprodução cultural que se materializam como semiformação na sociedade e no 

espaço escolar. 

Esta compreensão nos deu subsídios para debater com a turma a contradição 

existente entre a racionalidade desenvolvida nos currículos e práticas escolares e a falta de 

autonomia dos sujeitos diante das manifestações diárias da barbárie. Neste momento, foi 

apresentada uma proposta de roteiro de leituras dos capítulos do livro Educação e Emancipação 

a serem estudados para que pudéssemos interpretar esta realidade diagnosticada a luz dos 

conceitos adornianos. Esse roteiro perpassou três textos de Adorno dispostos na obra Educação 

e Emancipação (2012) – a saber, Educação após Auschwitz; Educação contra a barbárie e 

Educação e Emancipação, que foram lidos, contextualizados e debatidos durante o andamento 

das aulas. Nestes, foram pontuados momentos em que o conceito de emancipação foi tratado 

por Adorno de maneira mais específica. Portanto, estes recortes levaram em consideração os 

argumentos adornianos que discutiram de modo mais incisivo a dimensão sócio cultural da 

barbárie, bem como da necessidade da emancipação como resistência. 

Primeiramente, com a leitura e debate dos recortes do capítulo Educação após 

Auschwitz evidenciou-se que a preocupação de Adorno com o projeto educacional da Alemanha 

em, por meio da educação, se evitar um novo holocausto é também uma preocupação no curso 

de formação de docentes. Este diagnóstico foi reverberado pela constatação de que, na 



98 

 

 

perspectiva adorniana, a racionalidade levou e condicionou Auschwitz a um patamar de 

fenômeno histórico sem precedentes em termos da barbárie, e que, a sobrevivência de todos 

ainda depende de todos os esforços educacionais sejam direcionados para este objetivo ético.  

Se Auschwitz representou o auge do horror e se desenvolveu a partir de um conhecimento 

programado que se estendeu como projeto de sociedade e se mantém como semiformação 

cultural, só é possível evitar este fenômeno histórico se pensarmos num futuro em que a 

educação de fato consiga o antever e o impedir.  

Diante deste cenário, foi iniciada uma leitura coletiva com as (os) alunas (os) do 

texto “A educação contra barbárie”. Dois temas se fizeram relevantes: evidenciou-se que nesta 

conferência o autor tratou de um diagnóstico social da fundamentação da barbárie na esfera 

política e educacional desenvolvida e que o desafio ético da educação e da formação cultural é 

o de pensá-los em termos de resistência aos projetos totalitários vigentes. Diante desta 

perspectiva, o debate com os alunos trouxe à tona o problema do medo enquanto parte da vida 

escolar. O medo, enquanto prática escolar que fica evidenciado no bullying, na violência de 

gênero e física e que segundo os alunos sempre foram partes integrantes e atenuantes de seus 

cotidianos na escola, é propulsor das práticas bárbaras desenvolvidas na escola. Vale pontuar o 

comentário de dois alunos homossexuais que retrataram terem medo do espaço escolar em 

virtude de sua condição sexual e, também, de três alunas que relataram medo de transitar nas 

ruas até a escola por medo de serem estupradas (consequência do machismo). Desta forma, é 

possível afirmar que o medo e a violência são fenômenos presentes nas práticas escolares e 

determinam a formação dos sujeitos que por ela passam, primeiramente, por ser uma 

condicionante histórica e social e, segundo, por se legitimar enquanto semiformação inclusive 

dos sujeitos que são vítimas destas práticas.  

Entende-se que estes posicionamentos apresentados e elucidados pelos estudantes 

fazem jus ao que Adorno ponderou juntamente com Horkheimer na Dialética do 

Esclarecimento. No espaço do conhecimento, e neste caso específico do conhecimento escolar, 

transitam práticas e correlações sociais que são permeadas pelo autoritarismo e pelo medo. 

Nesta obra os autores reiteraram que diante das narrativas míticas em que o medo era atenuante 

das relações políticas, o esclarecimento se autoproclamou como verdade, como superação do 

mito. Entretanto, para poder se configurar como verdade ele teve que se converter naquilo que 

visava superar – na terra totalmente esclarecida reina o horror. Portanto, o conhecimento, no 

âmbito do espaço escolar, convive diariamente com práticas antagônicas por excelência, pois 

se por um lado visa-se dar autonomia aos sujeitos mediante a posse deste saber, por outro, 



99 

 

 

imperam práticas bárbaras em que o medo é condicionador das relações entre estes sujeitos. A 

violência física, de gênero, homofobia, o racismo, a discriminação social são atenuantes do 

autoritarismo que se legitima nas práticas educacionais escolares camufladas na perpetuação 

dos autoritarismos.  

A aposta de Adorno, por sua vez, é de que somente de um processo formativo 

consistente pode-se esperar resistência e contestação para posteriormente se evidenciar 

emancipação. Entretanto, os exemplos trazidos pelos alunos revelam o quanto a indústria 

cultural é potente em termos de disseminar discursos e práticas semiformativas neste espaço. 

Quando algumas alunas relataram que o racismo no Brasil é inexistente, ou que a prática bárbara 

de tatuar na testa do menino que cometeu furto que ele era “ladrão e vacilão” era justificável, 

tem-se uma evidência do quanto as mídias interferem na visão de mundo e de sociedade que os 

sujeitos desenvolvem. Além de tomar uma informação veiculada pela imprensa como verdade 

inconteste, estas falas revelam como a barbárie acaba naturalizada pelos sujeitos em suas 

concepções de mundo e de sociedade. A negação do povo negro e de sua cultura na formação 

do povo brasileiro aparece nestas narrativas bárbaras muitas vezes de maneira camuflada pelo 

mito da democracia racial. Nas falas aventadas pelos estudantes, muitas vezes o entendimento 

sobre o racismo foi apresentado de maneira ambígua, pois, por um lado, se profere discursos 

em que o racismo é inaceitável, entretanto, e por outro lado, as práticas e narrativas 

segregacionistas que se perpetuam pelas mídias e pela cultura legitimam práticas racistas 

inclusive no interior da escola.  

Quando Adorno (2012) defendeu que a educação emancipatória deva ser aquela de 

resistência e que este é um fator de autonomia que não pode ser mascarado ou emudecido pela 

formação, mas potencializado, os alunos relembraram outro fato histórico que os motivou a 

debater a autonomia: as ocupações estudantis das escolas ocorridas no ano de 2016 por todo 

país30. Duas posturas antagônicas foram defendidas pelas (os) alunas (os) diante deste debate: 

a primeira representando contrariedade às ocupações e a segunda, mostrando-se favoráveis ao 

movimento.  Inicialmente, argumentei que os episódios das ocupações eram referentes a um 

contexto sociopolítico amplo e que, na esteira do que Sanchez (2002) conceituou, não poderia 

haver postura neutra, ou seja, todos os envolvidos eram agentes políticos e ideológicos. Na 

seqüência, um aluno que esteve ligado ao movimento estudantil argumentou que as ocupações 

foram a marca de um grupo de alunos politizados que estavam defendendo seus interesses, mas 

                                                 
30 Cf  https://www.esquerdadiario.com.br/Retrospectiva-2016-As-ocupacoes-estudantis-que-sacudiram-o-Brasil  

https://www.esquerdadiario.com.br/Retrospectiva-2016-As-ocupacoes-estudantis-que-sacudiram-o-Brasil


100 

 

 

que o fato de serem estudantes foi determinante para o descrédito de professores e equipe 

pedagógica. Foi relatado que embora em assembleia não houve um debate satisfatório sobre as 

razões de se ocupar ou não as escolas, para o aluno havia razões políticas suficientes para 

legitimar o movimento, bem como uma organização estudantil satisfatória para que isso 

ocorresse de modo organizado. Entretanto, segundo ele, a lógica institucional mais a adesão 

fragmentada dos estudantes foram determinantes para que o movimento se diluísse naquele 

momento nesta escola.  

Por outro lado, os argumentos contrários à ocupação estiveram centrados em duas 

perspectivas: uma delas é sobre boatos sobre o uso de drogas que repercutiram especialmente 

pelas redes sociais, criando uma imagem do movimento como baderneiros sem causa 

efetivamente política, ou de interesse real dos estudantes. A segunda perspectiva dizia respeito 

ao entendimento sobre a despolitização dos estudantes. Havia neste entendimento a premissa 

de que os estudantes que se postularam como lideranças não tinham legitimidade como líderes. 

Para os alunos, houve uma fissura entre aquilo que esperavam e aquilo que seus líderes faziam. 

Finalizando o debate, compreendemos que a defesa de Adorno, de que a educação contra a 

barbárie e, portanto, emancipada, deve ser voltada à resistência e que talvez a falta de 

legitimidade do movimento estudantil diante dos próprios estudantes, pode ser evidência da 

falha da escola em seu projeto de emancipação, uma vez que parece ter emudecido a capacidade 

de organização política dos estudantes em nome da disciplina e do ordenamento institucional31. 

A temática das ocupações estudantis durante o ano de 2016 se tornou um tema 

central das posteriores discussões sobre o entendimento da formação e da semiformação. Dentre 

elas, destaca-se a diferenciação entre os conceitos de barbárie e de violência. O 

desenvolvimento do debate sobre esta diferenciação se deu no sentido de pontuar que a barbárie, 

diferentemente da violência, manifesta-se socialmente a partir da articulação demarcada de um 

grupo predominante sobre outro – os dominados. Na esfera da violência, ainda que estejam 

implícitos atos de revolta e de resistência não se configuram como articulação de segregação e 

perseguição sobre determinado grupo. Deste modo, é na barbárie que se articulam ações 

                                                 
31 Nota-se quando Adorno (2012, p.181) afirma que, “Se não quisermos aplicar a palavra emancipação num sentido 

meramente retórico, ele próprio tão vazio como o discurso dos compromissos que as outras senhorias empunham 

frente a emancipação, então por certo é preciso começar a ver efetivamente as enormes dificuldades que se opõem 

à emancipação nesta organização do mundo”, ele faz um alerta sobre a predominância do autoritarismo enquanto 

fundamento da ordem social e sobre o processo formativo. Consequentemente o processo de autonomia dos 

indivíduos fica refém deste predomínio. É evidente que uma educação voltada à emancipação necessariamente 

estará atravessada por perspectivas autoritárias que emitiram o determinismo social como condicionante às práticas 

formativas. 



101 

 

 

(violentas ou não) que visam o domínio indiscriminado do grupo predominante diante aos 

dominados. No decorrer das discussões esta diferenciação se fez necessária, especialmente à 

compreensão de que a resistência dos oprimidos, ainda que violenta, não se confunde com a 

barbárie dos opressores. Para ilustrar esta diferenciação, um dos alunos relatou que entendia 

que a ação de diretores e gestores de escola quando do fato das ocupações estudantis se 

configurava como um ato bárbaro frente a um grupo de estudantes que de antemão foram 

tachados como incapazes e baderneiros.  

Por outro lado, um grupo de alunas que eram contrárias às ocupações argumentou 

que não estavam convencidas de que esta atitude da direção de fato era bárbara, porque no seu 

entendimento, havia uma politização duvidosa dos estudantes envolvidos nas ocupações. Elas 

também argumentaram que entendiam que em nome do politicamente correto se banalizou o 

combate efetivo contra a barbárie dentro da escola e especialmente no setor midiático. 

Percebeu-se que mesmo dentre os estudantes, as narrativas depreciativas em relação as suas 

condições de cidadãos dentro do espaço escolar se fez presente. As argumentações destes 

estudantes demonstram que o discurso autoritário imanente à lógica institucional da escola ecoa 

com ares de verdade inclusive no meio estudantil. Deste modo, torna-se possível compreender 

inclusive algumas das razões pelas quais as organizações estudantis dentro dos espaços 

escolares têm encontrado tanta dificuldade em se articular. A crise de representatividade 

estudantil perpassa o processo semiformativo na medida em que se instauraram, na formação 

educacional, narrativas que dissimulam o papel político dos estudantes enquanto agentes 

efetivos no espaço escolar. Esta condição é substituída por predefinições oriundas de narrativas 

depreciativas e que são socialmente construídas. 

Entende-se que este debate, pleiteado pela efetiva participação de alguns alunos da 

turma neste fenômeno histórico, elucidou o que Adorno havia chamado de semiformação. Na 

medida em que os estudantes estabeleceram uma série de descrições sobre o fenômeno 

histórico, que apresentaram diferentes posicionamentos políticos, debateram suas perspectivas 

sobre ele, mas não conseguiram efetivamente contextualizar este fenômeno a sua ampla 

dimensão política, social e econômica que está emaranhado, percebeu-se, com isso, que existe 

um lapso entre a percepção do fenômeno, o posicionamento que se toma e a efetiva resistência 

posta em prática. Independentemente de quais atitudes seriam necessárias aos estudantes, seja 

pela continuidade ou não das ocupações, a falta de formação destes, acabou somada ao 

autoritarismo socialmente disseminado pelas narrativas sociais. Neste sentido, quando Adorno 



102 

 

 

conclama a uma educação conteste, ele conceitua uma educação que não se enquadre nas 

narrativas bárbaras impostas pelo discurso autoritário. 

Consequentemente, na continuidade das aulas o problema da democracia em termos 

de emancipação e de função social da escola se tornou mais um tema recorrente. A discussão 

sobre os talentos32 (abordados pelo autor como constituinte da inferência da ciência da 

atribuição de valores aos alunos na Alemanha), e, o que significa ser emancipado hoje foram 

os escopos das aulas finais do debate sobre emancipação e educação a partir de Adorno. Sobre 

a questão da necessidade de cidadãos emancipados para o funcionamento da democracia o 

primeiro problema levantado em sala foi em relação ao que podemos chamar democrático? 

Afinal, foi evidente a percepção de todos de que vivemos num país que possui sujeitos que na 

maioria das vezes são menosprezados enquanto cidadãos (seja pela pobreza, pelo status social, 

pela cor da pele, etc). A democracia, enquanto regime vivenciado na escola, foi tencionada por 

fatores imanentes aos últimos acontecimentos em lócus (desfile obrigatório, uniforme, civismo 

obrigatório) em que se questionou em que medida a escola consegue condicionar espaços de 

efetiva emancipação se ela precisa atender a determinações de outras instâncias sociais. Sobre 

o segundo aspecto, pudemos perceber que no Brasil, embora legalmente não seja explicito, há 

uma tentativa histórica de utilizar dos pressupostos científicos para legitimar classificações33 

dos alunos segundo arquétipos preestabelecidos; daí novamente a diferença entre os objetivos 

da escola pública versus os objetivos da escola particular foram tencionadas em termos de 

condições materiais e econômicas que viabilizem a emancipação de todos34. Por fim, a pergunta 

sobre o que é ser emancipado fundamentou o debate sobre como a instituição escolar (no mais 

das vezes) é limitada no sentido de propiciar condições efetivas de emancipação para seus 

alunos.  

Posteriormente, reiterou-se a perspectiva de Adorno ao afirmar que a emancipação 

necessariamente perpassa o debate sobre a barbárie enquanto prática cultural. 

Metodologicamente foi rememorado o percurso realizado durante as atividades realizadas, 

                                                 
32 Cf Adorno (2012), debate com Becker na rádio de Hessen intitulada “Educação e Emancipação”. 
33 Segundo Bourdieu (2015), a escola atende a pressupostos reprodutivistas da ordem social. Neste sentido, a 

perpetuação dos estados de desigualdade social são reproduzidos pelo sistema escolar de modo articulado aos 

moldes desenvolvidos em outras esferas sociais. As predeterminações – ainda que veladas – dentro do espaço 

escolar, legitimam sistemas amplos de exclusão social na medida em que classificam e predeterminam o lugar e a 

posição social dos sujeitos que chegam aos bancos escolares. 
34Durante os debates a respeito desta temática, os estudantes ilustraram a compreensão destes conceitos com a 

comparação entre as oportunidades de sucesso financeiro social que dispunham em contraponto com as 

oportunidades recebidas por alunos advindos da rede particular de ensino. O debate trilhou a discussão sobre o 

impacto da condição econômica das famílias dos estudantes em suas respectivas formações escolares. 



103 

 

 

desde a exibição do filme A Onda e os debates posteriores a ele, perpassando as leituras dos 

recortes dos textos de Adorno, e os debates contextuais referentes à presença da barbárie dentro 

do espaço escolar e a necessidade e a dificuldade de se pensar a emancipação nestes contextos.  

Deste modo, foram elencadas na lousa as seguintes expressões: Educação contra a 

barbárie; Barbárie como prática cultural e Emancipação como prática de resistência. A partir 

destas frases os alunos foram desafiados a produzir textos dissertativos sobre estas temáticas 

que foram denominadas Atividade 03 e que passarão a serem analisadas no próximo subitem. 

 

3.1.2 Descrição e análise dos resultados da Atividade 03 

 

Dentro do espaço escolar existe uma série de estereótipos e tabus em relação aos 

estudantes e a prática docente. Um deles se refere aos estudantes adolescentes e os classifica 

como relapsos, descompromissados ou alheios as propostas que a escola desenvolve35. Soma-

se a este tabu, a narrativa de que os estudantes no nível médio, possuam aversão à reflexão 

teórica esperando pela praticidade como premissa para se envolverem nas atividades propostas. 

Além disso, o estereótipo do adolescente alienado, que não correlaciona o debate teórico ao 

mundo social em que vive, foi considerado como uma condicionante do trabalho a ser 

desenvolvido. 

Sobre o primeiro estereótipo, a pesquisa-ação abriu espaço para algumas 

perspectivas. Romper com este tabu que impera as narrativas em relação aos estudantes não é 

uma tarefa simples, tampouco pode ser compreendida senão dentro de um contexto social 

amplo. Neste sentido, quando este conjunto de atividades foi proposto, procurou-se romper, 

primeiramente, com quaisquer fundamentos autoritários embutidos na minha figura enquanto 

docente. O próprio processo de avaliação não foi tomado como condicionador da participação 

destes as atividades e foi enfatizado que a turma seria corresponsável pelas interpretações que 

dali se desenvolveria. Esta proposta, entretanto, entrou em choque com a lógica estrutural da 

escola, que se materializa em diversas práticas disciplinares que são também nuanças do 

autoritarismo. Por exemplo, quando se propõe uma discussão que relaciona o problema da 

                                                 
35 De acordo com Bourdieu (2015), na escola predominam determinados juízos professorais que inferem sobre os 

sujeitos predeterminações e assujeitamentos que não se configuram de modo universal. Deste modo, os sujeitos 

advindos de classes sociais subalternas acabam sofrendo maiores impactos em termos de insucesso e discriminação 

dentro do espaço escolar, uma vez que, por não corresponderem ao capital cultural esperado pelo docente, ficam 

a mercê de juízos previamente seletivos e segregacionistas. 



104 

 

 

autonomia dos sujeitos num espaço que predetermina cronologicamente, espacialmente e 

simbolicamente as condições objetivas em que esta autonomia possa e deva ocorrer; por si só 

temos uma contradição abissal. Deste modo, uma primeira avaliação que esta atividade sugere 

que o fundamento do estereótipo do aluno relapso precisa ser compartilhado também pelo 

espaço escolar, que, em nome da disciplina e da manutenção da autoridade achata as condições 

subjetivas de desenvolvimento da autonomia. 

Deste modo, para compreender como esta dinâmica conceitual desenvolvida foi 

compreendida, foi sugerido como atividade a construção de uma redação crítica que 

relacionasse os conceitos adornianos estudados, com as manifestações da barbárie percebidas e 

expressas no curso e na escola em que estudam. Esta atividade foi denominada Atividade 03. 

Pode-se perceber nesta, por exemplo, quando o aluno “Pedro” relata que: 

 

Acredito que o ponto mais importante seja o papel do professor, que quando 

‘representa’ a autocracia, é um reflexo do que vivemos hoje, o homem (ou mulher) 

autoritário com ordens inquestionáveis, porque temos que considerar a hierarquia, 

prevalece a sua vontade e tal tem uma grande influência na formação de opinião de 

seu aluno, muitas vezes o seu discurso muda concepções que trazíamos de casa, 

principalmente docentes da área das ciências humanas.  

 

Nesta mesma atividade, a aluna “Maria” relata que:  

 

Se num ambiente que proporciona uma educação que ensina as pessoas a pensarem 

por si só, corre-se o risco de serem engolidas por doutrinas nefastas que levam ao 

desejo de dominar, uniformizar aqueles que pensam diferente, o que dizer de lugares 

que não permitem o desenvolvimento de gente flexiva. É a partir daí, que vemos o 

crescimento crescente de ideias fascistas avançando cada vez mais em nossa 

sociedade.   

 

Para a aluna “Jéssica”: 

 

Quando estamos em uma sala de aula e o professor, o qual possui historicamente e 

socialmente o papel de autoridade e a usa para atingir objetivos próprios ou influência 

para que seus alunos tenham a mesma posição que a sua, ao invez de fazer com que 

pensem por si mesmos, apenas reproduz suas opiniões e pensamentos, sem 

demonstrarem suas vontades ou senso crítico, estamos presenciando um exemplo 

fortemente radical, que infelizmente não está longe de nós. 



105 

 

 

Ainda que de modo genérico, estas três narrativas sugerem algumas questões; 

Primeiramente elas remetem à figura do docente o arquétipo da autoridade36. Esta autoridade, 

por sua vez, transita entre uma concepção historicamente construída e, portanto, imanente e 

necessária à lógica estrutural da escola e, por outro lado, como um fator atenuante para a 

disseminação de políticas e práticas autoritárias, ou mesmo autocráticas. Pensar o espaço da 

autoridade docente na escola implica, portanto, compreender que não se trata de negá-lo ou 

abandoná-lo do processo educacional, mas compreendê-lo como parte do processo formativo 

em que pese as suas funções de propiciar experiências de pensamento conectadas a realidade 

social. Neste sentido, o autoritarismo que se mantém, na figura do docente, somente poderá ser 

superado se o docente compreender que a sua autoridade é fruto puramente de sua atividade 

intelectual e formativa. 

Uma segunda análise sugere que nas três falas descritas há certa crença de que a 

autonomia do pensamento deveria ser precondição da própria educação escolar, mas que 

evidentemente está desgastada dentro do espaço escolar. 

Deste modo, como salientado nas discussões do primeiro capítulo, a formação 

escolar arraigada pela tradição está muito mais voltada aos fundamentos do autoritarismo, em 

que a figura do docente carrega em si os pressupostos basilares da barbárie. Adorno, 

contrariamente, entende que a autoridade docente deve ser construída sob a égide da autonomia. 

Para o auto, os dispositivos disciplinares atuam na formação dos sujeitos muito mais no sentido 

de discipliná-los do que despertar neles a autonomia e a liberdade. Com efeito, este processo 

pode ser visualizado na constatação que os próprios alunos fizeram sobre a sua formação, na 

qual as suas liberdades foram tolhidas em nome da autoridade dos docentes. 

É sensível que o espaço escolar planejado e organizado no sentido de limitar os 

sujeitos e implantar neles instrumentalmente uma razão programada e voltada aos interesses 

autoritários expressos pela configuração semiformativa vivenciada socialmente não pode 

produzir esta autonomia. A emancipação e a resistência dos estudantes, desta forma, ficam 

fadadas a fatores acidentais, em que vez ou outra, os alunos conseguem transcender os fatores 

objetivos que lhes são impostos pela lógica escolar. Neste sentido, é preciso frisar, na esteira 

                                                 
36 Para Adorno (2012, p.167) A forma de que a ameaçadora barbárie se reveste atualmente é a de, em nome da 

autoridade, em nome de poderes estabelecidos, praticarem-se precisamente atos que anunciam, conforme a sua 

própria configuração, a deformidade, o impulso destrutivo e a essência mutilada da maioria das pessoas. 

Determinadas manifestações de autoridade que assumem um outro significado, na medida em que já não são cegas, 

não se originam do princípio da violência, mas são conscientes, e, sobretudo, que tenham um momento de 

transparência inclusive para a própria criança; quando os pais dão uma palmada na criança porque ela arranca as 

asas de uma mosca, trata-se de um momento de autoridade que contribui para a desbarbarização.  



106 

 

 

do que Adorno argumentou, que a emancipação é um fator conectado inexoravelmente a 

formação cultural, que só é possível mediante uma educação formativa avessa e alheia aos 

ditames da indústria cultural que dissemina a semiformação.  

Sobre o tabu de que os estudantes têm aversão à reflexão teórica quando da/na 

resolução dos problemas, percebeu-se que este fato é uma premissa do processo de 

semiformação cultural. Entende-se que este processo cultural tem influência decisiva na 

eminência deste tabu e condiciona uma barreira significativa em termos da construção de 

ferramentas necessárias para a interpretação crítica da realidade – característica fundamental de 

sujeitos emancipados. Consequentemente, a aversão à reflexão teórica fundamentada em 

posturas irrefletidas se manifesta em discursos e práticas bárbaras dentro da escola.  

A Atividade 03, que foi desenvolvida a partir da leitura dos textos de Adorno, 

demonstrou que o processo de formação cultural que perpassa o exercício da reflexão teórica, 

muitas vezes se mostra carente de significação para os estudantes. Ou seja, o reconhecimento 

da reflexão como parte da formação é uma necessidade que precisa ser estimulada para que de 

fato eles signifiquem algo, e, no espaço escolar, por si só, não parece ser possível realizar este 

estímulo. Este estereótipo, por outro lado, condiciona o não envolvimento dos sujeitos no debate 

na medida em que, se numa perspectiva dialógica em que todos agentes são conclamados a agir 

autonomamente no processo de desenvolvimento do conhecimento. A aversão à reflexão 

teórica acaba por empobrecer inclusive as produções escritas, na medida em que o imediatismo 

das práticas escolares se desconecta do veio formativo que a emancipação necessita. 

Pode-se perceber este fator no relato da aluna “Fabiana”, na Atividade 03: 

 

Kant dizia que a emancipação é muito importante dentro da democracia e para isso é 

preciso de esclarecimento. Primeiro sair da auto culpabilidade  ainda é atual e ter 

esclarecimento sempre analisando todas as situações energicamente. Não somos 

educados para a emancipação, vemos isso já pela divisão das escolas entre públicas e 

particulares, ocorrendo a inferiorização. É preciso primeiro reconsiderar o que é 

talento e não ocorrer a divisão na escola por quem detem as aptidões e habilidades 

dentro do patrão, e considerar que isto é construído.   

 

Neste relato fica evidente que a reflexão foi paulatinamente sendo retirada dos veios 

formativos escolares que esta estudante teve acesso. Assim, fica latente que o conhecimento 

escolar produzido pelos estudantes fica desconectado de sua materialidade histórica. Narrativas 

como a de Fabiana demonstram que a instrumentalidade da razão produzida pela sua formação 



107 

 

 

escolar ao longo dos anos, inibiu nela as precondições necessárias para resistir e contestar a 

lógica que lhe foi imposta. A carência da reflexão na constituição de seu conhecimento pode 

lhe imputar a falta de clareza e de formação necessárias ao enfrentamento da barbárie que 

adentra ao espaço da sala de aula, uma vez que o que ela produziu atendeu unicamente ao que 

se pedia como atividade avaliativa. 

Sobre o tabu elencado da alienação estudantil, entretanto, é possível realizar um 

diagnóstico um tanto quanto mais otimista. O desenvolvimento deste tabu se correlaciona ao 

imperativo que predetermina os estudantes como objetos no processo educacional. As 

atividades propostas (em que os estudantes foram tomados como agentes de sua formação) ao 

longo dos dois meses em que esta se desenvolveu, indicaram que quando se inverte esta 

perspectiva é possível realizar outras leituras – que não aquelas implícitas nestes tabus. Tanto 

do ponto de vista conceitual, quanto do ponto de vista histórico, os problemas tomados como 

objetos de análise não se limitam ao mero caráter instrumental tão largamente difundido e 

professado dentro das relações escolares. Por exemplo, as leituras dos textos de Adorno em sala 

de aula – ainda que se por um lado perceberam-se dificuldades interpretativas, dificuldades de 

assimilação, aversão às ideias apresentadas, aversão à metodologia empregada – sugeriu 

algumas questões vivenciadas na própria escola. Deste modo, foi da leitura dos textos de um 

filósofo complexo – Theodor Adorno – que os estudantes conseguiram estabelecer diálogos 

com demandas que são excluídas dos debates tradicionalmente desenvolvidos na escola. Foi a 

partir destes textos que perceberam a barbárie manifestada na escola, e que esta está disposta 

no racismo, na homofobia, na discriminação social e que se configuram como consequências 

de um autoritarismo escolar que não dá conta de antecipar tais manifestações. 

Quando a aluna Cristina, na Atividade 03 relata que: 

 

Em momentos de crise a massa popular se volta ao que acredita ser capaz de trazer 

sua salvação. A imagem do herói que vai dizer a todos o que fazer, criar regras para 

serem cumpridas e resolver todos os problemas. Porém, esse líder pode se utilizar de 

problemas que só existem sob seu ponto de vista elaborando justificativas pífias para 

fundamentar regras que só banalizem barbáries. A solução para uma crise econômica 

pode ser enxergada no envenenamento de milhões de pessoas em câmeras de gás, por 

exemplo. A resistência a situações assim se dá a partir da autonomia de pensamento. 

O sistema educacional tem dever de exercitar a criticidade e, além, o senso de 

humanidade em seus alunos. Indivíduos autônomos não se deixarão sujeitar à regras 

cujos fundamentos não conhecem ou não fazem sentido. O conhecimento sobre o 

passado, aliado ao senso crítico e a consciência de nossa realidade cria uma barreira 

contra ameaças totalitárias. 

 



108 

 

 

Sinaliza-se para o fato de que, quando se constrói um trabalho didático conectado 

aos dilemas e problemas sociais em conjunto com a reflexão e com o processo de 

ressignificação conceitual, torna-se possível, ainda que de modo tímido, romper com o tabu do 

estudante alienado e desconectado dos problemas que lhe são impostos. 

Ainda nesta atividade, a aluna Patrícia pontua que: 

 

Ao voltarmos nossos olhos para a sociedade, percebemos quão inúmeros são os 

problemas que nos assolam. Nossa humanidade construiu-se às custas de suor e 

sangue de um povo ingênuo e indefeso. Privados de sua liberdade foram submetidos 

ao trabalho escravo e hoje como pagamento suas gerações recebem a aversão. Não 

somente neste quesito, pois o feminicídio com indícios latentes também vem a ser 

foco de discriminação de gênero, visto que um dia a mulher foi submissa ao sexo 

oposto. Assim como hoje nos sujeitamos às ordens de um governo democrático, que 

incide em nossa atuação como membros da sociedade. 

 

São evidentes que estes relatos não representam por si sós fatores inequívocos de 

estudantes emancipadas, mas sinalizam para a possibilidade que a escola tem de formar sujeitos 

sensíveis a realidade social em que estão inseridos e, no caso especifico da formação de 

docentes, da realidade que atuarão como professoras (es). Portanto, e na tentativa de evitar 

anacronismos, pois os apontamentos de Adorno sobre essa problemática estão deslocados no 

tempo e no espaço, visto que foram construídas por alguém que escreveu pensando a realidade 

alemã e norte-americana da segunda metade do século XX; é legítima e urgente a apropriação 

destes conceitos para compreender como na realidade do Colégio Estadual Túlio de França, em 

União da Vitória, na segunda década do século XXI, tratam-se as narrativas bárbaras que 

adentram o seu espaço. 

Primeiramente, entende-se que a realidade vivenciada nesse espaço é permeada 

pelo discurso e pela cultura da massificação – característicos da semiformação cultural – em 

detrimento da autonomia dos indivíduos assim como em boa parte das instituições de ensino. 

O ponto de vista curricular e o ponto de vista do cotidiano desenvolvido na escola fazem parte 

de uma estrutura que foi importada dos moldes europeus e que se materializa e se legitima sob 

os pressupostos similares aos indicados por Adorno ao compreender e interpretar os fenômenos 

culturais e políticos que se desenvolvem dentro desta instituição.  

Segundo o autor, isso se dá porque eminentemente a escola convive com diversas 

práticas bárbaras que embora não atendam pelo nome e significado dos regimes totalitários, 

expressa culturalmente os fundamentos da barbárie em sua estrita essência. “O único poder 



109 

 

 

efetivo contra o princípio de Auschwitz seria a autonomia, para usar a expressão kantiana; o 

poder para a reflexão, a autodeterminação, a não participação”. (ADORNO: 2012, p.125). 

Nesse sentido, compreende-se que é preciso combater estes discursos e práticas que permeiam 

o espaço escolar e que são condicionadores que impossibilitam o processo de formação 

autônoma dos sujeitos na medida em que inibe nestes a resistência e a revolta contra a violência 

que as barbáries lhes causam.  

É perceptível, por exemplo, como a cultura do machismo, num curso 

eminentemente composto por meninas, é proferida diariamente e por vezes até legitimada pelos 

agentes envoltos, dos quais participa toda a comunidade escolar. Seria razoável que num curso 

eminentemente composto por mulheres se tomasse como lócus formativo perspectivas de 

resistência e enfrentamento às práticas machistas que adentram a esse espaço. Entretanto, o que 

se evidencia é que a associação de gênero somada ao tabu acerca do magistério em que lhe 

relega uma posição acadêmica de menor apreço social, somam-se na construção de certo 

estereótipo que se percebe nos corredores escolares através de piadas ou mesmo de práticas 

discriminatórias, que carregam um duplo sentido: por um lado, geram a imagem da professora 

associada a uma profissional que não terá o reconhecimento social merecido e por isso são 

vistas até com chacota por outros alunos de outros cursos e, por outro, carrega a exigência moral 

de corresponder aos anseios historicamente construídos em torno da profissional da educação, 

exigindo-lhe posturas e comportamentos adequados a este estereótipo historicamente 

construído.  

A homofobia é outra barbárie camuflada entre uma piada e outra e que se reflete 

também em práticas dentro da escola, as quais se tornam inatingíveis se a pensamos 

estritamente do ponto de vista formal. A discriminação e a violência homofóbicas, ainda que 

estejam em pauta nas discussões curriculares e que recorrentemente façam parte do itinerário 

formativo docente, é um fenômeno que adentra os espaços escolares de maneira significativa. 

O número reduzido de meninos que frequentam o curso de formação de docentes cria nos 

discursos deles e sobre eles a necessidade de justificar a escolha deste curso perante seus pares 

juntamente a autoafirmação da sua orientação sexual. Deste modo, independentemente de qual 

seja essa orientação, a formação para a docência, por ser vista como um curso de meninas, 

despeja sobre os meninos que o escolheram a necessidade recorrente de justificar sempre sua 

orientação sexual para estarem cursando a formação de docentes. Esse fator ajuda a entender 

em partes o porquê de tamanha discrepância entre meninos e meninas que optam pelo curso. 

No caso de meninas que não estejam adequadas à heteronormatividade, os tabus sedimentados 



110 

 

 

no espaço da formação de docentes acompanham em partes os problemas vividos pelos 

meninos. Entretanto, a questão da violência de gênero se soma a essa barbárie, uma vez que 

sobre a menina lésbica, por exemplo, exige-se um padrão heteronormativo da menina 

professora, recatada, que atende aos pressupostos romanceados pela tradição e também 

vivificados neste espaço escolar37. 

Sobre a questão do racismo, compreendeu-se que este fenômeno bárbaro reflete na 

escola os efeitos de uma longa e complexa condição histórica desenvolvida no país em que 

negros foram e são discriminados por conta de sua raça. Percebeu-se que, enquanto itinerário 

formativo, o racismo é um tema recorrente de campanhas de conscientização na escola e 

aparece em diversos programas de ordem docente que procuram integrar toda a comunidade 

escolar a esse debate (um exemplo é o programa equipe multidisciplinar, que integra diversos 

professores, alunos, equipe pedagógica, agentes educacionais e a comunidade para debater o 

tema da diversidade étnico-racial no país). Entretanto, esse processo se torna parte de um 

conjunto de ações isoladas que não funcionam efetivamente como promotores da autonomia e 

da resistência frente às práticas discriminatórias e racistas que se efetivam no cotidiano dos 

estudantes. Esse lapso, entre a formação e a efetividade do combate ao racismo, corresponde 

ao pressuposto estritamente instrumental pelo qual o saber escolar se fundamenta inclusive para 

deliberar políticas de combate a essas práticas dentro do espaço escolar.  

O fator preponderante do racismo como condicionador da barbárie no espaço 

escolar pode ser evidenciado com mais clareza quando se compreende que a escola idealizada 

para produzir uma educação técnica, instrumentalizada e burguesa, eximiu-se da tarefa de 

promover a alteridade. Desta forma, ela perdeu a sensibilidade em relação ao outro. O outro 

que é negro e que, portanto, sofre com a discriminação, muitas vezes sofre calado justamente e 

por frequentemente se tornar vítima do processo educacional que lhe é imposto no espaço 

escolar. 

O quarto aspecto da barbárie manifesta no espaço escolar é o autoritarismo. 

Salvaguardada a complexa relação e discrepância entre esse conceito e o conceito de autoridade, 

o autoritarismo escolar acompanha a formação dos sujeitos em toda a sua estadia nessa 

                                                 
37 Para ilustrar esta perspectiva, tem-se o relato disposto no questionário 34, na questão número 03, que versou 

sobre o machismo no curso de formação de docentes; “Já se é predeterminado moralmente que para crianças serem 

cuidadas por mulheres e receberem pouco por isso. Sim, já sofri discriminação sobre isso, como ‘está no curso 

certo, lugar para mulherzinha’”. Ou ainda, no questionário 54; “Como estudamos ao longo dos anos, a profissão 

de professora sempre foi vista como uma maneira feminina, por este e outros motivos, acredito que meus colegas 

já passaram por alguma situação preconceituosa”. 



111 

 

 

instituição. Fatores como o uso do uniforme, a disciplina, cumprimento do regimento, entre 

outros, corriqueiramente são fatores inglórios do fazer escolar e que muitas vezes são 

determinantes no processo que impede a formação para a autonomia dos sujeitos. O 

entendimento que a união é poder, disciplina é poder, ação é poder, são fatores que 

impossibilitam o desenvolvimento da autocrítica e mesmo da automação dos indivíduos nos 

espaços escolares, pois enfatizam o aluno enquanto massa uniforme e que deve responder como 

tal. Paralelamente, os espaços de enfrentamento entre as diversas esferas que adentram o espaço 

escolar acabam se tornando frequentes, uma vez que os sujeitos não se adaptam a tais normas 

e veem nelas a autoridade sendo imposta por meio da autoafirmação do poder e não 

necessariamente pela legitimidade de tais regras, o que configura o autoritarismo. Deste modo, 

fatores como a indisciplina, o não cumprimento de horários e mesmo a não utilização do 

uniforme escolar se tornam protagonistas dos debates escolares na maioria das vezes numa 

condição intrinsecamente impositiva e não necessariamente conscientizada. 

O caráter bárbaro das desigualdades sociais compõe outro fator da barbárie 

manifesta no cotidiano escolar e é impregnada de correlações com as demais supracitadas. 

Entendendo que a desigualdade social se configura como elemento cerceador de possibilidades 

tanto na sociedade como na escola e que embora na escola pública exista certo aparelhamento, 

inclusive pelas medidas de legitimação do poder do estado, por exemplo, com o uso do 

uniforme escolar que busca certa equiparação do vestuário dos alunos, é perceptível que a 

desigualdade de perspectivas frente à escola desnivela a apropriação cultural dos conteúdos 

pelos alunos e que a escola distribui sob a lógica da universalidade. Nesse enredo, a 

desigualdade social atua de maneira interligada as demais barbáries por estigmatizar ainda mais 

a (o) aluna (o) negra (o), as (os) alunas (os) com orientações sexuais diferentes do padrão 

heteronormativo, a mulher, pois, corrobora na disseminação do estigma socialmente 

desvalorizado: o pobre. Ser pobre, numa sociedade como a nossa, implica na conservação do 

estereótipo de um ser social identificável na docilidade, que diante da generosidade e da 

caridade alheia não pode e não deve nunca protestar, aliás, não deve resistir porque afinal está 

sendo agraciado com a bondade caridosa e generosa alheia. Esse estigma legitima a postura do 

bom aluno pobre na escola na figura de um aluno que não questiona e que não reivindica seu 

direito a emancipação. O estigma da pobreza transcende as condições econômicas dos alunos, 

pois investe sobre eles a busca por uma postura de docilidade e inércia frente às condições 

bárbaras que muitas vezes lhe são impostas.  



112 

 

 

Estas questões, suscitadas pelo trabalho da pesquisa-ação com a turma de 

formandos de 2017, fomentaram a necessidade de diagnosticar, no curso de formação de 

docentes, quais narrativas adentram a este espaço – desta vez sem um debate prévio desta 

temática com os estudantes. E para tal, foi elaborado um questionário-entrevista, com questões 

discursivas, abordando as problemáticas da homofobia, do machismo, da desigualdade social e 

do racismo, com intento de mapear como as narrativas sociais adentram ao espaço deste curso.  

 

3.2 BLOCO B: DA ELABORAÇÃO, APLICAÇÃO E ANÁLISE DOS RESULTADOS DO 

QUESTIONÁRIO RESPONDIDO PELOS ALUNOS DA FORMAÇÃO DE DOCENTES EM 

2018 

 

As atividades descritas e interpretadas neste subtópico são referentes ao Bloco B. 

Deste participaram noventa e oito estudantes distribuídos em cinco turmas do curso de 

formação de docentes no ano de 2018. De antemão, é preciso frisar que este questionário foi 

pensado com o intuito de gerar um diagnóstico sobre como as narrativas acerca da homofobia, 

do machismo, do racismo, da discriminação social e do autoritarismo que adentram o curso de 

formação de docentes em nível médio e se tornam fundantes da barbárie neste espaço. Portanto, 

na intenção de ouvir destes sujeitos suas percepções sobre estas temáticas, optou-se por um 

mecanismo que permitisse a exposição de seus posicionamentos diante destas temáticas, 

utilizando-se, para isso questões discursivas.  

Este questionário (disponibilizado no apêndice) contou com cinco questões e foi 

realizado durante o mês de abril de 2018 em todas as turmas do curso de formação de docentes. 

Para poder elaborar uma melhor interpretação desta atividade foi realizada uma aproximação 

das respostas desenvolvidas pelos estudantes e organizadas tabelas de análise que passarão a 

ser apresentadas e discutidas no decorrer deste subtópico. É preciso pontuar que esta 

aproximação levou em consideração as respostas apresentadas de maneira discursiva pelos 

estudantes e procurou estabelecer pontos de convergência entre elas que não correspondem a 

ordenações objetivas. 

 

3.2.1 A barbárie manifesta na homofobia dentro do curso de formação de docentes 

 



113 

 

 

A primeira questão apresentada aos estudantes será ilustrada pela Tabela 01: 

 

Homofobia na Escola – TABELA 01 

Em relação a sua orientação sexual: Você já enfrentou dificuldades dentro do espaço escolar por conta dela? Se 

sim, quais foram? Se não, você acredita que as pessoas com orientações sexuais diferentes da sua sofrem com 

elas na escola? Em sua opinião, qual é a razão desse fenômeno?  

Não, nunca sofreu 

com homofobia:  

88  

Sim, já sofreu preconceito e ou 

discriminação homofóbica:  

07  

Não respondeu: 

 

03  

Entre os estudantes que relataram que nunca sofreram com homofobia na escola: 

Não 

sofreu, 

porém sabe 

de pessoas 

que sofrem 

na escola. 

Não 

sofreu, mas 

sabe de 

pessoas que 

sofrem na 

escola e 

atribuem as 

causas a 

questões 

religiosas, 

históricas e 

sociais 

Não 

sofreu e 

acredita que 

na que na 

escola isto 

não existe. 

Não 

sofreu e 

acredita que 

quem sofre 

esse tipo de 

preconceito 

deve se 

defender 

sozinho 

Não 

sofreu, mas 

acha que a 

homofobia 

tem 

diminuído 

com a maior 

informação 

das pessoas. 

Não 

e não 

justificou 

Não 

sofreu, é 

bissexual, 

nunca sofreu 

preconceito.  

12    58 07  04  02  02 03 

Entre os estudantes que declararam terem sido vítimas de homofobia. 

Sim já sofreu, 

acredita que a causa seja a 

falta de informação e a 

maldade das pessoas 

Sim já sofreu, acredita que a cultura 

do preconceito impera na escola 

Sim já sofreu, foi 

vítima de preconceito quando 

foi impedida de jogar futebol 

na educação física por ser 

menina.  

     03                  03     01 

 

Estes dados sugerem algumas considerações:  

A primeira delas é a de que a maioria dos estudantes relatou não terem sofrido com 

a homofobia no espaço escolar, mas em contrapartida conhecem ou sabem de alguém que sofre 

com esta barbárie no espaço escolar. Entre estes relatos, pode-se perceber que assumir que a 

homofobia é parte do cotidiano escolar está associado a certo distanciamento do enfrentamento 

deste problema. Ao relatar que conhecem colegas que sofrem ou sofreram com esta barbárie na 

escola, mas que entendem que a causa deste tipo de prática está atrelada a outras instâncias 

sociais, inibem-se ou despontencializam-se ações de combate e resistência a estas práticas no 

espaço escolar. Percebe-se, que desta forma, a homofobia começa a ser pensada de modo 

naturalizado dentro da escola, na medida em que as narrativas sociais passam a imperar como 

determinantes das relações entre os sujeitos dentro da escola.  



114 

 

 

Em um dos questionários (questionário 71) um estudante comenta que: “Sou hétero, 

nunca enfrentei alguma dificuldade. Acredito que as pessoas de diferente orientação sexual 

sofrem, porque muitas acham que isso é errado, não é o normal no padrão que existe na 

sociedade”. Outro estudante (questionário 03) relata que “Não, mas sim as outras pessoas que 

têm uma orientação sexual diferente da minha sofrem com isso pelo fato da sociedade ser 

preconceituosa”. Para outra aluna (questionário 48): 

 

Eu nunca enfrentei dificuldade nenhuma, mas creio que muitos enfrentam e 

infelizmente vão continuar passando por isso. Pois, na sociedade em que vivemos 

ainda existe um julgamento, uma ideia de que todos devem ser assim, agir desta forma, 

fazer e ser o que é dito como certo e normal. Eu acredito que isso é uma ideia velha, 

de antigamente e (do fundo do meu coraçãozinho) que se extingua logo que possamos 

ter liberdade e autonomia de escolha. 

 

É compreensível como a homofobia é algo perceptível no espaço escolar, inclusive 

como problema, porém ela não aparece como algo a ser combatido por ações dos sujeitos que 

a percebem. Dito de outro modo, estes sujeitos reconhecem a homofobia dentro do espaço 

escolar, mas por entender que ela é efeito de uma causa alheia à escola, descomprometem-se 

de compreendê-la como manifestação da barbárie na escola, além de remeter as pessoas que 

sofrem com ela a necessidade de defender-se por si sós.  Adorno (2012) frisou que pensar é 

fazer experiências reais e que o pensamento desconectado de sua materialidade por si só atende 

a interesses autoritários. Deste modo, quando os alunos percebem que a barbárie está presente 

no espaço escolar, mas não correlacionam sua ação como contraponto a ela nestes espaços, tem-

se um cenário propício a proliferação e efetivação das narrativas bárbaras que adentram nesta 

seara, na medida em que estes não realizam a experiência do pensamento crítico e reflexivo 

sobre estas manifestações. 

Uma segunda percepção é sobre o relato daqueles que nunca sofreram com a 

homofobia e atribuem tão somente às vítimas a resistência política e social para com ela. Estes 

entendem que a causalidade desta barbárie é a falta de informação ou são fatores de ordem 

religiosa, cultural ou educacional, mas que não lhe diz respeito. Para este estudante, por 

exemplo, (questionário 12): “Nunca tive esse problema, não sei se sofrem sobre orientações 

sexuais estas pessoas, mas acho que sofrem por já serem orientados”. Outro aluno (questionário 

13) afirma que: “Não, mas acho que quando a pessoa opta por essa decisão ela esteja preparada 

pelas críticas que iram vir no decorrer por mais que não seja fácil encará-las”. 



115 

 

 

Segundo outro estudante (questionário 25):  

 

Acredito que quando uma pessoa escolhe o sexo oposto já está transparente a críticas, 

não só na escola, mas na sociedade. Todas as pessoas criticam sexo oposto e opção 

sexual contrária, então sim, posso dizer que tenho um certo preconceito, mas com 

respeito.  

 

Estas perspectivas indicam que, para estes estudantes, a condição sexual dos 

sujeitos – tratada como opção – deve ser tomada como uma determinação social a ser 

enfrentadas isoladamente por eles. Ou seja, depende que estes sujeitos se adaptem e se 

defendam diante do que lhes é imposto barbaramente. Entende-se que novamente o 

distanciamento do problema social com a autorreflexão crítica faz com que os indivíduos se 

eximam da responsabilidade de resistir e contrapor a um fenômeno que eles mesmos entendem 

estar presente no seio das suas relações escolares. Tais posturas, além de serem carregadas de 

preconceito advindos das narrativas sociais acerca da condição social dos LGBT’s no país, 

representam uma carga de insensibilidade abissal em relação à condição de oprimido destes 

indivíduos. O fenômeno da semiformação aparece nestes discursos para além dos erros de 

gramática ou concordância verbal. Ele se evidencia como expressão de insensibilidade e de 

indiferença para com os colegas que são vítimas cotidianamente da barbárie expressa pela 

violência homofóbica no espaço escolar. 

Uma terceira perspectiva sugere que dentre aqueles que declararam terem sido 

vítimas de homofobia no espaço escolar, é perceptível uma associação causal entre os 

pressupostos bárbaros manifestos culturalmente na sociedade e a cultura da violência e da 

discriminação dentro do espaço escolar. Este aluno (questionário 36) relatou que sofreu com a 

homofobia na escola:  

 

Na verdade a vida toda, dentro e fora do ambiente escolar, eu apanhava dos meninos 

que estudavam comigo, tem coisas que lembro até hoje, por ex: o dia que me 

empurravam dentro de uma poça de água e o que mais mexeu comigo foi quando me 

jogaram dentro do lixeiro do banheiro dos meninos, eles davam risadas e falava que 

meu lugar era lá, etc. Eu creio que quase todo mundo já sofreu com isso de alguma 

forma. Pra mim, a razão disso tudo não é só um preconceito sobre alguém, envolve 

algo histórico e religioso que limita as formas de viver, o respeito é algo que ainda 

deve ser trabalhado dentro de nós.  



116 

 

 

Para esta estudante (questionário 76): “Sim, por gostar de meninas e meninos já 

ouvi coisas horríveis. A razão disso (em minha opinião) é o preconceito que passa de gerações 

em gerações por pessoas tradicionalistas”. 

Estas duas falas sinalizam como a barbárie adentra os espaços escolares, via 

homofobia, de modo evidente. A violência manifesta fisicamente, verbalmente ou pela 

segregação, camufla-se entre piadas e se transforma em práticas sociais nefastas e inadmissíveis 

do ponto de vista de uma democracia pluralista e civilizada. Porém, a insensibilidade decorrente 

da semiformação deixou de lado a empatia para dar espaço para a indiferença, que abre espaço 

para o ódio e a discriminação – que se naturalizam como práticas recorrentes nas relações 

escolares. 

 

3.2.2 A barbárie manifesta no racismo dentro do curso de formação de docentes 

 

O problema do racismo dentro da escola será abordado a partir da Tabela 02, que 

ilustra os resultados produzidos: 

 

Racismo na Escola – TABELA 02 

Em relação a sua identidade étnico-racial: Você é ou já foi vítima de alguma discriminação ou preconceito 

dentro da escola? Quais fatores você entende serem causadores desse tipo de postura preconceituosa dentro da 

escola? 

Não, nunca sofreu racismo: 

72 

Sim, já sofreu racismo:  

26 

Entre os que nunca sofreram racismo na escola: 

Nunca 

viram racismo na 

escola:  

 

 

05 

Acreditam 

que o racismo é um 

problema 

educacional, familiar 

e social:  

39 

Acreditam 

que os negros são as 

maiores vítimas:  

 

 

9 

Acreditam 

que o racismo é 

causado por 

ignorância e pela falta 

de empatia:  

09 

Não 

argumentou 

sobre as causas 

do racismo:  

 

10 

Entre aqueles que sofreram com racismo. 

Sofreu 

racismo por ser 

magra:  

 

01 

Sofreu 

racismo por bullying 

e egocentrismo do 

causador:  

01 

Sofreu 

racismo por ser 

feio:  

 

        01 

Sofreu racismo 

por ser branca:  

 

 

          05 

Sofreu 

racismo por 

causa do sotaque 

e da aparência:  

     04 

Sofreu 

racismo por falta 

de educação e 

conhecimento 

dos agressores:                                       

10 

Sofreu 

racismo por ter 

problemas de saúde:  

 

 

01 

Sofreu 

racismo com 

piadas:  

 

 

        01 

Sofreu racismo 

por ser morena:  

 

 

 

            01 

Sofreu 

racismo por ser 

negra:  

 

 

     01 



117 

 

 

A primeira perspectiva aventada é a de que embora a maioria dos estudantes tenha 

relatado não sofrer racismo na escola, um número significativo deles (26 no total) relatou ser 

vítima desta barbárie. Contudo, ao justificarem estas práticas das quais foram vítimas 

transitaram em outros campos que não se relacionam necessariamente com o racismo. 

Por exemplo, o racismo sofrido e relatado foi associado ao peso, à falta de beleza, 

ao bullying, a problemas de saúde, ao sotaque e a aparência. Além disso, teve associação a 

piadas, falta de consciência, ignorância ou pura maldade das pessoas. Um questionário apenas 

relatou ter sido vítima de racismo por ser “morena” e um apenas relatou ser vítima de racismo 

por ser “negra”. Este fato indica que há uma carência significativa de entendimento por parte 

dos estudantes sobre os efeitos bárbaros que o racismo provoca na sociedade brasileira e, 

consequentemente no espaço escolar. A necessidade de um debate mais amplo, dentro da 

escola, acerca do processo histórico que originou o segregacionismo que os povos negros 

enfrentaram por aqui, reflete-se na ausência de entendimento e de pertencionismo apresentados 

pelos estudantes nestes questionários. As embrionárias tentativas desenvolvidas em prol da 

promoção da igualdade racial – especialmente oriundas de políticas afirmativas – não 

resultaram, na escola, a compreensão e o discernimento sobre os efeitos nefastos causados pelo 

racismo impregnado nas práticas culturais e sociais. 

Com efeito, sabe-se que existe uma ampla literatura desenvolvida no Brasil sobre o 

processo histórico de negação do povo negro na formação cultural do povo brasileiro. Trabalhos 

de diversos intelectuais já versaram sobre esta temática e fazem parte de um arsenal teórico 

extenso que debatem a fragilidade da ideia de democracia racial existente em nosso país. 

Entretanto, o lapso entre este debate pleiteado por intelectuais, artistas e movimentos sociais de 

diversas ordens e as escolas é gigante. Quando se defronta com uma realidade negacionista – 

do ponto de vista de equidade étnico-racial – em que pese os discursos trazidos pelos estudantes, 

o que se vê é um processo de negação e silenciamento dos negros na sociedade. Estes discursos 

de silenciamento no nosso país sucumbem ainda mais perspectivas de emancipação e autonomia 

destes na sociedade e na escola. 

A notoriedade de que a maioria dos alunos diz não ter sofrido racismo no espaço 

escolar, coexiste com um processo de formação escolar em que eles sequer compreendem o 

teor do racismo como prática bárbara. O caráter semiformativo atua como disseminador de 

falsas consciências que se reproduz como narrativa e visão de mundo dos estudantes. Por 

exemplo: No questionário 04, o estudante relatou sofrer racismo com os seguintes termos: “Sim, 

pelo meu sotaque e por ter espinhas”. No questionário 07: “sim, no ano passado sofri bullying 



118 

 

 

por um menino da minha sala, quando ele falava muitas coisas que me ofendia”. No 

questionário 40: “Já fui vítima em outra escola por minha cor não digo que sofri o bullying, 

mas as piadinhas sempre estiveram presentes”. No questionário 90: “Sim, quando eu estudava 

em outra escola, por conta de ser loira, me xingavam de loira burra, loira aguada. Eu acho que 

os fatores de preconceito as pessoas não aceitam e só por ter uma cor diferente fica julgando 

aquela pessoa”. 

Nestes relatos, a falta de compreensão do processo histórico de formação do povo 

brasileiro, em que pese que tem cor definida e representa a barbárie contra os povos negros, 

ficou manifesto novamente o silenciamento dos oprimidos38.  

Nota-se, por outro lado, que no questionário 41, quando a aluna diz: “Sim, por conta 

de eu ser ‘morena’, com pele mais escura me julgavam como se isso fosse definir meu caráter”. 

Ou no questionário 65, em que a aluna relata: 

 

Eu tenho a pele muito clara e já ouvi piadinhas por isso, mas nada com o propósito de 

ofender ou humilhar. O preconceito, principalmente com os negros e pardos, vem 

ainda de uma época muito antiga, em que essas pessoas eram consideradas inferiores 

aos brancos, e, novamente, ainda acho que é uma questão de ignorância.  

 

Ou no questionário 83: “Sou negra e sim, já sofri discriminação e preconceito. Na 

minha opinião, as pessoas negras como eu, tendem a sofrer discriminação ou preconceito, as 

vezes acho que as pessoas comparam os negros a uma classe mais baixa”; tem-se um cenário 

diferente nestas falas em relação às demais desenvolvidas pelos outros estudantes.  

Na primeira delas, o termo morena funciona como um disfarce. Se declarar negro 

num espaço que também se caracteriza pelo racismo e pela discriminação exige uma postura 

corajosa que foi perceptível estar distante da autoafirmação. A violência bárbara expressa no 

racismo sufoca perspectivas de resistência dentro do espaço escolar com a produção de 

narrativas que protagonizam a exclusão e o não reconhecimento deste fenômeno em sua 

expressão e profundidade correlacionada à organização cultural da sociedade.  

                                                 
38 Cf FREYRE. Gilberto. Casagrande&Senzala. Nesta obra que é um ícone da historiografia brasileira, o autor, na 

década de 1930, construiu um problemático debate sobre o processo de formação do povo brasileiro. Gilberto 

inaugurou, de certa forma, o debate sobre a identidade cultural e social do povo brasileiro, tomando como escopo 

o processo da miscigenação ocorrida aqui. Cabe frisar, que existe um fosso considerável no tocante ao debate 

conceitual sobre a identidade nacional brasileira e que, nesta pesquisa, pode-se constatá-lo nos relatos 

desenvolvidos pelos estudantes. 



119 

 

 

Nota-se que o racismo, assim como a homofobia, fundamenta-se dentro das 

relações escolares como uma prática permeada pelo reconhecimento de sua existência e com 

associação a causas sociais, culturais, políticas educacionais amplas, especialmente associadas 

à ignorância e a falta de empatia das pessoas. Porém, ele é visto como um fenômeno 

desconectado das vivências e das práticas efetivas dos sujeitos. Ou seja, a barbárie atua na 

penumbra entre o reconhecimento de sua existência e a falta do efetivo combate a sua 

existência. 

 

3.2.3 A barbárie manifesta no machismo dentro do curso de formação de docentes 

 

Na questão número 03, temos a Tabela 0339 que ilustra o debate sobre as narrativas 

bárbaras machistas dentro do curso de formação de docentes: 

 

Machismo na Escola – TABELA 03 

Em relação ao curso de formação de docentes ser composto por maioria de meninas: A que você atribui essa 

discrepância? Você já sofreu algum tipo de chacota e, ou, represália por ter escolhido este curso? 

Atribui o preconceito com 

a docência ao fato desta profissão 

ser vista como “coisa de mulher”:  

 

 

27 

Atribui o preconceito ao 

curso ao machismo embutido no 

entendimento de que homens 

devem realizar tarefas que exigem 

força física:  

24 

Já sofreu preconceito por 

ser menino e ter escolhido o curso:  

 

 

 

05 

Nunca sofreu preconceito 

por ter escolhido este curso:  

 

09 

Já foi elogiada(o) pela 

escolha do curso:  

 

03 

Sofreu preconceitos 

homofóbicos pela escolha do 

curso:  

10 

Atribui a maior escolha de 

meninas pelo curso por entender 

que elas tem mais paciência/ 

sempre sonharam ser professoras/ 

tem o instinto de mãe:  

25 

Sofreu preconceito por 

não ser uma profissão socialmente 

reconhecida:  

 

 

 05 

Atribui a escolha do curso 

por haver vagas no mercado de 

trabalho:  

 

 

03 

Atribui o preconceito a 

falta de informação:  

01 

Não respondeu:  

 

 02 

Não:  

 

03 

 

O curso de formação de docentes, no ano de 2019, conta com 125 alunas (os) 

matriculadas (os). Destes, apenas 07 (sete) alunos são meninos. Esta premissa ajuda a 

                                                 
39 Nesta tabela algumas respostas foram enquadradas em mais de uma categoria de análise. 



120 

 

 

compreender o intento da questão apresentada e algumas das percepções aventadas pelos 

estudantes. 

Primeiramente, é preciso constar que no curso há o entendimento de que a docência 

– especialmente na educação infantil – é compreendida em associação à figura social da mulher. 

Quando os estudantes associam a maior proeminência de mulheres fazendo o curso de formação 

de docentes a questões ligadas à figura social da mulher como mãe, como sexo frágil, como 

quem não realiza trabalhos que exige força física, ou, a atribuições de ordem psicológicas, 

como ser mais paciente, ter maior cuidado com crianças; tem-se um cenário bastante profícuo 

para se debater como o machismo se manifesta na escola. É perceptível que estas associações 

estão carregadas pelo desprestígio que se construiu historicamente em relação à mulher e que, 

consequentemente, transferiu-se à docência – frisa-se novamente, especialmente na educação 

infantil. Deste modo, do ponto de vista da valorização profissional da docência, quando, na 

educação infantil, à docência é associada à mulher, remetem-na a figura de cuidadora, mãe, 

naturalmente paciente no trabalho com crianças, inevitavelmente se retira o caráter valorativo 

e profissional que esta atividade exige. 

Por exemplo, no questionário 34, a estudante diz: “As pessoas ainda têm a ideia de 

que é um trabalho de cuidado e para isso tem-se a ideia de que isso é para mulheres, porque 

homens não são delicados”. Já no questionário 38, tem-se: “Eu acredito que é socialmente 

construído, porque professoras estão relacionadas a cuidadoras tipo é uma segunda mãe 

geralmente mulher. Não, nunca sofri é normal por eu ser mulher”. No questionário 49: 

“Meninos maioria preferem serviços de homem e dizem que professor é coisa de menina”. No 

questionário 51: “porque as mulheres têm mais jeito com crianças e isso é um trabalho fraco, 

pois o trabalho braçal ficou direcionado aos homens”. No questionário 77: “porque desde 

sempre mulheres cuidaram de crianças”; no questionário 89, tem-se: “Alguns sentem vergonha 

de cursar formação de docentes porque desde o começo era visto como normalista e voltada 

para mulheres e também a sociedade machista que definia o que seria certo para mulher e para 

o homem. Sendo assim cria-se um motivo de vergonha”. 

Diante deste cenário, é possível argumentar primeiramente que as narrativas 

bárbaras expressas no machismo, além de adentrarem ao curso, se materializam em posturas 

que reproduzem narrativas sociais mais amplas. É nítido que os estudantes até conseguem 

correlacionar o preconceito diante da escolha da docência como algo relativo aos fatores 

historicamente construídos em relação à figura social da mulher. Entretanto, a aceitação acrítica 



121 

 

 

em torno dos estereótipos atribuídos à figura da mulher, manifesta-se explicitamente quando 

das justificativas para se pensar estes mesmos preconceitos. 

Nota-se que ao demonstrarem entendimento sobre os vetores sociais implícitos na 

constatação do machismo nos preconceitos em relação ao curso, não se apresenta 

necessariamente o entendimento de que este tipo de narrativa, efetivamente, converte-se em 

práticas sociais discriminatórias. Dito de outro modo, é como se a compreensão de que 

naturalmente à docência é uma atividade profissional feminina justificasse plenamente a maior 

procura de meninas pelo curso. Outra leitura possível indica que, ocultamente, estas narrativas 

contemplam a aceitação do machismo como prática cultural que tem no curso de formação de 

docentes apenas mais um exemplo de sua dimensão social. Ou seja, é como se o curso não fosse 

também um corresponsável pela reprodução desta dinâmica reconhecidamente bárbara. É 

possível compreender ainda que a associação da docência a fatores sociais fundamentados na 

narrativa bárbara do machismo, converte-se na acepção de que a docência não seja 

necessariamente uma atividade intelectual e que, portanto, depende de formação para além de 

uma condição naturalmente predisposta. 

A divisão acrítica expressa por estudantes revela que a docência associada à figura 

da mulher-mãe-cuidadora-delicada reitera o tabu construído sob a figura da docência, e debatida 

por Adorno nos Tabus em relação ao magistério, que lhe relega a concepção de um profissional 

pouco confiável. Retirar da escolha pela docência o caráter eminentemente formativo que esta 

atividade requer, implica negar-lhe a sua substancialidade e o seu aspecto fundamentalmente 

político em termos de organização social. 

O machismo transcende na formação de docentes aos aspectos de violência contra 

a mulher. Isto não significa, no entanto, que este tema não necessite de debates e ações mais 

direcionadas dentro da escola e da sociedade. Contudo, é preciso ressaltar que a semiformação, 

especificamente em relação à discriminação de gênero, corrobora para legitimar narrativas de 

naturalização do machismo dentro da docência. Embora fique que evidente que este fenômeno 

está presente no espaço escolar, fica explícita também a dimensão eminentemente perversa pela 

qual ele materializa na escola, a saber, na constituição dos discursos que viabilizam a 

compreensão da docência como atrelada à concepção de mulher dócil e naturalmente 

predisposta a exercer esta profissão. Reitera-se, na esteira do que afirmou Adorno (2012, 

p.111): 

 



122 

 

 

O professor não é aquela pessoa integra que forma a expectativa das crianças, por 

mais vaga que seja, mas alguém que no plano de todo um conjunto de outras 

oportunidades e tipos profissionais concentrou-se inevitavelmente como profissional 

na sua profissão, sendo propriamente já a priori o contrário daquilo que o inconsciente 

aguarda dele: que não seja profissional. 

 

Neste sentido, concentrar-se sobre a formação profissional é fundamentalmente 

combater o machismo que se transveste na escola da discriminação de gênero para a 

discriminação profissional. Romper com os tabus em relação à docência, necessariamente 

perpassa os desafios de fomentar a autonomia dos sujeitos nos espaços que lhes são oportunos. 

A formação de docentes autônomos/emancipados está atrelada incondicionalmente à resistência 

e a contraposição ao machismo imanente às narrativas sociais em torno da mulher. 

 

3.2.4 A barbárie manifesta na discriminação social dentro do curso de formação de docentes  

 

 Na questão número 04, tem-se a Tabela 04, que ilustra o debate sobre as narrativas 

bárbaras de discriminação social dentro do curso de formação de docentes: 

 

Discriminação Social na Escola – TABELA 04 

Em relação a sua condição sócio-econômica: Você já teve algum problema na escola por conta dela? Para você, 

qual a importância dela dentro do espaço escolar? 

Nunca teve 

problemas, e, 

acredita que a 

questão sócio-

econômica não é 

importante na 

escola, pois, nela 

todos são iguais:  

 

 

 

49 

Não acha que a 

questão sócio-econômica 

seja importante, mas, acha 

que ela interfere no cotidiano 

escolar:  

 

 

 

22 

Sim, já teve problemas escolares em 

decorrência da condição econômica devido aos 

seguintes motivos: 

a) Não tinha dinheiro para o uniforme. 

b) Não tinha o tênis da moda. 

c) Sofreu por ser pobre. 

d) Por não ter o dinheiro para o xerox. 

e) Não ter o dinheiro das “vaquinhas”. 

f) Sofreu discriminação social por parte de 

professores. 

g) Por não ter dinheiro para viagens escolares. 

h) Por não ter roupas de marcas. 

i) Por não ter o material escolar. 

J) Sofreu zoação por não ter dinheiro todo dia para o 

lanche. 

                            22 

Não: 

 

 

04 

Não respondeu: 

 

 

01 

 

Em relação à barbárie expressa na discriminação social presente na escola, a 

primeira análise que se sugere é que a maioria dos estudantes a compreende como inexistente 



123 

 

 

ou não decisiva nas relações escolares.  Esta prerrogativa, de certo modo, atesta que dentro do 

espaço escolar paira o entendimento da igualdade de todos e, que ao menos de maneira inicial, 

as diferenças econômicas entre os estudantes não se torna uma atenuante de discriminação e/ou 

diferenciação social. Neste sentido, é possível compreender também que esta igualdade 

refletida na maior parte dos questionários legitima uma perspectiva de funcionamento de uma 

instituição democratizada, em que os sujeitos participantes estariam – ainda que de modo 

genérico – se reconhecendo em condições de equidade para participar das relações sociais que 

se estabelecem neste espaço. 

Entretanto, entende-se que esta perspectiva precisa ser confrontada com outras 

leituras. Primeiramente, porque ao mesmo tempo em que se tem o discurso da igualdade entre 

os estudantes, existe uma parcela considerável deles que relataram ter tido problemas dentro do 

espaço escolar por não se enquadrarem na perspectiva de equidade econômica vivenciada ali. 

O fato de 22 (vinte e duas) pessoas ter relatado que enfrentaram problemas de ordem sócio-

econômica dentro do espaço escolar, evidencia a ideia de igualdade de condições acaba 

sucumbindo frente às condições materiais e de ordem cultural aos quais tem acesso. Valendo-

se de uma perspectiva de equidade entre os estudantes, muitas vezes a escola subentende uma 

série de fatores que não se disseminam socialmente de maneira uniforme. O acesso à 

alimentação, aos materiais de uso pedagógico, e mesmo a uniformização escolar, são alvos 

constantes do leque de abrangência que a instituição viabiliza para tentar alcançar esta 

perspectiva de igualdade entre os alunos. Entretanto, quando se pensa especialmente nos bens 

culturais aos quais estes sujeitos têm acesso, esta discrepância – entre o mundo vivenciado na 

escola e o mundo real dos sujeitos, acaba se tornando abissal. 

É sob este ponto específico que se entende ser preciso interpretar criticamente o 

cenário que se desenrola dentro da escola: os efeitos da semiformação sobre os sujeitos que 

foram e são privados das experiências formativas.  

Percebe-se, por exemplo, no questionário 21, quando o estudante relata: “Sim, por 

muitas vezes não ter aquele tênis da moda ou uma roupa melhor, isso é o de menos todos nós 

somos iguais, e não devemos ser motivo de chacota por ter um tênis barato ou furado”. No 

questionário 24: “Sim, eu sofri por que não tenho muito dinheiro. Eu acho que a condição sócio-

econômica não tem nenhuma importância, porque dinheiro não faz uma pessoa ser melhor que 

a outra”. No questionário 90: “Sim pelo fato de ser mais pobre, os mais riquinhos fazem cara 

de nojo quando passamos por perto. As pessoas não aceitam a desigualdade de condições 

financeiras”. No questionário 95: “Já sofri, não aqui, mas em outra escola, para mim não há 



124 

 

 

importância alguma em relação a quanto os pais ganham. E cada um está ali para um dia ganhar 

bem fazendo o que gosta”.  

Tem-se aqui uma pequena amostra do cenário social percebido pelos estudantes de 

uma escola pública em relação às condições de desigualdade social e as suas respectivas 

manifestações dentro deste espaço. É notável que o imperativo kantiano do sujeito universal 

aparece nestes discursos a partir da premissa de que todos são iguais independente das 

condições financeiras. Pensar esta perspectiva de igualdade, entretanto, não os desconecta dos 

problemas reais aos quais elas(es) estão expostas(os). Percebe-se o problema da desigualdade 

dentro da escola, mas o imperativo de que não deve haver diferenças desta ordem entre os 

estudantes retira o foco sobre este ser um problema estrutural da sociedade, pois transfere para 

os sujeitos isolados a responsabilidade sobre os efeitos sociais que estão submetidos. 

Compreende-se que o que se expressa neste cenário é a potência e o efeito nefasto 

da semiformação em termos de propagação de uma visão restrita de mundo, que retira dos 

sujeitos a consciência sobre as causas reais da violência sócio-econômica das quais todos (neste 

espaço escolar) restam vítimas. O discurso da igualdade social indiscriminada acaba 

funcionando como uma cortina de fumaça que respinga sobre os sujeitos a responsabilidade 

social pela qual eles não são responsáveis, mas são usados de maneira planejada e articulada 

pela ordem social macro, expressa e fundamentada no capitalismo tardio. 

Desta forma, o processo autorreflexivo proposto por Adorno como condição de 

emancipação, encontra nas narrativas bárbaras expressas pelo mito do esclarecimento dentro da 

instituição escolar, um atenuante decisivo em termos de legitimação da semicultura expressa e 

disseminada socialmente. Acredita-se na igualdade de oportunidades mesmo encontrando e 

vendo colegas sendo alvo de chacotas por conta do tênis que não pode comprar. Acredita-se, 

ainda, que o fato deste colega não poder comprar este tênis é um problema de ordem individual 

dele mesmo, que por não ter ascendido socialmente se autorresponsabiliza pelo seu fracasso. 

Entretanto, não se conscientizam da ordem estrutural construída socialmente, da qual se 

desenvolve do ponto de vista social, necessidades de se adaptar aos padrões, seja da moda, seja 

estético, seja político, do qual se privilegia o modelo de cidadão consumidor. Esta lógica 

perversa repercute nos processos formativos desenvolvidos na escola de maneira decisiva, uma 

vez que sob a tutela do capital, estabelecem-se categorias classificatórias em que aos mais 

pobres resta apenas o consolo de uma igualdade prevista nos discursos para a autonomia (no 

sentido burguês) que não se viabilizam do ponto de vista das relações ordinárias desenvolvidas 

na escola. 



125 

 

 

3.2.5 Das percepções de enfrentamento da barbárie apresentadas pelos estudantes no curso de 

formação de docentes 

 

Na questão número 05, tem-se a Tabela 05, que ilustra a compreensão dos 

estudantes acerca da eminência da barbárie na escola, bem como das alternativas pensadas por 

eles para que a escola possa combatê-la: 

 

Perspectivas contra a barbárie na Escola – TABELA 05  

Você acredita que no espaço escolar a homofobia, o racismo, o machismo, o preconceito social estão presentes? 

Como você entende ser possível superá-los? Estes fenômenos atrapalham a vida escolar? Como? 

Sim, estes fatores 

bárbaros estão presentes na escola 

e devem ser combatidos com 

palestras, diálogo, e por meio das 

amizades:  

34 

Sim, está presente e não 

é possível superá-los por conta de 

sua amplitude social e cultural:  

 

 

16 

Sim, está presente inclusive 

nos discursos de alguns professores:  

 

 

                     

 04 

Sim, e acreditam que 

quem sofre com tais barbáries é 

discriminado na escola:  

07 

Sim, está presente e a 

solução é a pessoa que sofre 

ignorar, ter forças para superar e 

fazer outras amizades:  

                  13 

Talvez, por ser um tema 

delicado não é falado na escola:  

 

 

 01 

Sim, mas para mim não 

atrapalha em nada: 

01 

Sim, se supera com 

respeito e alteridade:  

06 

Não, no Túlio não há 

discriminação de nenhuma forma: 

 01 

 

Nesta última questão deste questionário procurou-se investigar como o conjunto de 

barbáries observadas, constatadas e vivenciadas na escola pelos estudantes pode, ou poderia ser 

combatida neste espaço. Neste sentido, inicialmente é preciso frisar que, de modo geral, foi 

possível atestar que os estudantes convivem com a barbárie diariamente no espaço escolar e 

que ela se manifesta na escola com narrativas homofóbicas, racistas, machistas e de 

discriminação social. Porém, esta prerrogativa está associada a uma série de perspectivas de 

enfrentamento que estes estudantes aventaram e que se desdobrarão as seguintes análises. 

Primeiramente, tomando como ponto de partida a averiguação de que os discursos 

de barbárie no espaço escolar estão evidentes, verificou-se que a maior parte dos participantes 

compreende que eles afetam suas vidas dentro da escola. Compreende-se que esta premissa 

deveria incorrer no trabalho docente que se desenvolve na escola a necessidade de planejar e 

realizar ações que a interpelem. De maneira complementar e neste sentido, as ações que a 

maioria dos estudantes requer para esta finalidade variam entre o pedido por mais palestras, 



126 

 

 

conversas, debates até conselhos sobre a mudança nos círculos de amizades. É preciso notar, 

contudo, que estas ações não são, necessariamente, ações muito eficazes. 

Quando se compreende que o processo formativo expresso pela instituição escolar 

é sobrecarregado por uma série de fatores com amplitude social concreta, permeadas por 

interesses políticos, morais, econômicos, dentre outros, tem-se um cenário em que as ações da 

escola, por maior que seja a sua articulação, tornam-se pontuais e inócuas. Deste modo, é como 

se de antemão o processo formativo desenvolvido na escola já estivesse fadado a reproduzir um 

discurso já reconhecido como bárbaro e atestado pelos estudantes através da ineficácia das 

ações desenvolvidas pela escola.  

Nota-se que quando o estudante no questionário 07 diz: “A homofobia, racismo, 

machismo e o preconceito social está presente nas escolas. Na escola tem professores com 

preconceito com seus alunos serem gays ou lésbicas crianças adolescentes racistas com seus 

colegas fazendo piadas dando risadas”; ou no questionário 48: “Com certeza estão presentes 

nas escolas, por que há toda essa coisa julgada como diferença, é todo um envolvimento 

cultural, o que causa esses preconceitos e sim, atrapalham a vida escolar, pela exclusão e 

também tiração de sarro”; ou no questionário 92: “homofobia, machismo estão maquiados 

como não existentes, porém existem e o pior e que vem de quem não deveria, de professores, o 

racismo já está ‘leve’ pois uma grande parte de nós não somos ‘brancos’”; percebe-se que ainda 

que se tenha a solução escolar para estes problemas na elaboração de palestras e afins, existe o 

entendimento de que estas ações não dão conta de solucionar estes problemas por si sós.  

A premissa adorniana aventada durante o percurso realizado com esta pesquisa 

indica que a autonomia e a emancipação dos sujeitos é a maneira mais eficaz de se combater a 

barbárie, mas, ela não pode ocorrer de maneira heteronômica. Ou seja, ela precisa ser 

desenvolvida pelos sujeitos a partir de hábitos e posturas formativas que não podem ser 

ensinados, mas necessitam ser cultivados. 

O processo de formação dos sujeitos, para além de ações pontuais sobre este ou 

aquele tema problema, necessita ser pensado e planejado no intuito de oferecer aos estudantes 

espaços de formação em que a experiência do pensamento possa ser cultivada de maneira crítica 

e conectada aos problemas e anseios que a realidade histórica lhe proporciona. Cultivar a 

autonomia implica, portanto, desenvolver uma educação que propicie aos sujeitos interpretar 

seu espaço dentro da escola e dentro da sociedade de modo a produzir nelas uma existência 

conteste, resistente, que denuncie os fundamentos da barbárie expressas na estrutura 



127 

 

 

organizacional e cultural da sociedade. Neste sentido, é preciso frisar que estas posturas 

precisam ser tomadas pelos docentes de maneira articulada e não podem depender de 

predeterminações desenvolvidas socialmente e disseminadas pela indústria da cultura.  

Pensar a emancipação na escola, para além da produção de narrativas acerca da 

homofobia, do racismo, do machismo e da discriminação social, é pensar práticas formativas 

que auxiliem os sujeitos a desenvolver a criticidade necessária à contestação da lógica bárbara 

que é imposta socialmente e que, se não for contestada, restaremos todos apenas como vítimas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

Esta pesquisa iniciou com o intuito de discutir em que medida a escola – 

especialmente no curso de formação de docentes em nível no colégio estadual Túlio de França 

em União da Vitória - PR – consegue antever e resistir às narrativas bárbaras que adentram seu 

espaço. Neste sentido, o processo de formação (pensado como uma necessidade para a 

formação humana no entender de Theodor W. Adorno) deste curso foi investigado com vistas 

a compreender se as narrativas bárbaras adentram a este espaço e, se a formação oferecida ali 

pode gerar resistência e ser efetivamente um contraponto à lógica bárbara disseminada 

socialmente pela semiformação cultural.  

A experiência docente em sala de aula foi o que condicionou o desenvolvimento 

desta pesquisa. Esta nasceu da percepção de que seria necessário debater filosófica e 

criticamente o espaço da formação de docentes em nível médio numa esfera conceitual ampla 

e dialógica. Pode-se perceber que o debate pleiteado por esta – ainda que tenha nascido dentro 

da filosofia – tem significativa amplitude e relevância, justamente por estar imerso em um sem 

número de correlações com a sociologia, com a antropologia, com a psicologia, com a educação 

e com as ciências políticas. 

Do Capítulo I, e como uma primeira conclusão evidenciada desta investida na teoria 

adorniana – que em conjunto com outros teóricos críticos e especialmente dos pensadores da 

escola de Frankfurt, vivenciaram o desafio e o complexo problema da reconstrução da Bildung 

alemã, meio aos destroços causados pelo Terceiro Reich (1920-1945) – resultou a compreensão 

de que mesmo lá, após os horrores causados pelo regime nazista, mantinham-se ávidas as 

condições culturais necessárias para que se desenvolvesse um novo holocausto. Adorno, em 

1929, frente ao cenário de ascensão do nazismo ao poder, já reiterava que a atividade filosófica 

por excelência deveria estar comprometida com a interpretação crítica da realidade e que esta 

não poderia ser definida e conceituada de modo absoluto e universal. Mais tarde, na década de 

quarenta, em parceria com Horkheimer, ele denunciou que o caráter eminentemente perverso 

do esclarecimento se desenvolveu em termos de semiformação no desenvolvimento 

civilizatório do Ocidente. Para os autores da Dialética do Esclarecimento, o processo de 

desenvolvimento da civilização Ocidental foi tomado pelo caráter essencialmente dominador 

incrustado na figura do esclarecimento. Neste sentido, atestaram que juntamente com o 

desenvolvimento tecnológico e industrial vivenciado no capitalismo tardio, houve um 

 



129 

 

 

rompimento com o processo de autorreflexão imanente ao próprio pensamento, para dar vazão 

ao aparecimento de uma razão essencialmente instrumentalizada e avessa à autorreflexão. 

Diante deste cenário, desenvolveu-se uma lógica civilizatória, em que a razão foi conduzida a 

atender apenas aos interesses dominantes, deixando de lado seu veio formativo e que se 

materializou na e pela indústria cultural.  

Contudo, aproximadamente duas décadas mais tarde, Adorno construiu uma 

emblemática obra que de certa forma representou uma saída àquele problema exposto e 

debatido na Dialética do Esclarecimento, a saber, de que a razão esclarecida necessariamente 

conduziria a barbárie. Com a obra Dialética Negativa, o autor sinalizou que haveria 

possibilidade de enfrentamento à lógica eminentemente impositiva que se desenvolveu e se 

materializou culturalmente na sociedade no capitalismo tardio e ela só poderia ser pensada a 

partir da contestação, por meio da emergência de um pensamento livre, emancipado e voltado 

a contradição. A dialética negativa, indicava Adorno, é a expressão da possibilidade e da 

necessidade dos sujeitos resistirem à lógica bárbara que lhes é imposta. Esta resistência que se 

expressa pelo horizonte ético da liberdade, não se mascararia pela autonomia burguesa 

defendida por Kant, mas se efetivaria como eminência da formação de um pensamento que se 

manifesta negativamente diante da instrumentalização racional que se desenvolveu, via de 

regra, pelo processo dialético tradicional.  

Percebeu-se que a necessidade de pensar dialeticamente e negativamente o espaço 

educacional é resultado do diagnóstico de que a lógica estrutural e cultural, que se desenvolve 

no espaço escolar, é por excelência uma lógica que favorece a manifestação e a reprodução da 

barbárie. Na medida em que a escola privilegia a autoridade e uma formação guiada por uma 

razão instrumentalizada em detrimento da autonomia dos sujeitos, ela massacra a possibilidade 

de resistência e da autorreflexão destes – condições eminentemente necessárias ao processo de 

emancipação, evidenciados por Adorno. Este sentido estritamente filosófico do processo de 

formação se confronta, portanto, num espaço escolar que reflete a lógica bárbara do processo 

civilizatório e, que por excelência, reproduz as contradições do espaço social. 

Do Capítulo II, e em posse do debate conceitual realizado por Adorno dentro da 

história da Filosofia, concluiu-se que às discussões realizadas por ele e que, julgou-se, serem 

relevantes ao debate sobre emancipação e os processos formativos desenvolvidos pela escola 

no capitalismo tardio precisavam ser tensionadas ao debate sobre a formação cultural. Se na 

concepção kantiana de sociedade – que se ponderou ser a base de sustentação da cultural 

burguesa industrial – a  formação do indivíduo tinha um papel privilegiado e inerente a 



130 

 

 

superação da menoridade por meio do esclarecimento, Adorno avaliou que ela falhou em termos 

de gerar uma sociedade justa e igualitária do ponto de vista social. Se para Kant o 

esclarecimento era a saída do estado de menoridade e, portanto, tornava-se inadiável que cada 

indivíduo superasse este estado com efetivo exercício da sua liberdade racional, na perspectiva 

da teoria crítica essa racionalidade por si só, também era condicionante do estado de barbárie 

vivenciado no alvorecer do século XX. Neste sentido, que ao pensar a Bildung, Adorno 

ponderou o duplo movimento da razão e da cultura; de um lado elas são condicionantes da 

autonomia e da liberdade dos sujeitos, mas, por outro, se pensadas de maneira desconexa da 

realidade histórica e do processo de auto reflexão dos indivíduos, elas se tornam ferramentas 

efetivas da expansão da barbárie. 

Com o ensaio Teoria da Semiformação, foi possível compreender que a crítica 

adorniana ao processo de expansão da dominação cultural desenvolvida pela ratio burguesa no 

capitalismo tardio possui uma amplitude considerável. Para o frankfurtiano, a semiformação 

foi o caminho pelo qual a burguesia se utilizou para dominar e manter os dominados sob sua 

tutela. Este domínio se estabeleceu através do empobrecimento das experiências formativas dos 

sujeitos e se expressou massivamente pela industrialização dos bens culturais, pela reificação 

da arte, pela alienação do trabalho, pelo controle do lazer e do tempo dos sujeitos. Neste sentido, 

a semiformação atua nas mais diversas esferas sociais e condiciona os sujeitos a um patamar 

impeditivo de sua autoconsciência. A partir da industrialização da música, do cinema, da 

produção literária, jornalística, por exemplo, desdobraram-se no processo de mercantilização 

estética e da política uma falsa consciência do mundo real. Adorno considerou que este estado 

constitutivo da sociedade, não poderia ser pensado apenas do ponto de vista subjetivo dos 

indivíduos, ou como um degrau para estes ascenderem a formação ou a autoconsciência. Ele 

sequer poderia ser pensado como uma fase para se alcançar a formação, mas, ao contrário; A 

semiformação é um impeditivo aos sujeitos se formarem culturalmente e consequentemente 

para a sociedade se emancipar. Consequentemente, atuando como impeditivo, a semiformação 

age como falsa consciência, que falsifica a autonomia e a liberdade dos indivíduos. 

Na formação de professores este fenômeno atua de maneira intercalada a estrutura 

social predisposta. Foi percebido que Adorno ao interpretar o processo de seleção e avaliação 

de futuros docentes na Alemanha, atestava diversos fatores falseáveis da formação destes 

candidatos. Ele deflagrou uma realidade em que os candidatos tinham carências irrecuperáveis 

de sua formação que resultaram na impossibilidade deles se tornarem sensíveis aos processos 

bárbaros implícitos à lógica social. A aceitação sem ressalvas da realidade irrefletida e 



131 

 

 

autoritariamente imposta, preconizava um cenário propício à difusão e estabelecimento da 

barbárie por meio da reprodução estrutural da sociedade. Neste sentido, para o filósofo 

frankfurtiano era preciso estabelecer uma formação docente atrelada ao contexto histórico e que 

privilegiasse as experiências do pensamento e da autorreflexão, uma vez que formar o professor 

necessariamente implicaria formar o intelectual. Consequentemente, a formação cultural dos 

indivíduos, inevitavelmente, deveria estar condicionada ao desenvolvimento de hábitos e 

práticas culturais que não podem ser ensinados ou impostos heteronomicamente, mas devem 

ser frutos do desenvolvimento autônomo e emancipado destes. Adorno pontua que é preciso 

voltar os olhos para a educação da primeira infância a fim de não reproduzir nelas também a 

acomodação inerente a conformação social com o estado de fomento a barbárie. Para tanto, 

somente uma formação sólida e sensível à realidade política e social pode propiciar. 

A semiformação cultural, como afirmou Adorno, preconiza estados de fomento a 

barbárie na medida em que sufoca nos sujeitos o desenvolvimento da sua autonomia. Este 

processo resulta de uma organização política, histórica e social ampla que, ao disseminar e 

legitimar uma falsa consciência de mundo, impede que eles resistam à lógica do capital que 

lhes é imposta. Em decorrência deste fenômeno, há a criação de tabus que se disseminam e se 

proliferam socialmente em diversas esferas sociais. Em relação à docência, ou ao magistério 

como registrado por Adorno, estes tabus acabam atuando como paradigmas das práticas 

educacionais desenvolvidas na escola. Ao pensar a figura docente atrelada a figura autoritária 

do carrasco – afirmou Adorno (2012) – construiu-se uma imagem e um tabu do professor a 

quem foi outorgado um falso poder social. Falso porque apenas imita um poder real vivenciado 

fora da escola. Porém, ativo e presente na escola ao inibir perspectivas que tenham como 

horizonte a formação autônoma dos sujeitos. Neste sentido, os desdobramentos destes tabus se 

replicam sob diversas frentes dentro da escola e da sociedade, pois evidenciam e legitimam 

desde práticas e políticas públicas que desvalorizam esta profissão, até narrativas sociais que 

alimentam preconceitos variados. Deste modo, o docente como figura social atrelada a estes 

tabus, faz do seu trabalho – ainda que inconscientemente –uma ferramenta de reprodução da 

ordem social vigente. 

Os debates acerca do desafio de pensar educação após o cenário eminentemente 

nefasto deixado pelos regimes nazi-fascistas na Europa do século XX, precisariam – segundo 

Adorno – perpassar o horizonte ético da autonomia e da emancipação social como condição de 

sobrevivência para todos. Por conseguinte, este horizonte foi composto pela discussão sobre a 

formação cultural que estava imersa a ele. Pleitear esta demanda em que sob quais fundamentos 



132 

 

 

Auschwitz se mantinha presente na composição social, implicava na clareza de que estas 

perspectivas estavam conectadas ao processo educacional desenvolvido e os objetivos que se 

planejavam para sua efetividade. 

No entanto, é sensível que a barbárie manifestada na escola não ocorre de maneira 

desconectada da barbárie produzida em escala social. Como visto, ela se manifesta na escola 

por meio dos processos semiformativos desenvolvidos em escala social macro. Foi possível 

compreender que esta característica da barbárie tem desdobramentos políticos significativos, 

especialmente quando se trata da emergência e da efetividade dos regimes democráticos, uma 

vez que as democracias se estabeleceram com características muito específicas em diversos 

lugares do mundo, não é possível compreendê-la apenas como mais uma forma de governo da 

qual se despedem outras formas. Adorno ponderou que a emergência das democracias – 

especificamente após a queda do nazismo na Alemanha – precisava passar por um processo 

consistente de reelaboração do passado, em que pese a formação cultural dos indivíduos têm 

lugar de destaque. O desafio de elaborar o passado estava emaranhado pela estrutura 

civilizatória impressa socialmente pela semiformação generalizada. Desta forma, a autonomia 

dos sujeitos precisaria se tornar um fator predominante nesta investida escolar, justamente por 

se compreender que o funcionamento deste regime político requer – por excelência – a divisão 

de poder entre cidadãos conscientes das demandas que este sistema lhes relega.  

Diante disso é que no Capítulo III, em posse deste debate realizado a partir da 

filosofia crítica adorniana, buscou-se observar numa realidade específica como estes conceitos 

funcionam na prática. Desta forma, na atividade desenvolvida no curso de formação de docentes 

no colégio estadual Túlio de França em União da Vitória, foi possível perceber que a barbárie 

se manifesta cotidianamente neste espaço por meio da cultura escolar construída e permeada 

pela cultura social.  

Para a construção desta atividade prática dentro da escola, tomou-se como 

pressuposto que seria necessário compreender os estudantes como sujeitos do processo de 

desenvolvimento da pesquisa. Portanto, neste momento da pesquisa, desenvolveu-se uma 

dinâmica de trabalho diferente daquela empregada nos dois primeiros capítulos apresentados. 

Nesta parte do trabalho foi produzida uma interpretação crítica sobre uma dada realidade 

histórico e espacial específica, em que foi debatida dentro deste espaço predeterminado a 

relevância ou não dos conceitos adornianos (barbárie, formação, semiformação e autonomia). 

Foi a partir desta premissa é que no desenvolvimento das atividades apresentadas neste capítulo, 

bem como na análise dos resultados produzidos a partir delas, é que estes estudantes 



133 

 

 

protagonizaram os resultados alcançados. Pode-se perceber que a discussão dos conceitos 

tomados como mote desta pesquisa propiciou um debate profícuo em conjunto com os 

estudantes, no sentido de problematizar como no espaço estudantil – que atende a lógica 

institucional desenvolvida na sociedade – há espaço para a formação autônoma dos sujeitos. 

Na medida em que estes estudantes foram tomados como sujeitos dentro de uma 

lógica que os relega o papel de objetos, fez surgir algumas dificuldades que a própria 

metodologia empregada na atividade exigia, a saber, a autonomia necessária para se participar 

e desenvolver atividades que uma pesquisa-ação prevê. Portanto, pode-se constatar que a 

semiformação impressa na escola é um impeditivo considerável a formação autônoma, e é 

preciso um debate amplo, no sentido de produzir uma educação para a resistência e que não 

reproduza a ordem social predisposta. 

Neste sentido que no primeiro grupo de estudantes – Bloco A – ficou perceptível 

como a semiformação cultural ao longo do tempo atua na escola. Ou seja, foi observado que ao 

longo da formação escolar se desenvolve uma visão de mundo que, por ser contaminada pela 

semiformação, restringe e imputa os processos de autorreflexão. Este processo, tornou-se 

notável quando os estudantes expressaram as suas percepções sobre os efeitos da barbárie na 

escola em que estudam. Ao mesmo tempo, estes não conseguiram compreendê-la como um 

fenômeno civilizatório atrelado ao funcionamento macro da sociedade que, por sua vez, 

condiciona suas atitudes sociais e revelam um distanciamento abissal entre a escola e as 

necessidades formativas de cidadãos autônomos. Deste modo e, consequentemente, as suas 

respectivas práticas profissionais acabam contaminadas por narrativas bárbaras que se 

materializam na escola e que se naturalizam enquanto práticas culturais. 

No Bloco B, estas perspectivas se tornaram ainda mais evidentes. Os sujeitos 

participantes não tiveram o mesmo acesso ao desenvolvimento didático, aos debates e às 

discussões acerca da barbárie que os estudantes do Bloco A. Portanto, ao responderem os 

questionários propostos, de certo modo, imprimiram nele as suas respectivas percepções sociais 

(por vezes irrefletidas) acerca destes temas dentro do espaço escolar. Pode-se notar que existe 

uma lacuna entre o fato deles, por um lado, perceberem estas narrativas bárbaras e, por outro, 

de fato refletirem autonomamente sobre os processos sociais que condicionam estas narrativas 

tanto no meio social, quanto em seu reflexo na escola. Deste modo, a análise da atividade 

descrita no Bloco 02 sugere, dentre outras leituras, que quando não há um processo de 

desenvolvimento didático e metodológico escolar acerca de temáticas com tamanha dimensão 



134 

 

 

social, corre-se o risco eminente de se desenvolver e se reproduzir, na escola, narrativas e 

práticas essencialmente bárbaras. 

Ao longo deste trabalho, observou-se que a barbárie não foi um fenômeno 

específico apenas dos regimes nazi-fascistas da primeira metade do século XX no continente 

europeu, mas que se manifesta de modo atrelado a cultura e o processo civilizatório 

desenvolvido pelo Ocidente. Deste modo, ela pode ser percebida neste espaço delimitado para 

a pesquisa a partir da constatação de discursos e práticas que, se por um lado não se configuram 

como antissemitas, por outro disseminam o racismo, a homofobia, o machismo, o autoritarismo 

e a discriminação social. Compreendeu-se que o fenômeno do nazismo alemão que representou 

o auge do horror na perseguição desmedida aos judeus, ainda que tenha de algum modo 

sucumbido juntamente com a morte de seu principal líder (Hitler), deixou vivo o caráter 

eminentemente perverso que a razão instrumentalizada pode gerar em outros contextos sociais. 

Este fator esteve contido na identidade do processo de civilização ocidental expresso pelo e no 

esclarecimento burguês.  

Como ressaltou Adorno, em parceria com Horkheimer, este processo se estabeleceu 

historicamente desde a mitologia grega clássica e esta perspectiva, obviamente, revelou-se ao 

longo da história com diferentes graus de complexidade. Entretanto, ela atingiu perspectivas 

inimagináveis no capitalismo tardio. Paradoxalmente, foi deste período também o auge da 

afirmação e da compreensão social mais explícita de que a razão esclarecida deveria gerar e 

promover a autonomia social por meio da formação de sujeitos esclarecidos. 

Foi possível notar que a homofobia, o racismo, o machismo e a discriminação social 

são fatores que expressam que no espaço escolar se legitimam em práticas bárbaras muitas das 

vezes reproduzidas pelo arquétipo autoritário implícito à figura dos docentes e, por vezes, 

legitimadas pelos estudantes. Assim, evidencia-se a relevância de se debater estas temáticas no 

seio das relações escolares. A partir do momento que estes temas não são debatidos ou 

camuflados, promove-se e se reproduz na escola a lógica da barbárie desenvolvida socialmente. 

Ainda que a pesquisa tenha apontado para uma série de carências formativas desenvolvidas 

neste espaço, este diagnóstico sinalizou também para a necessidade da abertura de um debate 

mais amplo com outras esferas sociais e mesmo com outras áreas e disciplinas desenvolvidas 

na escola. O projeto de uma educação para autonomia é uma necessidade ética e que não pode 

ser resolvida de maneira satisfatória a partir dos meios tradicionalmente desenvolvidos e 

legitimados pela escola habitualmente.  



135 

 

 

Foi notável também que a perspectiva de igualdade que os estudantes têm em 

relação ao espaço escolar se mantém como paradigma. Nas narrativas apresentadas, percebeu-

se que estas perspectivas são aceitas e legitimadas de maneira acrítica, na medida em que 

funcionam como práticas contraditórias em que se por um lado todos são compreendidos como 

iguais. Por outro lado, estes percebem e relativizam diversas discriminações sociais e escolares 

que os classificam e os hierarquizam dentro de uma estrutura que não tolera equidade, pois se 

privilegia o autoritarismo. 

Este processo diagnosticado a partir dos debates e das atividades desenvolvidas com 

os estudantes do curso, indicou que eles, ao relatarem em diversos momentos terem sido vítimas 

ou terem presenciado situações em que as narrativas bárbaras carregadas de preconceito e de 

violência os afetaram de algum modo, carecem de uma formação sólida que os auxiliem a 

contestar e contrapor a barbárie que lhes é imposta. Entretanto, foi perceptível também que as 

ferramentas formativas ofertadas para estes alunos ao longo de toda sua estadia dentro da escola 

se manifestou carente de significação e de efetividade, visto a maneira como compreendem e 

expressam seus saberes e sua resistência acerca destes temas.  

É neste sentido que se compreende que esta pesquisa pode contribuir para outras e 

futuras discussões acerca do espaço da filosofia e de sua significância dentro da formação 

ofertada ao estudante do Ensino Médio. É possível, a partir deste estudo, estabelecer diálogos 

com outras realidades escolares e, dialeticamente, construir práticas educacionais contestatórias 

que possam efetivar contrapontos à lógica semiformativa expressa socialmente pelo e no 

capitalismo tardio e que se reproduz na sala de aula. Entende-se que o caminho percorrido neste 

trabalho possa fomentar em eventuais desdobramentos acadêmicos, a instigante perspectiva de 

autonomia e de liberdade aventada por Adorno, uma liberdade que não se dobra e não se 

conforma ao idealismo burguês. Logo, compreende-se que o ensino de filosofia, como também 

o de outras disciplinas, no Ensino Médio (e como debatido nesta dissertação, na formação de 

docentes) tem o compromisso ético de combater a barbárie e o autoritarismo em quaisquer 

manifestações que possa se expressar. Para além de uma discussão exclusivamente teórica e 

conceitual, esta é uma premissa humanitária urgente e inadiável. 

 

 

 



136 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

ADORNO, Theodor W. A Atualidade da Filosofia. Tradução de Bruno Pucci e Newton Ramos 

de Oliveira. UNIMEP: Piracicaba, 2000. 

 

 

_____________________Educação e Emancipação. Trad. Wolfgang Leo Maar. 6ª Edição. 

Paz e Terra: SP, 2012. 

 

 

____________________ Dialética negativa. Trad. Marco Antônio Casanova. Zahar: RJ, 2009. 

 

 

____________________ Teoria da Semicultura. (TS). Trad. de Newton Ramos-de-Oliveira, 

Bruno Pucci, Claudia B. Moura Abreu. Educação & Sociedade: Revista quadrimestral de 

Ciência da Educação. Ano XVII, nº 56. Campinas, Editora Papirus. 1996. 

 

 

ADORNO. Theodor W. HORKHEIMER. Max. Dialética do Esclarecimento: Fragmentos 

filosóficos. Trad. Guido Antônio de Almeida. Zahar: RJ, 2006. 

 

 

BANDEIRA. OLIVEIRA. Belkis Souza, Avelino da Rosa. Formação Cultural e 

Semiformação: Contribuições de Theodor Adorno para Pensar a Educação hoje. Revista 

Educação, Porto Alegre, v.35, n.2, maio/ago. 2012. 

 

 

BOURDIEU. Pierre. Escritos de Educação. Maria Alice Nogueira, Afrânio Catani 

(organizadores). 15ª Edição. Vozes: RJ, 2015. 

 

 

CHAVES. Juliana de Castro. O conceito de Liberdade na Dialética Negativa de Theodor 

Adorno. Revista: Psicologia & Sociedade, n.22: Goiânia, 2010. 

  

 

DEINA. Wanderley José. Filosofia no Ensino Médio: uma leitura com base na Teoria 

Crítica da Escola de Frankfurt. IN CEPPAS. RAMOS. SARDI (org). Ensino de Filosofia, 

formação e Emancipação. Campinas, SP: Ed. Alínea, 2009. 

 

 

DIE WELLE (A onda). Direção de Dennis Gansel. Alemanha, 2008.  

 

 

DUARTE. Rodrigo. Adorno/Horkheimer & a Dialética do Esclarecimento. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2002. 

 

 

 



137 

 

 

________________. Reflexões sobre Dialética Negativa, Estética e Educação. IN. PUCCI. 

GOERGEN. FRANCO. Bruno, Pedro, Renato (Org). Dialética Negativa, Estética e 

Educação. Campinas, SP: Ed. Alínea, 2007. 

 

 

________________. Teoria crítica da Indústria Cultural. Belo Horizonte, MG: Ed. 

UFMG,2003. 

 

 

FREYRE. Gilberto. Casa-grande & Senzala: Formação da família brasileira sob o regime 

patriarcal. 52 Edição. São Paulo: Global, 2013. 

 

 

GATTI. Luciano. Exercícios de pensamento. Novos estudos. - CEBRAP  no.85 São 

Paulo  2009. 

 

 

HEGEL. G.W.F. Fenomenologia do Espírito. Trad. Paulo Meneses. 5 Edição. Vozes: RJ, 

2008. 

 

 

HORKHEIMER. Max. Filosofia e Teoria Crítica.  IN: ADORNO. BENJAMIM, 

HABERMAS E HORKHEIMER. Os Pensadores: Textos escolhidos. 1 Edição. Abril: 

SP,1975. 

 

 

JAPIASSÚ, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. 4 Edição. Zahar: 

RJ, 2006. 

 

 

KANT. Immanuel. Resposta a questão: O que é o esclarecimento? In MARÇAL. Jairo (Org).  

Antologia de textos Filosóficos. Curitiba-SEED: PR, 2009. 

 

 

______________. Sobre a Pedagogia. Trad. Francisco Cock Fontanella. 2 Edição, Piracicaba: 

Editora UNIMEP, 1999. 

 

 

MAAR. Léo Wolfgang. Adorno, semiformação e Educação. Educação Sociológica, 

Campinas, vol. 24, n. 83, p.459-476, agosto 2003. 

 

 

____________________. À guisa de introdução: Adorno e a experiência formativa. In 

ADORNO. Theodor W. Educação e Emancipação. Trad. Wolfgang Leo Maar. 6ª Edição. Paz 

e Terra: SP, 2012. 

 

 

MARSHALL. T. H. Cidadania, classe social e status. Trad. Meton Porto Gadelha. Rio de 

Janeiro: Zahar,1967. 

 



138 

 

 

MARX. Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel – Introdução. Trad. Rubens Enderle 

e Leonardo de Deus. Boitempo: SP, 2010. 

 

 

OLIVEIRA. Newton Ramos de. Sociedade, escola e barbárie. IN. PUCCI. GOERGEN. 

FRANCO. Bruno, Pedro, Renato (Org). Dialética Negativa, Estética e Educação. Campinas, 

SP: Ed. Alínea, 2007. 

 

 

OLIVEIRA. Paula Ramos de. Filosofia e Expressão. IN CEPPAS. RAMOS. SARDI (org). 

Ensino de Filosofia, formação e Emancipação. Campinas, SP: Ed. Alínea, 2009. 

  

 

PARANÁ. Secretaria de Estado da Educação. Diretrizes Curriculares da rede Pública de 

Educação Básica do Estado do Paraná – Filosofia. Curitiba/PR: 2006.   

 

 

PLATÃO. A República. J. Guinsburg Organização e Tradução. Editora Perspectiva: SP, 2006. 

 

 

PUCCI. Bruno. A Atualidade da Filosofia em Adorno. UNIMEP: Piracicaba, 2000. 

 

 

____________. A filosofia na formação universitária dos professores do ensino médio. 

Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação. Número 26: maio–out./2016, p. 107-119. 

 

 

____________. A dialética negativa enquanto metodologia de pesquisa em educação: 

Atualidades. Revista e-curriculum, São Paulo, v.8, n.1. Abril, 2012. 

 

 

____________. Filosofia da educação: Pra quê? Perspectiva: Florianópolis. V.16, n.29. 

Jan/Jun, 1998. 

 

 

PUCCI. GOERGEN. FRANCO. Bruno, Pedro, Renato (Org). Dialética Negativa, Estética e 

Educação. Campinas, SP: Ed. Alínea, 2007. 

 

 

RIBEIRO & ZANCANARO. Sérgio A., Lourenço. Educação para a Liberdade: Uma 

perspectiva kantiana. Revista Bioetikos - Centro Universitário São Camilo – 2011. 

 

 

SANCHEZ VASQUEZ. Adolfo. Filosofia e Circunstância. RJ, Civilização brasileira, 2002. 

 

 

SCHUTZ. Rosalvo. Refúgio da liberdade: sobre o conceito de filosofia em Theodor 

Adorno. Veritas. V.57. N.3. Porto Alegre, set/dez, 2012. 

 



139 

 

 

SEVERINO. A. J. Metodologia do Trabalho científico. 24 Ed. Revisada e atualizada. 2 

Reimpressão. Cortez: SP, 2016. 

 

 

ZUIN. PUCCI. LASTÓRIA. Luiz Nabuco, Bruno, Antônio. 10 Lições sobre Adorno. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2015. 

  



140 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE A – Atividade 01 – Relatórios de aulas40 

  

                                                 
40 Estas atividades foram construídas em parceria entre o pesquisador, o orientador da pesquisa, e os acadêmicos 

do curso de filosofia da UNESPAR Jean Fidelis e Pedro Batista – que participaram como co-relatores deste 

processo. Como não foi possível a presença destes participantes em todos os momentos descritos, estes relatos 

foram sendo desenvolvidos a várias mãos, e procuraram dar uma dimensão temporal e gradual das atividades 

desenvolvidas com esta turma. 



141 

 

 

AULA 01 

 

Data 25/07/2017 

 

O trabalho iniciou com a apresentação do projeto de pesquisa para os alunos, em que foi explicado os objetivos da 

pesquisa, pedido a compreensão, colaboração e aceitação na participação da mesma e, em linhas gerais a 

metodologia e os desdobramentos que essa teria ao longo do segundo semestre. 

Depois, a discussão se encaminhou em torno dos conceitos de Barbárie e Emancipação. Os alunos foram 

perguntados sobre como a barbárie se efetiva nas realidades vivenciadas em sala de aula, tanto no curso que fazem 

como nas escolas onde realizam seus estágios. Dentre as diversas falas, ao menos de modo inicial, eles não 

reconhecem nesses espaços, espaços de promoção da barbárie, ou seja, a escola não produz a barbárie, mas, 

colabora para reproduzir o que se presencia na sociedade. Nesse sentido, foram elencadas coletivamente na lousa 

as barbáries mais evidentes na sociedade que chegam a escola, tais como: a discriminação racial, de gênero e 

orientação sexual. 

Depois disso, foi apresentado os motivos da escolha de Theodor Adorno para a discussão sobre a barbárie, e, sobre 

a emancipação. Além disso foi relembrado coletivamente o impacto social e político que o Holocausto provocou 

durante a primeira metade do século XX. 

Logo após, foi visto em sala a primeira metade do longa metragem A Onda (Die Welle). 

 

Aula 02: 

  

Data: 02/08/2017. 

 

A aula com uma conversa sobre os assuntos discutidos na semana anterior. Posteriormente foi vista a metade final 

do Filme A Onda. Com o termino do filme os alunos tiveram um espaço de tempo para expressarem verbalmente 

o que pensavam sobre o desfecho do filme. As falas trilharam alguns caminhos: Uma aluna relatou que “entendia 

que o risco de um novo holocausto é visível na sociedade hoje ainda, visto que a obediência cega é um fator social”. 

Outro aluno relatou que “pensa que a autoridade e do autoritarismo vivenciado na escola por parte do professor 

também pode gerar uma obediência cega”. Posteriormente, uma terceira aluna relatou o caso do menino que foi 

tatuado com a frase “sou ladrão e vacilão” na testa como exemplo de barbarismos contemporâneos. Tal discussão 

foi pleiteada por outra aluna que se posicionou contra a tortura, mas, que entendia que “por não haver racismo no 

Brasil, o exemplo desse menino só representa a posição de toda sociedade contra qualquer crime de qualquer 

pessoa no Brasil”. O professor argumentou que era necessário que ela revisse seu posicionamento, visto a 

imensidade de ocorrências em que jovens negros são vítimas de racismo e discriminação no Brasil, e, que, nem 

sempre a sociedade como um todo se posiciona tão assiduamente como se posicionou diante dessa notícia. Outro 

aluno interveio dizendo que a igualdade no Brasil tem sua principal condicionante na questão financeira, restando 

assim aos mais pobres o poder mais forte do Estado, quando, os mais ricos se beneficiam dos direitos e da 

liberdade. 

Ao final deste debate, o professor pediu aos estudantes que produzissem uma atividade dissertativa, sobre como 

eles percebem a barbárie na escola onde estagiam. 

 

Aula 03: 

 

Data 09/08/2017.   

A aula iniciou com o professor contextualizando o filósofo Theodor Adorno, sua trajetória acadêmica, correlação 

a escola de Frankfurt, e, o contexto da obra Educação e Emancipação, escrita em 1970. Logo após, foi apresentado 

o roteiro dos capítulos do livro a serem lidos e fotocopiados. O professor evidenciou o fato de como a racionalidade 



142 

 

 

levou e condicionou Auschwitz a um patamar de barbárie programada, e, que se estendeu enquanto projeto de 

sociedade, ou seja, a barbárie se instituiu como projeto cultural. Posteriormente, com os alun@s em posse do texto 

“A educação contra barbárie” que foi distribuído em sala, foi iniciada a leitura coletiva que se estendeu ate a pagina 

159. Dois temas foram falados pelos estudantes: O primeiro foi o medo, enquanto prática evidenciada pelos alunos 

diante ao vir pra escola. Ficou evidenciado que o bullying e a violência de gênero e física sempre foram partes 

integrantes e atenuantes de seus cotidianos na escola. E segundo o fato de dois alunos homossexuais da sala que 

retrataram medo do espaço escolar em virtude de sua orientação sexual. E, no decorrer da leitura, quando Adorno 

defende que a educação emancipatória deva considerar que a resistência é um fator de autonomia e não pode ser 

mascarada ou emudecida pela escola, mas, potencializada, os alunos levantaram a problemática das ocupações 

estudantis ocorridas no ano de 2016 por todo país, e em especial no Paraná.  

Duas posturas antagônicas foram defendidas pelos alun@s: a da contrariedade as ocupações e das favoráveis ao 

movimento. Inicialmente, o professor argumentou que os episódios das ocupações eram referentes a um contexto 

sociopolítico amplo, e que, na esteira do que Sanchez conceituou não poderia haver postura neutra, ou seja, todos 

os envolvidos eram agentes políticos e ideológicos. Na sequência um aluno que esteve ligado ao movimento 

estudantil argumentou que as ocupações foram a marca de um grupo de alunos politizados, que estavam 

defendendo seus interesses, mas, que o fato de serem estudantes foi determinante para o descrédito de professores 

e equipe pedagógica. Foi relatado que embora em assembléia, não houve um debate satisfatório sobre as razoes de 

ocupar as escolas. Para o aluno, havia razoes políticas suficientes para legitimar o movimento, bem como, uma 

organização estudantil satisfatória par que isso ocorresse de modo organizado. Entretanto, para o aluno, a lógica 

institucional mais a adesão fragmentada dos estudantes foi determinante para que o movimento se diluísse naquele 

momento nessa escola. Por outro lado, os argumentos contrários a ocupação estiveram centrados em duas 

perspectivas; uma delas é sobre os boatos sobre o uso de drogas que repercutiram especialmente pelas redes sociais, 

criando uma imagem do movimento como baderneiros sem causa efetivamente política, ou de interesse real dos 

estudantes. A segunda perspectiva diz respeito ao entendimento da despolitização dos estudantes, havia o 

entendimento que os estudantes que se postularam como lideranças não tinham legitimidade como lideres. Para os 

alunos, houve uma fissura entre aquilo que esperavam, e aquilo que seus lideres faziam. Finalizando o debate, 

argumentei que a defesa de Adorno, de que a educação contra a barbárie, e, portanto, emancipada deve ser voltada 

a resistência, e que, talvez a falta de legitimidade do movimento estudantil diante dos próprios estudantes, pode 

ser evidência da falha da escola em seu projeto de cidadania, uma vez que, parece ter emudecido a capacidade de 

organização política dos estudantes em nome da disciplina e do ordenamento institucional. 

 

Aula 04: 

 

Data: 16/08/2017. 

 

A aula iniciou com a apresentação dos convidados, a saber, do Professor orientador deste trabalho de pesquisa, Dr 

Antonio Charles Santiago, e do acadêmico de filosofia Pedro que foram convidados para relatar como perceberam 

o debate construído com os alunos. Realizadas as apresentações foi iniciada uma retomada do percurso realizado 

até então, instigando que os alunos complementassem se achassem necessário com informações sobre o trajeto 

realizado. Naturalmente, a presença de pessoas de fora da realidade dos alunos gerou certo retraimento dos alunos 

que logo se dissipou com o andamento da atividade. O convite a essas pessoas se deu primeiramente por querer 

ouvir perspectivas que ainda não estavam envolvidos com a temática, e com o andamento das aulas, e, segundo, 

por tentar viabilizar uma das características fundamentais da pesquisa participante que é a da integração de todos 

agentes envolvidos na pesquisa. A partir desse momento, foi realizada a continuidade da leitura do texto de Adorno 

(realizada por dois alunos em forma de diálogo como o texto está disposto originalmente) com espaços de debate 

entre as leituras sempre que algum dos envolvidos assim achasse pertinente. Vale ressaltar que; a temática das 

ocupações estudantis durante o ano de 2016 voltou a ser tema de debate. A leitura de Adorno, mostrou ao menos 

de modo parcial a pertinência da utilização didática dos textos dos próprios autores sem mediações. Com a 

convicção de que os alunos são capazes do processo de resignificação a partir de seus contextos sociais produziu-

se uma serie de questões ordinárias da docência que podem ser correlatas do discurso proferido pelo filósofo em 

questão. Dentre elas, destaca-se a diferenciação entre Barbarie e violência, que no decorrer das discussões se 

mostrou satisfatória sobre o entendimento que a resistência dos oprimidos, ainda que possa ser violenta, não se 

confunde com a barbárie dos opressores. Um dos alunos relatou porque entendia que a ação de diretores e gestores 

de escola quando do fato das ocupações estudantis se configurava como ato bárbaro frente a uma classe de 

estudantes que de antemão foram tachados como incapazes, e, baderneiros. Um grupo de alunas que são contrárias 

as ocupações argumentaram por fim que não estavam convencidas de que essa atitude da direção de fato era 



143 

 

 

Barbara, porque, no seu entendimento, havia uma politização duvidosa dos estudantes envolvidos nas ocupações. 

Elas também argumentaram que entendiam que em nome do politicamente correto se banalizou o combate efetivo 

contra a barbárie dentro da escola e especialmente no setor midiático. Me comprometi de; ao retomar o debate 

faríamos uma avaliação sobre esses apontamentos na roda de debates com todos da turma.   

 

Aula 05: 

 

Data: 06/09/2017. 

 

A aula iniciou com a entrega das sínteses realizadas pelos alunos em relação a percepção dos discursos e das 

práticas de barbárie presenciadas por eles nos espaços escolares. Posteriormente foi realizada uma revisão do 

percurso feito ate então, com a constatação de que devido a paralisação estadual da educação paranaense no dia 

30/08/2017, mais a realização de fotografias das turmas formandas no dia 13/09/2017, e, os jogos estaduais que 

seriam sediados no colégio na data de 20/09/17, foram alteradas algumas ações metodológicas previstas. Portanto, 

na data 06/09 foi realizada a leitura comentada do capitulo educação emancipação de Adorno, que, em linhas 

gerais suscitou os seguintes temas: O problema da democracia em termos de emancipação e de função social da 

escola; A discussão sobre os talentos (abordados pelo autor como constituinte da inferência da ciência da atribuição 

de valores aos alunos na Alemanha); e, o que significa ser emancipado hoje. Sobre a primeira questão retornou-se 

como comprometido nas últimas aulas o debate sobre como construir um debate democrático com sujeitos que na 

maioria das vezes são menosprezados enquanto cidadãos. A democracia foi tensionada com fatores imanentes aos 

últimos acontecimentos (desfile obrigatório, uniforme, civismo obrigatório) em que se questionou ate que ponto a 

escola consegue condicionar espaços de efetiva emancipaçao. Sobre o segundo aspecto, pudemos perceber que no 

Brasil, embora legalmente não seja explicito, há uma tentativa histórica de utilizar os pressupostos científicos para 

legitimar classificações dos alunos segundo arquétipos prestabelecidos; daí novamente a eterna diferença entre os 

objetivos da escola publica versus os objetivos da escola particular foram tensionados em termos de condições 

materiais e econômicas que viabilizem a emancipação de todos. Por fim, a pergunta sobre o que é ser emancipado 

fundamentou o debate sobre como a instituição escolar no a mais das vezes é limitada no sentido de propiciar 

condições efetivas de emancipação para seus alunos. Ficou acordado que os alunos terminariam a leitura desse 

texto em casa, para, no dia 27/09 realizarmos conjuntamente uma roda de conversa qualificada sobre os limites 

postos pela instituição escolar ao processo de emancipação dos sujeitos. 

 

Aula 06: 

 

Data: 26/09/2017 

 

A aula iniciou com a recuperação do debate sobre os conceitos adornianos desenvolvidos durante o bimestre. 

Reiterou-se a perspectiva do autor em afirmar que a emancipação necessariamente perpassa o debate sobre a 

barbárie enquanto prática cultural. Deste modo, foram elencadas na lousa as seguintes expressões: Educação contra 

a barbárie; Barbárie como prática cultural e Emancipação como prática de resistência. A partir desses temas, os 

alunos organizados em grupos foram desafiados a debater essas temáticas, levando em consideração como eles se 

vêem enquanto educadores diante dessas frases. Em grupo de 4 ou 5 pessoas os temas abordados variaram entre; 

o uso do uniforme, o poder da mídia em termos de propulsão da barbárie na sociedade e na escola, a imposição 

religiosa nos espaços escolares, do papel da polícia no caso das ocupações estudantis no ano de 2016, e, do caráter 

de resistência inerente a educação no sentido de enfrentamento do poder bárbaro exercido no espaço escolar. A 

partir deste debate, os alunos foram desafiados a produzir uma redação dissertativa acerca deste debate produzido 

a partir dos conceitos adornianos trabalhados em sala e debatidos nos grupos. Atividade seria entregue no dia 

29/09/2017. 

   

Aula 08 



144 

 

 

11/10/17. 

Após o término deste ciclo de atividades, numa conversa inicial e informal com a turma foi realizada uma avaliação 

do percurso percorrido. Percebeu-se que seria proveitoso consultar os demais estudantes do curso sobre estas 

temáticas, que, segundo os alunos desta turma poderiam expor uma realidade “difícil” de aceitar na escola. Ficou 

combinado que seria organizado, oportunamente, uma maneira de ouvir a comunidade dos alunos do curso. 

 

Relatório apresentado pelo acadêmico Jean Tavares acerca dos seminários observados: 

O TEMA DA BARBÁRIE EM TEMPOS DE AGITAÇÕES POLÍTICAS 

Jean Lucas Tavares 

Educar necessariamente é uma atividade cuja finalidade visa um total distanciamento 

de toda e qualquer forma de barbarismo. É nesse sentido que dialeticamente o filósofo e 

sociólogo Theodor Adorno (1903-1969), um dos maiores expoentes da Escola de Frankfurt, em 

sua obra Educação e emancipação dedica parte de sua reflexão para o problema da educação 

após Auschwitz. Para o autor o campo de concentração foi permeado de inúmeras violências 

praticadas por cidadãos ditos comuns. Desse modo é necessário enfrentar o problema a fim de 

evitar que tudo aconteça novamente. 

 Um dos pontos centrais para compreensão do fenômeno ocorrido no século XX e que 

consequentemente auxiliaria os homens a evitar que esses atos bárbaros se repetissem seria o 

esclarecimento da coletivização dos homens, que se agrupam como massa em nome de supostos 

progressos sejam eles das mais diversas ordens.  

Em diálogo com essa problemática, um episódio chamou atenção de diversos setores do 

Brasil. Trata-se das ocupações nas escolas. Ocupações estas que ocorreram, pelo menos em um 

primeiro momento, de forma espontânea e sem uma organização política por trás. São dois os 

principais motivos que levaram as ocupações. Primeiro devido a Proposta de Emenda 

Constitucional 241, conhecida popularmente como PEC do congelamento dos gastos. Medida 

que acarretará um congelamento dos gastos públicos por um período de 20 anos e que resultará 

em menos investimentos em setores estratégicos da sociedade como saúde e educação. O 

segundo motivo diz respeito à reforma do Ensino Médio, ou novo Ensino Médio, que será 

voltado para uma educação tecnicista e excluirá dos currículos das escolas a obrigatoriedade de 

disciplinas como Sociologia e Filosofia.  

Com o objetivo de frear essas pautas as ocupações tomaram conta do país. O filósofo 

Adorno teria curiosidade de saber e talvez fizesse a seguinte pergunta: quem são esses alunos 

que ocuparam as escolas? A perspicácia do docente Hélio Tomal o levou a essa indagação e 



145 

 

 

permitiu que os alunos debatessem a luz do texto do filósofo Adorno e percebessem os pontos 

positivos e por sua vez emancipatórios da ocupação, como o ato de pensar coletivamente os 

problemas e não obstante os pontos negativos oriundos de um comportamento de massa e que 

talvez gerasse pequenas violências simbólicas durante o período em que os alunos ficaram 

juntos na escola por conta deles mesmos. 

Um dos pontos positivos foram os esclarecimentos sobre o que de fato se tratava os 

documentos, embora os alunos relatassem que muitos colegas não chegaram a ler os 

documentos e que frequentavam as ocupações como uma aventura.  

Já o aspecto negativo se dava primeiro na luta pela nomenclatura do fenômeno, visto 

que os alunos contrários ao que estava ocorrendo chamavam de invasão, enquanto os apoiadores 

do movimento chamavam ocupação.  

Tudo isso proporcionou uma boa reflexão e entendimento tanto do texto trabalhado, 

como de conceitos que circulam a volta do fenômeno da barbárie e que puderam ser 

exemplificados pelos alunos a partir dos relatos das vivencias que os mesmos de forma direta 

ou indireta puderam ter durante as ocupações. 

 

Relatório apresentado pelo acadêmico Pedro Batista acerca dos seminários observados: 

Relatório  

A aula se inicia com o professor trazendo a luz a discussão em torno dos conceitos de 

emancipação e barbárie na perspectiva da educação, trabalhada pelo filósofo e sociólogo 

Theodor Ludwig Wiesengrund-Adorno. Logo em seguida o professor faz as considerações 

teóricas sobre os temas em questão para dar início a leitura e aos debates, dando espaço de fala 

aos estudantes. Eles logo questionam o que fazer frente ao poder do Estado de “barbarizar” os 

mais fracos, um dos argumentos dado pelos estudantes foi de que mesmo tendo a clareza que a 

emancipação não é o ato de inercia frente a opressão, como lutar contra um poder tão desigual.  

Em um segundo momento da aula, quando no texto aparece a relação da barbárie a 

competitividade, os alunos comentam o fator de que essa competitividade é incentivada pelos 

próprios professores em sala e aula. O professor faz uma provocação trazendo a comparação da 

competitividade na escola como uma construção do indivíduo para o mercado de trabalho, os 

alunos elencam diversos exemplos de discursos que eles ouvem dentro da escola e em casa do 

tipo, “ estude para ser alguém na vida “, remetendo a relação escola e mercado de trabalho.  



146 

 

 

Por fim surge um questionamento por parte dos estudantes, se a barbárie não teria que ser 

combatida com barbárie, um dos estudantes exemplifica citando as ocupações ocorridas no ano 

passado, na qual houve a tentativa de ocupação por parte dos alunos de forma pacifica - tendo 

em vista ser um direito - mas que foi negada através da barbárie. O professor mostra uma 

confusão comum entre os termos barbárie e resistência, a barbárie está relacionada com o uso 

de poder por quem está no “poder”, enquanto resistência é a luta dos oprimidos por equidade. 

 

 

  

 

  



147 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE B – Atividade 02 – Produções dissertativas41 

  

                                                 
39 Devido ao grande volume de atividades produzidas pelos estudantes, será disponibilizado aqui, apenas as 

atividades referenciadas durante o Capítulo III desta dissertação. Havendo a necessidade de maiores consultas, me 

disponho a disponibilizar todas as atividades produzidas e analisadas pelo endereço eletrônico: 

hélio.fil@hotmail.com  

*Esta nota valerá também para os APÊNDICES C e E. 



148 

 

 

 

 

 



149 

 

 

 



150 

 

 

 



151 

 

 

 



152 

 

 

 



153 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE C – Atividade 03 – Produções dissertativas 



155 

 

 

 



156 

 

 

 



157 

 

 

  

  



158 

 

 

 



159 

 

 

 

 

  



160 

 

 

 

 

  



161 

 

 

 



162 

 

 

 



163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE D – Questionário aplicado sobre as manifestações da barbárie no espaço 

escolar 

  



165 

 

 

 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PARANÁ 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 2017/2018 

COLÉGIO ESTADUAL TÚLIO DE FRANÇA – CURSO DE FORMAÇÃO DE 

DOCENTES 

______  ano do curso de Formação de Docentes, 2018. 

 

Este questionário é parte da pesquisa intitulada Emancipação e reprodução social na formação 

de docentes. Sua participação é muito importante para o andamento dela. Desde já, agradeço a 

sua compreensão e a sua participação. 

1. Em relação a sua orientação sexual: Você já enfrentou dificuldades dentro do espaço escolar 

por conta dela? Se sim, quais foram? Se não, você acredita que as pessoas com orientações 

sexuais diferentes da sua sofrem com elas na escola? Na sua opinião, qual é a razão desse 

fenômeno?  

___________________________________________________________________________

___________________________________________________________________________ 

2. Em relação a sua identidade étnico-racial: Você é ou já foi vítima de alguma discriminação 

ou preconceito dentro da escola? Quais fatores você entende serem causadores desse tipo de 

postura preconceituosa dentro da escola? 

___________________________________________________________________________

___________________________________________________________________________ 

3. Com relação ao curso de formação de docentes ser composto por maioria de meninas: A que 

você atribui essa discrepância? Você já sofreu algum tipo de chacota e ou, represália por ter 

escolhido este curso? 

___________________________________________________________________________

___________________________________________________________________________ 

4. Em relação a sua condição sócio-econômica: Você já teve algum problema na escola por 

conta dela? Para você, qual é a importância dela dentro do espaço escolar? 

___________________________________________________________________________

___________________________________________________________________________ 

5. Você acredita que no espaço escolar a homofobia, o racismo, o machismo, o preconceito 

social estão presentes? Como você entende ser possível superá-los? Estes fenômenos 

atrapalham a vida escolar? Como? 

___________________________________________________________________________

___________________________________________________________________________  

 

  



166 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE E – Questionários sobre as manifestações da barbárie no espaço escolar 

 



167 

 

 

 



168 

 

 

 



169 

 

 

 



170 

 

 

 



171 

 

 

 



172 

 

 

 



173 

 

 

 



174 

 

 

 



175 

 

 

 



176 

 

 

 



177 

 

 

 



178 

 

 

 



179 

 

 

 



180 

 

 

 



181 

 

 

 



182 

 

 

 



183 

 

 

 



184 

 

 

 



185 

 

 

 



186 

 

 

 



187 

 

 

 



188 

 

 

 



189 

 

 

 



190 

 

 

 



191 

 

 

 



192 

 

 

 

 

 


