
 
 

 
 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO TOCANTINS 
CAMPUS DE PALMAS 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 
PROGRAMA DE MESTRADO EM FILOSOFIA – PROF-FILO 

 

 

WILLIAN COSTA DE MEDEIROS 

 

 

 

Análise do ensino de filosofia no Ensino Médio 

pela perspectiva de Deleuze e Guattari 
 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

PALMAS – TO 

2019 



 
 

WILLIAN COSTA DE MEDEIROS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Análise do ensino de filosofia no Ensino Médio 

pela perspectiva de Deleuze e Guattari 
 

 

  
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia (PROF-FILO). Foi avaliada 

para obtenção do título de Mestre em Filosofia e 

aprovada em sua forma final pelo orientador e pela 

Banca Examinadora. 

 

Orientador: Prof. Dr. Roberto Antônio Penedo do 

Amaral. 
Coordenador: Prof. Dr. Paulo Sérgio Gomes Soares 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
PALMAS – TO 

2019 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



 
 

WILLIAN COSTA DE MEDEIROS 
 
 
 
 
 

Análise do ensino de filosofia no Ensino Médio 

pela perspectiva de Deleuze e Guattari 
 

 

  
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia (PROF-FILO). Foi avaliada 

para obtenção do título de Mestre em Filosofia e 

aprovada em sua forma final pelo orientador e pela 

Banca Examinadora. 

 
 
 

Data de aprovação: 15 / 04 / 2019  
  
  

Banca Examinadora  
  
  
 

  
 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

PALMAS – TO 
 2019 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico a minha filha Mírian Santos de Medeiros 



 
 

AGRADECIMENTOS 
 

 Agradeço ao Governo do Estado do Tocantins por ter acreditado no meu 

projeto. Por conseguinte esta produção acadêmica possa contribuir com os 

professores da Rede Estadual de Educação, alargando seus conhecimentos sobre a 

ferramenta de trabalho para a construção de uma sociedade mais justa e solidária 

no exercício da cidadania, tendo a liberdade do sujeito consciente e responsável 

protagonizador desse exercício.  

Agradeço aos professores da Universidade Federal do Tocantins pela 

paciência e gentilezas durante todo o curso, ao Prof. Dr. José Manoel Miranda de 

Oliveira, meu primeiro professor orientador que no decorrer dos trabalhos teve que 

se ausentar por motivo merecido, sua aposentadoria; Prof. Dr. Paulo Sérgio Soares 

pelas várias orientações e que muito admiro; Prof. Dr. João Paulo Simões Vilas 

Boas pela sabedoria e tanto incentivo que ofereceu; Prof. Dr. Leon Farhi Neto, com 

as contribuições sobre a filosofia da fotografia; Prof. Dr. Alessandro Pimenta, apesar 

de pouco contato, mas pôde contribuir significativamente com seu texto que utilizei 

nessa dissertação. E, muito especialmente, ao Prof. Dr. Roberto Antônio Penedo do 

Amaral, meu orientador, a quem não sei como expressar o tamanho do meu 

agradecimento, pois a sua orientação, paciência e exemplo puderam tirar-me do 

caos, trazer-me à luz da razão, enfim, o provocador da maiêutica das ideias que 

apresento à sociedade em geral.  

O meu muito obrigado! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

RESUMO 

A investigação visa analisar a aplicabilidade da filosofia de Deleuze e Guattari no 

Ensino Médio que propõe a criação de conceitos ao fazer uso da metodologia e 

didática de Silvio Gallo, como pedagogia do conceito, seguindo uma sequência em 

quatro passos didáticos: sensibilização, problematização, investigação e 

conceituação. Fazer a experiência prática da metodologia pôde revelar certo 

dinamismo e produtividade no ensino de filosofia nas turmas de 3ª séries do Ensino 

Médio da Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros, localizada no bairro Jardim 

Taquari – Palmas/TO. Dividimos o trabalho em duas partes, sendo uma prática e a 

outra teórica. A investigação prática se caracteriza como pesquisa participante e 

documental de experiências ao longo de treze anos na docência, enquanto a 

pesquisa teórica se caracteriza pela análise bibliográfica. Esse trânsito pôde ser 

sistematizado pelo método indutivo com grande potencial de implementação por 

professores atuantes nas escolas que ofertam o Ensino Médio ao fazermos nossa 

análise de toda trajetória investigativa.  

 
Palavras chave: Ensino de Filosofia, metodologia, investigação, prática, teoria. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

ABSTRACT 

 

The research aims to analyze the applicability of the philosophy of Deleuze and 

Guattari in High School that proposes the creation of concepts when using the 

methodology and didactics of Silvio Gallo as pedagogy of the concept, following a 

sequence in four didactic: sensitization, problematization, investigation and 

conceptualization. To do the practical experience of the methodology could reveal a 

certain dynamism and productivity in the teaching of philosophy in the classes of 3ª 

series of the High School of the State School Maria dos Reis Alves Barros, located in 

the neighborhood Jardim Taquari - Palmas / TO. We divide the work into two parts, 

being one practice and the other theoretical. Practical research is characterized as a 

participatory and documentary research of experiences over thirteen years in 

teaching, while theoretical research is characterized by bibliographical analysis. This 

transit could be systematized by the inductive method with great potential of 

implementation by professors acting in the schools that offer the High School when 

we make our analysis of all research trajectory. 

 
Key-words: Philosophy, methodology, research, practice, theory. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

SUMÁRIO 

Pág. 

PRÓLOGO.............................................................................................................. 09 

CAPÍTULO I - A busca de um conceito de metodologia prática para o  
ensino de filosofia .................................................................................................14 

Como tudo começou..................................................................................... 14 

A oficina do conceito no ensino de filosofia na Escola Estadual  
Maria dos Reis Alves Barros .......................................................................  23 

O processo de sensibilização.......................................................................  28 

O processo da problematização...................................................................  33 

O processo de investigação.........................................................................  35 

O processo de conceituação......................................................................... 38 

Análise dos estudantes sobre o experimento...............................................  44 

CAPÍTULO II - Silvio Gallo e a metodologia da oficina do conceito  
no ensino de filosofia ..........................................................................................  51 

Do estranhamento à investigação................................................................  51 

Desprendimento da reprodução: ensino de filosofia produtivo.....................  58 

A oficina do conceito: os quatro passos didáticos........................................  66 

CAPÍTULO III - Filosofia como criação de conceito na perspectiva de  
Deleuze e Guattari.................................................................................................. 74 

A especificidade da filosofia........................................................................... 74 

Cada conceito carrega em si a assinatura do seu criador  

e sua história.................................................................................................. 80 

O território, a territorialização, a desterritorialização e a  
reterritorialização da filosofia ........................................................................  86 

Deleuze e o bergsonismo............................................................................... 94 

CAPÍTULO IV – Conceituando nosso ensino de filosofia.................................... 98 

Análise da trajetória.......................................................................................  98 

A relação entre professor e estudante.........................................................  114 

EPÍLOGO..............................................................................................................   121 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS......................................................................  126 



9 
 

PRÓLOGO 

 

 Toda nossa investigação filosófica foi movida em prol de um único fim, o 

interesse pela prática. Não teria sentido desenvolver tamanha especulação se não 

fosse direcionado a um fim prático, que pudesse ser aplicado em sala de aula. 

Nesse sentido, Deleuze ao analisar a filosofia crítica de Kant sobre a razão prática 

diz que "todo o interesse é prático, e o interesse mesmo da razão especulativa é 

apenas condicionado e só é completo no uso prático" (DELEUZE, 2000, p. 51). Essa 

prática, no entanto, diz respeito à capacidade racional em desenvolver regras 

eficientes para uma prática docente. Ora, nosso grande desafio para escrever esse 

trabalho foi traçar o plano, construir nossa imagem do pensamento sobre o conceito 

que poderíamos dar ao nosso problema sobre o ensino de filosofia que tanto nos 

angustia em nossa prática docente. Muitas lacunas em nossa formação acadêmica 

nos inquietavam, sentimos necessidade de avançar no conhecimento da própria 

filosofia, campo do saber que licenciamos. A busca por uma melhora em nossa 

prática docente justifica nosso interesse nessa especulação filosófica. Algumas 

experiências práticas ao longo de treze anos pôde nos auxiliar nessa tarefa, como 

veremos no primeiro capítulo. Muitas ideias, propostas, teorias, filosofias para se 

territorializar e desterritorializar. Como traçar o plano? Como escrever com clareza e 

na língua técnica? Como descrever nosso problema? Que conceito poderá resolver 

nosso problema? Qual seria o primeiro movimento nesse empreendimento 

filosófico? Traçar o plano e construir nosso projeto foi ardoroso, sofrido, as ideias 

pareciam não se encaixar, exatamente como disseram Dominique Folscheid e Jean-

Jacques Wunenburger1. 

Basta considerar um maço de trabalhos de aula para se perceber 
isso: ideias, exemplos, referências apresentadas em desordem, 
frases soltas inacabadas, derrapagens diversas, leitura errônea ou 
mutilada do tema, lacunas inquietantes na cultura (filosófica, em 
particular), pouco domínio da manipulação dos conceitos, ausência 
total de problematização, ignorância da língua corrente e, 

 
1 A obra dos autores FOLSCHEID, Dominique; WUNENBURGER, Jean-Jacques. Metodologia 
filosófica: tradução de Paulo Neves. – 2ª ed. – São Paulo: Martins Fontes, 2002. – (ferramentas), não 
constitui referência como metodologia estrutural de nossa análise sobre o Ensino de Filosofia, mas a 
citamos como referência devido à segunda parte da obra abordar sobre a dissertação filosófica na 
seção I, p. 155, por nos identificarmos com angústias apresentadas na elaboração de uma 
dissertação no que tange ao vocabulário filosófico e a sistematização dos dados coletados na 
pesquisa.  



10 
 

obviamente, da língua técnica, etc. (FOLSCHEID e 
WUNENBURGER, 2002, P. 158). 

Conseguimos uma primeira versão do projeto que foi aprovado pela banca do 

Programa de Mestrado em Filosofia – PROF-FILO. Nele propusemos uma busca por 

conceitos sobre o ensino de filosofia fazendo certa articulação entre filosofia 

indígena do povo Apinajé, município de Tocantinópolis/TO, com a filosofia ofertada 

na escola da cidade, colégio Dom Orione, parte prática da nossa pesquisa. Não 

pudemos prosseguir por essa via, dificuldades logo vieram à tona, financeira e 

translado para efetivá-lo.  

 Com nossa remoção para mais próximo da universidade, resolvemos o 

problema financeiro e do translado, porém, como consequência do acontecimento, 

lotado agora em uma escola na capital, público diferente, uma adaptação necessária 

teve que ser feita no projeto inicial. O público continuou sendo os mesmos 

estudantes de 3ª séries do Ensino Médio, mas agora da Escola Estadual Maria dos 

Reis Alves Barros, cerca de noventa estudantes envolvidos na pesquisa participante 

em sua parte prática. Três turmas de 3ª séries, duas do turno matutino e uma do 

noturno. Ensino de filosofia é nosso objeto a ser investigado no Ensino Médio 

fazendo uso do método indutivo que pode ser verificado pela ordem dos 

acontecimentos, a saber, de nosso território, a sala de aula, reterritorializamos na 

filosofia do ensino de filosofia de Silvio Gallo que, por sua vez, desterritorializado da 

filosofia de Deleuze e Guattari e esses, eram desterritorializados da filosofia de Henri 

Bergson que, não diferente dos anteriores, também buscou conceitos na história da 

filosofia, diferenças de natureza em Platão. Esse será o trânsito que faremos nesse 

trabalho para tentar recriar um conceito para nosso problema do ensino de filosofia 

no Ensino Médio, sujeito a generalização. Nesse trânsito, o ponto de partida foi 

nossa experiência prática na sala de aula e, por conseguinte, criar um conceito após 

percorrer pela história da filosofia, a partir do qual pudéssemos encontrar uma 

filosofia que nos fornecesse um conceito para o nosso problema. Como ensinar 

filosofia? O que é ensinar filosofia? Estudantes do Ensino Médio podem aprender 

filosofia? Há uma metodologia específica da filosofia? Que metodologia? Nossa 

busca procurou uma saída de um ensino explicativo e enciclopédico, erro 

denunciado por Silvio Gallo em suas investigações sobre o ensino de filosofia e que, 

facilmente pode ser cometido por muitos professores na regência da sala de aula. 

Nesse sentido, em duas partes apresentaremos nosso trabalho, uma experiência 



11 
 

prática e outra teórica, bibliográfica2. No entanto, na pesquisa bibliográfica, segunda 

parte do nosso trabalho, buscamos conceitos em autores brasileiros e estrangeiros.  

 Tendo demarcado nosso itinerário filosófico, esse trabalho possui quatro 

capítulos seguindo a ordem dos acontecimentos supracitados. No primeiro capítulo 

poderá ser observado nosso trânsito pela experiência prática em quatro escolas 

públicas, três no Estado do Tocantins e uma no Estado de Goiás. No Estado do 

Tocantins acompanhamos a construção da Proposta Curricular de Filosofia do 

Ensino Médio, documento utilizado por nós, publicação de 2009. Veremos que esse 

documento produzido pela Secretaria da Educação e Cultura do Estado do 

Tocantins teve como objetivo alinhar o currículo escolar do Ensino Médio em todo o 

território estadual. A filosofia se tornou disciplina obrigatória no currículo do Ensino 

Médio, antes se caracterizava como disciplina optativa. Porém, no período que vai 

de 2005 a 2017 três experiências didáticas feitas por nós em sala de aula que deram 

certo vamos analisá-las e somar a outras possibilidades didáticas. As três 

experiências didáticas são as seguintes: adoção de um caderno de relatório em 

cada uma das turmas que efetivamos nossa docência, nele os estudantes 

registraram relatórios das aulas de filosofia; confecção de jornal escolar como 

demonstração dos problemas da realidade, especialmente os da cidade, problemas 

filosóficos de natureza política, artística, educacional, econômica, etc.; criação de 

mapas conceituais como forma de avaliação da aprendizagem. Essas três atividades 

pôde nos movimentar na busca por um conceito filosófico a resolver nossa angústia 

por melhor dinamismo no ensino de filosofia e corrigir problemas em nossa prática 

de ensino, sair de um ensino explicativo e enciclopédico. No entanto, a possibilidade 

de transformar a sala de aula em laboratório de filosofia para criar ou recriar 

conceitos nos causou espanto, essa metodologia encontramos em Silvio Gallo. 

Conhecer na prática o formato da oficina do conceito e experimentá-la foi nossa 

pesquisa prática, como a demonstraremos. Então, nossa pesquisa prática foi fazer 

um teste da teoria metodológica de Silvio Gallo no ensino de filosofia na perspectiva 

da filosofia de Deleuze e Guattari, ensinar criar ou recriar conceitos a estudantes das 

turmas de 3ª séries do Ensino Médio na Escola Estadual Maria dos Reis Alves 

 
2 A pesquisa bibliográfica, a título de esclarecimento, todas as obras de autores estrangeiros 
utilizadas por nós são obras com tradução na língua portuguesa, não fizemos uso de nenhuma obra 
na língua do autor, diretamente do original. Isso pôde facilitar a redação do nosso trabalho, uma vez 
que buscamos compreender melhor o ensino de filosofia na Escola Estadual Maria dos Reis Alves 
Barros. 



12 
 

Barros, ponto central da nossa pesquisa prática e participativa, ou seja, os 

estudantes tendo consciência da pesquisa participaram da coleta de dados e 

análises desse material conjuntamente com o pesquisador. 

 No segundo capítulo mostraremos nossa territorialização em Silvio Gallo para 

entender seu conceito de ensino de filosofia, tendo como ponto de partida o conceito 

“cidadania”, conceito esse citado na legislação brasileira como eixo central para o 

plano de ensino, a busca e elaboração de conteúdos e metodologia do ensino de 

filosofia para o Ensino Médio, onde Silvio Gallo cria a possibilidade prática do ensino 

de filosofia no formato da oficina do conceito. Compreender sua proposta, estrutura 

e metodologia expressa no livro didático Filosofia; experiência do pensamento será 

de grande importância nessa tarefa investigativa.  Material que fizemos uma breve 

análise conforme as teorias do livro Metodologia do ensino de filosofia: uma didática 

para o ensino médio. Localizar o território de onde Silvio Gallo se territorializou para 

desterritorializar e reterritorializar seu conceito de ensino de filosofia e metodologia é 

nossa proposta no presente capítulo.  

Nesse trânsito, estudaremos dois pensadores no terceiro capítulo para 

compreendermos as fundamentações teóricas de Silvio Gallo no trato com a filosofia 

do conceito. Qual o objeto da filosofia de Deleuze e Guattari? Qual o objetivo da 

filosofia? Qual o ponto de partida para o movimento filosófico acontecer, em meio ao 

caos instaurado no mundo real? Que é plano de imanência e personagens 

conceituais? Veremos que nenhum conceito surge do nada, do vazio, mas tem a 

história da filosofia como fonte de pesquisa, a partir da qual cada pensador 

apresenta um conceito para seu tempo que poderá ser reterritorializado por outros. 

Veremos o que é o conceito e como se cria conceitos, conceitos assinados e seus 

criadores, o território da filosofia. Assim, faremos um breve trânsito em Bergson para 

compreender melhor o ponto de partida da filosofia da criação de conceitos de 

Deleuze e Guattari. 

Por conseguinte, no quarto capítulo será possível uma análise do trânsito que 

fizemos na busca conceitual para equacionar nossa prática do ensino de filosofia no 

Ensino Médio. Retomaremos alguns aspectos dos capítulos supracitados, teorias 

dos pensadores e atividades realizadas em sala de aula e sinalizaremos algumas 

possíveis melhorias didáticas. Dentre as atividades destacamos a criação da revista 

escolar de filosofia em substituição ao jornal escolar, por ser mais dinâmica e 

abrangente em conteúdo e participação dos estudantes. Os trabalhos com a 



13 
 

fotografia na revista constatarão sua importância conforme Flússer, Sontag, 

Soulages e Bergson. Finalizaremos o capítulo estabelecendo posição sobre a 

relação entre professor e estudante na efetivação do ensino de filosofia no ambiente 

da escola, para isso uma busca conceitual foi feita em Santo Agostinho e na Base 

Nacional Comum Curricular (2018) mantendo consonância ao pensamento filosófico 

de Deleuze e Guattari. 

Após a leitura desse trabalho será possível compreender nosso esforço nesse 

exercício filosófico em um período de dois anos de investigação e trazer o tema para 

a reflexão sobre o ensino de filosofia no Ensino Médio e poder contribuir com a 

criação do conceito de uma prática docente na filosofia. Nesse sentido, as palavras 

de Dominique Folscheid e Jean-Jacques Wunenburger são esclarecedoras ao falar 

sobre a dissertação filosófica nas seguintes palavras que as tomamos como nossas: 

Não há melhor lugar para exercitar nosso pensamento sobre um 
tema preciso, para analisar e produzir conceitos articulando-os 
dentro e através de um discurso, não há outro meio de colocar-nos 
na necessidade de ter de construir uma problemática. Em suma, a 
dissertação, em filosofia, é insubstituível, essencial: tem a ver com a 
essência do ato de filosofar (FOLSCHEID e WUNENBURGER, 2002, 
pp. 158-159, grifos dos autores). 

 Isto posto, vamos dar início à leitura desse trabalho e poder, a partir de então, 

alargar o conhecimento sobre ensino de filosofia dentro da ótica que 

apresentaremos na perspectiva de Deleuze e Guattari pelo trânsito em nossa prática 

em sala de aula e na metodologia do ensino de filosofia de Silvio Gallo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 

CAPÍTULO I – A busca de um conceito de metodologia prática para o 
ensino de filosofia 

 

Como tudo começou 

O título do capítulo sinaliza nossa intenção a demonstrar. Como todo efeito 

tem uma causa, o movimento do pensamento na busca por uma prática pedagógica 

para o ensino de filosofia tem sido nosso problema e angústia durante muitos anos. 

Os conhecimentos que experimentamos na graduação foram insuficientes, o 

graduando em filosofia termina o curso com muitas interrogações acerca de como 

irá ensinar a filosofia que aprendeu durante os quatro anos de faculdade. Saber 

elaborar plano de curso, plano de aula e ter estudado todas as disciplinas do curso 

de graduação não é suficiente, pois o professor deve compreender muito bem o que 

ensinar a seus alunos e conhecer algumas metodologias de ensino. Acreditamos 

que uma disciplina específica para estudar a prática do ensino de filosofia poderia 

mostrar caminhos mais precisos para ensinar filosofia, pois o estudo de experiências 

metodológicas de professores pode mostrar formas específicas de ensino que a 

Didática Geral não contempla. Neste sentido, os cursos de especializações, sejam 

eles presenciais ou à distância, ofertados aos recém-graduados foram criados para 

tentar dar esse direcionamento à prática docente.  

Mas o objetivo do Curso de licenciatura não é justamente qualificar 

profissionais para a sala de aula? Sim, porém, o Curso de bacharelado geralmente 

se preocupa mais em ensinar às filosofias, as correntes filosóficas, as contribuições 

dos pensamentos dos pensadores para a história da filosofia e a influência destes no 

pensamento da humanidade, ou ainda, os problemas filosóficos enfrentados por 

eles, problemas político, econômico, epistemológico, cosmológico, religioso, 

metafísico, estético, histórico, cultural, ético ou moral, cada qual dando sua 

contribuição. Ora, em meio à angústia para encontrar uma metodologia que 

estabelecesse uma relação entre o sujeito que ensina e objeto a ser ensinado 

entendemos que deve ser estreito com relação ao sujeito que aprende, ou seja, a 

metodologia de ensino do professor deve ser clara, o conteúdo ensinado deve ser 

compreendido, o estudante deve se sentir envolvido na aula e aprender a pensar 

filosoficamente. Ao longo dos anos na prática docente costumamos fazer vários 



15 
 

experimentos para encontrar nossa forma particular de ensinar filosofia, campo do 

saber que não pode ser confundido com outros saberes, mas que seja 

compreendido em sua essência, no sentido aristotélico do termo, em sua 

profundidade e forma particular de ser, sua especificidade. Todo professor em início 

de carreira faz algum tipo de experimento, problema sentido na pele que deve ser 

enfrentado por ele mesmo, na sua realidade em sala de aula, naquele 

acontecimento profissional. Um pensamento deve ser amadurecido em meio aos 

vários experimentos metodológicos feitos em sala de aula. 

Nossa experiência começou no ano de 2005, em uma cidade no interior do 

Estado do Tocantins chamada Lajeado, localizada a 50 km da capital Palmas. A 

Escola Estadual Nossa Senhora da Providência foi o marco inicial do nosso trabalho 

no Ensino Médio. Nessa época a filosofia ainda não era disciplina obrigatória no 

currículo escolar, mas a escola a ofertava como disciplina optativa para atender a 

orientação da Lei de Diretrizes e Bases da Educação (Lei n. 9.394/96) que torna 

obrigatório a oferta dos “conhecimentos filosóficos necessários ao exercício da 

cidadania” (art. 36, § 1º, inciso III). Os estudantes ainda não recebiam livro didático 

de filosofia, o professor deveria organizar o material de ensino no formato de 

apostila. Mas já havia uma boa bibliografia de material didático aprovada pelo 

Ministério da Educação para auxiliar os professores, material que ficava disponível 

na biblioteca da escola, um ou dois exemplares somente de uns três diferentes 

autores: Gilberto Cotrim com o livro Fundamentos da Filosofia: história e grandes 

temas; Maria Lúcia de Arruda Aranha e Maria Helena Pires Martins com o livro 

Filosofando: introdução à Filosofia e, Marilena Chauí, com o livro Convite à Filosofia. 

Estes eram os materiais que a escola ofertava ao professor como auxílio 

pedagógico, por meio deles o professor organizava o plano de curso e suas aulas. 

A Secretaria da Educação e Cultura do Estado do Tocantins (SEDUC-TO) 

promoveu uma série de formações continuadas para debater o problema do ensino, 

não somente o da filosofia, mas tratando de todo o currículo educacional do Estado. 

No entanto, vamos neste relato falar somente da filosofia cujo objetivo é mostrar 

como se deu o início de sua ação sistematizadora como disciplina na grade 

curricular em meio às demais disciplinas para as escolas do Estado. O motivo de 

falarmos sobre este acontecimento é porque nossa busca por uma metodologia para 

o ensino de filosofia passou por estas experiências de pensamento.  



16 
 

Tendo esclarecido, no entanto, na ordem dos acontecimentos, a ideia da 

construção de uma proposta curricular surgiu no ano de 2003 em um momento de 

reflexão e discussão entre professores e técnicos da SEDUC/TO, mas foi somente 

em 2005 que desencadeou formalmente o processo de construção da Proposta 

Curricular do Ensino Médio do Tocantins a partir da qual todas as Diretorias 

Regionais contribuíram e apresentaram propostas elaboradas pelos professores da 

disciplina de suas respectivas escolas juntamente com os que atuam no ensino 

superior:  

Professores e professoras que, no dia-a-dia, realizam a obra dentro 
das salas de aula, alunos e alunas que interagem na busca da sua 
formação, docentes do ensino superior que se relacionam com este 
processo formativo pelo vínculo que adquirem com os seus 
egressos, técnicos da SEDUC e assessores da própria terra, cada 
um e todos, no seu papel, foram decisivos para que o documento 
fosse sendo configurado com a identidade das expectativas e das 
necessidades próprias e peculiares do Estado mais jovem da nação 
brasileira (PCEM, 2009, p. 16). 

Entre os anos de 2005 e 2009 participamos destas formações e observamos 

que a preocupação da SEDUC era coletar informações acerca dos conteúdos e 

livros que professores de filosofia do Estado utilizavam em suas aulas. Tendo posse 

destas informações, o trabalho da SEDUC foi elaborar um material intitulado 

“Proposta curricular para o Ensino Médio” cujo objetivo era direcionar o trabalho do 

professor a uma homogeneidade em todo o Estado. Houve um primeiro material 

apresentado aos professores no ano de 2007, este sofreu muitas críticas, porém, no 

ano de 2009 publicou a versão desse material corrigida, na tentativa de sanar os 

problemas apontados pelos professores da rede estadual.  

O componente curricular de filosofia faz uma pequena síntese da história do 

ensino de filosofia no Brasil dividindo-o em quatro períodos, a saber: Período 

Colonial até a República (1500-1889); Da Primeira República ao Golpe Civil-Militar 

de 1964; Período Ditatorial Pós-1964 e Período da “Redemocratização” Política pós-

1980. O objetivo é sinalizar o grau de importância do ensino de filosofia tanto na 

educação básica como no ensino superior pela ótica dos jesuítas, do Marquês de 

Pombal, no governo imperial, republicano e ditatorial que, apesar de muitas 

modificações na grade curricular da educação básica, ora assumindo grande 

importância para a formação do povo brasileiro numa perspectiva aristotélico-

tomista, de cunho intelectual aos moldes da Igreja; ora cartesiano-galileano de 



17 
 

domínio do homem sobre o mundo natural, em substituição ao modelo jesuítico, com 

o Marquês de Pombal; ora estando na preocupação com a formação da elite 

intelectual do império, de caráter propedêutico superior fruto da concepção de 

ensino-aprendizagem da escolástica-jesuítica com ênfase principalmente na Lógica 

e na Ética. Porém, durante o período da Primeira República até 1964, ano do Golpe 

Civil-Militar, o ensino de filosofia foi caracterizado pela presença indefinida nas 

escolas do Brasil a ser excluída de vez do nível secundário com a Lei nº 5.692/71.  

 A PCEM/TO ainda relata a importância da Sociedade de Estudos e Atividades 

Filosóficas (SEAF) na luta pela volta do ensino de filosofia nas escolas secundárias, 

resultado veio aparecer com a promulgação da Lei nº 7.044/82 que 

torna oficialmente aberta a possibilidade de reintroduzir o ensino de 
filosofia no 2º grau em todo país, medida que repercutiu na Lei de 
Diretrizes e Bases da Educação Nacional, Lei nº 9.394/96 em seu 
Art. 36, § 1º, inciso III: “o domínio dos conhecimentos de filosofia e 
de sociologia necessários ao exercício da cidadania” (PCEM, 2009, 
p. 247). 

Porém, o ensino de filosofia só veio se tornar obrigatório em todas as escolas 

públicas e privadas do país por meio do Parecer CNE/CEB nº 38/2006 de 7 de julho 

de 2006 que 

Propõe-se a “inclusão obrigatória das disciplinas Filosofia e 
Sociologia no currículo do Ensino Médio” obrigatoriedade 
homologada pelo Ministro da Educação, Fernando Haddad, no dia 11 
de agosto de 2006 (PCEM, 2009, p. 248). 

O documento prossegue com algumas Orientações Didáticas e Metodológicas 

para o ensino de filosofia nas escolas de Ensino Médio do Tocantins, como 

disciplina obrigatória na grade curricular. Nas orientações enfatiza aos professores 

para estes darem importância ao conhecimento conceitual de filosofia quanto às 

metodologias de ensino desse campo do saber e, no entanto, a história da filosofia 

deve ser o norte como ferramenta de trabalho epistemológico, fenomenológico e 

dialético no ensino. O professor necessariamente deve transitar pela história da 

filosofia para saber dar uma explicação filosófica coerente à realidade. Neste 

sentido, a “proposta curricular” de filosofia apresenta os conteúdos a serem 

trabalhados nas três séries do Ensino Médio que, em conformidade à compreensão 

de filosofia adotada dever servir como norte ao professor, ou seja,  

todo o esforço do ensino de filosofia no contexto da educação básica 
deve ser norteador em direção à superação do senso comum para o 



18 
 

senso crítico, que se configura, em última instância, como o 
amadurecimento e a elevação do espírito humano, o que deve 
consequentemente qualificar a própria humanidade (PCEM-TO, 
2009, p. 249). 

A proposta curricular apresenta alguns temas estruturantes e conteúdos 

seguidos por algumas habilidades a serem desenvolvidas. Nesta estrutura curricular 

são destacados três eixos, um para cada série: 1ª série – Teoria Geral do 

Conhecimento; 2ª série – Teoria do Conhecimento na Idade Antiga e Medieval e, na 

3ª série – Teoria do Conhecimento na Idade Moderna e Contemporânea. Portanto, 

há uma preocupação com o ensino de filosofia focado na teoria do conhecimento 

transitando pela história da filosofia. A linearidade da proposta curricular enfrentou 

críticas do corpo docente. No entanto, não podemos deixar de comparar e verificar 

se houve evolução, por exemplo, com a Ratio Studiorum3 em que o foco era 

somente com o ensino da filosofia de Aristóteles e de Tomás de Aquino, 

desconsiderando parte da história da filosofia, ou seja, havia a preocupação em um 

ensino de filosofia abordando as disciplinas filosóficas dos escritos de Aristóteles - 

podendo também ensinar autores comentadores de Aristóteles - e de Tomás de 

Aquino - também comentadores favoráveis -, mas sempre conforme a doutrina da 

Igreja, desconsiderando qualquer obra que fosse contra essa lógica de pensamento, 

não podendo o professor nem recomendá-las aos seus alunos. Havia uma negação 

à liberdade de pensamento nas escolas, colocando o aluno como mero assimilador 

e repetidor dessa filosofia, como uma doutrina. 

Esta análise pôde nos movimentar na busca por um conceito de filosofia que 

atendesse nosso trabalho em sala de aula. Na Escola Estadual Nossa Senhora da 

Providência começamos fazer os primeiros experimentos tendo como objetivo 

colocar todos os estudantes a pensar filosoficamente os acontecimentos da 

realidade vivida por eles na cidade. Pois, a filosofia tem origem na “polis”, nos 

acontecimentos da “polis”, nos problemas da “polis” e isso procuramos observar para 

fazer das aulas de filosofia um exercício do pensamento. Neste experimento o 
 

3 Ratio Studiorum é um documento que foi utilizado como reflexão bibliográfica pelos técnicos da 
SEDUC/TO durante os estudos para a elaboração da Proposta Curricular do Estado. A Ratio 
Studiorum é um documento elaborado pela Companhia de Jesus que prescreve o plano de educação 
da Companhia contendo todas as regras para os professores, bem como aos administradores das 
escolas. As regras elaboradas para o professor de filosofia pode ser localizada nos artigos 9, §1 - §6; 
10, §1-§3 e 11, §1 e §2; 12 – 20; Regras do professor de Filosofia Moral, 1 – 4. Estas regras mostram 
todo o foco do ensino de filosofia desenvolvido por dois professores específicos, um que se 
encarregava em ensinar a intelectualista de Aristóteles colocando o estudante em contato com os 
textos originais de Aristóteles e por outro lado, a preocupação com a prática da moral cristã ao 
ensinar a Ética de Aristóteles.  



19 
 

desafio foi colocar os estudantes para escrever e argumentar suas observações 

sobre a realidade local no campo político, econômico, religioso, familiar, geográfico, 

cultural e humano. Obtivemos vários textos de boa qualidade. Organizamos as 

melhores produções e editamos um jornal estudantil. Todos os textos do jornal foram 

escritos pelos próprios estudantes, salvo o editorial que ficou a cargo do professor 

de filosofia apresentando seu trabalho, metodologia de ensino. A escola deu apoio e 

colocamos este jornal em circulação com uma tiragem de 1.000 exemplares para 

toda a comunidade local ter acesso ao trabalho dos estudantes. Percebendo o efeito 

positivo, continuamos fazendo outras três publicações. 

Posteriormente nossa experiência passou pelo Estado de Goiás, do segundo 

semestre de 2010 ao primeiro semestre de 2011, para ser mais preciso, na Escola 

Estadual Jardim Guanabara, na capital Goiânia. A organização do currículo de 

filosofia não era diferente do currículo do Estado do Tocantins. O Estado também 

não ofertava livro didático para os estudantes. Apostilas também deveriam ser 

elaboradas pelo professor. A bibliografia para consulta praticamente era a mesma da 

Escola Estadual Nossa Senhora da Providência. A Seduc-GO também ofertava um 

material como proposta curricular aos professores da disciplina. Nossa prática de 

ensino continuava praticamente a mesma, porém não havia a confecção de jornal 

estudantil, no entanto, as aulas consistiam em explicações de conteúdos com 

resoluções de questionários sobre o conteúdo explicado; debates e interpretações 

de textos, parecido com a metodologia de trabalho dos professores de Língua 

Portuguesa. Isso nos incomodava. Acreditávamos que a filosofia deveria possuir 

uma metodologia específica, com objeto e objetivo claro, pois trabalhávamos na 

obscuridade conceitual de filosofia, não havia uma filosofia definida a ser trabalhada 

no método de ensino elaborado por nós, se caracterizava mais por um 

enciclopedismo filosófico que ensino de filosofia, mas também recusávamos a 

trabalhar qualquer filosofia fechada, taxativa e excludente, embora nossa formação 

fosse à filosofia aristotélico-tomista. 

Ao retornarmos para o estado do Tocantins no segundo semestre de 2011, 

mas agora para lecionar na região do Bico do Papagaio, em Tocantinópolis, no 

Colégio Dom Orione, procuramos inovar nossa metodologia de ensino de filosofia.  A 

boa organização pedagógica do colégio pôde nos potencializar nesta tarefa. No 

referido colégio fizemos vários experimentos. O primeiro foi desenvolver um ensino 

de filosofia voltado para a realidade social local levando os estudantes a observar os 



20 
 

acontecimentos de natureza política ao coletar informações sobre a organização e 

administração da cidade, na Secretaria da Educação, na delegacia de polícia, no 

hospital municipal e em entrevistas com moradores. Metodologia muito parecida com 

a desenvolvida na Escola Nossa Senhora da Providência, em Lajeado. Na questão 

econômica verificamos a fonte de renda dos munícipes, nível de qualificação 

profissional exigido para o trabalho local, seja no setor público ou privado. Na 

questão educacional observamos a organização das escolas e qualidade do 

atendimento à população. Em relação à questão epistemológica verificamos a 

formação intelectual e cultural produzida no município. Os estudantes trabalharam 

em equipe, como uma equipe de jornalismo, repórteres, editores, coordenadores de 

redação e de logística. Em parceria com os professores de língua portuguesa, nas 

correções das produções textuais, os estudantes produziram textos expondo as 

devidas informações coletadas nos pontos de pesquisa e os publicamos em um 

jornal escolar. Cinco turmas de 2ª e 3ª séries, totalizando cinco jornais, um jornal 

elaborado por cada turma. Não houve circulação desses jornais na cidade, foram 

impressos na gráfica com material de média qualidade. Até a negociação junto à 

gráfica para a impressão dos jornais foram feitas pelos próprios estudantes4, foram 

impressos 50 exemplares para cada uma das cinco turmas. 

O sucesso deste experimento nos motivou a buscar mais inovações para 

melhorar nossa metodologia de ensino de filosofia. Colocar os estudantes a pensar 

o próprio pensamento abstraindo das observações feitas nos acontecimentos 

oriundos da realidade em que estivessem inseridos era nosso foco. Nesta 

perseguição surgiu a ideia em adotar para cada turma de Ensino Médio um caderno 

no qual os estudantes pudessem registrar os acontecimentos, mas agora, não os da 

cidade, mas os acontecimentos nas aulas de filosofia, desde a forma de o professor 

ensinar e a recepção dos estudantes ao ensino, até o resumo do conteúdo 

trabalhado naquela aula. Em cada aula um determinado estudante foi designado a 

fazer os devidos registros e seu texto lido na aula seguinte para a turma, servindo 

como revisão da aula anterior. Como demonstração deste trabalho, optamos por 

 
4 A gráfica escolhida foi a GRÁFICA BRASIL. Este experimento rendeu ao professor um “Certificado 
de Reconhecimento” pelo desenvolvimento da AÇÃO RELEVANTE “EDIÇÃO DE JORNAL NAS 3ªS 
SÉRIES, datado e assinado pelo diretor da unidade escolar Pe. José Gilvan Nascimento no ano de 
2012. 



21 
 

fazer a citação do relatório escrito por um estudante da 2ª série. Na íntegra o 

citaremos como ele o escreveu5. Assim escreve o estudante: 

O relatório aqui expresso aborda o principal conteúdo explicado 
pelo professor Willian durante a aula de filosofia realizada na turma 
23.01, correspondente ao vigésimo quarto dia do mês de outubro. 
Discorremos aqui, o estudo do capítulo 21 com o tema Política: para 
quê? Vimos que política deriva do grego (polis=cidade) e se trata da 
arte de governar para todos, no entanto, politicagem seria o oposto. 

Vimos também que a política trata das relações de poder, e 
que, o poder é a capacidade ou possibilidade de agir, de produzir 
efeitos desejados nos indivíduos ou grupos humanos. Para tanto 
necessita da “força”. É importante ressaltar que ao longo da história 
humana foram adotados os mais diversos princípios de legitimidade 
do poder, tais como: o teocrático, a monarquia, aristocracia e 
democracia. 

Lembrando que segundo o filósofo e sociólogo Max Weber, o 
Estado moderno é reconhecido por dois elementos constitutivos: a 
presença do aparato administrativo e o monopólio legítimo da força. 
Logo em seguida fizemos uma reflexão sobre democracia e vimos 
um importante nome na filosofia: Marilena Chauí, segundo a mesma 
as determinações constitutivas do conceito de democracia são as 
ideias de conflito, abertura e rotatividade. 

Devido ao curto tempo, com o término da explicação, o 
professor passou para a classe uma atividade avaliativa, presente na 
página 274, e para aqueles que quisessem (ou mesmo tivessem o 
interesse) fazer um complemento dos pontos estudados no capítulo, 
ele passou o capítulo 23 para critério de leitura. Assim se encerrou, 
logo após um debate na classe, a aula de filosofia na turma 23.01.  

Igor Miranda de Souza 

 Observamos que esta atividade pôde ajudar os estudantes desenvolverem 

um jeito próprio de escrever, contribuindo com sua formação e informação para a 

confecção da futura redação a ser produzida no processo seletivo do Exame 

Nacional do Ensino Médio (ENEM) e vestibulares, pôde também colocá-los numa 

postura de mais atenção nas aulas. A evidência do texto deixa claro nossa 

pretensão e nele podemos certificar sua qualidade e habilidade confirmada. 

Atividade muito bem aceita pelos estudantes e pela escola. No entanto, outra 

inovação surgiu após a leitura de um artigo publicado pela Revista Práxis 

Educativa6, escrito pelos autores Joseph D. Novak e Alberto J. Cañas, artigo 

 
5 As citações que o estudante faz no relatório são do livro didático ARANHA, Maria Lúcia de Arruda; 
MARTINS, Maria Helena Pires. Filosofando: introdução à filosofia, 5ª ed. – São Paulo: Moderna, 
2013. O livro didático agora era distribuído gratuitamente a todos os estudantes do Ensino Médio. O 
experimento de fazer relatórios das nossas aulas aconteceu nos anos de 2014 a 2016 no Colégio 
Dom Orione. 
6 Práxis Educativa, Ponta Grossa, v.5, n.1, p. 9-29, jan.-jun. 2010. Disponível em 

<http://www.periodicos.uepg.br> 



22 
 

intitulado A teoria subjacente aos mapas conceituais e como elaborá-los e usá-los. 

Por meio deste artigo aprendemos elaborar mapas conceituais e percebemos que 

fazer uso dele nas aulas expositivas era uma forma, didaticamente falando, 

facilitadora para ensinar filosofia. O mapa conceitual consiste em pegar um conceito 

qualquer, o qual o professor queira ensinar, e ligar outros componentes conceituais, 

sempre partindo de um conceito gerador, principal. Ao término da elaboração do 

mapa conceitual é possível ter uma imagem de pensamento da extensão do 

conceito facilitando sua compreensão. Compreender um conceito filosófico se tornou 

mais fácil para nós. Após o estudo deste artigo, o desafio agora era transformá-lo 

em atividade prática nas aulas para o ensino de filosofia. Começamos o exercício do 

ensino por meio da análise e apresentações de pequenos textos filosóficos. No início 

os estudantes tiveram muita dificuldade, como é de praxe, mas aos poucos eles 

foram dominando a técnica e puderam perceber no exercício a riqueza da prática do 

pensar o conceito pelo mapa conceitual. Os textos ficaram mais fáceis de serem 

compreendidos para serem apresentados em seminários. A imagem do conceito 

percorre na mente ligando os respectivos componentes conceituais dando sua 

compreensão. Percebemos ainda que a elaboração de mapas conceituais ajudou os 

estudantes organizar o raciocínio ao demonstrar um determinado conceito, com 

lógica, coerência e clareza. Este acontecimento foi percebido por eles mesmos. Não 

podemos deixar de citar o relatório de um estudante sobre esta atividade 

metodológica. Assim escreveu o estudante: 

Na aula do dia cinco de abril de 2016, após a entrada do 
professor Willian na sala, o aluno Wanderson leu o seu relatório da 
aula anterior e logo depois o professor colocou o Datashow e o aluno 
João Vitor começou a explicar o seu mapa conceitual sobre o 
capítulo 5, onde fala do trabalho, alienação e consumo e seus 
demais subtemas e pensadores. 

No seu mapa conceitual, o João Vitor fez uma explanação geral 
do conteúdo incluindo algumas questões que haviam “caído” na 
prova da etapa, também fez referência a um exemplo que viu sobre o 
consumismo onde “compramos mais do que realmente precisamos”, 
ou seja, a posse excessiva de produtos, etc. 

Logo que terminou foi aplaudido merecidamente, pois explicou 
muito bem e, após isso o professor falou as notas do trabalho e da 

prova para todos nós (Gefté Martins Duarte, 3ª série, grifos 
meus). 

 A partir dos resultados positivos desta atividade metodológica, nosso ensinar 

filosofia por meio de mapa conceitual se tornou hábito. Cada estudante procurava 



23 
 

criar seu mapa conceitual da melhor forma possível e apresentá-lo com clareza. Já 

não olhavam mais com desdém para a disciplina de filosofia, puderam perceber sua 

importância e objetividade para a vida humana. No entanto, novas experiências 

estavam para surgir. Estaríamos nós no caminho certo? Nossa metodologia de 

ensino de filosofia estaria ganhando forma? O que fazer agora com todos os dados 

coletados nos experimentos realizados nestas escolas? 

 No segundo semestre de 2016 fizemos nossa inscrição no processo seletivo 

para concorrer vaga no curso de Pós-graduação “stricto sensu em nível de 

mestrado”, ofertado pela Universidade Federal do Paraná, tendo um dos polos para 

ministrar o curso a Universidade Federal do Tocantins, no campus de Palmas. 

Iniciamos o curso em abril de 2017. Durante o curso, no contato com as disciplinas 

ofertadas, o ensino de filosofia nos chamou atenção, pois já era nosso objeto de 

experimento em sala de aula, como ficou demonstrado. O problema nesta etapa da 

busca era encontrarmos uma metodologia de ensino que adequasse ao que 

estávamos trabalhando em sala de aula, todas são igualmente importantes e 

válidas, mas uma deveria nos tocar e nos colocar como problema filosófico a ser 

enfrentado, testado, experimentado e que fosse produtiva. Ao entrarmos em contato 

com a bibliografia oferecida pelo curso, um autor nos chamou a atenção: Silvio 

Gallo. Os textos deste filósofo da Unicamp expressavam nossa angústia e busca por 

uma metodologia do ensino de filosofia de forma específica. Silvio Gallo, portanto, foi 

a ponte que nos colocou no movimento do pensamento para a busca de um conceito 

de ensino de filosofia. Ele se tornou luz ao nosso projeto de pesquisa, em meio à 

obscuridade conceitual pudemos localizar uma filosofia que nos atendesse, esta 

estaria de acordo com nossos anseios, nossos objetivos, uma filosofia produtiva. 

Colocamo-nos a estudá-la e certificarmos nosso caminho, mas agora como projeto 

de estudo sobre ensino de filosofia e em outra realidade de público envolvido, novo 

olhar para os acontecimentos no tempo e no espaço geográfico e da sala de aula, 

como descreveremos a seguir. 

 

A oficina do conceito no ensino de filosofia na  
Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros  

 

A pesquisa filosófica a ser demonstrada nesta fase, mas sendo registrada 

como parte principal da sucessão de acontecimentos em nosso plano profissional é 



24 
 

uma forma de conhecimento racional a partir da observação participante sobre 

nosso objeto de estudo, o ensino de filosofia no Ensino Médio, ensinar a criar ou 

recriar conceito. O conhecimento racional é o resultado da pesquisa desenvolvida 

pelo método filosófico indutivo tendo como plano de atuação a oficina de conceito, 

que consiste na observação da aplicação de atividades em quatro etapas. A primeira 

etapa consiste em aplicar uma atividade para sensibilizar os estudantes ao tema, 

podendo ser uma música, um texto literário, um filme etc., nesta etapa fizemos uso 

do filme Alexandria ou Ágora. A segunda etapa é problematizar o tema levantado da 

primeira etapa. A terceira consiste na investigação sobre o tema em um dado 

filósofo na história da filosofia. A quarta e última etapa consiste na produção do 

conceito ou recriação, ou seja, o estudante produz um texto demonstrando o 

pensamento do autor pesquisado e fazendo suas colocações interpretativas, 

podendo ainda contextualizar seu pensamento com a realidade atual, mas sempre 

embasado no autor pesquisado. O ensino da filosofia é colocado em movimento, 

pois o estudante começa a fazer questionamentos e buscar respostas que poderão 

ser procuradas na literatura filosófica, o que autores na história da filosofia disseram 

sobre o tema, a partir de então um conceito deverá ser criado ou recriado. A esse 

processo damos o nome de pesquisa filosófica participante. Nesta direção 

desenvolvemos algumas atividades em sala de aula e fizemos anotações para 

analisá-las. As atividades desenvolvidas foram para verificar como o ensino e a 

aprendizagem da filosofia ensinada na escola é vista e recepcionada pelos 

estudantes, levando em conta a pertinência e relevâncias didáticas, metodológicas e 

pedagógicas para o ensino da filosofia.  

O problema filosófico nesta pesquisa é de natureza pedagógica por se tratar 

do ensino de filosofia, mas com uma didática específica da filosofia e não por meio 

da didática geral (entendida como a arte de ensinar tudo a todos). Esse problema 

está relacionado com a procura de uma forma mais adequada e atrativa de ensinar 

filosofia de forma a não perder seu crédito, a natureza da própria filosofia, tais como: 

o que é ensinar filosofia? Como ensinar filosofia? Por que ensinar filosofia a 

estudantes do Ensino Médio?  Sobre essas questões, pergunta-se como está a 

filosofia? Como está sendo compreendida na sua natureza e especificidades em 

relação aos outros campos do saber científico e do saber comum? 

 Estes são alguns dos problemas filosóficos que consideramos nesta pesquisa 

que, como fonte para coleta de dados, tivemos as bibliografias de autores nacionais 



25 
 

e internacionais relacionados ao problema pesquisado e também dados 

experimentais, coletados em sala de aula. A experiência realizada em sala de aula 

colocou o estudante em um estado de experiência de pensamento objetivando o seu 

desenvolvimento cognoscível no campo do saber filosófico, ou seja, o estudante 

pôde vivenciar a filosofia como criação de conceito. Por conseguinte, as informações 

obtidas em demonstração podem ser muito úteis para a reflexão do ensino de 

filosofia na perspectiva da criação de conceito conforme Deleuze e Guattari ao ser 

reterritorializada por Silvio Gallo como prática de ensino no Ensino Médio, tendo 

como recurso pedagógico o livro didático Filosofia: experiência do pensamento 

(2016), obra estruturalmente construída para cumprir a tarefa e adotado pela Escola 

Estadual Maria dos Reis Alves Barros. A pesquisa aconteceu durante as aulas no 

turno matutino e noturno em que o estudante esteve matriculado.  

O experimento foi para verificar a prática de ensino e buscar possíveis 

alternativas para o ensino da filosofia e a aprendizagem do estudante. A resultante 

principal é a possibilidade de crescimento do estudante em conhecimentos para o 

exercício da cidadania, daí a importância da ciência e da participação do estudante 

durante a pesquisa, ponto em que tivemos o cuidado de fazer os devidos 

esclarecimentos sobre o porquê da pesquisa. A experiência de pensamento na 

criação ou recriação de conceito, conforme Silvio Gallo, e a metodologia da oficina 

de conceitos para o ensino de filosofia, portanto, foi o ponto de partida que nos 

interessou experimentar como prática de ensino. O contato com a metodologia que 

tivemos de Silvio Gallo, no entanto, demonstraremos neste experimento pedagógico 

e metodológico. Sua execução é muito pertinente e necessário para se compreender 

o experimento realizado na Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros, nas 

turmas de 3ª séries7. Estas turmas foram escolhidas porque já experimentaram 

outras metodologias de ensino na 1ª e 2ª série e agora eles poderiam experimentar 

método diferente. Neste sentido, o ensino de filosofia seguindo a metodologia 

proposta por Silvio Gallo é também para verificar se é possível o ensino de filosofia 

com esta metodologia a estudantes matriculados no Ensino Médio, não 

desmerecendo a capacidade dos estudantes, mas devido às particularidades do 

público, tempo de duração das aulas e proposta curricular. 

 
7 Após a Lei nº 11.274 de 6 de fevereiro de 2006, alterou a redação dos arts. 29, 30, 32 e 87 da Lei nº 
9.394, de 20 de dezembro de 1996, que instituiu a Educação Básica subdividida em Ensino 
Fundamental de nove anos e Ensino Médio em três anos. Então o Ensino Fundamental ficou 
classificado em “anos” enquanto o Ensino Médio ficou classificado em “séries”. 



26 
 

Ora, no Ensino Superior, para ser mais preciso, na disciplina “Elaboração de 

Material Didático” do Programa de Mestrado Profissional em Filosofia – PROF-FILO 

–, pudemos verificar certa eficácia do ensino de filosofia com o método da “oficina de 

conceito”, tendo como embasamento as aulas do Prof. Dr. Roberto Antônio Penedo 

do Amaral que, como metodologia, utilizou a “oficina de criação ou recriação de 

conceitos” conforme Silvio Gallo (2012): sensibilização, problematização, 

investigação e conceituação8. Podemos generalizar essa metodologia de ensino 

estendendo-a ao Ensino Médio como propõe Silvio Gallo? Pela estrutura curricular e 

o tempo das aulas nas escolas proporciona esse tipo de ensino de filosofia? Quais 

são os principais desafios que o professor de filosofia do Ensino Médio enfrentará ao 

desejar trabalhar com esta vertente filosófica e metodológica? Estes são problemas 

que nossa pesquisa buscou respostas para mostrar sua eficácia ou ineficácia nesse 

aspecto do ensino de filosofia. 

No Ensino Médio ofertado pala escola citada fizemos a experiência em 

trabalhar a “oficina de conceito” e teve como meios de comprovação os dados 

coletados em sala de aula, ou seja, os textos produzidos pelos estudantes que foram 

analisados quanto à capacidade da apresentação sobre o pensamento a respeito do 

conceito que um dado filósofo dera ao problema e a oralidade do estudante. 

Observamos o nível de clareza no raciocínio do estudante sobre o conceito 

apresentado, sua oralidade e escrita. Destacamos também a observação do 

envolvimento de cada estudante durante a realização do experimento. Neste sentido 

buscamos verificar o ensino de filosofia na metodologia de Silvio Gallo ao ensinar a 

filosofia deleuze-guattariana, ou seja, a filosofia da diferença como é conhecida na 

história da filosofia. Essa é a parte da dissertação que esforçamos para argumentar 

e mostrar os desafios enfrentados no processo e chegar a este ponto do trabalho: o 

resultado da experiência em trabalhar com essa perspectiva filosófica na Escola 

Estadual Maria dos Reis Alves Barros, no Jardim Taquari em Palmas/TO. 

A filosofia como criação de conceito na perspectiva de Deleuze e Guattari tem 

como principal desterritorializador e reterritorializador aqui no Brasil, Silvio Gallo. 

 
8 No mestrado a aula de filosofia como criação ou recriação de conceitos funciona muito bem, o 

resultado positivo pode ser confirmado com a publicação do livro do mestrando Willian Costa de 
Medeiros, Viver ou não viver, quem decide? Dialogando com Aristóteles e João Guimarães Rosa em 
a terceira margem do rio. – Imperatriz/MA: Ethos, 2017, ISBN 978-85-66425-28-4. Este livro é fruto 
das aulas do Prof. Dr. Roberto Antônio Penedo do Amaral da UFT. Na ocasião o professor lecionou a 
disciplina Elaboração de Material Didático, fazendo das aulas uma oficina nos moldes proposto por 
Silvio Gallo 2012, pp. 94-98. 



27 
 

Pois a presente filosofia foi desterritorializada da França e está sendo proposta para 

ser reterritorializada no Brasil, nas escolas, para contribuir com a construção do 

pensamento brasileiro. Convém-nos mostrar como funciona na prática o ensino de 

filosofia ao tratar da aplicação da teoria descrita no método de ensino de filosofia 

desenvolvido por Silvio Gallo, ensino de filosofia como oficina do conceito, extraída 

do livro Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino médio (2012). 

Também verificar se a estrutura curricular em vigor permite um ensino de filosofia 

nestes moldes, ou seja, se é possível uma transcendência do ensino sair da vertente 

histórica e da vertente temática transcendendo para o ensino na vertente 

problemática, como sugere Silvio Gallo.  

Essa teoria metodológica para o ensino de filosofia foi aplicada em três 

turmas de 3ª séries da Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros, escola situada 

em Palmas/TO com 2.998 alunos matriculados nos três turnos, Ensino Fundamental 

e Ensino Médio. Nesta escola foram selecionadas as turmas 33.01 e 33.02 do turno 

matutino e a turma 33.04 do noturno. Podemos adiantar que o resultado da pesquisa 

mostrou certa dificuldade na obtenção de um resultado satisfatório na aplicação dos 

quatro passos didáticos propostos pela metodologia da oficina de conceito: 

sensibilização, problematização, investigação e conceituação9 no Ensino Médio, nas 

turmas citadas. No entanto, não significa dizer que não possa ser melhorado ou em 

outras realidades não cheguem a resultados mais satisfatórios. Descrevemos nosso 

experimento nesse relato de experiência e crítica filosófica a título de comprovação. 

Neste sentido Silvio Gallo anunciara dificuldades relatadas por alguns professores 

que fizeram o experimento: “os professores que procuram implementá-la têm 

relatado que os três primeiros passos são viáveis; porém, a conceituação é bastante 

difícil de ser atingida” (GALLO, 2012, p. 16). Devido à insistência de Silvio Gallo em 

continuar nesta perspectiva, fazer o experimento nela foi fundamental para 

comprovar a possibilidade ou ainda identificar caminhos mais viáveis à implantação 

da metodologia, aperfeiçoar. 

As turmas supracitadas foram esclarecidas sobre o passo a passo da 

pesquisa e com qual perspectiva filosófica o professor iria trabalhar, sendo 

sinalizada a filosofia da criação de conceito ou filosofia da diferença. Para a 

realização da pesquisa, no entanto, lecionamos dez aulas correspondentes a todas 

 
9 Estes quatro passos podem ser encontrados detalhadamente em GALLO, 2012, pp. 94-98. 



28 
 

as aulas de um bimestre. O objetivo foi para verificar o aproveitamento do tempo, se 

é suficiente ou não para um ensino de qualidade e a aprendizagem dos estudantes 

ao aplicar a metodologia da oficina de criação de conceito. O conteúdo selecionado 

foi o mesmo da proposta curricular para o bimestre: a existência ética, a filosofia 

moral, ética e política. Esse conteúdo é abordado por Silvio Gallo no livro didático 

Filosofia: experiência do pensamento na unidade 3, capítulos 1 e 2. Os pensadores 

que Silvio Gallo coloca na demonstração para a experiência do pensamento são os 

seguintes: Platão (428/427 – 348/347 a. C.), Friedrich Nietzsche (1844-1900), Jean-

Paul Sartre (1905-1980), Aristóteles (384-322 a. C.) e Immanuel Kant (1724-1804). 

O tema em discussão foi sobre o agir humano que, a partir do qual, cada um dos 

filósofos deu uma explicação para o problema. A partir de então se pergunta: por 

que uma pessoa é condenada pelo seu modo de pensar e agir? O que move nossos 

atos? Por que somos levados a certas ações? Em que nos baseamos quando 

decidimos o que vamos fazer? Questões que Silvio Gallo coloca na introdução da 

unidade. Cinco filósofos, cada qual com seu conceito sobre o agir humano.  

Cada turma foi dividida em cinco grupos e cada grupo contando com quatro a 

cinco membros. O motivo pelo qual a opção pelo trabalho em grupo foi devido ao 

tempo para a correção das produções pelo pesquisador e orientação sobre a 

territorialização e desterritorialização do conceito filosófico trabalhado pelo filósofo 

adotado por cada um dos grupos. Sobre essa divisão da turma em grupos, mais 

adiante ao abordar sobre a problematização daremos os detalhes. 

 

O processo de sensibilização 

 

Essa primeira etapa do método foi desenvolvida fazendo uso de uma das 

sugestões de Silvio Gallo que, dentre outras já vem contemplada no livro didático 

citado acima, a utilização do filme Ágora ou Alexandria dirigido por Alejandro 

Amenábar, lançado na Espanha, em 9 de outubro de 2009. O filme é estrelado por 

Rachel Weisz e Max Minghella e relata a história da filósofa Hipátia, que viveu em 

Alexandria, no Egito, entre os anos 355 e 415 d. C., época da dominação romana. 

Única personagem feminina do filme, Hipátia ensina filosofia, matemática e 

astronomia na Escola de Alexandria, junto à Biblioteca. Resultante de uma cultura 

iniciada com Alexandre Magno, passando depois pela dominação romana, 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Espanha
https://pt.wikipedia.org/wiki/9_de_outubro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rachel_Weisz
https://pt.wikipedia.org/wiki/Max_Minghella
https://pt.wikipedia.org/wiki/Hip%C3%A1tia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alexandria
https://pt.wikipedia.org/wiki/Egito


29 
 

Alexandria é agitada por ideais religiosos diversos: o cristianismo convive de forma 

tensa com o judaísmo e a cultura greco-romana. 

O problema nessa etapa foi à falta de equipamento tecnológico na escola 

para exibição do filme em sala de aula. Como era uma fase experimental e 

procurando um recurso eficaz para um melhor aproveitamento do tempo da aula, 

baixamos o filme em MP4 e repassamos a cada grupo para que o assistisse em 

casa, experiência realizada com intuito de verificar se obteríamos um bom resultado 

ou não. A hipótese era que se todos os estudantes assistissem ao filme em casa, 

então o debate poderia fluir muito bem na aula seguinte, caso não assistissem ao 

filme, o professor deveria em tempo cabível utilizar outro recurso que dê conta do 

tempo programático dentro do bimestre.  Qual foi o resultado dessa experiência? 

Eles assistiram ou não ao filme? Poucos assistiram ao filme. O que fizemos em 

posse desse resultado? Qual ferramenta sensibilizadora poderia estar a utilizar de 

forma a não comprometer o tempo de encerramento do bimestre? Lembrando que 

se trata de 10 aulas e cada aula com o tempo diferenciado, pois no matutino cada 

aula teve uma duração de 50 minutos, já no noturno o tempo de duração foi de 40 

minutos e o professor não pode dispor tempo da aula do próximo professor que 

entrará na turma na aula seguinte.  

Em meio a essa problemática decidimos em prosseguir com a etapa da 

sensibilização fazendo uma leitura coletiva do resumo do filme e produzir debate 

para que a partir de então pudéssemos evolver todos os estudantes. Os poucos que 

assistiram ao filme contribuiram muito, pois conseguimos envolver os que não 

assistiram ao filme, suas pontuações foram de grande relavância no debate. A 

participação foi razoavelmente boa em todas as turmas. No entanto, identificamos 

que poderia ter sido melhor se todos tivessem assistido ao filme. Perante esse 

resultado, o passo seguinte seria descobrir o motivo, ou as causas do não 

cumprimento do acordo referente à atividade, ou seja, assistir ao filme em casa.  

Como resposta obtivemos dos estudantes algumas justificativas. Primeiramente, 

cada grupo foi orientado para eleger um líder para representar e coordenar o grupo 

e a justificativa deste foi a de não conseguir articular os membros para assistirem ao 

filme juntos em um dia e que contemplasse a todos. Neste aspecto da justificativa 

descobrimos que se a liderança do grupo não for um articulador, comunicativo 

poderá comprometer o trabalho da equipe. A escolha do líder foi feita pelo próprio 

grupo. Nas três turmas a justificativa praticamente foi à mesma. Isso nos revela a 



30 
 

falta de maturidade dos membros de cada grupo. Como ocorreu nas três turmas, a 

escola deverá trabalhar mais esta habilidade.  Segunda justificativa foi a de que em 

muitas casas não têm televisão com entrada USB e nem possuem computador. Se 

os fatores econômicos são entraves aos estudantes, a escola tem a obrigação de 

ofertar os recursos necessários. O colegiado deverá exigir a aquisição dos 

equipamentos e serem orçados nos programas que financiam a escola. Outros se 

lamentaram pelo pouco tempo disponível devido a uma série de atividades que 

realizam no contraturno e nos finais de semana, por exemplo, alguns trabalham ou 

participam de programas, tais como o de “Jovem Empreendedor”10, “Jovem 

Aprendiz”11, etc. O que aprendemos com esta justificativa? Ora, a esse público não é 

viável o professor passar trabalhos para serem realizados em grupo que não seja na 

escola e no horário da aula. E por fim, também identificamos estudantes com 

extrema dificuldade de aprendizagem. Essas informações só obtemos após essa 

primeira atividade. 

O que descobrimos com todas estas informações? Foi possível sensibilizar os 

estudantes ao problema a ser pesquisado? Descobrimos que a realidade 

socioeconômica da clientela requer mais atenção do poder público, mais 

investimentos na escola, adquirir equipamentos tecnológicos para o professor fazer 

um trabalho melhor. O professor não pode se responsabilizar por estes 

equipamentos, no sentido de comprar com o próprio recurso para dar uma aula de 

qualidade. Notebooks, data-shows e caixas de áudio são de competências da 

escola. Neste sentido Silvio Gallo chama a atenção da escola ao dizer que, “se a 

escola não puder ser propriamente o lugar do exercício do conceito, que seja ao 

menos o exercício de uma propedêutica ao conceito” (GALLO, 2012, p. 95).  

Ora, nesta etapa Silvio Gallo diz que o professor deve “fazer com que os 

estudantes vivam, ‘sintam na pele’, um problema filosófico, a partir de um elemento 

 
10 O Programa Jovem Empreendedor é um projeto de iniciativa privada, mantido por escola técnicas 
e profissionalizantes de todo o Brasil, com o objetivo de ajudar jovens e adultos em sua qualificação 
profissional. O objetivo do programa é oferecer bolsas de estudo de até 100% para jovens e adultos 
que querem investir em sua qualificação profissional 
11 O primeiro emprego é um passo muito importante na vida dos jovens. Iniciar a vida profissional 
dentro de uma grande empresa é o principal desejo de todos eles. O SENAC Jovem Aprendiz 
desempenha essa função, oferecendo oportunidades para ingressar nas mais variadas áreas do 
mercado de trabalho. O programa oferece um amplo catálogo de oportunidade, quando contratado 
por empresas parceiras do SENAC o aprendiz poderá cursar dentro da instituição em áreas como: 
administrativa, saúde, comercial, finanças, alimentício, vendas e hotelaria. Contando com a chance 
de otimizar o seu currículo. A contratação de jovens entre 14 e 24 anos incompletos é um 
compromisso do SENAC através do programa Aprendiz, que vai de acordo com a Lei 10.097/00 que 
foi aprovada pela empresa em 2000. Os contratos podem durar até 2 anos.  

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L10097.htm


31 
 

não filosófico” (GALLO, 2012, p. 96) e, neste caso, o filme Alexandria foi para 

cumprir esta proposta como material de sensibilização e provocar essa experiência, 

conforme Silvio Gallo. Pois o agir humano mostrado no filme e problematizado na 

aula de filosofia envolvendo as tomadas de decisões por parte de quem lidera e por 

quem é liderado foram fatores geradores de reflexões na vida dos estudantes. 

Durante os debates foi possível verificar na fala de muitos esse elo com suas 

respectivas realidades sociais e existenciais. Porém, não podemos generalizar no 

sentido de que todos os estudantes foram sensibilizados, as evidências mostradas 

nos acontecimentos são transparentes. Ora, o primeiro passo didático se aplica 

como ferramenta que poderá em alguns estudantes causar o efeito desejado, mas 

nunca atingirá todos, até porque os problemas são subjetivos e nem sempre serão 

os mesmos tomando-os no coletivo. Neste sentido também está de acordo Evandro 

Ghedin ao afirmar o seguinte: 

Os temas e a metodologia do ensino dessa disciplina não podem ser 
pensados de modo que se desconsidere a situação concreta do 
educando nem como elementos autônomos, mas como partes 
imbricadas na realidade social, política, cultural e histórica que os 
condiciona ideologicamente (GHEDIN, 2009, p. 148, grifo meu). 

O que resultou no processo de sensibilização ao utilizar o filme Alexandria, 

além de provocar certo interesse pelo problema do agir humano foi verificado a 

capacidade de expressar o pensamento de forma oral e escrito, ponto que pôde 

colocar o estudante em contato com o próprio pensamento ao fazer análise da 

realidade ao transcender ao filme. Porém, tanto a oralidade quanto à escrita são 

desafios que devem ser mais trabalhados na escola a fim de superar deficiências na 

vida acadêmica de muitos estudantes. Estamos de acordo com Evandro Ghedin ao 

apresentar o seguinte problema das escolas públicas: 

Decerto um aluno leitor estará em posição privilegiada em relação a 
outros que não tenham a prática da leitura. Em razão dessa 
defasagem cultural, especialmente dos estudantes da escola pública, 
talvez seja imprescindível desenvolver o processo no espaço da sala 
de aula, justamente para diminuir as diferenças de acesso e de 
domínio da cultura e do conhecimento expresso pelo código escrito. 
Isso porque aprender a ler e escrever é um processo cognitivo e, 
simultaneamente, uma atividade social e cultural que contribui para 
criar vínculos entre a cultura e o conhecimento (GHEDIN, 2009, pp. 
153-154). 

 Esse problema apontado por Evandro Ghedin é uma realidade presente nas 

turmas em que se desenvolveu a pesquisa. Portanto, sensibilizar os estudantes da 



32 
 

Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros para o conteúdo trabalhado não foi 

tarefa fácil por causa dos problemas detectados nas justificativas dadas por eles, por 

falta da dedicação ao estudo individual de forma sincera e timidez por parte de 

alguns. A desmotivação foi fator marcante na turma 33.01 no turno matutino. A 

produção parcial e em atraso, no sentido de não apresentar e entregar a produção 

no tempo estipulado quase não foi possível concluir a atividade dentro do bimestre. 

A causa foi os desencontros entre os membros dos grupos de trabalho e fuga do 

tema de pesquisa, tendo que refazer e apresentar. Já a turma 33.02 teve melhor 

desenvoltura e demonstrou mais interesse e participação nesta etapa. Mais alunos 

puderam assistir ao filme e debateram conforme proposta sensibilizadora. E na 

turma 33.04 do noturno, pouquíssimos estudantes assistiram ao filme. No entanto, a 

leitura do resumo do filme foi suficiente para despertá-los ao tema. O agir humano 

que o filme mostra pôde coloca-los em contato direto com os problemas atuais, uma 

vez que são estudantes maiores de idade e trabalhadores, perceberam os 

problemas no campo religioso, político, social, cultural e histórico, com relação às 

autoridades, no convívio coletivo ou mesmo na vida individual, se convém ou não 

obedecerem às autoridades em dadas situações. Assim, conforme orientação 

metodológica de Silvio Gallo vem confirmar o exposto ao dizer o seguinte: 

Trata-se, em outras palavras, de fazer com que os estudantes vivam, 
“sintam na pele”, um problema filosófico, a partir de um elemento não 
filosófico. Trata-se de fazer com que os estudantes incorporem o 
problema, para que possam vir a criar um conceito incorporal 
(GALLO, 2012, p. 96).   

Realmente, provocar esse efeito nos estudantes é de grande proveito para as 

etapas posteriores. No entanto, Evandro Ghedin tem razão ao falar sobre a 

diferença entre os estudantes sobre o domínio da leitura, fator que foi identificado e 

presente na escola, pois uma boa parte dos estudantes conseguem ler corretamente 

e explicar o que leu, enquanto outra parte apresenta muita dificuldade12. Para se 

chegar a um resultado final satisfatório, ou seja, ao exercício da recriação de 

conceitos, essa deficiência deve ser superada, trabalhada desde a 1ª série. Mas isso 

não quer dizer a ineficácia do trabalho nesta etapa do método, porém é para mostrar 

 
12 Essas informações foram baseadas na observação participante dos estudantes ao apresentar o 

conceito do filosófico abordado designado a cada grupo de trabalho em forma de seminário. A grande 
maioria está acostumada levar um pequeno texto e simplesmente ler sem fazer qualquer comentário 
pessoal e exprimir a compreensão ou relacionar com a realidade do mundo atual.  

 



33 
 

que quando os estudantes chegarem na 3ª série seja possível obter resultados 

melhores.  

 

O processo da problematização 

 

As turmas foram orientadas a identificar o problema sobre o agir humano 

relatados no filme Alexandria ou Ágora para, a partir de então, buscar um conceito 

nos filósofos: Platão, Nietzsche, Sartre, Aristóteles e Kant. Ao problematizar o agir 

humano relatado no filme e contextualizar nos seus diversos meios sociais, pôde 

coloca-los em movimento na busca por compreensão do problema. Durante o 

debate alguns estudantes manifestaram interesse na correlação entre os 

acontecimentos do passado com os acontecimentos do presente argumentando e 

questionando, outros permaneceram em silêncio, mas em completa atenção no 

debate. 

Ora, os problemas identificados sobre a ação humana giraram em torno das 

tomadas de decisões protagonizadas pelos personagens frente algumas situações 

mostradas nas cenas, tais como a submissão do escravo cristão a uma pequena 

parcela da sociedade não cristã; as disputas sobre a posse do conhecimento sobre 

o mundo, confronto entre a teoria geocêntrica com a heliocêntrica; o convívio social 

tenso entre cristãos, judeus e cultura helenística; perseguição e assassinato da 

filósofa Hipátia por representar um pensamento racional mais coerente aos dos 

líderes religiosos ou políticos para o convívio social; disputa de poder entre religião e 

Estado; perdão como ferramenta para colocar fim a conflitos e estabelecimento de 

acordos.  

O objetivo desta etapa é colocar os estudantes como problematizadores como 

afirmou Silvio Gallo, “tendo a atenção mobilizada pela questão, o objetivo é 

problematizar vários de seus aspectos, de diferentes perspectivas” (GALLO, 2012, p. 

96). Sendo assim, o passo seguinte foi promover discussões em torno do tema e 

propor situações que pudessem visualizar por diferentes ângulos, como os 

pensadores fizeram na história da filosofia, exercício como introdução a experiência 

do pensamento. Nas palavras de Silvio Gallo:  

Estimular o sentido crítico e problematizador da filosofia, exercitamos 
seu caráter de pergunta, de questionamento, de interrogação. 
Desenvolvemos também a desconfiança em relação às afirmações 



34 
 

muito taxativas, em relação às certezas prontas e às opiniões 
cristalizadas (GALLO, 2012, p. 97). 

 Transcender a opinião é também problema que o professor sente na “pele” 

durante o processo da problematização, mostrar aos estudantes o que é pensar 

filosoficamente requer do professor segurança e domínio do método como fator 

indispensável na transcendência da opinião. Pensar filosoficamente não é emitir 

pensamentos sem consistência, coerência, provas racionais. Também não é pensar 

suposições sem fundamentação. O pensar filosófico almeja a profundidade do 

pensamento, a consistência do raciocínio, a coerência na demonstração do conceito 

para que seja conceito e não opinião, embora a opinião também possa ser um 

conceito filosófico quando a filosofia a coloca como objeto de investigação filosófica. 

No nosso caso, a opinião que o professor deve lançar fuga é da opinião vazia, sem 

qualquer fundamentação ou prova racional. É neste sentido que os estudantes foram 

orientados nesta etapa que, nas palavras de Deleuze e Guattari se exprimem dessa 

forma: “Diríamos que a luta contra o caos implica em afinidade com o inimigo, 

porque uma outra luta se desenvolve e toma mais importância, contra a opinião que, 

no entanto, pretendia nos proteger do próprio caos” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, 

p. 239, grifos do autor). Entendemos que a fuga da opinião consiste na organização 

do pensamento de forma a expressá-lo coerentemente com clareza e evidências da 

razão cognoscente com a realidade. No entanto, nesta fase da problematização o 

máximo que os estudantes puderam chegar, conforme constatamos nos debates, foi 

emitir opinião a respeito do problema, mas no sentido de suposição, emissão de 

hipóteses, embora não tendo consciência desse conceito, pois inconscientemente 

emitiram hipóteses tanto das causas como dos efeitos sobre a ação humana 

expressa no filme Alexandria. 

 Ora, essa descoberta observada pelo pesquisador foi fator determinante na 

orientação para o passo seguinte, a fase da investigação, ou seja, as hipóteses 

serão confirmadas ou refutadas com a investigação. Este ponto foi observado nas 

turmas 33.02 e na 33.04, enquanto a turma 33.01 não demonstrou muito interesse, 

salvo duas estudantes ao apresentar o conceito de Kant sobre o agir humano. Elas 

apresentaram com propriedade e empolgação. O motivo? Pois bem, a descoberta e 

compreensão do pensamento do filósofo, a importância desse pensamento para 

suas vidas particulares no agir em sociedade e na conquista da liberdade de cada 

sujeito. Os conceitos de minoridade, maioridade e autonomia foram muito bem 



35 
 

compreendidos e colocados por elas. Logo, problematizar significou levantar 

suspeita, criar hipótese, para lançarem na tarefa da investigação. 

 

O processo de investigação 

 Nesta etapa os estudantes foram orientados a estudar todo o texto sobre o 

conceito que cada determinado filósofo deu ao problema conforme Silvio Gallo os 

apresenta no livro didático. Os grupos se organizaram para investigar e apresentar o 

conceito que o filósofo, ou seja, Platão, Nietzsche, Sartre, Aristóteles e Kant, deram 

ao problema sobre o agir humano conforme relatado no filme. Cada grupo adotou 

um desses filósofos. O que cada grupo investigou nos filósofos? A investigação teve 

como foco procurar solução para as seguintes indagações: por que uma pessoa é 

condenada pelo seu modo de pensar e agir? O que move nossos atos? Por que 

somos levados a certas ações? Em que nos baseamos quando decidimos o que 

vamos fazer? A partir dessas questões eles foram procurar as devidas respostas e 

cada grupo com seu filósofo fez esforço por apresentar respostas para esses 

problemas. A principal fonte de pesquisa foi o livro didático, no entanto ficou aberto 

para eles buscarem outras fontes, o que uma boa parte fez foi pesquisar na internet. 

Nesta etapa os grupos de trabalho foram orientados a investigar o conceito do 

filósofo sobre o tema para apresentar o pensamento desse respectivo filósofo aos 

colegas da turma no formato de seminário ou comunicação, como resultado da 

investigação. Porém, sem qualquer pensamento pessoal, mas somente o 

pensamento do filósofo. As complementações pessoais ficaram por fazer em um 

segundo momento, na quarta etapa do método, ou seja, na recriação do conceito. O 

objetivo foi fazer com que os estudantes pudessem perceber durante a recriação 

conceitual que na história da filosofia há uma multiplicidade de conceitos e que a 

partir da análise ou ângulo visual, cada estudante ao olhar com a visão do filósofo 

pesquisado fizesse, como alguns fizeram ao se apropriar do conceito e exercitar o 

pensamento no contato com o conceito do filósofo investigado, ou seja, nas palavras 

de Silvio Gallo que assim escreve: 

Se o aprendiz de natação é aquele que enfrenta o problema de nadar 
nadando, o aprendiz de filosofia é aquele que enfrenta o problema do 
conceito pensando conceitualmente. Não há outro modo de aprender 
o movimento do conceito, senão lançando-se ao conceito (GALLO, 
2012, p. 84). 



36 
 

 Esse processo se dá justamente na investigação conceitual, pois o estudante 

de filosofia só poderá recriar ou criar um conceito a partir de outro conceito 

produzido e encontrado na história da filosofia. O problema é o motor impulsionador 

dessa tarefa ousada, porque um conceito não se cria do nada, precisa do problema 

ou problemas para sua gênese. Para os estudantes o maior problema relatado na 

etapa da investigação foi à falta de comprometimento com os estudos. Isso para o 

professor ao ensinar filosofia também foi problema e sempre será um problema. No 

entanto não é tarefa dessa dissertação buscar solução para esse problema, mas 

mostrar caminhos, possibilidades a serem enfrentadas durante o ensino de filosofia 

na perspectiva de Deleuze e Guattari. Acreditamos que o ensino de filosofia em 

qualquer perspectiva estará dado ao fracasso também devido a esse fator. 

 Entretanto, no desenrolar dessa etapa alguns mostraram desinteresse e 

pouca vontade por aprender filosofia e ao investigar a causa dessa apatia filosófica, 

identificamos a timidez e muita dificuldade na oralidade e leitura correta, no sentido 

de observação às regras gramaticais. Na realidade deles pudemos identificar que é 

de praxe nos seminários apresentar trabalhos fazendo somente leituras de 

pequenos resumos ou frases. A partir dos quais cada membro lê e apresenta sua 

frase ou seu resumo. Por que isso acontece na aula de filosofia? É Isso apresentar 

um trabalho de filosofia? Estas duas indagações servem para o professor fazer 

reflexão da prática de ensino de filosofia. Poderíamos dar qualquer outro nome a 

essa prática do estudante, um engodo, por exemplo, e menos um aprender filosofia. 

Como trouxemos esse problema para nossa análise, estamos aprendendo e 

pensando sobre, neste sentido estamos produzindo filosofia, as falhas podem ajudar 

a encontrar o norte. No entanto, ao identificar essa prática costumeira na escola, o 

processo do ensino e aprendizagem da filosofia pode ser melhorado substituindo-a 

pela oficina do conceito? É pretensão nossa nessa dissertação fazer uso dos dados 

para demonstrar essa possibilidade. Até porque os dados experimentais preocupam 

o processo de ensino e aprendizagem desses estudantes, seus respectivos 

progressos acadêmicos. 

Ora, o novo modo de ensinar filosofia causou estranhamento aos estudantes, 

no sentido de que agora eles tiveram que pensar filosoficamente, argumentar e 

escrever, transcender a simples opinião, inimiga da filosofia, como deixou muito 

claro nas palavras de Deleuze e Guattari acima. O bom disso é que os colocou em 



37 
 

confronto com as dificuldades individuais e puderam passar pela experiência de 

lançar o desafio e buscar superá-las.  

Na turma 33.01 dois grupos fugiram por completo do tema proposto, um ao 

apresentar o conceito de Platão sobre o agir humano e o outro sobre Aristóteles. 

Esses dois grupos que fugiram do tema teve como fator causador a fonte de 

pesquisa, pois não se atentaram quanto à proposta do trabalho e acreditaram que o 

texto da internet lhes dariam todas as respostas e, no entanto, não se prepararam, 

apenas fizeram a leitura somente na aula, foi neste momento que perceberam o 

equívoco. A turma 33.02 teve melhor desenvoltura nesta etapa, os estudantes 

demonstraram mais interesse e perceberam a importância do saber filosófico para 

suas vidas e progresso acadêmico, na preparação para o que almejam prosseguir 

com os estudos posteriores, principalmente aos relacionados à clareza conceitual. O 

pensamento crítico constitui ferramenta indispensável no trato com o conceito ao ser 

demonstrado tanto pela oralidade quanto pela escrita. No entanto, a produção dos 

textos dessa turma ficou apenas no fichamento, o tempo do fechamento do bimestre 

não permitiu continuar devido ao cronograma da escola, da rede de ensino, do 

currículo planejado. O mesmo pode-se falar da turma 33.04 do noturno, porém com 

algumas ressalvas, pois nessa turma tivemos que fazer exortações constantemente 

sobre a resolução dos trabalhos para cumprir com o tempo programado, porque 

houve uma forte tendência em atrasar, como na turma 33.01, mas por ser uma 

turma de estudantes trabalhadores a flexibilidade foi fator fundamental. 

Percebemos que ao chegar na 3ª série os estudantes já deveriam possuir 

noções das normas da Associação Brasileira de Normas Técnicas (ABNT) para a 

produção do texto escrito a ser entregue ao professor. Essa deficiência foi 

identificada durante o contato com os textos das três turmas e para que o ensino 

fosse melhor, a escola deveria orientá-los desde a 1ª série, não somente na 

disciplina de filosofia, e que fosse norma da escola e exigido por todos os 

professores. Exercitar os estudantes nas orientações sobre as normas da ABNT 

logo no início do Ensino Médio é fundamental para que ao chegarem ao término do 

mesmo sejam capazes de fazerem produções mais coerentes e organizadas, 

tenham muitas deficiências superadas, tais como as de formatação de trabalhos 

acadêmicos e saberem fazer citações de forma correta nos textos produzidos por 

eles. A investigação para a recriação de conceito ou demonstração de conceito já 

criado necessita dessa habilidade intelectiva e procedimental. O conceito por 



38 
 

natureza necessita ser demonstrado de forma oral e escrito, a exprimir com clareza 

o passo a passo de sua recriação cognoscitivas e procedimentais.  

 

 O processo de conceituação 

 O desafio apontado pelos professores leitores de Silvio Gallo e que fizeram 

das aulas de filosofia uma oficina como criação de conceito é o que vamos 

demonstrar agora. Lembrando que alguns professores disseram que as três 

primeiras etapas desenvolveram muito bem, mas a criação do conceito não foi 

possível, como sinalizamos acima com afirmação do próprio Silvio Gallo (2012). No 

entanto, ao experimentar este método foi verificado que é possível um ensino de 

qualidade, porém, algumas deficiências devem ser superadas durante o processo no 

ensino de filosofia que também sinalizamos. Tendo estas deficiências superadas 

acreditamos ser possível não a criação conceitual, mas uma introdução do 

estudante no exercício do processo da recriação do conceito a partir da análise dos 

textos filosóficos. Talvez seja isso que Alessandro Pimenta (2012) quis dizer sobre o 

ensino de filosofia pela análise de teses já produzidas, neste caso específico 

referente aos estudantes do Ensino Médio, pois, segundo Alessandro Pimenta “A 

experiência do pensamento se dá pela avaliação de teses, pelo exercício, não 

somente pela pretensão de verdade. Trata-se, portanto, de uma ação do 

pensamento” (PIMENTA, 2012, 106). Os estudantes precisam compreender o que é 

um conceito para se desdobrarem nesta tarefa. Porém, vamos insistir na criação de 

conceitos como propõe Silvio Gallo (2012). Mostraremos o resultado do experimento 

realizado na Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros. Como estes estudantes 

manusearam o conceito? O que foi possível os estudantes desta Unidade Escolar 

produzirem? Que conclusão pôde tirar deste experimento? Estas questões são 

fundamentais para compreensão do experimento realizado na escola. 

 Podemos afirmar com todas as letras que ocorreu unanimidade nas turmas 

referentes à produção do texto que exprimissem certa tentativa de recriação 

conceitual. Ora, os estudantes foram orientados que ao copiarem qualquer frase do 

texto da fonte de consulta, eles deveriam citar a fonte conforme os padrões da ABNT 

(AUTOR, ano, página) e o pensamento do autor entre aspas (“ ”) e fizessem as 

devidas argumentações concordando ou discordando com o autor referente às 

considerações sobre conceito em análise pelo grupo de trabalho. No entanto, o que 



39 
 

eles fizeram foi fazer fichamento sem citar qualquer fonte. Salvo um único grupo que 

conseguiu argumentar o conceito e até produzir uma poesia exprimindo com clareza 

o pensamento sobre o tema. Esse destaque coube à turma 33.04 do noturno, pois 

as demais turmas não conseguiram produzir um texto argumentativo que 

expressasse o pensamento do filósofo sobre o conceito. Para fins de comprovação 

faremos a citação do texto produzido pelo grupo de trabalho na íntegra, texto 

produzido pela turma 33.04. Contudo, os demais grupos fizeram um simples 

fichamento sem qualquer argumentação ou interpretação, como sendo um resumo. 

Assim os estudantes escreveram: 

Toda ação humana é conduzida  
para a felicidade segundo Aristóteles 

 Ninguém como o filósofo grego Aristóteles pesquisou, refletiu, 
organizou o conhecimento e escreveu sobre tantos assuntos deste 
mundo. A sua obra trouxe pra nós a ética como ação para a 
felicidade. No entanto, Silvio Gallo (2016) inicia sua demonstração 
sobre esse assunto falando que Aristóteles divide a ciência em dois 
campos, a prática e a teorética que, além disso, estuda as ações 
humanas, o seu caráter que para ele tem origem no temperamento.  
 Silvio Gallo (2016) no livro Filosofia: experiência do 
pensamento diz que a ética ajuda a pensar sobre o agir humano, 
pois, ela é responsável pela investigação dos princípios que 
motivam, distorce, disciplinam ou orientam o comportamento 
humano, junto com a moral que é o conjunto de regras adquiridas 
através da cultura, da educação, da tradição e do cotidiano, 
orientando dentro de uma sociedade. 
 Segundo Aristóteles, na interpretação de Silvio Gallo, a 
felicidade é como supremo bem para a humanidade, porque vivemos 
para ser felizes e para bem agir. Não há uma resposta única para o 
que é a felicidade. Há três tipos de vidas que pessoas acreditam 
corresponder com a felicidade, como as que pensam que a felicidade 
está no experimentar os prazeres desse mundo, como um ser com 
riquezas; também os que acreditam que a felicidade esteja na 
política, como um ser reconhecido publicamente, honrado; e para 
outros a felicidade esteja na vida daqueles que se dedicam à 
filosofia, pois, a felicidade como sendo a própria atividade da 
contemplação. A felicidade, neste caso, é um exercício racional da 
alma. Aristóteles defende que existe uma única alma e não três como 
afirmava Platão, mas uma alma com algumas faculdades, sendo a 
faculdade nutritiva e reprodutiva, afirma Aristóteles conforme Silvio 
Gallo (2016). 
 

Sendo assim, a estudante matriculada na turma, Thalyta Hipolito da Silva 

escreveu a seguinte poesia para exprimir esse pensamento abrilhantando o texto: 

Acomodou-se 

Não valorize somente as ideias, deve agir! 



40 
 

Destruir o sistema platônico de teorias 
Incompreensão! 
Ciranda, realidades concretas. 
Preceitos imaginativos, já eram. 
Se tu acreditas, prove. 
Não se baseie na falta de lógica, ciência. 
É opinião. 
As substâncias não fazem somente matéria. 
Acreditar que existe mesmo um salvador? 
Acomodou-se! 
Fraco, não se justifique. 
O poder da escolha é teu e tua, 
Realidade domina. 
Hipátia, mulher de perseverança, 
Foi morta, mas sabia o que queria. 

 Neste sentido, Silvio Gallo (2016) diz que Aristóteles ensinava 
que a alma está em consonância com as virtudes que provem dos 
hábitos e bons costumes do ser humano, pois é a fonte da felicidade 
por estar ligada aos prazeres e paixões, a parte não racional. Pode-
se considerar que o prazer é um bem e que finaliza a ética na vida 
provando que não é só prazer que há no ser humano, porque nós 
agimos através da virtude que é a faculdade racional da alma, sendo 
os apetites à faculdade irracional da alma. A felicidade é, portanto, 
almejada pela razão levando-nos a ações. 
 Enfim, o ser humano é um ser político, conforme explica 
Aristóteles segundo Silvio Gallo, porque age de acordo com a razão 
e conforme os temperamentos, cada pessoa possui um tipo 
predominante de temperamento. Suas ações são para alcançar seu 
bem supremo, a felicidade. Nosso agir é individual e coletivo 
conforme o temperamento e por sermos seres de razão. 

Esse texto deixa claro que é possível um ensino de filosofia de forma eficaz 

fazendo das aulas uma oficina do conceito seguindo os quatro passos propostos por 

Silvio Gallo: sensibilização, problematização, investigação e conceituação. Como 

este experimento foi desenvolvido em um bimestre e somente nas turmas de 3ª 

séries, verificamos que se o professor logo na 1ª série introduzir os estudantes nas 

normas da ABNT e no exercício de pensamento, utilizando pequenos textos 

filosóficos para isso, então poderá conduzir os estudantes a um final de Ensino 

Médio em alto nível de formação acadêmica, produzindo textos de qualidade e, 

sendo possível até publicações dos próprios estudantes com a orientação do 

professor. Pensamos na criação de uma revista de filosofia como veículo de 

divulgação dos trabalhos dos estudantes, revista patrocinada pela escola com 

publicação sempre no final de cada ano letivo e contendo as produções de cada 

bimestre. Identificamos isso como possibilidade, como sugestão pedagógica. Neste 

caso Alessandro Pimenta (2012) tem razão ao sugerir o ensino de filosofia pela 



41 
 

análise de teses, mas não quer dizer que a oficina de conceito proposta por Silvio 

Galo esteja equivocada, que o passo a passo do método não seja eficaz. A análise 

de pequenos textos como introdução do estudante no processo da recriação 

conceitual é fundamental para o método. Silvio Gallo também sugere análise de 

teses quando orienta buscar conceito na história da filosofia para resolver problemas 

atuais no campo da filosofia, no acontecimento. Todo esse processo é muito 

enriquecedor para a formação intelectual dos estudantes. O pressuposto que se 

segue por meio dessa identificação é o atendimento à legislação, como rege a Lei 

de Diretrizes e Base da Educação Nacional que diz em um de seus artigos o 

seguinte:  

A educação básica tem por finalidades desenvolver o educando, 
assegurar-lhe a formação comum indispensável para o exercício da 
cidadania e fornecer-lhe meios para progredir no trabalho e em 
estudos posteriores (LDB, 1996, Art. 22).  

 O texto dos estudantes mostra que são capazes de exercitarem no 

pensamento conceitual, pois pensar conceitualmente é ter um problema e lançar-se 

na história da filosofia buscando um dado conceito para aquele problema. Vários 

componentes poderão ser ligados por pontes, produzindo o que podemos nomear 

de “imagem do pensamento”, pois na mente do estudante foi criado por ele mesmo a 

imagem do conceito, fruto de sua investigação filosófica. Nota-se que exercitar a 

oralidade e a escrita no ensino de filosofia na perspectiva de Deleuze e Guattari 

também contribui e muito com a área da linguagem. Conhecer bem a língua materna 

e saber escrevê-la é fundamental para o exercício da recriação de conceito.  

Ora, perseguindo esse objetivo e verificando que uma boa parte dos 

estudantes durante a tentativa de recriar o conceito fizera apenas fichamento da 

fonte de pesquisa, aproveitando essa produção, não podendo ser diferente, o 

feedback estabelecido foi a devolutiva dessa produção aos estudantes com 

observações a serem corrigidas por eles, ou seja, cada citação foi identificada na 

fonte onde pesquisaram, colocadas entre aspas com a indicação do autor, ano e 

páginas de onde extraíram e como atividade complementar tiveram que acrescentar 

comentários justificando a citação e introduzir a argumentação e concluir conforme a 

compreensão do grupo referente a cada citação colocada no texto, momento 

utilizado para ensinar as normas da ABNT. O problema para fazer esse trabalho 

complementar foi a pouca agilidade por parte dos estudantes e também devido ao 

cumprimento com o cronograma da escola quanto ao tempo de fechamento do 



42 
 

bimestre. O texto produzido pelos estudantes da turma 33.04 que citamos acima 

passou por esse processo construtivo e foi citado para exemplificar e confirmar os 

sinais positivos do método.  

Sobre esse problema referente à linguagem e a própria escrita Deleuze e 

Guattari apresentam o seguinte pensamento a respeito de forma muito clara ao 

basear no pensamento de Jean-François Lyotard (1924-1998) expresso no livro 

desse filósofo A condição Pós-Moderna (1979), livro que utiliza o conceito de “jogos 

de linguagem” e, assim escreve Deleuze e Guattari: 

Notadamente, as pesquisas formais da escrita manual ou impressa 
mudam de sentido, conforme os caracteres das letras e as 
qualidades das palavras estejam a serviço de um significante cujos 
efeitos eles exprimem segundo regras exegéticas ou, ao contrário, 
atravessam esse muro para fazer escorrer os fluxos, instaurar cortes 
que ultrapassam ou quebram as condições de identidade do signo, 
que fazem escorrer e eclodir livros “no livro”, entrando em 
configurações múltiplas de que já são testemunhas os exercícios 
tipográficos de Mallarmé – sempre passa sob o significante, limar o 
muro: o que mostra ainda que a morte da escrita é infinita, enquanto 
sobe e vem de dentro (DELEUZE e GUATTARI, 2011, 323). 

Aqui percebemos que os pensadores chamam a atenção para o professor dar 

importância ao processo de descodificação dos signos, ou seja, buscar os 

significados das palavras que constituem a linguagem no ensino e aprendizagem da 

filosofia como criação de conceito. Saber ler as palavras escrita com seus 

respectivos significados é fundamental para o ensino da filosofia. Por outro lado, 

Evandro Ghedin afirma que “para que a leitura e a escrita cumpram seu papel no 

ensino-aprendizagem de filosofia, devem ser apresentadas aos estudantes como um 

desafio cognitivo, e não como uma atividade mecânica” (GHEDIN, 2009, p. 153). 

Estamos apresentando esse argumento porque foi observado que os estudantes da 

Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros estão lendo de forma mecânica e este 

fator dificulta o ensino de filosofia e dos demais campos do saber. Para recriar ou 

criar conceitos novos conforme a filosofia de Deleuze e Guattari é fundamental 

exercitar a leitura e a escrita, porque o conceito tem que ser demonstrado, testado, 

argumentado. O estudante de filosofia deve fazer uso das palavras tanto oral como 

escrita para demonstrar o pensamento conceitual produzido. Mas a realidade 

cognitiva dos estudantes da Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros, como foi 

detectado, apenas uma parte deles tem domínio da leitura e desenvolvem melhor a 

escrita.  



43 
 

 Perante os resultados obtidos deste experimento filosófico à luz da reflexão 

da nossa prática em sala de aula do ensino da filosofia na perspectiva de Deleuze e 

Guattari ao fazer uso da metodologia de Silvio Gallo (2012), entendemos o que os 

referidos filósofos disseram sobre a filosofia: “A filosofia é um construtivismo, e o 

construtivismo tem dois aspectos complementares, que diferem em natureza: criar 

conceito e traçar o plano” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 45). A construção do 

pensamento filosófico necessita do problema para criar o conceito que, para ser 

criado, o professor deve traçar o plano e agregar componentes compatíveis à 

imanência do conceito em construção, havendo coerência e dando-lhe consistência. 

Ficou evidente que para um ensino de filosofia com qualidade esses predicados são 

indispensáveis durante o processo.  

Percebemos ainda que ensinar a fabricar conceito com um método específico 

da filosofia, fazendo uso da leitura de textos filosóficos ou não filosóficos, interpretá-

los e problematizá-los e fichá-los podemos, a partir de então, introduzir os 

estudantes no exercício do pensamento como tentativas no processo de recriar 

conceito conforme o problema exigir. Na recriação ou criação do conceito é 

necessário exercitar a oralidade e a escrita, a partir do qual o estudante, por meio do 

debate, poderá escrever a partir da leitura que fizera do pensamento do filósofo e 

apresentado em seminário, reescrever o conceito segundo sua interpretação para o 

problema atual existente conforme seu ângulo visual. Dessa forma é possível 

transformar as aulas de filosofia em uma oficina do conceito e ser produtiva como 

meio introdutório no conceito. Quanto ao tempo de duração de cada aula, 

compreendemos que requer habilidades diferenciadas às do ensino superior13, o 

trabalho tem que ser sintetizado para se conseguir fazer aulas produtivas e chegar a 

um bom resultado no final de cada bimestre.  

Sendo a proposta da filosofia de Deleuze e Guattari produzir, criar ou recriar 

conceitos, seu ensino deve ser dinâmico, criativo, os estudantes devem escrever 

muito, produzir textos que expressem seus pensamentos sobre a realidade e 

sempre tendo um pensador e a história da filosofia como embasamento teórico, para 

buscar um conceito que responda o problema enfrentado por eles conforme os 

conteúdos das aulas em cada bimestre do ano letivo. Esse exercício contínuo os 

 
13 Este experimento não foi aplicado também no ensino superior para se comparar com o ensino 
médio, mas tomamos por embasamento às aulas do Prof. Dr. Roberto Antônio Penedo do Amaral – 
UFT, porque trabalha com o método e mostrou que funciona muito bem no ensino superior. 



44 
 

coloca em estágio de evolução cognitiva e acadêmica ao perceber na leitura e na 

escrita o desprazer e o mais importante a alegria do saber, como afirmamos no 

prefácio do livro Viver ou não viver, quem decide? Dialogando com Aristóteles e 

João Guimarães Rosa em “A terceira margem do rio” ao falar sobre a arte de 

escrever: 

Fardo porque estudar exige abertura para o conhecimento, esforço 
cognitivo na abstração de novos saberes e muitas vezes o sujeito 
ainda tem que abrir mão de alguma coisa para se dedicar a esse 
exercício. É também uma diversão porque o sujeito consegue 
perceber nas palavras um jogo divertido, sentir a alegria do saber, 
além de adquirir autonomia intelectual no convívio social 
(MEDEIROS, 2017, p. 9). 

 Este experimento pôde também nos trazer a informação de que esse novo 

modelo de ensinar filosofia é produtivo e inovador, porque ativa as potencialidades 

dos estudantes, estimula a capacidade cognitiva no confronto com as próprias 

deficiências da leitura e da escrita, o que exige uma maior atenção do professor que 

também evolui no processo, como orientador, estimulador, avaliador e organizador 

das produções. O bom disso tudo é a imagem de pensamento que fica no intelecto, 

o conceito que se recria dando uma compreensão do problema a partir do conceito 

criado, tendo o problema como causa. Agora tendo outro olhar para a realidade que 

antes era completamente desconhecida. No entanto, pode-se observar o objeto de 

estudo pelo ângulo visual do pesquisador, passamos agora para o olhar do 

estudante. 

 

Análise dos estudantes sobre o experimento 

 Perante o exposto, um breve questionário com cinco perguntas elaboramos, 

para fins de comprovação da nossa análise certificando a aplicação da oficina do 

conceito e o nível de “feedback” que pudemos obter dos estudantes envolvidos, e o 

aplicamos nas turmas 33.01, 33.02 e 33.04 para ser debatida cada questão, no 

entanto, tendo como embasamento para a tarefa o texto Análise do ensino de 

filosofia na Escola Estadual Maria dos Reis Alves Barros14 e o ponto de vista deles 

sobre o experimento do ensino de filosofia com a oficina do conceito. O texto 

relatando a pesquisa desenvolvida nas três turmas foi lido pelo pesquisador aos 

estudantes participantes do processo construtivo, cabendo a eles agora 

 
14 Este texto é o que acabamos de ler acima, texto acoplado no capítulo I desta dissertação. 



45 
 

argumentarem sobre o experimento. A primeira pergunta foi a seguinte: Concorda 

com o que foi apresentado sobre sua turma no relatório? Pergunta fechada e eles 

deveriam escolher uma das três alternativas como resposta, sendo as seguintes: 

sim, não ou em parte. A resposta que eles deram a esta pergunta foi unânime, as 

três turmas assinalaram a afirmativa “sim”. Esta informação vem nos mostrar a 

seriedade da nossa pesquisa, confirmando tudo o que fizemos e informações que 

descrevemos sobre as turmas, conforme o ângulo visual do pesquisador, 

descartando qualquer forma de engodo, pois foi à resposta de aproximadamente 

noventa estudantes, compondo o conjunto de estudantes matriculados nas três 

turmas. Com base nesta informação podemos verificar a clareza do método e 

objetividade na coleta das informações descritas durante todo o processo de ensino.  

 A segunda pergunta feita foi para observar se haveria contradição referente à 

primeira pergunta. Se o caminho percorrido por nós teria sido mesmo o que 

descrevemos. A pergunta foi a seguinte: que destaque a turma pode fazer como 

observação a ser feita no relatório nos pontos que fala da turma? As três turmas 

debateram a questão e a respondeu. Assim foi a resposta da turma 33.01, sendo 

mais uma justificativa aos pontos negativos que o relatório mostrou sobre a turma: 

Destacamos a falta de comprometimento em realizar as atividades 
propostas pelo professor. A turma teve um baixo desempenho e 
precisamos nos esforçar para realizar os trabalhos e prestar mais 
atenção nas aulas.  

Seguindo a mesma linha de justificativa, embora apontando dificuldades, a 

turma 33.02 fez a seguinte observação: “Embora a turma tenha se esforçado, os 

alunos apresentam certa dificuldade em entender os saberes filosóficos e dificuldade 

em repassar aquilo que aprendeu”. Por outro lado, a turma 33.04 do noturno afirmou 

concordando: “Concordamos plenamente com tudo o que foi falado no relatório”. No 

entanto, dois grupos de trabalhos, separadamente, fizeram algumas ressalvas sobre 

a turma e fizemos questão de citá-las aqui nas seguintes palavras: “Claramente 

vimos que nosso grupo não desenvolveu da forma esperada, trazendo, assim, 

críticas negativas e até mesmo duras de ler levantando o desânimo para a 

continuação da pesquisa”, disse o primeiro grupo, enquanto o segundo proferiu as 

seguintes palavras: “No mais das vezes somos criticados, a turma comentou e 

achou que certo ponto passou do limite. Mas como sabemos cada um expressa sua 

opinião”.  



46 
 

Perante as respostas dadas por cada uma das turmas, podemos observar 

que as turmas do turno matutino, conforme pontuaram, tiveram um olhar crítico à 

própria postura frente aos estudos e justificando certa dificuldade e sinalizam 

preocupação com a obtenção do saber filosófico. Estas dificuldades não querem 

dizer incapacidades para solucionar o problema, mas referente à própria formação 

acadêmica que, no entendimento deles, já eram para ter superadas em pleno 

término do Ensino Médio, como dificuldade na leitura e na escrita. Os dois grupos 

que destacam a “crítica” como causa de desânimo ou que “passou do limite” estão 

referindo aos debates acontecidos durante as apresentações dos trabalhos. Mas 

reconhecem que “cada um expressa sua opinião”, no sentido interpretativo do 

acontecimento, até porque é um debate, em debates a dinâmica é desta forma. O 

que aprendemos com estas respostas? Como deve ser a postura do professor? Ora, 

a metodologia de ensino de filosofia deve ter um olhar também ao aspecto 

emocional de cada estudante, o professor deve ter ponderações nas palavras ao 

criticar o trabalho de um estudante e na mesma postura conduzir a turma nos 

debates. Nas palavras “desânimo para a continuação da pesquisa”, o grupo está se 

referindo à postura do pesquisador frente ao “feedback”, pois o pesquisador algumas 

vezes demonstrou certo desânimo para continuar com a pesquisa na turma citada 

devido a falta de comprometimento de alguns estudantes na resolução do trabalho 

alterando as emoções. Qual professor nunca sentiu isso na pele? Nesse 

acontecimento compreendemos que o ofício requer do profissional muito equilíbrio 

emocional.  

No entanto, a terceira pergunta os estudantes apresentam otimismo frente ao 

novo método de ensino de filosofia. A questão solicita que apresentem os pontos 

positivos e negativos sobre a metodologia de ensino de filosofia que eles 

conheceram durante a pesquisa. Como ponto positivo a turma 33.01 disse o 

seguinte: 

Esse novo método de ensino trouxe uma maior interação entre os 
alunos para realização do trabalho. Pode nos trazer informações de 
que esse novo modelo de ensinar filosofia é produtivo e inovador. 
Estimula a capacidade cognitiva do intelecto no confronto com as 
próprias deficiências de leitura e da escrita. A imagem de 
pensamento fica em nosso intelecto. 
 

 A turma 33.02, observando o objeto por outro ângulo, assim afirmou 

positivamente: “Aprender filosofia com uma didática diferente, fomos estimulados a 



47 
 

pensar e ter um saber crítico e não somente aceitar o que está em sites e livros, mas 

questionar e criar opiniões próprias”. No entanto, a turma do noturno, a 33.04 

apontou os seguintes pontos positivos: 

Conseguimos entender melhor a explicação. Conseguimos interagir 
uns com os outros e nós alunos estamos mais focados nas aulas. 
Houve interesse da maioria dos alunos pelo assunto e o 
desempenho de alguns alunos aumentou, pois tiveram que se 
empenhar mais. 
 

 Observem que os pontos positivos apontados pelos estudantes vieram 

confirmar o que buscávamos como melhoria em nossa metodologia. O 

reconhecimento das dificuldades já é um passo significativo no filosofar, mobiliza o 

pensamento para resolver problemas de natureza cognitiva. Este acontecimento faz 

com que o estudante esteja mais focado nos estudos, pois percebe que assim 

encontrará uma resposta ao problema enfrentado por ele mesmo. No entanto, em 

relação aos pontos negativos, a turma 33.01 reconheceu a carência de mais tempo 

para estudar filosofia, uma aula por semana consideraram pouco. 

Tivemos algumas dificuldades em relação ao tempo, e com isso não 
conseguimos um ponto melhor no trabalho. Relatamos também, o 
fato de ter somente uma aula por semana e na maioria das vezes 
não haver devido feriados, isso atrapalhou nosso aprendizado. 

 Todavia, a turma 33.02 apontou como negativo a extensão do relatório sobre 

as turmas que eles deveriam analisar. Neste sentido disseram que o “trabalho muito 

extenso e isso foi desestimulando o grupo, os alunos tiveram dificuldade para 

interpretar e argumentar sua análise crítica”. Aqui eles estão se referindo ao texto 

onde o pesquisador expõe o ponto de vista ao analisar o experimento. Enquanto a 

turma 33.04 afirmou o seguinte: “não vimos pontos negativos no novo jeito de 

ensinar filosofia”. Esses posicionamentos dos estudantes vêm nos mostrar que o 

caminho trilhado por nós poderá ser melhor, mais preciso, frutuoso, poderá dar mais 

rendimento aos estudantes do Ensino Médio, porém, alguns cuidados no processo 

devem ser tomados, como um olhar mais atencioso aos estudantes com 

dificuldades. Já sinalizamos que alguns procedimentos devem ser iniciados logo na 

1ª série, exercícios de leitura, seminário, produção de texto e debate. Mas estes 

procedimentos já não são feitos nas aulas de filosofia corriqueiramente? Ora, todo 

professor de filosofia faz uso destes exercícios, no entanto, dinâmicas devem ser 

introduzidas na leitura, por exemplo, criação de mapa conceitual. O exercício de 



48 
 

pensamento que o estudante experimenta durante a criação de um mapa conceitual 

é formidável para interpretar textos e apresentá-los, também auxilia na organização 

do raciocínio e na aquisição da liberdade de expressão, pode ajudar a desinibir 

quebrando a timidez. Mais adiante voltaremos falar sobre a função do mapa 

conceitual na criação e compreensão do conceito. 

 Partindo para a quarta pergunta, sendo dirigida às turmas da seguinte forma: 

O que a turma pôde perceber no contato ou na proposta da escola trabalhar com a 

filosofia da criação de conceito? O objetivo desta pergunta foi para acessarmos o 

método pelo ângulo visual do estudante a garimpar as falhas para um 

aperfeiçoamento. Qual foi a resposta que eles deram à pergunta? Ora, a turma 

33.01 disse o seguinte:  

A proposta abordada pela escola trouxe um ensino eficaz, ajuda o 
aluno na leitura, na escrita pela forma filosófica de aprender, ou seja, 
pode-se perceber que o novo método de trabalhar a filosofia instiga o 
aluno a querer se aprofundar no estudo cada vez mais. 

 Enquanto a turma 33.02 foi bem curta na resposta da seguinte forma: “A partir 

do trabalho foi criado experiências novas e novos questionamentos”. Por outro lado, 

a turma 33.04 afirmou que “despertou interesse sobre os filósofos”. Perante estas 

respostas podemos perceber o nível de leitura dos estudantes ao interpretarem a 

pergunta feita a eles. A turma 33.01 apresentou resposta exprimindo certa 

maturidade, enquanto as outras duas turmas deixam transparecer certa falta de 

maturidade no trabalho, as respostas são bem curtas e mostrando não compreensão 

do que está perguntando. Portanto, o professor ao trabalhar com a metodologia vai 

ter que enfrentar este desafio no processo. Atividades que forçam os estudantes 

lerem e escrever, para eles são fardos e problemas para a recriação do conceito, 

pois este necessita da boa leitura e da escrita para potencializar o pensamento. 

Pensar estes problemas no ensino de filosofia auxilia o professor na busca de 

estratégias significativas para o próprio estilo de ensinar filosofia. 

 Prosseguindo com a quinta e última pergunta, parecida com a terceira, porém, 

agora com objetivo de confirmar o que afirmaram na terceira pergunta, pois todo 

experimento deve ser refeito a título de confirmação. Neste sentido, a pergunta foi a 

seguinte: O que mais chamou a atenção da turma durante a pesquisa seja positivo 

ou negativo na forma de estudar filosofia por esta perspectiva filosófica? Ora, a 

turma 33.01 respondeu da seguinte forma:  



49 
 

Essa nova forma de estudar fez com que alguns alunos criassem o 
interesse por filosofia por meio do método utilizado pelo professor, 
como: sensibilização, problematização, investigação e conceituação 
na forma de investigar o tema. Também o pequeno mistério da 
filosofia que foi desvendado por nós alunos durante as 
apresentações dos trabalhos e nas explicações do professor. 

 Esse “mistério da filosofia” que estão se referindo, trata-se da análise das 

reações comportamentais tendo como causa a personalidade do indivíduo, o debate 

sobre os quatro tipos de temperamentos abordados por Aristóteles: colérico, 

sanguíneo, melancólico e fleumático. Essa forma do pensar de Aristóteles sobre o 

agir humano os deixou com certa empolgação, entusiasmo pela filosofia. Entretanto, 

negativamente a turma 33.02 respondeu assim: “O que chamou nossa atenção de 

forma negativa foi à dificuldade em achar respostas nos livros e revistas”. A fonte de 

pesquisa e como fazer citação da fonte no texto escrito deve ser introduzido 

exercícios desde a 1ª série, habilidade requerida na escrita, nas colocações escritas 

do pensamento dando consistência e fundamentação ao texto produzido para 

solucionar o problema citado pela turma. Enquanto a turma 33,04 respondeu:  

O fato de responder questões filosóficas segundo o pensamento de 
filósofos bem conhecidos, os pensamentos dos filósofos se 
contradizem, uns discordam e outros concordam com a forma de 
pensamento.  

Perante as respostas dadas por cada uma das turmas, observamos logo de 

início que suas respostas são curtas, mas com certa objetividade. Há muita 

dificuldade na expansão do pensamento escrito. Embora aos olhos do pesquisador a 

turma 33.01 tenha destacado aspectos mais negativos, no ponto de vista dos 

estudantes mostrou o contrário. Uma turma observada como desinteressada pela 

filosofia, eles demonstraram grande interesse e sinalizaram evolução em suas 

respectivas aprendizagens. Enquanto as turmas 33.02 e a 33.04 apontaram o que 

eles realmente aprenderam com o método. Perceberam a importância da filosofia na 

formação acadêmica.  

Quanto a nós como pesquisador, esta fase da pesquisa, a fase de análise dos 

dados não é fácil, pois sabemos que a interpretação dos dados é fundamental para 

nortear o método do ensino de filosofia. Fazer uma autorreflexão constitui 

necessidade em todas as etapas do método, servem para localizar os acertos bem 

como as falhas e por outro lado poder recriar um conceito de ensino de filosofia. 

Este conceito é o que estamos tentando recriar em nosso estudo. Conceito subjetivo 



50 
 

conforme nossa pesquisa, mas com potencial generalizador, demarcando territórios 

trilhados, pelo conceito de filosofia e no plano de imanência de Deleuze e Guattari 

ao ser reterritorializado pelo método elaborado por Silvio Gallo, a oficina do conceito. 

Esta análise mostra também o tipo de cidadão e cidadã que o professor no uso do 

método e a filosofia pretendem formar para a sociedade. O bom esclarecimento é a 

chave para abrir a porta que conduz à liberdade de cada cidadão e cidadã nos 

diversos projetos subjetivos de vida. Aprender a pensar conceitualmente pela 

filosofia é um exercício já iniciado na educação básica, propedêutico ao ensino 

superior, ao campo das variadas profissões e estilos de vida, sabendo que para 

cada problema pode-se criar um conceito. 

A descrição do nosso caminho percorrido, como pôde ser observada, partiu 

da angústia em solucionar nosso problema de ensinar filosofia, busca por uma 

metodologia compatível à nossa prática, algo que fosse conforme nossa realidade, 

que resolvesse nosso problema.  Então um mergulho na história da filosofia para 

criar nosso conceito de ensino de filosofia foi necessário que, nos próximos capítulos 

demonstraremos os fundamentos, a teoria que localizamos nesta jornada 

investigativa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

Capítulo II - Silvio Gallo e a metodologia da oficina do conceito no 

ensino de filosofia 

 

Do estranhamento à investigação 

 O estranhamento é o ponto de partida para o filósofo no ato filosófico, pois o 

coloca no processo construtivo de sua filosofia, criando o próprio estilo dentro de um 

plano de imanência15, elaborado por ele ou no plano de imanência de outro filósofo. 

Silvio Gallo na sua proposta de ensino de filosofia para as escolas do Brasil passou 

por essa experiência filosófica. A localização e discussão da perspectiva filosófica e 

o método de ensino dessa filosofia na educação básica conforme organização da 

sua prática de ensino expressa no livro didático Filosofia: experiência de 

pensamento (2016) é nosso objetivo a ser perseguido nesta parte do nosso trabalho. 

Ora, as experiências filosóficas verificadas por nós que Silvio Gallo as utilizou 

para a produção de uma didática do ensino de filosofia, localizamo-as na 

apresentação do seu livro Metodologia do ensino de Filosofia: uma didática para o 

Ensino Médio (2012).  Nesta obra ele revela algumas condições práticas e 

epistemológicas que o levou a formulação de um método ou uma didática para o 

ensino de filosofia voltada para a educação básica. Ele escreve que ao observar e 

questionar quais razões o curso de licenciatura em filosofia não ofertasse uma 

disciplina específica sobre ensino de filosofia na formação do professor, esta 

observação no dado acontecimento, intuitivamente causou em si desconforto, 

estranhamento, tornando problema e sendo problema, portanto, desencadeou em 

seu ser como professor e filósofo desejo para encontrar um conceito que dê conta 

do problema.  

Silvio Gallo inicia a apresentação do problema por meio de um processo 

investigativo, problemas encontrados no dia a dia de todo professor, por exemplo: “o 

que ensinar em filosofia? Como ensinar? Quais as estratégias? Como avaliar?” 

(GALLO, 2012, p. 12). Essa conversão de problemas comuns em problemas 

filosóficos o fez buscar o sentido didático-pedagógico para o ensino de filosofia. 

 
15 Gallo se apropria das ideias de Deleuze e Guattari do livro O que é filosofia? (2012, p. 45) onde 
trata do plano de imanência para criação do seu plano de imanência sobre a pedagogia do ensino de 
filosofia no Ensino Médio para as escolas do Brasil. 



52 
 

Entretanto, pesquisar sobre o ensino de filosofia não foi sua escolha, foi forçado a 

enfrentar este problema, como observamos na seguinte declaração: 

Fui empurrado para ele, fui forçado a trabalhá-lo. Lembro Deleuze, 
quando afirma em Diferença e repetição (2006ª, passim pp. 193-205) 
que há algo que nos força a pensar, que a instituição do pensamento 
é sempre uma violência, resultado de um encontro. Acomodados, 
não pensamos. Pois bem. Foi esse tipo de violência, de captura, de 
encontro que me forçou a pensar o ensino de filosofia (GALLO, 2012, 
p. 14, grifos do autor). 

 Sendo puxado para o centro de uma discussão sobre ensino de filosofia, até 

participou de uma sessão no Senado Federal em defesa do tema. O livro 

Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino médio é o resultado 

mais atual do andamento das suas investituras sobre o problema, uma teoria 

filosófica que sintetiza suas investigações sobre o ensino de filosofia no Ensino 

Médio e perante a indagação o que ensinar em filosofia, buscou nos documentos 

elaborados pelo Ministério da Educação16 respostas ou pistas para objetivar sua 

investigação.  Como pista encontrou o conceito cidadania, ou seja, um ensino de 

filosofia voltado para uma práxis social. Agora era entender a que tipo de “cidadania” 

o documento se referia, e se as questões que o levou ser professor pesquisador 

sobre o problema é as mesmas de todos os pesquisadores ou em parte. A 

possibilidade de trabalhar o conceito cidadania, Silvio Gallo buscou no contexto do 

paradigma anarquista para a sua construção teórica do projeto de sua proposta de 

ensino de filosofia para enfrentamento dos problemas da educação no Brasil. Assim 

escreve Silvio Gallo: 

A possibilidade de trabalho que me parece mais próxima no 
momento é o pensar a filosofia da educação no contexto do 
paradigma anarquista. Se tal filosofia da educação pode servir de 
suporte teórico para a construção deste projeto de educação que tem 
por meta a autogestão e a verdadeira democracia que a tecnologia 
informática pode finalmente tornar possível através de uma rede 
planetária que imploda as fronteiras dos Estados-nação, ela pode 
ainda servir-nos como ferramenta de análise e crítica da sociedade 
capitalista e da educação por ela pensada, assim como do sistema 
de ensino por ela constituído – a sempre ambígua dualidade dos 
sistemas público e privado. No caso específico do Brasil 
contemporâneo, ela pode constituir-se num interessante referencial 

 
16 Sinaliza essa busca na nota de roda pé nº 2 do livro Metodologia do ensino de filosofia: uma 
didática para o ensino médio.  Campinas, SP: Papirus, 2012, p. 36. Trata-se dos Parâmetros 
Curriculares Nacionais para o Ensino Médio – PCNEM (Brasil –MEC/SEMT 1999); das Orientações 
Educacionais Complementares aos Parâmetros Curriculares Nacionais – PCN+ (Brasil-MEC/SEMT 
2002; e das Orientações Curriculares para o Ensino Médio – Ocem (Brasil-MÊS/SEB 2006). 



53 
 

para a discussão e análise dos graves problemas educacionais que 
enfrentamos, de uma perspectiva bastante singular, como no caso da 
qualidade do ensino e da publicização/democratização da escola, 
trazendo contribuições, criativas diferentes das usuais (GALLO, 
2006, pp. 12-13).   

 Nestas palavras fica evidente a crítica que Silvio Gallo faz ao modelo de 

educação na década do ano 2000 e que estava em fase de transição de governo, 

saindo o governo do PSDB, com Fernando Henrique Cardoso, e início do governo 

do PT, com Luiz Inácio Lula da Silva, período em que esteve mergulhado nos 

estudos sobre a filosofia do ensino de filosofia.  Nesse contexto político que o Brasil 

estava passando, o desenvolvimento do conceito de cidadania no anarquismo como 

resposta aos problemas da educação no Brasil mostrou compatibilidade com os 

documentos que rege o sistema educacional, pois neles é claro o chamado a todos 

os envolvidos com a educação para canalizar seus trabalhos de maneira a contribuir 

com o projeto educacional voltado para formar o cidadão ao exercício da cidadania. 

Neste sentido, a filosofia ao se tornar disciplina obrigatória no Ensino Médio das 

escolas da rede pública e privada de todo o Brasil teria que trabalhar perseguindo 

esse objetivo e oferecer conteúdos que contribua com o projeto: formar o cidadão 

para o exercício da cidadania. Quais conceitos na filosofia anarquista pode despertar 

em Silvio Gallo o interesse para desenvolver e dar uma compreensão ao conceito de 

cidadania? Ora, a resposta a esta questão podemos afirmar com toda certeza e 

convicção que Silvio Gallo encontrou o conceito de liberdade como objetivo 

primordial da educação anarquista. 

Podemos dizer, acertadamente, que o objetivo primordial da 
educação anarquista é a liberdade, é formar indivíduos livres, 
conscientes, capazes de uma vida solidária em sociedade. Mas é 
também formar homens que lutem pela liberdade de todos, pois, 
como já vimos, a liberdade só pode adquirir sentido quando expressa 
coletivamente; um indivíduo só pode ser livre se todos os outros que 
compõem o coletivo social também o forem (GALLO, 1995, p. 31, 
grifos do autor). 

 Observa-se que o conceito de liberdade anarquista segue a compreensão do 

trabalhador do campo e da cidade expresso no lema da Revolução Francesa, 

liberdade, igualdade e fraternidade, no sentido real do conceito, não é o sentido 

atribuído pela burguesia ascendente, direitos somente à classe burguesa, 

segregando os trabalhadores, mantendo-os na mesma situação que antes à 

Revolução. Ora, os documentos citados demonstram essa perseguição. No entanto, 



54 
 

Silvio Gallo no livro Pedagogia do risco apresenta o conceito de liberdade na 

concepção anarquista, especificamente localizado no livro O que é a propriedade? 

de Pierre-Joseph Proudohon (1809-1865). A partir do qual o filósofo Mikhail 

Alexandrovich Bakunin (1814-1876) o explora contrapondo ao conceito abordado na 

concepção burguesa especialmente em John Locke (1632-1704) e Jean-Jacques 

Rousseau (1712-1778), uma concepção diferente. Neste sentido, Silvio Gallo afirma 

o seguinte: 

Bakunin opõe a ideia da liberdade como uma construção 
eminentemente social, só possível em sociedade. Há uma inversão 
dos termos: se para os liberais a liberdade só existe na natureza e a 
sociedade é um empecilho a ela, para Bakunin, é na natureza que o 
homem não é livre, pois só a relação social pode fundar a liberdade. 
Segundo ele, a liberdade é o ponto de chegada do homem, e não o 
ponto de partida, como queria Rousseau, pois nos começos da 
história, estando o homem inconsciente de si, ele era como uma 
marionete nas mãos das forças naturais. Sua vida era regida pelo 
princípio da necessidade, fazia aquilo que era necessário para 
garantir sua sobrevivência, vivia sob o jugo da fatalidade. Com o 
progresso cultural e o desenvolvimento da civilização, o homem vai 
aos poucos se libertando das fatalidades naturais, construindo seu 
mundo e conquistando a liberdade (GALLO, 1995, pp. 23-24). 

 Ora, sendo a liberdade uma construção fruto das relações sociais, 

entendemos que o ensino de filosofia na escola deve caminhar nesta direção. O 

estudante deve exercitar sua liberdade e construí-la no convívio social de forma 

consciente, entendendo que “a liberdade do indivíduo não termina onde começa a 

liberdade do outro, mas ambas as liberdades começam juntas” (GALLO, 1995, p. 

23). Concepção que Silvio Gallo traz para nós buscando-a em Proudhon, pois para 

este a liberdade é comunhão. Assim a busca pela liberdade se torna ato de 

solidariedade entre os indivíduos. Logo, o melhor meio para esse fim é através da 

educação, como afirma Silvio Gallo fazendo uso do pensamento de Bakunin: 

A educação e a instrução são de fundamental importância para a 
conquista da liberdade, pois é através da educação – seja aquela 
institucional, realizada nas escolas, seja aquela informal, realizada 
pela família e pela sociedade como um todo – que as pessoas 
entram em contato com toda a cultura já produzida pela humanidade, 
desde seus primórdios. E como a liberdade é um fenômeno social, 
de cultura, o contato com o produto da civilização é indispensável 
para sua conquista (GALLO, 1995, p. 27). 

Tendo localizado o conceito de cidadania e compreendido o objetivo da 

proposta para o desenvolvimento do ensino de filosofia nas escolas, o passo 



55 
 

seguinte seria desenvolver ou encontrar uma perspectiva filosófica que fosse capaz 

de promover esse movimento dialético para a construção de uma filosofia do ensino 

de filosofia que dê conta da proposta. Potencializou todo seu trabalho 

epistemológico em torno do ensino de filosofia a ser aplicado em sala de aula. A 

proposta é o desenvolvimento de um pensamento filosófico sobre o ensino de 

filosofia, fruto das pesquisas realizadas na filosofia francesa contemporânea, 

especificamente em Gilles Deleuze (1925-1995), Félix Guattari (1930-1992) e Michel 

Foucault (1926-1984), uma filosofia como criação de conceitos ou da diferença e 

outra filosofia como resistência17. Na filosofia francesa, especialmente nos três 

pensadores citados, Silvio Gallo encontrou conceitos fundamentais para desenvolver 

sua filosofia do ensino de filosofia em torno do conceito cidadania. Ensinar uma 

filosofia para a práxis social de forma a promover o pleno exercício da cidadania, no 

entanto, a filosofia do conceito em Deleuze e Guattari e a filosofia da resistência em 

Foucault puderam iluminar seu trabalho. Observa-se que o plano traçado por Silvio 

Gallo apresenta característica humanista, promovendo liberdade de pensamento ao 

indivíduo no exercício da cidadania na promoção da construção de subjetividades. 

Tendo as ferramentas em mãos, o passo seguinte e desafiador foi sistematizar seu 

plano de ensino filosófico. No entanto, podemos ainda citar outro ponto fundamental 

para sua sistematização filosófica, a orientação feita à pesquisa de doutorado de um 

professor da UNICAMP sobre livros didáticos. Assim escreve: 

Entre 2006 e 2008, um professor de filosofia e doutorando na 
Faculdade de Educação da Unicamp, realizando uma pesquisa sobre 
ensino de filosofia sob minha orientação, desenvolveu um 
mapeamento dos livros então disponíveis no mercado editorial 
brasileiro que se destina a esse trabalho no nível médio. Ele chegou 
a mais de 30 títulos, dentre aqueles de produção brasileira e algumas 
poucas traduções de obras estrangeiras (GALLO, 2012, P. 143). 

 O que procurava esse pesquisador nos livros didáticos? Qual era o objetivo 

desse mapeamento? O que Silvio Gallo percebeu nessa pesquisa para poder 

concretizar sua construção filosófica sobre o ensino de filosofia e também produzir 

um livro didático? Assim fez o pesquisador: 

Organizou os vários livros didáticos para filosofia em duas 
categorias: aqueles que tomam a história da filosofia como centro e 
aqueles que tomam a história da filosofia como referencial. Em 

 
17 Nós alinharemos nosso trabalho somente aos dois primeiros, percebemos ter exercido maior 
influência em Silvio Gallo. 



56 
 

outras palavras, na primeira categoria temos livros que consideram a 
abordagem histórica no ensino de filosofia, ao passo que na segunda 
estão obras que privilegiam a abordagem temática desse ensino 
(GALLO, 2012, p. 143, grifos do autor). 

 Percebemos neste acontecimento que a experiência filosófica se dá 

continuamente na vida do filósofo, perante um determinado objeto sempre gera 

aquele espanto e admiração que o coloca em movimento, como rege a lei da física, 

“nada se move a não ser movido por outro”, máxima popularmente conhecida. Esse 

é um movimento gerado pela busca por respostas a fim de atualizar em ações 

intencionalmente produzidas na pesquisa. Esse acontecimento também colaborou 

como princípio gerador que movimentou Silvio Gallo na dialética pela construção da 

sua metodologia de ensino de filosofia para o exercício da cidadania. O trabalho do 

pesquisador que teve sua orientação o fez perceber nos livros destinados à prática 

do ensino de filosofia nas escolas do Brasil que, no entanto, nenhum dos autores 

trabalhava com a abordagem problemática e a possibilidade de desenvolver um 

ensino de filosofia nesta abordagem seria algo inovador no momento. Nesse 

pressuposto argumenta no livro Metodologia do ensino de Filosofia onde defende 

esta possibilidade: 

Se optarmos por uma abordagem problemática do ensino de filosofia, 
como foi apresentado e defendido ao longo do livro, muitas dessas 
obras poderiam servir de apoio ao trabalho do professor, mas 
nenhuma delas daria conta, de modo exclusivo, de possibilitar tal 
trabalho (GALLO, 2012, p. 146). 

 A filosofia defendida e proposta por Silvio Gallo tenta trabalhar nessa direção, 

ou seja, um ensino de filosofia na vertente problemática. Para transitar nesse 

caminho, contudo, pôde encontrar nos três filósofos franceses essa forma de 

abordar o ensino de filosofia. Por conseguinte, percebe-se que os três documentos 

produzidos pelo Ministério da Educação apresentam uma forma de abordagem para 

o ensino de filosofia: Os PCNEM (1999) limitam-se a definir competências e 

habilidades a serem desenvolvidas em filosofia, sem apontar conteúdos específicos. 

O PCN+ (BRASIL-MEC/SEMT 2002) aponta conteúdos específicos, numa 

abordagem temática. As Ocem (2006) apontam também conteúdos específicos, mas 

em uma abrangente na vertente histórica. Assim escreve Silvio Gallo a esse 

respeito: “Todos os três reafirmam a importância dessa área para uma formação 

cidadã, mas cada um a interpreta de uma maneira” (GALLO, 2012, p. 36). Essa é a 

justificativa pela sua opção em trabalhar o ensino de filosofia na abordagem 



57 
 

problemática, uma vez que os outros autores de livros didáticos trabalham ou com a 

abordagem com foco na história da filosofia, portanto, abordagem conservadora que 

atende os interesses da classe hegemônica, ou pela abordagem temática, como 

tentativa de libertação da filosofia dessa tradição conservadora.  

 Na construção do seu material de ensino de filosofia a gênese do conceito de 

ensino de filosofia teve como ponto de partida o problema enfrentado por ele na 

graduação e isso se deu devido à carência de uma disciplina específica que 

pudesse contribuir mais com a formação dos professores, no sentido de que 

pudesse prepará-los de forma mais clara numa visão da prática desenvolvida por 

professores em sala de aula, não somente na observação e regência da sala de aula 

no estágio, mas também em uma literatura filosófica específica. Segundo Silvio 

Gallo, uma disciplina dessa natureza na graduação poderia contribuir para efetivar 

um ensino de filosofia em sala de aula com melhor qualidade e não deixar os novos 

professores perdidos no exercício de sua profissão ao ensinar filosofia aos neófitos. 

Ora, organizar esse pensamento e dar continuidade na pesquisa sobre o ensino de 

filosofia, uma vez tendo localizado a finalidade da filosofia no Ensino Médio, 

construir um livro didático com conteúdos específicos para atender a proposta era 

necessário. Desenvolver um material didático em que o ensino de filosofia pudesse 

contribuir com as demais disciplinas curriculares na promoção da cidadania, 

conceito presente na legislação que rege a educação nacional. A localização na 

história da filosofia de uma perspectiva filosófica que dê conta desse projeto de 

ensino e que fosse capaz de promover a liberdade do sujeito, um ensino de filosofia 

ativo, produtivo e tendo como objetivo a emancipação intelectual daquele que 

aprende e produz singularidades, mesmo que ainda não seja possível controlar isso 

no exercício da cidadania foi fundamental na criação conceitual de sua metodologia 

de ensino.  

 Os resultados das pesquisas desenvolvidas por Silvio Gallo veio dar 

movimento às pesquisas sobre o ensino de filosofia no Brasil como proposta para 

atender a necessidade do professor de filosofia em sala de aula, contribuindo com 

sua formação nos cursos de graduação ou nas especializações, numa abordagem 

problemática, mas sem deixar a história da filosofia e temas filosóficos de lado. No 

entanto, canalizar os saberes à produção de conceitos sobre o ensino de filosofia na 

perspectiva de Deleuze e Guattari, a proposta contemplou tanto o Ensino Superior 

quanto ao Ensino Médio. Para Silvio Gallo uma das primeiras tentativas na busca 



58 
 

por uma solução epistemológica e prática foi com a criação do grupo de estudos 

sobre o Ensino de Filosofia (Gesef), sendo muito produtivo. O primeiro trabalho do 

grupo de estudos foi à publicação do livro didático, Ética e cidadania: Caminhos da 

filosofia (1997). Obra de grande importância para os trabalhos posteriores, pois, a 

mesma pode mostrar o começo de um projeto que estaria se concretizando, como 

ponto de partida para a construção de seu pensamento didático e epistemológico 

para o ensino de filosofia. Neste trânsito, portanto, Silvio Gallo reforça sua intenção 

e objetivo em trabalhar com a filosofia como criação de conceitos na vertente 

problemática tomando como exemplo os professores de filosofia do Uruguai, nestes 

termos: 

Os professores de filosofia uruguaios, perseguindo na didática da 
filosofia o objetivo de trabalhá-la como atividade, já estruturaram o 
currículo de seu ensino secundário em torno de problemas 
filosóficos, deixando para trás a discussão em torno de articular o 
currículo de filosofia por temas ou pela história (GALLO, 2012, p. 93). 

 Perante o exposto fica evidente sua sinalização a outro grande desafio para a 

efetivação deste projeto de ensino de filosofia: a construção de um currículo de 

filosofia para o Ensino Médio em torno de problemas filosóficos. Para Silvio Gallo, o 

ensino de filosofia na perspectiva problemática sendo trabalhada pela filosofia da 

diferença em torno de um currículo voltado para um ensino na perspectiva histórica 

ou temática apresenta muitas dificuldades práticas, como as citadas no experimento 

do capítulo I, caso do formato curricular do ensino de filosofia do Ensino Médio das 

escolas do Brasil atualmente. No entanto, discutir o problema do currículo não é 

nosso objetivo, somente sinalizar o que poderá ser feito ainda por algum 

pesquisador neste território.   

 

Desprendimento da reprodução: ensino de filosofia produtivo 

 

 Tanto o conceito de educação do movimento anarquista quanto o conceito de 

filosofia apresentado por Deleuze e Guattari, Silvio Gallo os utilizou como fontes 

inspiradoras para a elaboração da sua metodologia do ensino de filosofia. O que há 

de comum nos dois conceitos? Ora, ambos os conceitos tem como ponto de partida 

o problema. Neste sentido uma metodologia de ensino que parte do problema, da 

experiência prática e da realidade do indivíduo. Nas ideias de educação anarquistas 

o aprendiz busca o conhecimento teórico partindo das experiências práticas da 



59 
 

realidade vivida, ideias contidas nos aspectos metodológicos da educação 

politécnica defendidas por Proudhon, ou seja, o exercício da cidadania requer uma 

educação integral, a partir da qual o aprendiz aprende todo o processo produtivo, 

mas sempre partindo da prática, pensamento muito próximo ao de Rousseau contido 

na obra Emílio, ou Da educação que Silvio Gallo também faz uso em sua análise 

sobre a educação no livro Pedagogia do risco (1995). Nestas pegadas, segundo 

Silvio Gallo, “na educação pelo trabalho, a primeira realidade é a natureza da oficina 

e a manipulação dos instrumentos” (GALLO, 1995, p. 60). Ora, o conceito na 

metodologia do ensino de filosofia elaborado por Silvio Gallo é trabalhado na aula 

como em uma oficina, o mesmo pode agora ser manipulado, testado, levado de um 

lado a outro. Sendo assim, a prática que leva a teoria construída a partir do 

problema conceitual exprime todo o processo produtivo conferindo liberdade ao 

indivíduo no exercício da cidadania. Mas para que isso aconteça é preciso uma 

educação integral que Silvio Gallo a defende no pensamento de Bakunin, como 

escreve no trecho a seguir: 

Para que uma pessoa possa construir e assumir sua liberdade, é 
necessário que ela se conheça, e se conheça por inteiro: se 
descubra como um corpo, como uma consciência, como um ser 
social, todas estas características plenamente integradas e 
articuladas. E é por isso, volto a dizer, que uma educação para a 
liberdade, na perspectiva anarquista, deve ser também uma 
educação integral, através da qual o homem se conheça e se 
perceba em todas as suas facetas e características (GALLO, 1995, p. 
79, grifos do autor). 

 Percebe-se que este pensamento também pode ser localizado na 

fenomenologia de onde Silvio Gallo no livro Subjetividade, ideologia e educação 

(2009) expõe o conceito de ideologia e subjetividade ao tratar do agir do indivíduo 

em sociedade. Ora, o agir consciente é ter pleno domínio de si mesmo, conhecer a 

si mesmo, sua estrutura, como também defende a fenomenologia. 

A estrutura da subjetividade é basicamente a estrutura da 
consciência explicitada pela fenomenologia existencial de Sartre. A 
subjetividade e a consciência são duas realidades justapostas, 
complementares e simultâneas: a descoberta da consciência ocorre 
por meio do reconhecimento da subjetividade – eu sou –, e a 
subjetividade só tem sentido como fenômeno consciente – eu me 
reconheço como eu mesmo. Podemos, assim, dizer, como afirmava 
Sartre sobre a consciência, que a essência da subjetividade reside 
na transcendência: ela só pode ser apreendida no conjunto dos atos 
que pratica, no perpétuo processo de autoconstrução a que se 
entrega (GALLO, 2009, p. 104).  



60 
 

Portanto, o ensino de uma filosofia produtiva não é levar o aprendiz 

simplesmente reproduzir os conhecimentos adquiridos pela cultura em sociedade 

como ser alienado, porque, nesse caso, o cidadão não poderia gozar da liberdade, 

não seria possível perceber outras possibilidades de mudanças na realidade. Neste 

sentido Silvio Gallo continua: 

A subjetividade, o modo de ser da liberdade e das múltiplas 
possibilidades, converte-se no ser da sujeição e da possibilidade 
única, isto é, da impossibilidade. Com a realidade desse 
agenciamento social da máquina de produção, qualquer mudança da 
estrutura social não poderia ocorrer no nível dessa máquina e de 
seus agenciamentos próprios, mas terá de opor em cada uma das 
“múltiplas cabeças” da subjetividade, na estrutura psíquica, no 
agenciamento básico de cada um dos indivíduos (GALLO, 2009, pp. 
110-111). 

O agir do indivíduo em sociedade deve ser livre e consciente, disposto a criar 

o novo, o diferente, conforme o sentido da educação anarquista na sociedade 

capitalista: “a criação de indivíduos críticos, conscientes e criativos, abertos a 

amplitude social e, mais do que isso, em perfeita relação com ela” (GALLO, 1995, p. 

174). Esta concepção de ensino prático pode ser verificada nos conteúdos 

abordados pelo Grupo de Estudos sobre Ensino de Filosofia (Gesef), coordenado 

por Silvio Gallo, no livro Ética e cidadania: caminhos da Filosofia (2004) que citamos 

anteriormente. Nesta obra há uma preocupação em oferecer ao estudante do Ensino 

Médio certo conhecimento de si mesmo (corpo e intelecto) e da sociedade nos 

aspectos políticos, éticos, artísticos e tecnológicos na promoção do agir em 

liberdade no convívio social, mas trazendo pensadores da história da filosofia em 

cada texto produzido. Estes conteúdos e a forma de abordá-los evidenciam as ideias 

da educação anarquista, temas extraídos da realidade do homem em sociedade na 

tentativa do estabelecimento de um comportamento solidário entre os indivíduos. 

Este pensamento também se alinha com a Constituição Federativa da República do 

Brasil (2016) quando expõe os objetivos da República Federativa do Brasil. 

Art. 3º Constituem objetivos fundamentais da República 
Federativa do Brasil:  
I – construir uma sociedade livre, justa e solidária;  
II – garantir o desenvolvimento nacional;  
III – erradicar a pobreza e a marginalização e reduzir as 
desigualdades sociais e regionais;  
IV – promover o bem de todos, sem preconceitos de origem, 
raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de 
discriminação. 



61 
 

No entanto, este livro didático ofereceu suporte para a confecção de outro 

livro didático, agora mais encorpado, Filosofia: experiência do pensamento publicado 

em 2013, livro que fizemos uso em nossa pesquisa, porém, usamos a edição de 

2016, como o apresentamos acima no capítulo I. Sendo os problemas sentidos na 

pele pelo indivíduo em sociedade como ponto de partida para a criação de conceito, 

filosofia defendida por Deleuze e Guattari, temos a filosofia como criação de 

conceito18. A novidade deste novo livro didático, portanto, também trabalhando tanto 

o conceito de educação anarquista bem como o de filosofia na concepção de 

Deleuze e Guattari, tendo o problema como aspectos em comum sobre o ponto de 

partida do filosofar, a novidade é sua estrutura formada para ser trabalhada cada 

unidade seguindo quatro passos didáticos: sensibilização, problematização, 

investigação e conceituação. Desta forma, o objetivo didático que Silvio Gallo 

pretende oferecer é um ensino de filosofia com certo dinamismo, criatividade, 

produtividade. O estudante se torna sensível aos ensinamentos filosóficos, 

motivando-o no aprendizado da filosofia, pois a abertura para o conhecimento é 

fundamental para um ensino efetivo, deixa de ser um ensino reprodutivo, 

assimilativo, estático, explicativo ou enciclopédico. O estudante nesta nova 

metodologia de ensino tem que produzir conhecimentos em filosofia, mesmo que 

não sejam grandes pensamentos, mas o suficiente, conforme o nível intelectual em 

que se encontra no Ensino Médio. Um ensino de filosofia que visa colocar o 

estudante em contato direto com a escrita, argumentar o próprio pensamento escrito 

e defender pontos de vista, em outras palavras, exercitar na prática a recriação de 

conceitos como introdução aos estudos posteriores. Portanto, a sala de aula se 

transforma em uma oficina de filosofia, como um laboratório de pesquisa, tendo o 

conceito como objeto de estudo filosófico para ser testado, experimentado, 

manipulado.    

 Portanto, o livro didático Filosofia: experiência do pensamento aparentemente 

segue formato bem próximo aos demais de outros autores, até porque o Ministério 

da Educação e Cultura (MEC) exige padrões específicos para a produção de livros 

didáticos e os autores devem construí-los conforme as regras estabelecidas19. A 

 
18 Sobre essa filosofia dedicamos todo o capítulo III. 
19 As regras para produção do livro didático podem ser verificadas em Brasil. Ministério da Educação. 
PNLD 2018: filosofia – guia de livros didáticos – Ensino Médio/ Ministério da Educação – Secretária 
de Educação Básica – SEB – FundoNacional de Desenvolvimento da Educação. Brasília, DF: 
Ministério da Educação, Secretária de Educação Básica, 2017. As obras sancionadas nestas 



62 
 

estrutura de cada capítulo foi pensada em trabalhar envolvendo os quatro passos 

didáticos. Pode-se observar que no início dos capítulos Silvio Gallo sempre 

apresenta um instrumento sensibilizador para despertar no estudante certa abertura 

ao problema que será estudado, apresenta o problema e prossegue transitando na 

história da filosofia na qual pensadores fazem suas colocações sobre o problema e 

seu conceito, de forma que o estudante tem a oportunidade de olhar o problema por 

diferentes ângulos e os diferentes conceitos que os pensadores deram ao problema. 

Isso facilita ao estudante poder olhar a realidade em que se encontra inserido e 

poder localizar um conceito que resolva seu problema, conforme tema trabalhado na 

oficina do conceito.  

Há no final de cada capítulo uma preocupação em colocar o estudante em 

contato direto com textos originais dos filósofos, pois o capítulo traz pequenos 

fragmentos de textos originais de dois ou três dos principais filósofos trabalhados 

naquele capítulo.  Esses textos, segundo Silvio Gallo, servem principalmente para 

desenvolver outra possibilidade didática, uma espécie de método regressivo, como 

deixa claro nestas palavras: “com base na leitura de textos filosóficos e na 

identificação de seus conceitos, fazer o exercício de buscar o problema (ou 

problemas) que levou(aram) o filósofo a produzir tal conceito” (GALLO, 2012, p. 85). 

Ora, isso serve também como exercício do pensamento e Silvio Gallo deixa claro 

que o professor pode escolher uma das duas possibilidades para trabalhar, mas vai 

depender das suas condições de sala de aula e de seus alunos.  

Tendo posto, percebe-se que o professor poderá auxiliar o estudante no 

exercício do pensamento nessa didática metodológica criativa ao recriar o conceito 

para o dito problema de forma contextualizada, conforme o ângulo do estudante. 

Pequenos artigos podem ser escritos como exercício na recriação de conceito ou na 

identificação do problema localizado no texto do filósofo analisado. Este modelo de 

trabalho na filosofia é o que diferencia Silvio Gallo dos demais autores. Por exemplo, 

Alessandro Pimenta tem outra visão metodológica e coloca em dúvida o exercício do 

 
avaliações técnicas preliminares foram então submetidas à “avaliação pedagógica”, etapa que seguiu 
princípios e normas comuns a todas as áreas, acrescidas de itens específicos para cada componente 
curricular. Princípios e critérios de avaliação das coleções: Análise dos aspectos gerais de adequação 
à legislação e aos princípios éticos da cidadania; Análise geral da proposta metodológica e 
pedagógica; Análise geral dos aspectos editoriais da obra; Análise específica da proposta de ensino 
de filosofia e Análise específica do manual do professor. 
 



63 
 

pensar no processo de criação de conceitos, mas está de acordo com a análise de 

textos, no entanto com alguma diferença da perspectiva de Silvio Gallo. 

Talvez o exercício do pensar não se dê num processo de criação de 
conceitos, mas no fato de fazer um caminho como o pensador o fez e 
usar desse caminho para outras possibilidades onde o erro ou o 
acerto não são os mais importantes, mas a utilização de teses já 
conhecidas a problemas novos, ou ainda, a desconstrução das teses 
do pensador estudado e o desvelamento do que está por trás dito e 
que o pensador não colocou claramente. A possibilidade de erros ou 
o erro propriamente dito no filosofar não é um impedimento, pois 
erros das mais variadas espécies são encontrados nos filósofos de 
todas as épocas. A experiência do pensamento se dá pela avaliação 
de teses, pelo exercício, não somente pela pretensão de verdade. 
Trata-se, portanto, de uma ação do pensamento. (PIMENTA, 2012, 
p. 106) 

A questão colocada por Alessandro Pimenta mostra outra possibilidade do ato 

de pensar e fazer filosofia, ou seja, a aplicação da análise de teses conhecidas aos 

problemas novos em detrimento à criação de conceitos. No entanto, o que se faz 

quando o filósofo analisa teses e reformula outra tese propondo uma melhor solução 

para o problema? Para ele se trata da experiência de pensamento, mas fica evidente 

que se trata do ato filosófico e que, no trânsito pelas teses, ou melhor, no plano de 

imanência de um filósofo pode em meio aos componentes conceituais recriar o 

conceito e, evidentemente poderá decidir em, ou prosseguir no mesmo plano do 

filósofo analisado ou estabelecer um novo plano de imanência a partir do conceito 

percorrido no plano de imanência anterior para criar outro conceito ao pegar 

componentes do conceito analisado. Em Deleuze e Guattari quando um pensador 

faz um trânsito em outra perspectiva filosófica, esse pensador estará se 

territorializando, conhecendo o território para depois se desterritorializar e recriar o 

conceito conhecido no trânsito por aquela perspectiva filosófica, mas agora com 

outra roupagem. No entanto, pela colocação de Alessandro Pimenta, parece que 

não se referia ao plano de imanência em si, mas conforme a filosofia de Deleuze e 

Guattari acabou por ficar no plano de imanência e no giro, indiretamente, 

percebemos que afirma ser o plano de imanência um conceito e tentou fugir dele, no 

entanto permaneceu no plano de imanência afirmando-o como experiência do 

pensamento.  

Neste sentido, Alessandro Pimenta ao falar da experiência do pensamento 

que se dá pela avaliação de teses, sem pretensão acaba por falar sobre o plano de 

imanência, embora não se referindo claramente, mas pelo fato de se tratar de um 



64 
 

território onde seria possível o exercício, o ato do pensamento, porque, segundo 

Deleuze e Guattari, “o plano de imanência não é um conceito pensado nem 

pensável, mas a imagem do pensamento, a imagem que ele se dá do que significa 

pensar, fazer uso do pensamento, se orientar no pensamento” (DELEUZE e 

GUATTARI, 2010, p. 47). Os conceitos são acontecimentos, como já foi dito, “mas o 

plano é o horizonte dos acontecimentos, o reservatório ou a reserva de 

acontecimentos puramente conceituais” (2010, p. 46). Por meio desse ato de pensar 

o filósofo transita criando sua filosofia, seus conceitos filosóficos na ordem do 

acontecimento. Deleuze e Guattari compara o plano de imanência como sendo um 

gigantesco tear e o qual não para de tecer os conceitos, mas os conceitos nascem 

de lances de dados, no acontecimento oriundo do problema ou problemas. 

Os conceitos não são criados do nada, como já sinalizamos, é preciso 

percorrer pela história da filosofia, em cada tempo, cada pensador apresentou seus 

conceitos sobre o problema ou problemas suscitados no seu tempo cronológico. Por 

isso, tanto Deleuze e Guattari no livro O que é a filosofia? quanto Alessandro 

Pimenta no texto O ensino de filosofia como experiência do pensar, vem mostrar que 

uma definição universal da filosofia não seria possível. Alessandro Pimenta cita 

Palácios em sua demonstração sobre a impossibilidade em dar uma definição 

universal à filosofia. 

Argumenta que toda tentativa de uma definição universal da filosofia 
fracassaria, sinteticamente, pelo fato de que qualquer definição 
excluiria pensadores já consagrados pela história da filosofia. 
Acrescente-se, ainda, que outros dois fatores impossibilitariam tal 
definição: não há objeto nem método privilegiados. Não há, portanto, 
filosofia, mas filosofias, “a filosofia de cada filósofo não é mais que 
uma autobiografia intelectual, que a filosofia de cada autor reflete seu 
modo particular de ser” (PIMENTA, 2012, p. 107). 

Alessandro Pimenta argumenta ainda que “Experiência ou exercício do 

pensar é, certamente, uma expressão mais abrangente e conveniente que criação 

de conceitos proposta por Deleuze. Ela teria mais lugar nas salas de aula. A este 

exercício chamo de ato de filosofar” (PIMENTA, 2012, p. 107). Nesta perspectiva 

apontada e defendida por Alessandro Pimenta, simplesmente como “experiência ou 

exercício do pensar”, como se vê, não é a perspectiva da filosofia de Deleuze e 

Guattari, pois na perspectiva da filosofia como criação de conceitos apresenta o 

resultado do ato de filosofar, um produto do pensamento. Há movimento do 

pensamento, como escreve Silvio Gallo: 



65 
 

O aprendiz não pode ser circunscrito aos limites de uma aula, da 
audição de uma conferência, da leitura de um livro; ele ultrapassa 
todas essas fronteiras, rasga os mapas e pode instaurar múltiplas 
possibilidades. E o que é o processo do filosofar, senão essa busca 
dos horizontes para questioná-los uma vez e outra mais, para 
descobrir que há horizontes? Das palavras de Deleuze, podemos 
inferir que o processo do filosofar é análogo ao processo da 
aprendizagem: o hiato entre o saber e o não saber; phylo-sophia, 
movimento do não saber ao saber à sabedoria, sem nunca atingir 
esta última, mas jamais retornar ao primeiro (GALLO, 2012, p. 47). 

As reflexões de Alessandro Pimenta são pontuações cabíveis, mas que, 

conforme a filosofia de Deleuze e Guattari, a forma de ensinar filosofia apontada por 

Alessandro Pimenta fica apenas no plano de imanência desconsiderando o 

movimento inicial e final do filosofar: o problema ou problemas como sendo este o 

gerador ou causa do conceito a ser criado no plano de imanência traçado pelo 

filósofo por onde o estudante do Ensino Médio exercita seu pensamento. Por outro 

lado, Silvio Gallo dá um exemplo de Deleuze sobre a maneira, tanto do professor 

quanto do estudante ao lidar com os signos do pensamento. 

O exemplo dado por Deleuze é o aprender a nadar, que é o 
enfrentamento do problema da relação de nosso corpo com a água. 
Alguém só aprende a nadar quando entra, ele próprio, aprendiz, em 
contato com os signos da água, e na heterogeneidade dessa relação 
consegue produzir o resultado desejado, que é o ato de nadar. Não 
se trata de fazer como o professor, mas de fazer com ele. Lançar-se 
na água, com ele, mas se relacionando com a água, descobrindo 
seus signos e construindo sua própria relação. Em outras palavras, 
não se aprende por imitação, mas inventando sua própria maneira de 
relacionar-se com os signos (GALLO, 2012, p. 89, grifos do autor). 

 A proposta de Silvio Gallo é promover um ensino de filosofia emancipatório, o 

estudante é orientado a produzir “com” o professor e não “como” o professor e 

construir sua subjetividade, seu estilo de ser, pensar e escrever respeitando sua 

liberdade e levando-o entender o que é liberdade conforme a compreensão 

defendida e apresentada por Silvio Gallo. O Ensino Médio é a fase da educação em 

que o estudante deve começar a fazer atividades propedêuticas ao Ensino Superior, 

não importa o curso que o estudante irá cursar, o essencial é oferecer as condições 

necessárias para a conquista do seu objetivo acadêmico e profissional, conforme a 

legislação em vigor.  

Retomando nossa discussão sobre o livro didático de Silvio Gallo, observa-se 

que ele não traz no livro um capítulo que trabalhe especificamente com a lógica, 

ciência muito argumentada e criticada por Deleuze e Guattari no livro O que é a 



66 
 

Filosofia? Talvez seja pela rivalidade entre a lógica e filosofia apresentada pelos 

filósofos. Não encontramos nada a respeito nos textos de Silvio Gallo, mas 

localizamos esta observação em Deleuze e Guattari sobre a confusão entre lógica e 

filosofia:  

Confundindo os conceitos com funções, a lógica faz como se a 
ciência se ocupasse já com conceitos, ou formasse conceitos de 
primeira zona. Mas ela própria deve dobrar as funções científicas 
com funções lógicas, que, se supõe, formam uma nova classe de 
conceitos puramente lógicos, ou de segunda zona. É um verdadeiro 
ódio que anima a lógica, na sua rivalidade ou sua vontade de 
suplantar a filosofia. Ela mata o conceito duas vezes. Todavia o 
conceito renasce, porque não é uma função científica, e porque não 
é uma proposição lógica: ele não pertence a nenhum sistema 
discursivo, não tem referência. O conceito se mostra, e nada mais 
faz que se mostrar. Os conceitos são monstros que renascem de 
seus pedaços (DELUZE e GUATTARI, 2010, p. 167). 

 Silvio Gallo deixa claro que sua metodologia do ensino de filosofia está focada 

no trato com o conceito. A aula de filosofia tem a possibilidade de ser transformada 

em oficina, e nela o conceito é manipulado, testado, experimentado. A experiência 

do pensar filosoficamente acontece neste ato cognitivo e dinâmico. Os quatro 

passos didáticos é o formato metodológico para a manipulação do conceito, na 

ordem do acontecimento a recriação do conceito se dá a partir do problema, como 

demonstramos no experimento prático no capítulo I. Vejamos como Silvio Gallo 

expõe a oficina do conceito para dar mais clareza ao que estamos a falar até aqui.  

A oficina do conceito: os quatro passos didáticos 

Após nossa análise e exposição sobre a base teórica do ensino de filosofia de 

Silvio Gallo, passamos agora a compreender como ele canaliza toda sua teoria para 

a possibilidade prática na oficina do conceito. Temos como objetivo mostrar a teoria 

proposta por Silvio Gallo para podermos fazer um comparativo daquilo que fizemos 

ao colocar essa teoria em prática, experimento que descrevemos anteriormente no 

capítulo I. Nesta direção, Silvio Gallo fala o seguinte sobre a aula que o professor 

transforma em uma oficina de filosofia: 

Na “oficina filosófica” que se torna a aula nessa dimensão, cada 
aluno procurará então, manejando essas diferentes ferramentas, 
recriar conceitos ou mesmo criar novos conceitos que possam 
iluminar o problema colocado. Produzir o acontecimento, por meio 
dessa experiência, dessa aventura do pensamento, criando 



67 
 

conceitos que sejam importantes, interessantes e instigantes, pelo 
menos para aqueles que ali estão: nisso consistirá a aula de filosofia, 
se tomarmos a perspectiva de filosofia proposta por Deleuze e 
Guattari como elemento norteador de nossa prática de ensino 
(GALLO, 2012, p. 94). 

 As diferentes ferramentas que o estudante pode manejar são aquelas que 

poderão ser utilizadas na solução dos problemas filosóficos em estudos na oficina, 

mas estes problemas devem ser preferencialmente os que têm uma significação 

existencial para os estudantes de forma que possam sentir na pele o problema. 

Então, segundo Silvio Gallo, “em torno desses problemas, será possível trabalhar 

com temas filosóficos, com a história da filosofia, com diferentes filósofos e seus 

textos e conceitos” (GALLO, 2012, p. 95), de forma que dê aos estudantes a devida 

compreensão daqueles problemas, isso constitui matéria básica para a criação de 

conceitos. Conforme o exposto, entendemos as colocações de Silvio Gallo como 

sendo a pedagogia do conceito defendida por Deleuze e Guattari, como a veremos 

mais adiante no capítulo III. Podemos agora conhecer os quatro passos didáticos 

propostos por Silvio Gallo, como possibilidade ou dica, a escola se torna um espaço 

de resistência contra a opinião, da opinião vazia, como falamos anteriormente e 

retomaremos mais adiante. Assim Silvio Gallo apresenta o primeiro passo didático: 

Sensibilização: Trata-se, nesta primeira etapa, de chamar a atenção 
para o tema de trabalho, criar uma empatia com ele, isto é, fazer com 
que o tema “afete” os estudantes. Sabemos que os conceitos só são 
criados para enfrentar problemas, e que só enfrentamos os 
problemas que efetivamente vivemos. Ora, de nada adiantaria que o 
professor indicasse um problema aos alunos. Para que eles possam 
fazer o movimento do conceito, é preciso que o problema seja vivido 
como um problema para eles (GALLO, 2012, p. 96, grifos do autor). 

 Para que isso aconteça, Silvio Gallo diz que a sensibilização é o que levará os 

estudantes a despertar interesse pelo problema porque o instrumento sensibilizador 

utilizado pelo professor, podendo ser uma música, um poema, uma pintura, um 

conto, um filme, desenho animado, história em quadrinhos etc. No seu livro didático, 

essa etapa é bem visível no início de cada capítulo onde Silvio Gallo explora uma 

pintura, um filme, uma notícia de jornal sobre descoberta científica, uma charge, 

uma ação humana, uma música ou um fato histórico, e tem a função de fazer com 

que os estudantes incorporem o problema filosófico e venham a criar um conceito 

incorporal. No interior de cada capítulo também aparece alguma ferramenta para 

reforçar e continuar a chamar a atenção dos estudantes. Mas esta sensibilização se 



68 
 

dá por algum aspecto da realidade vivida pelo estudante de forma que o tema de 

trabalho o afete profundamente, causando empatia com ele. Os estudantes abertos 

ao conhecimento, o professor, entretanto, pode até trabalhar exercícios que 

promovam alargamento do horizonte cultural, partindo daquilo que chamam a 

atenção deles e introduzir outros legados culturais que não estejam acostumados. 

Desta forma os estudantes podem observar a cultura de maneira mais abrangente. 

Isso possibilita ao passo seguinte, a problematização. 

Problematização: Trata-se de transformar o tema em problema, isto 
é, fazer com que ele suscite em cada um o desejo de buscar 
soluções. Na etapa anterior, o objetivo era afetar, chamar a atenção, 
motivar (se quisermos usar uma expressão pedagógica um tanto ou 
quanto em desuso). Nesse segundo momento, tendo a atenção 
mobilizada pela questão, o objetivo é problematizar vários de seus 
aspectos, de diferentes perspectivas (GALLO, 2012, p. 96, grifos do 
autor). 

 Essa é a fase das discussões, o professor promove debates em torno do 

tema para que os estudantes identifiquem problemas, algumas situações podem ser 

criadas na aula extraindo algo do dia a dia vivido pelos estudantes e debatido de 

diferentes aspectos, em conformidade com o tema da aula. Neste acontecimento, os 

estudantes devem sentir estimulados a falar, apresentar os problemas vivenciados 

por eles a movê-los no filosofar, querendo saber, por exemplo: qual a origem de tal 

problema? Todas as pessoas enfrentaram ou enfrentam esse problema?  Existe 

alguma explicação a ele? Quais explicações os filósofos deram ao problema? Nessa 

etapa o professor pode desenvolver neles, também, a desconfiança em afirmações 

muito taxativas, fechadas, como diz Silvio Gallo, “opiniões cristalizadas”. A 

desconfiança se torna como sendo um “motor” que os movimentam para a busca de 

soluções. A curiosidade é ativada e alimentada pelo desejo em descobrir respostas 

para o problema. Podemos localizar esta etapa no livro didático também, após a 

ferramenta sensibilizadora, Silvio Gallo começa a instigar os estudantes a fazer 

perguntas a partir de alguns problemas que apresenta no texto. Os estudantes são 

estimulados pelo próprio texto nos capítulos do livro didático a questionar certos 

problemas na sociedade, na arte, na ciência, na literatura, levando-os a entenderem 

o papel da filosofia frente aos problemas apresentados. Isso estimula os estudantes 

a buscar respostas e entender o porquê estudar filosofia. O clima criado provoca-os 

a prosseguir no terceiro passo didático, a investigação. 



69 
 

Investigação: Trata-se de buscar elementos que permitam a solução 
do problema. Uma investigação filosófica busca os conceitos na 
história da filosofia que possam servir como ferramentas para pensar 
o problema em questão. Terá Platão se deparado com esse 
problema? Em caso afirmativo, como ele o pensou? Produziu algum 
conceito que tenha dado conta dele? O conceito platônico ainda é 
válido em nosso tempo? Ele dá conta do problema, tal como o 
vivemos hoje? E na modernidade, Descartes ou Espinosa lidaram 
com o problema? Criaram seus conceitos? São esses conceitos mais 
adequados ou menos adequados que aquele criado por Platão? 
(GALLO, 2012, p. 97). 

 Essa é a etapa de visitar a história da filosofia. Os estudantes podem 

investigar o problema e o que os filósofos falaram sobre ele na história da filosofia. 

Falamos anteriormente sobre o formato de cada capítulo do livro didático Filosofia: 

experiência do pensamento no qual Silvio Gallo apresenta alguns filósofos e seus 

respectivos pensamentos sobre problemas localizados nos temas que o capítulo 

trabalha. Estes filósofos servem como fontes de investigação onde os estudantes 

poderão conhecer os conceitos criados por eles aos problemas que identificaram no 

debate. Os estudantes ainda podem ter acesso a pequenos fragmentos de textos 

originais dos principais filósofos apresentados no capítulo, mas o professor ainda 

poderá indicar outros que não estejam contemplados. Lógico que durante a 

investigação o estudante deverá aprender também fazer o fichamento que servirá 

como fundamentação para a recriação do conceito. Esse exercício da recriação do 

conceito é o quarto passo didático, a conceituação. 

Conceituação: Trata-se de recriar os conceitos encontrados de modo 
que equacionem nosso problema, ou mesmo de criar novos 
conceitos. Aprendemos com Nietzsche e com Deleuze e Guattari que 
há parentescos entre os conceitos, e que o mero deslocamento de 
um conceito do contexto em que ele foi criado para um outro 
contexto – o nosso próprio – é uma recriação do conceito, pois ele já 
não é mais o mesmo (GALLO, 2012, pp. 97-98, grifos do autor). 

 Após o percurso pelos três passos anteriores, sensibilização, problematização 

e investigação, a conceituação será o resultado, a solução que o estudante dá ao 

problema. Nessa etapa o estudante faz o movimento filosófico propriamente dito, a 

recriação do conceito. O fichamento que puderam fazer durante a investigação, 

agora é o momento de utilizá-lo ao escrever seu texto, externar o pensamento 

conceitual e colocar os dados coletados dentro de uma argumentação lógica. 

Explicar como se deu todo o processo e como chegou à solução, mostrar de forma 

clara e coerente, fundamentados. Nesse sentido, Silvio Gallo diz que a criação ou 



70 
 

recriação do conceito não é tarefa impossível porque o conceito não se cria do 

vazio, do nada, mas pode-se transitar pela história da filosofia e localizar elementos 

constitutivos que dará ao professor e ao estudante como matéria-prima para a 

atividade de criação ou recriação. Entretanto, é o problema o causador do 

movimento para a criação do conceito. Segundo Silvio Gallo, o que é essencial 

nessa etapa do processo de ensino? Ora, assim ele escreve: 

O essencial, nessa finalização do processo, é que os estudantes 
efetivamente manejem os conceitos como ferramentas, aplicando-os 
à problemática em questão. Nessa etapa, se o estudante for capaz 
de aplicar o conceito de um determinado filósofo ao pensar o 
problema em questão, isso significa que ele está conceituando. Ele 
não precisa criar um novo conceito. Basta apropriar-se de conceitos 
já criados. Mas isso não significa que não possa acontecer de um ou 
vários alunos serem capazes de conceituar por si mesmos, 
construindo novos conceitos para enfrentar o problema de outras 
maneiras. Uma vez mais: um conceito elaborado, criado por um 
aluno, não precisa possuir a ”grandeza” que o fará durar séculos. 
Basta que seja apropriado para pensar o problema em questão 
(GALLO, 2012, p. 104, grifos do autor). 

As atividades para criação do conceito podem ser encontradas no final de 

cada capítulo do livro didático, onde, por meio de questionário, o estudante é 

colocado em movimento na construção do conceito ao responder as questões 

norteadoras para a elaboração de uma pequena dissertação. O texto produzido pelo 

estudante, Silvio Gallo o entende como sendo o conceito criado ou recriado, desde 

que o estudante escreva demonstrando apropriação do conceito e que, com certa 

medida venha expor seu próprio pensamento como dando uma possível solução ao 

problema a partir dos dados levantados, encontrados na história da filosofia pela 

etapa da investigação20. Esse dinamismo também pode ser trabalhado de forma 

invertida que Silvio Gallo o nomeia de “método regressivo”, ou seja, o professor 

coloca os estudantes a fazer o processo inverso, partir do conceito criado por um 

filósofo e procurar encontrar o problema pelo qual levou o filósofo a criar aquele 

conceito. Conforme Silvio Gallo, essa forma invertida de ensinar o conceito auxilia o 

estudante a compreender o problema e o que provocou o filósofo na busca por um 

conceito e que, nas palavras de Silvio Gallo são ditas da seguinte maneira: 

 
20 Esse passo a passo didático de uma aula pode ser encontrado em GALLO, Silvio. Metodologia do 
ensino de filosofia: uma didática para o ensino médio – Campinas, SP: Papirus, 2012, páginas 99-
106, onde ele apresenta dois ensaios de organização de aula servindo como auxílio ao professor, 
mas podendo o professor utilizar outras ferramentas, conforme a realidade da escola e dos alunos.  



71 
 

E quando os jovens estudantes leem um texto de filosofia, não 
compreendem o que o filósofo quer dizer com aquilo. “Que papo é 
esse de dúvida em Descartes, será que ele não tinha mais o que 
fazer?”; “Que viagem é esta de Platão, ao falar de um ‘mundo das 
ideias’?”. A filosofia parece algo muito abstrato quando não sabemos 
de onde saíram os conceitos, que movimentos fez o filósofo para 
criá-los (GALLO, 2012, p. 111). 

Tendo posto, o estudante então para compreender o problema alguns 

procedimentos são necessários que Silvio Gallo os coloca, como os quatro passos 

didáticos que vimos anteriormente, mas agora, também em quatro passos didáticos, 

porém com outro formato: 

1) escolher um texto ou uma parte de um texto de um filósofo; 
2) ler esse texto com os estudantes; 
3) evidenciar o conceito proposto pelo filósofo ali; 
4) investigar o problema ou os problemas que moveram o filósofo a 
criar tal conceito (GALLO, 2012, p. 114). 

No entanto, Silvio Gallo deixa claro que esse passo a passo não pode ser 

visto como uma imposição de como fazer, algo engessado, o professor poderá 

traçar seu próprio caminho. Mas faz um alerta dizendo que não podemos abrir mão 

de colocar o estudante em contato direto com os próprios filósofos e a leitura de 

textos originais produzidos pelos filósofos. Desta forma os estudantes podem 

construir suas respectivas subjetividades de forma emancipada das ideologias, 

sabendo conviver com elas e, o mais importante, saber enfrentar os próprios 

problemas. Essa postura, podemos dizer acertadamente, ser o centro da filosofia do 

ensino de filosofia de Silvio Gallo para o Ensino Médio, porque, pela qual, os 

estudantes podem entender o que é e como exercitar a cidadania em meio aos 

diversos problemas da polis enfrentados por eles mesmos na subjetividade, além de 

compreenderem seus diferentes atores envolvidos e seus conceitos, o porquê de 

suas atuações. Podemos evidenciar esse pensamento no seguinte argumento, que 

diz: 

Ensinar não é como ato de controle, mas como um convite a um 
aprendizado, a um “fazer com”, à inauguração de um novo começo 
que nós, professores, não temos como saber qual será, é um ato de 
desprendimento e de militância. Desprendimento de conteúdos, de 
saberes prontos, em nome de um possível encontro com signos que 
mobilizem no aprendiz a necessidade de pensar e construir seus 
próprios caminhos, decorrentes de seus encontros e suas escolhas. 
Militância em prol do pensamento, do aprendizado de cada um, para 
além de qualquer ensino. Para o caso de um ensino de filosofia como 
pedagogia do conceito, trata-se de experimentar o ensino não como 



72 
 

emissão de “palavras de ordem”21, mas fazendo “gaguejar” o saber, 
convidando cada um a experimentar os próprios problemas para, de 
dentro de seu campo problemático, orientar-se no pensamento como 
quem recomeça uma jornada muito antiga, mas sempre nova e 
inovadora (GALLO, 2012, p. 117). 

Nessa citação podemos observar o acoplamento dos conceitos de educação 

tanto do anarquismo quanto de Deleuze e Guattari, como tem sido apresentado por 

Silvio Gallo. O que chamou nossa atenção à teoria filosófica do ensino de filosofia e 

a metodologia de ensino de filosofia proposta por Silvio Gallo foi à forma em que 

aborda o ensino de filosofia, partindo dos problemas “sentidos na pele” pelo 

professor em sala de aula, problemas esses que nos identificamos no exercício da 

profissão, como relatamos nossa experiência em sala de aula após nossa formação 

no curso de licenciatura em filosofia e que o próprio Silvio Gallo também sentiu “na 

pele”. Esse acontecimento é fator motivador para encontrarmos nosso conceito de 

ensino de filosofia e que esteja de acordo com o que procuramos: ensinar filosofia 

de forma dinâmica, ativa, produtiva, com resultados práticos, gerador de um produto 

final está sendo nossa busca. Ora, essa experiência Silvio Gallo fala nesta 

conclusão sobre os quatro passos didáticos: 

Assim pensado e assim vivido, o ensino de filosofia na educação 
básica – especialmente no ensino médio – coloca-se para além de 
uma visão meramente instrumental da filosofia, como promotor de 
uma determinada situação social (por exemplo, a formação para a 
cidadania); ao contrário, representa uma ampliação dos horizontes 
culturais dos estudantes. Tal ampliação faz-se tanto por intermédio 
do não filosófico – o uso na etapa de sensibilização de vários 
elementos culturais e artísticos -, quanto do propriamente filosófico – 
a investigação dos conceitos na história da filosofia -, visando à 
efetivação do movimento próprio da filosofia, a criação de conceitos 
(GALLO, 2012, p. 120). 

 Nós também nos identificamos nesta busca de um conceito para nossa 

prática de ensino, como apresentamos no início do capítulo I. Fazer da aula de 

filosofia algo que pudesse ser significativo, dinâmico, produtivo e transcender a uma 

 
21 Silvio Gallo aplica o significado que Deleuze e Guattari deram à expressão “palavras de ordem” 
que, para Deleuze e Guattari em Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 1. 2ª ed. Trad. Ana 
Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. – São Paulo: Editora 34, 2011, p. 17, chama palavras de 
ordem não uma categoria de enunciados explícitos (por exemplo, no imperativo), mas a relação de 
qualquer palavra ou de qualquer enunciado com pressupostos implícitos, ou seja, com atos de fala 
que se realizam no enunciado, e que podem se realizar apenas nele. As palavras de ordem não 
remetem, então, somente aos comandos, mas a todos os atos que estão ligados aos enunciados por 
uma “obrigação social”. Não existe enunciado que não apresente esse vínculo, direta ou 
indiretamente. Uma pergunta, uma promessa, são palavras de ordem, pressupostos implícitos ou 
atos de fala que percorrem uma língua em um dado momento. 



73 
 

forma de ensino costumeiro ministrado por nós, um ensino explicativo e 

enciclopédico, com muitas falhas. Porém, como o próprio Silvio Gallo disse que o 

conceito não surge do vazio, do nada, fazendo uso do pensamento de Deleuze e 

Guattari, entretanto, sua construção do conceito didático e metodológico teve como 

ponto de partida o conceito de filosofia localizado em Deleuze e Guattari, onde 

também nós tivemos que nos territorializar. Partindo da nossa prática de ensino em 

sala de aula, transitamos pelos conceitos filosóficos de Silvio Gallo sobre ensino de 

filosofia e encerramos nos filósofos franceses Deleuze e Guattari, conforme os 

apresentaremos a seguir e a respectiva perspectiva filosófica pensada por eles.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
 

CAPÍTULO III - Filosofia como criação de conceito na perspectiva de 

Deleuze e Guattari 

 

A especificidade da filosofia 

Neste capítulo faremos uma análise da perspectiva filosófica incorporada à 

metodologia de ensino de filosofia de Silvio Gallo, onde teve que se territorializar 

para elaboração de sua didática de ensino de filosofia aplicada como ferramenta de 

ensino trabalhada no livro didático Filosofia: experiência do pensamento (2016). A 

análise dessa perspectiva filosófica constitui fator necessário para compreender o 

pensar filosófico na forma do conceito, pensamento filosófico distinto aos habituais 

ensinados nas escolas. Não existe somente uma perspectiva de filosofia, várias são 

apresentadas na história da filosofia. Aqui vamos apresentar a filosofia de Deleuze e 

Guattari como sendo uma em meio a tantas outras perspectivas. Gilles Deleuze 

(1925-1995) e Félix Guattari (1930-1992) escreveram o livro O que é a filosofia? 

(2010) após uma longa jornada filosófica e o ano da publicação dessa obra marcou 

o falecimento de Félix Guattari aos sessenta e dois anos e, três anos depois, Gilles 

Deleuze resolve tirar a própria vida aos setenta anos. Eles deixaram em conjunto e 

individualmente um grande legado para a filosofia. No entanto, a filosofia como 

criação de conceitos ou filosofia da diferença, como é conhecida na história da 

filosofia, Deleuze e Guattari vem trazer uma nova forma de pensar a filosofia, de 

pensar a realidade, pensar o mundo vivido. Pensar o conceito na filosofia é pensar o 

problema e traçar um plano de imanência em um dado território onde o filósofo se 

territorializa para desterritorializar sua filosofia. Neste processo há um movimento de 

ir e vir, ou seja, o pensamento que percorre o conceito ligando seus componentes 

numa experiência do pensamento, ou seja, pensar o conceito como estrutura 

rizomática e não mais como árvore, crítica que os pensadores fazem ao pensamento 

cultural arborescente na obra Mil platôs (2011). Cada ciência possui um objeto 

específico de estudo, tais como a Matemática tem os números, a Biologia tem a 

vida, etc. A filosofia apresentada por Deleuze e Guattari também possui um objeto 

específico, mas não se trata de um objeto fechado, outros filósofos podem 

apresentar objetos diferentes em suas respectivas definições de filosofia, portanto, é 

isso que veremos na demonstração a seguir ao tratar da especificidade da filosofia 



75 
 

em Deleuze e Guattari, ou seja, vamos explicar o que é um conceito filosófico e 

chegar a compreensão do objeto específico dessa filosofia.  

Segundo Deleuze e Guattari, o conceito pode ser primário, secundário, 

terciário, quaternário..., dependendo da posição que ocupa em um determinado 

plano, mas não quer dizer que um conceito secundário ou terciário, ou ainda um 

conceito quaternário, etc., não possa ser conceito primário, isso vai depender do 

plano colocado na fabricação desse conceito e o que o envolve, o problema 

causador de sua criação. Todo conceito possui mais de um componente e 

potencialmente seus componentes podem possuir outros componentes fazendo 

parte do mesmo plano ou fazendo parte de outro plano quando transcende o plano 

originário a partir de outro problema ou até do mesmo problema, mas com outra 

roupagem. No entanto, todos os seus componentes estarão interligados no mesmo 

plano de consistência, fazendo-o ser com que o conceito seja x ou y, o que vai dizer 

será o problema que dará origem ao conceito contendo seus componentes 

caracterizadores que lhe darão sentido, coerência na junção do todo e pelo trânsito 

entre os componentes, sua consistência.  

O todo conceitual consiste na abrangência atingida pelo conceito, na 

extensão atingida pela quantidade de componentes, onde cada novo componente 

poderá ampliar o conceito ou dar origem a um novo conceito. É justamente isso que 

Deleuze e Guattari falam do conceito no trecho do livro O que é a filosofia? 

utilizando as seguintes palavras: 

Todo conceito tem um contorno irregular, definido pela cifra de seus 
componentes. É por isso que, de Platão a Bergson, encontramos a 
ideia de que o conceito é questão de articulação, corte e 
superposição. É um todo, porque totaliza seus componentes, mas 
um todo fragmentário (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 23). 

 Como definir um conceito em meio à multiplicidade dos componentes de seus 

componentes ao infinito? Como unir o fragmentário em um todo conceitual? Ora, os 

filósofos vão buscar explicação no conceito de rizoma para resolver o problema da 

unidade e multiplicidade do conceito, ou seja, um múltiplo que seja uno e o uno que 

seja múltiplo com sua estratificação e territorialização que compreende também sua 

desterritorialização. Em Mil Platôs Deleuze e Guattari tecem vários argumentos 

sobre o rizoma e trazem a ideia para explicar o que é o conceito partindo do conceito 

de rizoma. 



76 
 

Todo rizoma compreende linhas de segmentaridade segundo as 
quais ele é estratificado, territorializado, organizado, significado, 
atribuído, etc.: mas compreende também linhas de 
desterritorialização pelas quais ele foge sem parar. Há ruptura no 
rizoma cada vez que linhas segmentares explodem numa linha de 
fuga, mas a linha de fuga parte do rizoma (DELEUZE e GUATTARI, 
2011, pp. 25-26). 

 Para eles, “platô” é “toda multiplicidade conectável com outras hastes 

subterrâneas superficiais de maneira a formar e estender um rizoma” (DELEUZE e 

GUATTARI, 2011, p. 44). Ora, segundo os filósofos Deleuze e Guattari podemos 

encontrar formas rizomática em todo lugar na natureza. O pensamento também 

pode estender rizoma quanto interliga conceitos, os signos do pensamento. A 

história da filosofia não para de estender rizoma, cada pensador constitui elo entre 

seus conceitos com os de outrora. Um acontecimento pode provocar ruptura no 

rizoma, um corte, por exemplo. Assim vale para todas as criações conceituais na 

história da filosofia, desde Platão à Deleuze e Guattari, um mapa conceitual, um 

rizoma estendido, muitos outros podem ser criados, tendo como ponto de partida 

qualquer ponto na teia de conceitos que estão interligados na história da filosofia. 

Qualquer ponto pode ser um começo, o rizoma não tem fim e nem um único ponto 

inicial, há uma multiplicidade de começos, mas nunca se chega ao fim, em outras 

palavras, pode-se dizer que o fim de cada pensamento e em cada pensador pode 

ser o recomeço de outro, ou mesmo no meio do pensamento pode ser o começo 

para outro. Desta forma é um o conceito, componentes interligados, uma 

multiplicidade de componentes por onde o pensamento percorre a velocidades 

infinitas. Mas qual o ponto de partida para a criação de um conceito? Ora, a partir 

das palavras dos filósofos franceses em O que é a filosofia? “todo conceito remete a 

um problema, a problemas sem os quais não teria sentido” (DELEUZE e GUATTARI, 

2010, p. 24) e que, mais adiante, eles exemplificam o exposto ilustrando com uma 

imagem de pensamento sobre um determinado campo de experiência, o mundo real, 

onde os conceitos são criados e afirmam que cada conceito pode mudar 

evidentemente se acreditamos descobrir outro problema, o caos. O corte que o 

filósofo faz no caos constitui uma criação quando estende um rizoma, liga os 

conceitos, cria um mapa, mas tendo consciência da possibilidade da mutação, 

alterações no gene do conceito pode dar origem a outro, permanecendo no mesmo 

plano, mas visto por ângulos diferentes, com outras conexões, novos componentes 

conceituais.  



77 
 

Deleuze e Guattari ao explicar o que é o conceito, o uso de imagem de 

pensamento na linguagem é enriquecedor, muito próximo de ser uma metáfora, mas 

eles preferem esse recurso da linguagem e esse tipo de demonstração perpassa por 

toda obra, nuca assumem uma linguagem taxativa, fazem uso de vários exemplos 

na forma de imagem de pensamento para apresentar o conceito, compreensão e 

extensão, sempre buscando na história da filosofia como recurso pedagógico para 

conceituar o conceito de conceito, parece redundante isso, mas faz parte da sua 

pedagogia, entendido como “pedagogia do conceito”. Ao fazer uso da arte, o plano 

de composição, os timbres em uma orquestra apresenta rizoma na pauta musical. 

Eles iniciam Mil platôs com essa imagem de pensamento na figura de uma pauta 

musical, cada timbre escrito produzindo malabarismos sonoros na composição, 

ligados a outros tantos timbres, podendo ser dois ou três, quatro ou cinco, seis ou 

sete..., vai depender da criatividade do artista e do plano de composição traçado por 

ele, harmonia sonora a despertar afectos e perceptos. Uma composição orquestrada 

é um conceito, timbres interligados, cada qual na sua natureza, mas 

simultaneamente transitam o plano de composição. Cada ritornelo equivale uma 

reterritorialização para se desterritorializar. Temos a família dos metais de um lado, 

de outro temos a das palhetas, ainda a família dos instrumentos de cordas, e todos 

coordenados pelo tempo repercutido simetricamente pela percussão, formam uma 

unidade em meio à diversidade e cada singularidade já constitui uma diversidade em 

si mesma. Mas regida pelo maestro e, no campo da filosofia, o filósofo é o regente 

ao estabelecer os vínculos entre os conceitos em seu plano de composição. 

Os filósofos são bem enfáticos ao afirmarem que “mesmo na filosofia, não se 

cria conceitos, a não ser em função dos problemas que se consideram mal vistos ou 

mal colocados (pedagogia do conceito)” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 24). Aqui 

fica evidente que a filosofia trata da criação de conceitos e que ensinar a criar 

conceitos é o objetivo da filosofia proposta pelos pensadores. A arte entra nessa 

pedagogia como instrumento propedêutico do conceito. No entanto, nunca nega sua 

particularidade no campo artístico. Mas deve ficar claro que, para eles, não há 

conceitos de um só componente como também não há conceitos com todos os 

componentes. Fique claro também que, 

Num conceito, há, no mais das vezes, pedaços ou componentes 
vindos de outros conceitos, que respondiam a outros problemas e 
supunham outros planos. Não pode ser diferente, já que cada 



78 
 

conceito opera um novo corte, assume novos contornos, deve ser 
reativado ou recortado (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 26). 

 Neste sentido já dizia Jacques Maritain em Elementos de filosofia II: a ordem 

dos conceitos lógica menor: “O conceito (ou ideia) é, por conseguinte o que o 

espírito produz ou exprime em si mesmo, e em que ele atinge ou aprende uma 

coisa” (MARITAIN, 1986, p. 41). O problema é o ponto de partida para a criação do 

conceito. Mas não qualquer problema, mas os ditos problemas filosóficos, aqueles 

que fazem o filósofo pensar o acontecimento, sendo o conceito incorporal, como 

afirmam Deleuze e Guattari, “o conceito é incorporal, embora se encarne ou se 

efetue nos corpos. Mas, justamente, não se confunde com o estado de coisas no 

qual se efetua” porque “o conceito diz o acontecimento, não a essência ou a coisa” 

(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 29), e ainda podendo ser absoluto e relativo na 

concepção dos filósofos: 

Relativo a seus próprios componentes, aos outros conceitos, ao 
plano a partir do qual se delimita, aos problemas que se supõe deva 
resolver, mas absoluto pela condensação que opera, pelo lugar que 
ocupa sobre o plano, pelas condições que impõe ao problema (2010, 
p. 30). 

 Isso significa que, partindo de uma observação ou criação subjetiva inserida 

na multiplicidade de pensamentos, o conceito é relativo, tomando-o como unidade 

em meio à multiplicidade conceitual na história da filosofia, porque cada filósofo criou 

ou pode criar o seu e este tenta resolver o problema no caos. Mas quando o 

conceito é observado especificamente no corte feito no caos, por um único ângulo, 

na extensão e compreensão conforme seu criador, o conceito é absoluto para 

aquele problema, justamente por causa das particularidades que o envolve, mas 

nunca fechado. Neste sentido, Maritain afirma que a compreensão do conceito se 

dará pela “sua amplitude em relação às notas que o caracterizam” (MARITAIN, 

1986, p. 46), o que nos leva a entender o que afirmam Deleuze e Guattari quando 

dizem que “os conceitos são centros de vibrações, cada um em si mesmo e uns em 

relação aos outros” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 31) e, parecendo 

contraditório, mas a lógica demonstra coerência no argumento que diz:  

Os conceitos, como totalidades fragmentárias, não são sequer os 
pedaços de um quebra-cabeça, pois seus contornos irregulares não 
se correspondem. Eles formam um muro, mas é um muro de pedras 
secas e, se tudo é tomado conjuntamente, é por caminhos diferentes 
(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 31). 



79 
 

 Até aqui fica evidente que eles estão a falar da compreensão e extensão do 

conceito para um ensino efetivo da filosofia que estamos a demonstrar, tendo a 

criação de conceito como especificidade dessa filosofia. Como suporte ao 

pressuposto, Maritain, ainda a falar sobre compreensão e extensão de um conceito, 

dentro da lógica de pensamento, define a extensão de um conceito como sendo este 

“apenas uma propriedade, que supõe antes de si a compreensão ou conjunto das 

notas constitutivas da essência apresentada ao espírito” (MARITAIN, 1986, p. 47), 

por isso a imaterialidade e não transcendência do conceito fazendo-o com que seja 

“x” ou “y”, algo maleável, podendo ser manipulado, como os objetos das ciências, 

podendo ser testados, experimentados porque, diz Deleuze e Guattari, “o conceito 

pertence à filosofia e só a ela pertence” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 43). Cada 

conceito tem uma essência em si mesmo, no sentido de ser assinado e remeter a 

um filósofo, é identificável em sua ação de criador, tomando-o como absoluto, mas 

relativo ao mesmo tempo, sabendo da possibilidade de mutação de sua natureza. 

Como a arte produzida sempre remeterá a seu criador, ao plano de composição, 

característica singular em meio à multiplicidade artística. 

Mas afinal, o que é um filósofo e o que é a filosofia? Na concepção de 

Deleuze e Guattari, são compreendidos nestes termos:  

O filósofo é o amigo do conceito, ele é conceito em potência. Quer 
dizer que a filosofia não é uma simples arte de formar, de inventar ou 
de fabricar conceitos, pois os conceitos não são necessariamente 
formas, achados ou produtos. A filosofia, mais rigorosamente, é a 
disciplina que consiste em criar conceitos [...] É porque o conceito 
deve ser criado que ele remete ao filósofo como àquele que o tem 
em potência (2010, p. 11, grifo dos autores). 

 Filósofo e filosofia, tomando-se, assim, pois, como premissas que o conceito 

é fruto da filosofia, Deleuze e Guattari vão apresentar o conceito como uma forma de 

exprimir o “acontecimento”. A especificidade da filosofia é a criação de conceitos, 

nas palavras de Deleuze e Guattari: “Destacar sempre um acontecimento das coisas 

e dos seres é a tarefa da filosofia quando cria conceitos, entidades” (DELEUZE e 

GUATTARI, 2010, p. 42). Ora, sendo o conceito criado a partir do problema ou 

problemas, temos que entender como se cria o conceito para ensinar o método a 

outros sujeitos em potencial de criar conceitos, fazer filosofia: o estudante. Os 

conceitos, segundo Deleuze e Guattari, “nascem de lances de dados, não compõem 

um quebra-cabeças. E, todavia, eles ressoam, e a filosofia que os cria apresenta 



80 
 

sempre um Todo poderoso, não fragmentado, mesmo se permanece aberto: Uno-

Todo ilimitado, Omnitudo que os compreende a todos num só e mesmo plano” 

(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 45). Lance de dados tem a ver com o que eles 

chamam de “acontecimento”, ou seja, o problema que é recortado no caos a partir 

do qual é construído o plano de imanência. O acontecimento é fortuito, é observado 

de relance, capturado. Não como se dá num quebra-cabeças que é montagem. O 

conceito é criado, não se trata de sorte, mas de flagrar o acontecimento. Neste 

sentido, Deleuze e Guattari acrescentam que “a filosofia é um construtivismo, e o 

construtivismo tem dois aspectos complementares, que diferem em natureza: criar 

conceitos e traçar o plano” (2010, p. 45). 

 Por outro lado, Deleuze e Guattari não pretendem chegar a uma definição 

universal do que é a filosofia, mas mostrar qual é o objeto da filosofia, pois, “Criar 

conceitos sempre novos é o objeto da filosofia” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 

11) e ao filósofo eles remetem, por ter ele o conceito em potência e sua competência 

para criá-lo. Portanto, o movimento inicial para o ato do filosofar é o problema ou 

problemas como sendo este o gerador do conceito a ser criado no plano de 

imanência traçado pelo sujeito que faz filosofia. Ora, como o conceito só pode ser 

criado mediante o problema ou problemas, nas palavras de Deleuze e Guattari, 

estes “só podem ser isolados ou compreendidos na medida de sua solução” 

(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 24), e não o contrário, compreender o conceito 

pelo problema.  Aqui fica claro a vocação da filosofia como busca do saber, 

expressa no movimento da passagem do não saber ao saber, porém nunca a um 

saber último, pronto e acabado, mas um saber em contínua construção, por isso a 

filosofia ser um construtivismo na concepção de Deleuze e Guattari. 

 
Cada conceito carrega em si  
a assinatura do seu criador e sua história 

 O que é um conceito assinado? Que conceitos têm assinatura? Deleuze e 

Guattari dizem que um conceito assinado é aquele que deixa claro as marcas do 

pensamento de um filósofo, sua forma de pensar e exprimir a realidade, demarcando 

a extensão do conceito e dos componentes, o trânsito pelos componentes, um 

ritornelo, com todo rigor. Mas nunca taxativo, fechado, pois seria o fim da filosofia. 

Essa assinatura certifica o pensamento de um filósofo específico na história da 



81 
 

filosofia, cada qual à sua maneira exprimindo o mundo vivido por meio do conceito, 

que é muito diferente da ciência e da arte exprimir a realidade. No entanto, Deleuze 

e Guattari não querem dizer que os cientistas e os artistas não tenham assinaturas 

nas produções artísticas e descobertas científicas, mas que a ciência e a arte 

possuem especificidades que não são as mesmas dos filósofos e da filosofia, criar 

conceitos. “A filosofia procede por um plano de imanência ou de consistência; a 

ciência, por um plano de referência” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 140). E sobre 

a arte falam nestes termos: 

A arte é uma linguagem das sensações, que faz entrar nas palavras, 
nas cores, nos sons ou nas pedras. A arte não tem opinião. A arte 
desfaz a tríplice organização das percepções, afecções e opiniões, 
que substitui por um monumento composto de perceptos, de afectos 
e de blocos de sensações que fazem às vezes de linguagem 
(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 208). 

No ensino da filosofia dos pensadores um conceito assinado é, por exemplo, 

o conceito de “Ideia” que a história da filosofia atribui a Platão como criador, o 

“cogito” de Descartes, a “mônada” de Leibniz, a “substância” de Aristóteles, a 

“condição” de Kant, a “potência” de Schelling, a “duração” de Bergson... cada qual 

com uma roupagem específica, forma de pensar e exprimir o real. Deleuze e 

Guattari partem do pressuposto de que todo conceito tem uma história, uma gênese, 

um criador. Uma vez que a filosofia é criadora de conceitos, o filósofo é o sujeito que 

manuseia a filosofia para criá-los. Neste sentido, o filósofo para Deleuze e Guattari é 

aquele que tem o mundo como campo de experiência tomado como mundo real e 

que surge, como ser assustado a olhar para fora do campo, saindo do seu “eu” para 

observar outras possibilidades que estão fora do seu “eu”, portanto, outros 

problemas ou permanecer no mesmo plano a questionar mais sobre seu “eu” na 

tentativa de encontrar outros problemas que venham a colocar o ato filosófico em 

movimento, dar uma explicação coerente sobre o outro, o não “eu” ou as 

explicações sobre as novas observações sobre seu “eu” como ser no mundo, campo 

de experiência, mundo real. Nesta experiência do pensamento, ato filosófico, cria-se 

os conceitos deixando sua assinatura, como registro do esforço da experiência do 

pensamento, mas sempre partindo do real e desse pensar em outras possibilidades 

que estão fora do “eu” ou no seu “eu”, dependendo do problema suscitado.  

 O “eu” como conceito, Deleuze e Guattari atribui a Descartes como seu 

criador, o “eu penso”. Mas para demonstrá-lo teve que estabelecer um plano de 

imanência, que fosse consistente, “é o acontecimento sempre renovado do 



82 
 

pensamento, tal como o vê Descartes” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 33). 

Conceito que, segundo Deleuze e Guattari têm três componentes: duvidar, pensar e 

ser. Componentes que remetem ao “eu” como ser de consciência que foi capaz de 

perceber o não “eu” que está fora do “eu” que duvida, que pensa, sendo outro “ser” 

com muitas possibilidades de “ser”. Mas o ponto de partida da filosofia cartesiana é 

o “eu” que toma consciência do mundo real pulverizado de outros “eu” que não seja 

“eu”. Portanto, conceito assinado, com sua extensão e compreensão do pensar de 

Descartes, sua filosofia. Deleuze e Guattari deixam muito claro que o conceito 

cartesiano não é criado do nada, tem um ponto de partida, que em suma vem de 

outro conceito: o cogito. Por isso afirmaram o seguinte: 

Os outros conceitos poderão conquistar a objetividade, mas com a 
condição de serem ligados por pontes ao primeiro conceito, de 
responderem a problemas sujeitos às mesmas condições, e de 
permanecerem sobre o mesmo plano: será a objetividade que supõe 
uma verdade reconhecida como preexistente ou já lá (DELEUZE e 
GUATTARI, 2010, p. 35). 

 Como se vê, cada conceito é criado e instaurado o plano de imanência, pois 

segundo Deleuze e Guattari “constitui o solo absoluto da filosofia, sua Terra ou 

desterritorialização, sua fundação, sobre a qual ela cria seus conceitos” (2010, p. 

52). Foi justamente isso que fez Descartes ao criar o conceito do “eu” e sobre o qual 

construiu todo seu sistema filosófico, sua filosofia. Eles afirmam que também foi isso 

que fez Leibniz ao criar o conceito de outrem, referindo-se aos mundos possíveis de 

Leibniz quando este fala da “mônada” como expressão desse mundo possível, mas 

que não existem no mundo real. Estas afirmações podem ser localizadas nas 

seguintes palavras: 

Num conceito, há, no mais das vezes, pedaços ou componentes 
vindos de outros conceitos, que respondiam a outros problemas e 
supunham outros planos. Não pode ser diferente, já que cada 
conceito opera um novo corte, assume novos contornos, deve ser 
reativado ou recortado (2010, p. 26). 

 A evidência da assinatura ou marca de um pensador neste acontecimento 

criador faz com que tenhamos a imagem de pensamento da filosofia de tal 

pensador. Assim posto, portanto, ao ler penso, logo existo faz nos remeter à imagem 

de pensamento sobre a filosofia de Descartes ou ainda a Leibniz se lermos ou 



83 
 

ouvirmos mônada22, por exemplo. São conceitos assinados, registrados na imagem 

de pensamento que construíram. É, portanto, imaterial. Deleuze e Guattari 

aprofundam na demonstração citando Platão, como criador do conceito Ideia que, 

por sua vez, conceito bem diferente do conceito cartesiano do cogito. A Ideia como 

conceito platônico, segundo os pensadores franceses, apresentam os seguintes 

componentes:  

A qualidade possuída ou por possuir; a Ideia que possui 
primordialmente, como imparticipável; o que aspira à qualidade, e 
não pode possuí-la a não ser secundariamente, terciariamente, 
quaternariamente [...]; a Ideia participada, que julga as pretensões 
(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 39). 

 Concluem que Descartes não poderia construir o cogito no plano de 

imanência de Platão, por isso instaurou outro plano com outros componentes 

conceituais, partindo da subjetividade e anulando toda diferença de tempo entre 

ideia e alma que a forma enquanto sujeito, resultando, em Descartes, a negação da 

doutrina da reminiscência apresentada por Platão. Por outro lado, vamos supor que 

se acrescente um componente a um conceito, o que poderia acontecer neste caso? 

Continuaria sendo o mesmo conceito? Deleuze e Guattari explicam que 

provavelmente o conceito estoure ou aconteça uma mutação, podemos até fazer 

uma inferência a essa ideia como sendo um “DNA”23, mudaria toda a natureza 

primária do conceito, acontecimento que implicaria talvez outro plano, com outros 

problemas a serem solucionados. Tomando emprestado o pensamento de Alves 

quando fala sobre o método da análise de conceitos apresentando o método de 

ensino de filosofia de John Wilson24, podemos dizer que, para criar um novo 

conceito filosófico, Alves cita uma fala do filósofo Wilson que podemos tomá-la como 
 

22 O termo “mônada”, podemos encontrar uma pequena noção de sua compreensão em 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia, tradução da 1ª edição brasileira coordenada e revista 
por Alfredo Bosi; revisão da tradução e tradução dos novos textos Ivone Castilho Benedetti – 4ª ed. – 
São Paulo: Martins Fontes, 2000, pp. 680-681: “[...] Leibniz lançou mão desse termo para designar a 
substância espiritual enquanto componente simples do universo. Segundo Leibniz, a M. é um átomo 
espiritual, uma substância desprovida de partes e de extensão, portanto indivisível. Como tal, não 
pode desagregar-se e é eterna; só Deus pode criá-la ou anulá-la. Cada M. é diferente das outras, 
pois não existem na natureza dois seres perfeitamente iguais [...]”.  
23 DNA ou ADN em português, é a sigla para ácidos desoxirribonucleico, que é um composto orgânico 
cujas moléculas contêm as instruções genéticas que coordenam o desenvolvimento e funcionamento 
de todos os seres vivos e de alguns vírus. O principal papel do ADN é armazenar as informações 
necessárias para a construção das proteínas e RNA. www.significados.com.br/dna/ Assim podemos 
dizer que o filósofo deixa suas informações no conceito criado por ele, as informações que 
coordenam sua forma de pensar a realidade. 
24 John Wilson foi filósofo e educador britânico ligado ao Departamento de Educação da Universidade 
de Oxford que em 1963 publicou o livro Pensar com conceitos. Este livro, ele descreve como sendo 
um manual, um livro didático de filosofia (ALVES, 2012, p. 68). 

http://www.significados.com.br/dna/


84 
 

exemplo na nossa análise, no sentido de que se um determinado conceito cabe ou 

não em outro que estará sendo criado, por exemplo, diz Alves citando Wilson: 

“temos que considerar se o conceito de comunismo ‘cabe’ ou ‘não cabe’ no conceito 

de democracia” (ALVES, 2012, p. 69). 

 Partindo desse pressuposto temos dois conceitos, “comunismo” e 

“democracia”, este seria um exemplo de compatibilidade ou incompatibilidade entre 

conceitos? Ora, esse é um problema no território da política e sendo problema 

político vai depender do lado em que o político estiver, pois, se o político estiver do 

lado da direita conservadora vai defender a incompatibilidade dos termos entre si 

porque para estes a democracia seria um passo para o comunismo. Agora se o 

político estiver do lado oposto, sua compreensão é de compatibilidade por causa das 

condições de que se trata, ou seja, um governo do povo, para o povo e pelo povo. A 

democracia deve buscar criar condições para que cada indivíduo satisfaça as suas 

necessidades. Um breve trânsito pela internet ou na própria análise de conjuntura 

política pode ser verificado estas duas compreensões dos termos. No entanto, para 

enfatizar essa demonstração, Deleuze e Guattari citam também ser o caso do cogito 

kantiano, criado em um plano “transcendental” tornando a dúvida inútil e mudando 

os pressupostos de Descartes. O que Kant faz? Ele acrescenta o “tempo” que 

Descartes recusara em seu conceito. Portanto, agora o cogito é apresentado por 

Kant contendo quatro componentes:  

eu penso e, por isso, sou ativo; eu tenho uma existência; portanto 
essa existência não é determinável senão no tempo como aquela de 
um eu passivo; eu sou, pois, determinado como um eu passivo que 
se representa necessariamente sua própria atividade pensante como 
um outro que o afeta (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 41). 

 Conforme Deleuze e Guattari o conceito cartesiano cogito não é o mesmo em 

Kant, mudou-se por completo com a introdução do componente tempo, tornando-o 

forma de interioridade com três componentes: sucessão, simultaneidade e 

permanência. Portanto, surgindo um novo conceito de espaço por consequência, 

como forma de exterioridade. Desta forma, espaço, tempo, Eu penso, são três 

conceitos originais ligados por pontes sendo outras tantas encruzilhadas, concluem 

a demonstração do conceito assinado por Kant.  

 Conforme o exposto, podemos selecionar qualquer conceito e identificar seu 

criador, só o conceito “filosofia”, por exemplo, inferindo na compreensão de Deleuze 

e Guattari, aparecem muitas conceituações em inúmeros planos de imanência na 



85 
 

história da filosofia, cada pensador procurou criar um conceito sobre o que é a 

filosofia e é justamente isso que estamos a demonstrar na filosofia de Deleuze e 

Guattari. Conceito assinado como o “cogito” de Descartes ou o “cogito” de Kant, ou 

ainda o conceito de “Ideia” em Platão ou o das “Mônadas” em Leibniz. Deleuze e 

Guattari criam o conceito de filosofia como sendo esta a criadora de conceitos que, 

em nossa análise a identificamos contendo três componentes: o problema, por 

iniciar o movimento do pensar filosófico; o plano de imanência, por onde o 

pensamento transita o acontecimento tendo a experiência de pensamento; os 

personagens conceituais que conduz o pensamento no plano percorrendo todos os 

componentes na construção do conceito.  

Observa-se nesse conceito de filosofia que os filósofos querem dar uma 

utilidade para essa filosofia e a conduz para uma prática, portanto, produtiva, uma 

filosofia com resultados e que pode ser aplicada no mundo vivido, experimentado 

pelo sujeito, no sentido de buscar uma solução para o problema ou problemas, 

sempre na história da própria filosofia. Essa compreensão também pode ser 

localizada, embora não tratando especificamente da filosofia de criação de 

conceitos, mas permanecendo a ideia, ao referir à importância da história da filosofia 

no ensino de filosofia, Silva e Bezerra (2012) tendo por base o pensamento de Kant, 

sobre a história da filosofia dizem o seguinte: “É nela que o aluno deve se 

referenciar para a definição de um problema, bem como encontrar nela as respostas 

mais comuns, corretas ou não, àquele problema” (SILVA e BEZERRA, 2012, p. 120).  

 A busca pela solução do problema na história da filosofia, entendemos ser, 

conforme a filosofia de Deleuze e Guattari, a busca de um conceito criado por um 

filósofo, portanto, conceito assinado, que apresente uma solução mais coerente ao 

problema enfrentado no presente e, podendo este conceito ainda ser alterado 

permanecendo no mesmo plano do seu criador, pois, a história da filosofia apresenta 

as correntes filosóficas mostrando o conceito criado e seu criador e sendo seguido 

por outros tantos simpatizantes daquele pensamento. Podemos entender também 

como escolas ou sistemas filosóficos: Jônica, de Eléia, Atomista, Sofistica, Socrática, 

Platônica, Aristotélica, Estóica, Epicurista, Neoplatônica, Agostiniana, Tomista, 

Franciscana, Racionalista, Empirista, Iluminista, Idealista, Voluntarista, Positivista, 

Marxista, Existencialista, Neopositivista. São, portanto, filosofias e, cada qual 

apresentando explicações sobre a realidade do mundo, cada qual apresentando seu 

conceito, cada qual no seu plano de imanência, cada qual sendo demonstrada pelos 



86 
 

personagens conceituais específicos de cada uma, vão tecendo a filosofia, conforme 

nossa compreensão da filosofia de criação de conceitos de Deleuze e Guattari, 

pensamento filosófico distinto a todos os anteriores. Mas não quer dizer que seja 

melhor ou pior, no entanto, diferente e também têm seus seguidores, como também 

seus adversários. 

 Entretanto, conforme o pressuposto, cada conceito criado carrega o “DNA” do 

pensamento de seu criador, sua assinatura. Dependendo do problema e do solo 

muitas vezes são tão distintos que não é possível construir um conceito no mesmo 

plano de imanência de um determinado filósofo e, segundo Deleuze e Guattari é 

preciso desterritorializar pegando parte do conceito para criar outro, como fizera 

Kant ao introduzir o “tempo” no “cogito” de Descartes. Novo conceito, bem distinto 

ao de Descartes, construído em outro plano, apresentado com outra roupagem. 

Podemos pegar qualquer problema filosófico na história da filosofia e fazer a análise 

do conceito, sejam os problemas de natureza lógico, gnosiológico, linguístico, 

cosmológico, antropológico, metafísico, religioso, ético, pedagógico, político e social, 

estético, histórico, axiológico ou cultural. Cada filósofo utilizará uma filosofia para 

criar seu conceito a solucionar o problema, estabelecerá o plano de imanência, 

utilizará símbolos linguísticos para demonstrar o pensamento, externar o conceito e 

assinar o conceito criado, embora não com essa compreensão que estamos a 

demonstrar, ou com a utilização dos termos da filosofia do conceito de Deleuze e 

Guattari, mas a ideia se faz presente.  

 

O território25, a territorialização, a desterritorialização 
e a reterritorialização da filosofia 

A principal característica dinâmica dessa filosofia é de poder transitar por 

qualquer território da ciência ou da arte. Não existe um método para criar conceitos, 

apenas tentativas. Por isso cada conceito criado é assinado, carrega em si mesmo, 

numa comparação tomada emprestada da biologia, como se fosse o “DNA” do 

pensamento conceitual de seu criador. Neste sentido podemos falar que a filosofia 

tem uma localização em sua origem, em outras palavras, a filosofia é grega quando 

 
25 Existem inúmeros artigos na geografia que faz referência aos conceitos de territorialização e 
desterritorialização segundo Deleuze e Guattari, isso fica evidente que os pensadores franceses em 
sua pedagogia do conceito conseguiram adentrar com sua filosofia no campo da geografia dando 
contribuições ao falar da Terra e dos territórios. As obras de Deleuze e Guattari que são mais 
utilizadas nestes artigos são O que é a filosofia? (1992) e Mil Platôs (1980). 



87 
 

se fala dos conceitos filosóficos criados na Grécia; é alemã quando os conceitos são 

criados na Alemanha; é francesa quando os conceitos são criados na França; é 

inglesa quando os conceitos são criados na Inglaterra; é brasileira quando os 

conceitos são criados no Brasil; é estadunidense quando os conceitos são criados 

nos Estados Unidos; africana quando os conceitos são criados na África, ou 

canadense sendo criados no Canadá, e assim por diante. Cada localidade e com 

cada filósofo a filosofia carrega em si sua assinatura, seu “DNA”, seus problemas e 

possíveis soluções aos dados problemas filosóficos, mas sempre transitando pela 

história da filosofia. Mas o “DNA” da filosofia ocidental é atribuído aos gregos pelo 

mérito em terem dado o início do pensar filosófico, fugindo do pensamento comum 

sobre a realidade, tendo Tales de Mileto como “pai” desse modo de pensar, como 

afirma Reale e Antiseri nas seguintes palavras: “O pensador ao qual a tradição 

atribui o começo da filosofia grega é Tales, que viveu em Mileto, na Jônia, 

provavelmente nas últimas décadas do século VII e na primeira metade do século VI 

a.C.” (REALE e ANTISERI, 1990, p.29). Cada conceito tem sua história e sempre 

remete a algum filósofo específico, a uma localidade, um tempo cronológico, a um 

problema ou a um conjunto de problemas, isso é certo. Nestes termos afirmam 

Deleuze e Guattari: 

Sob sua forma passada, o conceito é o que não era ainda. Nós, hoje, 
temos os conceitos, mas os gregos não tinham ainda; eles tinham o 
plano, que nós não temos mais. É por isso que os gregos de Platão 
contemplam o conceito, como algo que está ainda muito longe e 
acima, enquanto que nós, nós temos o conceito, nós o temos no 
espírito de uma maneira inata, basta refletir (DELEUZE e 
GUATTARI, 2010, p. 122, grifos do autor). 

 Todo escritor tem um jeito específico de escrever, expor o pensamento, sejam 

eles da filosofia como também da literatura, da poesia, da arte ou da ciência, porém, 

o que diferenciam estes dos filósofos é a forma de pensar. Os filósofos criam 

conceitos, pensam por conceitos e só eles cabem criar conceitos. A filosofia da 

criação de conceitos de Deleuze e Guattari nasce no território francês e se 

desterritorializa desse espaço geográfico abstraindo elementos comparativos da 

geografia para o território da filosofia a outros territórios e se reterritorializa, como 

vimos no capítulo anterior essa filosofia sendo reterritorializada no Brasil para pensar 

os problemas filosóficos sobre o ensino de filosofia nas escolas de Ensino Médio, a 



88 
 

produzir uma experiência do pensamento, para ensinar os estudantes a recriar ou 

mesmo criar conceitos.  

A geografia apresenta territórios distintos, fragmentados, espalhados no globo 

terrestre. Cada território com características específicas, traços culturais específicos 

e forma de pensar o mundo vivido. O filósofo se torna viajante, transeunte pelos 

territórios a desterritorializar uma filosofia, pois, nas palavras de Deleuze e Guattari 

há movimentos no processo de desterritorialização e reterritorialização: 

Os movimentos de desterritorialização não são separáveis dos 
territórios que se abrem sobre alhures, e os processos de 
reterritorialização não são separáveis da terra que restitui territórios 
(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 103). 

 Dessa forma, Deleuze e Guattari ao transitar pela história da filosofia puderam 

criar os conceitos de desterritorialização e reterritorialização assimilando a forma de 

pensar filosoficamente junto com a geografia, no território da geografia, no sentido 

transdisciplinar da pedagogia do conceito. Pois o filósofo é aquele sujeito 

territorializado que tem potência desterritorializante do pensar, capaz de transcender 

o pensamento de qualquer território, portanto, desterritorializar o território e criar 

conceitos em outro plano ou no mesmo plano, mas explanando componentes 

conceituais pouco abordados no plano de imanência de um dado filósofo ou de 

encontrar problemas filosóficos em território não filosófico que, a partir do qual, 

coloca em movimento o novo plano, a responder o novo problema surgido.  

Assim, segundo Deleuze e Guattari, uma nova maneira de pensar a realidade 

se cria neste momento, no dado acontecimento, um conceito de vizinhança. Pensar 

o acontecimento, portanto, “para que a filosofia nascesse foi preciso um encontro 

entre o meio grego e o plano de imanência do pensamento” (DELEUZE e 

GUATTARI, 2010, p.112), ou seja, um solo e o filósofo para desterritorializar e criar o 

conceito para o problema ou para os problemas originados no acontecimento. Esse 

movimento da experiência do pensamento faz da filosofia um campo do saber como 

atividade produtora, saindo da oratória improdutiva à produção de conceitos, da 

insignificância ao significado conceitual, da inércia à ação, mas não é um verbo, no 

entanto, por meio do filósofo verbera no mundo acadêmico. 

  Conforme os filósofos, a imaterialidade do conceito está no processo de 

desterritorialização e reterritorialização, na imagem do pensamento criado pelo todo 

conceitual no plano de imanência. Neste processo eles exemplificam dizendo que 



89 
 

“os gregos sempre tiveram primeiro que se tornarem filósofos, do mesmo modo que 

os filósofos tiveram que se tornarem gregos” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 115) 

para criar conceitos, produzir filosofia, em outras palavras, o que não “é”, não é 

história, não é conceito, não é filosofia, mas a partir do acontecimento, do problema, 

se torna conceito ou possibilidade, potência do conceito. No entanto, Deleuze e 

Guattari alertam para o professor de filosofia não reduzir a filosofia em sua própria 

história para criar conceitos novos, mas o contrário, porque a filosofia, segundo os  

pensadores, “não cessa de se arrancar dessa história para criar novos conceitos, 

que recaem na história, mas não provêm dela” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 

116). Portanto, desterritorializar e reterritorializar em conceitos, sair do comum para 

o sistemático, do insignificante ao significado, a uma imagem de pensamento do 

todo conceitual do problema vivido. Pois, “a filosofia se reterritorializa sobre o 

conceito. O conceito não é objeto, mas território” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, pp. 

121-122). É neste sentido que, segundo os filósofos franceses, pode-se dizer que a 

filosofia moderna se reterritorializa no passado, sejam nos filósofos gregos, da 

Grécia antiga, ou em qualquer outros, em qualquer período da história da filosofia 

para criar conceitos novos para o presente e possivelmente para o futuro. Ora, 

sendo assim, entendem que “o filósofo deve tornar-se não filósofo, para que a não 

filosofia se torne a terra e o povo da filosofia” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 

132), estabelecendo sempre a relação entre filosofia e não filosofia, como pedagogia 

para a criação de conceitos. 

 Como se vê, o processo criador de conceitos filosóficos exige o problema 

para dar início ao movimento do pensamento, sem o qual não existe filosofia como 

criação de conceitos ou filosofia da diferença apresentada por Deleuze e Guattari. 

Mas o problema é fruto do acontecimento, como em lance de dados se cria 

conceitos para cada problema. Pensar o acontecimento é traçar o plano de 

imanência por onde o pensamento transitará em meio ao todo fragmentário, 

percorrendo os componentes conceituais e criando uma imagem do pensamento 

conceitual, do problema a ser solucionado. Portanto, percorrer territórios, filosofias, 

na história da filosofia a buscar respostas para o problema filosófico e, ao 

desterritorializar e reterritorializar no presente, isso é pensar por conceitos, transitar 

por todo o campo ligando componentes compatíveis para a produção da imagem do 

pensamento, é colocar o pensamento sempre em movimento, na atualização dos 

dados conhecidos pelo acoplamento por novos conceitos. 



90 
 

 No entanto, pensar o acontecimento em território geográfico composto pelos 

componentes culturais construídos na forma de pensar o mundo vivido neste 

território, o filósofo faz uso dos personagens conceituais para transcender aos 

aspectos culturais ao pensar filosófico, pois essa é a função atribuída aos 

personagens conceituais pensados por Deleuze e Guattari: 

Os personagens conceituais têm este papel, manifestar os territórios, 
desterritorializações e reterritorializações absolutas do pensamento. 
Os personagens conceituais são os pensadores, unicamente 
pensadores, e seus traços personalísticos se juntam estreitamente 
aos traços diagramáticos do pensamento e aos traços intensivos dos 
conceitos (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 84). 

 Por que os personagens conceituais assumem esse papel? Ora, os 

pensadores franceses dizem que são eles que “operam os movimentos que 

descrevem o plano de imanência do autor, e intervém na própria criação de seus 

conceitos (...)”, porque “(...) o personagem conceitual é o devir ou o sujeito de uma 

filosofia” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, pp. 78-79). Segundo Deleuze e Guattari 

cada filósofo cria personagens conceituais para demonstrar sua filosofia, assim 

como fizera Descartes ao assinar “o Idiota”, como Nietzsche assinou “o Anticristo” ou 

“Dioniso crucificado”. Estes personagens ainda servem para apoiar o filósofo ou 

discordar, mostrar as contradições durante a demonstração. Deleuze e Guattari os 

classificam como sendo personagens conceituais “simpáticos”, quando estão do 

lado do filósofo confirmando seu pensamento, sua filosofia. Podendo ser também 

“antipáticos”, quando vem questionando o pensamento do filósofo, tentando 

contradizê-lo, procurando falhas na demonstração, são como opositores do filósofo. 

Mas o objetivo intencional ao criar os personagens conceituais é para demonstração 

de uma filosofia e servem para dar consistência a sua filosofia.  

Deleuze e Guattari utilizam os personagens conceituais justamente para isso, 

dar consistência à sua filosofia, a filosofia da criação de conceitos, mas sem perder 

o infinito, bloquear essa filosofia a novas possibilidades, pois, afirmam os 

pensadores: “o problema da filosofia é de adquirir uma consistência, sem perder o 

infinito no qual o pensamento mergulha” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 53). 

Contudo, podemos mais claramente entender o processo de desterritorialização e 

reterritorialização em uma comparação que os pensadores tomam emprestado da 

arte do retrato comparando-a com a história da filosofia, pois, segundo eles,  



91 
 

A história da filosofia é comparável à arte do retrato. Não se trata de 
“fazer parecido”, isto é, de repetir o que o filósofo disse, mas de 
produzir a semelhança, desnudando ao mesmo tempo o plano de 
imanência que ele instaurou e os novos conceitos que criou 
(DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 68). 

 Construir conceitos sempre novos é o objetivo da filosofia de Deleuze e 

Guattari, cada filósofo cria os seus conceitos e tem um jeito específico de fazer e de 

ensinar filosofia e, ao transitar em planos de imanências de outro filósofo, abstraindo 

sua filosofia, ou seja, territorializado sempre se desterritorializa para se 

reterritorializar em outro plano, conforme o problema que procura solucionar para 

seu tempo cronológico. O acontecimento provoca e coloca seu pensamento em 

movimento, mas sempre carrega fragmentos do conceito anterior para agregar 

novos componentes a modificar por completo o conceito, como consequência, 

criando um novo conceito no processo de reterritorialização. O ato de pensar é 

dinâmico e pensar conceitualmente é pensar o conceito, ter a imagem do todo na 

mente, de forma imanente e imaterial, pois o conceito é imaterial, está no 

pensamento. Cada fragmento do conceito mantem um elo entre si por onde o 

pensamento percorre a velocidades infinitas, como um rizoma.   

 O filósofo se torna um explorador de territórios, na linguagem da geografia 

conforme colocam Deleuze e Guattari, cada território percorrido serve para 

enriquecer o pensamento que, de território em território o potencializa abstraindo 

componentes do dado território para se desterritorializar desse plano e 

reterritorializar em outro. O filósofo é aquele que cria conceitos sempre novos no 

território da filosofia ou a partir de outros territórios que não sejam os da filosofia, por 

isso que Deleuze e Guattari diziam que o filósofo deve se fazer não filósofo para daí 

poder produzir filosofia, criar conceitos porque, explicam os pensadores: 

O não filosófico está talvez mais no coração da filosofia que a própria 
filosofia, e significa que a filosofia não pode contentar-se em ser 
compreendida somente de maneira filosófica ou conceitual, mas que 
ela se endereça também, em sua essência, aos não filósofos 
(DELEUZE e GUATTARI, 2010, pp. 51-52). 

 Essa ida constante a não filosofia, dizem os filósofos franceses que ela 

assume aspectos variados e este fator da filosofia como criação de conceitos implica 

uma pressuposição que da não filosofia se distingue porque são territórios bem 

distintos, mas a filosofia necessita da não filosofia para criar conceitos, no sentido de 

transcendência da doxa, pois “os filósofos, sendo amigos e não sábios, têm bastante 



92 
 

dificuldade em abandonar a doxa” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 172). A 

filosofia não é opinião porque a opinião pertence ao território daquilo que é comum, 

habitual, pensamento subjetivo, mas sem qualquer fundamentação teórica, por 

conseguinte, susceptível ao erro, de caráter tendencioso, verdadeira somente 

habitualmente a um dado grupo a que pertença ao enunciá-la.  

 A filosofia diz respeito ao acontecimento, entendido como sendo imaterial, 

incorporal, invisível, ou seja, a pura reserva como afirmaram Deleuze e Guattari, 

“quando o tempo passa e leva o instante, há sempre um entretempo para trazer o 

acontecimento” (2010, p. 188). Ora, é o conceito que apreende o acontecimento 

porque o acontecimento é inseparável do estado de coisas, dos corpos e do vivido 

nos quais se atualiza ou se efetua. 

Atualizamos ou efetuamos o acontecimento todas as vezes que o 
investimos, de bom ou mau grado, num estado de coisas, mas contra 
efetuamos, cada vez que o abstraímos dos estados de coisas, para 
liberar seu conceito (DELEUZE e GUATTARI, 2010, p. 189, grifos do 
autor).    

 Então, segundo Deleuze e Guattari a filosofia é sempre entre tempo, ou seja, 

aquele que contra efetua o acontecimento. Já o conceito tem uma potência de 

repetição e em sua produção e sua reprodução, o conceito tem a realidade de um 

virtual, de um incorporal, de um impassível, como no plano de composição com o 

ritornelo. Pensar conceitualmente não significa pensar por figuras, embora as figuras 

possam auxiliar na produção do conceito, ou o conceito produzir figuras, pois pensar 

por figuras, os filósofos franceses dizem o seguinte: “É somente deste ponto de vista 

que se pode aproximar os hexagramas chineses, as mandalas hindus, as sefirot 

judaicas, os “imaginais” islâmicos, os ícones cristãos: pensar por figuras” (DELEUZE 

e GUATTARI, 2010, P. 108, grifos do autor).  Ora, mais nitidamente eles explicam 

porque pensar por figura não é o mesmo que pensar por conceito: 

Ela certamente não se define por uma semelhança exterior, que 
permanece proibida, mas por uma tensão interna que a remete ao 
transcendente sobre o plano de imanência do pensamento. Numa 
palavra, a figura é essencialmente paradigmática, projetiva, 
hierárquica, referencial (DELEUZE e GUATTARI, 2010, P. 108, grifos 
do autor). 

 Como se vê, o pensar por conceitos, segundo os pensadores franceses, foge 

a todo paradigma porque o conceito não é um paradigma, pois o paradigma se 

coloca numa posição privilegiada, portanto, excludente, de caráter fechado e 



93 
 

taxativo, absoluto até surgir outro que o substitua. O conceito permanece, é 

consistente. Não é projetivo porque é imanente, imaterial, está no pensamento, 

sendo ligados pelos componentes, formam uma imagem do pensamento de cunho 

explicativo, racional. Não é hierárquico porque os componentes conceituais não se 

organizam por graus de importância, do menor ao maior, mas está em um plano de 

imanência por onde o pensamento percorre por várias direções a velocidades 

infinitas, transitando por todo o conceito de forma não hierarquizada, pois, “conectar 

o conceito com um outro, de tal maneira que outras conexões mudariam sua 

natureza” (DELEUZE e GUATTARI, 2010, P. 109), como o “platô” na explicação de 

Deleuze. Também não é referente, mas é consistente. 

 O interessante é que Deleuze e Guattari afirmam que as figuras tendem a 

conceitos a ponto de se aproximarem deles e que não é possível à religião construir 

conceitos a não ser em função do seu oposto, o “ateísmo”, pois tudo o que faz é 

para combater o ateísmo, daí desenvolve raciocínios que cumpra com essa tarefa. O 

ateísmo se torna problema para a religião, mas não é problema para o filósofo, pois 

o ateísmo reflete a seriedade do filósofo e a conquista da filosofia entendida como 

um processo de transcendência do mito à filosofia, exclusão de todo raciocínio 

permeado por uma divindade como causadora dos acontecimentos e das 

organizações humanas. É justamente isso que Deleuze e Guattari afirmam no 

seguinte trecho: 

E se as figuras tendem assim para os conceitos, o inverso é 
igualmente verdadeiro, e os conceitos filosóficos reproduzem figuras 
toda vez que a imanência é atribuída a algo, objetidade de 
contemplação, sujeito de reflexão, intersubjetividade de 
comunicação: as três “figuras” da filosofia (DELEUZE e GUATTARI, 
2010, P. 111, grifos meu). 

 Neste caminho, Deleuze e Guattari concluem que a religião só pode construir 

conceitos se renegando, como a filosofia não atinge a figura sem se trair. Pode-se 

dizer da existência de uma filosofia no território de uma dada religião na medida em 

que o pensar ocorre sobre um plano de imanência que pode ser povoado de figuras 

tanto quanto de conceitos, no entanto, esse plano assume característica de não ser 

filosófico, mas pré-filosófico. Ele só será filosófico sob o efeito do conceito. Para 

esse acontecimento foi preciso o encontro entre o filósofo e o pensamento, o filósofo 

e a terra, nestes termos: “pensar não é nem um fio estendido entre um sujeito e um 

objeto, nem uma revolução de um em torno do outro. Pensar se faz antes na relação 



94 
 

entre o território e a terra” (DELEUZE E GUATTARI, 2010, p. 103). É nesta relação 

que se cria conceitos, que o filósofo tem a experiência do pensamento, portanto, 

desenvolve sua filosofia, cada qual ao seu próprio estilo, à sua maneira de exprimir o 

problema do mundo vivido por ele mesmo, experimentado na carne. O filósofo 

consegue transcender da opinião, do habitual, da irreflexão, da não filosofia, mas 

extraindo destes o conceito, consistente, imaterial ao se lançar na filosofia como 

criação de conceitos.  

  

Deleuze e o bergsonismo 

 

 A compreensão de filosofia que Deleuze e Guattari escreveram no livro “O 

que é a Filosofia?” tem uma base teórica no bergsonismo. Deleuze analisa Bergson 

e publica em 1966 na França o livro intitulado Bergsonismo. No Brasil tivemos a 

primeira edição em Língua Portuguesa em 1999. Ora, essa base teórica, julgamos 

ser fundamental apresentar, a título de esclarecimento metodológico em nossa 

análise, como reforço ao entendimento da filosofia de Deleuze e Guattari ou filosofia 

da diferença. O ponto de partida para a criação da ideia de conceito e extração do 

objeto para a filosofia como sendo a “criação de conceito” tem origem na filosofia da 

diferença de Henri Bergson (1859-1941). Coube a esse grande filósofo mostrar uma 

metodologia para produzir filosofia por meio das noções de intuição, duração, 

memória e impulso vital, conforme apresenta Deleuze em sua análise. Partindo 

desse pressuposto entendemos ser a chave para entender o método deleuziano e 

guattariano para criar conceitos, construído no plano de imanência de Bergson, mas 

agora apresentado com outra roupagem, outra compreensão. Pois a noção da 

expressão “criar conceito” como sendo objetivo da filosofia de Deleuze e Guattari 

tem, portanto, a marca e suas assinaturas e entendemos ser isso a novidade que os 

filósofos apresentam como conceito desterritorializado da filosofia da diferença de 

Bergson.  Por que filosofia da diferença? Qual a relação da filosofia da diferença de 

Bergson com a filosofia do conceito de Deleuze e Guattari? As respostas a estas 

questões darão mais clareza ao nosso objeto de estudo, o “ensino de filosofia”.  

 A filosofia da diferença, conforme Deleuze apresenta em Bergsonismo (1999), 

possui sempre dois planos de operação: um metodológico e outro ontológico. Nestes 

planos podemos entender a construção do conhecimento sobre a realidade, portanto 

uma epistemologia. Neste sentido entendemos ser o método de estudo sobre o ser 



95 
 

das coisas, ou seja, como podemos conhecer o “ser” das coisas pelas diferenças 

que as próprias coisas apresentam em suas realidades no tempo e no espaço. Será 

por meio dessa diferença que se pode identificar nas coisas sua natureza e que se 

dará o conhecimento da “natureza” dessa “coisa”. Assim Deleuze expõe o problema 

no bergsonismo: 

De um lado, trata-se de determinar as diferenças de natureza entre 
as coisas: é somente assim que se poderá “retornar” às próprias 
coisas, dar conta delas sem reduzi-las a outra coisa, apreendê-las 
em seu ser. Mas, por outro lado, se o ser das coisas está de um 
certo modo em suas diferenças de natureza, podemos esperar que a 
própria diferença seja alguma coisa, que ela tenha uma natureza, 
que ela nos confiará enfim o ser (DELEUZE, 1999, p. 95). 

Partindo desse pressuposto, Deleuze esclarece que a filosofia da diferença 

tem como alvo encontrar as diferenças de natureza do ser das coisas para produzir 

conhecimentos filosóficos, dar um conceito a um determinado objeto de forma a 

diferenciá-lo dos demais seres, destacando sua natureza interna, por isso filosofia 

da diferença, chave de tudo. 

As diferenças de natureza são a chave de tudo: é preciso partir 
delas, é preciso inicialmente reencontrá-las. Sem prejulgar a 
natureza da diferença interna, sabemos já que ela existe supondo-se 
que haja diferença de natureza entre coisas de um mesmo gênero. 
Logo, ou bem a filosofia se proporá esse meio e esse alvo 
(diferenças de natureza para chegar à diferença interna), ou bem ela 
só terá com as coisas uma relação negativa ou genérica, ela 
desembocará no elemento da crítica ou da generalidade, em todo 
caso em um estado da reflexão tão-só exterior. Situando-se no 
primeiro ponto de vista, Bergson propõe o ideal da filosofia: talhar, 
“para o objeto, um conceito apropriado tão-somente ao objeto, 
conceito do qual mal se pode dizer que seja ainda um conceito, uma 
vez que só se aplica a esta única coisa”. Essa unidade da coisa e do 
conceito é a diferença interna, à qual nos elevamos pelas diferenças 
de natureza (DELEUZE, 1999, p. 96, grifos do autor). 

  

 Como estabelecer a diferença de natureza das coisas, segundo o 

bergsonismo? Ora, Deleuze diz que “em seu primeiro esforço, a intuição é a 

determinação das diferenças de natureza” (DELEUZE, 1999, p. 97). Portanto, o 

bergsonismo tem a “intuição” como método e um dos mais elaborados métodos 

filosóficos, com suas regras que Bergson chama de “precisão” em filosofia. Mas 

segundo Deleuze, a intuição como método não “é um sentimento nem uma 

inspiração, uma simpatia confusa” (DELEUZE, 1999, p. 7) porque a intuição que 

Bergson a entende supõe a “duração”. O projeto filosófico de Bergson é fazer com 

que a filosofia se tornasse tão precisa, prolongável e transmissível quanto à ciência. 



96 
 

Para tal finalidade, Deleuze diz que Bergson fez uma distinção de três espécies de 

atos determinando as regras do método: à posição e à criação de problemas; à 

descoberta de verdadeiras diferenças de natureza e à apreensão de tempo real. Por 

meio destes atos ele quer mostrar a mudança de um sentido a outro e devendo a 

intuição ser reencontrada como ato vivido. Este ponto da filosofia de Bergson fez 

com que Deleuze e Guattari afirmassem ser o “problema” ponto de partida para a 

criação de conceito. Como observamos, ideia extraída do método intuitivo do 

bergsonismo.  

 A influência das ideias contidas no método da intuição do bergsonismo em 

Deleuze e Guattari é muito marcante nesta afirmação em O que é a Filosofia? 

“Mesmo na filosofia, não se cria conceitos, a não ser em função dos problemas que 

se consideram mal vistos ou mal colocados (pedagogia do conceito)” (DELEUZE e 

GUATTARI, 2010, p. 24). Ora, em Kant encontramos a noção de falsos problemas 

bem como no bergsonismo, pois ao analisar a filosofia de Kant, Deleuze escreve a 

obra A filosofia crítica de Kant. Nessa obra ele diz o seguinte: 

Kant denuncia as ilusões especulativas da Razão, os falsos 
problemas para os quais ela nos arrasta, a respeito da alma, do 
mundo e de Deus. Kant substitui o conceito tradicional de erro (o erro 
como produto, no espírito, de um determinismo externo) pelo de 
falsos problemas e de ilusões internas. Estas ilusões são ditas 
inevitáveis e até tidas como resultantes da natureza da razão (23). 
Tudo o que a Crítica pode fazer é conjurar os efeitos da ilusão sobre 
o próprio conhecimento, mas não impedir a sua formação na 
faculdade de conhecer (DELEUZE, 2000, p. 31). 

Enquanto Bergson cria as noções de intuição, duração, memória e impulso 

vital, Deleuze e Guattari utilizam as ideias de Bergson para estabelecer o método 

para criar conceitos e mostra na história da filosofia como os filósofos fizeram. Neste 

ponto, Deleuze diz que o bergsonismo ao estabelecer a intuição como método 

filosófico, nele o que faz é “colocar o problema”, conforme a primeira regra do 

método, ou seja, “aplicar a prova do verdadeiro e do falso aos próprios problemas, 

denunciar os falsos problemas, reconciliar verdade e criação no nível dos 

problemas” [...]. Pois, [...] “colocar o problema não é simplesmente descobrir, é 

inventar” (DELEUZE, 1999, pp. 8-9). Neste sentido a invenção dará o “ser” ao que 

não era ou nunca poder ter vindo. Ora, na segunda regra, a produção filosófica deve 

“lutar contra a ilusão, reencontrar as verdadeiras diferenças de natureza ou as 

articulações do real” [...]. Isso se dá porque Bergson colocou o dualismo como parte 



97 
 

da regra do método, ele era um apaixonado pelos dualismos, pela divisão de um 

misto, pelos elementos que diferem por natureza, buscados em Platão. Assim posto, 

Deleuze fez a seguinte afirmação: [...] “como método, a intuição é um método de 

divisão, de espírito platônico. Bergson não ignora que as coisas, de fato, realmente 

se misturam; a própria experiência [12] só nos propicia mistos” (DELEUZE, 1999, p. 

14). Neste sentido, Deleuze afirma que Bergson tinha “obsessão pelo puro”. 

Só o que difere por natureza pode ser dito puro, mas só tendências 
diferem por natureza. Trata-se, portanto, de dividir o misto de acordo 
com tendências qualitativas e qualificadas. Isto é, de acordo com a 
maneira pela qual o misto combina a duração e a extensão definidas 
como movimentos, direções de movimentos (como a duração-
contração e a matéria-distensão) (DELEUZE, 1999, p. 15, grifo do 
autor). 

 

 Assim como o “conceito” em Deleuze e Guattari, na terceira regra do método, 

o bergsonismo diz que “colocar os problemas e resolvê-los mais em função do 

tempo do que do espaço” dá “o sentido fundamental da intuição: a intuição supõe a 

duração; ela consiste em pensar em termos de duração” (DELEUZE, 1999, p. 22). O 

conceito também requer a duração, a consistência. Neste sentido a intuição não é a 

duração, mas o movimento pelo qual saímos de nossa própria duração e servimo-

nos dela para afirmar e reconhecer imediatamente a existência de outras durações, 

podendo estar acima ou abaixo de nós, superior ou inferior. Nestes termos Deleuze 

conclui sobre a intuição: 

Portanto, é certo que a intuição forma um método, com três (ou 
cinco) regras. Trata-se de um método essencialmente 
problematizante (crítica de falsos problemas e invenção de 
verdadeiros), diferenciante (cortes e intersecções) e  temporalizante 
(pensar em termos de duração) (DELEUZE, 1999, p. 26, grifos do 
autor). 

 Observamos o quanto Platão pôde influenciar o pensamento de Bergson nas 

noções de dualidades, na busca por um pensamento filosoficamente puro, “DNA” do 

bergsonismo que se faz presente em Deleuze e Guattari nas noções de problema, 

conceito, plano de imanência e personagens conceituais, enfim, na conceituação de 

filosofia. A noção de consistência em Deleuze e Guattari, portanto, entendemos ser 

a mesma ideia contida na noção de duração no bergsonismo. O conceito consistente 

é aquele que dura, faz parte da história da filosofia; é distinto, mas podendo ser 

também de vizinhança, como o criado no plano de imanência dos filósofos ao 

desterritorializá-lo do bergsonismo.  



98 
 

CAPÍTULO IV – Conceituando nosso ensino de filosofia 

 

Análise da trajetória 

A procura pela qualidade do nosso trabalho foi fundamental nesta tarefa, 

caminho árduo, mas percorrido com honestidade e muita dedicação. Nossa análise 

da perspectiva filosófica de Deleuze e Guattari presente no plano de imanência 

didático de Silvio Gallo é diferente a tantos outros presentes nas escolas de Ensino 

Médio. Nosso trânsito empírico e bibliográfico pela história da filosofia foi como disse 

Deleuze e Guattari sobre o processo de territorialização e desterritorialização, 

“Pode-se mesmo concluir daí que o menos desterritorializado se reterritorializa sobre 

o mais desterritorializado. Surge aqui um segundo sistema de reterritorializações, 

vertical, de baixo para cima” (DELEUZE e GUATTARI, 2012, p. 46, grifos do autor). 

Nessas palavras inferimos nosso percurso para a construção do nosso pensamento 

filosófico sobre o ensino de filosofia, ou seja, em um território que estávamos 

“menos” desterritorializado teoricamente e na sala de aula com nosso método de 

ensino que, no entanto, localizamos um professor “mais” desterritorializado, 

experiente, com uma teoria e metodologia voltada para a prática de ensino de 

filosofia, Silvio Gallo. Ora, nossa prática de ensino de filosofia assumia 

características de um ensino explicativo e enciclopédico de forma que sentíamos 

distantes da própria filosofia. Cometemos erros na prática docente, todo professor 

em início de carreira comete algum deslize. Sentimos que as orientações ofertadas 

durante o estágio praticado no curso de licenciatura não foi suficiente, mas 

acreditamos que poderia ser melhorado, no entanto, se fosse ofertado uma 

disciplina complementar no curso de licenciatura que tratasse especificamente do 

ensino de filosofia e que apresentasse várias experiências práticas de professores 

em sala de aula. Silvio Gallo ao apresentar as críticas de Nietzsche e de Rancière 

sobre o ensino de filosofia fez-nos refletir e percebemos que nosso erro era mortal. 

Se há um risco mortal no ensino enciclopédico de filosofia 
(Nietzsche), há também, pois, um risco de morte em seu ensino 
explicativo (Rancière). Pensar a formação do professor de filosofia 
para educação média requer, pois, que busquemos possibilitar a 
esse professor ocupar, na instituição escolar, o ponto de reversão da 
autoridade do saber de que fala Rancière, pelo exercício do princípio 
da ignorância, próprio à atividade filosófica (GALLO, 2012, p. 121). 



99 
 

 O encontro das teorias de Silvio Gallo com nossa ignorância foi fundamental 

para nosso progresso investigativo na busca de um conceito de ensino de filosofia. 

Saber que o professor Silvio Gallo, mais desterritorializado que nós nesse território 

de pesquisa prática, portanto, foi fator primordial, como um “espanto” para aquilo 

que buscávamos. Percebemos que nossa metodologia em sala de aula poderia 

ganhar melhorias e dar grande relevância para nosso trabalho. Pensar nosso 

processo desterritorializador a partir do trânsito que fizemos em Silvio Gallo, Deleuze 

e Guattari e poder confrontar com nossa prática de ensino foi enriquecedor. A 

indução presente em nosso trajeto é visível, partimos da prática, percorremos pela 

história da filosofia para chegarmos nesse estágio da pesquisa, de baixo para cima. 

Nesse sentido, podemos dizer acertadamente que seguimos as orientações de uma 

educação anarquista, embora somente nessa fase tomássemos consciência do 

acontecimento. Como vimos em Silvio Gallo, à educação para os anarquistas deve 

partir da prática e construir uma teoria para uma compreensão de todo o processo 

produtivo. 

Silvio Gallo foi nosso primeiro contato com a filosofia da diferença, filosofia 

que tem a natureza do conceito como objeto e objetivo, que cria conceitos. Ele se 

desterritorializa do solo brasileiro e se territorializa no território francês e localiza a 

filosofia de Deleuze e Guattari para desterritorializá-la. Como ato desterritorializante 

trouxe para o Brasil essa filosofia que, a partir da qual, na forma que apresentamos 

sua teoria e metodologia do ensino de filosofia, está propondo uma reterritorialização 

dessa filosofia nas escolas de Ensino Médio. O interessante é que nós identificamos 

que Silvio Gallo também havia passado por experiência parecida com a nossa no 

curso de licenciatura, a carência de uma disciplina específica sobre o ensino de 

filosofia, o que deu início a sua busca por um conceito prático de ensino de filosofia. 

Esse mesmo problema está sendo enfrentado também por nós, justamente por 

causa das dificuldades do ensino dessa disciplina no Ensino Médio, por exemplo, as 

relacionadas ao conteúdo, no sentido de como ensinar tais conteúdos e a forma de 

avaliação, para certificar se o estudante estaria aprendendo ou não, ou ainda, tantas 

teorias estudadas no curso de licenciatura ou bacharelado e perante a sala de aula, 

muitas perguntas surgem: que metodologia utilizar? Qual filosofia a ensinar? Ensinar 

história da filosofia ou temas filosóficos? Explicar ou apresentar uma enciclopédia 

filosófica contemplando todas as filosofias? Acreditamos ser esse um problema 

comum de todo professor no início da docência, no entanto, podemos afirmar com 



100 
 

convicção de que encontrar um conceito que resolva o problema é fundamental para 

a prática docente. 

Alguns aspectos do nosso relato de experiência, da pesquisa participante (ao 

fazer o experimento com a oficina do conceito) e a pesquisa bibliográfica nos 

chamou a atenção. Mas por quê? Ora, nossa busca por um conceito prático de 

ensino de filosofia que fosse dinâmico, criativo e produtivo e não engessado, 

taxativo pôde alimentar nossa experiência prática pela busca por melhorias. O relato 

de experiência que fizemos acima ganha destaque as três atividades de sucesso em 

nossa prática de ensino e que, por sua vez, podemos equacionar o problema ao 

somar com as teorias metodológicas de Silvio Gallo e de Deleuze e Guattari. A 

primeira diz respeito aos relatórios das aulas escritos pelos estudantes. Um caderno 

é adotado pela turma onde todos os relatórios serão escritos. Em cada aula um 

estudante voluntariamente se oferece para escrever os principais acontecimentos da 

aula e o mesmo lido na aula seguinte. Essa produção textual coloca o estudante em 

contato com a realidade da aula, há uma experiência do pensamento por meio do 

contato do estudante com os signos linguísticos. O exercício de observar a realidade 

no acontecer da aula é reflexivo, provocativo, desafiador (devido às dificuldades do 

estudante na escrita). O contato com o próprio pensamento e signos linguísticos o 

potencializa nas atividades acadêmicas desenvolvendo uma melhor concentração 

na aula, na oralidade ao ler o próprio texto, organiza o pensamento ao escrever, 

exercício no Ensino Médio que o ajudará posteriormente no Ensino Superior, nos 

chamados “apontamentos”. Expor o próprio pensamento sobre aquilo que observou 

na aula o auxilia na experiência do pensamento, no filosofar, na recriação de 

conceito.  

Ora, na experiência do pensamento o estudante faz uma seleção de palavras, 

de ideias, forma frases e decide qual colocar no texto e qual não deve colocar. 

Nesse trâmite do pensamento que emite juízos, sejam eles: juízo de valor linguístico, 

ao verificar qual palavra exprime melhor o que deseja falar no texto; juízo de valor 

moral, quando apresenta um determinado tipo de comportamento da turma, das 

pessoas em sociedade; juízo acadêmico, quando avalia a aula do professor e a 

aprendizagem dos colegas. Acontecimento que pode ser debatido após a leitura do 

texto sempre no início da aula. O professor também pode utilizá-lo como revisão da 

aula anterior, destacar os principais pontos para refrescar a memória, mantê-los bem 

“ligados”. Os conceitos da aula anterior serão conectados aos novos na aula do dia 



101 
 

e assim por diante. Mas os estudantes devem ser orientados quanto à formatação 

do texto: observar às margens, parágrafos, onde e quando utilizar letras maiúsculas 

e minúsculas, texto com começo, meio e fim. Observa-se que há uma 

interdisciplinaridade com a disciplina de língua portuguesa. Esse exercício na aula 

de filosofia, o estudante tem a possibilidade de melhorar sua escrita e reforçar seus 

conhecimentos na língua portuguesa. Não acumula trabalho para o professor, uma 

vez que é um texto em cada aula, sua correção e devolução ao estudante pode ser 

imediata, no momento da aula, logo após a apresentação, ou se preferir, o professor 

pode corrigir em outro momento e fazer a devolutiva ao estudante com as 

observações feitas no texto, tempo suficiente para o feedback.  

 A segunda atividade que mostramos no relatório de experiência foi o jornal 

estudantil. Esse exercício da escrita pôde comprovar ser eficiente, o estudante ao 

observar a realidade da cidade, território próprio para fazer filosofia, escreve sobre 

um determinado aspecto observado, mas previamente planejado em sala de aula. O 

professor organiza a turma como uma equipe de jornalismo, com editor, repórter, 

diagramador, fotógrafo, desenhista, etc. podem ser aproveitados os talentos 

individuais identificados na turma e enriquecer cada equipe de trabalho. É uma 

atividade dinâmica, participativa, produtiva, todos são envolvidos na confecção do 

jornal. As observações sobre a realidade do local onde os estudantes residem, o 

conhecimento real da cidade em seus diversos aspectos, sejam eles de natureza 

política, econômica, administrativa, educacional, segurança, saúde, índice de 

desenvolvimento humano, oportunidades ou desportiva, os estudantes estarão em 

contato direto e prático com temas e problemas da filosofia e exercitando a 

cidadania. Cada texto produzido por eles são apresentados e debatidos em sala de 

aula. Ora, a vida em sociedade pressupõe ações individuais e coletivas, portanto, 

ações politicas. A política está na origem do pensamento filosófico. Assim, como 

função das Ciências Humanas segundo a Base Nacional Comum Curricular 

(BNCC/2018), reforça nossa compreensão e importância de trabalhar tais temas em 

sala de aula. 

A política é entendida enquanto ação e inserção do indivíduo na 
pólis, na sociedade e no mundo, incluindo o viver coletivo e a 
cidadania. As discussões em torno do bem comum e do público, dos 
regimes políticos e das formas de organização em sociedade, as 
lógicas de poder estabelecidas em diferentes grupos, a micropolítica, 
as teorias em torno do Estado e suas estratégias de legitimação e a 
tecnologia interferindo nas formas de organização da sociedade são 



102 
 

alguns dos temas que estimulam a produção de saberes nessa área 
(BNCC, 2018, p. 567). 

Portanto, um roteiro é necessário ser construído de forma coletiva e traçar os 

aspectos que os estudantes desejam investigar e escrever, nada engessado, as 

liberdades e criatividades individuais e coletivas devem ser respeitadas. No entanto, 

outra atividade mais dinâmica que o jornal e mais abrangente, propomos a 

confecção de uma revista escolar de filosofia. Por que uma revista e não um jornal? 

A resposta é muito simples. Vamos analisar. Se o efeito produzido pelo jornal pôde 

comprovar ser eficiente em nossa experiência, a revista terá maior e melhor 

dinamismo, mais textos podem ser inseridos, mais estudantes poderão expor seus 

pensamentos e produções. O ser do estudante presente na revista o faz sentir 

importante no ser social. Eles gostam do aparecer social, buscam o reconhecimento, 

ser notado. A revista pode proporcionar isso. Como a equipe montada para 

confeccionar o jornal, assim se aplica na confecção da revista. Sugerimos uma 

edição a cada ano e sempre no final do ano letivo, a escola organiza um evento 

específico para o lançamento onde os estudantes poderão falar sobre a produção, a 

experiência de terem participado na produção. É uma atividade que segue nossa 

linha filosófica, recriar ou criar conceitos na ordem do acontecimento do mundo real 

e também conforme a origem da política na Grécia antiga, conforme coloca a BNCC 

que diz: 

Na Grécia Antiga, o exercício da argumentação e a discussão sobre 
os destinos das cidades e suas leis estimularam a retórica e a 
abstração como práticas necessárias para o debate em torno do bem 
comum. Esse exercício permitiu ao cidadão da pólis compreender a 
política como produção humana capaz de favorecer as relações 
entre pessoas e povos e, ao mesmo tempo, desenvolver a crítica a 
mecanismos políticos como a demagogia e a manipulação do 
interesse público. A política, em sua origem grega, foi o instrumento 
utilizado para combater os autoritarismos, as tiranias, os terrores, as 
violências e as múltiplas formas de destruição da vida pública 
(BNCC, 2018, p. 567). 

 Pode-se ainda nessa atividade evolver arte e filosofia. Muitos talentos podem 

ser trabalhados e desenvolvidos na produção da revista escolar de filosofia. 

Habilidades tais como as que falamos na escrita do relatório da aula que na 

construção da revista essas habilidades podem ser reforçadas ganhando 

dinamismo. Utopia para a realidade dos estudantes de Ensino Médio e de escola 

pública? Não é utopia, porque utopia segundo Abbagnano, entretanto,  



103 
 

Representa a correção ou a integração ideal de uma situação 
política, social ou religiosa existente. Como muitas vezes aconteceu, 
essa correção pode ficar no estágio de simples aspiração ou sonho 
genérico, resolvendo-se numa espécie de evasão da realidade vivida 
(ABBAGNANO, 2003, p. 987).  

Portanto, não se caracteriza utopia, a realidade da nossa experiência provou 

que é possível nos experimentos que fizemos e demonstramos acima. No entanto, 

convém fazermos um destaque sobre a confecção da revista escolar de filosofia, 

com o envolvimento da arte. Ora, pensando na possibilidade da fotografia produzir 

efeitos nas pessoas, a revista escolar de filosofia dá abertura ao professor trabalhar 

com a filosofia da fotografia ou filosofia da imagem. Neste sentido, temos de um lado 

o sujeito que fotografa e do outro o objeto fotografado, estabelecendo uma relação, 

um processo cognoscitivo objetivando uma leitura da imagem produzida. 

A fotografia é um desmembramento da pintura como técnica de registrar o 

real, o ser no tempo e no espaço e, uma vez registrado, ela possui em si mesma 

capacidade fantástica em produzir no ser humano pensamentos sobre o ser 

registrado ou seres registrados, pensamentos que ajudam as pessoas a 

conhecerem o que antes não conheciam. O sujeito que fotografa coloca o objeto 

fotografado diante de outro sujeito cognoscente mostrando uma realidade a ser 

reconhecida, conhecida e criticada. Toda foto ou imagem carrega em si mesma um 

objetivo ou objetivos quando foi produzida, ou seja, gerar um efeito no ser de quem 

a contemplar. Que tipo de efeito seria gerado? O fotógrafo é um profissional gerador 

de efeitos? Toda pessoa que fotografa é geradora de efeitos? Ora, pensar esses 

problemas poderá ser útil na compreensão do projeto artístico da fotografia, sendo 

esta analisada pela ótica da utilidade, intencionalidade, como afirma Flusser: 

“fotografias são imagens técnicas que transcodificam conceitos em superfícies. 

Decifrá-las é descobrir o que os conceitos significam” (FLUSSER, 1985, P. 25).  

 Partindo do pressuposto de que a fotografia é uma imagem fixa em uma 

superfície, não importando de qual natureza, o sujeito ao registrá-la a coloca numa 

posição cognoscível, pronta para ser decifrada, compreendida segundo a 

intencionalidade depositada pela pessoa que a produziu. Mas esse efeito também 

poderá ser contrário ao intencionado pelo sujeito que fotografa, como por exemplo, 

fotografar os horrores de uma guerra para promover certa comoção para por fim a 

mesma e, no entanto, estas fotos produzirem um efeito contrário, como acentuando 

ainda mais o conflito se as fotos forem visualizadas pelo batalhão ou pessoas 



104 
 

aliadas às vítimas. Perante o fato, em vez de recuarem, novas estratégias de 

combates poderão ser articuladas, levando em conta os aspectos culturais ou 

políticos desse grupo, como no tempo dos seguidores da lei de Talião. O fotógrafo 

não possuindo conhecimentos antropológicos dos envolvidos, mesmo que sua 

intenção seja em tentar contribuir, pelo seu registro, colocar fim à guerra, o efeito 

negativo será inevitável, nesse sentido o professor ensina questões éticas e políticas 

durante a produção das fotografias para a revista escola de filosofia.  

 Por que isso acontece? Entendemos ser pelo fato de que, tomando as 

palavras de Flusser, pois, “o que vemos ao contemplar as imagens técnicas não é “o 

mundo”, mas determinados conceitos relativos ao mundo, a despeito da 

automaticidade da impressão do mundo sobre a superfície da imagem” (FLUSSER, 

1985, p. 10), porque toda guerra carrega em si intenções, interesses, ideologias. 

Neste sentido, não resta dúvida que a imagem técnica pode produzir efeitos duplos 

ou triplos e sendo gerada por um sujeito estratégico, capaz de prever todas as 

possibilidades de efeitos, a imagem técnica se torna um instrumento de controle ao 

ser levado para o território da psicologia. Esse efeito pode ser claramente 

identificado na indústria, como meio fomentador do consumo em massa. Imagens de 

um determinado produto são pulverizadas em todos os lugares onde possam existir 

consumidores. Este efeito da imagem é produzido intencionalmente como meio 

gerador de lucros aos sujeitos envolvidos. Mas não basta ser qualquer imagem, para 

cada caso existem especificidades. 

 A sensação é imanente ao ser humano e a imagem técnica é criada para 

atuar justamente nas sensações humanas, do contrário não teria sentido nenhum 

sua existência. Neste sentido Bergson está de acordo ao dizer que  

Quando falamos da sensação como de um estado interior, queremos 
dizer que ela surge em nosso corpo. É por isso que afirmamos que a 
totalidade das imagens percebidas subsiste, mesmo se nosso corpo 
desaparece, ao passo que não podemos suprimir nosso corpo sem 
fazer desaparecer nossas sensações. (BERGSON, 1999, p. 59) 

 Essa descoberta pode ser fonte de conhecimento, como para estratégias de 

dominação; fomentar o consumo em massa ou causar indignação; ou ainda ser 

fonte de nostalgia, tema preferido dos fotógrafos. É neste sentido que Sontag 

escreve, quando diz que “a época atual é de nostalgia, e os fotógrafos fomentam 

ativamente, a nostalgia” (SONTAG, 2004, p. 25), também falando do efeito da 

fotografia. Ora, se a imagem técnica pode produzir efeitos intencionalmente, como 



105 
 

conviver com essa descoberta? A resposta a essa questão podemos encontrá-la em 

Bergson quando afirma que devemos educar nossos sentidos: 

Nossos sentidos têm necessidade de educação. Nem a visão nem o 
tato chegam imediatamente a localizar suas impressões. Uma série 
de aproximações e induções é necessária, através das quais 
coordenamos pouco a pouco nossas impressões umas às outras 
(BERGSON, 1999, p. 52). 

  Sendo assim, logo podemos concluir nesse argumento que, pela educação 

dos sentidos se podem prever e controlar os efeitos no corpo e, sendo controlados, 

mas somente pelo sujeito que possui ciência do princípio de causalidade, a imagem 

técnica cumprirá seu propósito: produzir o efeito intencionado nas subjetividades, 

como conhecedor da causa e do efeito. Embora um sujeito não tendo ciência dos 

efeitos a serem produzidos por meio da fotografia que tirou e publicaram, seja nos 

jornais, revistas ou redes sociais, o efeito vai acontecer, o momento congelado 

permitirá que o registro diga por si mesmo que aquilo aconteceu no tempo e naquele 

espaço, mesmo que não seja como aparece ser, mas deixa claro que algo 

aconteceu, em outras palavras,  

Uma foto equivale a uma prova incontestável de que determinada 
coisa aconteceu. A foto pode distorcer; mas sempre existe o 
pressuposto de que algo existe, ou existiu, e era semelhante ao que 
está na imagem (SONTAG, 2004, p. 16). 

 Nessas pegadas, Flusser vai dizer que “ao fotografar, o fotógrafo sabe que 

sua fotografia será aceita pelo jornal somente se esta se enquadrar em seu 

programa” (FLUSSER, 1985, p. 28), ou seja, conforme a interpretação que a revista 

der ao fato ou pela intenção do efeito a ser gerado socialmente com o texto e tendo 

a foto confirmando a matéria publicada. E assim conclui: “Pois bem, o que vale para 

jornais, vale para os demais canais de distribuição de fotografias, uma vez que todos 

revelarão, sob análise crítica, a luta dramática entre a intenção do fotógrafo e a do 

aparelho distribuidor de fotografias” (FLUSSER, 1985, p. 29).  

 Antes da invenção da fotografia a pintura perseguia essa finalidade, o artista 

pintava e usava como hoje ainda utilizam exposições em galerias de arte e, 

geralmente, apresentando certo tema, seja uma crítica social, política, religiosa, 

amorosa, etc., tendo a galeria como aparelho distribuidor da pintura do artista. Esta 

poderia ser retratando certo aspecto da natureza, retrato de uma pessoa ou conjunto 

delas. O efeito causado no público foi sempre admirável por revelar o talento do 



106 
 

artista. Hoje um dos aparelhos distribuidor de fotografias mais popular que existe 

são as redes sociais. O efeito das fotos publicadas é incrível! Qualquer pessoa pode 

publicar uma foto, no entanto sempre esperam por elogios, embora possa acontecer 

o contrário, causando desconforto em quem publicou ou em terceiros. Neste sentido 

justifica uma educação dos sentidos e uma filosofia da fotografia. 

O universo fotográfico é um jogo de permutação cambiante e colorido 
com superfícies claras e distintas, chamadas fotografias. Estas são 
imagens de conceitos programados em aparelhos e tais conceitos 
são símbolos vazios. Sob análise, o universo fotográfico é universo 
vazio e absurdo. No entanto, como as fotografias são cenas 
simbólicas, elas programam a sociedade para um comportamento 
mágico em função do jogo. Conferem significado mágico à vida da 
sociedade. Tudo se passa automaticamente, e não serve a nenhum 
interesse humano. Contra essa automação estúpida, lutam 
determinados fotógrafos, ao procurarem inserir intenções humanas 
no jogo. Os aparelhos, por sua vez, recuperam automaticamente tais 
esforços em proveito de seu funcionamento. O dever de uma filosofia 
da fotografia seria o de desmascarar esse jogo. (FLUSSER, 1985, p. 
38). 

 Essa leitura do universo fotográfico nas redes sociais pela filosofia da 

fotografia justifica a presença da própria filosofia nas escolas, como ferramenta 

educativa, conforme disse acima Bergson, ao dizer sobre a educação dos sentidos. 

No entanto, educar somente os sentidos não é suficiente, a formação da 

intelectualidade racional merece destaque primordial. Ora, se os sentidos podem ser 

educados, leva-nos entender que não são os sentidos propriamente ditos que são 

educados, mas a razão, o intelecto, até porque é o cérebro que controla o corpo, 

logo, controla os sentidos. Neste sentido, Flusser faz a seguinte crítica: “o 

analfabetismo fotográfico está levando ao analfabetismo textual” (FLUSSER, 1985, 

p. 31). Uma filosofia da fotografia pode muito bem ser uma solução para esse 

problema, no sentido de saber fazer leitura das imagens publicadas nas redes 

sociais de forma crítica, não se deixando levar pela emoção provocada pela imagem 

de forma inconsciente, por impulso, a prejudicar a si mesmo ou a terceiros. Ser 

donos da razão em meio ao universo fotográfico pulverizado pelas mídias sociais 

que são intencionalmente produzidas para criar efeitos desejados pela pessoa ou 

pela empresa que a produziu. Ora, poderíamos cair na falácia, como escreve 

Flusser ao dizer que “Quem sabe escrever, sabe ler; logo, quem sabe fotografar 

sabe decifrar fotografias. Engano” (FLUSSER, 1985, p. 30).  



107 
 

 Como podemos provar esse argumento? Ora, basta conectar-se no 

Facebook, por exemplo. Quantas pessoas que publicam fotografias de várias coisas 

e de si mesmas ou compartilham sem dar conta do efeito que está produzindo ou a 

crítica ou ideologia que está compartilhando? Muitas vezes essas pessoas são 

fortemente induzidas por uma determinada falácia de cunho ideológico a 

reproduzirem o comportamento intencionado pela ideologia, seja política, religiosa 

ou econômica. Viver nessa realidade é preciso conhecimento de causa e efeito das 

imagens técnicas, uma vez produzidas e intencionadas, sua publicação nas redes 

de distribuição pode mexer profundamente com as emoções de uma pessoa a ponto 

de gerar crises existenciais. Saber relacionar imagem a um texto ou um texto a uma 

imagem requer aprendizado, uma filosofia da imagem que não só explique a 

natureza do ser da imagem, mas do efeito da imagem na vida das pessoas. Isso é 

fator preocupante àqueles que trabalham em prol da liberdade dos indivíduos, os 

professores. Reforçando esse argumento, Soulages assim afirma: 

O ato fotográfico é interativo, na medida em que é instaurado por um 
sujeito vivo que age em função do objeto a ser fotografado e, 
consequentemente, reage – seja a uma paisagem, a uma pessoa, a 
si mesmo, etc.; ele não funciona como uma pura e simples máquina 
automática. Além do mais, quando o objeto a fotografar é um ser 
humano, este último, por sua vez, reage não só ao fato de ser 
fotografado, mas à personalidade particular do fotógrafo: fotografar é 
fotografar uma relação (SOULAGES, 2005, p. 19). 

 Ora, sendo o ato fotográfico interativo entre sujeito e objeto a ser fotografada, 

a imagem produzida sempre cumprirá uma finalidade, todos têm intenções ao 

registrar um acontecimento em fotografias para, em um tempo futuro, poder fazer 

certa leitura do passado de forma a compreender a causa dos efeitos gerados 

atuando no presente, como uma regressão. “O objetivo é ativar cargas emocionais 

adormecidas, as quais podem motivar algum transtorno psicológico no presente, e 

ressignificar o valor dessa lembrança no momento atual” (Erick, In: 

https://hipnoseinstitute.org/o-que-e-regressao/), isso levado para o subjetivo, mas 

também pode ser levado para o coletivo, como para elaboração de projetos sociais 

ou investigativos, nos dizeres de Sontag: “Fotos fornecem um testemunho. Algo de 

que ouvimos falar mais de que duvidamos parece comprovado quando nos mostram 

uma foto. Numa das versões da sua utilidade, o registro da câmera incrimina” 

(SONTAG, 2004, p. 16). Neste sentido pensar o efeito da fotografia nas pessoas é 

importante, pois o aparelho fotográfico de forma simples, como um brinquedo 

https://hipnoseinstitute.org/o-que-e-regressao/


108 
 

registra os vários momentos no tempo. A pessoa que tira a foto parece brincar ao 

fazer registros dos momentos que vivencia, do acontecimento no seu tempo.  

 Do século XVIII em direção ao passado, fixar imagens de espelho, a ciência 

alemã tinha provado ser impossível e acreditavam nessa invenção ser coisa 

“diabólica”, não a ciência, mas a sociedade, portanto, um ato sacrílego. A justificativa 

do argumento era a seguinte: 

O homem foi feito à semelhança de Deus, e a imagem de Deus não 
pode ser fixada por nenhum mecanismo humano. No máximo o 
próprio artista divino, movido por uma inspiração celeste, poderia 
atrever-se a reproduzir esses traços ao mesmo tempo divinos e 
humanos, num momento de suprema solenidade, obedecendo às 
diretrizes superiores do seu gênio, e sem qualquer artifício mecânico” 
(BENJAMIN, 2000, p. 92). 

 No presente podemos olhar para esse relato do passado, analisá-lo e 

compreender que os conhecimentos que as pessoas tinham da ciência não eram 

suficientes para produzir o efeito da fotografia, em outras palavras, fixar a imagem 

do espelho em uma superfície, como às que fazem hoje. Podemos observar nesse 

relato que o texto se relaciona muito bem com a imagem, como nos fala Flusser:  

No decorrer da História, o iletrado era um aleijado da cultura 
dominada por textos. Atualmente, o iletrado participa da cultura 
dominada por imagens. Lutar contra o analfabetismo vai-se 
revelando luta quixotesca (FLUSSER, 1985, p. 31) 

 Portanto, hoje estamos perante uma realidade indubitável sobre o efeito das 

imagens nas vidas das pessoas de todas as faixas etárias. Efeitos que podem ser 

produzidos intencionalmente, em conformidade com a relevância que o sujeito der 

ao acontecimento a ser registrado naquele momento presente, como as imagens 

fotográficas publicadas nos jornais, revistas, telejornais ou em livros, as fotos 

aparecem para fortalecer o texto argumentado, como evidência daquilo que 

argumenta. Fica claro que a imagem técnica produz efeitos e estes podem ser 

controlados pelas pessoas. Fazer imagem hoje é algo muito fácil ao simples apertar 

de um botão, gatilho de uma câmera fotográfica, ato inadmissível e impossível para 

as pessoas anteriores ao século XIX. Qualquer pessoa pode tirar uma foto, antes 

somente os artistas conseguiam registrar uma realidade em uma tela, nos traços do 

pincel ficava sua marca no tempo. Hoje as fotos são tiradas e publicadas e nem 

sabemos quem as tirou, mas existem pessoas que se profissionalizam nessa área e 



109 
 

fazem questão de se identificarem nos seus trabalhos fotográficos, na forma de um 

caçador, como afirma Flusser: 

Quem observar os movimentos de um fotógrafo munido de aparelho 
(ou de um aparelho munido de fotógrafo) estará observando 
movimento de caça. O antiquíssimo gesto do caçador paleolítico que 
persegue a caça na tundra. Com a diferença de que o fotógrafo não 
se movimenta em pradaria aberta, mas na floresta densa da cultura 
(FUSSER, 1985, P. 18). 

A máquina fotográfica funciona como uma prótese humana ao registrar a 

realidade como em uma memória, mas em imagens fixas no papel, imortaliza um 

acontecimento, e esta pode facilmente ser reproduzida ao infinito número de cópias, 

com a mesma qualidade da primeira imagem. O mais incrível é o fato de que 

simultaneamente uma infinidade de pessoas pode ver a mesma imagem nos novos 

mecanismos de divulgação, como as difundidas na Internet. A sinestesia provocada 

fomenta no ser humano a capacidade investigativa sobre os acontecimentos, 

imaginação sobre o desenrolar do acontecido. A extensão do olhar que os meios de 

divulgação da imagem produzem é de grande importância na vigilância, como 

proteção às coisas e às pessoas, na identificação do delinquente. 

Concluindo a análise da filosofia da fotografia para a produção da revista 

escolar de filosofia, constata-se que podemos ainda falar de muitos efeitos que a 

fotografia pode produzir na vida das pessoas, no entanto, neste momento ficamos 

com estas pistas, pois, o que foi mostrado é possível observar a dimensão do 

problema. A intencionalidade na produção de uma foto, sua utilização e canais de 

divulgação, no entanto, evidencia que a fotografia produz efeitos que pode ser 

também analisado dentro de questões da ética, tratando-se de fotografar pessoas 

intencionalmente e poder afetar a moralidade de uma cultura, grupo ou pessoa. A 

conduta das pessoas pode ser levada a uma criticidade ética a partir da fotografia ao 

ter registrado um momento no tempo. Tendo posto, concluímos com Flusser ao 

afirmar que “a tarefa da filosofia da fotografia é dirigir a questão da liberdade aos 

fotógrafos, a fim de captar sua resposta. Consultar sua práxis” (FLUSSER, 1985, p. 

40). 

Retomando as atividades relatadas em nossa experiência, à terceira atividade 

que fizemos experiência foi à criação de mapas conceituais. A partir do artigo de 

Joseph D. Novak e Alberto J. Cañas sobre A teoria subjacente aos mapas 

conceituais e como elaborá-los e usá-los que foi publicado em 2010 no Brasil pela 



110 
 

revista Práxis Educativa.  Ora, essa atividade coloca o estudante diretamente em 

contato com o pensar por conceitos, nela o estudante cria um mapa do conceito e o 

apresenta aos colegas na aula. Esse mapa, como um rizoma, conceitos ligados por 

hastes que parte de um conceito a outros por várias direções ligando outros tantos 

conceitos, conforme a imaginação do estudante, mas sempre seguindo a lógica.  

Mapas conceituais são ferramentas gráficas para a organização e 
representação do conhecimento. Eles incluem conceitos, geralmente 
dentro de círculos ou quadros de alguma espécie, e relações entre 
conceitos, que são indicadas por linhas que os interligam. As 
palavras sobre essas linhas, que são palavras ou frases de ligação, 
especificam os relacionamentos entre dois conceitos (NOVAK e 
CAÑAS, 2010, p. 10).  

 O estudante ao elaborar o mapa conceitual do conceito que estudou adquire 

habilidades que só vem reforçar seu aprendizado em filosofia, pois, melhora a 

compreensão dos textos e organiza o raciocínio para falar com clareza o que 

aprendeu. Uma vez que nossa perspectiva de filosofia é o trato com o conceito, essa 

atividade reforça a compreensão da filosofia e do seu objeto de estudo de uma 

forma completamente didática. A avaliação que o professor tem que fazer sobre a 

aprendizagem do estudante pode ser por meio do mapa conceitual, o aprendizado 

do estudante pode ser verificado pela elaboração e apresentação. Quando 



111 
 

acontecer pseudo-aprendizagem, a forma que o estudante elabora o mapa diz ao 

professor se houve ou não aprendizagem. NOVAK e CAÑAS relatam uma 

experiência realizada com estudantes e destaca uma elaboração que, segundo eles, 

não houve aprendizagem revelada por uma estudante. A forma do mapa conceitual 

em cascata é um exemplo da não aprendizagem revelada pela estudante. 

 

 

Figura 2 – Os estudantes foram em excursão a uma fábrica de papel. A classe 
identificou conceitos no estacionamento à esquerda, mas esta estudante não teve 
sucesso ao usar muitos deles e seu mapa faz pouco sentido. Essa estudante era uma 
boa leitora oral, mas tinha uma compreensão de leitura muito deficiente, e era uma 
aprendiz por repetição (NOVAK e CAÑAS, 2010, p. 16). 

Como se vê, a organização do raciocínio na demonstração do conceito por 

meio do mapa conceitual é fundamental para a compreensão do próprio conceito. 

Para início do exercício da elaboração do mapa conceitual, o professor pode utilizar 

um texto que será utilizado na aula e sua leitura pelos estudantes será de suma 

importância para o debate a ser desenvolvido. Esse texto torna-se matéria-prima 

para a elaboração do mapa conceitual e sua apresentação ferramenta para o 

debate. Esse texto pode ser utilizado também como instrumento de sensibilização, 

conforme um dos quatro passos da oficina do conceito. Nesse sentido o mapa 

conceitual serve como recurso para avaliar a aprendizagem e cumpre função de 

organizar o pensamento dos estudantes. Observe que NOVAK e CAÑAS utilizaram 

a realidade para seus estudantes localizarem conceitos, e estes foram extraídos do 

passeio à fábrica de papel. Os textos escritos para a confecção da revista de 



112 
 

filosofia poderão ser também utilizados no exercício, cada equipe cria seu mapa 

conceitual e apresenta a produção. Nesse sentido estamos de acordo com Evandro 

Ghedin quando chama a atenção do professor para a necessidade de fazer uso da 

leitura e da escrita nas aulas de filosofia quando faz a seguinte afirmação: 

Essa necessidade do uso da leitura e da escrita no ensino de filosofia 
surge como uma possibilidade de desenvolvimento do filosofar em sua 
característica mais peculiar: a problematização e a atividade de pensar 
o próprio pensamento, pensado e expresso pela escrita. (GHEDIN, 
2009, p. 161) 

O pensamento de Evandro Ghedin pôde também nos auxiliar na busca do 

conceito para nossa prática de ensino de filosofia, as pontuações sobre o uso da 

leitura e da escrita veio reforçar nossa metodologia para uma interdisciplinaridade da 

nossa prática com a língua portuguesa e podemos, portanto, alinhar suas teorias às 

de Silvio Gallo, Deleuze e Guattari no que tange as Organizações Curriculares para 

o Ensino Médio que assim diz: 

A compreensão da filosofia como disciplina reforça, sem paradoxo, 
sua vocação transdisciplinar, tendo contato natural com toda ciência 
que envolva descoberta ou exercite demonstrações, solicitando boa 
lógica ou reflexão epistemológica. Da mesma forma, pela própria 
valorização do texto filosófico, da palavra e do conceito, verifica-se a 
possibilidade de estabelecer proveitoso intercâmbio com a área de 
linguagens. Além de contribuir para a integração dos currículos e das 
outras disciplinas (OCEM, 2006, p. 18). 

 Ora, os relatórios das aulas escritos pelos estudantes no caderno de 

relatórios, os textos para a confecção da revista escolar de filosofia e a elaboração 

de mapas conceituais podem ser desenvolvidos na oficina do conceito. Primeiro – o 

mapa conceitual auxilia o professor a ensinar o que é conceito além de poder dar 

exemplos no próprio mapa conceitual, ferramenta clara sobre as conexões entre os 

conceitos, sua amplitude de compreensão e extensão, mostrando que o 

deslocamento de um conceito fora do plano surge outro conceito ou não encaixa e 

assim por diante. Segundo – o conceito recriado ou criado necessita ser 

demonstrado pelo seu criador, com o pensamento organizado o estudante consegue 

facilmente expor seu conceito por meio do texto escrito, para uma possível 

publicação na revista escolar de filosofia, ou ainda por meio do mapa conceitual. 

Terceiro – o estudante pode obter melhor consciência da realidade a sua volta ao 

saber relacionar os diferentes conceitos e fazer análise crítica, pois saber interpretar 

os signos linguísticos é fundamental no ensino de filosofia. Ora, Deleuze na obra A 



113 
 

filosofia crítica de Kant apresenta a função do esquema como fruto da imaginação. 

Segundo Kant, a imaginação esquematiza, então podemos inferir que, o mapa 

conceitual é fruto da imaginação, uma vez que ele é uma representação da 

imaginação sobre um dado conceito, interligando outros conceitos a formar um 

esquema, ou rizoma. 

O esquematismo é um ato original da imaginação: só ela 
esquematiza. Mas só esquematiza quando o entendimento preside 
ou tem o poder legislador. Ela apenas esquematiza no interesse 
especulativo. Quando o entendimento se encarrega do interesse 
especulativo, por conseguinte, quando se torna determinante, então 
e só então a imaginação é determinada a esquematizar (DELEUZE, 
2000, p. 26). 

Nesse sentido, didaticamente, a construção do mapa conceitual faz com que 

o estudante libere a imaginação a esquematizar o conceito estudado para 

apresentá-lo à turma, demonstrando sua racionalidade, o conhecimento adquirido 

criticamente. O pressuposto cumpre-se com o esperado pela legislação referente ao 

exercício da cidadania, como afirmou Silvio Gallo acima e também afirma Evandro 

Ghedin na seguinte citação: 

O ensino de filosofia no espaço escolar não consiste em ensinar a ler 
e escrever no sentido restrito, mas em usar as estratégias de leitura e 
de escrita como formas para o desenvolvimento do pensamento 
crítico. Para isso, é necessário que tanto a leitura quanto a escrita do 
aluno possam situar-se na criticidade como elemento que possibilita a 
construção da cidadania (GHEDIN, 2009, p. 160). 

 Logo, a aula ao ser transformada em oficina do conceito, conforme proposta 

de Silvio Gallo para ensinar filosofia na perspectiva de Deleuze e Guattari ganha 

dinamismo, é enriquecida ao incorporar as atividades que defendemos acima, outras 

também poderão ser adicionadas à medida que o professor necessite, valendo-se 

da sua criatividade. O interessante é que a BNCC propõe ações que estão de 

acordo com nossa didática e metodologia, isso só vem confirmar nosso caminho. 

Assim diz em uma parte do documento sobre a área de Ciências Humanas e Sociais 

Aplicadas: 

É necessário, ainda, que a Área de Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas favoreça o protagonismo juvenil investindo para que os 
estudantes sejam capazes de mobilizar diferentes linguagens 
(textuais, imagéticas, artísticas, gestuais, digitais, tecnológicas, 
gráficas, cartográficas etc.), valorizar os trabalhos de campo 
(entrevistas, observações, consultas a acervos históricos etc.), 
recorrer a diferentes formas de registros e engajar-se em práticas 



114 
 

cooperativas, para a formulação e resolução de problemas (BNCC, 
2018, p. 562). 

 Nosso trabalho com a filosofia do conceito na perspectiva de Deleuze e 

Guattari desterritorializada por Silvio Gallo e por nós reterritorializada vem somar. 

Em outras palavras, dinamizar o ensino de filosofia para o desenvolvimento 

intelectual da juventude nas escolas de Ensino Médio, porque, segundo Kant 

interpretado por Deleuze, podemos inferir sobre o estudante as seguintes palavras 

de Deleuze: 

Subjetivamente, as Ideias da razão referem-se aos conceitos do 
entendimento para lhes conferir ao mesmo tempo um máximo de 
unidade e de extensão sistemáticas. Sem a razão, o entendimento 
não reuniria num todo o conjunto das suas diligências respeitantes a 
um objeto. Eis porque a razão, no próprio momento em que 
abandona ao entendimento o poder legislativo no interesse do 
conhecimento, não deixa de conservar um papel ou, melhor, recebe 
em troca, do próprio entendimento, uma função original: constituir 
focos ideais fora da experiência, para os quais convergem os 
conceitos do entendimento (máximo de unidade); formar horizontes 
superiores que refletem e abarcam os conceitos do entendimento 
(máximo de extensão) (12)26. “A razão pura abandona tudo ao 
entendimento, que se aplica imediatamente aos objetos da intuição 
ou, antes, à síntese destes objetos na imaginação” (DELEUZE, 2000, 
p. 27, grifos do autor). 

 Assim, essa possibilidade de ensinar filosofia induz o estudante a sua 

autonomia intelectual, à cidadania, conscientemente potencializado ao progresso 

acadêmico e profissional, livremente, racionalmente, humanamente. Pois estará 

fazendo uso das três faculdades: imaginação, entendimento e razão. A imaginação 

esquematiza, como inferimos, cria o mapa conceitual, o entendimento julga a 

relação entre os conceitos e a razão legisla sobre os acontecimentos, compreende o 

fenômeno e o estudante se torna senhor de si. 

A relação entre professor e estudante 

 Ensinar filosofia exige do professor uma formação sólida e segura, tanto nas 

teorias bem como na aplicação prática da metodologia. O estudante espera 

encontrar na aula de filosofia um professor bem preparado e seguro no seu ensino, 

completo domínio de conteúdo e metodologia. A aula dever ser bem planejada e 

administrada com clareza e precisão para que os estudantes sintam firmeza no 

 
26 Aqui Deleuze faz uma referência à obra de Kant Crítica da razão pura, Dialéctica, apêndice, “do 
uso regulador das ideias”. 



115 
 

aprendizado e tenham confiança no professor. Uma leve insegurança sentida pelos 

estudantes à medida que o professor demonstrar não ter domínio de conteúdo e 

metodologia, o caos será instaurado. Durante treze anos em sala de aula podemos 

afirmar que, passar por essa experiência não é nada agradável, sentimos algumas 

vezes seu efeito na “pele”, como diz Silvio Gallo. Porém, essa causa e efeito se 

tornaram como a um motor que pôde impulsionar-nos na pesquisa filosófica, ampliar 

nossos conhecimentos. Porque há sempre o risco da perda do domínio da sala de 

aula, a indisciplina aparecerá como principal problema devido essa carência na 

prática docente.  

A relação entre professor e estudante, Santo Agostinho (354 d. C. – 430 d. C) 

já sinalizava àqueles que desejam ensinar adquirir algumas habilidades da prática 

do ensino. No diálogo De Magistro (Do Mestre), Santo Agostinho escreve 

estabelecendo uma discussão entre Agostinho e Adeodato que, conforme Deleuze e 

Guattari inferimos como função de personagem conceitual, Agostinho ao se fazer 

personagem bem como Adeodato seu interlocutor. Em uma parte do diálogo estão 

discutindo sobre se é possível ensinar alguma coisa sem o emprego de sinal, então 

Adeodato faz o seguinte argumento onde entendemos e inferimos uma relação entre 

professor e estudante: 

Confesso que não se pode mostrar a coisa sem sinal, se, no 
momento em que a fazemos, somos interrogados; pois, se não 
acrescentarmos nada à ação que estamos realizando, quem nos 
interroga poderá supor que não queremos responder-lhe, e, depois 
de desprezá-lo, continuamos a nossa ação. Mas se alguém 
perguntar sobre coisas que podemos fazer e não o fizer na mesma 
hora em que as fazemos, podemos, fazendo-as, depois da 
interrogação, mostrar-lhe com a própria coisa, antes que com um 
sinal, o que ele pergunta: a não ser que por acaso ele me pergunte, 
enquanto falo, o que é falar: porque qualquer que seja a coisa que 
lhe disser para ensinar-lhe isso, sempre o farei falando; e assim 
continuando, ensinar-lhe-ei, enquanto não fique perfeitamente claro, 
o que quer, sem afastar-me da própria coisa que desejava lhe fosse 
demonstrada, nem, além disto, procurar sinais com que demonstrá-la 
(AGOSTINHO, 1973, p. 328). 

 Observa-se que Santo Agostinho apresenta a importância da exemplificação, 

encontrar um sinal, seja um sinal gráfico ou imagem visível ou na fala, de forma que 

o estudante compreenda o ensinamento, o significado dos signos falados ou 

escritos, ou ainda demonstrados com gestos. Na aula expositiva o professor ao 

apresentar um conceito fazendo uso do mapa conceitual estará ensinando pela fala 



116 
 

bem como pelos sinais da linguagem, signos escritos e gestos, exercitando o 

estudante no raciocínio lógico ao mesmo tempo e na medida em que os conceitos 

são ligados.  O estudante, a partir de então entende o raciocínio e aprende a fazer 

“com” o professor e não “como” o professor. O aprender passa ter significado da 

mesma forma que o ensinar, como escreve Santo Agostinho elogiando o raciocínio 

posto por Adeodato: 

Argumentas muito agudamente, e por isso considera se é possível 
convir entre nós que se podem mostrar sem sinais as coisas que não 
fazemos quando se nos perguntam, mas que podemos fazer logo em 
seguida, ou as que fazemos desde que estas nada mais sejam do 
que os próprios sinais. Pois, quando falamos, fazemos sinais, donde 
provém a palavra “significar” (fazer sinais – signa facere) 
(AGOSTINHO, 1973, pp. 328-329). 

 Assim sendo, Santo Agostinho pôde nos fornecer parte de seu conceito de 

ensino agregando aos nossos sobre o ensino de filosofia para ganhar consistência. 

Muitos outros conceitos ou partes de conceitos pode-se buscar na história da 

filosofia e compor uma “sinfonia”, mas nunca dada como pronta e acabada. Cada 

novo timbre incorporado surge uma nova composição, podendo ser até na mesma, 

mas com arranjo diferente, como um conceito ao ser recriado. O estudante ao 

compreender esse dinamismo prático adquire confiança no trabalho do professor. 

Mas esse é um grande desafio para o professor, parece simples, mas não é. 

Primeiro - o professor precisa de tempo para buscar aprimoramentos filosóficos, 

desenvolver uma jornada de trabalho de 40 horas semanais e estudar requer muita 

disposição, mas nada que impeça esse empreendimento. Segundo – o professor 

deve se sentir motivado em tal empreendimento, na possibilidade de melhores 

oportunidades no campo profissional, cujo fim é ser reconhecido pelo trabalho 

realizado agregado a um melhor retorno financeiro, pois é de praxe que todo 

trabalhador bem motivado rende mais na profissão. Terceiro – o professor é o 

principal líder da sala de aula, os estudantes necessitam ser motivados, mas se seu 

professor não possuir motivação possivelmente a turma também não terá, 

estudantes aprendem “com” o professor e não “como” o professor. Ora, o aprender 

“com” o professor vai depender da motivação dele para oferecer um ensino de 

qualidade. Um escravo trabalha com sentimentos de revolta, insatisfeito, deseja 

alforria. Não que o professor seja escravo, mas sem valorização e boa qualidade de 

vida o sentimento é semelhante. Alimentar esse desejo do professor com 



117 
 

esperanças de forma falaciosa tem mostrado ser ineficaz. Logo, um bom ensino e 

aprendizagem dependem da motivação, de objetivos de vida e meios necessários 

para consegui-los.  

Outro fator que merece nossa atenção e que percebemos ao longo do 

processo investigativo, em uma sala de aula há vários tipos de personalidades 

envolvidas, a do professor primeiramente, depois a dos vários estudantes que 

compõem a sala de aula. Saber lidar com as diferentes personalidades é igualmente 

importante no processo do ensino e aprendizagem, conforme as características de 

natureza psíquica. Deleuze e Guattari buscam conceitos na psiquiatria e podemos 

inferir essa conotação e denotar alguns problemas psíquicos na realidade da sala de 

aula, como exprimem na obra O Anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia I (2011). 

Nessa obra eles fazem uma espécie de contra análise do “Édipo” de Sigmund Freud 

(1856-1939) pegando aspectos do capitalismo e confrontando-os com a psiquiatria, 

algumas características psíquicas, tais como esquizofrenia, autismo, neuroses e 

psicoses, patologias. Mas não significa que a sala de aula seja uma espécie de 

“manicômio”, muito longe disso, embora haja estudantes que pareçam assumir tais 

características. Casos acentuados são hoje assistidos e acompanhados por uma 

equipe de apoio de psicopedagogos ou até por psicólogos em uma sala de recursos 

especiais onde os estudantes com tais características devem frequentar. Na sala de 

aula há um professor assistente que acompanha o estudante especial, dando 

suporte ao professor titular. Isso significa dizer que o professor no exercício de sua 

profissão pode às vezes assumir o papel de um terapeuta e deve ter conhecimentos 

dessas realidades para fazer um bom trabalho, saber avaliar seus alunos. 

Portanto, os diferentes tipos de humor são visíveis na sala de aula, esses são 

compreendidos pelos temperamentos que descrevem as personalidades: colérico, 

sanguíneo, melancólico e fleumático. O direcionamento profissional de cada 

estudante, se o professor desejar fazê-lo, conhecer os temperamentos é 

fundamental nesse processo. Não é nosso propósito detalhá-los aqui, mas mostrar 

que esses fatores influenciam na relação entre professor e estudante. Cabe ao 

professor manter postura sóbria e conhecer a realidade da sala de aula e da própria 

instituição em que trabalha.  

 Ora, Silvio Gallo diz que o professor precisa assumir, ele mesmo, como 

filósofo, para que os estudantes venham fazer o movimento do conceito. Santo 

Agostinho já nos sinalizou acima a importância do “exemplo” no ato do ensino e 



118 
 

Silvio Gallo também acentua esse “exemplo” do professor mostrando ser de suma 

importância, mas que o estudante deve se desprender do professor durante o 

processo do ensino de filosofia.  

O professor de filosofia, então, é aquele que faz a mediação de uma 
primeira relação com a filosofia, que instaura um novo começo, para 
então sair de cena e deixar que os alunos sigam suas próprias 
trilhas. Sem Sócrates, Platão não teria se iniciado em filosofia; mas 
sem o desaparecimento (a morte) de Sócrates, Platão não teria feito 
o movimento de um novo começo, produzindo, ele mesmo, filosofia. 
O professor de filosofia é aquele personagem que, a um só tempo, 
sabe e ignora; com isso, não explica, mas medeia a relação dos 
alunos com os conceitos, saindo de cena em seguida para que tal 
relação desenvolvida por cada um e por todos (GALLO, 2012, p. 
129). 

  A boa relação entre professor e estudante seguindo por essa via, o ensino de 

filosofia se efetiva, ganha território para depois se desterritorializar e reterritorializar 

em outros territórios à medida que cada estudante com suas particularidades vão 

ingressando nas diferentes faculdades do conhecimento e se profissionalizando, 

construindo sua cidadania subjetivamente, seu empreendimento.  

Perante o exposto, entretanto, podemos resumir a postura e formação do 

professor para estabelecer boa relação com os estudantes da seguinte forma: o 

professor deve ser mediador de conhecimentos filosóficos, mas isso vai requerer 

dele domínio de conteúdos e metodologias; conhecer a história da filosofia é fator 

fundamental para o professor estabelecer conexões entre os conceitos nos 

diferentes tempos e realidades nos diversos filósofos; compreender as diferentes 

personalidades envolvidas no processo de mediação dos conhecimentos filosóficos 

o auxiliará na sobriedade e poder encontrar o ponto de equilíbrio do humor. Nesse 

caminho a BNCC/2018 vem reforçar o que estamos falando sobre a relação entre 

professor e estudante. No que tange ao Ensino Médio, a BNCC na área de Ciências 

Humanas e Sociais Aplicadas – integrada por Filosofia, Geografia, História e 

Sociologia – coloca a Ética como conceito central como norte aos professores para a 

elaboração dos planos de ensino, conteúdos que desenvolvam a cidadania 

favorecendo uma boa convivência entre os indivíduos na escola e além-muros 

escolares. Para sermos mais precisos, a BNCC do Ensino Médio quer interdisciplinar 

às Ciências, não negando suas particularidades, no cumprimento desse objetivo. 

Assim propõe que os professores trabalhem de tal forma que consigam desenvolver 

as seguintes relações: 



119 
 

Os estudantes desenvolvam a capacidade de estabelecer diálogos – 
entre indivíduos, grupos sociais e cidadãos de diversas 
nacionalidades, saberes e culturas distintas –, elemento essencial 
para a aceitação da alteridade e a adoção de uma conduta ética em 
sociedade. Para tanto, define habilidades relativas ao domínio de 
conceitos e metodologias próprios dessa área. As operações de 
identificação, seleção, organização, comparação, análise, 
interpretação e compreensão de um dado objeto de conhecimento 
são procedimentos responsáveis pela construção e desconstrução 
dos significados do que foi selecionado, organizado e conceituado 
por um determinado sujeito ou grupo social, inserido em um tempo, 
um lugar e uma circunstância específicos. (BNCC, 2018, pp. 561-
562). 

 Aqui podemos reforçar o conceito de cidadania que Silvio Gallo 

desterritorializou do anarquismo, contribuições que mostram compatibilidades entre 

conceitos. Pois o conceito de liberdade no anarquismo, conforme inferiu Silvio Gallo, 

tem compreensão aproximada na BNCC. Observa-se que isso é fator indispensável 

para o exercício da cidadania e consistência da democracia. Portanto, professor e 

estudantes devem perseguir nessa interação entre si, tendo a Ética coordenando as 

ações. Em posse desses instrumentos a boa convivência pode ser instaurada na 

sala de aula, na escola, na sociedade, de forma crítica. Nesse sentido, a BNCC 

estabelece como dever dos envolvidos no processo do ensino e aprendizagem e o 

porquê estabelecer relações éticas na escola. 

Para tanto, os estudantes devem dialogar sobre noções básicas 
como o respeito, a convivência e o bem comum em situações 
concretas. A ética pressupõe a compreensão da importância dos 
direitos humanos e de se aderir a eles de forma ativa no cotidiano, a 
identificação do bem comum e o estímulo ao respeito e ao 
acolhimento às diferenças entre pessoas e povos, tendo em vista a 
promoção do convívio social e o respeito universal às pessoas, ao 
bem público e à coletividade (BNCC, 2018, p. 567). 

 Podemos concluir que, o respeito de ambas as partes deve ser estabelecido 

na sala de aula desde o primeiro contato do professor com os estudantes ou dos 

estudantes com o professor. Porém, cabe ao professor consciência da diversidade 

dos processos de socialização, cultural e tipos de personalidades que existem numa 

sala de aula, saber lidar com as diferenças é fundamental, sem essa habilidade não 

é possível um ensino efetivo. Pois, o processo de socialização de cada estudante 

influencia muito no rendimento e desenvolvimento dos conhecimentos acadêmicos, 

cabendo ao professor uma postura de muita paciência e procurando compreender o 

estudante o torna gentil e amável. Essa qualidade como vimos em Santo Agostinho, 



120 
 

é uma forma de ensinar sem um sinal escrito, mas pelo exemplo de se comportar, de 

se relacionar com as pessoas. Essa característica do professor é também vista com 

otimismo na educação moral dos anarquistas, como diz Silvio Gallo: 

E, na maioria dos casos, essa educação faz-se através do exemplo, 
do próprio convívio em um meio social preparado especialmente 
segundo os princípios libertários, com o objetivo de conseguir 
suscitar nas crianças os atos e os sentimentos expressos com os 
contatos e relações estabelecidos nesse convívio social, prática esta 
derivada dos princípios educativos rousseaunianos, se bem que 
ampliada para um contexto em que a individualidade se abre para o 
meio social (GALLO, 1995, p. 153). 

 Tendo posto, compreende-se a dimensão da responsabilidade do professor, e 

habilidades requeridas em sua prática docente. Isso justifica uma formação sólida e 

continuada durante o exercício da profissão. Os desafios são muitos, mas nada que 

não possa ser resolvidos, só depende da boa disposição para o aperfeiçoamento 

profissional e seu devido reconhecimento.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



121 
 

EPÍLOGO 

 

 O momento agora é resumir nosso trabalho mostrando nossa conclusão. Os 

problemas relacionados ao que ensinar? Como ensinar? Qual perspectiva filosófica 

ensinar? O ensino de filosofia na perspectiva de Deleuze e Guattari é uma das 

possibilidades a ser trabalhada no Ensino Médio. Essa perspectiva filosófica mostrou 

ser possível trabalhar, embora as dificuldades comprovadas durante o experimento. 

O dinamismo em sala de aula vai depender de cada professor que estiver disposto a 

trabalhar com essa perspectiva de filosofia. Devido o trato específico dado ao 

conceito, objeto específico da filosofia, o domínio teórico e metodológico é 

necessário. Pois, ensinar a fabricar conceitos é seu objetivo. A metodologia clara 

com objeto apodítico característico da filosofia deleuziana-guattariana pôde sinalizar 

o norte, respondendo ao como ensinar. No plano de imanência dos filósofos, no 

entanto, Silvio Gallo pôde construir sua metodologia do ensino de filosofia e nós a 

experimentamos colocando-a em prática para fins de comprovação e evidenciar o 

resultado, como demonstramos ao aplicá-la na Escola Estadual Maria dos Reis 

Alves Barros aos estudantes de 3ª séries do Ensino Médio, cerca de noventa 

estudantes envolvidos na coleta e análise de dados empíricos. Reconhecemos 

algumas falhas na aplicação da metodologia, devido alguns fatores de ordem 

socioeconômica do público e por falta de equipamentos  audiovisuais na escola, 

bem como dificuldades na leitura e na escrita dos estudantes, problemas que podem 

ser superados com nosso plano de intervenção, conforme o quarto capítulo, com 

aplicação de algumas atividades ao trabalhar com o conceito: caderno de relatórios, 

construção da revista escolar de filosofia, criação de mapas conceituais. Atividades 

desenvolvidas na oficina do conceito, sala de aula transformada em laboratório de 

filosofia. 

 Ora, essa metodologia aplicada em outra realidade poderá ter resultados 

melhores, com certeza. Mas não quer dizer que na escola supracitada não possa vir 

melhorar, pois a prática contínua da metodologia desde a 1ª série do Ensino Médio 

qualifica os estudantes a um excelente desfecho do Ensino Médio, potencializando-

os aos estudos posteriores. A indução metodológica que traçamos com objetivo 

teleológico nos forneceram evidências assertivas. O ensino de filosofia mostrou ser 

recheado de criatividade e objetividade, não oferece espaço ao ensino explicativo e 



122 
 

enciclopédico, mas não quer dizer que o professor não leve os estudantes a 

conhecer outras filosofias, a história da filosofia se faz sempre presente no método, 

não é possível escapar dela, do contrário não seria ensino de filosofia, um engodo, 

por exemplo. O ensino enciclopédico se caracteriza na forma de um ensino onde o 

professor explica os vários tipos de filosofias sem se direcionar por nenhuma delas, 

como referência dialética. O estudante é exposto a um acúmulo de conteúdo sem 

desenvolver a razão crítica, e muitas vezes sem qualquer debate, mas simplesmente 

a explicação e o ponto de vista do professor, portanto, conteúdo fechado. Ao 

perceber o nosso erro, o movimento em busca de melhorias começou. Partimos com 

a demonstração da nossa prática subjetiva a proporcionalizar certa generalização, 

desde que o professor tenha domínio de conteúdos e bom conhecimento da história 

da filosofia. Essa é a condição necessária para efetivação dessa metodologia. 

 Nossa angústia havia mostrado que trabalhar com o ensino de filosofia sem 

uma perspectiva filosófica é o mesmo que caminhar na obscuridade, em completo 

desatino. Silvio Gallo pôde nos mostrar uma via, a mais perfeita? Não. Mas pôde 

sinalizar outra possibilidade conceitual para agregar à solução do nosso problema 

ao perseguirmos sua filosofia e nos territorializar em Deleuze e Guattari para 

compreender essa filosofia, onde descobrimos ser uma filosofia aberta, produtiva e 

dinâmica. Os depoimentos dos estudantes também confirmam os dados apodíticos 

que, dos quais podemos conduzir a uma generalidade metodológica. No entanto, 

percebemos que o professor deve ter bom senso ao administrar o tempo da aula. O 

tempo das dez aulas que utilizamos na pesquisa realmente foi muito apertado, com 

duas aulas semanais seria ideal para desenvolver um trabalho de excelência. 

Porém, no Ensino Médio a proposta não é tornar os estudantes verdadeiros 

filósofos, mas apenas introduzi-los no pensamento filosófico. A filosofia na 

perspectiva de Deleuze e Guattari cumpre bem o objetivo da legislação, estabelecer 

igualdades, liberdades e tornar a sociedade mais fraterna, contra as formas 

egoísticas instauradas pela ausência desses atributos humanos. A cidadania deve 

ser bem compreendida para uma vivência efetiva e defendida por cada sujeito na 

sociedade, pois a liberdade deve ser para todos os sujeitos e essa luta ganha 

sentido teleológico.  

 O anarquismo pôde fornecer o conceito de liberdade para auxiliar a 

construção de um pensamento mais humano para efetivar o exercício da cidadania 

que Silvio Gallo desterritorializou de Proudhon e Bakunin, grandes expoentes da 



123 
 

filosofia anarquista. Enquanto que a pedagogia do conceito a desterritorializou de 

Deleuze e Guattari como metodologia do ensino de filosofia. Nessa metodologia, o 

ponto de partida é o problema ou problemas em meio ao caos, igualmente em 

Proudhon, mas a diferença é que, em Proudhon o ponto de partida é o problema 

oriundo da prática, da experiência, da vida social, mais relacionado ao sistema de 

produção. Enquanto do outro lado temos os problemas filosóficos, que também 

contemplam os problemas de ordem econômica e política. Nesse sentido, Silvio 

Gallo esclarece que a educação moral anarquista sofreu influência de Rousseau e 

do Emílio, mas não deve ser como visão de ambos, pois para Rousseau a proposta 

é criar um ambiente livre das corrupções, a criança então poderia ser educada em 

liberdade. Para os anarquistas é justamente o contrário, a criança deve ser educada 

em sociedade, pois só em sociedade ela poderá ser livre e a liberdade deve ser uma 

conquista coletiva. Logo, a proposta anarquista de educação é voltada para o 

convívio social especificamente. 

A proposta dos anarquistas, entretanto, não é uma assimilação 
passiva e acrítica em geral, não faz sentido preparar todo um 
ambiente e um preceptor para apenas um indivíduo. Além disso, 
entendendo a liberdade como uma construção social, seria um 
absurdo pensar-se em uma educação individual (GALLO, 1995, p. 
124). 

Silvio Gallo, por conseguinte, canalizou o problema como ponto de partida 

àquele oriundo da realidade do estudante, podendo ser problema ético, político, 

econômico, religioso, epistemológico, etc., enfim, problemas filosóficos que por meio 

de um instrumento sensibilizador, podendo ser uma poesia, um filme, uma música, 

uma fotografia, etc. qualquer objeto codificado que desperte no estudante interesse 

para uma descodificação, uma investigação e desejo pela solução, à criação de 

conceito como finalidade objetiva da metodologia, movimento que induz o estudante 

ter a experiência do pensamento. Para tanto, o exercício da leitura e da escrita deve 

se fazer sempre presente na oficina do conceito, como recurso potencializador e 

necessário para a recriação ou criação do conceito, isso favorece também uma 

interdisciplinaridade com a disciplina de língua Portuguesa e demais territórios do 

saber humano.  

Assim podemos resumir o trânsito percorrido: 



124 
 

• Para Silvio Gallo, o ensino de filosofia proposto é ensinar a fabricar 

conceitos seguindo como sugestão os quatro passos didáticos: sensibilização, 

problematização, investigação e conceituação.  

• Oferecer um ensino de filosofia dinâmico e produtivo na perspectiva 

problemática.  

• A finalidade do ensino da filosofia é dar consciência de liberdade ao 

estudante no exercício da cidadania, busca coletiva pela redução da desigualdade 

social em busca de uma educação integral, no sentido de entendimento de todo o 

processo da construção existencial bem como do sistema produtivo. 

Deleuze e Guattari forneceu a base teórica para Silvio Gallo construir a 

metodologia do ensino de filosofia tendo o conceito como objeto de estudo e objetivo 

a ser criado. Podemos resumir alguns elementos importantes da filosofia do conceito 

de Deleuze e Guattari:  

• O conceito é uma entidade, imaterial, mas não é transcendental, está 

presente nos corpos, mas não é um corpo, é a imagem do pensamento que se tem 

de um objeto, animado ou inanimado, corporal ou incorporal.  

• O plano de imanência é a experiência do pensamento, nele o filósofo o 

povoa com conceitos interligando-os a formar um rizoma, mostrando sua extensão e 

compreensão do dito conceito.  

• Os personagens conceituais são os atores da filosofia, os personagens que 

descrevem o plano, ligam os componentes conceituais dando consistência e 

significado ao conceito.  

• O filósofo deve se fazer não filósofo para produzir filosofia da não filosofia. 

• De qualquer território pode-se desterritorializar uma filosofia e reterritorializar 

em outro território. 

Da nossa conceituação do ensino de filosofia podemos resumir na 

incrementação das atividades como possibilidades de serem efetivadas na oficina do 

conceito, tornando-a mais dinâmica: 

• Adoção de caderno para registros de relatórios das aulas escritos pelos 

estudantes durante os acontecimentos nas aulas. 

• Produção anual da revista escolar de filosofia como instrumento motivador 

para os estudantes fazerem o exercício do conceito, aprenderem filosofia da 

fotografia, ABNT e divulgarem suas produções. 



125 
 

• Criação de mapa conceitual de um conceito como exercício organizador do 

raciocínio, técnica de interpretação de texto e demonstração da extensão e 

compreensão de um dado conceito, também como função avaliativa do processo do 

ensino e aprendizagem. 

O livro didático ofertado às escolas não deve ser tido como manual fechado, 

dogmático. Mas como apoio no ensino de filosofia. Porém, faz-se necessário 

conhecer a perspectiva filosófica que ele foi construído e os objetivos dessa filosofia, 

pois cada livro didático trabalha em uma perspectiva de filosofia, orientação filosófica 

de seu autor e, o não conhecimento desse referencial coloca em risco a própria 

filosofia de cair no ridículo, na não filosofia, no engodo. É preciso conhecimento da 

proposta do autor. Esse alerta justifica a introdução de uma disciplina no curso de 

filosofia que se preocupe especificamente com o ensino de filosofia e sua 

metodologia e não somente o estudo da didática geral, pois a filosofia tem sua 

especificidade que muitas vezes a didática geral não consegue suprimir. 

Tendo posto, nosso trabalho pode ser sintetizado na imagem do pensamento 

expresso no mapa conceitual para uma melhor compreensão do conceito recriado e 

sua extensão. Agora ficou claro o que Deleuze e Guattari disseram “cria o conceito e 

traça o plano de imanência” por onde o pensamento percorre. Nós traduzimos as 

referidas palavras no seguinte mapa conceitual do nosso conceito de ensino de 

filosofia: 

 



126 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
_________________________ 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia, tradução da 1ª edição brasileira 
coordenada e revista por Alfredo Bosi; revisão da tradução e tradução dos novos 
textos Ivone Castilho Benedetti – 4ª ed. – São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

ALVES, Daniel Durante Pereira. Filosofia sem filósofos: análise de conceitos como 
método e conteúdo para o ensino médio. IN: Filosofia no ensino médio: desafios e 
perspectivas / Lucrécio Araújo de Sá Júnior, Jaime Biela (Orgs.). – Natal, RN : 
EDUFRN, 2012. (pp. 67-86). 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda; MARTINS, Maria Helena Pires. Filosofando: 
introdução à filosofia, 5ª ed. – São Paulo: Moderna, 2013. 

BENJAMIN, Walter. Petite histoire de la photographie [1931]. Trad. Maurice 
Gandillac, revisão de P. Rusch. In: Oeuvres II. Paris: Gallimard, 2000. P. 295-321. 

BERGSON, Henri. Matéria e memória: ensaio sobre a relação do corpo com o 
espírito, tradução Paulo Neves. – 2ª ed.- São Paulo: Martins Fontes, 1999. - 
(Coleção tópicos) 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular: Ensino Médio. Brasília: MEC/Secretaria 
de Educação Básica, 2018. 

BRASIL-MEC/SEB (2006). Orientações curriculares para o ensino médio - Ciências 
humanas e suas tecnologias (vol. 3). Brasília: Ministério da Educação/Secretaria de 
Educação Básica. 

Brasil. Ministério da Educação. PNLD 2018: filosofia – guia de livros didáticos – 
Ensino Médio/ Ministério da Educação – Secretária de Educação Básica – SEB – 
FundoNacional de Desenvolvimento da Educação. Brasília, DF: Ministério da 
Educação, Secretária de Educação Básica, 2017. 

Constituição da República Federativa do Brasil: texto constitucional promulgado em 
5 de outubro de 1988, com as alterações determinadas pelas Emendas 
Constitucionais de Revisão nos 1 a 6/94, pelas Emendas Constitucionais  nos 1/92 a 
91/2016 e pelo Decreto Legislativo no 186/2008. – Brasília : Senado Federal, 
Coordenação de Edições  Técnicas, 2016. 

COTRIM, Gilberto; FERNANDES, Mirna. Fundamentos de filosofia, - 2ª ed. – São 
Paulo: Saraiva, 2013. 

DELEUZE, Giles. Bergsonismo, Tradução de Luiz B. L. Orlandi. 1ª ed. – São Paulo: 
Ed. 34, 1999. (Coleção Trans) 

______________. A filosofia crítica de Kant. Tradução de Germiniano Franco, - 
Lisboa, Portugal: Edições 70, 2000. (Coleção – O saber da filosofia) 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia?, 3ª edição. Trad. Bento 
Prado Jr. E Alberto Alonso Muñoz. – São Paulo: Editora 34, 2010. 

______________. O Anti-Édipo. 2ª edição. Trad. Luiz B. L. Orlandi. – São Paulo: 
Editora 34, 2011. 



127 
 

______________. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 1. 2ª ed. Trad. Ana 
Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. – São Paulo: Editora 34, 2011. 

______________. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 2. 2ª ed. Trad. Ana 
Lúcia de Oliveira, Aurélio Guerra Neto e Celia Pinto Costa. – São Paulo: Editora 34, 
2011. 

GALLO, Silvio . Filosofia: experiência do pensamento, vol. Único, 2ª ed. – São Paulo: 
Scipione, 2016. 

____________. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino 
médio – Campinas, SP: Papirus, 2012. 

____________. Subjetividade, ideologia e educação, - campinas, SP: Editora Alínea, 
2009. 

___________. Anarquismo: uma introdução filosófica e política, 2ª ed. – Rio de 
Janeiro: Achiamé, 2006. 

___________. Ética e cidadania: Caminhos do filosofar, 11ª ed. – Campinas, SP: 
Papirus, 2003. 

___________. Pedagogia do risco: experiência anarquista em educação,- 
Campinas, SP: Papirus, 1995 -- (coleção Magistério: formação e trabalho 
pedagógico). 

FLUSSER, Vilém. Filosofia da caixa preta. São Paulo: Hucitec, 1985. 

FOLSCHEID, Dominique; WUNENBURGER, Jean-Jacques. Metodologia filosófica, 
tradução de Paulo Neves. – 2ª ed. – São Paulo: Martins Fontes, 2002. – 
(Ferramentas) 

GHEDIN, Evandro. Ensino de filosofia no Ensino Médio. 2ª ed. – São Paulo: Cortez, 
2009. – Coleção Docência em Formação. (Série Ensino Médio) 

LDB LEI Nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. 

MARITAIN, Jacques. Elementos de filosofia II: a ordem dos conceitos; lógica menor 
(lógica formal), tradução de Ilza das Neves, 11ª ed. – Rio de Janeiro: Agir, 1986. 

MEDEIROS, Willian Costa de. Viver ou não viver, que decide? Dialogando com 
Aristóteles e João Guimarães Rosa em “a terceira margem do rio”. Imperatriz – MA: 
Ethos, 2017. 

MONDIN, Batista. Introdução à filosofia: problemas, sistemas, autores, obras. 
Tradução de J. Renard; revisão técnica de Danilo Morales; revisão literária de Luiz 
Antônio Miranda – São Paulo: Paulus, 1980. (Coleção filosofia; 2) 

NOVAK, Joseph D.; CAÑAS, Alberto J. A teoria subjacente aos mapas conceituais e 
como elaborá-los e usá-los, Artigo Recebido em 30/06/2008 e aceito em 28/10/2009. 
IN: Práxis Educativa, Ponta Grossa, v.5, n.1, p. 9-29, jan.-jun. 2010. Disponível em 
http://www.periodicos.uepg.br. 

http://www.periodicos.uepg.br/


128 
 

PIMENTA, Alessandro Rodrigues. O ensino de filosofia como experiência do pensar, 
IN: Filosofia no ensino médio: desafios e perspectivas / Lucrécio Araújo de Sá 
Júnior, Jaime Biela (Orgs.). – Natal, RN : EDUFRN, 2012. (pp. 99-111). 

REALE, Giovane; ANTISERI, Dario. História da filosofia: antiguidade e Idade Média, 
- São Paulo: Paulus, 1990. (Coleção filosofia) 

SANTO AGOSTINHO. Do Mestre, Tradução de Angelo Ricci. 1ª ed. – São Paulo: 
Editora Abril, 1973. (Coleção os pensadores) 

SEDUC/TO. Proposta Curricular do Ensino Médio, versão Preliminar – 2ª impressão 

– Palmas/TO: Printcolor Gráfica e Editora, 2009. 

SILVA, Adan John Gomes da; BEZERRA, Ana Maria de Carvalho. Ensinar a filosofia 
ou ensinar a filosofar?, IN: Filosofia no ensino médio: desafios e perspectivas / 
Lucrécio Araújo de Sá Júnior, Jaime Biela (Orgs.). – Natal, RN : EDUFRN, 2012. (pp. 
113-123). 

SONTAG, Susan. Na caverna de Platão. Trad. Rubens Figueiredo. In: Sobre a 
fotografia. São Paulo: Companhia das Letras, 2004 [1977]. P. 11-36.  

SOULAGES, François. A fotograficidade, In: Revista Porto Arte: Porto Alegre, v. 13, 
Nº 22, maio/2005. 

 

 

 


