
 
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PARANÁ 

CAMPUS DE UNIÃO DA VITÓRIA 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA PROF-FILO 

 

 

 

 

 

MADALENA APARECIDA ZAMBONI IAGNESZ 

 

 

 

 

 

 

 

O DEBATE NO ENSINO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA - PR 

2020 



 
 

MADALENA APARECIDA ZAMBONI IAGNESZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O DEBATE NO ENSINO DE FILOSOFIA 

 

 

Dissertação apresentada para o Programa de Mestrado 
Profissional em Filosofia PROF-FILO, da Universidade 
Estadual do Paraná, como requisito obrigatório para a 
obtenção do título de Mestre em Filosofia.  
 
Orientador: Prof. Dr. Estevão Lemos Cruz 

 

 

 

 

 

 

 

UNIÃO DA VITÓRIA - PR 

2020 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 



 
 

 



 
 

RESUMO 

 

Ao assumir que filosofia, ensino e debate sempre caminharam juntos desde os primórdios 

da filosofia ocidental, a presente pesquisa busca pensar a possibilidade do ensino de 

filosofia a partir da inserção da prática do debate no ambiente escolar. Para tanto, buscou-

se investigar a construção da prática do debate apoiada em dois alicerces. O primeiro, 

concernente ao método, visa encontrar na retórica, dialética e sofística o substrato que 

concede ao debate seu caráter filosófico. O segundo, concernente à metodologia, busca 

visualizar nos modelos modernos de debate, tais como o Parlamento Britânico, Lincoln-

Douglas etc., uma prática que estimule de forma eficiente o bom direcionamento de um 

debate e possa, consequentemente, proporcionar uma melhor experiência da próprio fazer 

filosófico enquanto retórica, dialética ou sofística. A aplicação prática da presente pesquisa 

focou-se especificamente na aplicação do debate com fundamentos na retórica aristotélica 

e em uma modificação da técnica de debate Parlamento Britânico. O resultado da pesquisa 

apontou para um desenvolvimento da capacidade reflexiva e argumentativa dos estudantes 

acerca de temas filosóficos e da validade de suas próprias ideias. Como produto final da 

pesquisa, houve a criação de um website que expõe a metodologia adotada e visa auxiliar 

professores interessados em fazer uso da prática do debate nas escolas. 

 

Palavras chave: Ensino; Filosofia; Retórica; Debates; Diálogos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

By assuming that philosophy, teaching and debate have always walked together since the 

beginning of Western philosophy, this research seeks to think about the possibility of 

teaching philosophy from the insertion of the practice of debate in the school environment. 

To this end, we sought to investigate the construction of the practice of debate based on 

two foundations. The first, concerning the method, aims to find in rhetoric, dialectics and 

sophistry the substrate that gives the debate its philosophical character. The second, 

concerning methodology, seeks to visualize in modern models of debate, such as the British 

Parliament, Lincoln-Douglas etc., a practice that efficiently stimulates the proper direction of 

a debate and can, consequently, provide a better experience of doing philosophical itself as 

rhetoric, dialectic or sophistry. The practical application of the present research focused 

specifically on the application of the debate based on Aristotelian rhetoric and on a 

modification of the British Parliament debate technique. The result of the research pointed 

to a development of the students' reflective and argumentative capacity about philosophical 

themes and the validity of their own ideas. As a final product of the research, there was the 

creation of a website that exposes the methodology adopted and aims to help teachers 

interested in using the practice of debate in schools. 

 

Key words: learning; Philosophy; Rhetoric; Debates; Dialogs.   

 

 

 

 

  



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 5 

1 HISTÓRICO DO SURGIMENTO DAS SOCIEDADES DE DEBATE................................ 9 

1.1 A TRADIÇÃO GREGA ................................................................................................ 9 

1.1.1 Da retórica ............................................................................................................ 9 

1.1.2 Retórica e téchne ............................................................................................... 11 

1.1.3 A influência aristotélica e hermagórica ............................................................... 17 

1.1.4 Da sofística.................................................................................................... ..... 22 

1.1.5 Sócrates e a dialética ......................................................................................... 30 

       1.1.6 A retórica durante a escolástica .........................................................................34 

2 O DEBATE MODERNO E A FORMAÇÃO DA SOCIEDADE DE DEBATES ................ 36 

2.1 MODELOS DE DEBATE .......................................................................................... 37 

2.1.1 Parlamento Britânico .......................................................................................... 39 

2.1.2 Formato Karl Popper .......................................................................................... 40 

2.1.3 Lincoln-Douglas ................................................................................................. 41 

2.1.4 Debate Político ................................................................................................... 41 

2.1.5 World Schools .................................................................................................... 42 

2.2 A TRADIÇÃO DOS DEBATES NAS HIGH SCHOOLS AMERICANAS .................... 42 

   2.3 A FILOSOFIA NO BRASIL ........................................................................................43 

3 APLICAÇÃO PRÁTICA .................................................................................................. 43 

3.1 ESPAÇO DE APLICAÇÃO ....................................................................................... 45 

3.2 TEMA TRABALHADO .............................................................................................. 47 

3.3 PLANEJAMENTO ..................................................................................................... 49 

3.4 DESENVOLVIMENTOS DA ATIVIDADE.................................................................. 56 

3.5 CONCLUSÕES DA ATIVIDADE PRÁTICA .............................................................. 64 

3.6 PRODUTO ................................................................................................................ 66 



 
 

4 A RETÓRICA COMO MÉTODO DE DEBATE ............................................................... 67 

CONSIDERAÇÕES ........................................................................................................... 78 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................. 81 

BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTAR ................................................................................. 82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



5 

 

INTRODUÇÃO 

 

Muito já se escreveu e se discutiu sobre a arte do debate entre os gregos e sua 

relevância histórica e social. Muitas, também, são as justificativas que apontam a 

importância da tradição do debate, seja apenas como transmissão de um conjunto de 

técnicas para um discurso vencedor ou, então, como meio de perpetuar conhecimento, 

transmitir informações e tradições, formular novas formas estilísticas etc. Em suas 

configurações iniciais, pode-se dizer que o debate, em alguns casos, irá se aproximar da 

arte retórica, em outros da erística, da sofística ou da dialética. Tais aproximações nos 

indica, portanto, que entender a multivocidade que domina o tema do debate se confunde 

com o próprio modo de entender a formação da filosofia ocidental. 

Devido a sua importância na aplicação política, não tardou para que a arte do debate, 

iniciada na Grécia antiga, fosse exportada para além do mundo helénico; mas foi no período 

do pós-iluminismo que ela se disseminou em razão de ser compreendida como uma prática 

necessariamente vinculada à própria ideia de estado de direito. Ao longo da história, tal 

prática ganhará diversos contornos e modalidades, inclusive tornando-se uma prática 

competitiva. 

O presente trabalho, por sua vez, busca pensar especificamente a possibilidade de 

incorporar aspectos da retórica aristotélica e do debate competitivo, em especial o modelo 

denominado “Parlamento Britânico”, como modo de ensino da filosofia. A colocação desta 

proposta se justifica na medida em que o debate pode agregar diferentes perspectivas 

sobre assuntos, problemas e promover o posicionamento crítico e a capacidade de defesa 

de uma ideia. De modo geral, o que nos interessa é avaliar a possibilidade de aliar a 

utilização de métodos filosóficos ligados à perspectiva do debate – tal como a retórica, a 

dialética, a sofística etc. – com a metodologia dos modelos de debates competitivos como 

possibilidade de ensino nas aulas de filosofia com alunos de Ensino Médio. Em conjunto a 

tal proposta, a pesquisa visa, ainda, a criação de um material didático a ser disponibilizado 

de modo online, que permita estruturar a criação de sociedades ou clubes de debates nas 

escolas. 

Pensamos que, na escola, o debate pode ser utilizado para desenvolver a 

capacidade de argumentação e reflexão crítica de nossos alunos, bem como despertar um 

amadurecimento filosófico. Com vista a tal intuito, nosso trabalho inicia, em seu primeiro 



6 

 

capítulo, com uma investigação histórica acerca de tais modalidades e como elas se 

desenvolveram ao longo do tempo. Interessa investigar, também, quais foram seus 

principais representantes e o legado proporcionado quanto à formulação de discursos e 

debates de diferentes ordens (política, social e segurança pública). O objetivo de tal capítulo 

é mostrar como o debate sempre esteve presente na história da filosofia e o como seu 

ensino sempre se valeu historicamente do uso metodológico do debate. Se demonstrado 

tal prerrogativa, torna-se pressuposto que o ensino metodológico do debate pode se tornar 

um auxílio fundamental para o ensino de filosofia. De modo específico, o primeiro capítulo 

se concentrará na abordagem histórica do pensamento sofístico, da retórica aristotélica e 

da dialética platônica. 

No segundo capítulo, nos ocupamos em explicitar o surgimento dos modelos de 

debates competitivos durante a modernidade, suas estruturas e modos de atuação (Karl 

Popper, Lincoln Douglas, Parlamento Britânico, Debate Político, Foro Público, World 

Schools). Interessa, ainda, a investigação histórica acerca da expansão dos debates nas 

high schools americanas e a sua recepção nos ambientes escolares.  

O objetivo específico deste segundo capítulo é verificar quais são as técnicas atuais 

de debates e se podemos nos valer delas para o ensino de filosofia. Haveria uma técnica 

de debate que melhor proporcionasse a experiência metodológica da dialética ou retórica? 

Aqui é importante traçarmos uma importante distinção. No primeiro capítulo tomamos a 

dialética, a retórica e a sofística como métodos filosóficos a partir dos quais a filosofia se 

manifesta e possibilita seu ensino. Já no segundo capítulo, tratamos mais especificamente 

de técnicas de debate, ou seja, um conjunto de procedimentos que visam estimular de 

forma eficiente o bom direcionamento de um debate. Trata-se aqui de aprender a propor 

um argumento e defendê-lo. Enquanto dialética, retórica e sofística são modos de fazer 

filosofia, tal conjunto técnico de procedimentos não se confunde com tais modos. Entretanto 

cabe investigar se o aprendizado destes procedimentos pode encaminhar ou potencializar 

a experiência dialética, retórica ou sofística. Por fim, a parte histórica de nosso trabalho 

finda com a abordagem dos debates competitivos, que, nos anos 2000, ganharam espaço 

pela América latina, incluindo o Brasil.  

O terceiro capítulo de nossa investigação trata do desenvolvimento das atividades e 

da aplicação prática. Nele abordamos os espaços de aplicação e as problemáticas 

referentes ao tema trabalhado. Sua importância se dá ao passo que concentramos esforços 



7 

 

para demonstrar a riqueza de detalhes proporcionados pelas atividades desenvolvidas com 

os alunos. Aqui também, foi possível fazer a verificação da prática do uso da retórica 

aristotélica e como ela pode ajudar nos argumentos quando estamos defendendo uma 

ideia. 

Por fim, apresentamos as atividades desenvolvidas em sala com os alunos na 

produção de debates baseados no modelo competitivos Parlamento Britânico, visando, 

principalmente, à habilidade e técnica para a defesa de argumentos. 

 O último capítulo deste trabalho apresenta a retórica aristotélica como método 

filosófico capaz de orientar a construção de debates, de modo geral ele complementa de 

modo técnico as ideias apresentadas ao longo do primeiro capítulo. Nele trataremos sobre 

os gêneros de um discurso; campos de conhecimento; momentos retóricos e funções 

retóricas, com a finalidade de tecer relações com as atividades realizadas em sala com os 

estudantes. O objetivo desde último capítulo é demonstrar a viabilidade do uso da retórica 

como método de ensino durante as aulas de filosofia em conjunto com as técnicas de 

debate baseadas no modelo “Parlamento Britânico”. 

 Quanto aos resultados da proposta apresentada – incorporar aspectos da retórica 

aristotélica e do debate competitivo como modo de ensino de filosofia – esperamos verificar 

nos estudantes um desenvolvimento da capacidade de defesa de suas próprias ideias e 

um aprimoramento da capacidade reflexiva e argumentativa acerca de temas filosóficos. 

Para tanto, é necessário que o estudante também se faça ciente do sentido filosófico em 

jogo na própria retórica, na dialética ou na sofística. O objetivo aqui não é fazer do estudante 

um mero técnico do debate, mas possibilitar que ele possa pensar o fazer filosófico a partir 

de tais métodos e, ao mesmo tempo, fornecer uma metodologia de aplicação a partir das 

técnicas de debate. Nossa proposta, portanto, visa oferecer uma unidade que conjuga 

método (retórica, dialética, sofística etc.) e metodologia (técnicas de debate competitivo tais 

como Lincoln Douglas, parlamento britânico etc.) que possibilite aos estudantes uma melhor 

apropriação dos problemas filosóficos e capacidade argumentativa. 

Quanto à aplicação da pesquisa, esta foi realizada no Colégio Estadual São 

Cristóvão, com a turma de 2° ano do curso Técnico de Informática, no período matutino, e 

no Colégio Estadual Giuseph Bugatti, com a turma de 2º ano do Ensino Médio. As ações 

específicas ali desenvolvidas concentraram-se no estudo da retórica aristotélica e  na 

apresentação de alguns dos principais modelos de debates competitivos. Dentro os 



8 

 

modelos apresentados, focou-se, por fim, no estudo do modelo Parlamento Britânico, por 

se tratar do modelo oficializado em debates competitivos nacional e internacionalmente. 

Como produto final da presente pesquisa, foi criado um site explicando a metodologia 

adotada para o desenvolvimento dos debates na escola com a finalidade de poder auxiliar 

os demais professores que queiram fazer uso da prática. 

 

 

  



9 

 

1 HISTÓRICO DO SURGIMENTO DAS SOCIEDADES DE DEBATE 

 

1.1 A TRADIÇÃO GREGA 

 

1.1.1 Da retórica 

 

A Retórica Antiga recebe esse nome, segundo Tringali (1924), por uma mera questão 

de localização histórica temporal, tendo em vista seu desenvolvimento durante a 

Antiguidade Clássica1. Sua principal característica está no discurso persuasivo. "Só merece 

o nome de orador quem se empenha em persuadir pelo discurso." (TRINGALLI, 1924, p. 

10). Ademais, de modo geral, a retórica pode ser definida como a “teoria e prática do 

discurso teórico, explica os problemas referentes à elaboração, produção e efeitos do 

discurso retórico. Ela contém duplo objetivo: ensina a fazer discursos persuasivos e ensina 

a fazê-los bem feitos” (TRINGALI, 1924, p. 17). 

O seu surgimento se dá na Sicília, na Magna Grécia, na segunda metade do século 

V a.C. com os escritos de Empédocles e os Pitagóricos.  Segundo Roland Barthes (1970, 

p. 175), a retórica surge como um instrumento de poder e domínio, por meio da linguagem, 

e seu nascimento está, sobretudo, atrelado a questões “judiciais” relativa à propriedade de 

terras. Barthes (1970) conta que os tiranos Gelão e Hierão promoviam políticas 

intervencionistas em Siracusa e foram responsáveis por expropriar inúmeras propriedades 

com a finalidade de povoar a cidade e dividir a terra entre os mercenários. Contudo, com a 

queda dos tiranos, os antigos proprietários reivindicaram o direito à propriedade que foi 

subtraído deles2. Assim como Barthes, Cassin (2005, p. 148) também defende a ideia de 

 
1 Durante a Antiguidade, formaram-se três escolas retóricas que receberam a nomenclatura de acordo com 

a localização geográfica de onde surgiram. A escola Ática surge em Atenas e atinge seu ponto de maior 
destaque em Roma e Ásia. “Se caracteriza pelo estilo correto, claro, de sóbria elegância, breve, conciso, sem 
redundância, sem divagação, mais racional que emocional.” (TRINGALLI, 1924, p. 93). Cícero faz algumas 
críticas aos indivíduos dessa escola por considerá-los objetivos demais e por não interagirem com o público. 
Na Ásia Menor, desenvolve-se a Escola Asiática. Em tal escola, o orador “não cuida muito da correção, da 
clareza […], se entrega, com volúpia, aos adornos, às figuras de palavras e pensamentos” (TRINGALLI, 1924, 
p. 94). Usa da persuasão para agradar e comover e não tanto para convencer por argumentos. Com discursos 
sempre abundantes, usa muito de modulações na voz e gesticulações. Por fim, surge em Rodes a Escola de 
Ródia, que representa a transição entre o asiático pomposo e o ático. Tem por característica utilizar-se de 
discursos secos e obscuros. 
2 É digna de nota a reflexão que Barthes faz sobre a origem da retórica. Assim nos diz o filosofo francês: “É 
saboroso notar que a arte da fala está estritamente relacionada a uma reivindicação de propriedade, como se 
a linguagem, enquanto objeto de uma transformação, condição de uma prática, fosse determinada não a partir 
de uma sutil mediação ideológica (como tem sido possível em tantas formas de arte), mas da socialidade 



10 

 

que a retórica nasceu de um processo de reivindicação de terras, onde os proprietários das 

terras expropriadas indevidamente pelos tiranos,  após a queda dos mesmos precisaram 

formular discursos de defesa para reaver seus bens. 

 Inúmeras ações judiciais foram criadas com tal propósito reivindicatório e o 

julgamento de tais ações se dava pela mobilização de grandes júris populares, diante dos 

quais era necessário ter eloquência e capacidade de persuasão. Barthes (1970, 176) 

afirma, por fim, que essa técnica de eloquência e convencimento, nascida “de uma só vez 

na democracia e na demagogia, no judiciário e no político (o que mais tarde foi chamado 

de deliberativo), rapidamente se tornou um objeto de instrução”. Percebemos deste modo 

os primeiros indícios com a teoria aristotélica, que trata acerca dos três tipos de discursos 

(político, epidítico e judiciário).  

 Ainda nos meados do século V, a arte da retórica chegou em Atenas graças aos 

comerciantes que atuavam em Siracusa e Atenas. Contudo, o principal nome responsável 

pela chegada da retórica em Atenas foi Górgias de Leontium (487-380 a. C.), em 427 a.C. 

Górgias consolidou-se como um dos principais nomes da sofística grega e sua importância 

na construção da retórica se dá na medida em que ele faz com que a prosa passe “sob o 

código retórico, acreditando-a como discurso acadêmico, objeto estético, linguagem 

soberana”, ancestral da literatura. Górgias foi o responsável por adicionar à prosa 

elementos emprestados da poesia, tais como “palavras de mesma consonância, simetria 

de frases, reforço de antíteses por assonâncias, metáforas e aliterações” (BARTHES, 1970, 

p. 176). Com isso, Górgias propôs uma ligadura entre prosa, retórica e estilística. Contudo 

a função da retórica para Górgias parece se resumir a produzir belos discursos sobre os 

mais variados assuntos e treinar “seus alunos para defender qualquer um dos lados de uma 

questão, não importando se o justo ou injusto, cobiçando apenas ganhar a causa” 

(TRINGALLI, 1924, p. 38), situação essa descrita por Platão como “uma retórica sofística”. 

 No intuito de combater criticamente a utilização da retórica pelos sofistas, Platão 

radicalizou a retórica tal como era feita até então, e sugeriu uma retórica ideal, ou ainda, 

uma retórica filosófica, que é aquela “que analisa e compõe as ideias”, ou aquela proposta 

no Fédro (CASSIN, 2005, p. 150), vemos surgir com Platão dois possíveis usos para a 

 
mais nua, afirmada em sua brutalidade fundamental, a da posse de terra: começamos - em casa - a pensar 
na linguagem para defender a posse. Foi no nível do conflito social que nasceu um primeiro esboço teórico 
da fala fingida (diferente da fala fictícia, a dos poetas: a poesia era então a única literatura, a prosa apenas 
acessaria esse status posteriormente)” (1970, p. 176, tradução nossa). 



11 

 

retórica. Para tanto, o filósofo admitiu que a retórica parte da persuasão, como admitiam os 

sofistas, mas não que ela possa persuadir sobre qualquer coisa (TRINGALLI, 1924, p. 39). 

 

 

1.1.2 Retórica e téchne 

 

Durante os séculos IV a.C e o III a.C, temos a figura de Zenão de Citium que ocupou-

se com a retórica, diferenciando-a da dialética por meio de uma metáfora descrita assim: 

“Fechou a mão e reabrindo-a logo a seguir, respondeu: 'nisto', entendo como o fechamento 

a restrição e a concisão da dialética e, ao contrário, referindo-se, com a abertura e a 

distinção dos dedos, à amplitude da retórica” (TRINGALLI, 1924, p. 26). Isso é bastante 

diferente do que foi apresentado até Aristóteles, para o qual a retórica era reduzida à 

persuasão e não à capacidade de ensinamento. 

Zenão põe por terra o antagonismo retórica-persuasão e filosofia-conhecimento. 

Para ele, a diferença entre retórica e dialética não é uma “diferença hierárquica”, que 

condicione a segunda à amplitude científica. Percebemos então que se trata apenas da 

capacidade de quem escreve ou fala, sua clareza de propósitos ou, ainda, a precisão ao 

abordar um assunto. Desse modo, tanto uma quanto a outra tinham para Zenão um idêntico 

propósito, a saber, "falar bem", que, para os estoicos, permanecia intrinsecamente ligado 

ao significado de “dizer a verdade”. 

Pohlenz reafirma Zenão ao dizer que tanto a dialética quanto a retórica, de certo 

modo, ligam-se à filosofia por estarem presentes entre os gregos durante os momentos em 

que discursavam: 

 

A luta entre retórica e filosofia começa a tornar-se tão viva como nos tempos da 
Primeira Sofística e de Platão: a retórica, alçada agora à condição de ciência, é 
impelida necessariamente a disputar o campo à filosofia. Enquanto no aristotelismo 
a disputa permanecera adormecida porque, como vimos, a retórica fora 
sistematizada como disciplina intermediária entre a poética e a filosofia, agora, com 
a reabilitação da retórica como ciência, torna-se fatal que essa disputa retorne à 
cena. (PLEBE, 1978, p. 59). 

 

 

Segundo Plebe, a partir de Zenão chega-nos, ainda, a informação de pelo menos 

três estoicos que também se ocuparam com a retórica: Cleanto, Crisipo e Diógenes de 



12 

 

Babilônia. O primeiro subdividia a filosofia em seis pontos: dialética, retórica, ética, política, 

física e teologia. 

Diógenes de Babilônia, por volta do século II a.C., afirmava que “nada é tão 

persuasivo quanto a verdade e a contínua experiência dos fatos” e considerava a “retórica 

um aspecto fundamental no que diz respeito à formação de homens políticos e úteis para 

a cidade”. Percebe-se, dessa forma, a relevância dada à retórica como peça fundamental 

na preparação para ocupar cargos públicos. 

Todavia é com Hermágoras que a retórica passa a tomar rumo quanto ao caráter 

técnico. Influenciado pelo estoicismo, demonstrava conhecer as diferentes orientações 

filosóficas, sendo dono de notável ecletismo acadêmico e admirável no que se refere aos 

preceitos retóricos por ele formulados. Percebe-se em sua teoria o distanciamento provindo 

dos formalismos escolásticos. 

 

Na história da retórica, a teoria mais importante a que se liga o nome de Hermágoras 
é a da introdução das denominadas teses no âmbito dos argumentos retóricos. 
Conforme a terminologia introduzida pelo próprio Hermágoras, a retórica ocupa-se 
não apenas das hipóteses, isto é, das controvérsias particulares e individuais em 
que são definidas as pessoas da controvérsia, mas também das teses, ou seja, das 
questões universais, sem determinação de nenhuma pessoa como objeto da 
controvérsia. A introdução das “teses” no âmbito da retórica favoreceu o reinício 
daquela animada luta entre retórica e filosofia. (PLEBE, 1978, p. 61). 

 

 

Contudo vale lembrar que, em muitos momentos, estiveram presentes as discussões 

acerca da validade dos argumentos retóricos para a filosofia e, também, de sua forma de 

escrita ou discursiva. Hermágoras por exemplo, passa a teorizar sobre a introdução das 

teses na retórica. Percebemos com isso, que os discursos passam a se atentar além da 

formulação das teses, também para o público ao qual é dirigido. 

É com Hermágoras que se desenvolve o conceito de Stásis, denominado em latim 

como status cause (PLEBE, 1978, p. 62), o que pode ser entendido como a apresentação 

da causa, ou, ainda, qual a principal questão a ser debatida, avaliada ou questionada. 

Contudo Hermágoras não admite a subdivisão dos discursos oferecidas por Aristóteles. Ele 

propõe estabelecer como ponto de partida a análise do status cause e estabelece uma 

bipartição em génos logikón (racional) e génos nomikón (legal). Quanto ao primeiro, afirma 

que se subdivide em conjectural, definitivo, qualitativo e translação. Enquanto o segundo, 

fica definido em scriptum et sententia, leis contrárias e silogismo. 



13 

 

Vemos aflorar com ele o direcionamento racionalista e filosófico durante a defesa das 

teses jurídicas, versando sobre o caráter de justiça e de verdade dos argumentos. É 

possível perceber que, até então, retórica e filosofia eram compreendidas de maneira 

isolada. Contudo, é com Hermágoras que a retórica adquire o caráter técnico, 

principalmente no campo jurídico. 

Quando analisamos as discussões em torno dos tratados retóricos latinos, não é raro 

observar que estes iniciaram tardiamente. Plebe (1978, p. 65) afirma que o mais antigo 

tratado que chegou para nós é a Rhetorica ad Herennium, atribuída ao retor Cornifício, que 

teria vivido por volta do século I. A obra em questão trata sobre os deveres do orador, a 

divisão da matéria retórica e, em particular, a invenção e a elocução. 

É com Cícero que a retórica se eleva ao caráter de disputa filosófica. Para ele, há 

um caráter necessário e complementar entre a filosofia e a retórica, diferente do que 

afirmara Platão, que, por sua vez, tentava negar o caráter de téchne à retórica. Cícero 

compreende que é impossível existir um verdadeiro orador sem a filosofia, tendo em vista 

que não saberíamos distinguir entre o gênero e a espécie de cada assunto, nem explicá-lo 

pela definição, nem distribuí-los em partes, nem julgar o verdadeiro e o falso (PLEBE, 1978, 

p. 67). 

É certo que a filosofia não deve subestimar a retórica, tendo em vista o conhecimento 

sobre as teorias políticas e filosóficas faciendi dicendique sapientia, de Temístocles e 

Péricles, que, com maestria, dominavam não só o discurso político, mas também as 

questões filosóficas, o domínio e defesa de ideias e a clareza de propósitos ao preocupar-

se com a retórica como forma de comunicação entre o orador e o povo. Assim, a retórica 

assumia, por vezes, inclusive o papel de controle social, de liderança de exércitos e tropas 

e do conhecimento prático sobre os assuntos e locais. 

Quanto à compreensão do debate como arte, téchne, outro nome importante é o de 

Temístocles, que, citado por Tucídides, é descrito como aquele que tem a capacidade de 

prever o futuro (presciente), capacidade que Tucídides julgava como inata em Temístocles: 

 
Quando se dedicava a um assunto qualquer, era capaz de expô-lo e explicá-lo 
detalhadamente e, nos momentos em que se defrontava com assuntos nos quais 
era inexperiente ou imperito, nem assim deixava de enunciar um julgamento 
adequado. As vantagens e prejuízos aderentes aos acontecimentos podiam ainda 
estar ocultos, mas ele os antecipava de forma excelente. (JOLY, 2007, p. 29). 
 
 



14 

 

Tais características, bem como o curto tempo para analisar os fatos, fizeram de 

Temístocles uma figura notável na capacidade de improviso de discursos. A análise rápida 

e precisão de resultados o fizeram um formidável conselheiro da época. “Seu raciocínio 

buscava sempre inquirir as probabilidades mais distantes, mergulhadas no tempo futuro; 

ele antecipava, previa e predizia as vantagens e prejuízos futuros”. (JOLY, 2007, p. 31). 

É possível perceber que Temístocles, quando questionado em debates ou discussões 

sobre os mais variados assuntos, até mesmo com os quais não tinha muito contato, sempre 

se saía muito bem em sua forma de julgar. Isso graças a sua capacidade rápida de análise 

e assimilação dos fatos. 

Outro nome relevante da arte do debate foi Péricles, dono de uma excelência moral 

inegável e que se tornou respeitado pelos cidadãos de seu tempo justamente por sua 

incorruptibilidade (adônos). Tucídides conta que Péricles “jamais admitiu exercer a primazia 

entre os atenienses senão por meios por ele considerados dignos” (JOLY, 2007, p. 34). 

Tucídides soma, ainda, a excelência perceptiva responsável por “apreender nos elementos 

componentes da realidade presente e, a partir desta compreensão, divisar os 

desdobramentos futuros”. Tais características, quando juntas em Péricles, conferem-lhe a 

excelência na persuasão e na manutenção da organização em Atenas. 

Magalhães, em seu texto “Tucídides: a inquirição da verdade e a latência do heróico”, 

alerta para o fato de que há a necessidade de se “registrar por escrito” os acontecimentos, 

(syngrapho-Tucídides), pois, muitas vezes, os modos tradicionais de aquisição de 

informação podem apresentar deficiências quanto ao conteúdo e capacidade de preservar 

a verdade. 

No segundo capítulo do livro “De Oratore”, Cícero reafirma sua ideia defendendo que 

“a eloquência consiste nas artes dos homens mais eruditos, tu, ao contrário, irmão Quinto, 

sustentas que ela deve separar-se da excelência da doutrina e consistir num certo tipo de 

engenho e de exercício”. (PLEBE, 1978, p. 70). Apesar de alguns contratempos, Cícero 

procura explicar a retórica como ars, baseado em duas fontes: a razão e a experiência. Pois 

ela está em convergência entre o elemento racional da técnica abstrata, com o elemento 

empírico da experiência e do exercício, é com Cícero que a retórica alcançará seu ponto 

de maior valorização como complemento da filosofia Antiga. 

Após Cícero, a retórica latina entra em colapso. A queda da república Romana parece 

ter obscurecido a liberdade, essencial para o exercício da oratória, que não consegue mais 



15 

 

trazer para dentro de seus discursos nem a téchne, muito menos a ars. Tudo parece ter se 

resumido em declamações sem qualquer objetivo, vazias de técnica e de fundamentos. 

Todavia não podemos deixar de lembrar sobre a retórica e a posição de Tácito no 

que se refere à retórica e à poesia. Ele as compreende como eloquentia, ou ainda, ‘’a arte 

de dizer”. Partindo de tal pressuposto, ele trata de estabelecer alguns elementos 

particulares de cada uma que as distinguem: a utilitas, que pertence à oratória; a voluptas 

característica essencial da poesia e, por fim, “o caráter não social da poesia que vive em 

um mundo fantástico próprio, enquanto a retórica é uma atividade essencialmente voltada 

para a sociedade”. (PLEBE, 1978, p. 72). 

Quintiliano também se ocupou na tentativa de retratar a diferença entre a retórica e 

a poesia. Para ele, a primeira é dirigida para a ação social, enquanto a segunda se reserva 

à blanditia (encanto). Quanto à relação entre filosofia e retórica, Quintiliano tem um 

posicionamento bastante semelhante a de Cícero ao reafirmar o caráter complementar 

existente entre as duas e, também, a importância do papel do orador: “Pois o homem 

verdadeiramente civil e apto a administrar os negócios públicos e privados, que possa 

governar com conselhos as cidades, consolidá-las com leis, purificá-las com os tribunais, 

não pode ser, por certo, outro, senão o orador” (PLEBE, 1978, p.73). 

Para os filósofos gregos clássicos, as questões em torno da vida e da política grega 

eram entendidas de maneira vinculada. A política era determinante de todo o processo de 

organização social presente na Pólis, a fim de promover o debate e cuidado para com a 

coisa pública. 

Todavia, Políbio, quando ilustrado pela história grega, traz um novo paradigma no que 

tange as discussões da Pólis, ele é o primeiro grande nome a atribuir habilidades técnicas 

e metodológicas na análise dos discursos: 

 

[...] ele é o primeiro grande exemplo que temos de uma história de caráter universal, 
e não apenas centrada numa Pólis ou região; é narrador por excelência do declínio 
do papel da Grécia no cenário político do Mediterrâneo, pois também é o primeiro a 
analisar a ascensão de Roma e seu estabelecimento como potência incontestável 
(JOLY, 2007, p. 45). 
 
 

Em suas narrativas em torno das Três Guerras Púnicas; a Ascensão de Roma e o 

Declínio do papel da Grécia, a principal característica de Políbio é a objetividade. Mesmo 

se utilizando da digressão, como ferramenta metodológica, para tornar o texto menos 



16 

 

pesado e mais interessante.  

O historiador Políbio muito agregou a essa forma de escrita, tomando cuidado para 

não sobrecarregar o texto com muitas digressões, segundo Joly (2007, p. 51), “Ele é, sem 

dúvida, o historiador antigo mais metódico, ao mencionar constantemente seu assunto, por 

que o apresenta em um determinado contexto, de que forma o faz e como não se deve 

explicá-lo”. 

Mesmo tendo adotado a cronologia baseada nas Olimpíadas de Timeu, Políbio 

oferece críticas a ele, por entender que se tratava de um “historiador de gabinete”, que 

trabalhava com análise de documentos, sem nunca ter estado nos lugares onde os fatos 

tinham acontecido, ou, ainda, por não checar as fontes de suas pesquisas. Políbio chega a 

enumerar três pontos, que, segundo ele, “compõe a autoridade de um Historiador”: a 

pesquisa de documentos e consulta a testemunhas; experiência política e militar e 

conhecimento do espaço geográfico, das diferentes cidades, mares e rios. 

 Outro nome importante do período foi Salútio, historiador romano do século I a. C., 

apontado pela maioria dos estudiosos até o século XVIII como um historiador factual, 

perpassado pela forma poética de escrita, que não se preocupava em descrever os fatos 

em ordem cronológica, é retomado nos dois séculos seguintes e compreendido por um viés 

antes inexplorado. Passa a ser reconhecido pela sua grande capacidade em expressar a 

relação homens com o passado. (JOLY, 2007, p. 67). 

 

Ao compor seus relatos do passado, Salústio produz uma lógica própria dentro da 
concepção romana da História. Diferentemente das narrativas anteriores, sua 
escrita se baseava na análise, antes que na mera descrição dos eventos. Sua 
interpretação do passado parte de um ponto de vista específico, em que os 
acontecimentos antigos impulsionam a ação no presente, [...]. Com estilo particular 
e em direta oposição à simetria ciceroniana, utiliza expressões próprias de um latim 
mais arcaico e algumas de origem popular para produzir argumentos que indicam 
uma mudança da virtude passada para a ambição de sua época, ruína dos políticos 
contemporâneos. (JOLY, 2007, p. 70). 

 

É possível perceber ainda que, em seus escritos, a toda hora Salústio transborda seu 

posicionamento, favorável ou contrário ao uma situação. Característica que não passa 

despercebida pelo leitor, que, em vários momentos, consegue captar seu engajamento 

político: 

 

Dentre as outras atividades exercidas pelo espírito, em primeiro lugar, útil relatar os 
acontecimentos passados. Sobre a virtude de tal arte, não preciso deter- me, pois 



17 

 

muitos já se referiram a isso e, também, para que não pensem que eu queira, por 
vaidade, ressaltar por demais o meu próprio trabalho e dedicação. Ainda mais, creio 
que, por ter decidido afastar-me da vida pública, alguns darão a pecha de inércia ao 
trabalho tão importante e útil ao qual me dedico. Certamente fá-lo-ão aqueles que 
consideram sua maior tarefa curvar-se diante da plebe e obter suas boas graças, 
por meio do patrocínio de banquetes. Se estes examinassem, com maior cuidado, 
a época em que obtive magistratura e quais homens não puderam obtê-las e, 
depois, que espécie de gente chegou ao Senado, sem dúvida concluiriam que 
minhas opiniões mudaram mais por mérito que por falta de iniciativa e que há de vir 
mais benefício do meu ócio que das atividades dos outros pela República. (apud  
JOLY, 2007, p. 71). 

 

 

Armando Plebe, em seu livro “Breve história da retórica antiga”, passa a observar e 

descrever a forma como a retórica permeia os discursos pitagóricos e sofísticos, e como 

em determinados momentos esses discursos terminam sendo aproveitados ou 

dispensados. Aproveitamos tais informações históricas para fundamentar o início desse 

capítulo a fim de trazer elementos que possam nos ajudar a entender como era o uso dos 

debates e da retórica naquela época.  

 

 

1.1.3 A influência aristotélica e hermagórica 

 

 Em sua obra “Retórica”, Aristóteles (2007) defende que tanto a retórica quanto a 

dialética dizem respeito à compreensão humana, e não pertencem a uma ciência definida. 

Em maior ou menor grau, os homens fazem uso delas defendendo-se a si, ou acusando 

aos outros. 

 Portanto uma das principais características da retórica é a capacidade de persuasão 

e como usá-la. Compreende-se, aqui, a persuasão como o convencimento por meio do 

discurso, que, por sua vez, implica na instrução. 

 Na obra “Retórica” (2007), é possível conceber a retórica como a faculdade de 

observar de maneira técnica os meios de persuasão disponíveis.  

É importante ressaltar que alguns meios de persuasão pertencem à retórica, 

enquanto outros não, como é o caso de testemunhos e provas produzidas por meio de 

tortura. Em se tratando da obra em questão, é possível constatar que: 

 

Há três espécies de meios de persuasão fornecidos pelo discurso oral. A primeira 
espécie depende do caráter pessoal do orador; a segunda resulta da intenção da 



18 

 

audiência em determinado estado psicológico; a terceira espécie decorre da prova 
ou da prova aparente fornecida pelos termos do próprio discurso. (ARISTÓTELES, 
2007, 23). 
 
 

 Essas características, por sua vez, orientam a maior ou menor receptividade do 

discurso.  Como o caráter pessoal do orador pode gerar a persuasão, em outras palavras, 

como a imagem interfere no convencimento de quem ouve o discurso? Em um segundo 

momento, a persuasão pode vir do ouvinte, quando ele se sente tocado emocionalmente e 

movido pela emoção se deixa ou não ser persuadido. Em terceiro lugar, a persuasão é 

afetada pelo próprio discurso. 

 Nesse sentido, poderíamos afirmar que existem elementos que interferem no 

sucesso ou não da persuasão: raciocinar logicamente; entender o caráter humano e a 

benevolência, entender as emoções e acima de tudo compreender como é o funcionamento 

da retórica, visando validar um fim. 

 O orador, o discurso e o ouvinte se configuram como peças fundamentais do diálogo, 

assumindo características únicas. Tomemos por base a função ocupada pelo ouvinte, é 

para ele que o discurso se dirige, é ele também que faz julgamento sobre fatos, muitas 

vezes esses julgamentos são feitos tomando por base fatos passados, presentes ou 

futuros. Em outras vezes, o que é avaliado é apenas a habilidade do orador, nesse caso, 

nominaremos apenas como observadores. 

 A retórica, quando utilizada nos discursos políticos, cumpre a função de fazer ou não 

algo. Ela precisa ser convincente ou prejudicial a alguém. Analisemos, por exemplo, uma 

disputa entre candidatos, se tomado conhecimento de que o discurso não está surtindo 

efeitos desejáveis, tendem a atacar as falhas adversárias no intuito de esconder os defeitos 

e falhas do próprio discurso. Esse discurso, não visa alcance imediato, mas, sim, lança 

suas cartas objetivando o futuro. 

 No discurso jurídico, a perspectiva adotada é a de defesa ou a de ataque a alguém. 

Um bom advogado, ao perceber a condenação de quem está sendo defendido acusado de 

determinado crime, tentará a absolvição valorizando aspectos exteriores ao julgamento em 

questão, como “o réu possui residência fixa; é um bom marido”. Esse tipo de discurso 

objetiva o passado, ou seja, alguém acusa outrem, por um fato já ocorrido, e este, por sua 

vez, defende-se da acusação.  

 Por fim, a retórica pode ser, ainda, abordada pela perspectiva do discurso 

exibicionista, que, por sua vez, censura ou elogia algo ou alguém. Esse discurso se refere 



19 

 

ao tempo presente. 

 

É necessário que o orador político, jurídico ou exibicional seja capaz de ter sob seu 
comando as proposições que se refiram às coisas possíveis e impossíveis, e se 
uma coisa ocorreu ou não. Visto que somente os atos possíveis, e não os 
impossíveis, podem ter sido realizados no passado ou presente, e desde que tais 
atos não tenham ocorrido, ou não venham a ocorrer, também não poderão ser 
realizados ou virem a ser realizados. Ademais, todos os homens, em determinado 
estado de prazer ou de vergonha, estimulam-nos a aceitar ou rejeitar propostas para 
ação, seja por meio de acusação a outros homens ou a defesa de si próprios, pois 
tentam não só provar os aspectos mencionados, mas também mostrar que o bom 
ou o prejudicial, a honra ou a desgraça, a justiça ou a injustiça, é maior ou menor, 
absoluta ou relativa, e, portanto, isso deve estar manifesto em nossas proposições 
de comando sobre a grandeza ou pequenez e o maior ou menor, tanto nas 
proposições universais quanto nas particulares. Desse modo, devemos ser capazes 
de dizer qual é maior ou o menor bem, maior ou menor ato de justiça ou injustiça e 
assim por diante. (ARISTÓTELES, 2007, p. 31). 
 
 

Dados os fatos, é possível perceber, que estes se referem às proposições em torno 

das diferentes perspectivas retóricas justas ou não, possíveis ou impossíveis, boas ou más. 

Ainda com base na obra aristotélica, adentramos as categorias utilizadas pelo orador no 

discurso político e suas espécies, assim entendidas:  

a) Meios e modos em que o orador deverá reconhecer os números e as fontes de 

recurso do país, ter a habilidade de citar e recomendar estatisticamente dados 

relacionados a estes recursos. Cabe a ele, ainda, apontar soluções para gastos 

desnecessários e como melhor administrar a máquina pública, por exemplo. Trata, 

portanto, de uma espécie de explanação em torno da gestão; 

b) Guerra e paz, o orador deve reconhecer o poderio militar de seu país, tanto em 

sentido real quanto em capacidade. Avalia batalhas passadas e como participação 

e atuação em questão. Nesse caso, poderíamos descrever como a capacidade de 

assimilação e comparação de fatos, objetivando traçar estratégias e alianças;  

c) Defesa nacional, nessa categoria é importante que o orador tenha conhecimento 

sobre os variados aspectos de seu país, como quem são seus aliados, como é o 

poderio bélico, suas relações multilaterais, posições dos quartéis, número de 

tropas e estratégias de defesa; 

d) Importação e exportação, nesse quesito são necessários conhecimentos acerca 

de tudo o que o país é autossuficiente e o que carece de mercados externos. Como 

esses produtos chegam; qual o custo com a produção; armazenamento e 

transporte; 



20 

 

e) Por fim, a legislação, visando à manutenção de sua constituição o orador político 

deve, por sua vez, reconhecer as questões que envolvem a constituição de seu 

país e dos países com os quais mantém relações, sejam elas estritas ou não, a fim 

de evitar falhas diplomáticas. 

Poderíamos dizer, de certo modo, que a finalidade de todas as inquietações acima 

descritas seriam a busca pela felicidade, conquistada por meio de ações justas (virtudes) e 

de coragem, compreendidas na perspectiva grega. 

Em um discurso político, o objetivo a ser atingido é a utilidade, ou seja, busca 

determinar os significados dos fins, e não os próprios fins. Segundo Aristóteles (2007, p. 

48, “as fontes das quais devemos derivar nossos meios de persuasão sobre o Bem e a 

Utilidade”, encontram- se em si próprias, ou seja, “os amantes da vitória, fazem- no pela 

vitória, os amantes da honra, fazem- no pela honra”, e assim por diante. Estas, por sua vez, 

baseiam os fundamentos quando se fala em um discurso a favor ou contrário a uma 

proposta. 

 

A mais importante e efetiva qualificação para o sucesso nas audiências e discursos 
de persuasão nos negócios públicos é entender todas as formas de governo e 
diferenciar seus respectivos costumes, instituições e interesses, pois todos os 
homens são persuadidos por considerações de seus interesses, e tais interesses 
repousam na manutenção da ordem estabelecida. Ademais, resta à autoridade 
suprema conceder decisões oficiais, e esta varia com cada forma de governo, pois, 
assim como há autoridades supremas diferentes, há também muitas formas de 
governos diferentes. (ARISTÓTELES, 2007, p. 49). 
 
 

Aristóteles descreve que “a persuasão retórica é efetiva não só pela demonstração, 

mas também pelo argumento ético”, ou seja, quando acreditamos em quem discursa, seja 

pela sua fala, seja por suas ações morais, isto tende a nos fazer crer nas palavras de quem 

as profere. 

Parafraseando o autor, poderíamos dizer que nossas características seriam uma 

espécie de segundo método de persuasão. Elogio e culpa, por sua vez, assumem um 

caráter fundamental na arte do discurso, com o objetivo de “destacar os efeitos” e os 

exemplos.  

O capítulo X, de “Retórica”, inicia tratando da Acusação e Defesa como ingredientes 

de um silogismo, que trata de elucidar um delito. O discurso é parte fundamental, tanto de 

um lado quanto e outro, na arte do convencimento. 

Uma vez que o debate se apresenta como a capacidade de defender um ponto de 



21 

 

vista, usando o embasamento do discurso da retórica e da dialética, é possível estabelecer 

pontos em comum com as pretensões do diálogo presente nos debates. 

Notamos a influência das teorias aristotélicas e hermagóricas na retórica grega 

durante os séculos I a.C. e II d.C. Entre os que se notabilizaram, temos Cecilio de Calacte, 

que, no entanto, não teve seus textos transmitidos até nós. Todavia, por meio da crítica Do 

Sublime, verificamos que ele desenvolvia uma espécie de exame de casos particulares, ou 

ainda, uma simulação para tentar resolver alguns dilemas. Plebe (1978) confirma que “seu 

método deveria ser o do esquematismo e da classificação”, parecidos com os apresentados 

na Rhetorica ad Herennium. 

De Dionísio de Halicarnasso nos chega o tratado Perì synthéseos tõn onamáton, que 

trata sobre a disposição das palavras. No escrito, é possível identificar que ele se ocupa da 

escolha, disposição, harmonia e metáfora empregados durante o exercício retórico. 

Percebe-se, assim, a interferência de Aristóteles em sua escrita. 

Plebe em seu texto “O sublime, a segunda sofística e o ocaso da retórica antiga”, 

apresenta Dionísio, um orador conservador, preocupado com a pureza da língua, somente 

alcançável mediante a imitação dos clássicos, e um dos maiores defensores do aticismo. 

Outro importante orador herdeiro da tradição aristotélica é Apolodoro de Pérgamo. 

Plebe assim o define: 

 
Foi retor de fama não menor, devida também à sua posição de preceptor de 
Augusto. Como Dionísio, foi rígido defensor do aticismo. A seu ver, a retórica era 
uma ciência e não uma arte, posto que seus princípios deviam ser rigorosos e 
inflexíveis. Apolodoro retomava, assim, a teoria aristotélica, mas exagerava a sua 
tendência racionalista, levando-a a uma rigidez extrema. Enquanto em Aristóteles 
se fundiam a retórica da demonstração e a psicagogia, isto é, enquanto a retorica 
aristotélica surgira na confluência do “deloun” com o psychagogein, Apolodoro 
defendia uma retórica fundamentada exclusivamente nas argumentações racionais 
e baseadas em fatos, com a exclusão, portanto, da persuasão psicagógica e 
emotiva. (PLEBE, 1978, p. 76). 

 
 

Contrário à teoria de Apolodoro, surge Teodoro de Gadara que, influenciado pelo 

ambiente platônico, afirmava que somente “o entusiasmos e a paixão poderia levar à 

persuasão” (PLEBE, 1978, p. 76). Com o tratado Do sublime abre-se uma nova discussão 

em torno da autoria da obra, contudo Rostaigne defende que ele pertença a um discípulo 

de Teodoro de Gadara, escrito por volta do século I d. C. de nome Hermágoras. Ele 

apresentaria como um contra aristotelismo e, apesar de não se identificar como um 

platônico, teria concordado com a teoria do "phatos como essência da poesia e da oratória”. 



22 

 

Segundo Plebe (1978, p. 77), os escritos se mostram contrários à teoria “moralista 

utilitarista das retóricas aristotélicas e estóicas”, que visavam à “utilidade e à harmonia 

social” Para o autor, a retórica deve visar ao extraordinário. Deste modo, “a essência e a 

força da retórica não é a persuasão racional, mas o ímpeto da paixão, o phatos”. Tal 

natureza é o que “dá liga” entre a poesia e a oratória. Contudo vale salientar que elas se 

distanciam ao passo que a “poesia visa à surpresa, enquanto a oratória visa às evidências”. 

Unido ao contexto patético, é possível perceber que a imaginação adquire caráter primordial 

ao “dar vida à apresentação”, no entanto “sem a grandeza da alma, que é inata”, seriam 

inatingíveis. 

 

Chama-se em geral de imaginação tudo o que, de alguma forma, cria um 
pensamento gerador de palavras; mas esse termo é usado para indicar as 
expressões em que aquilo que tu dizes, por força do entusiasmo e da paixão, 
parece-te que o vês e que o pões diante dos olhos dos ouvintes. (PLEBE, 1978, p. 
78). 
 

Já Teofrasto afirma ser o sublime um dos três estilos da retórica que podia ser 

alcançado por meio de algumas situações: a disposição para os grandes pensamentos; a 

paixão veemente e entusiástica; seguidas da forma particular das figuras; a nobreza da 

expressão (escolha da palavra e sentido figurado) e a composição. Percebe-se, nesse 

sentido, a preocupação em organizar o desenvolvimento do discurso retórico. Nota-se 

também no tratado uma preocupação para quem o discurso é dirigido (PLEBE, 1978, p. 

79). 

 

1.1.4 Da sofística 

 

De conhecimentos ilustres, os gregos chamados sofistas eram donos do título de 

“sábios”, ou de “possuidores do saber”, como definiu Reale (1992), em sua obra “Sofistas, 

Sócrates e socráticos menores”. No entanto, tais pensadores passam a receber severas 

críticas de filósofos clássicos, como Sócrates, Platão, Xenofonte e, posteriormente, de 

Aristóteles. A partir da leitura desses filósofos, a tradição confere, hoje, ao conceito de 

sofista um sentido pejorativo, afirmando que os sofistas desenvolvem o uso de raciocínios 

capciosos, pronunciam discursos perniciosos e que, na sua maioria, não se preocupam 

nem com a verdade nem se a causa da qual falavam é justa ou injusta. Ademais, têm o 



23 

 

“infame” demérito de cobrarem honorários pelos serviços prestados. Várias foram as 

críticas feitas aos sofistas por Platão. Reale exemplifica tais críticas, recorrendo ao diálogo 

Sofista, nos seguintes termos: 

 

Em primeiro lugar, o sofista era um caçador remunerado de jovens ricos [...] em 
segundo lugar, uma espécie de importador de conhecimentos que interessam à 
alma [...] e em terceiro lugar, não se nos mostrou como um biscateiro destas 
mesmas coisas? [...] e em quarto lugar, um mercador dos próprios produtos 
científicos [...] e em quinto era uma espécie de atleta da agonística aplicada aos 
discursos, como quem tivesse reservado para si a arte de disputar [...] depois, e 
sexto lugar, era algo de controvertido; todavia convimos admitir que ele seja uma 
espécie de purificador espiritual das opiniões que impedem a alma de saber. 
(REALE, 1992, p. 23). 

 

Xenofantes compara os sofistas a "prostitutos", ao considerar que estes vendam a 

beleza estética, aqueles vendem discursos com a única finalidade de agradar. Aristóteles, 

por sua vez, afirma que a sofística trataria de uma sabedoria aparente, e, portanto, não real. 

Diante de tantas críticas, resta-nos compreender as razões que levaram ao 

surgimento da sofística. É por meio do trabalho dos sofistas que especulações são postas 

em xeque e novas questões que envolvem “a ética, a política, a retórica, a arte, a língua, a 

religião, a educação” (REALE, 1992, p. 24) passam a ser desenvolvidas e colocadas no 

eixo das discussões da época. A sofistica desabrocha em um contexto marcado por 

profundas transformações sociais, econômicas e culturais. 

 

Recordemos, antes de tudo, a lenta, porém inexorável, crise da aristocracia, que vai 
pari passu com o poder sempre crescente do demos, do povo; o afluxo para as 
cidades, especialmente Atenas, sempre mais maciço dos metecos; a ampliação do 
comércio, que, superando os estreitos limites das cidades, levava cada uma delas 
ao contato com um mundo mais amplo; a difusão das experiências e conhecimentos 
dos viajantes que levavam ao inevitável confronto dos usos, dos costumes e leis 
helênicas com os usos, costumes e leis totalmente diferentes. (REALE, 1992, p. 27). 
 
 

Nota-se que os sofistas foram sujeitos de notável habilidade em captar, interpretar e 

repassar conhecimentos e situações de seus tempos. Tal fator é consideravelmente 

importante por resolver os problemas do momento e as necessidades pessoais. Cassin 

(2005, p. 147), nos brinda com sua afirmação de que “o sofista assim como o orador, ou 

como o orador que é, pode ter um valor educativo e cultural”, percebemos deste modo, que 

a sofística também pode ser vista como uma possibilidade para se construir saberes 

educativos. 



24 

 

Uma marca distintiva importante entre os sofistas e os fisiólogos era o fato de que, 

enquanto estes utilizavam métodos puramente dedutivos, aqueles recorriam a 

procedimentos empíricos indutivos que partiam da experiência e o acúmulo de 

conhecimentos. A importância que os sofistas davam à experiência permite perceber o 

caráter prático da sofística, que “não buscava a verdade em si mesma, mas tinham por 

objetivo o ensinamento” (REALE, 1992, p. 28). Percebe-se, portanto, que em razão dos 

sofistas necessitarem de discípulos adeptos de seus ensinamentos, sua arte se mostra 

como uma verdadeira profissão, o que contraria alguns aspectos da nobreza que se 

autoproclamava portadora da virtude devido ao nascimento e ao sangue.  

Tal aspecto contrário à nobreza é fundamental porque surgiu com os sofistas a 

percepção da possibilidade de que todos, sem distinção, poderiam adquirir a areté, serem 

fundamentados no saber e não mais somente o pequeno grupo que herdará de seus 

antepassados. 

Cabe lembrar que boa parte das críticas apresentadas pelos grandes nomes da 

filosofia se devem ao fato de que os sofistas aceitavam pagamentos em espécie pelos 

ensinamentos prestados, o que era apontado como uma “baixeza moral” (REALE, 1992, p. 

29). Essa crítica se dava, em grande parte, pelo motivo de que os sofistas eram, de certa 

forma, vítimas do preconceito aristocrático, que afirma a necessidade de uma certa 

condição de nascença abastada que possibilitava aos “filósofos de nascimento” dedicar-se 

inteiramente aos estudos e na preparação de seus discursos, constituindo, assim, o 

chamado otium comtemplativo. 

Sem residência fixa, dinheiro ou herança familiar que possibilitasse exercer o otium 

contemplativo, os sofistas fizeram de seus conhecimentos uma profissão e passaram a 

cobrar pela sua execução fato esse que se consolida como uma das principais acusações 

feitas aos sofistas. 

 

O sofista se distingue do professor dos nossos dias tanto pela falta de qualquer 
relação [...] com o Estado, como pelo fato de nenhuma especialização imita a sua 
atividade. Enquanto homens de ciência, pelo menos na maioria, eram especialistas 
em quase tudo o que então constituía o conhecimento, enquanto oradores e 
escritores, prontos e dispostos sempre, como eram, a empenhar-se em diatribes e 
polêmicas, o tipo hodierno que mais se aproxima é o de jornalista. Meio professores 
e meio jornalistas, eis a fórmula talvez mais apta para nos dar uma ideia bastante 
aproximativa do que eram os sofistas no século V. (REALE, 1992, p. 32). 

 



25 

 

Com vasto conhecimento de mundo, os sofistas eram um verdadeiro paradigma no 

que diz respeito ao conhecimento da pólis, nos moldes até então aceitos pelos gregos, pois 

compreenderam que os limites da cidade não mais se justificavam como outrora. 

Expandiram horizontes em busca de novas oportunidades, tanto de conhecimento quanto 

de ensinamentos e seguidores. 

Até aqui tratamos dos sofistas como se todos pertencessem a um grande conjunto, 

todavia é importante lembrar que, já em seu tempo, eles foram subdivididos em classes, 

cada qual com seu ofício. Reale (1992) assim os situa: os grandes mestres da primeira 

geração, preocupados com as questões morais, e respeitados por Platão; os Eritas, 

ocupados com a exaltação do conteúdo sem a preocupação com isso, detinham de modo 

geral um convencimento superficial; e, por fim, os políticos sofistas, homens com o desejo 

de ocupar o poder político e, em muitos casos, desprovidos de preocupação moral, valendo-

se da sofística para benefício próprio. É justamente em razão do descomprometimento 

moral, com a justiça e a maculação da verdade que os sofistas serão julgados como meros 

encantadores do povo. Para melhor entender alguns pormenores da sofística, buscamos a 

partir de agora tratar de alguns dos sofistas mais conhecidos. 

Um dos sofistas mais famosos - e muitas vezes citado por Platão - foi Protágoras 

(481 a. C a 411 a. C), que fundamentou sua proposição acerca do "homem-medida", por 

meio da compreensão de um certo relativismo. Ele relativizou o ser e o não-ser, o 

verdadeiro e o falso e, assim, possibilitou a relativização dos valores até então aceitos. A 

genialidade aqui está em admitir uma certa singularidade em cada homem. 

O próprio Platão, ao usar o argumento acerca do sopro (Theaetetus 152a-b), 

concorda com Protágoras ao afirmar que diante de uma mesma situação homens diferentes 

podem ter experiências diferentes. Aristóteles também concebe a importância da 

singularidade protagoriana diante do princípio da relatividade (REALE, 1992, p. 35). 

Platão reconhece essa "astúcia" protagoriana, e chega a elogiar a capacidade do 

sofista em professar discursos adequados aos mais diversos assuntos, sejam eles privados 

ou públicos. Assim, outro ponto forte da teoria de Protágoras é a consideração da habilidade 

de bem falar, uma técnica possível de ser ensinada a todos. 

 

É claro, portanto, que devemos dar à areté, não o sentido cristão de virtude, mas o 
sentido original de habilidade (aquele mesmo sentido que Maquiavel retomará 
falando da virtú do Príncipe): de fato, é evidente que apresentar-se como mestre de 
virtude, entendida no primeiro sentido, é ridículo, enquanto não o é no segundo. E 



26 

 

se Sócrates e Platão contestarão a possibilidade do ensino da virtude, será porque 
eles se recusarão a entendê-la como mera habilidade. (REALE, 1992, p. 38). 

 

A questão da relatividade de Protágoras poderia, no entanto, suscitar problemas 

teóricos graves na medida em que tudo pudesse ser relativizado. Todavia, isso se resolve 

na medida que entendemos que a relatividade de seu pensamento fica em razão de 

compreender que "é verdade que não existem valores morais absolutos e, portanto um bem 

absoluto, todavia é verdade que existe algo que é mais útil, mais conveniente e por isso 

mais oportuno" (REALE, 1992, p. 38). Protágoras conclui sua ideia sobre a relatividade 

reafirmando que cabe ao filósofo ter a capacidade de perceber o que falta nos demais 

indivíduos para, então, ajudá-los a sair desse estado de menor sabedoria para o de mais 

sabedoria. 

Outro ponto que passa a ser buscado por Protágoras é a retomada do conceito 

pitagórico do kairós retórico, ou seja, a oportunidade para o emprego de um discurso 

adequado ora às crianças, ora às senhoras e, ainda, em outras, aos arcontes. Em tais 

discursos, o kairós servia como “uma harmonia numérica" na tentativa de melhor 

representar as coisas como convenção e buscar captar seus graus de necessidade: “de 

uma justiça não cegamente igual para todos, mas conjugada ao kairós, isto é, atribuindo a 

cada um o seu próprio direito particular”. Tal postura caracteriza, de certa forma, um 

compromisso social na retórica antiga. 

Ainda quanto ao Kairós, é justo lembrar que ele se encontra interligado com a 

polytropia: “Encontrar o modo de sabedoria conveniente a cada uma é próprio da sabedoria. 

Ao contrário, é sinal de ignorância adotar uma única forma de discurso com aqueles que 

estão dispostos de maneiras diferentes” (PLEBE, 1978, p. 7). Isso, por sua vez, remonta ao 

compromisso social assumido pela retórica, ou seja, levar a oportunidade de discussão aos 

mais variados grupos, atuando como força operante na educação, propiciando diferentes 

tipos de linguagem, assuntos e abordagens segundo as convenções, assim como 

professado por Parmênides e pelos pitagóricos. 

Protágoras, por sua vez, agrega ao conceito de Kairós a orthoepopéia, que é “a 

capacidade de encontrar palavras convenientes à expressão”, bem como a facilidade de 

estender um discurso ou sintetizá-lo quando necessário. Isso tudo faz de Protágoras uma 

figura ilustre, pois ao afirmar a existência de discursos adequados a cada grupo de 

indivíduos, a filosofia e sofística ampliam seus horizontes rumo a novas possibilidades. 



27 

 

Outra figura de notável importância para a Sofística é o já mencionado Górgias, . 

Diferente do que afirmava Protágoras acerca da relatividade da verdade, Górgias 

fundamenta sua obra com a negação da verdade. Em "Sobre a natureza ou sobre o não-

ser" sustenta três proposições: 

 

Não existe o ser, isto é, nada existe. 
Mesmo que existisse o ser, ele não seria compreensível. 
E mesmo admitindo que ele fosse compreensível, ele não seria comunicável nem 
explicável aos outros. (REALE, 1992, p. 44). 

 

Com esse argumento, que se mostra muito bem concatenado, é possível perceber 

que Górgias tem "o objetivo de excluir radicalmente a possibilidade da existência ou de se 

alcançar ou, pelo menos, exprimir uma verdade objetiva" (REALE, 1992, p. 45). O critério 

de verdade desaparece para ele, já que nada pode se inferir sobre o incompreensível e o 

desconhecido. 

A partir de uma primeira análise do argumento gorgiano acima apresentado, 

poderíamos inferir que não resta nada a ele a não ser fundamentar seu pensamento 

valorizando a doxa. Contudo, o que se percebe é que, ao tratar das opiniões em "Elogio de 

Helena", ele a descreve como "a mais desconfiável de todas as coisas". 

 

Górgias busca, uma terceira via entre o ser e o falaz aparecer, entre Verdade e 
doxa, como emergiu das mais recentes pesquisas. Isto significa que Górgias 
renuncia ao logos do ser incontroversível, mas não ao logos que se limite ao âmbito 
das experiências humanas, isto é, ao logos que se limite a iluminar fatos, 
circunstâncias, situações da vida dos homens e da cidade. [...] Górgias é, então, um 
dos primeiros representantes de uma ética de situação. Os deveres variam segundo 
o momento, a idade, a característica social; a mesma ação pode ser boa ou má 
segundo quem é o seu sujeito. (REALE, 1992, p. 49). 

 

Segundo Plebe, percebemos algumas relações entre a retórica e a poética em 

Górgias. O apáte poético (engano, ilusão ou sedução), provavelmente influenciado pela 

educação pitagórica recebida de Empédocles, vem de certa forma ligado ao conceito 

mágico-estético, que carrega consigo o encantamento da poesia e da prosa artística. A 

persuasão retórica se desenvolve muito próxima ao conceito do apáte poético e tem por 

objetivo “a ação e o aspecto dialógico da palavra”. 

 

Essa particular estrutura da “persuasão” retórica, aceita por Górgias, logo conduz a 
alguns corolários interessantes. Assim, o tipo de “engano” por ela realizado parece 
ter sido para ele diferente do da poesia: enquanto a poesia faz crer na existência de 



28 

 

coisas que não existe, a “persuasão” retórica, ao contrário, faz crer que as coisas 
são diferentes do que são, conforme as intenções do orador. (PLEBE, 1978, p.15). 

 

Poderíamos dizer que enquanto o apáte poético fica no campo dos sentimentos 

aflorados pelo mágico-estético produzido pela narrativa poética; a persuasão se 

fundamenta mais concretamente, com o convencimento, ou ainda, ela tem uma capacidade 

de movimento e de adaptação. Górgias descobre a utilidade da palavra no nível teórico 

(REALE, 1992), já a retórica se mostra como a arte de saber explorar as palavras. 

Durante o século V a.C. a importância dessa arte podia ser notada nos tribunais e 

assembleias, chegando a ser considerada um trunfo nas mãos dos Homens de Estado e, 

assim, ficando, dessa forma, bastante evidente a sua ligação com a política (REALE, 1992, 

p. 51). 

Górgias deixa claro sua preocupação com o uso da retórica ligada aos valores éticos 

e afirma, inclusive, que quem não o fizesse deveria ser punido com a morte ou a expulsão 

da cidade. Percebemos, desse modo, que, ainda aqui, a palavra traz consigo o peso da 

justiça. 

Em análises documentais da obra Elogio de Helena, de Górgias, Plebe (1978) percebe 

que há a subdivisão dos discursos em três grupos assim definidos: escrito dos 

meteorologistas; os discursos públicos perante os tribunais e assembleias e as disputas 

filosóficas. Esta última, por sua vez, assume o caráter dialético da filosofia. 

Em relação à sofística, é importante lembrar a existência da erística, nascida durante 

a geração pós-protagoriana, que termina se ocupando do relativismo presente nesse autor, 

para beneficiar-se e tornar discursos menos relevantes em mais importantes, marcada pelo 

desejo desmedido de ganhar um debate, levava-os às últimas consequências, sem 

preocupar-se com a ética ou falta dela. 

Donos de um variado repertório semântico, ocupavam-se em cercear seus 

opositores, pondo-os em posição de "xeque-mate" e, consequentemente, levando 

vantagem nas discussões. Contudo a falta de comprometimento com a verdade confere 

aos eritas adjetivos bastante pejorativos, seus discursos passam a ser chamados de 

sofismas. 

Questões como a justiça, nas mãos da erística, passaram a ser vistas de modo a 

obter alguma vantagem, Trasímaco, por exemplo, afirma que “o justo, nada mais é do que 



29 

 

a vantagem do mais forte” (REALE, 1992, p. 71), visão compartilhada pelo filósofo Platão, 

na obra “República”, que apresenta as leis como antinatureza. 

 

Mas se nascesse um homem dotado de forte natureza, suficientemente forte, então 
arrancaria de si todos os freios da lei, os quebraria e se libertaria deles, pisaria as 
nossas instituições, os nossos encantamentos, os nossos sortilégios e as nossas 
leis, que são todas contra a natureza: e, rebelando-se assim, o nosso escravo 
resultaria nosso senhor, e desse modo refulgiria o justo segundo a natureza.  
(REALE, 1992, p. 72). 

 

 

O homem-medida de Protágoras, no exercício da erística, deixa o relativismo de lado 

e passa a assumir o caráter de intensificador de desigualdades, crendo, por exemplo, que 

existem homens para ser senhores e os com menos habilidades deveriam obrigatoriamente 

tornar-se escravos. O próprio conhecimento seria atingido apenas por alguns, diferente do 

pensamento apresentado pelo autor do homem-medida. 

Na sofística, percebemos que houve o deslocamento do eixo de pesquisa. Se antes 

os homens ocupavam-se com as questões relativas ao cosmos, ou a natureza, agora o 

ponto central passa a ser ocupado pela preocupação com o próprio homem, com 

“finalidades ético-político-educativas” (REALE, 1992, p. 74). 

 

E neste deslocamento do eixo está o valor substancial da sofística. Todavia, não se 
pode dizer que a sofística também tenha sabido fundar a filosofia moral. Todos os 
sofistas levantaram e aprofundaram, de diferentes maneiras, problemas morais ou 
problemas ligados estruturalmente com a moral, mas não souberam alcançar, no 
nível temático, o princípio do qual todos dependem. Este princípio, como sabemos, 
consiste na precisa, consciente e razoável determinação da essência do homem. 
Nenhum dos sofistas nos disse expressamente, isto é, tematicamente, o que é o 
homem e, por consequência, nenhum dos sofistas fez ver, conscientemente, como 
as várias doutrinas que professavam conjugavam-se numa determinada concepção 
de homem. (REALE, 1992, p. 74). 

 

É bastante comum presenciarmos posicionamentos bastante divergentes a respeito 

dos sofistas. De um lado, estão aqueles que os reconhecem como filósofos, conhecedores 

das necessidades de seu tempo, com uma ampla visão de mundo. De outro, os que negam 

aos sofistas o adjetivo de filósofo e os reduzem a meros bajuladores, produtores de 

discursos de pouca relevância. Contudo, há de se levar em conta que foram admiráveis 

oradores, que souberam aproveitar o momento histórico, as viagens a cidades vizinhas e 

os questionamentos acerca do homem. 

 



30 

 

1.1.5 Sócrates e a dialética 

 

Nascido entre 469 a.C. e 470 a.C., Sócrates morreu em 399 a.C., dele não nos 

chegaram escritos, no entanto, o conhecemos pelos relatos de Aristófanes e, 

posteriormente, por Platão. A tentativa de reconstrução do pensamento socrático se mostra 

difícil de ser efetivado, pois, em alguns momentos, temos um Sócrates que nos é mostrado 

como o pior dos sofistas na voz de Aristófanes e, em outros momentos, o temos como o 

protagonista de boa parte dos diálogos de Platão, que coloca em sua boca discursos que 

imortalizará a sua figura e nos deixará uma imagem quase sem máculas. Até mesmo 

Aristóteles, que não teve contato direto com Sócrates, em vários momentos o apresenta 

como um importante pensador (REALE, 1992, p. 84). 

Desses informes, surge o que nominamos socráticos menores, cada qual com suas 

interpretações acerca da figura de Sócrates. Todavia há de se levar em consideração que, 

por se tratar de perspectivas, não são passíveis de revelar um caráter imparcial sobre o 

nome em questão. 

 

Por isso uma reconstrução de Sócrates só pode ser feita levando em conta todas 
as fontes, e não só o que elas dizem, mas também o que calam, lendo uma à luz 
da outra e vice-versa, e também filtrando cada uma delas a contraluz e utilizando 
tudo com atento senso crítico, sem abandonar-se a excessos hipercríticos que, 
infelizmente, nestes últimos lustros, parecem ter paralisado quase totalmente os 
estudos socráticos. (REALE, 1992, p. 85). 

 
 

Entre todos os conceitos apresentados de Sócrates, dedicamos maior atenção aos 

que se referem à dialética, tendo em vista sua relevância para a construção do trabalho em 

questão. O primeiro ponto a ser esclarecido é seu entendimento sobre a psyché. Sócrates 

passa a não mais utilizar a prática dos discursos de efeitos como feito até então e considera 

que, antes de alimentar discursos bem elaborados com falas bonitas, ornados por falas 

poéticas, se faz necessário que estes promovam “alimento para a alma” (REALE, 1992, p. 

138). Assim, passará a adotar discursos breves, que possibilitem o diálogo aberto. 

 

É, pois, evidente, na base do que dissemos, que as finalidades do método dialógico 
socrático são, fundamentalmente, de natureza ética e educativa e só em segundo 
lugar e mediatamente da natureza lógica gnosiológica. A dialética socrática tem em 
vista a exortação à virtude, o convencimento do homem de que a alma e o cuidado 
da alma são o máximo bem para o homem, a purificação da alma provando-a a fundo 



31 

 

com perguntas e respostas, para libertá-la dos erros e dispô-la à verdade. (REALE, 
1992, p. 139). 

 

 

De notável habilidade na construção de discursos, Sócrates teria desenvolvido um 

método capaz de levar os indivíduos a raciocinar, a pôr-se em contradição e a descobrir-se 

a si. “Sócrates apresenta aos juízes o seu modo de filosofar, o seu modo de andar 

interrogando, provando e refutando” (REALE, 1992, p. 140). 

Essa forma dialética-interrogativa é o que rendeu a ele a condenação, contudo, como 

afirma Platão, “não se é matando homens que sairemos vitoriosos, devemos pois, ser 

melhores e mais virtuosos do que eles”. A condenação de Sócrates o imortaliza. Seu 

pensamento estava imbricado nos anseios da juventude grega e, passados milênios, ainda 

recorremos a ele na tentativa de compreender o que é o lógos. 

Como afirma Reale (1992), o monólogo sofístico é substituído por Sócrates pela 

“afirmação do não saber”, abrindo, assim, portas para o diálogo e para o que o próprio 

Sócrates teria chamado de sabedoria humana. É nesse sentido que se faz necessário 

compreender o papel da ironia presente na construção do diálogo Socrático. 

A ironia em significado geral poderia ser descrita como a dissimulação e, no caso de 

Sócrates, aponta os variados disfarces (máscaras) e fingimentos dos quais o sofista se 

utilizava para forçar o interlocutor a dar conta de si, ou ainda, demonstrar-lhe o quão 

ignorante era. Esse teria sido o principal motivo de tanta fúria entre seus adversários 

(REALE, 1992, p. 144). 

O aparente desconhecimento professado no desenrolar do método socrático nada 

mais era do que uma demonstração do quanto os homens, que se julgavam "sábios", 

poderiam se contradizer e consequentemente deixar às claras sua ignorância. Ao admitir 

isso, os colocava em situação de desconforto, provando-lhes sua incapacidade diante do 

que afirmavam outrora conhecer. 

 
Dado que a ironia, no sentido aqui entendido, é consubstancial ao método socrático 
e pervade-o inteiramente, pode-se seguramente afirmar que a dialética socrática, 
enquanto tal, pode ser chamada de "ironia". E dado que sem diálogo, para Sócrates, 
não há filosofia, pode-se dizer que a ironia é a cifra do filosofar socrático (REALE, 
1992, p. 144). 

 

Percebemos, assim, que a ironia utilizada no método socrático desenvolvia papel 

fundamental na construção do diálogo e, por conseguinte, na prova sobre a sabedoria. Tão 



32 

 

importante quanto esse entendimento é a presença da confutação e da maiêutica presentes 

nos diálogos. 

Primeiramente Sócrates ouvia o discurso do "dito conhecedor", em seguida 

esmiuçava o que lhe havia sido apresentado, apresentava as falhas e pedia para que a 

tese fosse reformulada. E utilizando-se do mesmo procedimento anterior, refazia o caminho 

quantas vezes se fizessem necessárias, até o interlocutor admitir sua ignorância e 

desconhecimento. 

Platão, na “República”, apresenta essa situação afirmando que tanto Sócrates, 

quanto seus seguidores detinham habilidade ao reproduzir tal método e que ao demonstrar 

ao interlocutor sua ignorância, estaria preparado para iniciar o caminho rumo ao saber. 

Antes disso não seria possível alcançar o conhecimento, pois para que se produzisse algo, 

era preciso antes "expelir" os anseios enraizados e os pré-julgamentos, a fim de abrir 

caminhos para o surgimento do novo. 

O confronto com os que se julgavam conhecedores rendeu a Sócrates suas 

inimizades, levando-o assim à acusação, condenação e morte. No entanto, seu método já 

havia gestado o embrião da sabedoria. Da confutação socrática nasce, então, a 

desestabilização das verdades que afirmavam ingenuamente saber. 

Como já afirmado, tal desestabilização é o primeiro passo do método socrático. 

Passaremos a abordar agora a maiêutica, explicitando sua origem e importância rumo à 

construção do saber. 

Para Sócrates, a alma só atinge o saber, após estar purificada dos saberes incertos, 

das certezas infundadas e dos conhecimentos não autênticos. Tudo isto obtido graças ao 

uso da confutação. 

 

Dissemos que, para Sócrates a alma só pode alcançar a verdade "se dela estiver 
grávida"; ele, de fato, como vimos professava-se ignorante e, portanto, negava 
decididamente ser capaz de comunicar aos outros um saber ou, pelo menos, um 
saber constituído de determinados conteúdos. Mas como a mulher que está grávida 
no corpo tem a necessidade do obstetra para dar à luz, assim o discípulo que tem 
a alma grávida da verdade tem a necessidade de uma espécie de obstetra espiritual, 
que ajude esta verdade a vir à luz, e esta é, justamente, a maiêutica socrática. 
(REALE, 1992, p. 146). 

 

No diálogo platônico entre Sócrates e Teeteto sobre a explicação do primeiro acerca 

"do parto de ideias", ficam bastante evidentes algumas características sobre o que seria a 

maiêutica. "Sócrates - Tu sentes as dores caro Teeteto, sinal de que não estás vazio, mas 



33 

 

pleno. Teeteto - Não sei, ó Sócrates: Digo-te só aquilo que experimento" (REALE, 1992, p. 

147). Poderíamos, pois, concluir que a experiência se torna fator de fundamental 

importância para a construção do saber, pois é a partir dela que é desenvolvida a refutação 

e demonstrado o que resta de concreto, o que permite iniciar "o parto" de uma nova ideia. 

Na analogia sobre o trabalho das parteiras e sua experiência em trazer a luz um novo 

indivíduo, Sócrates indaga Teeteto sobre a necessidade de as mesmas conhecerem os 

melhores meios, medicamentos e formas de se fazer tal façanha. Assim, também o filósofo 

deve ser capaz de reconhecer em seu “receptor”, o melhor caminho para aflorar o saber. A 

maiêutica seria, portanto, esse reconhecimento do que já se conheceu anteriormente, no 

entanto, de forma mais límpida e lapidada. 

Ao analisar o método socrático, é possível afirmar que ele cumpre uma finalidade 

ético-pedagógica (REALE, 1992, 150) ao passo que põe o interlocutor a questionar-se 

sobre as coisas que afirma saber. Diferente do que era feito pelos sofistas que geralmente 

atingiam grupos de pessoas interessadas em ouvir e discutir as práticas, Sócrates direciona 

seu método de forma individualizada, promovendo o diálogo. 

Temos feito até aqui um recorte, ainda que sucinto, das teorias pré-socráticas, 

avaliando seus usos de acordo com o momento e assuntos dos quais trataram. 

Posteriormente abordamos Sócrates o uso do método socrático, a ironia, a confutação e a 

maiêutica, a fim de elucidar se o mesmo poderia, de alguma forma, interferir na construção 

dos debates durante a modernidade e auxiliar-nos quanto à proposta de desenvolver 

diálogos com os estudantes de filosofia em nossas escolas. 

Walter Omar Kohan em seu texto “Sócrates e a educação” busca estabelecer alguns 

pontos em relação ao ensino de filosofia, tenta elucidar como essa relação se estabelece 

entre quem ensina e quem aprende a filosofia, em quais espaços ela ocorre, por quais 

motivos, se ela pode ocorrer em modelos tradicionais onde o professor fala e o aluno 

escuta, ou se consolida onde há abertura para o diálogo. Contudo, Kohan atenta para o 

fato de que, ao passo que adotamos essa ou aquela postura, logicamente a em posição 

oposta será excluída. Como pensar então a filosofia? Como torná-la interessante? 

Centrar esse problema na figura de Sócrates significa desdobrar essas perguntas 
em outras, como: que forças Sócrates dispõe para o pensamento de seus 
interlocutores nas conversas que leva a cabo com os jovens e adultos de Atenas? 
Que permite e o que impede pensar? Que efeitos provoca no pensar de seus 
interlocutores, na sua relação com o que pensam, na sua maneira de se 
considerarem sujeitos pensantes? Quais caminhos transita e abre para que outros 



34 

 

possam explorar, no pensamento? Que transmite e como faz? Que circuitos 
percorre para isso? Que sabe e o que ignora ao ocupar um lugar com efeitos 
pedagógicos? De que maneira e para que situa a filosofia nesse espaço? Em que 
medida suas intervenções permitem ou dificultam pensar a transformação dos 
modos de vida individuais e coletivos? (KOHAN, 2011, p. 8). 

 

 O pensamento socrático apesar de parecer estar relacionado à política, não tem essa 

pretensão, pelo menos não nesse momento, mas, sim, centra-se no modo como o poder é 

exercido por Sócrates perante seus interlocutores. Ao relacioná-lo com a proposta de nosso 

trabalho, é possível perceber que, de uma forma ou de outra, no diálogo também existem 

relações de poder que se estabelecem a todo tempo no decorrer da conversa. 

 Contudo, vale lembrar que Sócrates se revela como uma figura bastante 

emblemática na sua relação com o interlocutor. Para alguns é visto como “o mestre 

emancipador”, aquele que ajuda a desvelar conhecimentos, que traz a luz e a sabedoria 

adormecida. Rancièri, porém, conota-o como “o mais perigoso dos embrutecedores, na 

medida em que ele esconde, sob uma máscara emancipadora, sua paixão desigualitária” 

(KOHAN, 2011, p. 15). Assim como afirma Kohan, Sócrates dá forças para as 

possibilidades de pensar desafios políticos para ensinar e aprender filosofia. 

 

1.1.6 A retórica e a escolástica. 

 

 A Idade Média iniciada em 476 com o enfraquecimento do Império Romano e a 

destituição de Romulo Augusto se estende por aproximadamente mil anos chegando ao fim 

em 1453. Dentre os principais acontecimentos que viabilizaram o período citamos aqui: o 

processo de ruralização europeu entre os séculos V e X; o fortalecimento da igreja católica 

e a estruturação do sistema feudal. O período foi marcado pelo intenso processo de fusão 

entre a cultura latina (romanos) e a cultura germânica alguns dos principais representantes 

desse período podemos citar: São Tomás de Aquino, Santo Agostinho, Pedro Abelardo e 

Boécio.  

 Em se tratando de filosofia vemos aflorar durante os séculos IX e XIII a escolástica, 

movida pela igreja católica com a intensão de formar pensadores e sacerdotes com a 

finalidade de atuar nos processos educacionais e sacerdotais. Sob forte influência 

aristotélica, Tomás de Aquino é consagrado o mais importante nome da escolástica 

centrando seus estudos nas chamadas artes liberais compostas pelo trívio (gramática, 

retórica e lógica) e pelo quadrívio (aritmética, geometria, música e astronomia). 



35 

 

 Durante a idade média na educação escolástica ocorriam as “disputas3” (em latim 

chamadas de disputationes em singular disputatio) que se mostrava como um caminho 

formal para o desenvolvimento do debate visando a verdade de acordo com os parâmetros 

escolásticos medievais (verdades bíblicas). 

Ainda que pautado em verdades reveladas, o ensino medieval faz aflorar o trívio, 

lógica, gramática e retórica que passam a fundamentar intensas discussões com o objetivo 

de transmitir conhecimentos. A relevância do trívio e a prática do disputatio ultrapassam os 

limites do período medieval e chegam até a modernidade servindo de base para a 

construção dos debates desse período. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
3 A critério de curiosidade cito aqui algumas das principais disputas desse período: Disputa de Paris em 1240 
que culminou com a emissão de uma bula papal por parte do Papa Gregório IX ordenando a queima do 
Talmude; Disputa de Barcelona em 1263; Disputas publicas em Burgos e Ávilas em 1375. 



36 

 

2 O DEBATE MODERNO E A FORMAÇÃO DA SOCIEDADE DE DEBATES 

 

 Desde a Antiguidade, acompanhamos as alterações sociais, políticas e econômicas 

e, de certa forma, suas implicações no que concerne a filosofia e seu ensino. Com o advento 

da Revolução Francesa, é alterado não somente o modo de governar no mundo ocidental, 

mas também se inaugura a nova retórica parlamentar, que passa a se mostrar não somente 

como um poder coercitivo, mas deliberar sobre toda a especificidade comunicativa. 

Durante o século XIX, Grã-Bretanha e Estados Unidos passam a formar novos grupos 

de debates em universidades como Oxford e Cambridge. Posteriormente, a prática termina 

se popularizando e ganha territórios pela Europa e Américas. 

Pensar os diálogos produzidos a partir dos debates modernos nos leva a indagar 

sobre as possibilidades do “ensinar e aprender filosofia”. Diante da especificidade do campo 

de comunicação, é inevitável pensarmos a linguagem e sua multiformicidade, uma vez que 

existem diferentes formas de comunicar-se e transmitir conhecimentos individuais.  

Bakhtin (2016) chegou a seguinte denominação ao se referir aos gêneros de 

comunicação: primários, que estariam relacionados aos “discursos imediatos e simples”; e 

gêneros secundários ou complexos, que tratariam de comunicações elaboradas como os 

discursos judiciais e políticos. 

 Para tanto, de uma análise, ainda que breve, resulta a necessidade de se identificar 

qual a natureza dos enunciados (discurso-debate) tendo em vista “o complexo problema da 

relação de reciprocidade entre a linguagem e a ideologia, linguagem e visão de mundo” 

(BAKHTIN, 2016, p. 16). 

 Percebe-se, assim, a importância de sabermos sobre a natureza dos enunciados 

objetivando sua lisura. Caso contrário, incorremos a condição de desconhecimento, que, 

por sua vez, resulta na indiferença, “no formalismo e em uma abstração exagerada, 

deformam a historicidade da investigação, debilitam as relações da linguagem com a vida” 

(BAKHTIN, 2016, p. 16). 

 Ao relacionarmos tais princípios com o ensino de filosofia, se faz necessário atentar 

para algumas situações que, por ventura, rodeiam esse processo. Trata-se, pois, de como 

planejar, organizar e conduzir o processo de ensinar filosofia, almejando produzir diálogos 

que, ao mesmo tempo, partam de temas cotidianos, mas, também, ocupem-se com a 

problemática da natureza do tema a ser averiguado e, desse modo, com o que é a filosofia. 



37 

 

 Em Filosofar: aprender e ensinar, Kohan organiza a segunda seção da obra 

apresentando textos que tratam da problemática acerca da possibilidade de se ensinar e 

aprender a filosofar. Para tanto, faz uso do “aprender filosofia como exercício de si”, de 

Sílvio Gallo, no qual pensa “a filosofia não como um conhecimento objetivo, mas 

fundamentalmente como uma prática de transformação do próprio sujeito” (KOHAN, 2012, 

p. 8), que promove o exercício da experimentação no pensamento. 

 Ainda na obra em questão, encontramos um texto de Alejandro Cerletti, intitulado O 

desejo de filosofia e a reflexão sobre o presente, que nos brinda com a afirmativa acerca 

das “quatro dimensões que impulsionam o desejo pela filosofia: a revolta, a lógica, a 

universalidade e o risco” (KOHAN, 2012, p. 9). 

 Ao relacionar as quatro dimensões com a proposta de nosso trabalho de produzir 

debates a partir de diálogos, percebemos que a disposição de um tema nas argumentações 

de um diálogo e a forma como são postos em questão tratam-se da dimensão de “revolta”. 

Ao adotar determinado posicionamento, usar este ou aquele argumento para defender sua 

ideia, almejando a coerência, estamos tratando da “lógica”. A universalidade fica por conta 

de que “as particularidades incitam o pensamento” (KOHAN, 2012, p. 86) e, portanto, está 

orientada para todos. Por fim, a dimensão do risco “implica sempre uma decisão submetida 

às circunstâncias do não previsto”. Trata-se de uma aposta diante do impensado rumo ao 

novo. 

 

2.1 MODELOS DE DEBATE 

 

Na tentativa de compreender como os modelos de debates podem auxiliar na 

produção de diálogos e no processo de ensinar e aprender filosofia nos apropriamos dos 

modelos de debates competitivos, apresentados no “Manual Aspade - Debate e 

Argumentação para o desenvolvimento do pensamento crítico”. Esse documento de origem 

panamenha serve como referência para pensar os possíveis modelos de debates, que 

podem ser adotados na tentativa de produção de diálogos filosóficos em universidades. 

Mesmo que a origem da proposta apresentada no documento em questão traga 

consigo o viés competitivo, não o tomaremos almejando essa circunstância, mas, sim, 

visando fomentar a necessidade de pontos que facilitem tanto a produção de pensamentos, 

quanto a defesa de ideias. 



38 

 

Levamos em consideração a riqueza de detalhes técnicos que os modelos podem 

apresentar, propiciando desenvolver formas de se produzir e defender um posicionamento. 

Trata-se, pois, de um método para conduzir um debate. 

Avaliando o Manual Panamenho de Debates, é possível identificar que o material 

apresenta três etapas para o debate pautadas na retórica aristotélica: gênero judicial, 

demonstrativo e deliberativo. 

No gênero judicial, discute-se sobre a existência ou inexistência de provas sobre um 

fato ou circunstância (tese de fato). Na etapa demonstrativa, são feitas analogias para se 

discutir sobre a possibilidade de utilizar determinados elementos ao se tratar um fato, 

poderíamos afirmar sobre a validade dos argumentos (tese de valor). Por fim, o deliberativo 

trata das possíveis soluções para determinados problemas (tese política). (BARRIENTOS, 

2017, p. 36). 

Percebe-se, desse modo, que existem muitas particularidades entre a proposta de 

nosso trabalho de promover diálogos nas escolas, visando à defesa de uma ideia, utilizando 

argumentos coerentes e as apresentadas no documento. 

Apesar das controvérsias que regem a prática dos debates, tendo em vista as 

possibilidades da falta de rigor, as dificuldades de embasamento teórico para a promoção 

das discussões, a quase ausência de aceitação de propostas e pensamentos divergentes, 

formulamos a partir de pesquisas, um material que pode orientar o aproveitamento deste 

como ferramenta para o ensino. Cabe lembrar, ainda, que a crítica feita quanto a falta de 

rigor, também pode ser sanada, obedecendo alguns aspectos técnicos, que serão 

posteriormente apresentados. 

Da prática do debate, resulta a participação ativa de todos os envolvidos, seja no 

agir comunicativo, na prática interpretativa, no sentido reflexivo, como ouvinte, ou ainda, 

como adjudicador. 

Diferente do que se propaga, todo debate requer estudo, preparo, dedicação e 

seriedade, para que adquira um caráter rigoroso. É impossível pensá-lo, sem logo, prever 

um espaço de luta, ou, ainda, de disputa entre os membros envolvidos. 

Apresentamos a seguir alguns dos modelos de debates competitivos, abordados no 

Manual Aspade, com suas devidas regras e técnicas. Ressalto aqui, que  para o momento 

dedico maior tempo ao modelo de debate Parlamento Britânico, tendo em vista ser este 

empregado com maior frequência em debates oficiais tanto em nível nacional, quanto 



39 

 

internacional. Em momento algum estou subestimando os demais modelos, contudo, por 

questões de limitação temporal esse recorte se faz necessário. 

 

2.1.1 Parlamento Britânico 

 

Esse modelo de debate surgiu há mais ou menos 200 anos, como uma simulação 

ao parlamento britânico composto pelo governo e oposição. Nele é valorizada a capacidade 

de argumentação dos oradores defendendo ou refutando a proposição definida pela moção. 

Segundo Bernardo Rabelo, o modelo de competição de debates brasileiro é baseado 

no British Parliamentary, que é o mesmo adotado pela WUDC (World Universities Debating 

Championship), que, em sua penúltima edição, em 2017, contou com a presença de 400 

duplas de 90 nacionalidades. 

O debate competitivo é composto por quatro duplas. Sendo duas da bancada de 

defesa e duas da bancada de oposição, escolhidas por sorteio durante a leitura da moção.   

É composto por três momentos, a entender. A preparação, em que é feita toda a 

parte de explanação acerca do tema que será considerado, como “A filosofia como 

disciplina do ensino médio”. O tema pode ou não ser previamente apresentado. A próxima 

etapa compete a apresentação da moção, que é divulgada 15 minutos antes da competição 

acerca do tema. Nesse momento é feito o trabalho de recorte sobre o tema e se faz 

explanação sobre a questão norteadora, como “Esta casa acredita que a permanecia da 

disciplina de filosofia se faz necessária no ensino médio”. O segundo momento é nomeado 

de discurso, em que é feito todo o trabalho de apresentação das bancadas de Defesa e 

de Oposição à moção. 

A competição se inicia com o Primeiro Membro de Defesa, que deve argumentar sobre 

as definições da moção, suas propostas e seus juízos de valor, para que os demais 

debatedores tomem conhecimento sobre o que está sendo debatido. Durante o primeiro e 

o último minuto de fala de cada um dos membros, é impedido aos oponentes realizarem 

perguntas. Decorrido esse período é aberto o espaço para possíveis questionamentos 

feitos pelas equipes adversárias. Em seguida, é a vez do Primeiro Membro de Oposição. A 

ele compete refutar as definições apontadas pela bancada de defesa e trazer novos 

argumentos de oposição a moção. 



40 

 

A segunda rodada se inicia com o Segundo Membro de Defesa, responsável por 

refutar o Primeiro Membro de Oposição e trazer novos argumentos. Logo após, é chegada 

a hora do Segundo Membro de Oposição que deverá refutar o Segundo Membro de Defesa 

e trazer novos argumentos para o discurso. Assim se encerra a primeira metade do debate. 

Iniciada a terceira rodada com o Terceiro Membro de Defesa e o Terceiro Membro de 

Oposição, é chegada a hora de trazer outras perspectivas para o debate. Para finalizar, na 

Whip, o Quarto Membro de Defesa e o Quarto Membro de Oposição devem fazer o 

fechamento do debate, apresentando os melhores argumentos de suas respectivas 

bancadas e os pontos fragilizados da bancada adversária. 

Esse modelo nos possibilita trabalhar como vários alunos ao mesmo tempo, pois ele 

requer além dos oito alunos debatedores, também uma equipe de adjudicadores que seriam 

uma espécie de avaliadores do discurso. Desse modo, possibilita que toda a turma participe 

em alguma etapa do debate.  

 

2.1.2 Formato Karl Popper 

 

Diferente do modelo apresentado anteriormente, no Formato Karl Popper, a moção 

pode ser feita com antecedência (dias, semanas ou meses antes da competição). O 

principal objetivo dessa antecipação é para que as equipes possam realizar o estudo do 

caso que será debatido. No entanto, o sorteio das equipes de defesa e de oposição não é 

feito antecipadamente. Nesse modelo, o debate é composto por uma equipe de defesa e 

uma de oposição, ambas compostas por três debatedores. 

 Com base nas informações acima é possível perceber que existe a necessidade de 

estudos intensos sobre o assunto de modo geral, os debatedores precisam estar 

preparados tanto para defender a tese quanto para refutá-la, tendo em vista que a posição 

que devem discursar só é sorteada pouco antes do início das atividades.  

Desse modo, temos dois panoramas para analisar esse modelo, o primeiro é o de 

que, ele possibilita uma análise geral sobre o tema abordado e o outro é que diante da 

complexidade que a tese possa trazer e por não saberem qual equipe irão defender os 

debatedores não tenham tempo hábil para desenvolver todos os seus argumentos. Por se 

tratar de um debate composto por equipes, todos os membros devem estar com seus 

raciocínios alinhados para poder sustentar seus argumentos, dar sequência lógica as falas. 



41 

 

2.1.3 Lincoln-Douglas  

 

Modelo inspirado nos debates realizados sobre a escravidão, a moral e os valores, 

sustentados por Abraham Lincoln e Stephen A. Douglas, em meados da metade do século 

XIX. Esse debate não ocorre entre equipes, mas entre duas pessoas. São desenvolvidas 

reflexões sobre valores éticos e morais e a forma lógica com que o orador desenvolve seu 

discurso. Esse modelo mostra-se como um novo modo para se discursar diferentemente 

do que era feito no modelo político que presa pelos discursos estatísticos e a possibilidade 

de análises empíricas. O modelo é composto por sete etapas: dois discursos dos oradores 

(um de defesa e um de oposição), três discursos de refutação e mais dois momentos de 

perguntas trocadas.  

Por tratar de questões relacionadas aos valores julgo encontrarmos aqui certa 

fragilidade, os valores são instáveis, passíveis de mudanças assim como outrora afirmado 

pelo filosofo Nietzsche. Destarte, um discurso seguindo esse modelo serve para seu tempo 

e espaço, podendo produzir efeitos contrários ou nulos se reproduzido em outras épocas 

ou sociedades. 

 

 

2.1.4 Debate Político  

 

Esse tipo de debate se realiza com o intuito de mostrar as vantagens e desvantagens 

da implementação de medidas políticas, requer estudo prévio fundamentado. Pode tratar 

ainda de investigações científicas e filosóficas que levam anos para ser concluídas ou 

ainda, pode ser realizada em um curto espaço de tempo, como é o caso de uma aula. 

A moção não se reduz a uma solução, mas aponta para várias perspectivas. O modelo 

tradicional é feito com duas equipes, compostas por dois indivíduos. Organizada em dois 

momentos: uma fase de argumentação de defesa e outra de oposição. A primeira fica 

responsável por apresentar o caso e a proposta de solução com o Primeiro Orador de 

defesa. Logo em seguida, é feito o discurso pelo Primeiro Orador de Oposição, este, por 

sua vez, dirige uma pergunta ao Primeiro Orador de Defesa. 

Esse modelo apresenta viabilidade em ser desenvolvido durante as aulas para 

discussões de temas filosóficos, sociais e políticos. É possível também, desenvolve-lo a 



42 

 

médio e longo prazo, como no caso de investigações científicas relacionadas á bioética e 

a clonagem. Quanto as fragilidades desse modelo, acredito se tratar muito mais da falta de 

conhecimento e maturidade dos espectadores do que falhas do modelo. Ele erroneamente 

pode ser interpretado prematuramente com “um processo de ideologização”. 

 

2.1.5 World Schools  

 

Este tipo de debate geralmente é feito por bacharéis. As equipes podem ser formadas 

de três a cinco integrantes. No entanto, somente três discursam e os outros dois são 

autorizados a assessorar durante a discussão. A moção é anunciada uma hora antes do 

início do debate. 

Nesse modelo o debate possui oito momentos. Os seis primeiros compostos pelos 

discursos dos seis oradores de defesa e de acusação que podem discursar durante oito 

minutos cada um. O primeiro e o último minuto deste modelo, em cada um dos discursos é 

protegido, sendo permitido somente a fala do orador. Durante o restante do tempo é 

possível solicitar informações. 

 

2.2 A TRADIÇÃO DOS DEBATES NAS HIGH SCHOOLS AMERICANAS 

  

 O sistema de ensino americano é bastante descentralizado, ficando sob 

responsabilidade dos Estados o cuidado para com os programas de ensino e os métodos 

a serem adotados. É composto por 12 anos de estudos, assim distribuídos: elementary 

school, dos 6 aos 11 anos; middle school, dos 11 aos 14 anos; e high school, dos 14 aos 

18 anos. Esse período compreende os 12 graus que devem ser cumpridos pelos estudantes 

antes de ingressarem nas universidades. 

 O sistema gratuito ofertado pelo governo atende 80% da população em idade escolar 

e apresenta algumas particularidades em relação ao nosso sistema. Entre elas destacamos 

a escolha da unidade escolar é feita pelo governo que leva em consideração o distrito de 

residência do aluno e não a vontade da família, outra característica é o fato de que o aluno 

tem direito ao transporte escolar gratuito. 

Quanto as high schools que seriam equivalentes ao Ensino Médio brasileiro, é 

composto por quatro anos de estudos, diferentemente daqui que são três. A relevância 



43 

 

nesse modelo de ensino se dá ao fato de que há muita interatividade e dinamismo no 

ensino, que propiciam aos alunos intercâmbios, conhecer outras realidades e promover 

debates. 

Enquanto nossa grade curricular do Ensino Médio oferecido pelo governo 

compreende 12 disciplinas, mostrando-se extremamente conteudista em sua maioria, o 

sistema americano obriga apenas três disciplinas, a saber: inglês, matemática e política, as 

demais disciplinas são eletivas e são escolhidas pelo estudante de acordo com sua 

pretensão ao curso superior.  

Chamo a atenção aqui que não é intensão enaltecer “o dito modelo americano” de 

ensino, inclusive tenho absoluta ciência do quanto este é segregacionista para com seus 

estudantes bem como com a população em geral. Todavia, o que levo em consideração 

neste momento é a prática dos debates realizados dentro das high schools, nela os 

estudantes são instigados a desenvolverem intensos debates, com base na análise de 

situações e temáticas pertinentes. Esse dinamismo proporciona a eles potencialidades, 

como a argumentação e a defesa de ideias, prática essa que carece muito ser desenvolvida 

e incentivada nos colégios brasileiros. 

Lembro também que o que existe nas high schools americanas é a prática de 

debates e não propriamente institutos de debates. Em sua grande maioria os institutos são 

formados por aluno de universidades e nessas adquirem o caráter competitivo, os debates 

competitivos podem ainda ocorrer entre indivíduos encarcerados. 

 

2.3 A FILOSOFIA NO BRASIL 

 

 Quando pensamos na filosofia e seu ensino na grande parte das vezes nossas 

primeiras memórias são distanciadas até a Grécia Antiga, contudo, apresento aqui ainda 

que de maneira breve aspectos da filosofia feita em terras brasileiras. Com influências 

portuguesas e da filosofia aristotélica vimos a filosofia luso-brasileira centrar seus estudos  

no Ratio Studiorum. 

Desde a colonização até meados do século XVIII vemos nossa filosofia ainda 

bastante ligada aos princípios teológicos transmitidos pelos jesuítas. Porém, com a 

Reforma Pombalina, aos poucos passa a aflorar o ensino cientifico. Acompanhamos então 



44 

 

com o romancismo de Gonçalves de Magalhães uma transição entre o conhecimento 

teológico e a tentativa de produzir filosofia.  

 

[...] Gonçalves de Magalhães representa a transição de uma cultura de 

origem escolástica para a cultura moderna, ele fez a mudança do princípio 

teológico da conversão, que vigorou ao longo de todo período colonial, 

quando se verifica a formação da nacionalidade, para o principio ontológico 

do Cogito cartesiano; sua obra é essa transição e é neste sentido que me 

refiro à sua participação na idéia de filosofia brasileira. (Cerqueira, 2002, 

p.124). 

 

 Ainda que sem intensão em fazer filosofia Tobias Barreto e Machado de Assis ao 

dialogar com os problemas da época tecem uma linha tênue entre a literatura e a própria 

filosofia. Vemos surgir também o pensamento de Raimundo Farias Brito com uma das obras 

mais completas no que tange a filosofia brasileira tratou de assuntos como o conhecimento 

e o ser, a moral e o relativismo.  

 O pensamento britiniano pouco conhecido no Brasil, teve sua obra estudada por Fred 

Gillette Sturm, que identifica em suas obras semelhanças com dois movimentos da época 

sendo eles, a filosofia existencialista e a fenomenologia. Barreto, Assis e Brito são três dos 

principais nomes que podem ser estudados pelo viés da filosofia luso-brasileira, mas não 

os únicos.  

Expresso aqui minha inquietação diante ao desmerecimento com nossos filósofos 

locais, durante os quatro anos de graduação ouvi falar muito pouco sobre os filósofos locais 

e creio que isso também deva ter ocorrido com meus mestres. Cheguei ao nome de Farias 

Brito em 2012, no último ano da graduação de filosofia ao realizar leituras para desenvolver 

minha monografia.  

Passados oito anos do primeiro contato com o que desde início resolvi chamar 

filosofia brasileira, senti de certo modo que aquilo que tanto me inquietava á poucos anos, 

vem ainda que de maneira singela abrochando. Passamos então, a pensar a filosofia pelo 

viés dos clássicos como Platão, Aristóteles, Kant entre tantos outros, mas abrimos espaços 

para discussão de nomes nacionais como Brito, Tobias Barreto, Silvio Romero, Marcia 

Tiburi, Marilena Chauí, entre outros. 

 



45 

 

3 APLICAÇÃO PRÁTICA 

 

3.1 ESPAÇO DE APLICAÇÃO 

 

Filosofia e debate sempre andaram juntos. A ágora grega foi o primeiro lugar a 

abrigar essa prática, posteriormente espaços como liceus e universidades passaram a 

desenvolver debates e propriamente a filosofia. Hoje nos apropriamos do debate para 

desenvolver pensamentos críticos e filosóficos, bem como partilharmos de aprendizados e 

conhecimentos. 

 As atividades aqui relacionadas como parte prática do curso de mestrado ocorreram 

durante o primeiro semestre do ano de 2018, tendo sido realizadas em dois colégios 

simultaneamente: Colégio Estadual São Cristóvão e Colégio Estadual Giuseph Bugatti. Os 

dois colégios estão situados no Distrito de São Cristóvão, município de União da Vitória, na 

região Sul do Paraná.  

 Segue uma breve descrição dos campos de aplicação. O Colégio Estadual São 

Cristóvão está localizado na Avenida Julia Amazonas, bairro Sagrada Família, Distrito de 

São Cristóvão. No ano de 2017, a meta do IDEB era de 5,9 e o IDEB da escola foi 5,6, três 

décimos abaixo do esperado. Em ligação telefônica ao Colégio na data de 06 de agosto de 

2020 para consulta de uma possível prévia sobre o IDEB de 2020 não foi possível constatar 

essa informação. 

 De acordo com o Censo Escolar do ano de 2018, o Colégio contava com 413 alunos 

de Ensino Fundamental, 395 alunos frequentando o Ensino Médio e 53 alunos no Ensino 

Técnico, totalizando 861 alunos.  

 O Colégio conta com ampla estrutura, composta por salas de aula, laboratório de 

informática, auditório equipado com sistema de som, quadra esportiva, amplo espaço 

externo, biblioteca com vastos títulos, refeitório, cozinha, sala dos professores e laboratório 

de ciências. 

 Quanto à composição da turma em que foram aplicadas as atividades, tratava-se do 

2º ano do Curso Técnico de Informática, contendo 27 alunos distribuídos em 13 meninos e 

14 meninas. No que diz respeito ao quesito socioeconômico, os alunos em questão 

apresentavam certa disparidade, tendo alguns uma instabilidade financeira. 



46 

 

 Uma das queixas feitas pelos alunos é a de que não gostavam muitos das 

metodologias tradicionais. Mesmo se tratando de um curso técnico em informática, eles 

usavam os laboratórios poucas vezes nas disciplinas da grade curricular comum, ficando o 

uso concentrado nas disciplinas específicas do curso técnico.  

 Outro ponto que preocupava não só os alunos, mas toda a comunidade escolar, foi 

a situação de envolvimento com entorpecentes, inclusive com casos muito próximos às 

dependências escolares. Isso despertou a atenção não só da direção e corpo docente, mas 

de todos os envolvidos: alunos, pais, membros da comunidade e autoridades competentes. 

 Inclusive essa problemática terminou sendo abordada em várias das nossas aulas, 

a fim de proporcionar orientações e esclarecimentos sobre a dependência química, drogas 

lícitas e ilícitas e redes de apoio. 

 Outra situação levantada pelos alunos como uma situação anormal foi o crescente 

número de registros de violência contra mulher e a ocorrência de feminicídio. Quanto a isso, 

adotamos o seguinte posicionamento: discussão sobre a situação, roda de conversas sobre 

os diferentes tipos de violência moral, sexual, psicológica, patrimonial. Ao final da conversa, 

os alunos foram orientados quanto aos canais oficiais de apoio contra a violência a mulher. 

O Colégio Estadual Giuseph Bugatti está situado no bairro Ouro Verde, no Distrito 

de São Cristóvão, às margens da BR 476, na altura do km 225, em uma região de periferia 

e atende meninos e meninas em situação de vulnerabilidade social, inclusive muitos desses 

adolescentes permaneciam em regime de internato na instituição PIAMARTA (instituição 

que acolhe crianças órfãs e em situações de risco), devido à condição socioeconômica. 

Todavia, esse fator não impede que sejam realizadas várias atividades, a fim de promover 

o desenvolvimento acadêmico e de inclusão dos alunos em questão.  

 Segundo o Censo Escolar do ano de 2018, as instalações do colégio contavam com 

sete salas de aulas, sala da diretoria, sala de professores, laboratório de informática, sala 

de recursos multifuncional usada no atendimento especializado, quadra de esportes sem 

cobertura, cozinha, banheiros internos e externos, biblioteca (carente de títulos), secretaria, 

refeitório, despensa, almoxarifado, auditório, pátio coberto e amplo espaço externo. Quanto 

aos equipamentos disponíveis na escola, havia computadores, aparelho de TV, caixa de 

som, projetor de imagem, aparelho de DVD e fax. 

 Em 2018, o IDEB do Colégio havia sido 4,3. Passados 2 anos, segundo uma prévia 

enviada para a direção, o novo IDEB foi elevado em 9 décimos, atingindo o índice de 5,2. 



47 

 

Vale ressaltar que em visita realizada pela mestranda no Colégio no dia 23 de julho de 

2020, às 15 horas, constataram-se várias mudanças significativas nos ambientes de ensino. 

 Entre essas mudanças estão a pintura de todas as salas, a criação de um jardim de 

inverno no pátio do colégio, criação de dois ambientes diferenciados que servem como sala 

de recursos e sala de apoio, reformas nos banheiros femininos e masculinos e decoração 

nas dependências de toda a escola. 

 A turma em que foram aplicadas as atividades foi o 2º ano do Ensino Médio, com 13 

alunos, a turma era majoritariamente masculina com 12 alunos meninos e apenas 1 menina. 

 A escolha dos colégios para a realização das atividades não se deu de maneira 

aleatória. Foram usados como parâmetros os seguintes critérios: o Colégio São Cristóvão 

é bastante prestigiado no município e já tem uma trajetória sólida de ensino. Enquanto o 

Colégio Giuseph Bugatti se trata de uma instituição localizada em uma comunidade mais 

carente, que atende muitas crianças e adolescentes em situação de vulnerabilidade social.  

 Outro ponto levado em consideração é o fato de que os dois colégios estão 

localizados no Distrito de São Cristóvão, ficando a aproximadamente 4 km de distância um 

do outro. Essa medida foi adotada visando analisar a receptividade dos alunos em relação 

à proposta de estudo, considerando que os dois estabelecimentos pertencem ao mesmo 

distrito. Essa escolha pretende demonstrar que a aproximação na localização nem sempre 

expressa uma aproximação das realidades de vivência. 

 

3.2 TEMA TRABALHADO 

 

Para a escolha do tema “a felicidade virtual” para o desenvolvimento do presente 

trabalho, usamos como documento norteador a diretriz curricular do estado do paraná. 

Nesse documento são apresentados os conteúdos estruturantes e os conteúdos básicos 

que, possivelmente, serão abordados em cada um dos anos que compõem o curso escolar.  

 É de nosso conhecimento que o Estado do Paraná, em 14 de junho de 1999, 

decretou e sancionou o Projeto de Lei que tornava a filosofia uma disciplina obrigatória para 

os alunos de Ensino Médio, enaltecendo seu caráter necessário para o exercício da 

cidadania e do pensamento crítico4. 

 
4 Projeto de Lei - Obrigatoriedade da Disciplina de filosofia no Ensino Médio: Art. 1°- É instituída a “Filosofia” 
como disciplina obrigatória na grade curricular do ensino médio do Estado do Paraná, necessária ao exercício 
da cidadania. Art. 2° - A disciplina de “Filosofia” tem por objetivo consolidar a base humanista dos 



48 

 

Ao iniciar a proposta com as turmas sobre como iríamos conduzir as atividades, 

apresentei aos estudantes o conteúdo estruturante previsto para o período. Vindo de uma 

necessidade contemporânea e também dos nossos jovens, escolhemos em conjunto 

(estudantes e professora) abordar a felicidade virtual e a sua possibilidade. Essa escolha 

se deu da seguinte maneira: anotamos no quadro as sugestões dos alunos obtidas por 

meio da conversa; em seguida, fizemos uma votação para escolher o tema abordado.  

Entre as sugestões acordadas durante diálogo com os alunos, surgiram os seguintes 

temas para votação: a violência contra mulher; a legalização de maconha para tratamentos 

de saúde; a felicidade virtual; e a participação dos jovens na política.  

Anotamos essas sugestões no quadro e realizamos uma votação com a turma sobre 

qual tema seria discutido em nossos debates.  O terceiro tema terminou sendo o mais 

votado entre os alunos. Vale lembrar que os demais temas também foram abordados em 

outras conversas. 

Após conversa com os alunos sobre nossa temática de pesquisas, reservamos duas 

aulas para que usassem o laboratório de informática para fazer pesquisas relacionadas ao 

assunto.  

Durante as aulas seguintes, organizamos um rodízio, onde grupos de 3 ou 4 alunos 

se dirigiram à biblioteca do colégio para fazer pesquisas de títulos e textos que auxiliassem 

na produção do debate. Os demais alunos permaneceram em sala e aproveitaram o 

momento para apresentar suas pesquisas e discutir como poderiam usá-las. Optamos por 

organizar em forma de rodízio para evitar aglomerações. 

Foi solicitado, ainda, para que, durante a semana, os alunos tirassem uma ou duas 

horas para buscarem informações fora do ambiente escolar. Essas, por sua vez, deveriam 

ser apresentadas na semana seguinte para fomentar nossa discussão. 

 Com base em poemas, noticiários, e demais materiais colhidos pelos alunos 

chegamos a alguns questionamentos e inquietações filosóficas: o que seria a felicidade? 

Ela é igual para todos? Como a atingimos? Seria possível falar de uma felicidade virtual? A 

felicidade virtual poderia ser ensinada? Como mensurar o grau de felicidade e como 

poderíamos aproveitar isso durante as aulas de filosofia? 

 
conhecimentos adquiridos pelo educando, propiciando-lhe capacidade para pensar e repensar de modo 
crítico o conhecimento produzido pelo homem na sua relação com o mundo e a criação de valores culturais, 
históricos e sociais. (HORN, 2009, p. 147). 



49 

 

Após discussões feitas sobre as problemáticas relacionadas à temática de nossos 

debates, passamos a discutir sobre o método a ser adotado, nesse caso, os diálogos foram 

produzidos a partir de debates.  

As apresentações da proposta foram iniciadas de maneira bastante parecida nos 

dois colégios, contudo, desde o princípio, foi possível perceber comportamentos bastante 

distintos entre os alunos de uma instituição e de outra. Enquanto no Colégio Estadual São 

Cristóvão, os alunos se mostravam mais apáticos à proposta, não demonstrando grande 

interesse no seu desenvolvimento, no Colégio Giuseph Bugatti, houve maior envolvimento 

dos estudantes nesse sentido. 

Acredito que a apatia inicial dos alunos quanto à proposta de usar os debates em 

nossas aulas tenha sua origem na comparação feita com o modelo tradicional de aulas 

expositivas. Mesmo porque, durante o desenvolvimento das aulas seguintes, o 

envolvimento e a participação dos alunos foram aumentando. 

 

3.3 PLANEJAMENTO 

 

Aula Atividade Descrição da atividade 

1 A tradição grega de debates A ágora como espaço de discussão 

dos problemas da Pólis. 

2 Os diferentes espaços gregos 

para a discussão e debate 

Discutimos sobre os espaços da 

Pólis, onde eram realizados os 

debates. 

3 A retórica e a dialética no debate Fizemos um breve comparativo 

entre a retórica e a dialética e como 

cada uma contribui no debate. 

4 Debate Moderno 

 

O surgimento dos clubes de 

debates pós-iluminismo. 

5 Os diferentes modelos e técnicas 

de clubes de debates 

Parlamento Britânico; Karl Popper; 

Lincoln Douglas, Debate Político. 

6 Tradição de debates nos EUA 

 

O surgimento na década de 1930 

como uma alternativa de discussão 

política e a World Schools. 



50 

 

7 Os clubes de debates no Brasil Preparação para a filosofia e 

argumentação. 

8 Poema Felicidade virtual Leitura e discussão de questões 

filosóficas presentes no texto. 

9 O debate e o ensino de filosofia Como o debate vem vendo usado 

no ensino de filosofia em nosso 

país. 

10 Realização do debate nas 

escolas 

Realizamos os debates segundo as 

adaptações feitas no modelo 

Parlamento Britânico. 

 

 No decorrer da aplicação, buscamos trabalhar com os alunos algumas partes do 

presente trabalho tendo em vista, a melhor compreensão por parte dos alunos sobre a 

origem da prática de debates. Abordamos na primeira aula o debate nas sociedades gregas 

feito por filósofos, políticos e membros da defesa.  

Levamos em consideração o uso da ágora como espaço de discussão em torno das 

decisões coletivas da Pólis. O fizemos para demonstrar aos alunos como a utilização dos 

espaços públicos era importante, objetivando ambientes de debate para as mais variadas 

situações, como política e religião.  

Refletir sobre o ocorrido na Antiguidade abriu caminhos para pensar a sociedade 

moderna e seus espaços de debate. E, principalmente, quais outros espaços públicos 

poderiam ser tomados para essa finalidade hoje. Seria a escola um desses espaços? 

Nossas aulas de filosofia poderiam possibilitar discussões semelhantes? 

Na segunda aula, iniciamos a abordagem referente aos espaços e tipos de 

discussões feitos na Antiguidade. Aproveitamos para tomar notas sobre algumas situações 

que envolviam o debate na Grécia Antiga.  

Durante a terceira aula, passamos a avaliar a retórica Antiga, objetivando 

compreender como poderíamos usá-la durante o debate no ensino de filosofia. Seria 

possível ensinar a debater usando a retórica? Pois bem, acreditamos ser possível não só 

o ensino da retórica, mas também seu emprego durante os debates, fazendo com que os 

alunos possam desenvolver não só raciocínios lógicos, mas, também, discursos capazes 

de persuadir o ouvinte. 



51 

 

Ainda nessa aula, verificamos a dialética e o uso menos preocupado com o discurso 

elaborado. Contudo, não menos persuasivo, possibilitando diálogos abertos, que almejam 

interrogar, comprovar ou refutar determinada situação.  

Na quarta aula, abordamos o surgimento do debate moderno pós iluminismo, 

marcado pelos discursos promovidos em ambientes universitários com a finalidade 

competitiva. Iniciado em solos europeus, o debate competitivo promovia árduos discursos 

entre defesa e oposição diante de variadas situações, visando coesão e coerência na hora 

de defender uma ideia. Mais do que falar bem, o discurso deveria ser capaz de convencer 

as plateias. Aproveitamos esse conteúdo para compreender como o ambiente de ensino 

pode ser usado como espaço para a promoção de debates. 

Para a quinta aula apresentamos alguns dos principais modelos de debates 

competitivos usados. Entre os modelos apresentados estão: Parlamento Britânico; Karl 

Popper; Lincoln Douglas, Debate Político. Nessa aula avaliamos a estrutura dos modelos, 

a fim de perceber as semelhas e divergências entre as regras de cada um deles. 

Ressaltamos ter dedicado maior atenção e tempo ao Parlamento Britânico, tendo em vista 

ser este o modelo escolhido para desenvolver o debate em sala. 

Na sexta aula, analisamos a prática do debate na década de 1930 nos EUA, em que 

os alunos nas high school eram desafiados a vivenciarem novas experiências de ensino, 

como intercâmbios e debates. Essa prática é bastante popular nessas instituições, e 

acredita-se que ela possibilita a integração. Trabalhamos isso, para fazer um comparativo 

entre o modelo de ensino nas escolas de Ensino Médio americanos e o modelo 

desenvolvido aqui em nosso País. 

Graças a essa análise, foi possível constatar que nosso modelo de ensino é muito 

mais conteudista do que o modelo americano. Por outro lado, o modelo estrangeiro 

apresenta práticas de intercâmbio e intensos debates. 

 Na sétima aula, abordamos o surgimento dos clubes de debates no Brasil, assim 

como outros países latino americanos (Chile e Panamá). Nosso país passou a adotar a 

prática de debates competitivos em universidades durante os anos 2000. Inicialmente essa 

prática era desenvolvida por alunos do curso de direito, objetivando o aprimoramento da 

retórica. 

 Mais tarde, a prática passou a ser adotada em outras instituições. Nossa sugestão 

foi pensar a prática do debate nos espaços escolares. Para tanto, usamos o debate como 



52 

 

metodologia de ensino nos colégios São Cristóvão e Giuseph Bugatti no ano de 2018. 

 Na oitava aula, fizemos a leitura e discussão do poema Felicidade virtual, de Gecílio 

Souza. Nessa aula, os alunos levantaram algumas inquietações filosóficas presentes no 

texto. 

 

Felicidade virtual 

Por Gecílio Souza 

O bem que todos aspiram 

Com distinta Intensidade 

É o bem por excelência 

De suprema qualidade 

Humanamente falando 

Foge a qualquer paridade 

Por ele se diz SIM ou NÂO 

Libera ou controla a vontade 

A natureza deste bem 

Não pertence a ninguém  

O seu nome é felicidade 

 

Enorme é a variedade 

De empíricas motivações 

Conceitos que se baseiam  

Em volúveis convicções 

Uns dizem que é riqueza 

Que se traduz em milhões 

Outros citam a família  

E os seus rígidos padrões 

Há que eleja o poder 

O consumismo e o prazer 

Como nobres definições 

 

São singelas opiniões 

Sem cuidado ou disciplina 

Muitos saem à procurar 

Nos espaços da internet 

Um suposto bem estar 

Romance, caso ou amor 

Que possa lhes completar 

Relacionamento sério 

Passa tempo ou até casar 

Outros alimentam ilusões  

E procuram soluções 

Onde não irão encontrar 

 

Os recursos do celular 

São loucamente explorados 

Facebook e WhatsApp 

24 horas ativados 

Procura- se amor e amantes 

Pretendentes a namorados 

E nesta caçada frenética  

Há solteiros e casados 

Expondo os seus desenganos  

Milhares de seres humanos 

Desiludidos ou frustrados 

 

Quantos mal intencionados 

Por malícia e covardia 

Manipulam a internet 



53 

 

Tão estáveis quanto o vento 

Mudam com as circunstâncias 

Se prendem a certo momento 

Do íntimo da subjetividade 

O juiz é o sentimento 

Cada indivíduo um parâmetro 

Do seu próprio entendimento 

O que se busca alcançar 

É algum grau de bem estar 

Que compense o sofrimento 

 

Lazer e entretenimento 

Constituem-se uma saída 

Para o homem suportar 

O grande fardo da vida 

Isto porque a existência  

É muito breve e corrida 

Quando menos se dá conta 

Aproxima-se a despedida 

O trabalho e a ocupação 

A “vadiagem” e a distração 

São tangentes da partida 

 

Carência mal resolvida 

Gera um mundo de ilusões 

A mente viaja longe 

Aos inacessíveis rincões 

Em nome da felicidade 

Busca-se falsas soluções 

As crises existenciais 

Resultam das frustrações 

No ápice dos desesperos 

Procurando companhia 

Com perfis impressionantes 

Formam grande freguesia 

Nomes e fotos fake News 

De desconhecida autoria 

Sutis em suas nuanças 

Atarem jovens e crianças 

Ao mundo da pedofilia 

 

Todo tipo de fantasia 

Compartilham diariamente 

No Messenger e Instagram 

Curtem- se permanentemente 

Parecem animais famintos 

Comem o que vêem na frente 

A sociedade internauta 

Parece que está doente 

Sem o wi-fi e o celular 

Muita gente vai parar 

No hospício ou na corrente 

 

Qualquer pessoa é carente 

Porque sempre falta algo 

O caminho da felicidade 

Muitas vezes é amargo 

Pontos marcantes da vida 

Se escondem no afago 

As frustrações virtuais 

Podem causar mais estrago 

Felicidade não se sorteia 

Ela é como um grão de areia 

Perdido num grande lago 



54 

 

Consomem-se nos exageros 

Cativos das próprias prisões 

 

Fracassos e decepções 

Obviamente são normais 

Constituem a própria vida 

Destes seres racionais 

E ninguém escapa ileso 

Dos dramas existenciais 

Há diversas estratégias 

Por caminhos surreais 

Nesta arena muita gente 

Busca desesperadamente  

Socorro nas redes sociais  

 

Os sonhos são naturais 

E as aspirações também 

Dilemas e outras ocorrências  

Todos ser humano os tem 

Enfrenta- se os desafios 

Da forma que mais convém 

Cada dia um aprendizado 

Um chicote novo vem 

Viver é não ter receios 

Sabendo que os devaneios  

Não tornam feliz a ninguém 

 

A sorte não cai do além 

Nem é uma dádiva divina 

Pode estar na sala ao lado 

Ou ali mesmo na esquina 

Se integra à construção 

 

O mundo virtual é vago 

Líquida e móvel realidade 

Ela abriga multidões 

De toda e qualquer idade 

Muitos matando o tempo 

Outros até por maldade 

E assim vão se encontrando  

Na tal virtualidade 

Quantos indivíduos carentes 

Com desculpas diferentes 

Buscando a felicidade 

 

O vazio e a ansiedade 

Sintetizam a emergência 

Da intervenção do saber 

Para ativar a consciência 

A falta de senso crítico 

Neutraliza a inteligência 

Na internet há de tudo 

Canalhice e decência 

Em maior ou menor grau 

Tanto o bom quanto o mau 

Estão ali por carência 

 

Autocontrole e prudência 

São virtudes fundamentais 

Para qualquer ser humano 

Quem tem sonhos e ideais  

Mas os que vivem online 

Necessitam muito mais 

Todo prazer tem seu preço 



55 

 

Que a existência patrocina 

Este frágil empreendimento 

Rumo ao poente se inclina 

Com maior ou menor vontade 

O tesouro da felicidade 

É a busca que não termina 

As frustrações são normais 

Felicidade é uma construção 

Se faz no toque e na visão 

Fora das redes sociais 

 

[...] 

 

 Entre as questões relacionadas ao poema acima descrito, os alunos discutiram sobre 

a busca humana acerca da felicidade. Para uns, motivada pelo sucesso pessoal nos 

estudos ou no trabalho. Para outros, originada nas relações familiares. Tratando-se, 

portanto, de relações subjetivas. 

 Discutiram, ainda, sobre as variáveis e condições que poderiam ou não motivar a 

felicidade e a sua permanência e como poderiam medir o grau de felicidade proporcionado 

pela virtualidade. 

 Outro ponto levantado foi o das ilusões proporcionadas pela virtualidade, tendo em 

vista que as pessoas passam a comparar suas vidas com aquelas vistas pelas redes 

sociais. Tão logo o façam se sentem deprimidas, mesmo sem saber se o que observam é 

mesmo verdadeiro. 

 Durante a nona aula passamos a pensar como o debate poderia nos ajudar a 

compilar todas as informações vistas até então e relacioná-las com o próprio ensino de 

filosofia. Discutir as situações apontadas pelo poema foram importantes, pois abriu caminho 

para inquietações, e cada grupo deveria ser capaz de defender seu posicionamento de 

defesa ou acusação, bem como apontar as falhas apresentadas pelos adversários. 

 Na décima aula realizamos o debate, seguindo as adaptações feitas no modelo do 

parlamento britânico. Nela os alunos puderam pôr em prática seus conhecimentos. A 

atividade segue detalhada no tópico “desenvolvimento da atividade”, onde apresentamos 

mais detalhadamente cada uma das etapas realizadas com os alunos e alunas. 

 

 

 

 



56 

 

3.4 DESENVOLVIMENTOS DA ATIVIDADE 

 

O desenvolvimento das atividades aconteceu da seguinte maneira: em um primeiro 

momento, orientei os alunos para que buscassem informações em livros, jornais, revistas 

e na internet sobre o que é a felicidade, como se descreve o conceito de felicidade e se 

esse estado pode ser vivenciado de forma virtual.  

Houve o envolvimento dos alunos na busca e coleta de materiais que poderiam ser 

utilizados no decorrer do debate. Eles puderam agregar conhecimentos gerais que 

auxiliaram no desenvolvimento dos alunos e que também foram essenciais no momento 

em que eles tiveram a necessidade de fazer a seleção do material mais expressivo. 

Quanto à possibilidade da felicidade virtual, obtivemos dois posicionamentos: um de 

que a felicidade poderia se dar de forma virtual ao aproximar pessoas, como é o caso de 

parentes ou amigos que moram distantes. Outro ponto que veio à luz é o de que se as 

pessoas não souberem fazer uso dos recursos virtuais e tecnologias da informação, isso 

pode se apresentar como uma ameaça, como no caso de invasão de dados pessoais, 

vazamento de imagens particulares, golpes cibernéticos, clonagem de contas, entre outros. 

A partir desse momento, passamos a agregar elementos ao nosso debate. Os alunos 

buscaram noticiários escritos e televisivos e pesquisas em livros e internet que abordavam 

a temática. Após discussões feitas sobre as problemáticas relacionadas à temática de 

nossos debates, passamos a discutir sobre o método a ser adotado, nesse caso, os 

diálogos produzidos a partir de debates.  

Para tanto, partimos da análise de como eram feitos os debates nas ágoras gregas 

e sua função social cumprida na pólis. O debate iniciado na Grécia perpassa os tempos e 

atinge a Modernidade, onde, durante o período pós iluminismo, surgem vários clubes de 

debates que passam a abordar muitas problemáticas relacionadas ao período - a política, 

a religião, a participação feminina no mercado de trabalho, entre tantos outros. 

A partir da compreensão da importância dada aos debates desde a Antiguidade, 

passamos a buscar meios viáveis para desenvolver nossa proposta. Tomamos como norte 

o documento intitulado Manual Aspade - Debate y Argumentación para el desarrollo de 

Pensamiento Crítico, de Jorge  Albornoz Barrientos5 (2017) em conjunto com alguns 

 
5 O documento na integra pode ser consultado pelo link 
<file:///E:/Drive/Manual_ASPADE_Debate_y_Argumentacion_par.pdf>. 

file:///E:/Drive/Manual_ASPADE_Debate_y_Argumentacion_par.pdf


57 

 

colaboradores. Esse documento apresenta a ideia de que o debate e a argumentação 

podem ser usados como ferramentas para o desenvolvimento do debate e do pensamento 

crítico.  

Nele são apresentados diferentes temas: os primeiros passos do orador, que traz 

toda a questão relacionada à fala, aos medos, durante o desenvolvimento do debate, a 

superação, o debate competitivo, os discursos de defesas e o debate como metodologia 

ativa de ensino e aprendizagem. 

No terceiro capítulo do referido documento, intitulado “Discurso de contra 

argumentação”, são apresentados vários formatos de debates, suas regras, composição de 

equipes e tempo de argumentação. Com base nessas informações, selecionamos o formato 

de debate Parlamento Britânico6.  Outra justificativa que nos levou a essa escolha foi a de 

que esse modelo é oficialmente reconhecido em debates de níveis nacionais e 

internacionais.  

Esse documento foi de fundamental importância para nosso entendimento a cerca 

da existência de modelos de debates bastante específicos, que cumprem a função social 

de ajudar a desenvolver a argumentação e a defesa do pensamento crítico. Possibilitando, 

inclusive, a compreensão de que as técnicas apresentadas podem potencializar a dialética 

e a retórica. 

Com base na leitura desse documento tomei conhecimento de como conduzir um 

debate, segundo o modelo do parlamento britânico. Posteriormente avaliei a possibilidade 

de algumas adaptações para que os alunos fizessem maior proveito da atividade, e que, de 

certa forma, ela viesse a agregar conhecimentos e desenvolver uma metodologia 

alternativa para o ensino de filosofia. Entre as principais adaptações que foram feitas, 

citamos as principais a seguir.  

Duas semanas antes de o debate acontecer, realizamos a leitura da moção “Esta 

casa acredita que a felicidade virtual pode ser real”. Esse tempo foi adaptado para que os 

alunos tivessem um período maior para realizar suas pesquisas. No modelo oficial, a leitura 

é feita com 15 minutos de antecedência ao debate. 

Outra adaptação foi a escolha da moção que se deu por causa do conteúdo 

estruturante previsto para o semestre, e também uma sugestão de temática feita pelos 

 
6 O formato em questão já fora apresentado no Capítulo 2 - O debate moderno e a formação da sociedade de 
debates. 
 



58 

 

próprios alunos, que frequentemente são expostos à virtualidade, em que, muitas vezes, 

buscam um momento de lazer, distração e a própria felicidade. No debate oficial, a moção 

é sorteada aleatoriamente entre temas sugeridos pelos organizadores quinze minutos antes 

do início do debate. 

Após, tomado conhecimento sobre a moção e o modelo de debate escolhido, solicitei 

aos alunos que precisava de 8 voluntários que ocupariam o lugar de debatedores. Em 

seguida, pedi para que os demais alunos se organizassem em dois grupos, de modo que 

um grupo representaria o grupo de defesa e o outro o grupo de oposição à moção.  

Antes do início do debate, os alunos se mostravam um pouco angustiados. Para 

descontrair e aliviar a tensão, iniciamos com exercícios de respiração para controlarem a 

ansiedade.  

Quanto aos 8 primeiros, colocamos as funções que deveriam desempenhar escritas 

em papéis e os depositamos para ser realizado o sorteio7 entre os alunos. A saber, as 

funções foram as seguintes: Primeiro membro de defesa; Primeiro membro de oposição; 

Segundo membro de defesa; Segundo membro de oposição; Terceiro membro de defesa; 

Terceiro membro de oposição; Quarto membro de defesa e Quarto membro de oposição.  

A partir desse momento, os alunos foram desenvolvendo pesquisas e estudos 

direcionados aos seus respectivos grupos de defesa e oposição. Tivemos momentos de 

discussões e orientações para dar corpo ao debate, bem como simulações, visando agregar 

elementos para a discussão. Finalmente concluímos nossos trabalhos com a apresentação 

do debate. 

Passaremos a descrever aqui o papel ocupado por cada um dos 8 alunos que se 

disponibilizaram a ocupar o posto de membros de defesa e de oposição à moção, isso nos 

auxiliará a compreender de modo técnico o debate, e como isso facilita na hora de defender 

uma posição, ou rebatê-la se esse for o caso. 

Primeiro Membro de Defesa é o primeiro a argumentar, tratando-se do debate em 

questão, ele foi o responsável por sustentar a tese sobre a possibilidade da felicidade 

virtual. Defendeu a ideia de que a felicidade virtual pode ser possível, tendo em vista que 

os meios virtuais vêm se mostrando como um eficiente meio de comunicação e interação 

 
7 Realizamos e filmamos o sorteio que pode ser acompanhado pelo link 
<https://docs.google.com/presentation/d/1F3TNEEYzAi1jRRVLwTOujGVA6KYOB0KD06DCjZiyV7o/edit?usp
=sharing>. 

https://docs.google.com/presentation/d/1F3TNEEYzAi1jRRVLwTOujGVA6KYOB0KD06DCjZiyV7o/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/presentation/d/1F3TNEEYzAi1jRRVLwTOujGVA6KYOB0KD06DCjZiyV7o/edit?usp=sharing


59 

 

entre as pessoas, possibilitando, inclusive, a felicidade. O aluno teve o tempo de quatro 

minutos para realizar a sua fala. 

O próximo a discursar foi o Primeiro Membro de acusação. A ele coube o papel de 

refutar a tese sobre a felicidade virtual. O membro de acusação apresentou a tese de que 

não é possível a concretização da felicidade virtual, tendo em vista que os meios de 

comunicação não podem ser acessados por todas as pessoas. E em alguns casos, quando 

não usados com cautela podem oferecer riscos, como é o caso de ataques cibernéticos, 

exposição de imagens e fraudes bancárias. Ele também teve 4 minutos para apresentar 

seus argumentos. 

A importância didática dos discursos dos primeiros membros de defesa e acusação 

fica por conta de que cabe a eles dar rumo ao debate. São eles que devem apresentar a 

tese referente à moção que está sendo debatida. Em outras palavras, poderíamos dizer 

que eles apresentam a introdução do debate, juntamente com elementos que serão 

aprofundados pelos demais membros da equipe. 

Em seguida, o Segundo Membro de Defesa, que sustentou o argumento 

apresentado pelo primeiro membro, de que a felicidade virtual é possível e agregou 

elementos a essa defesa, afirmando que, ao passo que conversamos com pessoas pelas 

redes sociais, fazemos uma compra on-line, assistimos ou jogamos pela internet, podemos 

alcançar certo grau de satisfação e consequentemente de felicidade. 

Posteriormente é a vez do Segundo Membro de Acusação. A ele coube o papel de 

questionar a possibilidade da realização da felicidade virtual, ao passo que essa se mostra 

bastante fragilizada, tendo em vista que as pessoas, ao se expor em suas redes sociais, 

tendem a mostrar seus momentos de realização. A dita felicidade virtual estaria ameaçada 

ao passo que não sabemos quem está do outro lado da tela.  

A relevância didática dos argumentos dos segundo membros fica por conta de que, 

além de agregarem novos elementos à discussão, eles precisam estar preparados para 

apresentar argumentos persuasivos capazes de convencer o ouvinte. Poderíamos dizer 

que eles são os primeiros a demonstrarem o uso prático da retórica e da dialética. 

A terceira rodada do debate é iniciada pelo Terceiro Membro de Defesa. Seu papel 

no debate foi o de refutar os argumentos apresentados pela oposição e trazer novos 

perspectivas para a discussão, como é o caso do número de pessoas que, por algum 



60 

 

motivo, não podem sair de casa e conseguem se comunicar, fazer pesquisas e até mesmo 

trabalhar usando os meios digitais e, consequentemente, sentem-se felizes. 

O Terceiro Membro de Oposição, por sua vez, precisou contestar a defesa e agregou 

a fala de que os ambientes virtuais podem atuar como agentes facilitadores do ciberbullying, 

da exposição desnecessária, do bombardeio de informações e do compartilhamento, 

mesmo que sem intenção, de Fake News. E, portanto, esses elementos contribuiriam para 

a ausência de uma felicidade virtual. 

Quanto aos terceiros membros, cabe a eles usarem de argumentos e exemplos. 

Essas características, por sua vez, orientam a maior ou menor receptividade do discurso.  

Como o caráter pessoal do orador pode gerar a persuasão, em outras palavras, como a 

imagem interfere no convencimento de quem ouve o discurso? Portanto, a persuasão pode 

vir do ouvinte, quando ele se sente tocado emocionalmente e movido pela emoção se deixa 

ou não ser persuadido e também, a persuasão é afetada pelo próprio discurso. 

 Nesse sentido, poderíamos afirmar que existem elementos que interferem no 

sucesso ou não da persuasão: raciocinar logicamente; entender o caráter humano e a 

benevolência, entender as emoções e, acima de tudo, compreender como é o 

funcionamento da retórica visando validar um fim. 

O debate findou com a apresentação do Quarto Membro de Defesa, coube a ele 

findar a apresentação apontando os pontos fortes de seu grupo e as fragilidades da 

oposição. Quanto aos pontos considerados importantes no discurso de defesa, o membro 

lembrou-se da facilidade de comunicação e a possibilidade de compras. Quanto às 

fragilidades da acusação, relatou que casos de crimes cibernéticos e exposições 

desnecessárias dizem respeito a um grupo restrito de indivíduos, que devem ser avaliados, 

mas que não impede que a maioria de pessoas que buscam a felicidade virtual, o façam 

em segurança. Podemos afirmar que cabe aos quartos membros realizar a conclusão das 

ideias apresentadas pelo grupo. 

O Quarto Membro de Acusação foi responsável por aportar os pontos frágeis do 

discurso de defesa, que, segundo os alunos de acusação, a equipe adversária deixa 

implícita a restrição que muitas pessoas têm ao acesso aos meios digitais e virtuais, tendo 

em vista que muitos locais nem se quer têm acesso a esses meios e que para ter acesso 

há um custo, o qual, muitas vezes, impossibilita as pessoas menos favorecidas 

economicamente de tê-los. Em relação aos pontos fortes de suas argumentações, 



61 

 

ressaltaram que, nos últimos anos, as Fakes News, ataques cibernéticos e o ciberbullying 

vem aumentando, e que ainda há uma dificuldade de interpretação jurídica sobre tais 

assuntos devido a inexistência de uma legislação eficiente que atente para essas questões. 

Aos quartos membros, cabe fazer o fechamento dos discursos. Eles precisam estar 

atentos a todas as etapas para quando chegar a hora de discursarem poderem ressaltar os 

pontos relevantes das falas de sua equipe e os pontos frágeis do discurso adversário. 

Coube a mim o papel de moderadora durante o discurso, cuidando do tempo para 

cada um dos participantes, atentando para que não fossem interrompidos ao longo de suas 

falas, auxiliando no recolhimento de dados. Posterior ao discurso, abrimos para colocações 

da turma acerca das explanações feitas pelos colegas. Consideramos aqui, que essa não 

é uma prática adotada no modelo de debate intitulado Parlamento Britânico, contudo essa 

foi uma adaptação bastante significativa, pela qual pudemos observar a participação dos 

demais alunos. 

Ao analisar o debate dividido em três momentos, a saber, pré-discussões, debate e 

pós debate, é possível perceber reflexos que permanecem mesmo após o fim dele. 

Algumas necessidades anteriores ao debate incluem o recolhimento de informações, 

pesquisa de fontes diversas para comparar e contrapor essas informações, tomada de 

conhecimento no que se refere às regras do debate e métodos, diálogo com seus pares 

para acordarem sobre quais argumentos vão usar, entre outros procedimentos. 

Durante o debate, o aluno precisa manter a calma, ouvir com atenção, expressar 

seus conhecimentos, questionar os colegas adversários e, acima de tudo, saber defender 

seu ponto de vista acerca dos assuntos abordados. Essa fase se faz muito importante, pois, 

ao passo que o aluno aprender a defender suas ideias, isso ajuda a ter mais clareza em 

seus posicionamentos e em como os defender.  

É importante ressaltar que fizemos algumas adaptações quanto as regras do modelo 

de debate Parlamento Britânico, para realizar as atividades nos colégios. Tais alterações 

se fizeram necessárias, tendo em vista que nas escolas temos o tempo bastante limitado 

em razão da forma como as aulas estão dispostas, geralmente 5 aulas de 50 minutos por 

período. Abaixo é possível perceber um fluxograma que traz as características do modelo 

Parlamento Britânico. 



62 

 

 

  

 

 

 

 



63 

 

A seguir apresentamos um fluxograma com as adaptações feitas no modelo 

Parlamento Britânico para a realização dos nossos debates nas escolas.  

 

Modelo Parlamento Britânico-  

Adaptações feitas para os alunos 

*Sorteio do tema ocorreu 15 dias antes do debate. 

*Não tinham temas surpresas. 

*Leitura da moção também foi feita com 15 dias de antecedência. 

*Tempo de discurso de cada um dos debatedores poderia ser de 1 

a 4 minutos. 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OPOSIÇÃO DEFESA 

1° MEMBRO DE DEFESA 

Apresentou sua defesa á moção, afirmando a 

possibilidade da felicidade virtual. Usando as 

redes sociais. 

1° MEMBRO DE OPOSIÇÃO 

Fez oposição a moção afirmando que a felicidade 

virtual não é possível, pois muitas das vezes não 

diz respeito a realidade. 

2° MEMBRO DE DEFESA 

Sustentou o argumento apresentado pela 

defesa e agregou o argumento de que nem 

sempre precisamos de contatos físicos para 

nos sentir felizes. Pois podemos conversar com 

amigos e familiares pelas redes sociais. 

2° MEMBRO DE OPOSIÇÃO 

Rebateu o argumento afirmando que o uso dos 

meios virtuais termina nos deixando suscetíveis a 

fake News, exposições desnecessárias que podem 

facilitar ações criminosas. 

3° MEMBRO DE DEFESA 

Apresentou um novo direcionamento para o 

debate, agregou a perspectiva de que usa os 

meios virtuais para trabalhar em casa, ou ainda, 

as exposições artísticas proporcionadas pelos 

meios virtuais. 

 

3° MEMBRO DE OPOSIÇÃO 

Falou sobre os riscos da exposição, cyber bulling, 

os ataques cibernéticos e a dificuldade em provar e 

punir esse tipo de crimes. 

4° MEMBRO DE DEFESA 

Elogiou os argumentos de que o contato entre 

as pessoas se mostra muito mais acessível 

pelos meios virtuais, do que apenas 

presencialmente. Afirmou que atualmente já 

temos uma legislação bastante eficiente 

quando se trata de crimes cibernéticos. 

4° MEMBRO DE OPOSIÇÃO 

Afirmou que os meios virtuais não podem substituir 

as relações pessoais. Reforçou ainda o argumento 

de que nos últimos tempos observamos o 

crescente número de crimes planejados e 

aplicados por meios virtuais. 

 



64 

 

O pós-debate se caracteriza pelos conhecimentos adquiridos, pelo desenvolvimento 

da fala (retórica e dialética), e muito provavelmente servirá em outros momentos da vida do 

aluno. Os próprios alunos chegaram a relatar a importância dessas atividades, visando 

ouvir pensamentos divergentes dos seus, defender suas ideias e, consequentemente, ser 

tolerante diante de situações adversas. 

Foi possível perceber que os alunos passaram a agir de modo muito mais cauteloso 

com as informações repassadas pelos meios virtuais. Passaram a buscar outras fontes 

para checar a veracidade dos fatos. 

Verificamos, também, que o posicionamento dos alunos diante de outras situações, 

em que eram desafiados a defender ou contrapor uma situação, modificou-se e eles se 

mostraram mais seguros ao demonstrar sua posição. Compreenderam, também, a 

importância do debate ao se tratar de assuntos coletivos, como a política. 

 

3.5 CONCLUSÕES DA ATIVIDADE PRÁTICA 

 

No decorrer das atividades, trabalhamos, ainda, o texto “Filosofia como formação 

humana emancipatória”, extraído do livro “Ensinar filosofia”, de Geraldo Balduino Horn. 

Impulsivamente tendemos a admitir a filosofia como um acontecimento grego, isso se deve 

ao fato de que diferentemente de outras culturas, na Grécia, a filosofia passa a ocupar-se 

com a origem das coisas. Contudo, Chauí (1994, p. 20- 21) a descreve como “aspiração do 

conhecimento racional, lógico e sistemático da realidade natural e humana”. Segundo Horn, 

desde o princípio, conceitos como razão, ética, política e educação nascidos na pólis são 

fundamentais para a filosofia e conferem a ela seu caráter político, social e cultural. 

 

Pode-se, então, afirmar que o conhecimento filosófico se faz enquanto práxis 
histórica, portanto como um conhecimento necessário para a formação humana, 
questão que implica o questionamento sobre o que é formação e o que é educação 
neste contexto. (HORN, 2009, p. 40). 
 

 

 Ao compartilhar das leituras de Horn(2009, p. 40) somos postos a pensar e refletir 

sobre a especificidade do conhecimento filosófico e como esse conhecimento contribuí com 

nossa formação humana, bem como, somos levados a pensar sobre o que é a formação e 

qual o papel da filosofia dentro do ambiente escolar e na própria sociedade. 



65 

 

Diante de tantas interrogações e em conjunto com a complexidade proporcionada a 

partir dessas inquietações, passamos a pensar como o nosso trabalho poderia estar 

mostrando caminhos a serem trilhados, visando responder tais perguntas. Concluímos, 

assim como Horn, que o processo de ensino-aprendizagem filosófico não é simples de ser 

compreendido, tendo em vista que dele depende a compreensão de três pontos muito 

importantes, a esclarecer: a primeira delas é o que é a Filosofia?; a segunda, o que é o 

filosofar?; e, por fim, o que é educar? 

Os diálogos produzidos em forma de debates instigaram os alunos a repensar os 

meios possíveis para se fazer filosofia. Ela vai muito além da simples leitura de clássicos, 

está imbuída no cotidiano dos alunos, toma a realidade de cada um e cada uma como norte 

para se produzir algo novo, para repensar posicionamentos e oportunizar o esclarecimento.  

Vejamos a seguir o depoimento de um dos alunos sobre como ele percebeu o  

debate: “Mesmo não percebendo, os debates nos trazem muito conhecimento, pois 

ouvimos a opinião de diferentes pessoas, com isso devemos filtrar o que está certo e o que 

não. Esses debates são ótimos quando vou escrever algum texto sobre o assunto!”  

Segundo um aluno da rede estadual, “Com o debate, os alunos acabam se 

tornando mais críticos e observadores, isso é ótimo para o mercado de trabalho e para a 

vida”. 

 Em conversa com os alunos acerca desse tema, propus o debate como metodologia 

para o desenvolvimento e conclusão das nossas atividades. Sugeri que, após a realização, 

os alunos me dessem um feedback sobre a proposta. Obtive a seguinte resposta ao 

questionar sobre a importância da prática do debate para a aprendizagem: “Muito 

importante. Abrange muito nosso conhecimento e a nossa noção sobre como outras 

pessoas pensam sobre determinados assuntos”. 

 Nota-se, desse modo, que os alunos e alunas percebem a relevância da prática do 

debate para a produção do pensamento e, especialmente, da criticidade do pensamento. 

Eles identificam a importância de serem postos diante de pensamentos divergentes dos 

seus, admitindo, inclusive, que isso pode ajudar a rever seu próprio pensamento. 

 

 

  



66 

 

3.6 PRODUTO 

 

 Quanto ao produto proporcionado pelos estudos, estamos fazendo a hospedagem 

de um site na plataforma Google Drive, contendo informações sobre as atividades 

desenvolvidas, dicas de leituras e vídeos. 

 A princípio, havíamos pensado em desenvolver um manual contendo as informações 

referentes às pesquisas realizadas, atividades desenvolvidas, materiais utilizados, entre 

outros. Contudo, a atual situação pela qual a humanidade vem passando com a pandemia 

nos fez repensar essa proposta.  

Acreditamos que a possibilidade de apresentar um site com esses resultados nos 

seja muito mais viável e oportuna. Inclusive está se mostra como uma alternativa 

democrática de apreciação por parte de professores e alunos, não só nas escolas em que 

desenvolvemos as atividades, mas também em outras regiões do país e quem sabe até 

fora dele. 

A proposta do site é auxiliar os demais professores que tenham o desejo de se 

apropriar da prática do debate em suas aulas. Nele estarão contidas informações referentes 

ao histórico dos debates na Antiguidade; durante a modernidade; na atualidade e como ele 

passou a ser utilizado como uma ferramenta de ensino durante as aulas de filosofia 

objetivando o uso da retórica, a construção de argumentos lógicos, a defesa de ideias e, 

principalmente, o respeito a posicionamentos divergentes. 

 Constará ainda, uma breve apresentação de alguns dos principais modelos de 

debates competitivos, entre eles o Parlamento Britânico que serviram de base para 

construção de nossas atividades práticas. 

 

 

 

 

  



67 

 

4 A RETÓRICA COMO MÉTODO DE DEBATE 

 

 Ao pensar o ensino de filosofia, nos vemos diante de várias possibilidades, entre elas 

o uso do debate no decorrer das aulas. Esse debate, por sua vez, não deve ocorrer de 

modo solto. Precisa ser orientado, respeitar posicionamentos divergentes e seguir uma 

linha de pensamento. Usamos a retórica como método durante nossos debates nas aulas 

de filosofia. A seguir apresentamos algumas noções sobre a retórica, bem como relações 

com a proposta de nossas atividades. 

 
 

Para melhor entender a retórica, é necessário comentar alguns pontos como as 
noções de persuadir e convencer, a ideia de auditório, o acordo que é necessário 
entre orador e ouvinte(s) para que a argumentação se realize, como se dá a 
composição do sistema retórico, as funções e os gêneros retóricos. (MELO, 2009, 
p. 23). 
 

 

 Após tomarmos conhecimento sobre esses pontos, nos apropriamos da retórica 

aristotélica na construção de nossas tarefas. Não basta termos conhecimentos técnicos e 

das regras do debate para lograr êxito em nossa jornada. Quanto à descrição de Aristóteles 

sobre a retórica, é possível perceber que sua função principal não é a persuasão, mas, sim, 

saber usar dela para gerar o convencimento sobre determinada questão.  

Vale lembrar que quando nos referimos ao convencimento não o fazemos em sentido 

pejorativo de ludibriar ou enganar o outro, mas, sim, com o mesmo sentido empregado por 

Abreu (2004, p. 26), ou seja, “o de vencer junto ao outro e não contra ele”. Quanto à 

persuasão, ainda na visão de Abreu, sua origem está ligada à preposição “per” e quer dizer 

“por meio de”, portanto, a persuasão estaria ligada às emoções, e o convencimento ligado 

à razão. 

Segundo Aristóteles (2005, p. 41), o orador deve saber controlar suas emoções na 

relação com o ouvinte por meio da razão, contudo deve ser capaz de produzir no auditório 

tais sentimentos (ira ou calma). Estas, por sua vez, são possíveis graças à persuasão na 

relação do auditório com fatores como amizade ou inimizade; temor e confiança; vergonha 

e desvergonha; amabilidade e indelicadeza; piedade e indignação; ou inveja e emulação. 

Ainda de acordo com a persuasão, ela segue obedecendo ao caráter e idade ou o 

caráter de fortuna. No primeiro, o orador emprega seus discursos apropriados para o jovem, 



68 

 

o idoso ou para os que estão no auge da vida (ARISTÓTELES, 2005, p. 42). Quanto ao 

segundo, passa a pensá-lo pela perspectiva da fortuna - nobres, ricos ou poderosos. 

Já o convencimento traz implícito a ideia de “vencer juntos”, poderíamos afirmar que 

ele é o meio pelo qual o orador deve levar seu ouvinte a tirar suas conclusões próprias. É 

importante ressaltar que, por meio da persuasão, podemos gerar o convencimento com 

maior facilidade. Tanto o convencimento quanto a persuasão estão diretamente ligados à 

argumentação e, consequentemente, a proposta de nosso trabalho que é o debate no 

ensino de filosofia. Por argumentação compreendemos: 

 
 

Argumentar, segundo Abreu (2004, p. 26), é “a arte de, gerenciando informação, 
convencer o outro de alguma coisa no plano das ideias, e de, gerenciando relação, 
persuadi-lo, no plano das emoções, a fazer alguma coisa que não desejamos que 
ele faça”. 
Conforme Abreu (2004, p. 93), ainda, argumentar é motivar o outro a fazer o que 
queremos, mas o deixando fazer com autonomia, sabendo que suas ações são 
frutos de sua própria escolha, mesmo porque as pessoas não são máquinas para 
serem programadas. Salienta-se assim, que todo mecanismo utilizado para 
persuadir deve ser ético. (MELO, 2009, p. 24). 
 
 

A retórica abrange três campos a saber: a teoria da argumentação; a teoria da 

elocução e a teoria da composição do discurso (BARTHES, 1975, p. 156). 

 Na teoria da argumentação, tratamos das questões relacionadas ao orador, como 

ele pensa e faz seu discurso. Cabem a ele a análise do público e definir como vai usar a 

retórica para que sua mensagem se torne acessível. A teoria da argumentação proposta 

por Aristóteles pode seguir de acordo com qualquer um dos gêneros propostos por ele, 

como o judiciário ou deliberativo ou o epidítico.  

A seguir faremos uma breve explanação acerca de cada um dos gêneros: 

deliberativo, epidítico e o judiciário e, na medida do possível, teceremos relações com o 

tema abordado nos debates. 

O gênero deliberativo ou político aconselha ou não sobre determinadas questões, 

levando em consideração se ela é conveniente ou prejudicial. De acordo com a Retórica 

aristotélica, existem cinco temas sobre os quais o orador pode deliberar: finanças, guerra e 

paz, defesa nacional, importação e exportação e legislação.  

Um bom discurso deliberativo precisa ser capaz de apresentar detalhadamente, sem 

omissões, o tema que pretende apresentar. Vejamos a seguir o argumento usado por 

Aristóteles ao se referir a esse gênero de discurso: é preciso “conhecer todas as despesas 



69 

 

da cidade, a fim de eliminar o que for supérfluo e reduzir o que for excessivo. Pois não só 

enriquecem os que aumentam os bens que já possuem, como também os que reduzem os 

gastos”. (ARISTÓTELES, 2005, p. 107). 

Contudo, vale ressaltar que outros temas podem ser abordados, além dos 

apresentados acima. Desse modo, nada nos impede de tomar a temática problematizada 

durante as aulas sobre a “Felicidade virtual” e, a partir dela, pensar segundo o conceito do 

gênero deliberativo sobre como aconselhar ou desaconselhar acerca dela.  

Poderíamos aconselhar sobre a busca da felicidade virtual de modo seguro, evitando 

exposições desnecessárias e cautela ao fazer postagens e comentários. Por outro lado, 

deveríamos desaconselhar quando os usos de meios virtuais passam a interferir 

negativamente na vida dos indivíduos, seja com comentários, comparações de padrões ou 

o uso excessivo dos meios virtuais como fonte para se buscar a felicidade. 

O discurso epidítico ou demonstrativo vale-se do tempo presente, apresenta 

discursos que louvam ou censuram determinada situação partindo do posicionamento do 

orador. Apresenta requinte estilístico, contudo, não abre espaços para a discussão em 

forma de diálogos.  

Por esse motivo termina funcionando como uma ferramenta nos assuntos que tratam 

a literatura e não é utilizado durante a construção dos debates que geram a discussão 

coletiva, diferente dos outros dois gêneros. 

Por outro lado, Perelman (citado por GUEDES, 2014/2) em “Gênero epidítico: 

ferramenta da argumentação jurídica8” afirma que, mesmo não abrindo espaços para a 

discussão, o gênero epidítico é fundamental quando tratamos da persuasão. 

 
 

Para Perelman, embora o discurso epidítico não provoque polêmica, ele não é 
neutro, mesmo porque nenhum discurso é neutro, sempre provoca uma reação, 
seja de aceitação seja de repúdio, interiorizada ou exteriorizada. No caso do 
epidítico, cuja característica principal é ressaltar qualidades ou defeitos, pode não 
ter o objetivo de provocar debates, mas, mesmo indiretamente, sempre provoca 
reflexões, reconceitos, reavaliações. O discurso epidítico é um auxiliar na “arte de 

persuadir”. (GUEDES, 2014/2). 

 
 

 
O gênero epidítico trata do tempo presente, estabelecendo ligações com as normas 

estabelecidas em determinada sociedade, portanto, trata de valores aceitos ou não neste 

 
8 Texto pode ser consultado https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/23653/23653.PDFXXvmi= 



70 

 

espaço e tempo. Por se tratar de valores analisados pela ótica do presente são passíveis 

de mudanças ao longo do tempo. Quanto à retórica epidítica compete: 

 
 

Tudo o que tem a ver com a nobreza e a virtude. Discutem-se as virtudes e o 
conceito do belo, do nobre, do honesto e seus contrários. Sugerem-se os 
respectivos tópicos. A vertente estética da retórica epidítica é evidenciada pela 
especial atenção dada ao tópico da amplificação nos discursos demonstrativos. 
(ARISTÓTELES, 2005, p. 39). 

 
 
Ao estabelecer relações com nossas atividades realizadas em sala, poderíamos 

afirmar que esse gênero, assim como defendido por Guedes e Perelman se mostra como 

uma ferramenta de convencimento do espectador tendo em vista que demonstra situações 

vivenciadas. 

Nosso tema de discussão “A felicidade Virtual”, como fato a ser analisado pelo 

discurso epidítico, em que os grupos de defesa e de acusação, baseados no tempo 

presente, devem enaltecer ou censurar tal situação.  

Com base em situações cotidianas, os alunos, que representaram o grupo de defesa, 

apresentaram a situação de que a felicidade poder ocorrer de modo virtual, ao passo que 

as pessoas podem se comunicar mesmo quando estão distantes fisicamente. Tomemos 

como exemplo, o caso de uma família que muda com os filhos para outro país. Se não fosse 

os meios virtuais perderiam o contato com demais familiares e amigos do país de origem, 

no entanto com o uso desses meios, a comunicação se torna viável e isso pode gerar a 

satisfação e a felicidade. 

Contrários a esse posicionamento estão os alunos que trabalham com a acusação, 

eles, fundamentados em dados e situações também relacionadas ao presente, afirmam 

que, com a virtualidade, as pessoas se tornaram muito mais propensas a cair em golpes e 

fraudes, bem como a exposições desnecessárias. 

Pela analise lógica dos argumentos, ambas podem ser consideradas válidas e 

quando empregadas em um debate estão aptas a gerar o convencimento dos 

espectadores. 

Mesmo não possibilitando a discussão com a plateia (como é o caso dos discursos 

de júri), esse gênero se mostra como uma importante ferramenta de convencimento quando 

bem administrado pelo orador.  



71 

 

Trataremos agora do gênero judiciário, ao qual compete julgar um fato já ocorrido, 

ou seja, trabalha com o tempo passado. Buscando acusar ou defender determinada 

situação de acordo com os valores sobre a justiça e a injustiça. Nesse gênero, cabem três 

elementos: o orador, o assunto e o ouvinte. 

Quando buscamos relacionar esses conceitos a nossa proposta desenvolvida com 

os alunos, é possível afirmar que, durante os debates, o papel do orador é fundamental 

durante o convencimento da plateia (ouvintes). Por tratar de fatos já passados, o orador 

pode se apropriar de situações que já ocorreram, seja para defender seu argumento ou 

acusar seu adversário. 

O assunto abordado também é importante, pois ele, na maioria das vezes, termina 

por aflorar emoções na plateia com a finalidade de convencimento dos ouvintes. Desse 

modo, os alunos puderam apresentar durante seus debates situações acusando a 

possibilidade da felicidade virtual, afirmando que estamos expostos a propagação de Fake 

News, crimes cibernéticos e hackers.  

Por outro lado, tivemos o grupo de defesa que defendeu a ideia de que os meios 

virtuais podem facilitar a felicidade ao passo que pessoas que não teriam acesso ao 

conhecimento, por exemplo, poderiam fazê-lo usando os meios virtuais ou, ainda, pessoas 

sem acesso a galerias de artes ou exposições poderiam fazê-lo por meio de plataformas 

como o Google Art. 

Abaixo apresentamos um quadro estabelecendo os principais pontos de cada um 

dos gêneros. Ressaltamos que esse quadro foi retirado do texto “Sobre a retórica 

Aristotélica” (ALMEIDA JÚNIOR, 2009, p.75), que segue identificado na nota de rodapé: 

 

 

Quadros 1 – Principais ponto dos gêneros de debate 

 Auditório Tempo Ato Valores Argumento-tipo 

Judiciário 

(Forense) 

Juízes Passado 

(Fatos por julgar) 

Acusar 

Defender 

Justo 

Injusto 

Entimema 

(Dedutivo) 

Deliberativo 

(Político) 

Assembléia Futuro Aconselhar 

Desaconselhar 

Útil 

Nocivo 

Exemplo 

(Indutivo) 

Epidítico 

(Demonstrativo) 

Espectador Presente Louvar 

Censurar 

Nobre  

Vil 

Amplificação 



72 

 

 Fonte: Almeida Júnior, 2009, “Sobre a retórica aristotélica”9 

 

Após termos feito a identificação das principais características de cada um dos 

gêneros do discurso, os alunos passaram a pensar em como iriam conduzir suas 

discussões de defesa e acusação, com base no tema do debate. 

Desse modo, os alunos (oradores) precisaram formular seus discursos, segundo 

uma análise prévia de quem seria o público para o qual fariam o debate. Buscaram, 

também, desenvolver uma linguagem acessível e ainda promoveram o debate seguindo um 

dos três gêneros de discurso. 

 Na teoria da elocução, prevalece o público para quem se discursa, sua receptividade 

ao anunciado, nela são destacadas as emoções. Trata-se da forma como os argumentos 

são recebidos por quem o ouve. Esta teoria se fez importante, tendo em vista a necessidade 

dos alunos saberem identificar o público para o qual o debate será promovido. Os alunos 

precisaram usar técnicas de elocução, exemplos práticos, entonação da voz, entre outros 

elementos que terminam por aflorar as emoções do ouvinte. Os oradores precisam ser 

capazes de estabelecer relações entre o assunto que está sendo abordado e situações 

práticas que possam exemplificar suas falas. 

 Quanto à teoria da composição do discurso, cabe a ela a mensagem que deverá ser 

abordada, suas figuras e ordem em que serão empregadas. Poderíamos afirmar que a 

composição do discurso fundamentalmente é composta por três elementos: “o orador; o 

assunto de que se fala e o ouvinte” (ALMEIDA JÚNIOR, 2009 p. 75), este último, por sinal, 

oras assume o papel de espectador e oras o papel de juiz. 

 Cada um dos campos descritos acima contribuiu para a preparação das nossas 

atividades realizadas durante as aulas de filosofia. Quanto à argumentação, precisamos ter 

clareza sobre a proposta da qual tratávamos sobre a possibilidade “Da felicidade virtual” ou 

a sua inviabilidade.  

De certo modo, ao usar a retórica em um discurso poderíamos afirmar que ela 

apresenta quatro momentos: A invenção onde precisamos saber sobre o que se pretende 

dizer, este momento compreende ainda, saber distinguir sobre qual gênero estamos 

 
9 Quadro apresentando os três gêneros do discurso. Extraído do texto “Sobre a retórica Aristotélica” página 
75. Texto na integra pode ser consultado no link 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3166763/mod_resource/content/1/Sobre%20a%20retórica%20aristo
télica.PDF 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3166763/mod_resource/content/1/Sobre%20a%20retórica%20aristotélica.PDF
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3166763/mod_resource/content/1/Sobre%20a%20retórica%20aristotélica.PDF


73 

 

tratando: deliberativo, judiciário ou epidítico. Nas palavras de Barthes (1975, p. 183), a 

“inventio é um caminho” ou ainda, o achar o que dizer.  

 Da união de saber o que dizer com a técnica argumentativa resultam bons 

argumentos durante o debate. Percebemos, desse modo, o quanto é importante aliar o 

conhecimento com o domínio técnico para alcançar os resultados desejados em um debate, 

sejam eles o convencimento, a comoção ou ganhar o debate. Em seguida trata-se da 

disposição adotada pelo discurso, onde são organizados de acordo com a forma como 

serão apresentados, trata-se, de uma espécie de plano-tipo que organiza o discurso. 

Podem ser: exórdio, narração, prova ou epílogo. 

 O exórdio pode ser descrito como a parte inicial do discurso, sobre precisar ser claro 

quanto aos propósitos do que se pretende debater. Seu principal papel é chamar a atenção 

dos ouvintes, cumprindo o papel introdutório durante a fala. A narração “é a exposição dos 

fatos daquilo que se está defendendo ou mesmo acusando” (MELO, 2009, p. 30). Compete 

a ela a clareza dos fatos expostos, brevidade de discurso e a credibilidade, visando a 

objetividade durante o debate. Quanto à prova ou confirmação, trata-se da parte mais 

extensa do discurso. Nela são feitas todas as comprovações do que foi falado 

anteriormente, com a finalidade de defender seus argumentos ou refutar os argumentos 

adversários. 

 Por fim, tratamos agora do epílogo ou peroração. Sua finalidade durante um debate 

é gerar um relaxamento ou ainda, causar indignação, dependendo da situação que está 

sendo discutida (MELO, 2009, p. 30).  

 
 

Quanto à peroração, divide-se em três partes: amplificação, paixão e recapitulação. 
Esta faz um resumo da argumentação sem acrescentar argumento novo, a paixão 
é a parte que se preocupa exatamente com a piedade e a indignação do auditório; 
e a ampliação é a parte que intensifica a gravidade do ato realizado, por exemplo, 
no âmbito do tribunal de júri, o discurso acusativo, com a amplificação, vai 
acrescentar efeitos que foram cometidos pelo réu. (MELO, 2009, p. 30). 
 
 

O terceiro momento é composto pela elocução. A ela dirigimos a ornamentação do 

discurso, estando atentos para: o estilo, a clareza, o ritmo, a metáfora, a correção 

gramatical e a símile. Por fim, tratamos da ação: a ela competem os gestos e a dicção. 

Tendo conhecimento sobre esses momentos, faz-se necessária a reflexão sobre como eles 

interferem no processo de construção do debate. Partimos, então, da analise de cada um 

dos momentos que compõe o discurso retórico, levando em consideração o que cada um 



74 

 

deles significa e a sua relevância para a construção do debate, bem como sua ordem e 

relação na prática do debate como metodologia adotada durante as aulas de filosofia. 

 Na busca pela ampliação da compreensão acerca do ensino de filosofia e da própria 

filosofia, agregamos ao nosso texto a figura de Geraldo Balduino Horn. Compartilhando de 

seus anseios sobre “a impossibilidade de encontrar respostas às questões que emergem 

do percurso trilhado”, Horn afirma que “ao resgatá-los, outras interrogações serão 

suscitadas, permitindo que novos objetos se apresentem como foco de especulação” 

(HORN, 2009, p. 20). 

 Ao trabalharmos com nossos alunos acerca da felicidade virtual, acredito que 

andamos muito próximos dessa perspectiva. Na maioria das vezes não chegamos a 

respostas que oferecessem certezas sobre os temas tratados. Todavia, muitas vezes 

questionamos e refletimos partindo daquelas que pareciam certezas. E nesse que julgamos 

ser um processo, estabelecemos uma relação com a filosofia. Com isso, mesmo que sem 

intenção, terminamos por romper com o paradigma de que a filosofia nos dá respostas. 

Muito pelo contrário, graças a ela nos colocamos em constante reflexão.  

 Passamos, então, a compreender a filosofia na sua perspectiva de formação 

humana. Desde os gregos, a filosofia permaneceu intrinsecamente ligada às funções 

políticas, sociais e culturais. Desse modo, pensar o ensino de filosofia na sua relação como 

o público se faz necessário. Ela nasce da sociedade, na sociedade e para a sociedade. 

Portanto, sugerir o ensino de filosofia sem pensar nesses que julgo constituírem os três 

pilares fundamentais do processo de ensino- aprendizagem filosófico no campo escolar 

caracterizaria uma anti-filosofia. 

 

Se entendemos que a filosofia oferece alguma contribuição para a superação da 
barbárie, da opressão, da dominação, da desumanização, esta contribuição está 
em seu compromisso de desvelar a realidade opressora, em apontar seus limites e 
pilares, em colaborar para a formação, em sentido amplo, de uma nova cultura, nova 
educação, fazendo a crítica da economia e da política, problematizando a ética que 
as constitui, para repensar o processo e construção do conhecimento e da 
racionalidade que o sustenta. (HORN, 2009, p. 49). 
 
 

 Graças ao debate promovido com os alunos pudemos por em prática não só 

conhecimentos técnicos, como a coesão, a coerência, a narração, a demonstração, mas, 

também, foi possível tanto o grupo de defesa, quanto o de oposição repensarem seus 

conceitos, suas certezas e, a partir disso, posicionar-se de modo mais responsável diante 



75 

 

dos fatos abordados. Consequentemente, eles puderam experimentar a responsabilidade 

de defender uma ideia de forma coesa, justa e ética. 

 Trataremos a seguir das quatro funções ocupadas pela retórica: persuasiva, 

hermenêutica, heurística e pedagógica. 

 A função persuasiva pode ter sua origem baseada em sentimentos ou na razão. 

Como o próprio nome já deixa subentendido, trata-se da arte de persuadir. 

 A função hermenêutica trata da arte de interpretar textos, “para o orador ser 

persuasivo é preciso que ele seja capaz de compreender/interpretar o discurso de seu 

auditório” (MELO, 2009, p. 28). Sua importância durante o debate se dá ao passo que o 

orador além de formular suas interpretações acerca do tema de discurso, precisa interpretar 

a receptividade dos ouvintes. 

 A função heurística deriva etimologicamente da palavra grega eureka, que, por sua 

vez, “significa encontrar, é a função de descoberta na retórica. O processo de descoberta 

se dá partindo-se do ponto de que um orador nunca está só, sempre se pensa em um 

interlocutor/auditório” (MELO, 2009, p. 28). 

 Por fim, trataremos daquela que julgo ser a função de maior valia para nosso trabalho 

- a função pedagógica da retórica. Essa função compreende a arte de ser. Por um longo 

período a retórica chegou a ser uma disciplina específica do conteúdo escolar, no entanto, 

no século XIX terminou sendo excluída da maioria dos cursos, ficando restrita a alguns 

cursos de nível superior, como é o caso do direito. 

 Porém, mesmo que deslocada, ela continuou sendo feita pelos oradores aqui 

representados pelos professores. Mesmo que sem intenção, ao proferir argumentos lógicos 

e coerentes, estes estão a desempenhar uma das funções retóricas.  

 Durante as aulas, por várias vezes é possível também estabelecer relações com os 

gêneros da retórica, quando os alunos diante de um discurso que requer posicionamento a 

favor ou contrário, o fazem levando em consideração seus conhecimentos, valores e 

lugares. 

 Quando pensamos a preparação de uma aula, além de indiretamente o fazer usando 

algumas das funções retóricas e os gêneros, podemos fazê-la também seguindo uma 

espécie de plano-tipo com invenção, disposição, exórdio, narração, confirmação, 

peroração, disposição, elocução e ação. 



76 

 

 Quanto à construção de discursos, Bakthtin (2016, p. 38) aborda a complexidade de 

gêneros discursivos que possibilitam o diálogo, a comunicação. Muitas vezes, as pessoas 

desenvolvem um discurso com tamanha facilidade e destreza que nem chegam a atentar-

se para a questão do gênero discursivo, como é o caso de Joudain de Molière, que falava 

em prosa.  

 Nesse caso, a facilidade e o modo como usamos determinado gênero discursivo nos 

é dado de modo muito parecido com a forma como aprendemos a língua materna, os 

discursos são ouvidos e recriados livremente até certo ponto. Após o início dos estudos, 

geralmente, novos elementos passam a ser agregados aos discursos, produzindo, assim, 

certo molde discursivo.  

 Muito próximo desse “molde” encontra-se a função pedagógica da retórica, o 

indivíduo já tem pré-conhecimentos adquiridos, passa então a buscar novos elementos 

discursivos, formas linguísticas, exemplificações, narrações, tudo isso pensando atingir a 

persuasão e, por sua vez, o convencimento. Tomemos aqui um exemplo, ao nos ser 

apresentada determinada imagem, ela gera no espectador, assembleia ou juízes uma 

emoção, que, por sua vez, tende a facilitar o convencimento e o agir comunicativo. 

 Assim como Aristóteles (p. 244), acreditamos que uma das principais qualidades de 

um discurso é a clareza. Sua relevância se dá também na hora dos debates, quando se 

comunica algo com clareza isso não diz respeito apenas palavras, mas também no uso do 

discurso mais adequado para cada tipo de informação que se deseja comunicar 

(nascimento, falecimento, roubo, por exemplo). 

 Desse modo, a função pedagógica da retórica precisa se dar de maneira clara e 

adequada para cada grupo ou ouvinte para o qual se vai apresentar. Durante as atividades 

realizadas em sala com os alunos, foi possível a constatação do quanto a clareza era 

importante. Os próprios alunos passaram a perceber sua relevância durante as falas nos 

debates. Não bastavam apenas arranjos de palavras bem feitos, era necessário que isso 

fosse acessível aos ouvintes. 

 Outro ponto importante quando se pensa a função pedagógica da retórica é o uso 

da solenidade da função enunciativa (ARISTÓELES, p. 256), pois com ela é possível 

reafirmar um assunto usando formas diferentes. Na Retórica, Aristóteles faz uso do 

seguinte exemplo para explicar o que é a solenidade da função enunciativa: ao se falar 

sobre o círculo, poderíamos usar a seguinte afirmação “superfície equidistante do centro”. 



77 

 

 Pode não parecer tão relevante o uso da solenidade da função enunciativa durante 

os debates desenvolvidos com os alunos, no entanto, graças a ela, os debatedores 

puderam fazer uso de diferentes formas para desenvolverem suas falas, evitando 

repetições de palavreados. Isso só é possível se o aluno desenvolver seu repertório, para 

tanto, faz-se necessário mais leituras, que, por sua vez, melhoram a qualidade da defesa 

das ideias. 

 Pensar o chão da escola é pensar um campo fértil a ser cultivado, nele construímos 

ao longo do ano muitas ideias, mesmo diante de tantos imprevistos, ora fomos juízes de 

nossos conhecimentos, ora fomos simplesmente espectadores. Lidamos com 

posicionamentos divergentes, ouvimos e fomos ouvidos, primando sempre pelo respeito 

mútuo.  

 Nas vezes que usamos da persuasão não o fizemos com sentido pejorativo, para 

enganar ninguém ou levar ao erro, mas com o único objetivo de “vencermos juntos”, isto foi 

o que julgo ser a essência de nosso trabalho. Nada é mais prazeroso do que ver seus 

alunos mais preparados para defender suas ideias, usando argumentos próprios, mesmo 

estando diante de uma sociedade que, ainda hoje, subestima a capacidade dos jovens e 

crianças.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

CONSIDERAÇÕES 

 

 A seguir trato daquelas situações que ao longo da jornada acadêmica e como 

mestranda tocaram de alguma forma minha viva. No ano de 2018 precisei trabalhar em 

cinco colégios diferentes para fechar as horas necessárias para o contrato. Para muitos 

isso é considerado um desafio quase intransponível, no entanto, prefiro apontar outro rumo 

para esta situação. 

Saliento aqui, que em momento algum estou romantizando a precarização do 

trabalho aos quais os professores vêm sendo submetidos ao longo destes últimos anos. 

Tenho plena consciência de que as condições de trabalho, a baixa remuneração, as várias 

interferências externas sobre o trabalho do professor e a falta de cursos de formação são 

condições encontradas nas esferas municipais, estaduais e federais que a anos 

comprometem nossa atividade. 

No entanto, graças ao trabalho desempenhado em diferentes lugares 

simultaneamente pude reavaliar muitas coisas, inclusive metodologias para abordagem em 

sala. Consegui perceber quão grande é a diversidade de nossos alunos mesmo todos os 

colégios pertencendo ao mesmo município e a partir disso pensar em meios para produzir 

o aprendizado significativo.  

É possível também perceber que metodologias utilizadas com uma turma podem não 

surtir efeito em outra, necessitando assim a reavaliação e adaptações por parte do 

professor. Na própria prática dos debates pude fazer esta constatação, enquanto os alunos 

do Colégio Giuseph Bugatti eram mais receptivos à proposta, os alunos do Colégio São 

Cristóvão se mostravam um pouco apáticos. Contudo, na hora de desenvolverem as 

pesquisas os alunos do segundo colégio se mostravam mais empenhados nestas buscas.  

Nota-se ainda, como os colégios sofrem com uma espécie de categorização, seja 

pela pressão em busca de índices, seja pelos pré-julgamentos infundados baseados em 

argumentos precipitados onde Colégio X é caracterizado como “o melhor colégio do 

município” e o colégio Y “o colégio mais violento”. 

 Desdobrar-se em jornada tripla, ou precisar assumir aulas em cinco escolas ao 

mesmo tempo para fechar a carga horária, poderia ser tomado como a impossibilidade para 

se tentar pensar o ensino de maneira diferente, contudo, foi graças a isso que tomamos o 

debate como metodologia para desenvolver nossas aulas de filosofia. Confesso que no 



79 

 

início, não tinha dimensão do quanto a escuta feita com os alunos seria satisfatória. Durante 

essas atividades, foi possível constatar o quanto em pleno século XXI nossos jovens ainda 

são carentes de alguém que ouça seus desafios, anseios e necessidades. 

Poder desenvolver os debates com eles, foi muito mais do que simplesmente ir ao 

colégio e aplicar uma aula, foi um trabalho de reciprocidade, de escuta, de construção de 

conhecimentos e julgo aqui “termos vencido juntos” neste aspecto. Percebi também, que 

mesmo nossos alunos estando desmotivados, construímos lado a lado, uma espécie de 

retomada de perspectivas, sem cobranças por “quem serão no futuro”, qual careira vão 

seguir ou quanto pretendem ganhar.  

Os debates proporcionaram a escuta e isso trouxe à tona não só conhecimentos 

técnicos de fatos ou situações, mas também demonstrou maturidade de argumentos, 

responsabilidade com as atividades propostas e discernimento para compreender que 

pensamentos divergentes existem e que precisamos estar habilitados a defender nossas 

ideias.  

 Mesmo que quase diariamente tendo acompanhado ataques e desmerecimentos 

feitos à educação, ainda assim acredito no poder de transformação que ela traz e, portanto, 

ao pensar cada uma das atividades e debates preparados, antes de tudo me perguntava 

qual a importância disso não para mim, mas primeiramente para meus alunos. 

 Falar da retórica, de suas funções, gêneros ou aplicações de nada serviriam se não 

fosse o ensino durante as aulas de filosofia. Foram atividades enriquecedoras onde 

construímos ao longo de nossas aulas verdadeiros diálogos que contavam com a 

participação ativa dos alunos. 

 Não posso deixar de falar sobre o papel que o Prof-Filo, o programa de mestrado 

profissional promovido pela UNESPAR, nos põe para pensar para além das questões que 

estão postas. Nos desafia a unir teoria e prática, transformá-la em metodologias e aplicá-

las dentro da escola.  

 Poder desenvolver as atividades com os alunos foi muito gratificante, acompanhar o 

desenvolvimento dos mesmos ao longo do ano, os debates e a relação de respeito mútuo 

perante pensamentos divergentes em relação aos assuntos abordados demonstrou o 

amadurecimento. 

Acredito que a relevância do presente trabalho se dá ao passo que ele traz a 

abordagem do uso da retórica desde a antiguidade, sua relevância na modernidade, seu 



80 

 

uso em alguns dos principais modelos de debates competitivos, mas acima de tudo, tece 

relações com o ensino de filosofia dentro de escolas da rede estadual de ensino, buscando 

oferecer elementos que possam aprimorar os diálogos produzidos dentro das escolas e 

acima de tudo possibilitando aos alunos defender suas ideias com mais clareza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABREU, Antônio Soares. A arte de argumentar: gerenciando razão e emoção. 7ed. 

Cotia: Ateliê Editorial, 2004. 

 
ALMEIDA JUNIOR, Licinio Nascimento. Conjecturas para uma retórica do design 
[gráfico]. Tese (Doutorado em Artes e design) – Pontifícia Universidade Católica do Rio 
de Janeiro, Rio de Janeiro, 2009. Disponível em: 
<https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3166763/mod_resource/content/1/Sobre%20a%
20retórica%20aristotélica.PDF. Acesso em: 23/08/2020. 
 
 
ARISTÓTELES. Retórica. São Paulo: Editora Rideel, 2007. 
 
 
BAKHTIN, Mikhail. Os gêneros do discurso. São Paulo: Editora 34, 2016. 
 
 
BARRIENTOS, Jorge Albornoz. Manual Aspade. Santiago de Chile: s.e., 2017. 
 
 
BARTHES. Roland. L'ancienne rhétorique. In: Communications, 16, Recherches 
rhétoriques, pp. 172-223, 1970. 
 
 
CASSIN. Barbara. O efeito sofístico. São Paulo: Ed. 34, 2005. 
 
 
CERQUEIRA, Luiz Alberto. Filosofia brasileira. Editora Vozes. Petrópolis, RJ- 2002. 
 
 
GUMBRECHT, Hans Ulrich. As funções da retórica parlamentar na revolução 
francesa. Minas Gerais:UFMG, 2003. 
 
 
JOLY, Fabio Duarte. História e retórica. São Paulo: Alameda, 2007. 
 
 
KOHAN, Walter Omar. Filosofar aprender e ensinar. Autêntica, São Paulo, 2012. 
 
 
KOHAN, Walter Omar. Sócrates e a educação. Autêntica, São Paulo, 2011. 
 
 
MELO, Deywid Wagner de. Análise da retórica: do gênero discursivo oral defesa 
pública. Maceió: Eufal, 2009. 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3166763/mod_resource/content/1/Sobre%20a%20retórica%20aristotélica.PDF
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3166763/mod_resource/content/1/Sobre%20a%20retórica%20aristotélica.PDF


82 

 

 
 
PLEBE, Armando. Breve história da retórica Antiga. São Paulo: Epu, 1978. 
 
 
REALE, Giovanni. Sofistas, Sócrates e socráticos menores. São Paulo: Loyola, 1992. 
 
 
TRINGALLI, Dante. Introdução a retórica: a retórica como crítica literária. São Paulo: 
Duas Cidades, 1924. 
 

BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTAR 

 
 
ARISTÓTELES. Retórica. 2ªed. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2005. 
Disponível em: <https://sumateologica.files.wordpress.com/2009/07/aristoteles_-
_retorica2.pdf > Acesso em 12/08/2020. 
 
 
CARTLEDGE, Paul; SCHILLING, Voltaire. Gregos e a Democracia. Portal São 
Francisco. Disponível em <https://www.portalsaofrancisco.com.br/historia-geral/gregos-e-
democracia> Acesso em: 23/08/2020 
 
 
COSTA, Camila. Como prisioneiros venceram alunos de Harvard em debate nos 
EUA. BBC, São Paulo, 08 de outubro de 2015. Disponível em: 
<https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2015/10/151007_presos_debate_eua_cc> 
Acesso 25/09/2018  
 
 
GADOTTI, Moacir. Concepção dialética da educação. São Paulo: Cortez, 1983. 
  
 
VELASCO, Patrícia Del Nero; BARROS, Leandro de; SILVA, Wagner Moreira da. 
Campeonato de debates: a prática do diálogo argumentativo em sala de aula. 
Disponível em: <http://www.filoeduc.org/trabalhos_2014/TR338.pdf> Acesso em 
23/08/2020.  
 
 
Desenvolvimento de pesquisa com os alunos, relativo ao tema “debate”: 
https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSeWqpUMyPDNAezXhL2V4kgoNh7vqwBTV8
a-E1XJoa8Yvw8wPQ/viewform?usp=sf_link 
 
https://sites.google.com/view/o-debate-no-ensino-de-filosofi/p%C3%A1gina-inicial 
 
 

https://sumateologica.files.wordpress.com/2009/07/aristoteles_-_retorica2.pdf
https://sumateologica.files.wordpress.com/2009/07/aristoteles_-_retorica2.pdf
https://www.portalsaofrancisco.com.br/historia-geral/gregos-e-democracia
https://www.portalsaofrancisco.com.br/historia-geral/gregos-e-democracia
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2015/10/151007_presos_debate_eua_cc
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2015/10/151007%20_presos_debate_eua_cc%20Acesso%2025/09/2018
http://www.filoeduc.org/trabalhos_2014/TR338.pdf
https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSeWqpUMyPDNAezXhL2V4kgoNh7vqwBTV8a-E1XJoa8Yvw8wPQ/viewform?usp=sf_link
https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSeWqpUMyPDNAezXhL2V4kgoNh7vqwBTV8a-E1XJoa8Yvw8wPQ/viewform?usp=sf_link
https://sites.google.com/view/o-debate-no-ensino-de-filosofi/p%C3%A1gina-inicial

