
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO – UFMT 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROCESSO SELETIVO PROF-FILO   

 

 

 

EDSON CLEBES NEGRI 

 

 

 

 

 Outras visões sobre a Modernidade: a crítica de Enrique 

Dussel e suas implicações para o Ensino de Filosofia 

 

 

Projeto de Pesquisa apresentado ao 
Programa de Mestrado Profissional em 
Filosofia do Instituto de Ciências Humanas 
e Sociais da Universidade Federal do Mato 
Grosso para o processo seletivo do PROF-
FILO.  

 

Linha de pesquisa: Filosofia e Ensino 

 

 

 

 

 

CUIABÁ 

2020 

                         



             

 

 

 

 

 

 

          

                         
           MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO           

                                  UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO         

                                PRÓ-REITORIA DE ENSINO DE PÓS-GRADUAÇÃO        

                         
 PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA – PROFILO   
      Avenida Fernando Corrêa da Costa, 2367 - Boa Esperança - Cep: 78060900 -Cuiabá/MT       
     Tel :  - Email : rdefreire@uol.com.br      
                         

          FOLHA DE APROVAÇÃO          

                         

  TÍTULO: "OUTRAS VISÕES SOBRE A MODERNIDADE: A CRÍTICA DE ENRIQUE DUSSEL 

E SUAS IMPLICAÕES PARA O ENSINO DE FILOSOFIA" 

   

                         

  AUTOR: Edson Clebes Negri    

                         
   defendida e aprovada em 09/07/2020.    

                         

 

 

 

 

Composição da Banca Examinadora: 

_______________________________________________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

____________________________________________________________________________ 

 

_____________________________________________________________________________

____________ 

                         

 Presidente Banca / 

Orientador 

Doutor(a) José Carlos Leite   
                 Instituição:  UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO   

                         

      
                                      Examinador Interno Doutor(a) HILDA REGINA PEREIRA MENEZES OLEA   
        Instituição: Instituto Federal de Mato Grosso 

 

 

 

  
                         

 Examinador Externo Doutor Luiz Augusto Passos   

        Instituição: UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO   

                            CUIABÁ,09/07/2020.     

mailto:rdefreire@uol.com.br


 

 
 
 
“Yo no soy dueña de mi vida, he decidido ofrecerla a una 
causa. Me pueden matar. en cualquier momento pero 
que sea en una tarea donde yo se que mi sangre no sera 
algo vano, sino que sera un ejemplo más para los 
compaiñeros. EI mundo en que vivo es tan criminal, tan 
sanguinario, que de un momento al otro me la quita. Por 
eso, como unica alternativa, que me queda es la lucha. Y 
yo sé y tengo confianza que el pueblo es el único capaz, 
las masas son las unicas capaces de transformar la 
sociedad. Y no es una teoria nada más” (Rigoberta 
Menchú, Y así me nació la conciencia).  
 
 
“Desperto um belo dia no mundo e me atribuo um único 
direito: exigir do outro um comportamento humano. Um 
único dever: o de nunca, através de minhas opções, 
renegar minha liberdade” (Franz Fanon). 

 
 
“Ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, 
os homens se educam entre si, mediatizados pelo 
mundo” (Paulo Freire). 

 
 
“Quando dou comida aos pobres, me chamam de santo. 
Quando pergunto porque eles são pobres, chamam-me 
de comunista” (Dom Hélder Câmara).  

 
 
“A Pessoa humana nasce em outra e é recebida em seus 
braços: nasce em alguém, e não em algo; alimenta-se de 
alguém, e não de algo. Esta proximidade originária é a 
primeira experiência humana, que é anterior ao próprio 
mundo” (Enrique Dussel). 

 

 

 

  

  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Muitas pessoas estão incluídas nos agradecimentos. Agradeço desde aquelas 

pessoas que me apresentaram o autor Enrique Dussel com toda a sua maestria de 

um mestre, que fundamentou a sua vida intelectual da realidade do povo ou povos 

Latino-americanos. Agradecer pela teoria de Dussel que me foi apresentada com 

simplicidade e humildade no frescor da esperança que está na suavidade da vida.  

Agradeço ao professor Rodrigo Marcos de Jesus, que no PIBID, tivemos a 

oportunidade de conhecer melhor o pensamento de Enrique Dussel e a Filosofia da 

Libertação da América Latina. Agradeço ao professor Luiz Augusto Passos pelos 

estudos de Merleau-Ponty e que contribuiu numa compreensão da carne, espírito, 

alma num sentido semítico da da pessoa humana e da filosofia. Estes estudos 

contribuíram na minha vida e trabalho ao assumir a realidade como minha 

responsabilidade na comunidade-sociedade no processo de transformação e 

humanização. 

Agradeço ao professor orientador José Carlos Leite e ao professor coorientador 

Alecio Donizete pela orietanção, acompanhamento, fortalecimento, preocupação, 

companheirismo e motivação. Expressaram humanidade e preocupação nos 

momentos mais delicados da minha vida quando senti na minha carne a fragilidade 

humana e precisei de esperança mais profunda para transformar a minha própria 

realidade.      

Agradeço a professora Regina Menezes Olea, mesmo que até o momento a 

conheço somente por fazer parte da Banca de Defessa, faço à ela os meus 

agradecimentos, pois, na filosofia da fibertação cada pessoa que encontramos na 

vida, soma com o nosso saber, conhecimento, humanidade e libertação. 

Agradeço a Nilza Bento de Oliveira, minha esposa. Acredito que nesses dois 

anos de mestrado, ela foi o ombro que suportou os momentos turbulentos da vida. 

Várias foram as situações que tivemos que entrentar. A ausência de aula e da bolsa 

pelo CAPES, o câncer do meu pai, o tempo junto dele, o reinventar da vida, do trabalho 

e não parar de lutar. A minha esposa foi o meu suporte.  

Agradeço ao meu pai e mãe pela torcida e carinho. Finalizo agradecendo aos 

meus amigos e amigas que me motivaram, me animaram e me ajudaram a sonhar 

tornando-o realidade.  



 

RESUMO 

 

Buscou-se pela Filosofia da Libertação da América Latina, a partir do livro 1492 - O 
Encobrimento do Outro: a Origem do Mito da Modernidade do filósofo Enrique Dussel 
(1993), analisar três Livros Lidáticos do PNLD. Estes são os três Livros Didáticos 
pesquisados: Iniciação à Filosofia da filósofa Marilena Chaui, de 2010; Filosofando - 
Introdução à Filosofia das filósofas Maria Lúcia de Arruda e Maria Helena Pires 
Martins, 2013 e Filosofia: Experiência do Pensamento do filósofo Sílvio Gallo 2016. O 
objetivo da análise foi elaborar uma crítica construtiva do conteúdo dos Livros 
Didáticos nas unidades que refletiram o aspecto da política. Há no conteúdo analizado 
um encobrimento de outras visões da Modernidade. O livro utilizado para 
conhecermos e compreendermos a inexistência destas outras visões da Modernidade 
foi o 1492 o Encobrimento do outro. Pretendeu-se com a dissertação elaborar um 
material para o ensino de Filosofia no Ensino Médio através de alternativas a serem 
pensadas e refletidas com outros pensadores e pensadoras. Nela, pesquisou-se e 
refletiu-se as filosofias de outros continentes a partir da realidade da América Latina. 
Pois, na Filosofia da Libertação encontramos outras possibilidades para pensar a 
Modernidade hegemônica nos Livros Didáticos que trazem um pensamento 
verticalizado desde o eurocentrismo. Na Filosofia da Libertação atingiu-se numa 
sensibilidade encoberta na consciência dos que foram e são colonizados num 
despertar analético. A Filosofia de Dussel dialética-analética transformou-se num 
método de descolonização do mito da superioridade imposto pelo eurocentrismo. O 
outro, o índio e o negro que tiveram seus corpos-vidas encobertos ideologicamente 
pela escravidão e exploração, agora são sujeitos do descobrimento e protagonista de 
sua filosofia. Os seus corpos, ortrora, tão maltratados e desprezados pelo 
encobertamento, mas, enquanto humanos, assumiram a luta pela libertação. A 
injustiça praticada pela violência imensurável do homem eurocêntrico fraturou a 
humanidade e a dignidade do índio e do negro pela ideia de não-humanos. O ato de 
alteridade que a Filosofia da Libertação descobriu tornou-se num processo de 
recuperação da dignidade a partir do método ‘Analético’ que Dussel pensou, refletiu e 
escreveu. O método analético não dialoga somente sobre a escravidão, a exploração, 
a injustiça, a pobreza, a miséria, a fome e a morte do outro. A analética surgiu 
daqueles que estão com fome, são explorados, vivem na pobreza, na injustiça e são 
transformados pelo sistema imposto em mão de obra barata, análogo ao trabalho 
escravo ou escravo. Neste sistema inventado pelos países colonizadores não se viu 
e não se vê o ser humano explorado. E nem sentiu e sente a morte do outro. O outro 
colonizado, explorado e subsumido ontem e hoje habita num submundo, o mundo do 
não humano. A colonização de ontem e de hoje os coisifica com o não-gente. Por isso, 
a Analética é uma possibilidade de repensar e pensar a partir da Filosofia da 
Libertação o homem periférico do Hemisfério Sul. A geopolítica e geoeconomia 
objetivaram a pessoa do indígena e do africano pelo poder hegemônico do Hemisfério 
Norte. A Filosofia da Libertação procurou libertar-se da visão unívoca, causa da 
dependência (o Presente-Eterno segundo Dussel) do pensamento eurocêntrico, 
enquanto o pensar latino-americano fora encoberto. Esta dependência foi imposta 
pelo colonizador na colonização da América Latina. Ela permanece mesmo depois 
das independências dos países da América Latina. Outra visão do mundo da vida é 
um processo de libertação que está encoberto nos nossos Livros Didáticos. O nosso 
desafio foi sendo orientado pela curiosidade do filósofo e da filósofa que é possível 



sair do pensamento encoberto e mostrar o descoberto. É possível termos um 
pensamento latino-americado, libertar-se do eurocentrismo e pensar além dele. Na 
dissertação duvidou-se, questionou-se, criticou-se e pensou-se daquilo que os 
eurocêntricos impuseram nos colonizados como falacioso e abriu-se uma visão 
horizontal pelos saberes e conhecimentos que todas as Etnias e Povos da América 
Latina criaram a sua própria maneira de ver, compreender, conceber, representar e 
expressar o seu mundo da vida para além do eurocentrismo.     
 

Palavras-chaves: Filosofia da Libertação. Modernidade. Colonização. Encobrimento 

do Outro. Analética.   

 

 

 

 

 

 

 

 

RESUMEN 

 

Buscamos la filosofía de la liberación latinoamericana en el libro 1492 - La cobertura 

del otro: el origen del mito de la modernidad del filósofo Enrique Dussel (1993) para 

analizar tres libros didácticos del PNLD. Estos son los tres libros didácticos 

investigados: Introducción a la filosofía de la filósofa Marilena Chaui, 2010; Filosofar - 

Introducción a la filosofía de los filósofos Maria Lúcia de Arruda y Maria Helena Pires 

Martins, 2013 y Filosofía: Experiencia de pensamiento del filósofo Sílvio Gallo 2016. 

El objetivo del análisis fue elaborar una crítica constructiva del contenido de los libros 

didácticos en las unidades que reflejaban el aspecto. de la política En el contenido 

analizado hay un encubrimiento de otros puntos de vista de la modernidad. El libro 

que solía conocer y comprender la inexistencia de estos otros puntos de vista de la 

Modernidad era 1492, La cobertura del otro. Con la disertación se pretendía elaborar 

un material para la enseñanza de la filosofía en la escuela secundaria a través de 

alternativas para ser pensadas y reflejadas con otros pensadores. En él, las filosofías 

de otros continentes fueron investigadas y reflejadas desde la realidad de América 



Latina. Pues, en la Filosofía de la Liberación encontramos otras posibilidades para 

pensar sobre la Modernidad hegemónica en los Libros Didácticos que traen un 

pensamiento verticalizado desde el Eurocentrismo. En la Filosofía de la Liberación se 

ocultó una sensibilidad en la conciencia de quienes fueron y son colonizados en un 

despertar analítico. La filosofía dialéctico-analítica de Dussel se convirtió en un 

método para descolonizar el mito de superioridad impuesto por el eurocentrismo. El 

otro, el indio y el negro que tenían sus cuerpos vitales cubiertos ideológicamente por 

la esclavitud y la explotación, ahora son sujetos de descubrimiento y protagonistas de 

su filosofía. Sus cuerpos, ortrora, tan maltratados y despreciados por el encubrimiento 

mientras los humanos emprendieron la lucha por la liberación. La injusticia practicada 

por la violencia inconmensurable del hombre eurocéntrico ha fracturado la humanidad 

y la dignidad de los indios y los negros por la idea de los no humanos. El acto de 

alteridad que descubrió la Filosofía de la Liberación se convirtió en un proceso de 

recuperación de la dignidad utilizando el método "Analetic" que Dussel pensó, 

reflexionó y escribió. El método analítico no solo dialoga sobre la esclavitud, la 

explotación, la injusticia, la pobreza, la miseria, el hambre y la muerte del otro. El 

análisis provino de aquellos que tienen hambre, son explotados, viven en la pobreza, 

en la injusticia y se transforman por el sistema impuesto a la mano de obra barata, 

análogo al trabajo esclavo o esclavo. En este sistema inventado por los países 

colonizadores, los seres humanos explotados no fueron vistos ni vistos. Tampoco 

sintió y sintió la muerte del otro. El otro colonizado, explorado y subsumido ayer y hoy 

habita en un inframundo, el mundo de lo no humano. La colonización de ayer y de hoy 

los convierte en algo con las personas que no son personas. Por lo tanto, Analética 

es una posibilidad de repensar y pensar desde la Filosofía de la Liberación el hombre 

periférico del hemisferio sur: geopolítica y geoeconomía dirigida a la persona indígena 

y africana por el poder hegemónico del hemisferio norte. La filosofía de la liberación 

buscó liberarse de la visión unívoca de la dependencia (el presente eterno según 

Dussel) del pensamiento eurocéntrico, mientras que el pensamiento latinoamericano 

estaba encubierto. Esta dependencia fue impuesta por el colonizador en la 

colonización de América Latina. Permanece incluso después de la independencia de 

los países latinoamericanos. Otra visión del mundo de la vida es un proceso de 

liberación que está cubierto en nuestros libros de texto. Nuestro desafío estaba siendo 

guiado por la curiosidad del filósofo y el filósofo de que es posible dejar lo cubierto y 

mostrar lo descubierto. Es posible tener un pensamiento latinoamericano, liberarse del 



eurocentrismo y pensar más allá. En la disertación, dudaron, cuestionaron, criticaron 

y pensaron sobre lo que los Eurocentros imponían a los colonizados como falaz y se 

abrió una mirada horizontal por el saber y saber que todas las Etnias y Pueblos de 

América Latina crearon su forma de ver, comprender, concebir, representar y expresar 

el mundo de su vida más allá del eurocentrismo.  

 

Palabras claves: Filosofía de la liberación. Modernidad. Colonización. Cubriendo al 

Otro. Analética.  

 

 

 

 

 

 

 

RESUME 

 

We look for the Latin American liberation philosophy in book 1492 - The Covering of 
the Other: the Origin of the Myth of Modernity by the philosopher Enrique Dussel (1993) 
to analyze three didactic books of PNLD. These are the three didactic books 
investigated: Introduction to the philosophy of the philosopher Marilena Chaui, 2010; 
Philosophizing - Introduction to Philosophy by Philosophers Maria Lúcia de Arruda and 
Maria Helena Pires Martins, 2013 and Philosophy: Thinking Experience by philosopher 
Sílvio Gallo 2016. The objective of the analysis was to elaborate a constructive critique 
of the content of Didactic Books in the units that reflected the aspect of politics. In the 
content analyzed there is a cover-up of other views of Modernity. The book used to 
know and understand the inexistence of these other views of Modernity was 1492, the 
Covering of the Other. It was intended with the dissertation to elaborate a material for 
the teaching of Philosophy in High School through alternatives to be thought and 
reflected with other thinkers. In it, the philosophies of other continents were researched 
and reflected from the reality of Latin America. For, in the Philosophy of Liberation we 
find other possibilities to think about the hegemonic Modernity in the Didactic Books 
that bring a verticalized thought since Eurocentrism. In the Philosophy of Liberation a 
sensitivity was concealed in the conscience of those who were and are colonized in an 
analytical awakening. Dialectic-analytical Dussel's Philosophy became a method of 
decolonizing the myth of superiority imposed by Eurocentrism. The other, the Indian 
and the black who had their life-bodies ideologically covered by slavery and 
exploitation, are now subjects of discovery and the protagonist of their philosophy. 
Their bodies, ortrora, so mistreated and despised by cover-up while humans took on 



the struggle for liberation. The injustice practiced by the immeasurable violence of the 
Eurocentric man has fractured humanity and the dignity of the Indian and the black by 
the idea of non-humans. The act of otherness that the Philosophy of Liberation 
discovered became a process of regaining dignity using the ‘Analetic’ method that 
Dussel thought, reflected and wrote. The analytical method does not just dialogue 
about slavery, exploitation, injustice, poverty, misery, hunger and the death of the 
other. The analytics came from those who are hungry, are exploited, live in poverty, in 
injustice and are transformed by the system imposed on cheap labor, analogous to 
slave or slave labor. In this system invented by the colonizing countries, exploited 
human beings were not seen and seen. Nor did he feel and feel the death of the other. 
The other colonized, explored and subsumed yesterday and today inhabits an 
underworld, the world of the non-human. The colonization of yesterday and today 
makes them something with the non-people. Therefore, Analética is a possibility to 
rethink and think from the Philosophy of Liberation the peripheral man of the Southern 
Hemisphere. Geopolitics and geoeconomics aimed at the indigenous and African 
person by the hegemonic power of the Northern Hemisphere. The Philosophy of 
Liberation sought to free itself from the univocal view of the dependence (the Eternal 
Present according to Dussel) of Eurocentric thought, while Latin American thinking was 
covered up. This dependence was imposed by the colonizer in the colonization of Latin 
America. It remains even after the independence of Latin American countries. Another 
view of the world of life is a process of liberation that is covered in our Textbooks. Our 
challenge was being guided by the curiosity of the philosopher and the philosopher 
that it is possible to leave the covered and show the discovered. It is possible to have 
Latin American thinking, break free from Eurocentrism and think beyond it. In the 
dissertation, they doubted, questioned, criticized and thought about what the 
Eurocenters imposed on the colonized as fallacious and a horizontal view was opened 
by the knowledge and knowledge that all the Ethnic Groups and Peoples of Latin 
America created their own way of seeing, understanding, conceiving, representing and 
expressing your life world beyond Eurocentrism.  
 

Keywords: Philosophy of Liberation. Modernity. Colonization. Covering the Other. 

Analétics.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 
INTRODUÇÃO .................................................................................................................................... 12 

CAPÍTULO I - 1492 – O ENCOBRIMENTO DO OUTRO: A ORIGEM DO MITO DA 

MODERNIDADE ................................................................................................................................. 25 

1.1 O conceito de eurocentrismo ............................................................................................. 26 

1.2 A questão da conquista e da colonização do mundo da vida ................................... 37 

1.2.1 Uma fenomenologia do ego conquiro (eu conquisto) ..................................... 38 

1.2.2 A colonização do mundo da vida...................................................................... 40 

1.3 Crítica do Mito da Modernidade ......................................................................................... 43 

1.3.1 A modernidade como emancipação (Ginés de Sepúlveda) ............................ 45 

1.3.2 A Modernidade como utopia ............................................................................. 48 

1.3.3 A crítica do mito da Modernidade, ainda do ponto de vista europeu (Bartolomé 

de las Casas) ................................................................................................................................. 49 

1.4 Uma visão não-eurocêntrica da história: a Ameríndia ....................................... 52 

1.4.1 Do Oeste para o Leste: a Ameríndia na História Mundial ............................... 54 

1.4.2 O Oceano Pacífico e o Cemanáhuac, Abia Yala, Tahuantisuyo...................... 56 

1.4.3 O tekoha ou mundo de um povo autóctone americano .................................. 58 

CAPÍTULO II - REPENSAR O ENSINO DE FILOSOFIA PROPOSTO NOS LIVROS 

DIDÁTICOS ......................................................................................................................................... 62 

2.1 O primeiro Livro Didático .................................................................................................... 63 

2.1.1 Os gregos e os romanos inventaram o poder político rompendo com o poder 

despótico ..................................................................................................................... 65 

2.1.2 O significado da invenção da política .............................................................. 66 

2.1.3 A sociedade contra o Estado ............................................................................ 67 

2.1.4 Finalidade da vida política................................................................................. 68 

2.1.5 O poder teológico-político: o cristianismo ...................................................... 69 

2.1.6 O poder da Igreja Católica, os dogmas e a política ......................................... 74 

2.1.7 Jesus de Nazaré, um filósofo da Palestina ...................................................... 78 

2.1.8 Jesus de Nazaré critica as lideranças elitistas e defende as minorias .......... 79 

2.2 O segundo Livro Didático .................................................................................................... 81 

2.2.1 Nicolau Maquiavel (1469-1527) ......................................................................... 82 

2.2.2 Ética e política .................................................................................................... 87 

2.2.3 A autonomia da política ..................................................................................... 88 

2.2.4 Estado Moderno e Soberania ............................................................................ 89 

2.2.5 Thomas Hobbes e o poder absoluto do Estado .............................................. 90 



2.2.6 John Locke e a teoria política ........................................................................... 95 

2.2.7 Jean-Jacques Rousseau e a democracia direta .............................................. 97 

2.2.8 Montesquieu e a autonomia dos poderes ...................................................... 100 

2.3 O terceiro Livro Didático.................................................................................................... 108 

2.3.1 A Filosofia na História – Poder e Autoridade ................................................. 110 

2.3.2 Macrofísica do poder: a teoria da soma zero ................................................. 111 

2.3.3 Microfísica do poder: transmissão em rede .................................................. 113 

2.3.4 O pensamento político grego .......................................................................... 115 

2.3.5 Platão: o governo dos filósofos ...................................................................... 116 

2.3.6 Aristóteles: o bem comum .............................................................................. 116 

2.3.7 As transformações no pensamento político .................................................. 119 

2.3.8 Um discurso contra a opressão ...................................................................... 121 

2.3.9 Sugestão de outros sujeitos, outras visões e outros protagonismos nos 

nossos Livros Didáticos .......................................................................................... 123 

CAPÍTULO III - FILOSOFIA LATINO-AMERICANA: MÉTODO ANALÉTICO NA PRÁTICA 

DO ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO A PARTIR DE OUTRAS VISÕES 

FILOSÓFICOS .................................................................................................................................. 125 

3.1 1ª Aula: Filosofia da Libertação da América Latina: o descobrimento do 

encobrimento do outro (Analético - Alteridade) ................................................................ 126 

3.2 2ª Aula: Filosofia da Libertação e a crítica ao pensamento dos filósofos 

eurocêntricos .............................................................................................................................. 132 

3.3 3ª Aula: Filosofia da Libertação e Africana: o Pensamento, a Reflexão, os 

Escritos e o Ensino para além o eurocentrismo segundo Dussel e Omoregbe ....... 138 

3.4 4ª Aula: A filosofia de Frantz Fanon aos condenados da terra e o pensamento 

filosófico crítico no contexto de exploração humana na atualidade ........................... 143 

3.5 5ª Aula: O pensamento crítico reflexivo e construtivo de um ensino libertador de 

Paulo Freire que se fundamente na Práxis ......................................................................... 147 

3.6 6ª Aula: Ausência de outra visão Filosófica na teoria e prática do Ensino de 

Filosofia nos Livros Didáticos e a Filosofia da Libertação da América Latina ......... 159 

3.7 7ª Aula: A modernidade eurocêntrica e a visão vertical universal e a outra visão 

da Filosofia da Libertação da América Latina .................................................................... 166 

3.8 8ª Aula: A ética da alteridade e da libertação no pensamento de Lévinas e Dussel 

como práticas educacionais ................................................................................................... 172 

3.9 9ª Aula: O Buen Viver e El Bien Vivir como Filosofia Latino-americana e uma 

outra visão da Modernidade eurocêntrica ........................................................................... 177 

3.10 10ª Aula: Filosofia Ubuntu, experiência da africanidade e a Filosofia Latino – 

americana no ensino de filosofia ........................................................................................... 184 

CONCLUSÃO ................................................................................................................................... 189 



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................................. 192 

APÊNDICE A - BIOGRAFIA DE ENRIQUE DUSSEL ............................................................... 201 

ANEXO A - FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO ................................................................................ 206 

ANEXO B - BANDEIRA WIPALA ................................................................................................. 207 

 

 



12 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

O objetivo da dissertação fundamentou-se na Filosofia da Libertação da 

América Latina para conhecermos e entendermos outras visões sobre a modernidade. 

Nesta pesquisa, o pensamento latino-americano, questionou o ensino de filosofia 

eurocêntrico, nos Livros Didáticos. Buscou-se na inconformação e indignação ler, reler 

e interpretar o contexto da realidade da pessoa humana colonizada na América Latina 

e qual a contribuição da filosofia nesta luta de descolonização. O objetivo foi 

compreender a insuficiência da filosofia presente nos Livros Didáticos do Ensino 

Médio quando estes apresentam uma única proposta de educação, a eurocêntrica.   

A ausência de referências de pensadores latino-americanos nos três Livros 

Didáticos pesquisados que são: Iniciação à Filosofia da filósofa Marilena Chaui, 2010; 

Filosofando - Introdução à Filosofia das filósofas Maria Lúcia de Arruda e Maria Helena 

Pires Martins, 2013 e Filosofia: Experiência do Pensamento do filósofo Sílvio Gallo 

2016 são utilizados no Ensino Médio. As categorias filosóficas apresentadas pela 

filosofia da libertação e elaboradas na dissertação mostraram outras visões sobre a 

modernidade que a eurocêntrica não fez e não faz.  

O pensamento latino-americano esta na temática desta pesquisa: ‘Outras 

visões sobre a Modernidade: a crítica de Enrique Dussel e suas implicações para o 

Ensino de Filosofia’.  

O autor e texto de referência são Enrique Dussel e sua obra, 1492 – O 

Encobrimento do Outro (1993). O livro é composto de oito tópicos, na verdade, são 

oito conferências proferidas em 1992, em Frankfurt, por ocasião das comemorações 

dos 500 anos da chegada dos espanhóis em terras americanas. 

Das oito conferências da obra 1492 – O Encobrimento do Outro (1993) de 

Dussel foram escolhidas quatro para a pesquisa, reflexão e escrita da dissertação. 

Todas elas são relevantes e somam com o pensamento latino-americano, mas as 

quatro conferências escolhidas trazem no seu tema questões propostas para a 

pesquisa e estudo que questionam a modernidade. As conferências utilizadas são: 1, 

3, 5, e 6.   

 

 

 



13 
 

Parte I – Encobrimento  

 

O ego Cartesiano, o eu penso, vem como primeiro momento da modernidade 

segundo a filosofia eurocêntrica. O ego cógito, é uma forma de dominar impondo o 

seu poder enquanto ser e conhecer. A Espanha e Portugal deram um passo do mundo 

feudal para o renascentismo sendo a primeira região da Europa a dominar o outro 

como conquistado e sob o controle do conquistador. Inventaram o seu Mito 

centralizando-se o mundo ao seu domínio até a periferia. A Europa constituiu-se, 

assim, como centro planetário.  

No século XVI. Espanha era a única potência da Europa com poder de 

conquistar territórios externos. A América Latina foi a primeira periferia a sofrer com a 

modernização, o mito da modernidade.   

 

Conferência 1: O eurocentrismo 

 

Na primeira conferência Enrique Dussel apresentou o que é o eurocentrismo e 

a Filosofia da História Universal de Hegel como conceito da Modernidade.  

Dussel contrapôs a resposta de Kant na pergunta sobre a Ilustração, onde disse 

que a causa da imaturidade e minoridade são a preguiça e a covardia. Esta ideia 

participou da construção do início e o fim da história universal e deixou os povos 

conquistados sem história e valorizando demasiadamente o Espírito - inteligência do 

conquistador.  

 

Conferência 3: Da conquista à colonização do mundo da vida 

 

Na terceira conferência encontrou-se a reflexão e o pensamento crítico de 

Dussel sobre a conquista do mundo da vida dos povos, habitantes da América Latina.  

Na conquista se impôs a ideia de que a América Latina havia sido descoberta 

e recebeu o conceito de descobrimento. Este conceito foi e é utilizado em várias 

publicações, incluindo a história que ainda não se librou-se da estrutura e organização 

eurocêntrica. No descobrimento, a conquista e a colonização transformou-se em 

encobrimento do outro. Usou-se da tática da força militar como prática de violência 

pelo homem europeu vindo da Espanha.  



14 
 

A presença de Fernando Cortês e Bartolomeu de Las Casas e as suas posições 

e oposições contrárias, pois enquanto o primeiro defendeu a conquista e a violência, 

o outro escolheu os indígenas e a sua ênfase fundamentou-se na liberdade e 

harmonia com os índios e a vida destes povos. Posicionou-se contra a força das armas 

e a imposição da cultura colonialista.   

 

Parte II – Hermenêutica  

 

Conferência 5: Crítica do Mito da Modernidade   

 

Na quinta conferência Dussel (1993) iniciou a sua reflexão por meio de um 

parágrafo do livro A Justa Causa da Guerra Contra os Índios de Ginés de Sepúlveda. 

O texto de Sepúlveda colabou com o entendimento do escrito por centralizar-se no 

benefício da conquista e a submissão do conquistado. Dussel criticou e na crítica-

reflexiva chamou-o de mito da modernidade.  

O mito da modernidade é a cultura eurocêntrica como superior a cultura dos 

habitantes indígenas e única. Transformou-se os índios em culpados para e justificar 

a violência sobre o conquistado transformando-os em coisa, escravo.    

 

Conferência 6: Ameríndia numa visão não-eurocêntrica da história mundial 

 

Na sexta conferência, Dussel fez uma reflexão destrutiva ao eurocentrismo e 

do seu domínio sobre o povo latino-americano. Ele causou uma mudança, 

transformando a América Latina em sujeito de sua própria história a partir da visão do 

conquistado.  

Recuperou-se as metáforas da serpente emplumada e mesclando-a com 

aquela ensinada na Mesopotâmia, que é o conto de Adão. Metáforas que 

questionaram, refletiram a situação contextual do conquistado e do empobrecido 

levando-o a compreender o seu estado de oprimido. Este pensar-se através de si 

mesmo, libertar-se-á das mãos, ideias, mitos da opressão e exploração do 

conquistador.  

No segundo capítulo, analisou-se os filósofos e escritos filosóficos do ensino 

de Filosofia dos três Livros Didáticos escolhidos. A Filosofia no Ensino Médio 



15 
 

ausentou-se de outras visões filosóficas da modernidade, neste caso, não há um 

pensador latino-americano e menção da Filosofia da Libertação da América Latina.  

A reflexão filosófica de Enrique Dussel desenvolveu-se na perspectiva da 

realidade da pessoa humana que habitou este continente muito antes dos europeus 

chegarem. O ser humano organizou-se numa sociedade, vive numa situação histórica 

e condição humana onde criou-se as relações sociais, políticas, éticas, econômicas, 

culturais e religiosas como alternativas para suprir as suas necessidades. Neste meio, 

surgiu a filosofia da ética dusseliana como libertação. É este pensamento que nos 

faltou nos Livros Didáticos utilizados nas escolas do Brasil. A didática e a prática 

filosóficas partem universalmente duma visão eurocêntrica e é esta a reação crítica 

da filosofia latino-americana, libertar seu povo deste enraizamento colonial de pensar 

e querer ser alguém que repete o eurocentrismo a se descobrir, sair do encobrimento.  

O que se tem ainda é um conteúdo que continua no processo de encobrimento 

do outro e na universalização do ensino filosófico vertical. A filosofia latino-americana, 

apresenta outra reflexão para a tradição da filosofia ensinada, pois repensa o que o 

colonizador e a colonização impuseram. Na atualidade, os Livros Didáticos impõem 

como pensamento único, o eurocêntrico. O livro Reflexões: Filosofia e Cotidiano do 

professor José Antonio Vasconselos, 2016, acende uma outra mirada para o estudo 

de filosofia, mas ainda não abordou a filosofia da libertação Latino-americana.  

No primeiro Livro Didático: Iniciação à Filosofia de Marilena Chaui (2010) 

abordou-se a unidade XII – A Política, no capítulo 32, com a temática A Vida Política. 

Chaui, fez uma viagem ao mundo grego e buscou-se na Grécia Antiga e nos 

Romanos a questão do poder, política, autoridade e os cidadãos. Relatou-se como 

que a sociedade se organizou e exerceu o poder e a autoridade.  

 Marilena Chaui escreveu a geografia política na Grécia como lugar da invenção 

da política, destacando a cidade de Atenas e o governo democrático.  

Para Dussel, a tradição eurocêntrica nos alienou a considerar que as 

sociedades na América do Sul são atrasadas, primitivas e inferiores. Esta visão surgiu 

com a civilização do processo de colonização a partir do século XVI. Para os 

conquistadores, os latinos- americanos eram inferiores e os europeus superiores. 

No Livro Didático, enfatizou-se nos ensinamentos dos Sofistas, Platão, 

Aristóteles e a ética a partir do contexto grego, helenocêntrico. Logo após os gregos, 

o Império Romano surgiu no cenário político. O aspecto lendário da política patriarcal 



16 
 

viu no imperador um semideus ou divino e contribuiu na transformação da república 

aristocrática.   

No mundo romano, a hierarquia da fé cristã pelo poder-teológico amalgamou-

se ao poder-político do Imperador. Nesta mesclagem, formou-se o cristianismo que 

ocupou um papel determinante na política imperial. O cristianismo elevou-se ao status 

de religião, recebeu espaço físico, a Igreja - Instituição e tudo isso a partir do século 

IV, especificamente, depois de 313 d. C. com o Edito de Milão, pelo Imperador 

Constantino.  

Neste desenvolvimento, o que pertencia a cultura semítica hebraica, agora é 

monopólio do eurocentrismo. O helenismo grego, também havia sido saqueado pelos 

Romanos. O poder eclesiástico e as teorias teológico-políticas da Igreja foram 

transformando-se em eclesiocêntrico1 que se entrelaçaram com o Império Romano. 

O segundo Livro Didático: Filosofando - Introdução à Filosofia de Maria Lúcia 

de Arruda e Maria Helena Pires Martins (2013). Neste material abordou-se uma 

reflexão a partir da Filosofia Política e de maneira específica, A Autonomia da Política.  

A política encontrou-se na travessia da Idade Média para a Idade Moderna e 

enfatizou-se no autor renascentista Nicolau Maquiavel e sua famosa obra: O Príncipe 

(1973). Na visão eurocêntrica, nesta obra estão os fundamentos do Estado Moderno 

de todo Ocidente. 

De Maquiavel, abordou-se a maneira como que no O Príncipe se aprofundou 

os dois conceitos que são a virtù e a fortuna. E Comentários sobre a primeira década 

de Tito Lívio onde citou a liberdade de Atenas e a grandeza do Estado. 

Os filósofos contratualistas são os destaques. Na ordem, apresentou-se 

Thomas Hobbes. Ele discutiu o Jusnaturalismo e a De Cive (2002) e o Leviatã (1974), 

nos livros que mostraram a relação do ser humano na sociedade. Na concepção 

hobessiana, o poder político do soberano é absoluto e ‘o homem é o lobo do homem’. 

O contratualista John Locke no seu livro Dois Tratados sobre o Governo Civil 

(1998), elaborou a concepção dos fundamentos do liberalismo. Para Locke, os 

indivíduos se reuniam num contrato para legalizar o poder do Estado. Locke, defendeu 

                                                           
1  Eclesiocêntrico, conceito elaborado para explicar poder religioso, político, jurídico, 
econômico e cosmológico da Igreja Católica Romana aliada com o Império Romana na Idade 
Média. No processo de colonização da América Latina, a Igreja Católica participou da 
conquista pela força da Cristandade. Ela também foi cúmplice em oficializar a barbárie do 
Estado Moderno Leviatãnico contra os indígenas provocando vários Etnocídios e 
Epistemicídios em nome do seu conhecimento.   



17 
 

os direitos naturais humanos como acima de tudo, o problema é que são os direitos 

dos que controlam o Estado, os ricos. Na Inglaterra, terra de Lock, no contexto que 

ele viveu, o poder estava nas mãos dos poderosos. Segundo Lock, se precisar, o povo 

pode insurgir contra o Estado, mas não tinha força suficiente, o próprio exército estava 

para proteger o governo. Nós não encontramos nenhum relato escrito onde o exército 

contra o Estado e a favor do povo. Mas Dussel o criticará. Locke, é eurocêntrico 

porque centrou-se no homem europeu da elite. Ele não se preocupou com os seus 

conterrâneos explorados e nem criticou a escravidão pelas conquistas de vários 

países da Europa na América Latina e na África. A sua política e defesa é somente 

para os ricos que exploravam os pobres.  

Na compreensão de Lock, a pobreza na Inglaterra é prova que o pobre não tem 

disciplina e nem virtude para serem membros ativos e perfeitos do estado civil. Não 

vê e com isso não questiona a injustiça como uma das causas. Nas suas obras não 

se abordou que a propriedade se concentra nas mãos de poucos e com isso, faz com 

que muitos precisem vender seus próprios corpos para o trabalho, sendo escravizados 

e explorados. Ele não fez nenhuma mensão e crítica a este sistema escravista da 

eleite dominante.    

O contratualista Jean-Jacques Rousseau, viveu na França a maior parte de sua 

vida. Ele criticou o absolutismo, e a sua teoria fundamentou-se no pacto social que 

legitima o governo. Ele defendeu um contrato onde todo o povo possa reunir-se por 

meio de uma só vontade. Para que o contrato social seja legítimo, a aprovação foi o 

consenso da unanimidade da comunidade.  

Montesquieu, pensador com formação iluminista, crítico e irônico da monarquia 

absoluta e do clero. A teoria de Montesquieu, expressou-se na sua obra O Espírito 

das Leis (1789) os fundamentos do poder democrático separando-se pelos três 

poderes: Legislativo, Executivo e Judiciário. O seu pensamento gerou a ideia de 

constitucionalismo. Na sua concepção, somente o poder pode impedir o abuso de 

poder.  

O Livro Didático abordou o assassinato de Robespierre, pelo governo francês, 

mas o personagem Zumbi dos Palmares, um dos ícones da libertação dos escravos 

do Brasil, não foi refletido pela Filosofia. Este fato pode ser uma sugestão de 

alargarmos do nosso pensamento a partir duma reflexão que está encoberto e 

contribuir para uma discussão filosófica de encobrimento na sala de aula, na escola 

pela interdisciplinaridade e a comunidade escolar. Encobrir as atrocidades dos 



18 
 

conquistadores e a história de seu povo é um ato de opressão, não libertação e não 

educação.     

O Livro Lidático: Filosofia - Experiência do Pensamento, de Sílvio Gallo (2016), 

ao abordou como nos relacionamos? E refletiu o Poder e Política.  

Sílvio Gallo começou a sua reflexão a partir da destruição das Torres Gêmeas 

nos EUA e Pentágono por aviões tripulados em 2001, pelos islâmicos 

fundamentalistas. Em 2001, os Estados Unidos invadiram Afeganistão e 2003, 

invadiram o Iraque, governado por Saddam Hussein. A invasão no Iraque foi uma 

suspeita de que este país estava fabricando armas químicas para financiar atos 

terroristas. Neste ataque, os EUA não foram apresentados como terroristas. O ataque 

norte-americano foi bárbaro, mas foi normalizado e naturalizado.    

Na filosofia, o poder e a política poderiam ser compreendidos pela convivência. 

O problema está na ausência de problematização, pois quando o poder e a politica 

são transformados em instrumentos de barbárie, violência, desigualdade e 

desumanização é porque os povos menores são eliminados e explorados. A origem 

do poder e da política não fundamentou na lei, na disciplina e na ameça, mas na 

corresponsabilidade. Os escritos de Dussel ao apresentar a política, a economia e a 

política mostraram como que são possíveis tornar o poder e a política em convivência 

desde que sejam inseridas na superação das injustiças. O filófofo Sílvio Gallo fez a 

pergunta: o que é o poder? No Livro Didático, o poder apareceu como vontade 

impositivo de um ao outro. Ilustrou-se na reflexão sobre a autoridade com uma 

imagem do filme A revolução dos bichos, do livro de mesmo nome do autor George 

Orwell. Orwell, mostrou as contradições do poder e da autoridade de quem assumiu 

a função. A obra enfatizou a contradição do ser humano que luta pela violência, mas 

quando o assume, não faz outra coisa senão violentar os direitos daqueles que o 

protestam.  

Na macrofísica do poder, a teoria da soma zero é quando governantes e 

governados equilibram o poder. A noção de poder na teoria política classificou os 

lugares que ocupou na sociedade. O governante, sendo um único corpo e 

representando no seu, retratou a figura do governo do Leviatã (2006). O Leviatã é o 

símbolo e nome da obra de Thomas Hobbes.  

Na microfísica do poder, Gallo partiu do pensamento de Michel Foucault que 

teve uma compreensão diferente da soma zero. Para Foucault, o poder está nas micro 

relações e teias relacionais. É a atenção que está nas pequenas relações. O pensador 



19 
 

francês foi um crítico do uso do poder e autoridade pelo Estado. Ele resumiu o poder 

em cinco pontos para o seu exercício: 1. O poder se exerce; 2. As relações de poder 

são imanentes; 3. O poder vem de baixo; 4. As relações de poder são intecionais e 5. 

Se há poder, há resistência.  

   Sílvia Gallo refletiu a política a partir da Grécia Antiga. Ela organizou-se em 

estruturas das cidades independentes que inventou a democracia. Apresentou a ideia 

de Platão que apoiova um governo de filósofos. E dividiu a sociedade em três classes. 

As pessoas com caráter racional, as de caráter irascível e as de caráter concupiscível.  

 Para Aristóteles, o governo não é bom por ser constituído de uma ou várias 

pessoas, e nem a formação e a capacidade daqueles que exercem o poder. Ele, falou 

que o bom governo era aquele que promovia o bem comum. 

No Livro Didático, Gallo escreveu sobre Agostinho e as suas obras Cidade dos 

Homens e a Cidade de Deus e os seus desdobramentos. Citou Nicolau Maquiavel, 

filósofo renascentista e a obra O Príncipe (1973).  

Contra a opressão, enfatizou o pensador francês Étienne de La Boètie e a obra 

Discurso da Sevidão Voluntária que questionou a escravidão, a guerra e a violência. 

Ele questionou como que uma multidão se submetia a um soberano. 

  Nos capítulos dos três Livros Lidáticos não se viu uma outra perspectiva 

filosófica à não ser a eurocêntrica. Os pensadores citados são da Grécia Antiga, 

Império Romano, Inglaterra, França, Itália, Suíça, mas nenhum do Hemisfério Sul. A 

Filosofia da Libertação da América Latina é a abertura de uma nova visão ou uma 

outra maneira de pensar o eurocentrismo desde a colonização.  

No terceiro capítulo da pesquisa dissertativa, apresentou-se o conteúdo prático 

refletido na sala de aula com os alunos. A reflexão realizou-se a partir do método 

analético de Dussel, que abordou e analisaou a modernidade e outras visões sobre a 

modernidade, a colonização, a descolonização, a transmodernidade, a política, a 

economia, a cultura, a sociedade, a religião e a ecologia. O encobrimento do outro, a 

alteridade e o cosmo são todos os aspectos abordados e refletidos pela filosofia da 

libertação. É a interrogação e a contraposição ao eurocentrismo como pensamento 

dominante nos Livros Didáticos. O material pesquisado e escrito oferece ao professor 

de filosofia e ao aluno uma outra possibilidade de conhecerem como que o processo 

de colonização foi construído e apresenta uma proposta de descolonização a partir 

das aulas que refletem outras visões.    



20 
 

É uma reflexão provocante de Enrique Dussel a partir da filosofia da libertação. 

A filosofia da libertação latino-americana impele uma releitura e interpretação da 

História e Filosofia da América Latina pela perspectiva não eurocêntrica. Os 

Pensadores como Paulo Freire, Emmanuel Lévinas e Frantz Fanon foram a inspiração 

do pensamento Latino-americano de Enrique Dussel juntamente com a Conferência 

de Medellín, Colômbia. Estes autores são imprescindíveis para conhecermos e 

compreendermos a colonização, a realidade dos condenados e oprimidos pela 

escravidão e exploração na América Latina. Mas Dussel, fez e faz a teoria restituir-se 

num corpo e encarnar-se na prática teórica, pela práxis. Com isso, o colonizado age, 

se descobre, se liberta, se descoloniza.  

As dez aulas elaboradas a partir de outras visões da modernidade e da filosofia:  

1ª Aula na Sala: A Filosofia da Libertação da América Latina: 1492 o 

encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade - (Alteridade - Dialética - 

Analética) é a visão dialética do outro eurocêntrico e a contravenção do outro pela 

alteridade analética latino-americana.  

2ª Aula: Filosofia da Libertação e a crítica ao pensamento dos filósofos 

eurocêntricos. Filósofos eurocêntricos refletiram parcial ou singularmente quando a 

questão discutida foi a etnia, raça, direito, espírito, inteligência, trabalho, natureza, 

mundo, filosofia, etc. Os equívocos estão na universalização do conhecimento e da 

compreensão sem uma busca mais rigorosa e profunda do que estavam dizendo e 

escrevendo. 

3ª Aula: Filosofia da Libertação: o Pensamento, a Reflexão, os Escritos e o 

Ensino para além o eurocentrismo segundo Enrique Dussel. Pela literatura filosófica 

da Filosofia da Libertação, temos outras propostas para pensarmos e refletirmos além 

do eurocentrismo. É relevante, conhecermos o filósofo africano Joseph Omoregbe e 

sua reflexão. 

4ª Aula: A releitura reflexiva de Frantz Fanon e a ausência do pensamento 

crítico filosófico no contexto da América Latina possibilitaram o repensar. Olhando, 

analisando e refletindo a partir da filosofia de Fanon, com os condenados da terra e 

Freire, com a Pedagogia do Oprimido (2005), o professor de filosofia latino-americana 

contribui e enriquece as reflexões mostrando e refletindo a nossa história e nossa 

maneira de pensar.    

A ausência da filosofia latino-americana nos Livros Didáticos entrelaça numa 

reflexão continental que penetra a partir de outra visão sobre modernidade. A 



21 
 

Modernidade que não se abordou e nem pensou na colonização e nos seus 

desdobramentos na alteridade e o outro encoberto também na atualidade.  

5ª Aula: O pensamento crítico reflexivo e construtivo de um ensino libertador de 

Paulo Freire. Os povos conquistados eram desnudados de seus saberes e 

substituídos pelo conhecimento Europeu. Cabe à nós latino-americanos questionar 

estas teorias, reperguntar, refletir para não perdurar no desconhecimento daquilo que 

pode ser conhecido, des-encoberto e libertado.  

Freire, utilizou a palavra oprimido para conhecer e compreender o processo de 

libertação. Ele começou pelo conhecimento de sua condição, o inseriu no seu 

contexto, o revelou o oprimido pelo sistema. Questionou ao ler o texto eurocêntrico 

que o determinou a sua exploração e começou a alfabetização libertadora.  

Alfabetização, educação, libertação e humanização.  

6ª Aula: Outra visão Filosófica na teoria prática do Ensino de Filosofia. Uma 

reflexão filosófica analítica das unidades dos Livros Didáticos a Vida Política (2010) 

para refletir com a Filosofia da Libertação da América Latina (1977) de Dussel. 

No processo de libertação, proposta reflexiva pelo pensador Dussel na Filosofia 

da Libertação da América Latina, aproximou-se da visão de educação de Paulo Freire 

no sentido da formação do educador a partir da consciência dos oprimidos. A 

Consciência que se realizou na práxis libertadora do educador que se educou e se 

descobriu um eurocêntrico, mas reviu os seus conceitos e formação que o levou a 

assumir um protagonismo de mudança transformadora no educando e na sociedade.  

7ª Aula: O método analético de Dussel superou a dialética utilizada como um 

dos meios do pensamento eurocêntrico. Parte da racionalidade ética da pessoa 

humana que se encontra numa situação de vulnerabilidade, vivendo e convivendo na 

pobreza e miséria, não estão na mesma equidade de quem governa um país, Estado, 

município, empresa, instituição. Isso vale ao mesmo tempo aos que fazem parte da 

elite oligárquica, aristocrática e de quem escreve e ensina pelo aspecto ético. Neste 

contexto, aquelas pessoas humanas que tiveram os seus direitos tirados pelo poder 

dominante são encobertas e excluídas da economia. A analética se fundamentou na 

realidade da pessoa e o seu objetivo é uma prática libertadora e não um estudo de 

caso dos explorados e estabelecido muitas vezes pela dialética e depois produzido 

teoria, gráfico e índice.  

8ª Aula: A ética da alteridade e da libertação de Lévinas e Dusselianos 

apresentaram desde a periferia qual foi o papel da modernidade e da Europa que criou 



22 
 

uma infinidade de coisas, mas que poucos duvidaram e duvidam, questionaram e 

questionam de maneira a compreender a modernização. É relevante parar e pensar 

porque a teoria que temos é uma literatura dum mundo imposto eurocentricamente 

pela colonização. A modernidade, segundo Dussel, também é um mito. Se tornou um 

conceito e uma prática agressiva e violenta a partir da colonização que a filosofia da 

libertação apresenta a superação.   

9ª Aula: Fernando Mamani é professor boliviano, defensor e educador do buen 

vivir e del vivir bien. Para os povos andinos, o viver bem supera o bem-estar moderno. 

O buen vivir ou o bom viver se dá ou acontece na comunidade. Em cada comunidade 

há uma identidade cultural que se origina duma profunda relação com tudo aquilo que 

está no ambiente, na convivência com a “Madre Tierra”, que é o lugar que se habita. 

Nela nasce uma forma de vida, um idioma, a linguagem, as danças, a música, a 

vestimenta, a política, a cultura, a economia, a religião, a ética, etc. Também existe a 

identidade natural, que nasce da complementação com a comunidade da vida, o 

mundo da vida.    

10ª Aula: Filosofia Ubuntu, experiência da africanidade e a Filosofia Latino – 

americana no ensino de filosofia. A ideia é possibilitar outras visões de pensamentos, 

reflexões e práticas diante da crise civilizacional que vivemos. O eurocentrismo 

contribuiu e contribui com esta crise. O capitalismo, o egoísmo, o consumismo, a 

destruição ecológica e o individualismo transformaram a pessoa humana deslocando-

a da comunidade. A filosofia africana, a partir do Ubuntu, aproximou e aproxima as 

pessoas no todo já que não existe o ser humano enquanto ser solitário. Somos juntos. 

Somos na comunidade e nela há uma corresponsabilidade.  

As dez aulas apresentadas nesta dissertação são as possibilidades que 

podemos ousar pensar, refletir e praticar na escola para o estudo transfornar-se numa 

práxis de descobrimento. Estes autores, autoras, pensamentos e livros não estão nos 

nossos livros didáticos. Nós, podemos iniciar uma ideia-prática que nos descolonize 

culturalmente, mentalmente, intelectualmente e educacionalmente. Temos muitas 

outras alternativas para pensar a realidade. Este também é o papel da educação 

escolar e da filosofia da libertação da América Latina de Enrique Dussel. Estudar, 

pesquisar, pensar, refletir, escrever, aprender, ensinar e reaprender são conceitos que 

contribuem na transformação da pessoa humana, da comunidade e da sociedade. 

Todo conceito, fazendo uma analogia com o pensamento dusseliano ao pensar com 

a filosofia semítica, se encarna na vida da pessoa marginalizada e explorada pelo 



23 
 

sistema vigente e dominante como resistência, Insistência e luta pela transformação. 

Todos os conceitos sugeridos nesta dissertação e nas aulas elaboradas são 

questionamentos e críticas para nos libertar do que nos oprime, vencer o opressor 

pelo conhecimento, debate e a invenção duma sociedade habitável para todos. Todas 

estas questões e aspectos servem para alimentar a esperança da utopia do Bem Viver 

e da Dignidade Humana na construção de um Mundo da Vida Humano e ecológico. 

Um lugar onde ninguém é mais que o outro, nem está acima do outro, sendo assim, 

ninguém é menos que o outro, mas responsável pelo outro, sem distinção. É no 

diferente e na diferença que a estética da libertação vence a indiferença.   

 

Projeto para Escolas e outros Lugares Públicos: O Lugar de fala do Filósofo do 

aluno       

 

O mestrado foi realizado sem a bolsa do CAPES e somente com três aulas em 

2018. Em 2019, fiquei sem aulas. Dentro desta situação surgiu a ideia de elaborar um 

projeto a partir de um olhar latino-americano e indiano que trouxesse uma 

aproximação ao pensamento de Enrique Dussel e de Mahatama Gandhi aos grupos 

na escola, igreja e outras instituições. Na escola, o objetivo buscou organizar grupos 

de estudos e de práticas que pudessem contribuir na diminuição da violência.  

O projeto foi elaborado a partir do Princípio da Não-Violência na filosofia da 

libertação de Dussel e os ensinamentos de Gandhi. Do filósofo Dussel, utilizamos a a 

filosofia libertadora pela analética, a alteridade, a ética da libertação, o altruísmo, a 

economia e a política como compromisso do cidadão ao povo. Do Líder Gandhi, estão 

os aspectos humanos que aprofundamos em Dussel, mas o princípio da não-violência 

é próprio da práxis do indiano. 

O projeto foi apresentado e refletido aos alunos, professores e demais 

funcionários da Escola Estadual Nilo Póvoas, Cuiabá, MT, 2019. Duas apresentações 

foram realizadas aos grupos de Pastorais, coordenadores, coordenadoras, lideranças 

de comunidades na Paróquia Nossa Senhora do Carmo, Várzea Grande, MT, 2019 e 

2020.     

 

Estrutura do Projeto 

 

Título: Projeto Princípio da Não-Violência 



24 
 

- Objetivo Geral: Princípio da Não-Violência; 

- O princípio da Não-Violência buscou e busca contribuir na transformação 

humana da pessoa, propondo o conhecer e o saber de seus direitos e de suas 

responsabilidades na sociedade na mudança social. Entender a “Pessoalidade-

Coletividade” nas questões psicossociais e sair do encobrimento imposto muitas 

vezes pela mídia, preconceito e discriminação pela ausência de criticidade da 

realidade.  

  

- Objetivos Específicos:  

a) Fenomenologia da Pessoa Humana: Inteligência Física, Inteligência 

Racional, Inteligência Emocional e Inteligência Espiritual;  

b) Todas as Dimensões da Pessoa Humana em Sintonia com os Aspectos 

Sociais que engloba a Existência Humana na Vivência, na Convivência, na 

Cooperação, na Relação Pessoal e Interpessoal, na Sociedade e no Mundo;  

c) Descobrir juntos que a Pessoa Humana para Viver na Sociedade Necessita 

de Princípios que Fundamentem a Relação. A Educação, a Política, a Cultura, a 

Economia, a Religião, a Ecologia e a Saúde, visam na Promoção Humana, a 

dignidade. A Vida e o Viver se constituem o ‘Autocuidado e o Sócio cuidado;  

Todas estas questões estão distribuídas no Projeto Princípio da Não-Violência 

visando a Vida e Dignidade da Pessoa Humana.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

 

CAPÍTULO I - 1492 – O ENCOBRIMENTO DO OUTRO: A ORIGEM DO MITO DA 

MODERNIDADE 

 

Na Parte I, do livro 1492 o Encobrimento do Outro: a origem do mito da 

modernidade (1993), Dussel, pela Filosofia da Libertação, criticou o que podemos 

chamar de banalidade da barbárie humana que foi a colonização. Dussel criticou a 

barbárie na América Latina que teve início no dia 12/10/1492. Questionou e repensou 

a concepção de descoberta que foi inventada pelo eurocentrismo. Ele a viu como uma 

invenção eurocêntrica. Dussel, que também é historiador, escreveu sobre História e 

defende que os primeiros seres humanos chegaram na América entre 40.000 a 10.000 

mil anos a.C. Provavelmente vindos da Ásia. 

 
A América é, antes de mais nada, e principalmente, uma realidade 
social e cultural complexa. Há um continente, mas não existem uma 
sociedade e uma cultura americanas. Entre 40.000 e 10.000 a. C, 
época da chegada dos primeiros povoadores, até hoje, o processo 
diversificado de formação social e cultural do continente americano 
continua vivo, transformando-se por força das influências extremas e 
de suas próprias contradições internas (ZIMMERMANN, 1986, p. 75). 

  
A obra orientadora localizará e situará a modernidade numa crítica à 

perspectiva europeia para a qual toda esta teoria foi desenvolvida. A obra foi 

elaborada a partir de oito conferências proferidas pelo filósofo Enrique Dussel em 

Frankfurt, na Alemanha. Nela, Dussel tratou várias temáticas tendo consciência de 

que são inesgotáveis as reflexões. São figuras que representam o processo de 

constituição da subjetividade moderna, do ego que, de 1492 a 1636, quando 

Descartes citou no eu penso na sua obra Discurso do Método. Neste período, o 

filósofo Descartes exprimiu o seu pensamento no seu livro Discurso do Método (1996) 

em que se enfatizou o ‘penso, logo existo’. Passa a ser convencionalmente 

considerado como primeiro momento da modernidade.  

 Espanha e Portugal do final do século XV, já não são mais um momento do 

mundo propriamente feudal. São mais nações renascentistas: são os primeiros 

passos rumo à modernidade propriamente dito. Foi a primeira região da Europa a ter 

a experiência originária de constituir o outro como dominado e sob o controle do 

conquistador, do domínio do centro sobre a periferia. A Europa se constitui como 



26 
 

centro do mundo (em seu sentido planetário. É o nascimento da Modernidade e a 

origem de seu “Mito”! Para nós latinos americanos é relevante incluir a Espanha no 

processo originário da Modernidade, já que no final do século XV era a única potência 

europeia com capacidade de conquista territorial externa.  

O encobrimento do outro é uma crítica ao conceito de descobrimento. O livro é 

uma obra de resistência do povo latino-americano contra o desfecho de uma 

celebração para comemorar os 500 anos do descobrimento da América. A Espanha 

havia, junto ao governo mexicano, idealizado a festa solene. Dussel viu pelo olhar do 

conquistado que o conquistador quer celebrar a barbárie. A banalização da 

barbarização do ser. É nesse meio que aparece Dussel (que depois se transformaria 

na obra 1492: o encobrimento do outro) como a provocar uma reflexão que 

repensasse e questionasse a modernidade, o descobrimento, a conquista, a 

colonização, a escravidão e o festejo. Foi uma reação reflexiva que mostrou o papel 

do filósofo e da filosofia, nesse caso, a Filosofia da Libertação na sociedade e 

realidade do explorado, o homem latino-americano. Esta festa celebrativa estava 

programada para o dia 12/10/1992, mas foi frustrada pela resistência de um povo que 

não aceitou mais as justificativas de que europeu, eurocentrista é raça superior e 

quem descobriu as Américas. 

 

O ano de 1492, segundo nossa tese central, é a data do ‘nascimento’ 
da Modernidade; embora sua gestação – como o feto – leve um tempo 
de crescimento intrauterino. A modernidade originou-se nas cidades 
europeias medievais, livres, centros de enorme criatividade. Mas 
‘nasceu’ quando a Europa pôde se confrontar com o seu ‘Outro’ e 
controla-lo, vencê-lo, violenta-lo: quando pôde se definir como um 
‘ego’ descobridor, conquistador, colonizador da Alteridade constitutiva 
da própria Modernidade. De qualquer maneira, esse Outro não foi 
‘descoberto’ como Outro, mas foi ‘encoberto’ como o ‘si mesmo’ que a 
Europa já era desde sempre. De maneira que 1492 será o momento 
do ‘nascimento’ da Modernidade como conceito, o momento concreto 
particular da ‘origem’ de um ‘mito’ de violência sacrificial muito 
particular, e, ao mesmo tempo, um processo de ‘encobrimento’ do 
não-europeu (DUSSEL, 1993, p. 8). 
 

1.1 O conceito de eurocentrismo  

 

As primeiras palavras que abriu a análise desta pesquisa filosófica da Filosofia 

Ocidental foi o pensamento reflexivo-crítico do filósofo, historiador e teólogo Enrique 

Dussel. Ele foi um dos idealizadores da Filosofia da Libertação da América Latina. 



27 
 

Nunca disse que a Filosofia Ocidental fosse menos importante, mas pensou, 

repensou, refletiu, escreveu, ensinou e defendeu que é possível desenvolver um 

pensamento autônomo a partir de outra visão filosófica fora da totalidade eurocêntrica.  

A sua reflexão e defesa da Filosofia Latino-americana parte do homem situado, 

concreto, oprimido: tem como pressuposto básico, portando, a realidade histórica na 

qual ele está inserido; desta forma, orienta a libertação para uma liberdade criadora, 

visando a realizar as possibilidades concretas de presente-futuro. A filosofia da 

libertação tem na formação do homem, um novo humanismo. O seu centro de 

preocupação foi voltar-se para a sociedade marginalizada em todos os sentidos. A 

filosofia da libertação defende a causa dos que não são considerados pessoas 

humanas, na prática, sujeitos que são usados como objetos, instrumentalizados, 

reificados. 

A filosofia estudada no Ensino Médio se utiliza mais dos aspectos históricos, 

locais, pensadores e teorias elaboradas que abordam o filosofar do texto filosófico a 

partir dos fatos e eventos europeus. A Idade Antiga, Idade Média, o Renascentismo, 

a Idade Moderna e a Idade Contemporânea são ahistóricos pela perspectiva da 

América Latina. Um fato da proporção da colonização e suas barbáries permaneceram 

encobertas nos Livros Didáticos. Se para os gregos, romanos e outros povos 

europeus as dimensões humanas como corpo, alma e Espírito e os aspectos sociais 

como política, economia, cultura, justiça, ética, religião, ecologia e cosmologias não 

são relevantes na América Latina, pois são impostas pela colonização e anulam a sua 

própria história e filosofia.  

Os próprios Livros Didáticos do Programa Nacinal do Livro Didático - PNLD 

escolhidos nesta pesquisa buscaram nos fundamentos e justificativas para a reflexão 

política a visão greco-romana-europeia. Com esta reflexão fora da realidade latino-

americana, manteve-se na ausência dos aspectos filosóficos dos pensamentos e do 

filosofar o texto didático. O texto filosófico nem sempre está inserindo na realidade da 

micro e macroestrutura do aluno a partir da comunidade escolar. Pertence a uma 

realidade colonialista que não dá voz e protagonismo nem ao professor e nem ao 

aluno. Ambos repetem e impõe um ao outro a sua visão, mas que não é visão dele e 

sim do conquistador que fora introjetada e agora projeta na escola.  

A visão da microestrutura pode ser o texto em si, que busca saber e conhecer 

somente onde o filósofo nasceu, o que pensou, escreveu e ensinou para a época. A 

visão da macroestrutura é a ampliação do texto filosófico e como que ele ganha esta 



28 
 

dimensão universalista e muitas vezes contribuindo no encobrimento do outro. Se o 

texto de filosofia europeu não for adaptado, discutido e refletido na conjuntura social 

e cultural do aluno, transforma-se em eurocentrismo. O texto europeu não substitui o 

pensamento-reflexivo da filosofia latino-americana, mas pode ser somado, estudado.  

Pensar textos filosóficos com pensadores e pensadoras latino-americanos é 

uma propedêutica pedagógica filosófica da filosofia da libertação da América Latina. 

Possibilitar o pensamento da realidade dos habitantes do continente acentuou uma 

crítica ao pensamento dominante que foi totalizado, eurocentrado nos diversos povos 

do ocidente.  

A reflexão sobre a própria realidade, parte do que já é, de seu próprio mundo, 

de seu sistema, de sua espacialidade. O certo é que a filosofia parece ter surgido 

sempre na periferia, como necessidade de se repensar a si mesma perante o centro 

e perante a exterioridade total, ou simplesmente diante do futuro da libertação.  

A pesquisa e reflexão de Dussel inseriu o olhar na realidade política, 

econômica, social, religiosa, educacional, cultural e ambiental cumprindo o seu papel 

de filósofo no mundo real, concreto, visível, corpóreo e vital. A Filosofia da Libertação 

tem como papel descolonizar nossa mente e o pensamento do conquistado que se 

liberta do mundo e visão do conquistador. Ela repensa a colonização que se expressa 

pela colonialidade.  

Dussel, ao escrever a obra 1492 o encobrimento do outro, trouxe um 

questionamento para mostrar que o processo de colonização está presente 

atualmente. A colonização na contemoranedade não é uma ação política e econômica 

de conquista do passado. O encobrimento do outro continua pela colonialidade e se 

expressa na universalidade dos Livros Didáticos do PNLD, na estrutura, na 

organização e no sistema das instituições. Por exemplo: A colonialidade contribui para 

a continuidade do processo de encobrimento do outro e os Livros Didáticos não 

oferecem um outro pensamento que se opõe a este ensino de filosofia vigente e 

dominante.  

Esta visão vertical do pensamento eurocêntrico paira sobre a mente e 

imaginário dos povos que foram conquistados e colonizados. No mapa-múndi, o 

eurocentrismo impôs a Europa no centro do planeta e sob os demais países do Sul 

como se estivesse irradiando o iluminismo, o racionalismo e o cientificismo. Os outros 

povos, pela conquista e colonização, perderam a visão de mundo, sua percepção, sua 



29 
 

concepção e seus conhecimentos, pois foram destruídos pelo eurocentrismo que o 

impôs as suas epistemologias.   

Os Livros Didáticos de filosofia continuam nesse processo de encobrimento do 

outro e a filosofia latino-americana dusseliana apresenta outra visão, outra 

possibilidade de reflexão, talvez, como escreveu o pensador Miguel León-Portilla que 

inverteu a visão da história na sua obra A Conquista da América Latina (1993) vista 

pelos índios.  

Olhar e conhecer a história da conquista não mais pelos conquistadores, mas 

pelos conquistados, pelos índios, subverte o eurocentrismo. Nesta visão, incluímos a 

filosofia latino-americana, sua realidade, sua reflexão, seu pensamento e sua 

interpretação. A ideia mítica europeizada está nos Livros Didáticos. As abordagens e 

as reflexões são periodizadas nos eventos europeus e os alunos conhecem mais a 

Europa e seus pensadores do que seu próprio continente, seus autores, seus 

pensamentos e seus livros-escritos. É o que afirma Aníbal Quijano (2005) ao refletir o 

que é colonialidade: 

 
A globalização em curso é, em primeiro lugar, a culminação de um 
processo que começou com a constituição da América e do 
capitalismo colonial/moderno e eurocentrado como um novo padrão 
de poder mundial. Um dos eixos fundamentais desse padrão de poder 
é a classificação social da população mundial de acordo com a ideia 
de raça, uma construção mental que expressa a experiência básica da 
dominação colonial e que desde então permeia as dimensões mais 
importantes do poder mundial, incluindo sua racionalidade específica, 
o eurocentrismo. Esse eixo tem, portanto, origem e caráter colonial, 
mas provou ser mais duradouro e estável que o colonialismo em cuja 
matriz foi estabelecido. Implica, consequentemente, num elemento de 
colonialidade no padrão de poder hoje hegemônico (LANDER, apud 
QUIJANO, 2005, p. 107).  

 

 Há um costume que se transformou em hábito de tanto ver, ler, pesquisar, 

estudar, escrever, pensar, refletir, repetir, citar e ensinar eurocentricamente como 

modelo padrão nacional e universal. A essa continuidade podemos chamar de 

colonialidade como bem refletiu o sociólogo peruano Aníbal Quijano num artigo escrito 

no livro organizado Santos e Meneses:  

 
A colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do 
padrão mundial do poder capitalista. Sustenta-se na imposição de uma 
classificação racial, étnica da população do mundo como pedra 
angular do referido padrão de poder opera em cada um dos planos, 
meios e dimensões, materiais e subjetivos, da existência social 
cotidiana e da escala societal (SANTOS, apud QUIJANO, 2009, p. 73).  



30 
 

 

 O conceito de colonialidade se encontra nas obras e artigos de Quijano. Dussel 

sendo um pensador latino-americano, contribuiu ao mostrar outros pensadores latinos 

americanos que também fazem parte do grupo que questionam a colonialidade. Não 

há possibilidade de pensar fora do eurocentrismo se os Livros Didáticos continuam 

com a mesma concepção de pensamento e se não houver uma disposição de pensar 

ao contrario, diferente ou a partir de outra visão, interpretação de mundo. Não se 

amplia a visão e não se pensa por uma perspectiva latino-americana num processo 

de descobrimento daquele pensamento eurocêntrico que permanece no ensino do 

encobrimento pela cultura que não é a dele. O problema, que Dussel, Quijano, Lander 

e Santos problematizam é como que o eurocentrismo eliminou muitas culturas e 

outras foram acobertadas e até hoje temos dificuldade de perceber a reprodução do 

eurocentrismo  

Dussel nos faz um apelo carregado de sentido e de significado sugerindo 

repensar a história. O repensamento dusseliano traz em si uma enorme busca de 

rever, reler, reescrever nossa história e pensamento filosófico. Uma História que 

valorize na sua composição os fatos cronológicos, metafóricos e míticos do povos 

latino-americanos. Para Dussel, os mitos não são ingênuos e irracionais, pelo 

contrário, faz o povo pensar e refletir a sua realidade. Os mitos, são racionais, pois 

fazem o povo pensar o seu mundo e a sua existência.   

 Dussel expressou na sua reflexão, na sua escrita e no seu filosofar o mundo 

de seu continente esquecido, encoberto. Ele questionou a estrutura do pensamento 

eurocêntrico dominante e ofereceu meios para reconstruir uma filosofia latino-

americana que possa refletir a realidade da América Latina desde dentro e não 

somente com as teorias de fora. Esta visão de Dussel é a exterioridade que apresenta 

uma outra possibilidade para repensar a totalidade da filosofia eurocêntrica. A 

reconstrução começa pela libertação do povo latino-americano que muitas vezes está 

subserviente a hegemonia da política, da economia e da cultura que não são o nosso 

jeito de ser, nosso sistema de sentir-se gente, de viver no nosso ethos e de conviver 

no mundo. Dussel escreveu sobre a exterioridade no seu livro Filosofia da Libertação 

da América Latina: 

 
O rosto do homem se revela como outro quando se apresenta em 
nosso sistema de instrumentos como exterior, como alguém, como 
uma liberdade que interpela, que provoca, que aparece como aquele 
que resiste à totalização instrumental. Não é algo; é alguém. A lógica 



31 
 

da totalidade estabelece seu discurso desde a identidade ou 
fundamento para a diferença. É a lógica da natureza ou do 
totalitarismo. É a lógica da alienação da exterioridade ou da 
coisificação da alteridade, do outro homem. A lógica da exterioridade 
e da alteridade, pelo contrário, estabelece seu discurso a partir do 
abismo da liberdade do outro. Esta lógica tem outa origem, outros 
princípios: é histórica e não evolutiva; é analética, e não meramente 
dialética ou científico-fáctica (DUSSEL, 1977, p. 47-48). 

 
 O pensamento Dusseliano recuperou a liberdade tirada e substituída pelo 

eurocentrismo como única forma de pensar. Ao impor o encobrimento do outro criou 

a ideia de inferioridade em vista dos europeus. No primeiro momento esta reflexão 

questiona, abala, pois este pensar é um repensar o que foi estabelecido há cinco 

séculos. O hábito de repetir sem questionar ou duvidar daquilo que nos disseram 

começou a ganhar um novo sentido na filosofia da libertação da América Latina. 

Dussel, na filosofia latino-americana não rejeita o pensamento e as reflexões 

europeias, o que não se aceita é o eurocentrismo, que é centralizar e verticalizar o 

pensamento europeu.  

O pensador europeu Boaventura de Sousa Santos, é na atualidade um dos 

pensadores europeus que vem enfaizando uma atividade de descolonização e 

desconstrução do eurocentrismo. Na América Latina e em outros países do Hemisfério 

Sul, Dussel, Lander e outros pensaram e pensam criticando a visão distorcida do mito 

da civilização. Muitos intelectuais de países colonizados nem preocupam-se em 

desfazer esta ideia implantada na mente dos colonizados. Desfazer o mito da 

civilização e mostrar a quantidade de vítimas encobertas por este sistema é uma 

exigência e dever do filósofo latino-americano:  

 
Apenas quando se nega o mito civilizatório e da inocência da violência 
moderna se reconhece a injustiça da práxis sacrificial fora da Europa 
(e mesmo na própria Europa) e, então, pode-se igualmente superar a 
limitação essencial da razão emancipadora. Supera-se a razão 
emancipadora como razão libertadora quando se descobre o 
eurocentrismo da razão ilustrada, quando se define a falácia 
desenvolvimentista do processo de modernização hegemônico. Isto é 
possível, mesmo para a razão da Ilustração, quando eticamente se 
descobre a dignidade do Outro (da outra cultura, do outro sexo e 
gênero, etc.; quando se declara inocente a vítima pela afirmação de 
sua Alteridade como Identidade na Exterioridade como pessoas que 
foram negadas pela Modernidade. Desta maneira, a razão moderna é 
transcendida (mas não como negação da razão enquanto tal, e sim da 
razão eurocêntrica, violenta, desenvolvimentista, hegemônica 
(LANDER, apud DUSSEL, 2005, p. 29). 

 



32 
 

A realidade da pessoa humana é percebida e conhecida pela alteridade no 

pensamento crítico da história encobertas pela modernidade eurocêntrica. Na ética 

descobriu-se a identidade do outro que a irracionalidade omitiu e ocultou para impôr 

o mito da civilização e produzir vítimas pela colonização eurocêntrica. 

É uma realidade que precisa ser contestada, repensada. Um exemplo, o ensino 

de filosofia no Brasil e não existe nenhum pensador brasileiro ou do continente da 

América Latina nos Livros Dáticos. Os questionamentos, as necessidades dos 

porques não se provocam nenhuma reflexão latino-americana com pensadores fora 

da determinação eurocêntrica. Estuda filosofia clássica, medieval, renascentista, 

moderna e contemporânea, mas a América Latina continua à não existir assim como 

não existiu na concepção hegelina no livro Filosofia da História Universal (HEGEL, 

apud DUSSEL, 1993). A filosofia latino-americana não gira ao redor do eixo como foi 

feito pela filosofia de muitos filósofos eurocêntricos que sustentaram o racismo, o 

préjuizo, o preconceito e a maioridade ou superioridade. A filosofia latino-americana é 

um repensar-se e um descobrir-se. O parágrafo de Hegel idealiza isso: 

 
A histórica universal vai do Oriente para o Ocidente. A Europa é 
absolutamente o fim da história universal... A história universal é a 
disciplina da indômita vontade natural dirigida para a universalidade e 
a liberdade subjetiva (Hegel, Filosofia da História Universal), (HEGEL, 
apud Dussel, 1993, p. 17). 

 

Na primeira conferência em Frankfurt, Enrique Dussel buscou para a reflexão 

o conceito emancipador de Modernidade que está encoberto num ‘mito’. Em primeiro 

lugar ele revelou o componente mascarado que está sob a reflexão filosófica e de 

muitas outras posições teóricas do pensamento europeu e norte-americano. Esta foi 

a prática que tratou o ‘eurocentrismo’ e seu componente que inventou a “falácia 

desenvolvimentista”. Dussel escreveu a resposta de Kant a pergunta: o que significa 

a Ilustração? No ano de 1784 Kant escreveu:  

 
Ilustração é a saída por si mesma da humanidade de um estado da 
imutabilidade culpável... A preguiça e a covardia são as causas pelas 
quais grande parte da humanidade permanece prazerosamente nesse 
estado de imaturidade (KANT, apud Dussel, 1993, p. 17).  

 

Na concepção Kantiana a imaturidade ou a minoridade é culpada. A preguiça 

e a covardia constituem o ethos desta posição existencial. Hoje devemos fazer a Kant 

esta pergunta: um africano na África ou como escravo nos Estados Unidos no século 

XVIII, um indígena no México ou mestiço latino-americano depois, devem ser 



33 
 

considerados nesse estado de imaturidade culpável? Na imaturidade e na minoridade 

pode-se abrir um precedente para a tutoria. Nessa questão surge a justificativa que 

diminuirá o outro inventando e a teoria da superioridade.  

Kant, que é um dos autores do iluminismo também se equivocou na sua ética. 

Ele constituiu esta ideia no mundo eurocêntrico. Sua ética falha quando defendeu que 

o negro precisava ser afastado à pauladas. O negro africano, o não europeu. Entende-

se que o conquistador e civilizador precisavam influenciar os povos para alcançar a 

maturidade e a maioridade. O desconhecimento de Kant e Hegel sobre os povos 

africanos e latino-americanos é saliente nas teorias que escreveram. Os dois 

pensadores eurocêntricos não conheceram as diversas tradições culturais dos povos 

que viviam nestes continentes. A tradição oral foi encoberta pela tradição da escrita 

do eurocentrismo de Hegel e Kant, que não tiveram contato com nenhum dos povos 

para conhecer a visão de mundo e a maneira em que viviam. Neste caso, utilizou dois 

conceitos que enfatizam os prejuízos e preconceitos que foram concebidos e refletidos 

dentro da totalidade eurocêntrica e não pela exterioridade da filosofia da libertação na 

concepção de Dussel 

Dussel escreveu a resposta de Hegel à pergunta. Nas Lições sobre a Filosofia 

da História Universal mostrou como a História Mundial foi a auto realização de Deus 

(uma Teodiceia), da Razão, da Liberdade. Na realidade fo um processo rumo à 

Ilustração: 

 
A história universal representa... o desenvolvimento da consciência 
que o Espírito tem de sua liberdade e também a evolução da 
realização que esta obtém por meio de tal consciência. O 
desenvolvimento implica uma série de fases, uma série de 
determinação da liberdade, que nascem do conceito da coisa, ou seja, 
aqui, da natureza da liberdade ao se tornar consciente de si. Esta 
necessidade e a série necessária das puras determinações abstratas 
do conceito são estudadas na Lógica (HEGEL, apud Dussel, 1993, p. 
18).  

 

Na teoria hegeliana o conceito de desenvolvimento é o centro. Ele determinou 

o movimento do próprio conceito até atingir a ideia desde o ser indeterminado até o 

saber absoluto. O desenvolvimento é dialeticamente linear; é uma categoria 

primeiramente ontológica, mais ainda na história mundial. Dussel questiona a direção 

no espaço dada por Hegel que vê a história universal do Oriente para o Ocidente. A 

Europa é absolutamente o fim da história universal. A Ásia é o começo. Para Dussel 

(1993) este desenvolvimento da história do Leste para o Ocidente é puramente 



34 
 

ideológico; é o momento constitutivo do eurocentrismo, que se impôs em todos os 

programas de história, não só na Europa ou Estados Unidos, mas também na América 

Latina, África e Ásia, que o próprio Hegel não incluiu na sua concepção de história 

universal.  

Dussel questiona o movimento da história mundial hegeliana Leste-Oeste que 

elimina a América Latina, a África e a Ásia justificando o estado de imaturidade que 

se encontravam. E continua, divide o mundo em duas partes uma é o Velho Mundo e 

a outra é o Novo Mundo. É claro que somente era Novo Mundo pelo simples fato da 

América não ser conhecida pelos europeus. O Novo não é só relativamente, mas 

absolutamente, o é com respeito a todos os seus caracteres próprios, físicos e 

políticos. Dussel mostra que os europeus, e o próprio Hegel, pensavam que até a 

geologia com as pedras, a fauna e a flora nas Índias eram mais brutais, primitivas, 

selvagens.  

Dussel criticou esta ideia geográfica de Hegel, pois limitou a história mundial 

num espaço intencional e falacioso onde deixou a América Latina de fora e o mesmo 

aconteceu com a África. Há na classificação dos continentes uma espécie de trindade 

composta pela Europa, Ásia e África, mas a África será descartada: 

 
As três partes do mundo mantêm, pois, uma relação essencial entre si 
e constituem uma totalidade... o Mar Mediterrâneo é o elemento de 
união destas três partes do mundo, e isso o transforma no centro de 
toda história universal... O Mediterrâneo é o eixo da história universal 
(HEGEL apud Dussel, 1993, p. 19).  

 

  No conceito de centro da história mundial veremos que as três partes que 

constituem a totalidade histórica da humanidade, descartaram a América Latina e 

duas delas foram desclassificadas no caso da África e a Ásia. Sobre a África Dussel 

disse que Hegel escreveu algumas páginas e que precisavam ser lidas com senso de 

humor por ser a culminação fantástica da ideologia racista eurocentrica, com muita 

superficialidade, com sentido imenso de superioridade falaciosa, mostrou bem o 

estado de Espírito da Europa no começo do século XIX: 

 
A África é em geral uma terra fechada, e conserva este seu carácter 
fundamental. Entre os negros é realmente característico o fato de que 
sua consciência não chegou ainda a intuição de nenhuma 
objetividade, como, por exemplo, Deus, a lei, na qual o homem está 
em relação com a vontade e tem a intuição de sua essência... É um 
homem em estado bruto (HEGEL apud Dussel, 1993, p. 19). 

 



35 
 

Dussel disse que Hegel insulta a África ao deixá-la de fora da história da 

filosofia mundial por não reconhecer que a tradição oral é história. As etnias africanas 

não são ahistóricas. Então, são constituídas de histórias. Para Hegel, os africanos 

facilmente se tornam fanáticos. E o reino do Espírito é tão pobre e o Espírito tão 

intenso que não respeitam nada e destroçam tudo. A África não tem propriamente 

história. Por isso, Hegel rejeita a África para não a mencionar mais. A África, a América 

Latina e Ásia são tão partes do mundo humano-histórico, quanto a Europa. Não dá 

para falar da história de um povo sem conhecê-la. Nesse caso, a ausência de história 

é a história de Hegel, pois ele desconhece a realidade dos povos que falou. Não há 

povo sem história e história sem povo. O povo escreveu a história e a história o 

representa: 

 
A soberba europeia (o orgulho hegeliano que Kierkegaard tanto 
ironizava) mostra-se no texto citato de maneira paradigmática. Mas, 
no final das contas, também a Ásia desempenha um papel puramente 
introdutório, preparatório, infantil no desenvolvimento da História 
Mundial (DUSSEL, 1993, p. 20). 

 

A Ásia desempenhou um papel introdutório e infantil no desenvolvimento da 

história mundial. Como a história mundial se moveu do Oriente para Ocidente, era 

preciso também descartar América Latina e a África que estão no sul bárbaro, imaturo, 

antropófago, bestial. Esta maneira de ver o mundo dilatou a concepção que os 

Europeus tinham dos países do Hemisfério Sul. O enxergar o outro como animal é o 

encobri-lo e dar continuidade desta ideia nos Livros Didáticos foi a continuação neste 

processo de encobrimento: 

 
A Ásia é a parte do mundo onde se verifica o começo enquanto tal... 
Mas a Europa é absolutamente o Centro e o Fim do mundo antigo e o 
Ocidente enquanto tal, a Ásia o Oriente absoluto (HEGEL apud 
Dussel, 1993, p. 20).  

 

Para Hegel, o Espírito germânico é o Espírito do Novo Mundo, cujo fim é a 

realização da verdade absoluta como autodeterminação infinita da liberdade, que tem 

por conteúdo sua própria forma absolutista. O princípio do Império germânico deve 

ser ajustado ao modelo cristão. O destino dos povos germânicos é fornecer portadores 

do princípio cristão. A reflexão de Hegel aos princípios ditos cristãos são mais 

eurocêntricos e menos semíticos. Um exemplo é o que Dussel escreveu no livro 

Humanismo Semítica (1969). Dussel faz um processo diferente dos princípios cristãos 

de que Hegel espiritualizou no espírito abstrato. Absoluto, totalizante e que encobriu 



36 
 

outras expressões religiosas. Dussel exteriorizou o abstrato e dialético transformando 

os princípios cristãos numa analética a partir das necessidades que a injustiça social 

da época causaram. Os princípios que antes eram somente preceitos religiosos, agora 

se encarnam na vida do povo tornando a justiça, a política e a cultura como aspectos 

que libertam e não aceitam mais a escravidão e a diminuição de seus corpos. É 

relevante frisar que o cristianismo segue o eurocentrismo, que iniciou-se na Europa 

no século IV, em pleno Império Romano. O cristianismo, pelo olhar de Hegel, 

representou a força da colonização de um Cristo inventado para colonizar pela 

manipulação dos princípios cristãos e a oficialização da violência. Os palestinos que 

viviam na Palestina no início do primeiro século da Era Cristã, estavam sob a 

dominação colonial do Império Romano e sendo Colônia, na periferia do mundo no 

período, eram submetidos no sistema de escravidão e exploração. Situamos o 

cristianismo como uma invenção do eurocentrismo que não deixa de ser a 

manipulação da fé cristã e a religião construída pelo Império Romano na utilização da 

conquista e expansão do mesmo.  

A inversão dos princípios cristãos em poderes de conquistas, políticos, 

econômicos, destruições, escravizações e explorações pela cristandade desumanizou 

a essência da pessoa de Jesus de Nazaré. Os espanhóis e portugueses utilizaram a 

fé cristã dentro deste método que conhecemos como cristandade oficializando a 

conquista e a colonização para justificar de que o indígena não era pessoa e podia 

ser explorada, escravizada e até abatida se não respeitasse e cumprisse as suas leis. 

Isto tudo justificado pelo mundo cristão da hierarquia. Na cristandade, quem não 

aceitasse a fé como única, esta pessoa era perseguida, presa, escravisda, torturada, 

vendida e morta. Mesmo a partir do não humano eurocêntrico da cristandade, o 

indígena e depois do escravo africano sofrendo com as imposições culturais, em 

muitos lugares mantiveram vivas as suas culturas.   

Neste contexto de modernidade surgiu a consciência da justificação de si 

mesmo, tendo o restabelecimento da liberdade cristã. Dussel criticou esta ideia de 

justificação e liberdade porque estava fechada no mundo germano europeu. Quer 

dizer para Hegel, que a Europa cristã moderna não tem nada à aprender dos outros 

povos, mundos e culturas. Tem um princípio em si mesma e é de plena realização e 

universalização de seus conhecimentos, pensamento e ciência: 

   



37 
 

Porque a história é a configuração do Espírito em forma de 
acontecimento, o povo que recebe um tal elemento como princípio 
natural... é o povo dominante nessa época da história mundial... 
Contra o direito absoluto que ele tem por ser o portador atual do grau 
de desenvolvimento do Espírito mundial, e espírito dos outros povos 
não tem direito algum (HEGEL apud DUSSEl, 1993, p. 22).  

 

Na concepção de Hegel, a Alemanha e a Inglaterra possuem um poder absoluto 

porque portam o Espírito do desenvolvimento. Todo outro-povo não tem direito. Esta 

é uma definição que melhor explicitou o eurocentrismo e a própria sacralização do 

poder imperial do Norte sobre a periferia do Sul.  

A Espanha e a América Latina são deixadas de fora da modernidade. O ano de 

1492 foi constitutivo para a Espanha e Portugal. É o encontro com o outro, com o 

diferente. É a outra cara, a do asteca, do inca, do maia e os demais povos da América 

Latina que se encontram na alteridade essencial da modernidade que o eurocentrismo 

não o reconheceu e o utilizou barbaramente o encobrimento. O ego ou a subjetividade 

europeia se tornou o protótipo do senhor do mundo conduzido pela vontade de poder. 

A vontade de poder criou uma razão dominadora, violenta, destruidora. Criou-se o 

racionalismo universalista e irracional. Dussel, não ocultou a razão e a racionalidade, 

mas a irracionalidade que causou violência e inventou o mito da modernidade. A 

irracionalidade foi uma das críticas que Dussel fez à modernidade. Na concepção de 

Dussel, a colonização eurocêntrica impôs e impõe a ideia de irracionalidade aos 

conquistados das suas colônias.  

    

1.2 A questão da conquista e da colonização do mundo da vida  

 

O eurocentrismo inventou um aparato teórico para a conquista e na primeira 

conferência Dussel escreveu como que o poder teorizado foi imposto e justificado. A 

conquista, agora não será mais entendida pela relação estética ou quase-científica 

entre pessoa-natureza como no descobrimento de novos mundos. Nesse momento a 

figura passou a ser prática, relação de pessoa-pessoa, política, militar e nem de 

investigação para reconhecimento de mapas, de climas, topografias, flora e fauna, 

mas de dominação das pessoas, dos povos, dos índios. A teoria foi substituída pela 

práxis da dominação e tudo passou a se movimentar e conceber pela política 

eurocêntrica. 

   



38 
 

1.2.1 Uma fenomenologia do ego conquiro (eu conquisto)  

 

O primeiro passo foi reconhecer os territórios geograficamente e depois 

passou-se a controlar os corpos, as pessoas. Naquela época se dizia: é necessário 

pacificá-las. O conquistador será o primeiro homem moderno prático, a impôr a sua 

individualidade violenta as outras pessoas, o outro. O primeiro que pode receber o 

nome de conquistador é Fernando Cortês. Ele foi posto por Dussel como exemplo do 

tipo moderno de subjetividade.  

Fernando Cortês, teve uma breve passagem por Salamanca onde estudaria 

Letras, mas cansou de estudar e a falta de dinheiro o fez escolher partir para as Índias. 

Em Santo Domingo assumiu o posto de encomendeiro, explorando os indígenas nas 

suas granjarias. Juntamente com Diego Velázques conquistaram Cuba. Conseguiu 

uma grande extração de ouro com os seus índios onde foi nomeado capitão, 

conquistando as terras de Yucatan que descobriram em 1517. Os indígenas 

caribenhos viviam nus, pois não conheciam o manuseio de tecido. Os espanhóis, 

somente depois de vinte e cinco anos que estavam neste continente que tiveram 

contatos com as culturas urbanas dos astecas e maias. Antes, os europeus só 

encontraram culturas aldeãs que viviam da coleta e da pesca.  

 A conquista foi uma prática militar violenta que incluiu dialeticamente o outro 

como o si mesmo. O outro, que diferente, rejeitado enquanto outro e sujeitado a perder 

o si mesmo, foi subsumido. Ele foi alienado e obrigado a se incorporar na totalidade 

colonizadora fazendo do outro, uma coisa de seu bel-prazer.   

Sendo coisa, o outro foi tratado como instrumento de opressão, assalariado ou 

escravizado. Por estes meios, o ego moderno foi se constituindo pela subjetividade 

do conquistador, acumulando riquezas, mesquinhez, falsificação de poder e de direito 

à maneira da Cristandade do imperador romano, Constantino:  

 
A bandeira ou estandarte que Cortês levou nesta expedição era de 
tafetá negro com cruz vermelha, com algumas chamas azuis e 
brancas e uma letra em volta que dizia: ‘sigamos a cruz e com este 
sinal venceremos’ (MOGROVEJO, apud Dussel, 1993, p. 44). 

 

No dia 18 de fevereiro de 1519, quando deixaram Cuba e navegando pelas 

costas orientais do império asteca, ficaram sabendo deste povo e seu imperador 

Motecuhzuma. Este será o primeiro contato entre o imperador dos astecas e o grupo 

de Cortês. Pela primeira vez, Cortês senti-se um ser divino pelos astecas. Na tradição 



39 
 

asteca, revelava para eles a vinda do divino pelo mar e com as mesmas características 

físicas que os estranhos recém chegos, os espanhóis. Cortês recebeu saudações de 

Deus e Senhor, depois prostraram por terra e a beijaram. E o acolheram dizendo: 

“Deus nosso Senhor nosso, sejais bem-vindo que grandes tempos há que vos 

esperamos nós vossos servos e vassalos” (TORQUEMADA apud DUSSEL, p. 45). 

A relação estabelecida foi de dominação. O que chegou, o europeu, se viu 

absoluto e que pode dominar, o outro, o índio. É o divino que vinha, veio para 

conquistar, dominar e matar. A primeira relação foi de violência. A experiência 

moderna surgiu da superioridade quase divina do europeu ao outro, visto como 

primitivo, rústico e inferior. Conduzido pelo ego europeu, violento militar, que cobiça 

riqueza, poder e glória. Os embaixadores do imperador mostraram aos estrangeiros 

as pedras de ouro, preciosas e outras riqueza:  

 
Todos os que viram o presente ficaram suspensos e admirados de tão 
grande riqueza, e ainda mais desejosos de ir adiante atrás de outro 
maior do que ele ou semelhante. Pois o ouro tem isto: aviva o coração 
e anima a alma (TORQUEMADA, apud DUSSEL, 1993, p. 47). 

 

Cortês, com o maquiavelismo colaborou com alguns, causou divisões a outros, 

e ia derrotando pelas batalhas violentas. Seus soldados mostravam prática adquirida 

nos séculos de luta contra os muçulmanos. O uso desproporcional de armas de fogo, 

canhões de pólvora, cães treinados para matar, os cavalos tidos por deuses 

desconhecidos. A ação feita por Cortês e seu grupo aproveitaram da honestidade que 

os astecas tinham e o valor que davam a palavra. Os astecas acreditam na palavra 

de Cortês, que são enganados. Por esta mentira, impuseram sobre os astecas a sua 

violência e conquista.   

Para os astecas, não se podia olhar Montezuma no rosto. Por isso, o encontro 

do conquistador com o imperador asteca foi um momento central. O imperador foi ao 

encontro com Cortês contra a sua vontade. Foi obrigado a receber na entrada da 

cidade. Montezuma ficou frente a frente de um conquistador. Todos olharam para a 

terra diante do imperador. Cortês, o eu-conquistador foi o primeiro a olhá-lo de frente. 

A maior das violências não foi olhar para o outro, mas sim, sujeitá-lo à sua violência e 

opressão. 

No dia 13 de agosto de 1521, Cortês e seus soldados voltaram a entrar na 

cidade de Tenustitlan, no México. Utilizou da violência para destruí-la e tomá-la. O eu-



40 
 

conquistador acreditou que pode, sendo superior e que o outro perdeu o valor e ele 

pode eliminá-lo.  

Cortês se faz senhor sobre outro senhor. Ele foi o conquistador que num 

momento decisivo constituiu como subjetividade e vontade de poder. Somente o rei 

Carlos V esteve acima de Cortês. A crítica de Las Casas atingiu o poderiu de Cortês 

que disfarçado de cristão, banalizou milhares de etnias em nome das riquezas que 

continham nas suas terras:   

 
A causa (Final) por que os cristãos mataram e destruíram tantas e tais 
e tão infinito número de almas foi somente por terem como seu fim 
último o ouro e se encher de riqueza em pouquíssimos dias e subir a 
estados muito altos e sem proporção a suas pessoas. (A causa foi) 
pela insaciável cobiça e ambição que tiveram. Devo suplicar a Sua 
Majestade com insistência importuna, que não conceda nem permita 
aquela que os tiramos inventaram, prosseguiram e cometeram, e que 
chamam conquista (Bartolomé de las Casas, Brevísima relación de la 
Destrucción de las Indias, Introducción), (LAS CASAS, apud Dussel, 
1993, p. 42).  

 
Na concepção europeia, o poder do rei estava no divino e o conquistador 

participava deste ideal e prática. O eu-senhor anulava o outro na sua dignidade, o 

índio como si mesmo. Foi a destruição do outro enquanto outro. Se justificou a 

violência e opressão. O conquistador agiu pelo apoio dos reis e do cristianismo, 

mesmo que membros cristãos fossem contra a escravidão e a eliminação do outro. 

Um dos mais conhecidos foi o Frei Bartolomé de Las Casas. Segundo Dussel, Las 

Casas foi um defensor dos indígenas, de seus costumes e porta – voz junto ao rei da 

Espanha.  

 

1.2.2 A colonização do mundo da vida 

 

A colonização do mundo da vida da América Latina não foi uma metáfora. Ela 

é uma palavra que tem sentido histórico, concreto, real, creador e prático. Esta figura 

foi adquirida em 1492. Sob seu domínio estava o aspecto econômico-político: 

 
A América Latina foi a primeira colônia da Europa moderna, sem 
metáforas, já que historicamente foi a primeira periferia antes da África 
e da Ásia. A colonização da vida cotidiana do índio, do escravo 
africano pouco depois, foi o primeiro processo europeu de 
modernização, de civilização, de subsumir (ou alienar) o Outro como 
si mesmo; mas agora não mais como objeto de uma práxis guerreira, 
violência pura, como no caso de Cortês contra os exércitos astecas ou 



41 
 

de Pizzaro contra os incas, e sim de uma práxis erótica, pedagógica,        
cultural, política, econômica, quer dizer, do domínio dos corpos pelo 
machismo sexual, da cultura, de tipos de trabalhos, de instituições 
criadas por uma nova burocracia política, etc, dominação do outro. É 
o começo da domesticação, estruturação, colonização do modo como 
aquelas pessoas viviam e reproduziam sua vida humana. Sobre o 
efeito daquela colonização do mundo da vida se construirá a América 
Latina posterior: uma raça mestiça, uma cultura sincrética, híbrida, um 
Estado colonial, uma economia capitalista dependente e periférica 
desde seu início, desde a origem da modernidade. O mundo da vida 
cotidiana conquistadora-europeia colonizadora o mundo da vida do 
índio, da índia, da América (DUSSEL, 1993, p. 51).  

 

Cortês recebeu presentes dos caciques maias antes de chegar ao México, em 

Tabasco (Yucatan), março de 1519. Junto com os luxuosos presentes entregaram 

vinte mulheres entre elas, Mariana, Malinche. Ela foi o símbolo da mulher americana, 

índia e culta. Ela conheceu a língua maia e asteca e teve um filho com o seu amo 

Cortês. 

Segundo o que escreveu Dussel no livro 1492, os caciques entregaram índias 

donzelas e moças e junto com elas, ourta índia para o seu serviço. Todas elas eram 

filhas de caciques. E se dirigindo à Cortês, disse que ele entregava sua filha para ele 

e as demais foram entregues aos capitães.  

Dussel questionou a postura do conquistador. Foi uma ação de ego violento, 

guerreiro moderno e ego fálico, machista e prepotente na arrogância eurocêntrica. A 

injustiça que ganhou cada vez mais espaço se abriu para o aumento da 

desumanidade. A violência erótica mostrou a colonização do mundo da vida indígena.  

Utilizaram a força e a violência e se apossaram das mulheres casadas, das 

mocinhas e das meninas de dez e quinze anos contra a vontade dos pais e mães. 

Estas mulheres foram levadas para as casas dos conquistadores. Segundo Dussel, 

desta relação de troca de seres humanos como coisa, objeto que a pessoa humana 

foi coisificada e banalizada. A coisificação do outro pelo encobrimento. O 

encobrimento foi a conquista que com sua tirania colonizou e impôs o seu mundo no 

mundo do outro. No encobrimento do outro se anulou a liberdade e a dignidade do 

sujeitando, pois foi transformado como coisa. Este outro foi transformado numa coisa 

com um valor mercadológico. Sem valor humano fundamentado na dignidade e na 

liberdade este outro tornou-se violentamente desumanizado. Não foi visto e 

reconhecido na sua existência humana e então, foi subsumido num submundo do 

mundo do conquistador eurocêntrico. Ele foi um mundo que somente o conquistado 

viveu-viverá, sofreu-sofrerá e morreu-morrerá. O conquistador somente entrou neste 



42 
 

mundo que ele criou para o conquistado para submetê-lo à escravidão e exploração. 

Parafraseando com a luta de realidades opostas, tudo isto representa e expressa as 

Casas Grandes e a Senzalas de ontem e de hoje. Há uma injustiça que denuncia a 

disparidade da humanidade, mas que foi e é encoberto pelo direito vital e 

constitucional do povo.  

 A colonização, neste contexto, também dominou o corpo da mulher índia. Ela 

foi transformada pelo conquistador num objeto de seus desejos de exploração e a 

mulher passou a ser vista sob uma perspectiva simplesmente erótica e doméstica. Ela 

foi domesticada para realizar as satisfações do conquistador. Ela perdeu a sua 

dignidade e liberdade de seu corpo e agora a sua atividade está no servir e suprir as 

necessidades do colonizador. A tirania passou a ser o encobrimento e quem encobre 

e se desumaniza pelos seus atos desumanos.  

 O corpo do homem, explorado pelo trabalho escravo foi parte de uma 

economia e de um capitalismo mercantil exploratório e injusto. O corpo do índio foi 

imolado e transformado numa mercadoria, ouro e prata. Valor morto da objetivação 

do trabalho vivo do indígena. Dussel, percebeu e questionou a contradição da 

colonização moderna. Na Europa, os elementos valiosos foram ouro e prata, dinheiro 

do capital, na América que foram a morte e desolação. Esta situação de 

desumanidade e maltrato encontrou uma reação de denúncia e discordância pela 

colonização moderna que encontrou no escrito de Dom Domingo de Santo Tomás, 

em Chuquisaca, atual Bolívia uma crítica contundente:  

 
Faz quatro anos que, para se acabar de perder esta terra, descobriu-
se uma boca do inferno pela qual entra cada ano grande quantidade 
de gente, que a cobiça dos espanhóis sacrifica a seu deus, e é uma 
mina de prata que se chama Potosí (SANTO TOMÁS apud DUSSEl, 
1993, p. 53). 

 
Dussel utilizou uma metáfora para refletir a realidade da mina. Chamou a boca 

da mina de boca de Moloc, uma divindade cananeia que recebia sacrifícios humanos. 

O funcionamento da mina também seguiu o seu curso sendo abastecida pelas vítimas 

humanas, os indígenas obrigados à trabalhar nelas sem o direito de recusar o trabalho 

escravo. O colonizador criou um deus-capital visível e próprio da Civilização Ocidental 

Cristã, o ouro, a prata e o capital concreto. Na reflexão Dusseliana, a economia foi 

transformada em sacrifício humano pela colonização. Criou-se o culto ao dinheiro 

(ouro e prata) como um fetiche que nas religiões antigas foi visto como objeto sagrado. 



43 
 

Não se valorizou o descanso sabático, mas o trabalho até a morte. O trabalho muitas 

vezes feito até a exaustão, morte súbita pelo cansaço, esgotamento das energias 

vitais.  

O eu colonizo o outro, foi o domínio alienante dos conquistados e que chegam 

aos dias atuais naqueles e naquelas que são vistos como fracos que são os casos do 

índio, do negro, da mulher, da criança, do pobre, do homoafetivo, ao homem vencido 

pela política, pelo idoso, pelo jovem, pela economia capitalista mercantil que continua 

no eu conquisto moderno e que atualmente suga a vitalidade da vida da ecologia, da 

vida humana. A vontade de conquista continua a barbarizar o planeta inibindo de 

qualquer reação que provoca libertação e por isso, a explora. É o processo, progresso, 

desenvolvimento fechado num sistema ambíguo da civilização que é a modernização. 

Em nome da modernidade, da conquista e destruição as ações são irracionais e a 

racionalidade, que antes era tão valorizada, expressa, agora se encobre pelas 

violências mais diversas chegando a sacrificar do outro pelo capitalismo, o lucro. O 

relato mítico citado acima por Dussel, entrelaça com o que veremos agora.  

 

1.3 Crítica do Mito da Modernidade 

 

 A centralidade do texto está na afirmação: “Colonização é boa para todos” 

(Sepúlveda apud DUSSEL, 1993). Também é útil e bom para o dominado, 

conquistado e vencido”. Dussel viu nesta colocação o mito da Modernidade. A cultura 

europeia foi definida como superior, mais desenvolvida. No outro lado estava a cultura 

determinada como inferior e se justificou, então, como rude, bárbara, e sempre sujeito 

de uma imaturidade culpável. A dominação foi imposta sobre o outro como 

emancipação. Ele foi bom para o bárbaro que utilizou uma civilização 

desenvolvimentista e moderna válido somente para as suas categorias eurocêntricas 

de modernidade. Foi nisto que se fundamentou o mito da Modernidade, transformou 

a vítima inocente (índio) como culpável de sua própria situação e tornando-o no sujeito 

moderno do falso inocente (europeu) pela atitude sacrifical do indígena. O custo da 

modernização está no sofrimento do conquistado que fora sacrificado: 

  
A primeira razão é que, sendo por natureza servos os homens 
bárbaros, incultos e inumanos, se negam a admitir o império dos que 
são mais prudentes, poderosos e perfeitos do que eles; império que 
lhes traria grandíssimas utilidades, sendo além disso coisa justa por 
direito natural, que a matéria obedeça à forma, o corpo à alma, o 



44 
 

apetite à razão, os brutos ao homem, a mulher ao marido, o imperfeito 
ao perfeito, o pior ao melhor, para o bem de todos (SEPÚLVEDA apud 
DUSSEL, 1993, p. 75).  

   
Segundo Dussel, as ideias de Sepúlveda se fundamentaram naquilo que 

Aristóteles pensava. No que Agostinho também defendeu e Tomás de Aquino refletiu 

sobre a mulher como submissa ao homem. No helenismo, por enfatizar somente 

pensadores gregos para refletir, pensar, ensinar e organizar um país com a forma de 

política grega e do eurocentrismo, se tornou fundamento para a filosofia e se originou-

se no pensamento da Europa.  

Sua tradição ganhou conteúdo desde a Idade Média com ideia fixa, rígida, 

abusiva, violenta, bárbara e inflexível diante das outras visões e compreensões do 

mundo e da vida. Para eles o justo, o direito natural e a verdade estão com o 

conquistador. É o que disse Parmênides no ser e não-ser. O ser é o grego e não-ser 

é o que não estava fora da política grega. No Brasil, o pensador Zimmermann (1986), 

fez um paralelo no seu livro enfatizando a América Latina como o não-ser, o não 

reconhecido como humano. A maneira de ver o mundo e a modernidade ainda são de 

quem exercem o domínio, que é a visão do invasor.  

 O dualismo ontológico tirou a originalidade, a maneira de se reunir pelo social 

e organizar-se pelo político. Na crença de Sepúlveda, a sua ideia excludente não 

refletiu a violência que isso causa entre os povos. A violência foi o abismo entre o 

dominador versus dominado que Sepúlveda justificou e normalizou. No dualismo, há 

uma disparidade de valores. No dualismo, não há dignidade, liberdade e 

pessoalidade, mas desigualdade humana, social, política, jurídica, ética, cultural, 

religiosa, ecológica, econômica e moderna. O mito moderno foi inventado no momento 

em que os europeus começaram com as suas viagens maríticas e ao conhecerem 

outros povos imposeram pela conquista e colonização o seu modelo de organizar as 

sociedades autóctones. Nesta prática, mantiveram-se numa sociedade de desiguais 

ainda na atualidade. Esta estrutura se manteve na sociedade greco-romana que 

esquematizou a conquista e a colonização. Uns estão ou permanecem sempre 

superiores dos demais fundamentando-se em suas falácias. Mandam, governam, 

impõem, estabelecem e denominam mais x menos; humano x desumano; homem x 

mulher; divino x ser humano; moral x amoral; ética x antiético; europeu x outro; 

civilizado x bárbaro. Estas questões fizeram e fazem parte do mito da modernidade.  



45 
 

 Dussel apresentou três posições que aconteceram no percurso da história para 

mostrar como que o outro deve ser incluído na comunidade de comunicação e a 

civilização, quer dizer, toda questão de justificação ou de violência, a conquista 

civilizadora no século XVI foi questionada: 1). A modernidade como emancipação 

(Ginés de Sepúlveda); 2). A Modernidade como utopia (Gerônimo de Mendieta) e 3). 

A crítica do mito da Modernidade, ainda do ponto de vista europeu (Bartolomé de las 

Casas). 

 

1.3.1 A modernidade como emancipação (Ginés de Sepúlveda) 

 

O argumento de Ginés de Sepúlveda foi de um pensador moderno e de um 

grande humanista espanhol. A sua reflexão está enraizada na ideia eurocêntrica. A 

sua visão não foi inclusiva e mesmo sendo humanista não trata o outro, o índio 

humano. Ele foi um dos defensores da utilização da guerra justa para conquistar e 

impôr aos conquistados na nova civilização, segundo ele, a europeia. Ele disse que o 

modo de vida urbano e as construções arquitetônicas, causaram surpresas nos 

conquistadores, mesmo a dos astecas e dos incas, não foi razão de dizer que são 

povos civilizados. A compreensão de Sepúlveda foi esta: 

 
Veja, porém, quanto se enganam e quanto discordo de semelhante 
opinião, vendo ao contrário nestas mesmas instituições uma prova da 
rudeza, barbárie e inata servidão destes homens. Porque o fato de ter 
casas e algum modo racional e alguma espécie de comércio é coisa 
que a própria necessidade natural induz, e serve somente para provar 
que não são ursos, nem macacos e que não carecem totalmente de 
razão (SEPÚLVEDA apud DUSSEL, 1993, p. 76).  

 

O questionamento que Dussel fez a partir do conceito de Modernidade foi que 

a política não transformou-se numa república onde pudesse estabelecer que ninguém 

perdesse a sua individualidade, nem casa, nem campo que possa produzir ou deixar 

a seus herdeiros. Na reflexão e pensamento político de Dussel, tomamos 

conhecimento de que a república foi saqueada pelo Estado imperial ou monárquico. 

As terras pertenciam aos senhores que sob um nome impróprio o chamavam de 

donos, inventado pelas leis para saciar as suas vontades e caprichos de soberanos, 

enquanto isso, o povo perdeu a liberdade, a humanidade e a dignidade ao serem 

submetidos à escravidão. Eles fizeram tudo isso pelas armas que os oprimem e ação 

voluntária, espontânea contra os conquistados. Estes são os sinais dos sistemas 



46 
 

servis e dos abatidos pelos bárbaros, incultos e inumanos, assim os conquistados 

eram tratados pelos espanhóis. Esta foi uma visão que Dussel trouxe para a reflexão 

apresentando a concepção que os eurocêntricos tinham dos índios, dos habitantes da 

América Latina desde a compreensão de Sepúlveda. 

Com estas palavras, Sepúlveda justificou a conquista e a colonização. Nela, ele 

descrevu os fundamentos da barbárie. A ideia eurocêntrica da conquista na realidade, 

foi uma ação de emancipação. Este ato permite ao bárbaro sair da imaturidade e de 

sua barbárie.  

Dussel, na sua reflexão passou do conceito de modernidade para o mito da 

modernidade. Mito que deu sentido a emancipação da razão moderna da civilização 

europeia. O seu sentido de modernidade a partir de instrumentos, tecnologias, 

estruturas sociais, práticas políticas, economia subdesenvolvida e a prática da 

subjetividade dos povos conquistados. A modernidade escondeu, encobriu o outro 

pela dominação e violência porque destruiu suas expressões culturais. A causa do 

sofrimento produzido no outro foi justificável pela ideia de que estava salvando o índio 

de sua inocência e por serem vítimas de suas bárbaras culturas. O eurocentrismo 

justificou e encobriu a sua barbarização ao outro na sua totalidade.   

No mito da modernidade, Dussel apresentou cinco pontos do argumento de 

Sepúlveda que se fundamentou nas premissas, conclusões e corolários: 

1. A cultura europeia é a mais desenvolvida. É uma civilização superior as 

demais culturas. A premissa está no eurocentrismo. 

2. As culturas saem da sua barbárie e subdesenvolvimento pelo processo 

civilizador, a conclusão é o progresso, o desenvolvimento e um bem para elas 

mesmas. É um processo que leva a emancipação e modernização. 

3. O primeiro corolário, a dominação da Europa sobre as outras culturas como 

ação pedagógica. É uma violência necessária (guerra justa) justificada pela ação 

civilizatória e modernizadora. Neste progresso também se justifica os possíveis 

sofrimentos e padecimentos que poderão aparecer aos membros destas culturas, pois 

são os custos necessários para o processo de civilização e o pagamento da 

imaturidade culpável. 

4. No segundo corolário, o conquistador, o europeu é inocente e tem o mérito 

porque exerce uma ação pedagógica e violência necessária. 

5. No terceiro corolário, as vítimas que foram conquistadas são culpadas de 

sua própria conquista, da violência que sofrem e de sua vitimação. Ela poderia ter 



47 
 

saído de sua barbárie de maneira voluntária, sem a obrigação e a força dos 

conquistadores. São ainda tratados de duplamente culpados e irracionais quando se 

rebelam contra ação emancipadora-conquistadora. 

Dussel disse que a realização do conceito de Modernidade exigiu uma 

superação que o chamou de projeto de Transmodernidade que foi a inclusão da 

alteridade ocultada. Devolveu a dignidade e identidade das outras culturas, do Outro 

que havia sido encoberto. Para isso será preciso superar a premissa maior, o 

eurocentrismo. O mito da modernidade, segundo Dussel, deve ser desconstruído para 

ser superado.  

O mito da Modernidade foi uma enorme inversão. Transformou a vítima culpada 

e o culpado passou a ser inocente. O raciocínio de Sepúlveda considerado humanista 

e moderno, caiu no irracionalismo, como a modernidade que justificou a violência no 

lugar da argumentação da inclusão do outro na comunidade da comunicação. Tudo 

isso estava fundamentado num texto bíblico do Novo Testamento (Lc 14,15-24), que 

foi a parábola do senhor, que convidou muitos e finalmente obrigou os pobres a 

entrarem no banquete preparado. Sepúlveda recordou a interpretação de Santo 

Agostinho à esta parábola: 

 
E, para confirmar este parecer, Santo Agostinho acrescenta: Isto 
Cristo mostrou com bastante evidência naquela parábola do baquete: 
os convidados não quiseram vir e o pai de família disse ao servo: vai 
depressa percorrer as praças e as ruas da cidade e introduz os pobres. 
Ainda há lugar. E disse o Senhor ao servo: sai pelos caminhos e pelos 
campos e obriga as pessoas a entrar até que se encha minha casa. 
Repara como dos primeiros que deviam vir se diz: introduze-os e dos 
últimos se diz obriga-os, significa assim os dois períodos da Igreja. 
‘Sepúlveda acrescenta: Sustento que estes bárbaros, portanto, 
violadores da natureza (quer dizer, culpado), blasfemos e idólatras, 
não só podem ser convidados, mas também compelidos para que, 
recebendo o império dos cristãos, ouçam os apóstolos que lhes 
anunciam o Evangelho (SEPÚLVEDA apud DUSSEL, 1993, p. 79).  

 

Ginés de Sepúlveda utilizou o texto dando um sentido de acordo o seu 

interesse. Para ele, o uso da violência e da guerra eram de pacificação segundo a 

convenção eurocêntrica. O processo de inclusão e participação na comunidade da 

comunicação foi e é violento. 

 

 



48 
 

1.3.2 A Modernidade como utopia 

 

Nesta questão se situou uma segunda posição da Modernidade. Foi o 

pensamento de um missionário franciscano, Gerônimo de Mendieta. Ele fez parte da 

primeira hora no México e do grupo dos primeiros franciscanos que chegaram ao 

México em 1524. Eles eram espirituais, joaquinitas e milenaristas. Ele escreveu a obra 

História Eclesiástica Indiana, fazendo uma analogia com os astecas que viveram o 

seu tempo de paganismo e de idolatria como os hebreus no Egito, na escravidão do 

demônio. Ele comparou Fernando Cortês com Moisés que libertou da servidão. Foi 

por esta razão que os franciscanos ficarão contra Bartolomeu de Las Casas. Então, 

eles aprovaram que se os indígenas não aceitassem a evangelização, poderiam 

utilizar a guerra justa. Mendieta usou o mesmo texto bíblico (Lc 14,15-24) que 

Sepúlveda utilizou para justificar a conquista e a violência.  

Mendieta acreditava que havia inaugurado o tempo do fim do mundo, porque à 

todos os povos havia sido anunciado o evangelho. A Europa tinha traído Jesus Cristo 

com seus pecados, enquanto os índios, com sua simplicidade e pobreza, pareciam 

não ter sido tocados pelo pecado original, onde poderia se fundar uma igreja ideal, 

como nos primeiros tempos, antes de Constantino e como Francisco de Assis 

sonhara.  

As antigas tradições astecas que não se opunham ao cristianismo eram 

conservadas pelos franciscanos. Os franciscanos falavam as línguas autóctones e 

conservavam seus costumes. O projeto modernizador partia da exterioridade para 

organizar a comunidade cristã do Estado espanhol. O projeto franciscano foi no 

continente, desde São Francisco até o Paraguai. Tinha como essência do projeto 

modernizado o utópico. Quer dizer, partindo da alteridade do índio, se introduziu o 

cristianismo, a tecnologia europeia e os modos de polícia (política) urbana. 

A contradição interna estava no paternalismo dos franciscanos que era criticado 

pelos colonos europeus. Segundo Gerônimo de Mendieta, desde 1564, o fracasso do 

projeto foi porque os colonos espanhóis assumiram o comando das comunidades 

indígenas. Foi o reino da prata, Cativeiro da Babilônia com o rei Felipe II. A utopia 

modernizadora foi destruída e imposta ao repartimiento, que foi outro tipo de 

exploração econômica do indígena, na agrícola e na mineira. Mendieta viu tudo isso 

como prejudicial como a escravidão do Egito para o indígena.  

 



49 
 

1.3.3 A crítica do mito da Modernidade, ainda do ponto de vista europeu 

(Bartolomé de las Casas) 

 

A crítica de Bartolomé de Las Casas superou o sentido da Modernidade como 

emancipação descobrindo a falsidade do julgamento, que considera o índio sujeito 

imaturo e culpável, justificando a agressão. Sua oposição a modernidade, assumiu 

uma outra visão do sentido de emancipador moderno descobrindo a irracionalidade 

encoberta no mito da culpabilidade do Outro. Las Casas se opôs, anulando a validade 

do argumento que legitimou a violência, a guerra justa que obrigou o outro a fazer 

parte dum sistema de opressã, exploração e o excluiu da comunidade de 

comunicação. Sepúlveda omitiu que a guerra fora irracional e servira como justificativa 

e argumento de convencimento. Para Las Casas, que defendeu desde o início que 

fosse racional o diálogo com o Outro este ausente neste encontro de povos e o 

eurocêntrico, bárbaro, não exitou em violentar o encontrado, o índio.   

Las Casas (1567) teve uma compreensão diferente, uma visão de 

emancipação, não de bestialidade e de barbárie dos indígenas que os demais tiveram. 

Buscou racionalizar e sensibilizar e não justificar com a irracionalidade e causar 

violência. Mas o homem eurocêntrico, impôs uma dominação que fora de eliminação 

aos indígenas. Las Casas comparou a situação atual de servidão, aquilo que havia 

entre os indígenas que era o paraíso perdido de liberdade e dignidade, 

 
Para Bartolomeu, deve-se procurar “modernizar” o índio sem destruir 
sua alteridade: assumir a Modernidade sem legitimar seu mito. 
Modernidade não confrontada com a pré-modernidade ou a 
antimodernidade, mas como modernização a partir da Alteridade e não 
a partir de si mesmo do sistema (DUSSEL, 1993, p. 83). 

                                                        
O único modo do argumento racional para convencer o gentio sobre a 

verdadeira religião, estava na coerência comum a todos os humanos. Foi o princípio 

universal a partir da autonomia da razão La Casiana.   

Dussel mostrou a opinião de Las Casas a favor que a fé cristã, que ela fosse 

empregada de maneira ordenada sem a obrigação dos pregadores imposta para se 

crer, mas que houvesse convencimento pelo argumento.  

Neste caso, Bartolomeu enfrentou, em sua própria origem, o Mito da 

Modernidade. A Modernidade como mito, justificou a violência civilizadora do século 



50 
 

XVI e a razão de pregar o cristianismo foi para propagar a totalidade duma religião 

dominante impositiva e inquisitiva.  

Dussel apresentou os males da guerra que Las Casas enfatizou: 

 
Violência e as graves perturbações; escândalos, as mortes e as 
carnificinas; os estragos, as rapinas e os despojos, privar os pais de 
seus filhos e os filhos de seus pais; os cativeiros, o fato de tirar dos 
reis e senhores naturais seus estados e domínios; a devastação e a 
desolação das cidades, vilas e povoados inumeráveis. E todos estes 
males enchem os reinos, as regiões e as aldeias de copioso pranto, 
de gemidos, de tristes lamentos e de toda espécie de lutuosas 
calamidades (LAS CASAS apud DUSSEL, 1993, p. 84).  

 

Bartolomeu de Las Casas antecipou ao mito da Modernidade quando mostrou 

que foi o seu projeto, intenção da modernidade utilizar e justificar a violência 

invertendo uma ação de colonização transformando o indígena em culpado e o 

vitimador, em inocente.   

O sociólogo peruano Aníbal Quijano refletiu criticamente esta perspectiva de 

modernidade e de racionalidade imaginadas como experiências e produtos 

exclusivamente europeus. São as divisões dualistas que elencamos pela visão de 

Dussel que é libertadora, mas Quijano, também conheceu o imaginário eurocêntrico 

e como que o mito da modernidade passou a ser uma política de conquista em todos 

os lugares que o homem europeu chegou e impôs a sua racionalidade irracional. 

Nessa visão, Quijano sinalizou o ponto de vista, a partir das relações 

intersubjetivas e culturais entre a Europa, ou, melhor, a Europa Ocidental, e o restante 

do mundo. Segundo Quijano foram codificadas num jogo inteiro de novas categorias 

e continuarão dentro da perspectiva do dualismo. O mundo separado pelo viés 

europeu que supervalorizou a si mesmo e diminuiu o outro que o classificou como 

inferior, submisso as suas ordens, ao seu conhecimento e as suas leis. Este outro foi 

jogado à margem da modernidade, da sociedade e dos direitos. Criou um mundo 

periférico onde a injustiça e a desumanidade foram a prática do extremismo 

eurocêntrico. Na perspectiva de Quijano, vemos nesta divisão mítica da modernidade 

como ideal de superioridade que o próprio Dussel havia refletido, questionou e 

questiona.   

Na perspectiva que Quijano apresentou do eurocentrismo que foi uma 

alternativa para uma visão colonialista persistindo até mesmo na contemporanedade 

e que condiz com a ideia de Dussel na filosofia latino-americana. Estas categorias 



51 
 

classificaram e desclassificaram quem o homem eurocêntrico quisesse. Foi pela luta 

e pelo embate no debate que Las Casas teve com Sepúlveda em pleno século XVI 

que ele defendeu a humanidade e o direito do indígena. Neste entrelaçamento, o 

eurocentrismo precisou prevalecer sobre o outro conquistado injustamente. O 

missionário Mendieta que estava situado neste jogo de interesses, seja pelo ouro ou 

evangelização, não deixou de ser eurocêntrico e de impôr este ideal sobre o outro. 

Tanto Dussel quanto Quijano criticaram este dualismo imposto pela conquista 

eurocêntrica. O planeta foi dividido, assim como a cultura, a imaginação, o 

conhecimento, a ciência, os continentes, as pessoas, o antigo, o moderno, etc. 

Leiamos a citação de Dussel:   

 
Oriente-Ocidente, primitivo-civilizado, mágico/mítico científico, 
irracional-racional, tradicional-moderno. Em suma, Europa e não-
Europa. Mesmo assim, a única categoria com a devida honra de ser 
reconhecida como o Outro da Europa ou Ocidente, foi Oriente. Não os 
índios da América, tampouco os negros da África. Estes eram 
simplesmente primitivos. Sob essa codificação das relações entre 
europeu/não-europeu, raça é, sem dúvida, a categoria básica. Essa 
perspectiva binária, dualista, de conhecimento, peculiar ao 
eurocentrismo, impôs-se como mundialmente hegemônica no mesmo 
fluxo da expansão do domínio colonial da Europa sobre o mundo. Não 
seria possível explicar de outro modo, satisfatoriamente em todo caso, 
a elaboração do eurocentrismo como perspectiva hegemônica de 
conhecimento, da versão eurocêntrica da modernidade e seus dois 
principais mitos fundacionais: um, a ideia-imagem da história da 
civilização humana como uma trajetória que parte de um estado de 
natureza e culmina na Europa. E dois, outorgar sentido às diferenças 
entre Europa e não-Europa como diferenças de natureza (racial) e não 
de história do poder. Ambos os mitos podem ser reconhecidos, 
inequivocamente, no fundamento do evolucionismo e do dualismo, 
dois dos elementos nucleares do eurocentrismo (LANDER apud 
DUSSEL, 2005, p. 111). 

 

 Bartolomeu conseguiu a elevação de sua consciência. Ficou no lado do outro, 

dos oprimidos. Ele questionou as premissas da Modernidade e a violência civilizatória. 

Na sua opinião, se a Europa cristã foi moderna, então deveria levar em conta a cultura 

do outro, respeitando a alteridade. A razão crítica que Bartolomeu de Las Casas fez, 

o cínico Felipe II, o enterrou, não deu continuidade. A modernidade que veio depois, 

atingiu sua crítica na ilustração no século XVIII, no iluminismo, mas ficou nos limites 

das fronteiras europeias, prisioneira duma prática irracional e violenta incapaz de 

questionar-se e criticar-se internamente na sua práxis política. Os pensadores 

iluministas, neste caso, o idealizador Kant, não preocupou-se em criticar e com isso 

compactuou com a diminuição da pessoa humana indígena e africana. Kant, em pleno 



52 
 

século XXI, ocupou um alto degrau na filosofia e na ética, mas poucos o questionaram 

na sua escrita e posição racista e agressiva aos africanos. Ele foi um homem do 

iluminismo, do racionalismo e da ética em escrever nada que pudesse expressar o 

seu desacordo à conquista, a colonização, a escravidão e a exploração do outro, o 

africano.   

 

1.4 Uma visão não-eurocêntrica da história: a Ameríndia 

 

A partir daqui, fez-se uma transformação. Entrou-se no espaço antropológico e 

histórico da pessoa humana e habita a América Latina. Muda-se a pele, e novos olhos. 

Não são mais a pele e os olhos do ego conquiro que chegaram no ego cogito, a 

vontade de poder. Não são mais mãos que impunharam as armas de ferro e os olhos 

que veem as caravelas. Esta transformação vem constituída de resistência. 

A analogia que Dussel fez da mudança de pele como as cobras, é intencional, 

é pedagógica e é filosófica. Ele comparou a metáfora semítica da serpente traiçoeira 

que tentou Adão na Mesopotâmia com a serpente da oposição ao conquistador e a 

colonização. Dussel também se utilizou do aspecto teológico eurocêntrico para 

explicar o que significa a colonização ao conquistador que seguiu o cristianismo. 

Neste contexto a serpente foi manipulada pela força eurocêntrica. Esta é Outra ideia 

e visão para a compreensão de um mundo diferente. Não é a serpente europeizada. 

Esta é a serpente emplumada da Divina Dualidade (Quetzalcoatl2), que passou pela 

mudança para poder crescer e continuar a viver. É a interpelação dusseliana, 

mudemos de pele para assumir a identidade Latino-americana. A mudança de pele é 

a transformação da mentalidade para uma outra ação, atitude, prática:  

 
Adotemos a pele do índio, do africano escravo, do mestiço humilhado, 
do camponês empobrecido, do operário explorado, dos milhões de 
marginalizados amontoados pelas cidades latino-americanas 
contemporâneas. Façamos nossos os olhos do povo oprimido, desde 
os de baixo. Reconstruamos, então as figuras de seu processo 
(DUSSEL, 1993, p. 90). 

 

                                                           
2 Quetzal é um pássaro de maravilhosa beleza da América Central; suas penas eram sinal de 
divindade. Coatl é a dualidade, os dois princípios do Universo. Quetzal-Coatl, na realidade 
representado como serpente pelos astecas, era a suprema divindade, o princípio dual do 
universo, como veremos.  



53 
 

Dussel fez uma reflexão construtiva da identidade das diversas etnias daqueles 

que estavam na América Latina e aqueles que chegaram depois, a partir de 1500. 

Esta miscigenação originou-se num povo múltiplo, que acolheu sua subjetividade, 

cultura, expressão e corporeidade sem as máscaras que escondem o seu ser. É este 

outro invisível encoberto pela máscara branca do homem branco. A máscara branca 

que Frantz Fanon refletiu, criticando o eurocentrismo com o seu método abusivo de 

embranquecimento pelo olhar da psiquiatria e da filosofia e salientou o quanto que a 

canquista pela colonização foi violenta. Fanon chamou a atenção do povo para não 

se iludir e numa crítica construtiva possa descolonizar-se da maneira de ver-se, no 

ser e no existir. Que possa des-europeizar-se como práxis de libertação tirando a 

máscara que o impuseram para esconder de quem verdadeiramente é. A máscara 

que o impediu de ser e de viver livre sem o eurocentrismo é tirada pela descolonização 

libertadora.  

Esta crítica reflexiva e criativa de Dussel foi um projeto de des-truição de uma 

história contada e escrita a partir do conquistado e colonizador. Nesta história, impôs 

para todos os povos Latino-americanos uma única cor de pele, a branca, uma única 

história e filosofia, a eurocêntrica. Os Livros Didáticos de filosofia, do PNLD, não 

citaram um só argumento possibilitando aos alunos uma reflexão ampla da história e 

da filosofia latino-americana. Nem se ouve falar, cogitar e propor uma outra ideia e 

visão das cores corporais dos corpos das pessoas que habitam a América Latina. O 

eurocentrismo impôs a máscara, a maquiagem ou até mesmo uma plástica facial 

branca criada pela ciência moderna eurocêntrica. A ausência de questionamentos 

sobre o embranqueciemento na América Latina repercutem nos seus países 

colonizados atualmente. No caso da Argentina e do Uruguai, duas nações Latino-

americanas com o índice de negros baixos e juntamente com a região Sul do Brasil. 

O professor e o aluno são subsumidos ao uso das máscaras brancas sem questionar-

se porque as utilizam na ausência de reflexão crítica destrutiva de um sistema racista. 

Dussel foi e é radical na sua crítica. Ele elaborou uma teoria e prática destrutiva do 

que foi imposto pela colonização para construir um pensamento latino-americano de 

superação do eurocentrismo. Dussel percebeu esta realidade a partir do outro, o não 

argentino branco. Ele saiu de seu país para encontrar outros povos e começou a 

cambiar a sua mentalidade e prática filosófica. Dussel saiu de seu país e continente, 

passou, estabeleceu, pesquisou, estudou, desaprendeu, aprendeu, criticou, 

questionou, protestou, reaprendeu e escreveu a Filosofia da Libertação da América 



54 
 

Latina. A sua teoria é Ameríndia e sua prática, de descolonização, libertação e 

reconstrução de sua história e filosofia. Agora, veremos a história pela perspectiva 

latino-americana que Hegel não abordou.   

    

1.4.1 Do Oeste para o Leste: a Ameríndia na História Mundial 

 

Dussel apresentou as ideias que afirmaram que a América Latina fez parte da 

história mundial. A questão recorreu a arqueologia na reconstrução histórica como 

proposta da história construída pela história eurocêntrica.  

A história mundial dos povos e etnias indígenas não entraram no 

descobrimento da América Latina. O seu lugar na história deveu-se ao seu ser racional 

e historicamente encontrado. Dussel retornou à história até o período da revolução 

neolítica, quando se criou a agricultura e organizou a cidade. Este momento foi 

localizado e estudado no tempo e no espaço, e com esta perspectiva teremos outra 

visão daquela que fora proposta por Hegel. Esta revolução situou-se no Oeste, na 

Mesopotâmia, depois no Egito sem contatos com o Leste. No Leste estão a Ásia, 

China e o Oceano Pacífico, na época do mesoamericano que alcança os maias, 

astecas e nos Andes do Sul, os incas. Para Dussel, esta proposta foi de inclusão da 

América Latina na História mundial, juntamente com a África Buntu e a Ásia. Foi uma 

ousadia de Dussel que serviu de reconstituição da história da América Latina e a África 

que Hegel ocultou na sua história mundial. 

 A região mesopotâmica abarcou a suméria, acádica, babilônica, etc e neste 

lugar, surgiu um núcleo de alta cultura neolítica. No IV milénio a. C. já existiam várias 

cidades. As mais conhecidas são Ur, Eridu, Erec, Larsa, etc. Mais ou menos à 4000 

a. C. este lugar do planeta terra, semi-árido, que nas margens do mar Mediterrâneo 

já estava quase todo povoado pelas comunidades.  

Nesta cultura que nasceu Sumer e seu magnífico, esplêndido templo num 

jardim e na forma de pirâmide com escadas. O Ziggurat de Ur foi construído em honra 

de Nanar, a Lua. Nela está uma semelhança grande com a “Calzada de los Muertos 

de Teotihuacan em México”. Em Nippur, honrava Enlil de onde se deu um centro ao 

universo Céu-Terra-Hades e a ligação era a montanha mítica. Esta visão mitológico-

ritual supunha um altíssimo grau de racionalização e Dussel que também utilizou nas 

suas reflexões filosóficas esta compreensão de mundo e de pessoa humana. Esta 

visão semítica e não se encontra nos Livros Didáticos. Foi o encobrimento do outro e 



55 
 

de toda a sua história que continua quando se utiliza no ensino e na reflexão somente 

as ideias gregas e europeias. O ensino de filosofia, somente pela visão eurocêntrica, 

encobriu as outras maneiras de se conceber o mundo ou o mundo da vida existencial 

que são todas as coisas que as pessoas humanas necessitam para viver e conviver.  

Os semitas são um povo que nasceu desta rama Suméria. Os mitos se 

compõem na criticidade da racionalidade onde se originou a linguagem humana com 

seu discurso simbólico. Suas representações e expressões contribuiram no 

desenvolvimento da razão, racionalização e vivência de um povo, incluindo o Semita.  

Da Mesopotâmia ao Império inca, teremos o mundo racional do mito nas 

civilizações urbanas. Um dos relatos que mesclaram o mito e o racional foi o Código 

de Hamurabi (1728 – 1686), que expressou o princípio ético de universalidade racional 

em que Dussel escreveu no livro 1492 o encobrimento do outro (1993, p. 93): “Aqueles 

a quem governei em paz, eu os defendi com sabedoria, de modo que o forte não 

oprimisse o fraco e se fizesse justiça ao órfão e à viúva”. 

O Egito nasceu nas margens do rio Nilo onde surgiu no centro da cultura bantu, 

de onde nasceram os mitos de origem. No final do IV milénio a. C., o Reino do Sul, 

região bantu, africano, negro, venceu ao Servidor de Hórus do Norte. A prática ética 

destacou uma cultura que impressiona mesmo na atualidade, mas que se encontra 

encoberta. Dussel citou o Livro dos Mortos (1993, p.93) “Dei o pão ao faminto, água 

ao que tinha sede, roupa ao nu e uma barca ao náufrago; aos deuses, oferendas e 

libações... Espíritos divinos, livrai-me, protegei-me, não me acuseis perante a grande 

divindade Osíris!”   

Dussel, seguindo o pensamento mesopotâmico semítica falou da carne, que 

não é o corpo e nem a alma, que morre e ressuscita. Esta é uma linguagem que elevou 

a racionalização mítica, mostrou que esta carne foi constituída de um valor absoluto. 

Foi neste viés ético que se deu o pão, água, roupa e a barca. A barca, segundo Dussel 

pode servir de casa para se proteger do calor e clima do Egito, mas também é utilizável 

para o trabalho e o transporte.  

Na região Leste, próximo ao vale do Indo, nasceram culturas com muralhas que 

são de 2500 a. C. junto as cidades de Amri, Canhu-Daro, Jhangar, Jhunkar e Nal eram 

constituídas de ruas com oito metros de largura. Provavelmente o sânscrito foi a língua 

utilizada pelo comercial. É o período do Rig-Veda, e a substituição da experiência 

primitiva pela superposição das classes dominantes, originando as classes. É no 

tempo de Buda que ele apareceu como crítica a religião de castas e iniciará com as 



56 
 

primeiras comunidades de monges. No tempo eixo, Confúcio expressou a sua 

sabedoria. E o Tao te King de Lao Tse, levou a pessoa humana a uma compreensão 

de si mesmo, a calma, o princípio da paz de si mesmo, as penas e os temores que 

não se preocupam com o gozo da longa vida com coisas fúteis ou inúteis.   

Dussel, ao refletir o Tao, disse: 

  
O Tao é o absoluto. Uma moral da ordem do Tao, a Totalidade, 
imperará por séculos. Os chineses, com sua navegação 
experimentada, certamente chegaram até as costas orientais da 
África, mas parece que também às costas ocidentais da América. Não 
será a antiga Catigara do Mapa de Martellus de 1487, que navegantes 
árabes e chineses tinham comunicado aos portugueses, a cidade 
Chan Chan pré-inca da costa do Peru? De qualquer maneira, a história 
do neolítico nos levou, em sua rota de direção ao Oriente, até às 
costas do Oceano Pacífico. Mas nosso caminho não terminou... 
apenas o começamos” (DUSSEL, 1993, p. 94).  

 
 

1.4.2 O Oceano Pacífico e o Cemanáhuac, Abia Yala, Tahuantisuyo 

 

Desta reflexão, Dussel propôs uma nova visão da História Mundial, que se 

valorizou as outras Histórias como as contadas na América Latina e África pela 

Tradição Oral e na Ásia. Estas histórias não são imaturas e ausentes de sentido e 

racionalidade, mas são reflexões que contribuíram no desenvolvimento da 

Humanidade. Neste pensamento crítico do eurocentrismo, vamos incluindo os povos 

ameríndios ao Oriente do Pacífico. Os povos do Extremo-Oriente do Oriente eram 

asiáticos por suas etnias, línguas e culturas terem se originado em uma mesma raíz 

genealógica. O próprio Colombo morreu acreditando que estava na Ásia e somente 

Américo Vespúcio deu conta de que era um Novo Mundo.  

Até o momento o ensino de História e de Filosofia nos Colégios e Universidades 

não tomaram consciência cotidiana deste ensinamento que estão encobertos. A 

Ameríndia e o Extremo-Oriente da Ásia ainda estão fora da realidade.  

A afirmação de que os europeus são os promotores do descobrimento da 

América, excluem os Ameríndios da História Mundial. Dussel fez um deslocamento 

conceitual que foi local. Ele disse que o lugar foi o outro e o descobrimento passou a 

ser interpretado não somente como encobrimento, mas invasão genocida.  

São muitas as regiões de contato de culturas que formaram os pilares de visões 

que se entrelaçaram como a Mesopotâmia, Vale do Indo, Vale do Rio Amarelo, Meso-



57 
 

américa e a zona Inca. Neste contexto se localiza o Mediterrâneo Oriental. Nas 

relações entre as culturas o continente euroasiático serviu-se de caminho para 

migração da Ásia central. Neste cenário está a Mongólia, cujo povo domesticavam o 

cavalo, no IV milénio a. C. tendo no meio o deserto Gobi, depois passou pelo 

Turquestão Oriental ou chinês, ligando com o Ocidental russo, e, no Sul, pelo Irã e, 

no Oeste, pelas estepes aproximou-se com o Mar Negro à Europa. Nesta grande 

região cruzaram as caravanas pelo caminho da seda, tornando a chave de toda 

história do continente euroasiático até o século XVI.  

Nestas áreas apareceram as invasões de cavaleiros com armas de ferro, desde 

os hititas ou hicsos, os aqueus ou dórios até os jônios, e depois os persas e os 

germanos. E foi neste momento que os turcos dominaram estas regiões onde tinham 

estado presentes desde 760 a. C. em que os europeus chegaram somente no final do 

século XV d. C. pelo Atlântico e entraram em contado com o Oceano Índico separados 

pelo cerco muçulmano: 

  
Muitos milênios antes, numa época interglacial, uns 50.000 anos a. C., 
segundo as últimas medições, caminhando através do estreito de 
Behring, pelo vale de Anadir e o rio Yukon, passaram numerosas 
migrações asiáticas, descobrindo estas terras, e começando assim 
nossa proto-história. Fugiram da Ásia pressionados pela expansão 
demográfica do Gobi ou Sibéria. Os que vieram por último, que ficaram 
entre os dois continentes, são os esquimós, de raças australóides, 
tasmanóide, melonesóide, pronto-indonésio, proto-indonésio, 
mongoloide e malaio-polinésios. O ameríndio, então, é asiático e 
habitante originário das costas ocidentais do Pacífico (DUSSEL, 1993, 
p. 96). 

 

Esta visão foi para situar a América Latina na História Mundial.  

Adentrando mais nestas culturas citadas acima, veremos as semelhanças entre 

os polinésios e os ameríndios. Dussel fez os paralelos dos objetos que estes povos 

utilizavam na agricultura mostrando a taccla ou pá peruana idêntica nos detalhes mais 

peculiares à taccla da Nova Zelândia. Na região sul do Chile bebe a Kava, que foi uma 

bebida nacional da polinésia, até o nome foi o mesmo e o modo de fazer, mascando 

as raízes para fermentar são semelhantes. O ato de mostrar a língua que foi uma 

atitude sagrada trouxe o mesmo sentido religioso por todo o Pacífico, na Índia, nas 

estátuas ciclópeas da Ilha de Páscoa e no povo asteca, com a divindade Huitzilopochtli 

que na sua imagem está mostrando a língua. Atualmente esta imagem está no Museu 

de Antropologia do México.  



58 
 

Dussel ao mostrar uma nova visão da história apresentou uma outra 

perspectiva histórica filosófica. Todas estas questões nos permitem afirmar que o 

centro da cultura da proto-história ameríndia foi o Pacífico. Para Dussel, o homem 

americano procedeu na Ásia e foi quem descobriu este lugar. Aos poucos foram se 

originando nos povos autóctones como Cemanáhuac dos astecas, o Abia Yala dos 

kunas do Panamá, o Tahuantisuyo dos incas e mostrou que este continente já estava 

humanizado quando Colombo chegou.  

 

1.4.3 O tekoha ou mundo de um povo autóctone americano 

 

Os povos ameríndios, segundo Dussel foram descendo desde Ásia num tempo 

de 50 mil anos, passaram pelo Alaska, os Vales, Grandes Lagos, pelo Mississípi-

Missúri, a Flórida, o Caribe, as Ilhas Antilhas, o Orinoco, o Amazonas e o Rio da Prata. 

Dussel sintetizou dizendo de Chicago à Buenos Aires. Os povos vão habitando os 

lugares depois de cruzarem pelas montanhas rochosas para Sierra Madre Oriental ou 

Ocidental no México como caminho que colaborou com a concentração demográfica, 

na direção aos Andes colombianos, peruanos e até Terra de Fogo.  

As culturas que foram disseminando nestas novas regiões por raças, línguas 

religiões se assemelham com as Asiáticas. Neste quesito, Dussel discorreu a partir do 

reconhecimento de uma grande divindade urânica mítica, dual. A esta divindade se 

chamou de Grande Mãe ou Grande Pai, os Irmãos ou Irmãs gêmeas, os princípios da 

dualidade. Há uma aproximação parental imensa em todo o continente. Todas estas 

questões, como diz Dussel, são sugestões para inserir os povos ameríndios na 

História Mundial: 

 
Houve três graus, em nossa interpretação, de desenvolvimento 
cultural dos povos americanos na proto-história do continente. Num 
primeiro grau, no caso dos clãs e tribos de pescadores, caçadores e 
coletores nômades do Sul e do Norte. Num segundo grau, os 
plantadores com aldeias de clãs, tribos e confederação de tribos (pré-
urbanos), duas culturas das Cordilheiras ao Sul e Sudeste do império 
inca, até os amazônicos (tupis-guaranis e aruaques), caribes, e as 
culturas do Sudeste, das pradarias e do Sudoeste do atual Estados 
Unidos. Num terceiro grau a ‘América Nuclear’ ou urbana, desde 
Meso-América (dos maias e astecas do México e Guatemala) até os 
Chibchas da Colômbia e a área do império inca do Equador ao Chile 
e Argentina. Imenso mundo cultural que ocupava todo o continente, 
que havia descoberto rios, montanhas, vales, pradarias; que lhes 
pusera nomes que os tinha incorporado em seu mundo da vida 



59 
 

(Lebenswelt) com um sentido humano pleno. Isto não era um vazio 
incivilizado e bárbaro: era um pleno de humanização, história, sentido 
(DUSSEL, 1993, p. 100). 

 

O olhar de Dussel aos povos e suas culturas que habitaram as selvas do 

Amazonas até Paraguai são os Tupis-Guaranis. Os europeus os viam como 

desprovidos de desenvolvimento e que pareciam a bárbaros, num sentido mais 

primitivo, de acordo aquilo que o José de Acosta disse sobre o Outro, o índio, enfatizou 

Dussel. Este outro foi totalmente encoberto pela invenção do descobrimento a partir 

de 1492 que foi diacrônico e metafórico. 

O mundo destes povos não se diferiu do desenvolvimento humano, muito 

moderno se entrar na experiência cultural, assim como expressou o grande canto 

Ayvu Rapyta como o núcleo ou centro que gerou o seu mundo, seu mundo de vida 

(Lebenswelt) o seguinte:  

 
O verdadeiro Pai Ramandu, o Primeiro, 

de uma parte de seu ser-de-céu, 
da sabedoria contida em seu ser-de-céu 

com seu saber que vai se abrindo-em-flor, 
fez com que fossem geradas chamas e tênue neblina. 

Tendo se incorporado e erguido como homem, 
da sabedoria contida em seu ser-de-céu, 

com seu saber que se abre-em-flor 
conheceu para si mesmo a fundamental palavra futura... 
e fez com que fizesse parte de seu próprio ser-de-céu... 

Isto fez Namandu, o pai verdadeiro, o primeiro (DUSSEL, 1993, p.101). 
 
 

 O povo guarani fez de sua existência um culto místico, racional e da palavra: 

palavra como divindade, palavra como núcleo inicial da pessoa, como porção divina 

por participação; palavra-alma como a essência do ser humano; palavra que se 

descobriu no sonho, que se interpretou no canto ritual que se festeja. A vida de um 

guarani começava ou começou quando lhe foi imposto um nome, na origem da vida 

onde na realidade a biografia se desenvolveu na palavra: foi o que manteve em pé, o 

fluir do dizer. Esta crença firme de que a existência humana se fundamenta e fica em 

pé a partir da palavra eterna do Pai Nhamandu, que se expressa quando se nasce 

(quando se abre-em-flor, quando é criado), e que guia o modo de ser de cada guarani: 

o teko (o bem viver).  

 A morada na terra que o guarani preparou conhecido como o lugar que se abriu 

na selva e para fazer a sua aldeia, praticar ou cultivar a agricultura e viver 



60 
 

humanamente. Foi neste lugar que desenvolveu a sua palavra fundamental que 

misteriosa e oculta desde a origem no Primeiro Pai que se abre-em-flor, criador.  

A palavra foi sempre comunitária e econômica, num sistema de total 

reciprocidade que se expressava nas festividades de onde emergiu e transmitia a 

palavra encarnada nas suas festas:    

 
A festa guarani não é só uma cerimônia, é também a metáfora 
concreta de uma economia de reciprocidade vivida... O intercâmbio de 
bens, sejam de consumo e de uso, é regido por princípios de 
distribuição igualitária, segundo os quais a obrigação de dar se supõe 
a obrigação de receber, e receber se torna, por sua vez, obrigação de 
dar. Por isso o intercâmbio é de fato um diálogo social, mediante o 
qual o que mais circula é o prestigio de quem sabe dar e a alegria de 
quem sabe receber, segundo o modelo dos Primeiros Pais e Primeiras 
Mães que já na origem convidavam e eram convidados (DUSSEL, 
1993, p. 102).  

 

 Foi na festa, o lugar que palavra era inspirada nos sonhos, com relatos longos 

e míticos. O improviso e a dança faziam parte do ritual que acontecia na comunidade 

com ritmo e música de grande beleza durante vários dias e com ligação a 

reciprocidade econômica: quem participou do banquete se obrigou a convidar e 

participar de sua produção.  

Os guaranis não eram povos sedentários, mas de migração, de movimento pela 

selva. Eles se estabeleciam pouco tempo em cada lugar abrindo as suas aldeias. 

Estavam sempre buscando uma nova produção agrícola. Toda existência de 

celebração da palavra estava em chegar à terra sem mal.  

A expressão guarani, Yvy marane’y foi traduzida para terra sem mal. Esse 

nome era dado a terra ou solo intacto, mato que ainda não tinha tirado troco e 

manuseado. É uma terra onde não há inimigos para expulsar, e nem precisará 

trabalhar para comer; é uma terra de reciprocidade perfeita onde se canta, dança, vive 

e profere a palavra fundamental eternamente.  

  A história do guarani é a história de sua palavra. Por isso que o guarani diz que 

a palavra é a alma e a alma é a palavra (palavra-alma e alma-palavra). A palavra lhe 

é acrescentada pelo nome, a palavra que se escuta, a palavra que ele dirá, cantará, 

rezará, a palavra que em sua morte ainda é a palavra que foi: ayvukue.  

Dussel concluiu a reflexão da sexta conferência interpelando este giro global 

da história e da filosofia. Este giro, conhecido na América Latina por giro decolonial e 

que podemos dizer ou chamar de giro descolonizador descobre uma outra visão de 



61 
 

mundo e de existir. A interpelação final de Dussel foi a estranheza que seria se fosse 

dizer todas estas questões ao colonizador do Rio da Prata e aos generosos jesuítas, 

que aqueles indígenas, bárbaros, eram grandes cultores, da palavra eterna, sagrada 

histórica, no meio das selvas tropicais. Para dialogar com eles faltou conhecer melhor 

o seu mundo, a partir de sua tekoha tão bela, tão profunda, tão racional, tão ecológica, 

tão desenvolvida e tão humana. 

Historicamente, infelizmente, tudo ficou encoberto desde os tempos do dito 

descobrimento da América Latina pelos europeus. Aquele mitco 1492 foi sendo 

diacronicamente projetado sobre todo o continente com um manto de esquecimento, 

de barbarização, de modernização e de desumanização. Cabe, a nós latino-

americanos conhecer melhor a obra 1492, o encobrimento do outro. Desvendar o 

eurocentrismo que muitas vezes nos impediu e impede de visualizar a nossa própria 

história, de ter outra visão do mundo da vida e da nossa maneira de conceber nossa 

cosmologia. E Dussel citou uma variedade de exemplos de outros povos que nem 

sabíamos da existência pelo desconhecimento porque os materiais didáticos 

continuam com o encobrimento. O povo guarani foi para indicar a questão discutida, 

assim, como a filosofia dos Nahuatl3, do México. Enfim, a reflexão dusseliana na 

filosofia latina americana foi e é uma maneira de viver com uma visão que seja nossa, 

sem que o eurocentrismo determine as suas teorias e assumir a libertação de pensar 

e de refletir. A teoria da práxis de Dussel, que é a filosofia da libertação da América 

Latina, contribuiu com o latino-americano neste processo de libertação no pensar 

possibilitando a critividade e uma reflexão condizente. A filosofia da libertação deu voz 

a palavra dos povos latinos-americanos que viviam encobertos pelo eurocentrismo 

colonizador. No segundo capítulo, ao analisarmos os três Livros Didáticos faremos as 

contribuições críticas, que nos ajudarão a conhecer como que a filosofia continua a 

filosofar pela visão eurocêntrica colonialista e como podemos ser sujeitos 

protagonistas de libertação.        

 

 

 

 

                                                           
3 Filosofia Nahuatl, do antropólogo mexicano Miguel Léon-Portilla. O seu livro La Filosofía 

Náhuatl. Náhuatl é uma língua do México Central que pertence à família linguística asteca-
taoana.   



62 
 

CAPÍTULO II - REPENSAR O ENSINO DE FILOSOFIA PROPOSTO NOS LIVROS 

DIDÁTICOS 

 

Os Livros Didáticos de filosofia continuam no processo de encobrimento do 

outro e na universalização do ensino filosófico eurocêntrico. A filosofia latino-

americana apresentou uma outra reflexão para a tradição da filosofia ensinada, pois 

repensou o que o colonizador e a colonização impôs como pensamento único. Ela 

questionou a colonialidade que deu continuidade da conquista e da universalização 

do pensamento filosófico Cartesiano, vertical. Descartes, partiu do pensamento 

eurocêntrico que foi o ‘penso, logo existo’. O pensamento Cartesiano está nos Livros 

Didáticos como o divisor de dois períodos: o medieval e o moderno. Na crítica que 

Dussel fez ao cogito, conhecemos como que a colonização atual, colonialidade que 

preserva o encobrimento das outras visões da modernidade por meio de um 

ensinamento que veio do conquiro. Não dialogou com as culturas filosóficas dos povos 

da América Latina, da África e da Ásia. Foi o monólogo eurocêntrico que se impôs e 

eliminou as outras expressões de ver, de ser, de pensar, de conviver e de praticar na 

comunidade. Enquanto no eurocentrismo a razão e a racionalidade se concentraram 

no cérebro e a cognição localizando-se na memória. Para o indígena e o africano todo 

conhecimento foi encarnado e incorporado e o pensamento faz parte da autonomia 

do corpo e se expressando pelo corpo inteiro, se corporificando e se refletindo na 

corporeidade e na carnalidade.  

O objetivo do segundo capítulo está na demostração do que foi analisado, 

estudado, refletido, pensado e escrito a partir dos três Livros Didáticos escolhidos 

comparando-os entre si da ausência de outras visões filosóficas que se repetem neles.  

Neste caso, a Filosofia Latino-americana encontra-se ausente na bibliografia e 

no pensamento reflexivo que existem na América Latina. Os alunos, continuam sem 

outra visão de modernidade, de filosofia, de existência, de mundo, de pessoa humana, 

de fenomenologia e de pensamento. Neste caso, o eurocentrismo foi predominante e 

determinante na construção de uma falsa reflexão fundada no mito da modernidade e 

na falácia desenvolvimentista que não condiz com a realidade latino-americana. Os 

povovos da América Latina, que são as múltiplas etnias e realidades na qual cada 

uma vive e se representa, temos que conhecer suas histórias, seus mitos, suas 

sociedades, suas filosofias, suas reflexões e pensamentos. Não dá mais para 

fundamentarmos nossa existência e o nosso pensamento pela visão do colonizador. 



63 
 

Segir a visão do colonizador no lugar da sua é se autocolonizar e encobrir todo o seu 

mundo da vida. A filosofia da libertação é para desvendar, descobrir, descolonizar e 

humanizar construindo as sociedades a partir dos conhecimentos das próprias etnias 

e livres. 

 

2.1 O primeiro Livro Didático 

 

Iniciação à Filosofia da filósofa Marilena Chaui, de 2010 foi o primeiro material 

didático a ser analisado nesta pesquisa. A parte do livro escolhida está na Unidade 

XII – A Política, no Capítulo 32, páginas 321 – 335, com a temática A Vida Política 

(Chaui, p. 321, 2010). 

 
Quando se afirma que os gregos e romanos inventaram a política, não 
se quer dizer que, antes deles, não existiam o poder e a autoridade, 
mas que inventaram o poder e a autoridade políticos propriamente 
ditos, ou seja, que desfizeram as características que havia 
anteriormente, de poder despótico ou patriarcal exercido pelo chefe de 
família sobre um conjunto de famílias a ele ligadas por laços de 
dependência econômica e militar, por alianças matrimoniais, numa 
relação pessoal em que o chefe garantia proteção e os súditos 
ofereciam lealdade e obediência  (CHAUI, 2010, p. 321). 

 

 Segundo Chaui ao afirmar que os gregos e romanos inventaram a política, não 

quer dizer que, antes deles não existiam o poder e a autoridade. Nós, neste trabalho 

dissertativo, questionamos a origem do poder, da autoridade e da política enquanto 

lugar geográfico, epistemológico e de elaboração conceitual filosófico. A Antropologia 

cultural, social e filosófica pode contribuir na compreensão das etnias encobertas. 

Dussel, escreveu várias obras que contribuiram na ampliação de como que outros 

povos se organizaram politicamente as suas sociedades, povos muito antes dos 

gregos e dos romanos. Segundo Dussel, na política da libertação e história mundial e 

crítica, na economia política e nas teses sobre política encontramos as teorias 

necessários para desde nossa realidade latino-americana pensarmos e refletirmos a 

situação em que vivemos a partir das transformações desde dentro e não da totalidade 

eurocêntrica.  

 Existem três aspectos comuns para a invenção da política. O primeiro é a forma 

da propriedade da terra; o segundo, o fenômeno da urbanização e o terceiro, o modo 

de divisão territorial das cidades. Faltou desenvolver um argumento em que a cultura 

é relevante e como influência na criação da política, do poder e da autoridade. Muitos 



64 
 

países, do Hemisfério do Norte divinizaram seus governantes e governos para 

submeter o povo a sua absoluta pessoa, lei, posse e decisão. 

A propriedade da terra não pertencia a aldeia e nem ao rei, e sim as famílias 

independentes e um era o chefe, dominador e dominante. Aumentava também o 

contingente de escravos pelas guerras e formava um grande número de camponeses 

pobres que iam para as aldeias transformando-as em centros urbanos e no mesmo 

tempo começavam as disputas pelo direito ao poder com as famílias agrárias. 

Na urbanização surgiram várias redes de comunicações econômicas e sociais 

que geravam os confrontos entre os proprietários versus artesãos e comerciantes. 

Mas havia ainda uma massa da população assalariada chamada de pobres.  

Os primeiros chefes políticos eram conhecidos como legisladores, e criaram a 

divisão do território das cidades para diminuir o poder das famílias agrárias, dos 

artesãos e comerciantes ricos.  

Em Atenas a polis foi dividida em unidades políticas chamadas demos; e em 

Roma, Tribus. Aos que nasciam numa Demos ou Tribos, não se levava em 

consideração a sua condição econômica, por isso tinha assegurado o direito de 

participar direta e indiretamente das decisões da cidade. Em Atenas, todos do Demos 

tinham o direito diretamente do poder e o regime era a democracia. Dussel questionou 

a explicação em que citou o termo Demos na Grécia. Ele defendeu que este termo 

surgiu no Egito, África. O terno foi inclusivo e significou povo, assembleia. Os gregos 

a importaram e instituíram na política como meio de dizer que o povo participava nas 

decisões. Seguindo o pensamento dusseliano, temos que saber que na Polis grega, 

Demos, não é o todo da população ou todo o povo. A mulher, a criança, o escravo e 

os estrangeiros não faziam e nem ocupavam nenhum cargo político. Então, não há 

democracia ou a ideia que os gregos tinham era distorcida. Isso, também colaborou 

na nossa visão pelo que vemos na atualidade na América Latina. Foi importante nos 

perguntar e questionar qual a participação da mulher e do estrangeiro na política e na 

sociedade? E se foi um sistema democrático, democracia, então porque ainda há 

tantos escravos ou pessoas que estão em trabalhos similares? Estas questões estão 

ausentes em nosso Livro Didático. Não há referência, confronto de ideias, 

pensamentos, propostas, etc.  

Em Roma, os pobres formavam os pobres que atuavam indiretamente do poder 

porque tinham o direito de eleger o representante. Para defender e garantir os 

interesses dos plebeus, o tribuno da plebe o representava. O regime político romano 



65 
 

era a oligarquia. O problema maior aqui, foi que não se problematizou a participação 

do Tribuno na política e na sociedade Romana. As decisões eram dos oligarcas. O 

Tribuno não era ouvido e o povo permaneceu escravizado e sem nenhum direito de 

escolha. Se fosse contra, era morto.  

 

2.1.1 Os gregos e os romanos inventaram o poder político rompendo com o 

poder despótico   

 

O poder político separou a autoridade pessoal do público; separou a autoridade 

militar do civil. Em alguns casos, Esparta e Roma, fazia do poder político um poder 

militar. As ações eram discutidas e aprovadas pela autoridade política que para 

Esparta, estavam nas Assembleias e em Roma, no Senado. A separação da 

autoridade mágico-religiosa do poder laico, e se elimina a divinização dos 

governantes. Há um equívoco, pois o governante foi configurado com outra roupagem 

e representação divinas. O poder absoluto sobre a vida das pessoas ou do povo foi 

uma autoridade divina.  

A criação da ideia e da prática da lei como parte da vontade coletiva e pública, 

definindo os direitos e deveres aos cidadãos, para que não fosse confundida à vontade 

pessoal do governante. Criou-se a instituição do erário público para que os bens e 

recursos pertencessem à sociedade e por elas administradas por meio de taxas, 

impostos e tributos. Nas sociedades citadas no Livro Didático, Chaui periodizou desde 

a Idade Antiga, passou pela Idade Média, inciciou a Idade Moderna, chegando na 

Contemporaneidade sem acenar que a maioria do povo era oprimido, escravizado e 

explorado pela política do um (rei, imperador) ou alguns (oligarquia, aristocracia) ou 

de muitos e sem político (democracia). A força do poder e da política ainda estão sob 

o comando e dominação da classe dominante. Suas práticas são apolíticas, 

insensíveis, acríticas de imposição, posse, ameaça e divinização do poder e do 

governante. A superstição que muitas vezes se encontram no meio do povo e das 

elites, geralmente são utilizadas pelas autoridades que o usam e o abusam. Esta 

questão esteve em 1500 e se repete na atualidade. Na atual conjuntura política da 

América Latina a Constituição Federal dos Países perdeu o valor para o livro sagrado 

do colonizador, a Bíblia e pela utilização dela, se manipulou e interpretou para 

defender os direitos dos dominantes do poder e da política tanto no Brasil quanto nos 



66 
 

Estados Unidos. Vemos, então, que na conjuntura contemporânea país classificados 

eurocentricamente utilizam-se das mesmas superstições para manter e exercer o 

poder politico.     

Na criação do espaço político, a Assembleia grega e o Senado romano, 

discutiram a posse dos direitos iguais de cidadania, suas opiniões, seus interesses, 

deliberando em conjunto pelo voto e até revocar a decisão que já fora tomada. 

Segundo Chaui, esse era o coração da invenção da política. No poder despótico as 

decisões e as deliberações eram feitas à portas fechadas. Na política, a sociedade é 

informada e a exigência é que se conheça a deliberação e faça parte das decisões.  

 

2.1.2 O significado da invenção da política 

 

Para responder às diferentes formas assumidas pelas lutas de classe, 
a política é inventada de um modo que, a cada solução encontrada, 
um novo conflito ou uma nova luta podem surgir, exigindo novas 
soluções. Em lugar de reprimir os conflitos pelo uso da força e da 
violência das armas, a política aparece como trabalho legítimo dos 
conflitos, de tal modo que o fracasso nesse trabalho é a causa do uso 
da força e da violência (CHAUI, 2010, p. 323).  

  

A política de Atenas se constituiu na democracia e a Esparta e a República 

romana, nas Oligarquias. Mas há uma ideia em comum, fundante em que contribuíram 

na prática política na cultura ocidental. Historiadores gregos e romanos, criticaram a 

queda da Grécia e Roma dizendo que a corrupção foi a causa da decadência política 

sob o domínio de Alexandre Magno e dos Césares. Para estes pensadores, o 

desaparecimento da Polis e da Res pública é o retorno do despotismo e o término da 

vida da política. Não podemos esquecer que a morte de Sócrates fo um assassinato 

político. O complô partiu de lideranças de um sistema que se definia democrático. Foi 

uma democracia que não aceitou e eliminou quem pensava e fazia diferente. Foi uma 

democracia de iguais, sem as diferenças não há sociedade democrática.   

No âmbito da organização política a economia era agrária e escravocrata. Os 

escravos eram excluídos dos direitos políticos e da política. A sociedade era patriarcal 

e as mulheres eram excluídas da cidadania e da vida pública. Os estrangeiros e os 

miseráveis também eram excluídos.   

Somente os homens adultos e livres recebiam a cidadania. As diferenças das 

classes sociais nunca eram superadas e mesmo que os pobres tinham direitos 

políticos. A maioria dos cargos se conseguiam pela riqueza e algumas atividades 



67 
 

somente os ricos podiam realizar. O apontamento da criação da sociedade foi mostrar 

as classes sociais, as injustiças e como que a política apareceu como uma invenção 

para solucionar e dar resposta a uma sociedade com seus conflitos e contradições. 

Sem ocultá-los (encobri-los) para sacralizar o poder e o governante fechando-se no 

tempo, impossibilitando as mudanças pela força do eurocentrismo. O poder e o 

autoritarismo se perpetuaram desde o início da Modernidade e foi o papel do filósofo 

e da filósofa latino-americanos pelo lugar de fala que ocupam na escola, sociedade, 

levantar o que acoberta, desvendando todo o processo de encobertamento dos 

direitos do povo em todas as instâncias.  

O filósofo, com a filosofia política e social e na utilização da dialética e analética 

como métodos humanistas, podem contribuir com os questionamentos e a criticidade 

a partir de perguntas simples possibilitando a compreensão dos que ouvem. Numa 

única questão ou mais, podemos elaborar aulas para um semestre. A ousadia do 

filósofo e do filosofar nos debates, nas discussões e nas provocações ao utilizar a 

dúvida, o questionamento, a crítica, a repergunta, a historicidade, a hermenêutica, o 

conhecimento desconhecido, etc, animam e podem assumir um protagonismo de 

quem ouve e participa dos pensamentos apresentados e refletidos. As discussões 

filosóficas são necessárias dentro e forada escola. Professores e alunos podem 

preparar as aulas tendo como objetivo uma pesquisa de busca fazendo as perguntas: 

de onde vem o poder e a política; quais povos; de quem são; para quem são; para 

quê são; quando são predominantes? Podemos nos perguntar fazendo o que o termo 

período nos provoca no processo de avanço de descoberta desde a antiguidade à 

contemporaneidade. Levando sempre enconta antiguidade e contemporaneidade 

sugerida pela pergunta, questionamento e a dúvida filosóficas: de quem, para quem e 

por que pensarmos além da filosofia do colonizador e da colonização?  

  

2.1.3 A sociedade contra o Estado 

 

A tradição europeia impôs nas sociedades da América Latina uma ideia de que 

elas eram atrasadas, primitivas e inferiores. Essa visão surgiu com a civilização no 

processo de colonização a partir do século XVI. Para os conquistadores os nativos 

americanos eram inferiores e eles superiores. Os conquistadores viam os índios sem 

leis, rei, fé, escrita, moeda, comércio, história e desprovidos dos traços que o europeu 

tinha como civilizado e de humanidade.  



68 
 

Os conquistadores europeus interpretaram os povos das Américas pelos seus 

padrões e não conseguiram compreendê-los e inventaram a inferioridade 

considerando-os selvagens e bárbaros, com isso, se permitiu a escravização, a 

evangelização e o extermínio: 

 
A visão europeia era e é etnocêntrica, ou seja, considera padrões, 
valores e práticas dos brancos adultos proprietários como se fossem 
os únicos válidos, superiores a todos os outros e devendo servir de 
modelo padrão para toda a sociedade, porque seriam definidores da 
civilização. Essa visão passou a ser compartilhada pelos 
descendentes dos colonizadores, isto é, pelos brancos das três 
Américas, e se mantém até os dias de hoje (CHAUI, 2010, p. 234).  

 

 Neste parágrafo, retirado do Livro Didático de Marilena Chaui temos este 

escrito acentuando o etnocentrismo onde os brancos são os colonizadores, mas isso 

não ajudou a dar um passo na superação do eurocentrismo. O etnocentrimo foi 

quando uma etnia centraliza o seu poder impondo a sua cultura nas outras etnias 

conquistadas e por ela colonizadas. O objetivo de nossa reflexão foi apresentar um 

pensamento com pensadores da América Latina e da África, pois se nós não fizermos 

estes elos de discussão e se simplesmente utilizamos pensadores europeus 

preconceituosos, estamos sendo eurocêntricos e mantendo a colonização.  

 

2.1.4 Finalidade da vida política 

 

Os gregos viram a finalidade da vida política na justiça na comunidade. A 

primeira noção de justiça teve elaboração mítica trazida pela deusa Thémis. A ideia 

de justiça se referiu a uma ordem divina e natural para regular o julgamento e punições 

das ações as coisas e aos seres humanos. A justiça foi a lei e a ordem do mundo 

grego.   

Os sofistas, Platão, Aristóteles, ética e política estão no mundo helênico. 

Basear-se na Ética da libertação para o conceito de helenocentrismo na permanência 

da visão da política, da ética e do poder é um rompimento do que se ensina em 

filosofia:  

 
La mujer, dice Platón, sólo se justificaba para tener hijos, y el hijo ¿qué 
es?: es "lo Mismo" que los padres. Esta mismidad permite la 
subsistencia de la especie. Voy a explicar cómo este concepto de que 
el hijo es igual que los padres, es el fundamento de la "pedagogía de 
la dominación". Si el hijo es "Otro" que el padre, éste le debe tener 



69 
 

respeto. Pero si el hijo es "lo Mismo" que el padre, entonces le va a 
enseñar lo que él ya es: el hijo va a repetir el ideario de su padre: 
dominación pedagógica. Pero es, además, dominación de la mujer. La 
cuestión es muy grave, porque la liberación (DUSSEL, 1973, p. 93). 

 

Nesta parte do Livro Didático, Chaui utilizou os Romanos atribuindo ao aspecto 

lendário dos reis patriarcas, semi-humanos, semidivinos, tornando-se uma república 

aristocrática. No parágrafo que tiramos do livro do Convite à Filosofia, percebemos 

que tanto na Grécia quanto nos países europeus da modernidade girava ao redor do 

patriarcado. O governo da nação, o império, o principado, o senado, o divino, o 

papado, o episcopado, o padroado, o general, o maestro, e a família eram exercidos 

pelos homens. Platão, não viu na democracia a solução para uma sociedade justa. 

Os pensamentos que restringem o poder politico no homem livre, na concepção grega, 

deixa de ser democrático. Aristóteles, segundo Dussel, ao explicar que o predomínio 

do homem sobre a mulher foi legal, mas na nossa compreensão da filosofia da 

libertação todo sistema político regido somente pelo masculino, não foi e nem é uma 

democracia: 

 
De tal manera que, en la jerarquía de las autoridades, para Aristóteles, 
el varón es el único y plenamente hombre. Luego, hay dos modos de 
ser hombre dependiente: la mujer que no puede gobernarse, y la 
gobierna entonces el varón; y el hijo, que es potencialmente libre, pero 
no del todo, de modo que todavía está bajo su gobierno (DUSSEL, 
1973, p. 93). 

 

Para Aristóteles que pensou que a democracia propicia a corrupção, foi preciso 

outra forma de governo, então, não foi a melhor maneira governar uma sociedade. O 

pensamento aristotélico parte de sua visão de que acentua o papel do homem na 

sociedade grega. Foi o homem quem exerceu o governo em todas as instâncias 

sociais e culturais na concepção de Aristóteles. Uma mulher, foi para Sócrates, sua 

educadora como no caso de Diotima e Aspásia, que influenciaram na educação de 

Platão. O machismo ainda foi muito saliente na cultura e as sociedades de Atistóteles. 

Somente estudando, lendo, pesquisando, pensando e delineando novas alternativas 

que podemos superar o patriarcado grego e eurocêntrico.  

 

2.1.5 O poder teológico-político: o cristianismo 

 

A herança hebraica e romana na sua organização de poder, na política e 

organização social estão presentes nas nações colonizadas pelos colonizadores 



70 
 

europeus na América Latina. Conhecer o regime teocrático, alguns líderes religiosos 

hebreus na tradição judaica religiosa e política contribuem para entendermos o 

cristianismo imperial. Compreender a participação do cristianismo, a instituição 

eclesiástica, os escritos sagrados, teológicos e a estrutura da hierarquia é recolher os 

elementos necessários na elaboração duma crítica histórica. Conhecer a origem da 

instituição Igreja e a prática na modernidade inventada miticamente pelo 

eurocentrismo é recompor um quebra cabeça. Estas questões estão dentro de um 

longo contexto do Império Romano onde os seus imperadores, com seu poder 

divinizado, sua lei e controle não foram abordados e questionados. 

Na questão religiosa, Chaui utilizou um cristianismo eurocêntrico. Já que temos 

no nosso Livro Didático um longo tempo ou período que foi a Idade Média e os 

filósofos que que atuaram como teólogos, não apareceram suficientemente. Ouve 

uma restrição de outras citações.  

Ela, Chaui usou o nome de hebreus como Povo de Deus e a Lei com Noé e 

Moisés. A Lei que ficou reconhecida foi a de Moisés. Abraão e Noé, adentram em 

outros aspectos. Foi relevante para a filosofia e aos estudantes que estes nomes estão 

imbuídos de metáfora e lendas. Assim, encontramos no mundo grego, nos livros de 

Hesíodo ao escrever a obra Teogonia e Cosmogonia também as lendas, mitos e 

metáforas. Não podemos deixar de recordar as obras Ilíada e Odiceia do escritor 

grego Homero. Estas obras gregas marcaram e marcam o ensino de filosofia. Chaui, 

citou Abraão e a Nova Lei através do Messias Jesus. Nestas questões, os professores, 

professoras, alunos e alunas poderiam delinearem melhor estes fatos. É o papel do 

filósofo e da filosofia levantar as dúvidas, questionamentos, interrogações, críticas e 

reperguntar para um pensamento, uma reflexão e discussão com mais dialética, 

argumentação, reflexão. Se quisermos filosofar com estas questões temos que 

mergulhar filosoficamente na história das mesmas conhecendo a sua antropologia, 

sociologia, psicologia e filosofia. Uma discussão sobre a relgião na sala de aula não 

quer dizer proselitismo, mas pode ser desalienação, desalienante. Por mais que a 

filosofia na atualidade tem outras questões para discutir, pensar e filosofar a religião 

não está fora da cultura, história e realidade humana. O ópio já foi adulterado e se 

transformou em outro alucinógeno que dopam muitas pessoas que perdem a 

sensibilidade, a racionalidade, a criticidade e a praticidade social.   

Nós podemos até justificar que na época que os livros citados acima foram 

escritos era assim. O que se escrevia, lia e compreendia estavam no consenso da 



71 
 

comunidade. Não se interpretava como fazemos ao estudarmos os textos antigos no 

nosso tempo. O que temos nos Livros Didáticos sobre os Hebreus e o Cristo são 

histórias escritas, lidas e interpretadas na integra a partir de dogmas eurocêntricos. 

Chaui utilizou um cristianismo eurocêntrico, ausentou-se da cultura do povo Hebreu.   

 Se reproduziu um pensamento acrítico do Imperador, das Instituições vigentes 

e das classes dominantes. O professor de filosofia faz uma apresentação literalmente 

de todos os livros, materiais, artigos, revistas, jornais ou até, se for possível, trazer 

para a aula uma pessoa que vive e ensina na sua comunidade a Tradição Oral e abrir 

a possibilidade que os alunos conheçam outras religiões. O que temos nos Livros 

Didáticos foi restrito ao cristianismo e muitas vezes justificou com esta ideia a 

conquista, a colonização, o machismo, o preconceito e o racismo.  

Para a filosofia da Palestina antiga, a teologia surge das metáforas 

experimentadas na miscigenação de várias culturas dos acádios, sumérios, 

babilónicos e cananeus até se organizar numa etnia que recebeu o nome de Semita. 

A filosofia grega também surgiu de metáforas e lendas e nem por isso são deixados 

encobertos nas escolas e universiades. O próprio filósofo Platão escreveu na sua obra 

A República duas metáforas. Uma foi a alegoria da Caverna e a outra, o mito de Er.  

Não localizou no contexto Abraão, Noé e Moisés nos mundos do Egito Antigo, 

na Mesopotâmico e da Babilônia. E o mais incrível, é que na teologia e muitos teólogos 

e teólogas a utilizam que os personagens citados acima são entendidos mais pelo 

aspecto metafórico e pedagógico do que reais. Os Hebreus foram um povo em 

confeccionamento, são escravos conhecidos como os Hapirus. A partir destes três 

mundos e dos Hebreus temos outras alternativas para pensarmos, refletirmos e 

discutirmos o poder, a politica, a lei, a justiça, o direito, a ética, a pessoa humana, a 

escravidão, etc, etc. É que nós sofremos os efeitos da colonização que nos fez e faz 

pensar e ver o mundo somente pela ideia e visão do colonizador eurocêntrico. Faltou 

pensar o sentido das palavras Povo de Deus e as Leis e o que isso tem a dizer no 

contexto em que os textos foram escritos. Não há um questionamento se estes 

personagens são lendários, metafóricos e pedagógicos. Se eles representam um 

personagem ou um povo que luta pela libertação buscando libertar-se do que o 

encobre, oprime, explora e elimina, nós enquanto filósofos não podemos omitir e sim 

sentirmos provocados a conhecermos esta história para nos libertarmos de nosso 

conquistador e a nossa colonização.     



72 
 

A etnia Semita surgiu de Nóe. O Semita vem de sem filho de Noé. Ele estava 

num contexto muito maior do que a Palestina. Encontra-se numa região árida dos 

Cananeus, Canaã, onde várias pequenas etnias ou povos que lutaram pela vida 

possuindo um espaço de terra para poder viver. Esta região foi posta de uma maneira 

expremida e encoberta por ser periferia do mundo antigo e da atualidade. Muitas 

potências usufruíram deste lugar e etnias como caminho e escravos. Há séculos que 

estas etnias sofriam pela opressão social histórica e são ainda coagidas em sua 

cultura por não aceitarem a democracia e o cristianismo como meios de viverem 

eurocêntrica e euro-norte-americanacentricamente. Toda esta carga de opressão os 

oprime desde tempos remotos ao poder político e belíco potencializados nos países 

da Europa e dos Estados Unidos. Poucos, talvez são os professores que buscam 

estender, conhecer, compreender e entender a epistemologia do povo Semita ou dos 

povos que os compõem. Dentro deste espectro sombrio que o povo enfrentou e 

enfrenta de novo, experimentando a colonização pelo imperador Pompeu, no ano 63 

a. C. transformando a Palestina em colônia. Não foi diferente com aquilo que os 

palestinos lutam hoje por um espaço para poder viver.  

Parar para perguntar, pensar, refletir e discutir até incluir nos Livros Didáticos 

como que o Ocidente inventou o Orientalismo ou seja, há um Oriente que não foi 

aceito porque foi encobreto pelas potências que exploram a região pelo petróleo. Uma 

boa ideia, talvez, seria ler e pensar o livro Orientalismo – O Oriente como invenção do 

Ocidente do pensador palestino Edward Said, 1990.    

Se abriu um parêntesis aqui para pensar a filosofia da América Latina como um 

grito contra a colonização e um processo de descolonização do eurocentrismo. E fazer 

a pergunta filosófica do jeito que a cultura semítica fez.  Por quê a Palestina não pode 

ser vista com outros olhos e pensamentos? Por que se explorou, espremeu no mapa, 

foi encoberta pelas grandes das potências antigas e na modernidade as nações que 

se acham donas do mundo pela geopolítica continuam no processo de exploração?  

Voltando ao personagem, Jesus de Nazaré. Nós teimamos a interpretar o 

personagem Jesus de Nazaré pela visão dogmática eurocêntrica que manipulou e 

manipula desde os dogmas de divinização do Cristo, salvador e imperador. Estes são 

títulos eurocêntricos e não palestinos. Jesus foi um personagem que podemos ver na 

filosofia da periferia como alguém preocupado e engajado no meio de seu povo. 

Podemos filosoficamente trabalhar com um Jesus do diálogo e não com o Cristo 



73 
 

colonizador, opressor, imperador. Não como deus, mas como ser humano, filósofo ou 

um sábio, desejante e sedento por libertade e libertação de seu povo.  

Utilizar o filósofo para Jesus de Nazaré foi pela maneira como ele organizou o 

seu pensamento, reflexão, argumentação e prática junto ao povo. O seu lugar de fala 

no mundo judeu vinculado aos romanos foi marcante. O questionamento de Jesus 

abarcou as diversas barbáries que os líderes religiosos, políticos, jurídicos e 

intelectuais praticavam contra o povo palestino. As pessoas o entendiam e o seguiam 

líder.  

Na época de Jesus e no período do primeiro século, os ensinamentos de Jesus 

mostraram um outro mundo. A moralidade farisaica deixou de controlar o povo pelo 

fato de ouvirem a reflexão do libertador Jesus. Um dos problemas que carece, talvez 

de problematização é que quase toda a filosofia cristã nos Livros Didáticos não pensa 

para além da Idade Média e da cristologia eurocêntrica. Jesus não apareceu mais 

como humano e foi desumanamente encoberto pelos dogmas romanos. 

O pensamento de Jesus, sua responsabilidade social e sua ação não são 

demostradas pelo aspecto libertário segundo os Livros Didáticos. Todas as citações 

que temos nos Livros Didáticas encobriram a pessoa de Jesus e ficaram restritas 

numa representação medieval. As imagens e figuras de Jesus foram apresentadas 

pelas pinturas dum homem europeu, branco, loiro e de olhos azuis. Um imperador, 

conquistador e colonizador (evangelizador).  

O termo Ekklesia, foi reduzido na Igreja como instituição que Jesus criou, mas 

ele, mesmo, viveu toda a vida na condição de judeu. A finalidade do ensinamento de 

Jesus de Nazaré esteve na organização da comunidade e a importância da da vida 

comunitária para viver a cooperação e transformar as injustiças sociais praticadas 

pelos seus líderes internos e externos. A comunidade enquanto grupo de pessoas que 

lutaram por um espaço para viverem dignamente. Uma comunidade que vivia a 

humanidade como a de seu tempo acolhendo os marginalizados, assistindo-os, 

cuidando-os, tratando-os e libertando-os de qualquer moralismo religioso e civil.   

Se Jesus opõe-se a esta maneira de pensar da classe dominante dos fariseus, 

doutores da lei, sumos sacerdotes e saduces (herodianos) no campo religioso e 

Herodes e Pôncio Pilatos no político, então, já que entramos no assunto ou questão 

do cristianismo como fez os Livros Didáticos temos que repensar os aspectos 

filosóficos a partir ddo que está apresentado. Se não, quem escreveu o Livro Didático 

não superará o pensamento anacrônico e eurocêntrico. Mas esta visão equivocada 



74 
 

da pessoa de Jesus de Nazaré mostrou o quanto o eurocentrismo colonizador está 

vigente. Pois demostrou um desconhecimento do povo Semita do qual descende 

Jesus de Nazaré e que insistem em elevar esta pessoa ao estado de Deus ou Divino, 

mas temos neste caso que conhecer e compreender que quando se utiliza o título 

Cristo é o nome romanizado de Jesus.  

Há dificuldades latentes para serem resolvidas que são básicas. Exemplo: 

Quem definiu os títulos dados à Jesus são os dois concílios que marcaram a 

cristologia que são Niceia no ano 325 e Constantinópla no ano 381. Estes concílios 

definiram Jesus em divino. Não foram os seus seguidores conhecidos como apóstolos 

ou discípulos, mas o imperador Romano Constantino impostos pelos seus próprios 

interesses políticos e não religiosos. Foi neste contexto conciliar que Jesus deixou de 

ser visto humanamente ao receber o título de Cristo. Agora é divino. O resultado foi 

bárbaro, trágico. Jesus foi assassinado pela política de políticos corruptos, violentos e 

romanos, agora nas mãos do Imperador e seus interesses foi coroado pelo título do 

Cristo e imperador. O Jesus antes perseguido e assassinado foi manipulado na sua 

identidade e imagem e passou a perseguir e a assassinar aqueles e aquelas que se 

opunham as suas ordens, leis. Não podemos deixar de conhecer que esta força do 

Cristo Imperador veio com os conquistadores e foi o método de colonização na 

América Latina. A barbárie contra os indígenas por seguirem outras visões religiosas 

e culturas foram práticas de extermíno. Na atualidade não é diferente. Esta violência 

continua contra os africanos e pelas justificativas dos cristãos e cololizadores 

eurocêntricas infundáveis. Fizeram com os índios e os africanos o que haviam feito 

com a pessoa de Jesus, o torturaram e o assassinaram.   

 

2.1.6 O poder da Igreja Católica, os dogmas e a política 

 

O poder eclesiástico e as teorias teológico-políticas nos ajudaram a 

compreender o poderio da Igreja a partir do poder sagrado do papa e de seus escritos 

Documentos, Exortações e Encíclicas papais. Uma sugestão está em conhecer que 

houve uma Encíclica que permitiu a escravidão com os povos africanos e outra que 

proibiu. O Papa Nicolau V, no ano de 1454, pela Encíclica Bula Dum Diversas, 

autorizou ao Rei de Portugal Afonso a escravidão dos povos das nações africanas. O 

Papa Paulo III, pela Bula Sublimes Deus, 1537 que condenou a escravidão. O 

problema foi que a escravidão condinuou por não sair do papel. A fonte deste 



75 
 

pensamento político para justifica a escravidão do homem negro africano está na 

concepção Bíblica fora de contexto e pela hermenêutica distorcida e determinista. As 

Sagradas Escrituras que defendiam o poder não natural, mas vindo de Deus viu no 

rei um personagem divino. Neste tempo surgiu a dupla investidura do papa e o 

imperador e o imperador e o papa. Império e Religião andam juntos. O Imperador e o 

Papa estão um no lado do outro na conquista para justificar a barbárie, mas cada um 

deseja o poder para ele sem pensar na vida do conquistado escravizados. Os 

escravos e os servos são mão de obra barata, explorável e descartável pelo Império 

e a Igreja. A cítica de Dussel, no seu pensamento latino-americano mostrou como que 

a dialética pode defender propondo o poder político ao conquistador e a analética, um 

meio que liberta o conquistado da colonização:      

 
El método dialéctico u ontológico llega hasta el horizonte del mundo, 
la com-prensión del ser, el pensar esencial heideggeriano, o la 
Identidad del concepto en y para-sí como Idea absoluta en Hegel: "el 
pensar que piensa el pensamiento". La ontología de la Identidad o de 
la Totalidad piensa o incluye al Otro (o lo declara intrascendente para 
el pensar filosófico mismo). Nos proponemos mostrar cómo más allá 
del pensar dialéctico ontológico y la Identidad divina del fin de la 
historia y el Saber hegeliano (imposible y supremamente veleidoso: ya 
que intenta lo imposible) se encuentra todavía un momento 
antropológico que permite afirmar un nuevo ámbito para el pensar 
filosófico, meta-físico, ético o alterativo. Entre el pensar de a Totalidad, 
heideggeriana o hegeliana (uno desde la finitud y el otro desde el 
Absoluto) y la revelación positiva de Dios (que sería el ámbito de la 
palabra teológica). Se debe describir el estatuto de la revelación del 
Otro, antropológico en primer lugar, y las condiciones metódicas que 
hacen posible su interpretación. La filosofía no sería ya una ontología 
de la Identidad o la Totalidad, no se negaría como una mera teología 
kierkegardiana, sino que sería una analéctica pedagógica de la 
liberación, una ética primeramente antropológica o una meta-física 
histórica (DUSSEL, 1973, p. 108).  

 

Estas questões precisam ser melhor elaboradas, conhecidas, aprofundadas e 

escritas para trazermos a pesquisa do helenocentrismo e do eurocentrismo 

fundamentos do eclesiocentrismo4 como meio de superarmos os conceitos com o que 

significa no campo da filosofia.  

O pensamento de Jesus de Nazaré foi filosófico, duma práxis desconcertante 

interna e externamente na Palestina de sua época. Nós, pelo eurocentrismo do 

cristianismo colonizador nos detemos no que foi imposto na catequese do catecismo 

                                                           
4 Ecleciocentrismo é um conceito teológico e eclesial da Igreja Católica para se referir de seu 
papel e influência na sociedade, política, moral e cultura.   



76 
 

e magistério da Instituição da Igreja Romana. Isso tudo acarretou no conhecimento 

que a maioria das pessoas cristãs ou não o conhecem pelo título de Cristo. Nesta 

questão não estamos enfaizando o Cristo como defesa do cristianismo, da divindade, 

mas sim, mostrando que existem equívocos ao falar deste personagem. Os equívocos 

são de literaturas que se fizeram e se fazem do personagem. As leituras geralmente 

estão no contexto da Idade Média. Para conhecer e compreender a existência de 

Jesus foi preciso pesquisar o seu contexto do I século da Era Cristã. A convivência 

com o seu povo e a sua história muitas vezes encobertas por hermenêuticas, 

interpretações do mundo em que viveu ahistóricas e acríicas.  

Para ilustrar nossa compreensão, foi uma necessidade dos latino-americanos 

conhecermos que a Filosofia da Libertação surgiu da realidade social e humana do 

povo injustiçado pela colonização e exploraçãp. Não podemos continuar com o 

encobrimento desde personagem, pois este foi o papel da pesquisa encontramos em 

Jesus de Nazaré um filósofo sábio no primeiro século da Era Cristã, na Palestina. Não 

encontramos outros filósofos que questionaram o poderio Romano, sua a violência, a 

sua imposição dos palestinos ao sistema de escravidão e de sua exploração a nível 

de anular o povo Palestino. Jesus assumiu a sua responsabilidade social frente ao 

podero Império Romano e foi assassinado. Foi crucificado pelos romanos e a cruz era 

a pena capital dos revolucionários. 

Enquanto filósofos e filósofas da América Latino temos que buscar outros 

períodos da história, outros povos, outros colonizadores, outras explorações, outros 

contextos de conquistas, outras sociedades, outras visões de mundo da vida 

encobertos para descolonizar.      

 Jesus de Nazaré não aceitou que a Palestina fosse colônia e monopólio do 

Império Romano. Ele foi um Semita que não sintetizou a pessoa humana nas 

concepções dualistas gregas e eurocêntricas. A pessoa humana no mundo Semita 

não foi ou é dividida em valores e em duas partes. Os Semitas não veem a alma e 

corpo duelando. Para o Semita, a pessoa humana é alma, espírito e corpo como 

unidade e não dualidade. A esta ideia se confeccionou a palavra carne. A vida é carne 

e que se constitui e restitui pelas necessidades. O dualismo entre corpo e alma foi 

uma ideia platônica do mundo grego e eclesial, pela teoria eclesiástica de Tomás de 

Aquino. Esta ideia ainda se faz presente na teologia oficial da Igreja Católica Romana.  

Igrejas Protestantes, Evangélicas e Pentecostais coadunam com esta mesma ideia 

ou compreensão da pessoa humana. Ou seja, o helenismo fundamentadou o 



77 
 

eurocentrismo e os dois juntos elaboraram uma grande parte da teoria da Igreja 

Católica Romana.     

A crítica de Jesus de Nazaré foi um questionamento à Lei, ao Livro Sagrado, 

ao Divino, ao Humano, à Cultura, à Política, à Economia, à Ética, ao Moralimo, a 

Justiça, as Elites, ao Rei, ao Imperador, etc. Jesus criticou tudo aquilo que foi imposto 

na Palestina pela colonização Romana. Os seus argumentos críticos ao Sinédrio, 

Sinagoga, Templo e Palácio são desconcertantes, descolonizadores, libertadores. Por 

isso quem estuda, questiona e escreve a partir dos escritos, sejam eles, bíblicos ou 

elaborações teológicas e defendem o papel social de Jesus, podem chama-lo de 

Nazareno. Ele foi alguém que estabeleceu um diálogo com o povo e a sua interlocução 

se fez na alteridade, ética, liberdade, analética e no altruísmo. Ele foi o grito de 

resistência e de denuncia do eurocentrismo na Palestina. Uma coisa que condiz com 

a pessoa e a personalidade de Jesus de Nazaré foi a sua corageme ousadia. Ele não 

se deixou-se aliar, alinhar e alienar, pois a sua causa foi libertar o seu povo da 

exploração das lideranças judaicas corrompidas e do Império Romano. Jesus não se 

enquadrou no ensinamento da Sinagoga, na justiça do Sinédrio e o moralismo do 

Templo. O filósofo latino-americano precisaria conhecer melhor a pessoa de Jesus 

para além das estruturas e destas Instituições que o limitam a alguém submisso. Num 

olhar crítico aos dogmas medievais eurocêntricos descobrimos o Jesus filósofo 

libertador e transformador da realidade injusta e que foi e é a proposta da filosofia da 

libertação da América Latina.   

Jesus de Nazaré foi e é uma pessoa enigmática. Os relatos ou citações que 

encontramos no Livros Didáticos geralmente partem duma leitura religiosa tradicional. 

Não há alternativa à mais daquela que se criou entorno deste personagem, senão a 

de um ser divino, senhor, messias, curador e salvador. Com esses títulos, o diminuem 

na categoria humana pelas titulações messiânicas que foram divinizadas, 

dogmatizadas pelas Instituição Igreja Romana. Mas a pessoa de Jesus de Nazaré, 

não se escondeu atrás do medo e nem ocultou a sua revolta da realidade dura de seu 

povo em que estava inserido. O Jesus de Nazaré dos Livros Didáticos ou das reflexões 

universitárias, de mestres e doutores muitas vezes são incabíveis por contribuírem no 

encobrimento desta pessoa que precisa ser descoberta como um personagem 

questionador do sistema desumano e num sujeito libertador. Se a nossa visão da 

pessoa de Jesus for aquela elaborada na Idade Média, então nós filósofoa e filósoas 



78 
 

da América Latina estaremos mantendo o povo latino-americano no ópio, inerte de 

luta e de construção duma sociedade humana, liberta, fraterna e digna.   

 

2.1.7 Jesus de Nazaré, um filósofo da Palestina 

 

O Nazareno, filósofo, não aceitou, por isso, criticou, questionou, denunciou e 

apresentou sua proposta libertadora. Foi mais fácil ver Jesus, pelo prisma do Cristo, 

evangelizador, curandor e vitimando nas teologias sacrificiais eurocêntricas que 

Dussel questionou ao escrever na Filosofia Latino-americana. Esta cristandade, 

justificou a conquista, a colonização e a escravidão ficando no lado do colonizador e 

de suas barbáries. A ousadia de Jesus de Nazaré, rompeu as perspectivas 

messiânicas, pois ele assumiu a sua responsabilidade social até as últimas 

consequências sobre si mesmo pelo conhecimento que ele tinha da história semítica, 

seu povo e história de opressão. Ele também sentiu medo, angústia, mas o seu ser 

foi humanizado. Em alguns aspectos, o próprio filósofo Sócrates também foi 

divinizado. Ele passou por um julgamento e condenação a marte, sendo assassinado 

ao tomar uma taça de cicuta. A divinizaão em torno desta figura esteve na maneira 

como que ele lidou com a finitude da vida. A ausência de medo, perturbação, fobia, 

agonia e angústia não foram acentuados ao escreverem a vida de Sócrates por não 

ter sofrido estes sentimentos. Ele não temeu e nem angustiou na finitude da vida com 

a morte. Ela não causou preocupação e a aceitou o seu fim. Se nós analisarmos a 

pessoa de Sócrates filosoficamente, ele pode ser elevado ao status de divino. Na 

atualidade, Sócrates é lembrado pela coragem que teve.  Ele se mostrou imune as 

sensações humanas.   

O Nazareno ensinou a filosofia da alteridade, da dialética, da analética, do 

poder compartilhado e da liberdade com menos evangelização e mais humanização. 

Se ele disse ao cego, ver; o doente, ser curado; o paralítico, andar; o escravo, livre; o 

faminto, alimentar; o injustiçado, justiça; etc. Estas questões humanas, compõem a 

realidade da Palestina e o projeto de Jesus de Nazaré. Na atualidade, podemos nos 

perguntar como que num continente igual o da América Latina encontramos tantas 

pessoas na pobreza, outras nas misérias, abandonadas e excluídas por falta de 

políticas públicas e encobertas a um sumundo criado e deixado pela colonização. 

Jesus de Nazaré assumiu este papel político e ético no compromisso à 

comunidade. Criou uma ideia e prática de comunidade humana, participativa, 



79 
 

interativa, integradora, inclusiva e libertadora. Nela todos são incluídos, não há mais 

excluído, porque a Lei do Puro e Impuro do Levítico foi superada pela sensibilidade e 

humanidade das pessoas da comunidade. Isso no I século da Era Cristã. Este Jesus 

nem sempre foi ou é quisto e querido pelo capitalismo, neoliberalismo, economia e 

mercado de muitas Igrejas da Modernidade que vendem o sagrado e enganando as 

pessoas. Se deseja um Cristo fetichizado, que faça o milagre da multiplicação dos 

pães e não a partilha humana pelo espírito de fraternidade e de justiça de Jesus de 

Nazaré. 

 

2.1.8 Jesus de Nazaré critica as lideranças elitistas e defende as minorias 

 

Jesus de Nazaré, foi contra, questionou e criticou o machismo, o racismo, a 

xenofobia, a misoginia e tudo o que diminuiu a humanidade e a dignidade humana 

(provavelmente o homoafetivo seria aceito por Jesus e na comunidade, o problema, 

aqui, está nas autoridades Judaicas que condenavam a homofobia naquele contexto 

e o assassinavam). Numa citação bíblica fundamentalista e sem o aspecto teológico 

(Lv 18, 22) muitas vidas foram eliminadas.  

A crítica de Jesus, o Nazareno, atingiu o Imperador César Augusto, o 

Governador Pôncio Pilatos, o Rei Herodes Antipas, os Líderes Religiosos, os 

Fariseus, os Doutores da Lei, os Sumos Sacerdotes Anás e Caifás e outros e foi firme, 

consistente filosoficamente. Estas autoridades colonizaram e exploraram a Palestina 

e a elite, conservavam a ideia Romana para permanecer no cargo e serem 

beneficiadas.  

Jesus e a sua filosofia interrogaram e duvidaram com as perguntas às 

autoridades políticas, a religião, a área jurídica que criavam cada vez mais vítimas da 

injustiça social e a opressão histórico. Por isso que as autoridades irão manipular as 

leis civis e religiosas para manipulare e convencerem parte do povo justificando a 

prisão, o julgamento, a tortura, a condenação e a morte de Jesus. O desfecho desta 

mentira termina no assassinato de Jesus de Nazaré, crucificado. A morte na cruz era 

um método dos Romanos e não dos Judeus, por mais que eles tenham participado da 

manipulação, do julgamento e da condenação.  

Se os Livros Didáticos trazem para pensar os aspectos culturais, políticos, 

éticos, econômicos, divino e não precisariam de medo para estender o pensamento 

no campo da Filosofia das Religiões. Entrelaçar com a crítica de Dussel as religiões 



80 
 

opressoras incluindo o cristianismo eurocêntrico que escravizou e explorou as 

pessoas. Esta foi uma ideia para pensar e não aceitar que se transforme no ópio que 

imobiliza o povo na prática libertadora.      

O Livro Lidático abordou somente o nome das Etnias Astecas, Maias e Incas, 

mas não se filosofou com o que estes povos sofreram pela colonização. Exemplo real. 

As questões de barbáries como a conquista, a colonização, a escravidão, a 

exploração, os extermínios dos povos indígenas, as destruições das aldeias e suas 

epistemologias e a cristandade da América Latina ficaram encobertas no Livro 

Didático. Toda esta situação cultural, política, econômica e religiosa contribuiram para 

a condição que os Latino-americanos foram deixados até a atualidade.  

Os que governaram e governam os países da América Latina muitas vezes 

mantém uma escravidão e exploração aceita e uma grande porcentagem da 

população não percebe o sistema eurocêntrica na globalização, que cria exclusões e 

exluídos. Não temos no momento um Livro Didático que tenha buscado esta 

descoberta. Pois a injustiça histórica – social geradora de pobreza e miséria não 

desapareceu. A corrupção, a desonestidade e a ausência de ética na América Latina, 

nos países eurocêntricos e euro-nortecentrismo várias vezes aparecem distorcidas. 

Há uma dificuldade de perceber por falta de um conhecimento teórico maior dos 

países colonizadores eurocêntricos, de politica, de economia e de dependência.  

O Livro Didático citou os filósofos modernos que não escreveram uma linha e 

não disseram nenhuma palavra sobre a colonização, escravidão e exploração que os 

seus países fizeram e na atualidade outros estão fazendo.  

A escravidão e a exploração humanas são na contemporaneidade mordomias 

das elites dos países Europeus e os Estados Unidos que vivem do sangue sugado 

dos povos das nações exploradas.  

A globalização nem sempre é questionada e nem concebida como escravidão 

e exploração contemporânea. São poucos os pensadores e pensadoras do 

eurocentrismo e dos próprios países explorados que denunciam a partir de pesquisas 

e atividades nas escolas e universidades, associações de bairro, clubes, etc. Enfim, 

em todos os lugares habitados e com pessoas que querem conhecer a realidade de 

ontem e hoje todo pensamento e reflexão da mesma tem por dever mostra ou revelar 

outra visão e a partir desta perspectiva transformá-la. Este é o processo de 

descobrimento realizável por todos nós latinos-americanos.  



81 
 

Veremos agora a perspectiva e análise do segundo livro didático com o objetivo 

de perceber, libertar do encobrimento e desenvolver uma ideia que assuma a práxis.          

 

2.2 O segundo Livro Didático 

 

Filosofando - Introdução à Filosofia de Maria Lúcia de Arruda e Maria Helena 

Pires Martins, 2013, páginas 250 à 260.  

 A Unidade 5 deste Livro Didático fez uma reflexão a partir da Filosofia Política 

e no Capítulo 20, A Autonomia da Política foi o nosso material de estudo e pesquisa 

com o objetivo de apresentar o eurocentrismo. A ideia norteadora está estabelecida 

nos pensadores europeus como fundamento do Ensino de Filosofia no Ensino Médio. 

A fundamentação da reflexão parte dos pensadores, pensamentos e teorias políticas 

da visão europeia. Nela, nós encontramos a formação do Estado Moderno e a sua 

organização.  

A mudança da Idade Média para a Idade Moderna teve como registro os 

séculos XIV e XV, não transformou o homem em humanista, humano. O sistema 

político e econômico configurou-se na conquista, colonização, barbárie, violência, 

escravidão, exploração e eliminação da outra pessoa. O pensador Dussel foi um dos 

poucos filósofos que preocupou-se em desvendar as questões que foram encobertas 

pelo Estado Moderno ou Novo. Uma questão que o Livro Didático não abordou e com 

isso não questionou as quantidades de desumanidades no contexto da América Latina 

desde a colonização à colonialidade atual. Questionar, duvidar, perguntar e criticar os 

abusos realizados no passado e no presente são processos de des-encobertamento. 

Esta postura e papel também é da filosofia. Dussel problematizou a reflexão de O 

Princípe e seu autor Maquiavel: 

 

Como presupuesto y com o finalidadde. El Príncipe (ya que el príncipe 
carismático al final debería fundar un Estado con estructuras que 
puedan mantenerse, Maquiavelo describe en los Discursos sobre la 
primera década de Tito Livio (con lecturas, entonces, anteriores al 1513, 
pero trabajando en esta obra intensamente en los Orti Orcellari, desde 
1516 a 1517) lo que más le interesa: el horizonte «institucional» del 
Estado posible, ya que «los florentinos nunca han gozado de 
instituciones políticas capaces de estabilizar la ciudad». Para aconsejar 
cómo debieran ser las instituciones de Florencia, Maquiavelo recurre al 
estudio de la organización política romana clásica para aprender a partir 
de esa experiencia (DUSSEL, 2013, p. 181).  

 



82 
 

Há uma minoria de filósofos e filósofas Humanistas que resistiram e resistem 

estes modelos políticos que foram inventados para justificar as omissões, as barbáries 

estabelecidas desde o apoio ou aprovação da Europa. Os povos sofreram as 

absurdas práticas de violências que atingiram as etnias conquistadas e eliminadas na 

América Latina pelo eurocentrismo.    

O primeiro filósofo ao influenciar a argumentação da política foi o Nicolau 

Maquiavel. O relevante é termos um olhar horizontal e perceber se a filosofia política 

de Maquiavel contribuiu com uma releitura e interpretação fora da Itália do século XVI 

e XXI. Nesse sentido, a visão dele é limitada pela geografia e não há uma crítica que 

chegue as colônias de países europeus, um exemplo, América Latina.  

 

2.2.1 Nicolau Maquiavel (1469-1527)   

 

Num contexto de Itália dividida e um ambiente de hostilidades o filósofo 

Maquiavel e a sua crítica da política ao poder na sua famosa obra O Príncipe não 

envolveu o povo que vivia como massa e reduzidos a condição de servos. Muitos 

leitores fizeram interpretações equivocadas deste escrito. Maquiavel permaneceu na 

estrutura do Estado e da política, mas não inseriu a sua crítica no meio do povo para 

lutar e resistir as tiranias e corrupções do governo. Leiamos a citação e percebamos 

em que lugar Maquiavel se encontra na sua reflexão:  

 
Afirmar que Maquiavel foi um republicano talvez cause estranheza. A 
leitura apressada de sua obra O Príncipe desencadeou o mito do 
maquiavelismo. Atribuía-se a Maquiavel a defesa do mais completo 
imoralismo político. Chamamos pejorativamente de maquiavélica a 
pessoa sem escrúpulos, traiçoeira, astuciosa, que, para atingir os seus 
fins, usa de mentira e de má-fé e nos engana com tanta sutileza que 
não percebemos a manipulação de que somos vítimas. Como 
expressão dessa conduta, costuma-se inadequadamente atribuir a 
Maquiavel a famosa máxima: “Os fins justificam os meios” (ARANHA 
e MARTINS, 2013, p. 251).  

 
As autoras do Livro Didático fizeram duas citações para enfatizar a participação 

de Maquiavel na política e partiram dos livros que ele escreveu, O Príncipe e 

Comentários sobre a primeira década de Tito Lívio. Na obra O Príncipe, Maquiavel 

pareceu como assessor do príncipe e passa as coordenadas do que ele precisa fazer 

para permanecer-se no poder sem ser destituído. O poder foi usado de acordo a 



83 
 

necessidade de permanência no governo. Se for necessário, para permanecer no 

poder e garantir o governo, use a força e equilibre a segurança e o bem-estar.  

Maquiavel, no príncipe não oficializou a força, mas a escreveu para que seja 

interpretada ao contrário. Se utilizou de um argumento como se fosse orientação para 

o príncipe, que estava no governo, invertendo o sentido da linguagem ao revelar o que 

o poder e a política faziam na preservação do status.  

 

No livro Comentários sobre a primeira década de Tito Lívio: 

 
Percebe-se facilmente de onde nasce o amor à liberdade dos povos; 
a experiência nos mostra que as cidades crescem em poder e riqueza 
enquanto são livres. É maravilhoso, por exemplo, como cresceu a 
grandeza de Atenas durante os cem anos que se sucederam à 
ditadura de Pisístrato. Contudo, mais admirável ainda é a grandeza 
alcançada pela república romana depois que foi libertada dos seus 
reis. Compreende-se a razão disto: não é o interesse particular dos 
Estados, mas o interesse coletivo. E é evidente que o interesse comum 
só é respeitado nas repúblicas: tudo o que pode trazer vantagem geral 
é nelas conseguida sem obstáculos. Se uma certa medida prejudica 
um ou outro indivíduo, são tantos os que ela favorece, que se chega 
sempre a fazê-la prevalecer, a despeito das resistências, devido ao 
pequeno número de pessoas prejudicadas (MAQUIAVEL, 1994, p. 
197-18). 

  
O trecho abordou o valor da liberdade, a maravilha do crescimento de Atenas, 

mas no final, é mais admirável a grandeza da república romana depois de libertar-se 

dos seus reis. Segundo Maquiavel, a grandeza do Estado não consiste no interesse 

particular, mas no interesse coletivo. Para ele, o interesse comum somente é 

respeitado nas repúblicas. O problema e a problemativazação é compreendermos o 

que é o coletivo e o bem comum para Maquiavel. Outra vez o povo está fora desta 

política.    

Maquiavel enfatizou dois conceitos no livro O Príncipe, um foi a Virtú. Ele fez 

distinção de sentido buscando na expressão italiana o significado e não nos preceitos 

que a moral cristã viu na representação da bondade e justiça, que para Dussel é a 

alteridade e o altruísmo. Maquiavel buscou no sentido latino de Virtù que é força, valor, 

qualidade de lutador e guerreiro viril. Os príncipes que tem virtù governam fazendo 

grandes obras e realizam mudanças na história. A conquista e a colonização podem 

ser esta grande obra no eurocentrismo a questão é que na dominação:  

 
En esta perspectiva, Maquiavelo se revela un político emancipador, 
aunque sus consejos tienen como horizonte la problemática de una 



84 
 

Italia renacentista, todavía no moderna, no abierta a la complejidad del 
«sistema-mundo» que se inauguraba por el descubrimiento de las 
islas del mar Océano, gracias a la osadía del genovés Cristóbal Colón 
(DUSSEL, 2013, p. 176). 

 

Mesmo que o texto de Maquiavel viesse ampliar sua crítica ao poder da política 

do Estado e do Cristianismo por meio da Igreja e com seus príncipes, mas não deixou 

de pensar somente o mundo eurocêntrico. No contexto dele, fixado na conjuntura da 

Itália dos reis e papas dogmáticos e bárbaros. A maior questão é como podemos 

repensar e buscar enxergar os conceitos Vitú e fortuna na realidade da América 

Latina. Outra visão aos mesmos conceitos. Foi uma crítica reflexiva que podemos 

partir dum paralelo com o prejuízo Kantiano ao utilizar as duas palavras preguiça e 

covardia na ilustração. A Preguiça e a covardia são preconceitos eurocêntricos 

Kantianos que reproduzem o eurocêntrimo, que discriminam as Etnias fora da Europa 

e enfatizam as virtudes virtù e fortuna de Maquiavel, que são as vontades do homem 

europeu movido pela ganância. O preconceito está na ideia de Maquiavel ao explicar 

o sentido de virtù, pois se ela é viril, defende o machismo e o patriarcalismo do poder 

e da política. Isso é próprio do androcentrismo da Idade Média que se expandiu pelo 

antropocentrismo a partir do eurocentrismo.  

Para Maquiavel, a virtù, é uma virtude que vem desde os Romanos. Faz uma 

mistura com a qualidade de lutador e guerreiros viris. Estes aspectos são dos 

colonizadores e utilizados na conquista e colonização. Dussel disse que desde o início 

do encontro entre os espanhóis e indígenas, os recém que chegaram, não tiveram 

uma ação de alteridade, mas de violência. Por este viés temos que levantar 

questionamentos da virtude virtù.  

No Livro Didático, discorreu a ideia de Maquiavel que deu a virtù o sentido da 

força, qualidade de lutador e guerreiro viril que caracterizaram a barbárie da conquista. 

Uma invasão pela ação política e religiosa que violaram a vida e o mundo da vida dos 

indígenas.  

O texto do Livro Didático poderia explorar mais a complexidade da moral cristã 

que é milenar sem cair no moralismo institucional da Igreja Católica Romana a partir 

do império eurocêntrico ou de outras Igrejas. Dussel abordou em vários livros que 

podemos conhece-los e que nos ajudam a compreender desde uma antropologia 

semítica de que os cristãos e as cristãs do primeiro século da Era Cristã, estão 

preocupados com a justiça social. Os cristãos e cristãs do século IV, foram muito 

diferentes dos que se organizaram nas comunidades primitivas. Lembremos que a 



85 
 

Igreja-Imperial-Institucional inflamou um moralismo mortal e as lideranças da Igreja 

Romana e os cristãos, foram transmutados em intolerentes, violentos, perseguidores, 

geradores de guerras, cruzadas, inquisições e as mortes desnutou a animalidade de 

seus líderes. As comunidades do primeiro século foram encobertas e destruídas na 

sua prática pela Igreja Institucional romana medieval.  

 A moral cristã começou a ser distorcida no elo Imperador e Papa, Império e 

Instituição Igreja Católica. Maquiavel inferiorizou como fraqueza os aspectos da 

compaixão e benevolência por tornar as pessoas submissas ao poder. Maquiavel 

antecipou o que Nietzsche também pensou no século XIX. Para entendermos, a 

compaixão e a benevolência podem ser vistas como virtudes cultivadas pelos cristãos 

e cristãs do primeiro século sem serem predominantes. Pela compaixão e 

benevolência, o cristão do primeiro século via, acolhia, hospedava, alimentava e 

libertava o outro analeticamente. Dussel pensou, escreveu, refletiu, questionou e 

escreveu como que o conquistado, o escravizado, o explorado e o eliminado são 

cristãos, mas os que inventaram este sistema desumano também.  A compaixão e a 

benevolência não são preceitos somente dos cristãos ou de outras denominações 

religiosas. Elas são expressões da sensibilidade humana transformadas em 

solidariedade e libertação. Somente em casos muito específicos a pessoa humana 

não consegue expressar estas sensibilidades. Aí seria preciso outras áreas para 

explicar que podem ser as antropológicas, pedagógias e psiquicas.   

A moral cristã foi elevada a preceitos moralistas no Império Romano e com a 

instituição da Igreja Católica. Jesus de Nazaré não criou lei, religião e igreja 

institucional, mas comunidade de pessoas que se fundamentava na fraternidade, 

solidariedade e partilha. Ele somente superou a moral da época e buscou mostrar 

para o povo que era manipulado pelas lideranças e denunciou as líderes que 

utilizavam da moral moralista como meio de alienar e aprisionar as pessoas. A 

preocupação e práticas de Jesus de Nazaré, segundo Dussel, são encontradas na 

mesopotâmia, nos Sumérios, nos Babilônicos e nos Egípcios antigos.  

Foi pela virtude da compaixão e benevolência que nasceram a alteridade e o 

altruísmo de um grupo que depois serão chamados de Nazarenos e Cristãos. O grupo 

transformou-se em comunidade e viviam da doação e partilha. Doação e partilha são 

bons sinais para uma sociedade que se diz moderna, capitalista, mercadológica e 

descartável em muitas coisas. A alteridade e o altruísmo são elementos constitutivos 

e que configuram a formação dos antigos Hebreus, escravos e que se formaram os 



86 
 

Semitas. Este foi um contexto judaico, que o Livro Didático também não abordou e 

que os pensadores judeus do século XX, Martin Buber e Emanuel Lévinas pensaram, 

a alteridade. Os dois pensadores nos provocaram a pensar fora da caixa, do 

eurocentrismo e olharmos com outra visão. Nossa mente colonizada e modernizada 

tem medo de sentir, sensibilizar, amar, ser compassivo e benevolente. Estas questões 

podem alcançar espaço na filosofia do encontro, da relação, do diálogo, da alteridade 

e da inter-relação.  

O próprio Paulo Freire que contribuiu com o pensamento dusseliano da 

Filosofia da Libertação da América Latina, não escondeu o seu ser humano amoroso 

e bondoso na ideia, na escrita, na crítica e na prática. A sua pedagogia foi a práxis do 

amar. Se sensibilizar, se emocionar, se solidarizar e fraternizar estão encarnados no 

mundo da vida dos Semitas, indígenas e Africanos, então os latino-americanos 

superam a irracionalidade dos conquistadores. O eurocentrismo, anula e encobre 

estes sentidos humanos e se concentra somente na razão que Dussel críticou nesta 

postura racional que irracionaliza o seu ser.      

A fé cristã não foi uma ideia abstrata e platônica. A fé cristã do primeiro ao 

quarto séculos foi uma esperança encarnada e de libertação. Mas ter compaixão do 

outro e tratá-lo com benevolência é fraqueza segundo Maquiavel e o eurocentrismo.  

A Fortuna, é o segundo conceito. Este foi colocado no comum por ser acúmulo 

de bens e de riquezas. Maquiavel buscou da mitologia romana a deusa Fortuna. Ela 

representou a abundância e aquela que gira a Roda da Fortuna ou da Sorte. Ela 

possui um sentido mais instintivo como ocasião, acaso, sorte. Por isso que para agir 

bem, o príncipe não pode deixar escapar a ocasião oportuna: 

 
En efecto, la diosa romana y su ambigua significación de fortuna a 
partir de la interpretación cristiana se transformaron de destino en 
providencia» divina (de ahí la acertada formulación de Popock: fortuna 
- fe - providencia. Pero la secularización renacentista de un 
Maquiavelo le quita a la interpretación religiosa su sentido de 
providencia (DUSSEL, 2013, p. 176). 

 

A Fortuna serve somente se estiver com a virtù, senão passa a ser oportunismo. 

Neste aspecto Maquiavel distinguiu o príncipe de virtù, que é forçado de utilizar a 

violência pela necessidade e visando o bem comum, e o tirano, que age por vontade 

própria. O Livro Didático não levantou nenhuma crítica reflexiva questionando o 

contexto da Itália do XVI. Parece contraditório dizer que o príncipe usou da violência. 

É preciso lê-lo por outra visão e perceber que O Princípe não visou o coletivo. Neste 



87 
 

período, o príncipe estava preocupado com o que ele ganharia e não há bem comum. 

Tudo se limitava ao seu poder, governo, autoridade, leis e até mesmo os bens. A partir 

do momento que o rei submete alguém aos seus serviços na condição de servo, a 

pessoa perdeu a sua humanidade, dignidade e libertadade. Esta pessoa, nesta 

condição não pertence mais a si mesma ou a uma cominidade, pois o rei e o reino o 

tem como propriedade e a utilizam como instrumento. A isto, Maquiavel não 

questionou e nem escreveu no princípe.   

 

2.2.2 Ética e política 

 

A ética e a política sempre estiveram nas mãos dos grupos dominantes da 

oligarquia e a aristocracia. Elas agiram pelos seus interesses e não pelo bem comum. 

O próprio Maquiavel esteve no lado das elites, da oligarquia, da família Médici. Foi 

embaixador na França, Chanceler em Florença e na diplomacia no Vaticano. Mas 

seria relevante aprofundar sobre esta questão de bem comum. O que é o bem comum 

para Maquiavel: 

 
Sob essa perspectiva, a nova moral estava centrada nos critérios da 
avaliação do que é útil à comunidade: se o que define a moral política 
é o bem da comunidade, constitui dever do príncipe manter-se no 
poder a qualquer custo. Por isso, às vezes pode ser legítimo o recurso 
ao mal: o emprego da força coercitiva do Estado, a guerra, a prática 
da espionagem, o método da violência, etc (ARANHA e MARTINS, 
2013, p. 253). 

 

O Estado Moderno contemporâneo continuou em muitos casos com o método 

coercitivo. A liberdade foi um sonho, uma vontade e um querer do povo que o 

constituiu. A questão foi que a força e o controle ainda estão no monopólio dos 

governantes. O Livro Didático não fez nenhuma referência a autores e autoras de 

outros países, neste texto, a Itália. A realidade onde a escola está localizada 

geográfica, social, política, econômica, ética e culturalmente não conseguem sair do 

século XVI e inserir-se no século XXI. O que Maquiavel enfatizou no parágrafo citado 

acima, repetem-se na atualidade. Não há uma referência de questionamento e uma 

crítica construtiva da ética e política da América Latina e Brasil. Dussel escreveu vários 

livros sugerindo estudos bem elaborados sobre a política, a ética e a economia que 

visam o bem comum. A educação para a crítica foi encoberta e com isso o 

encobrimento não foi superado. O código moral foi prevalecente na sociedade de 



88 
 

controle disciplinar que mantém a burguesia, a nobreza e a elite no poder. O povo, 

quando unido pela luta democrática busca os sues direitos. Os traços dos 

conquistadores e da colonização estão vigentes e regentes daqueles que estão no 

poder. Este poder precisa ser repensado. O povo precisa se envolver e resolver os 

seus problemas políticos que os governos não conseguem. A constituição federal, que 

apresenta a liberdade como direito, não pode perder a sua referência que é a 

dignidade de seu povo. O poder político, ético e econômico do Estado Moderno deve 

ser superado. O uso da forca do Estado como inibição de greves e protestos não 

podem existir. Na democracia, as manifestações são sempre um dieito justo para as 

reivindicações, transparências, combate a corrupção e transformação social.  

 

2.2.3 A autonomia da política  

 

Maquiavel buscou uma nova maneira de fazer política para se distanciar da 

política normativa dos gregos. Era uma ideia que valorizava o governante virtuoso e a 

uma moral individual. A proposta de Maquiavel de dar autonomia à política deixando-

a secular e tirando da tutela da moral e religiosa da política. Assim, os valores não são 

dados antes, mas dependem da realização dos interesses coletivos. Por mais que 

caberia ao governante inventar o caminho. O problema que precisamos problematizar 

e questionar é que a elite seria o governo. O coletivo precisa duma visão além do 

eurocentrismo aristocrático. Os questionamentos sobre o coletivo e quem fará parte 

do governo, o povo precisa pensar junto com a escola, universidade, se não o poder 

do Estado se tornará uma força perpétua das elites.  

A ideia, proposta pelo Maquiavel, visando o coletivo foi válida, mas não mudaria 

nada, talvez, pois deixar o governo e a política nas mãos das famílias de aristocratas 

e de oligarquias. Nesta decisão, não há transformação, pois permanece na mesma 

realidade. Sem possibilidades de mudança na maneira de ver e interpretar a justiça, 

a política, a ética e a economia não provocará transformação. Na época, os ricos eram 

os que governavam. Historicamente até na atualidade do século XXI, o pobre continua 

pobre e oprimido porque os ricos, a elite que configuram a aristocracia e a oligargia 

inventam os seus projetos políticos sem a participação do povo. O próprio Dussel fez 

este questionamento e a sua crítica nos mostra a real presença do governo e atuação 

do poder Legislativo. As leis, normas, projetos, MP, constituição e etc estão vazias da 

presença do povo. O povo tem que se conscientizar pela visão latino-americana e 



89 
 

superar o desejo de ser ou copiar a identidade do eurocêntrico e euro-nortecêntrico.  

A sociedade ainda seria escravocrata e servil se a política, a ética e a economia 

buscassem nos colonizadores o modelo para a construção do mundo da vida. Entre o 

governado e o governante há uma distância imensa que persiste ainda na atualidade. 

Há uma necessidade de investimento numa outra visão onde o povo latino-americano 

possa agir e intervir pela democracia participativa e se assume o processo de 

transformação social.   

No Estado Moderno, a participação do povo foi e é parcial. Ele não participa 

nas decisões do governo. Desde seu início o governo esteve nas mãos de 

representantes da elite da sociedade (governo). Com isso, muitas vezes hove 

inversão no poder democrático mostrando a contradição da democracia. A 

contradição é quando o poder deixa a postura da democracia e os representantes 

usam a força ilegalmente ao seu favor sobre os representados. Com isso, o povo não 

é atendido nas suas necessidades políticas básicas e vitais para viver.   

Neste contexto de representantes e representados, nasceram os conflitos nada 

democráticos. Logo que os representantes são escolhidos, são inseridos 

institucionalmente na hierarquia de poder. Surgem os confrontos e antagonismos que 

buscam desfazer as utopias de paz. O papel da filosofia e do filósofo da libertação é 

libertar-se da colonização e da exploração e construir uma sociedade mais humana, 

mais justa. 

No século XVI, a Inglaterra, a Espanha e a França seguiram com suas 

monarquias que defendiam o direito como divino e instituído aos reis. Somente a partir 

do século XVII, começou a parecer as oposições. Ele pode até corromper-se com 

desvios de verbas, propinas e agressões aos que o elegeram e permanecendo no 

mandato. Há uma legalidade constitucional em consonância à frase do rei Luís XIV, 

que dizia: o Estado sou eu. Se o Estado é o governo dos representantes, e não o 

povo, então a política não visa o coletivo e a democracia é uma farsa. As leis legalizam 

as atrocidades cometidas pelas autoridades do governo e pela falta de políticas 

públicas o povo é condicionado a situações muitas e muitas vezes a miséria.    

 

2.2.4 Estado Moderno e Soberania 

 

Alguns países da Europa como Inglaterra, Espanha e França, desde o século 

XVI, se organizaram pelas monarquias nacionais e se fundamentavrm no direito divino 



90 
 

dos reis. Esta invenção foi inquestionável pelo povo da época e na 

contemporaneidade há um grupo de pessoas que elevam seus líderes do governo ao 

status de divino.  

Neste tempo de mudança, surgiu uma necessidade de transferir o poder e a 

política para o aspecto natural da vida e do ser humano. Neste momento se 

elaboraram as teorias contratualistas. Faltou diálogo que troxesse e de maneira ampla 

e que chegasse ao povo, povo. Ou seja, o contrato social socializa todas as pessoas 

da sociedade como se faz na reflexão da filosofia da libertação da América Latina que 

é incluir o povo e lutar pela diluição das classes sociais que criam as injustiças e os 

injustiçados.   

Os três pensadores contratualistas conhecidos são Thomas Hobbes, John 

Locke e Jean-Jacques Rousseau. Escreveram uma teoria que derivou do 

jusnaturalismo, visto como o Contrato Social. No estado de natureza, o indivíduo era 

dono de si mesmo e de seus poderes. Foi no autopoder que havia na vida natural do 

indivíduo que os contratualistas se perguntaram o motivo principal das pessoas se 

submeterem e tornarem o poder do Estado legítimo:  

  
Buscavam, desse modo, explicar a origem do Estado: Qual é a base 
legal do Estado que lhe confere legitimidade? Para esses filósofos, a 
legitimidade do poder se fundamentava na representatividade e no 
consenso (ARANHA e MARTINS, 2013, p. 254).  

 

O objetivo da análise foi pensar e fazer as reflexões a partir da crítica dusseliana 

aos escritos de pensadores eurocêntricos que os Livros Didáticos trazem para a sala 

de aula. É uma exigência do filósofo latino-americano apresentar outras visões da 

modernidade e pensar para descolonizar não somente as ideias, mas a mente que as 

geram e geralmente repetem o encobrimento sem perceber que o estudo não traz a 

sua história e a do seu povo, mas a do colonizador e continua a colonizar. 

 

2.2.5 Thomas Hobbes e o poder absoluto do Estado 

 

Thomas Hobbes (1588 – 1679), nasceu na Inglaterra era de família pobre e 

com a nobreza de sua época da qual recebeu apoio para estudar. Teve contato com 

os pensadores Descartes, Francis Bacon e Galileu Galilei. Estudou o problema do 

conhecimento e que era um dos temas refletidos no século XVII numa tendência 



91 
 

empirista. Mas as pensadoras deste Livro Didático se dedicaram com o pensamento 

político, que estão expressos nas obras De Cive e Leviatã. 

Na teoria Hobbesiana encontrou-se o que Hobbes entendeu por estado de 

natureza e como que nele o ser humano teve direito a tudo. É importante, e que o livro 

não se aprofundou sobre que era a pessoa humana para Hobbes. Maria Lúcia e Maria 

Helena citaram um parágrafo do livro Leviatã: 

 
O direito de natureza, a que os autores geralmente chamam de jus 
naturale, é a liberdade que cada homem possui de usar seu próprio 
poder, da maneira que quiser, para a preservação de sua própria 
natureza, ou seja, de sua vida; e, consequentemente, de fazer tudo 
aquilo que seu próprio julgamento e razão lhe indiquem como meios 
adequadas a esse fim (HOBBES, 1974, p. 82). 

 

Nesta condição de natureza, segundo Hobbes, nascem o medo, a insegurança 

a angústia. E estes interesses egoístas foi o que fez do homem lobo do próprio 

homem. As disputas e as guerras de todos contra todos e os graves prejuízos que 

causaram e a buscaram pelo conforto dos indivíduos é que prevaleceu. Na atualidade, 

que é o lobo do homem se utilizarmos esta analogia.  

 Desta realidade surgiu a transferência mútua de direitos e que Hobbes o chama 

de Contrato. O ser humano fundou um estado social para viver, um Estado Civil para 

controlar e disciplinar pela autoridade. Na atualidade, os soberanos que governam as 

instituições como política, jurídica, religiosa, econômica, ética e ecológica abrem mão 

de seus direitos em nome de sua soberania? Mesmo que Hobbes esteja num contexto 

de modernidade e de racionalização da política e da vida onde a sociedade dá um 

salto do sistema de Teocracia, o Estado Moderno, não deixou de utilizar o mito 

simbólico como representação e repressão pelo poder do Estado, que é o Leviatã.  

Foi nesta nova estrutura de Estado que Hobbes elevou o poder do soberano 

como dever absoluto, total e ilimitado. O soberano, possuirá todo poder de decisão 

entre o bem e o mal; o justo e o injusto. Então, este poder é teocrático. Pois se o oder 

é democrático e humana, ninguém estará acima da lei. Ainda hoje países 

democráticos sofrem com este abuso de poder a proteger até mesmo quando um 

representante do governo do Estado é corrupto. Ninguém discordou de tal poder e 

abuso do soberano e autoridade que recebeu juntamente do povo. Este poder foi 

justificado pelo ilimitado, ou seja, o governante nunca abusa de poder quando o seu 

poder de autoridade é ilimitado, total. Quem o questiona é eliminado. Na França, em 



92 
 

1701, o rei Luís XIV, foi um monarca absoluto e disse: ‘O Estado sou eu’. A reflexão 

de Dussel defende que o poder pertence ao povo e não à uma autoridade somente:  

 
Lo que es más interesante, la sede del poder no es el individuo 
directamente, ni la comunidad sin conciencia de ser tal, sino cuando la 
multitud humana por una voluntad especial o consenso común se 
reúne en un cuerpo político. Es decir, el actor comunitario es cuerpo 
político autónomo por un acto reflejo y segundo de querer instituir 
dicho cuerpo. Se opone por tanto en muchos aspectos a Hobbes 
(DUSSEL, 2013, p. 254). 

 
Na democracia, o poder esteve no povo e não numa pessoa somente ou em 

um grupo que o governa. Neste modo em que o Estado se organizou ou se estruturou 

foi num projeto de governo autoritário. Os poderes dos representantes esteve acima 

dos representados e muitas vezes o poder do governo atua contra os que exigem e 

lutam pela transparência e honestidade dos que representam. Os representados, 

geralmente como submissão ao governo recebem violência e punição quando reajem 

por não estarem satisfeitos.  

Dussel partiu do próprio título do que a política visa a libertação das pessoas 

ao escrever sobre a política da libertação. É o que compreendemos no seu 

pensamento quando disse que a sede do poder não está no indivíduo e nem na 

comunidade, mas na multidão humana. Ela constitui o corpo político e descentralizou 

o poder do rei e do Estado como absolutos. Hobbes, absolutiza o rei e o Estado nas 

leis e decisões. Dussel, criticou, questionou e viu uma comunidade e política para 

além do rei e o Estado como o governo do todo e de todos.   

Se o Estado é o Rei e o Rei é o Estado e o poder que dele emana é ilimitado, 

então temos um abuso. Se o rei é o Estado, o povo não é nada, e é este o 

questionamento e crítica de Dussel na filosofia latino-americana. Quando o poder é 

contido numa única pessoa e ausente de convívio com as outras pessoas, então esta 

autoridade pratica os excessos e se impõe o autoritarismo do Estado de Exceção. No 

pensamento político dussiliano, o poder é de todos, é a multidão que decide o que 

fazer e o que evitar. Não precisa de um para mandar, governar e os demais serem 

governados: 

   
Evidentemente, para conocer una cultura hay que estudiar, 
primeramente, el "núcleo ético-mítico" o premisa mayor de toda la 
civilización, donde se contienen los contenidos últimos del grupo. 
Como puede verse, la antropología filosófica pasa inadvertidamente 
de la consideración del ser del hombre a la consideración del hombre 



93 
 

como ser cultural, y esto es inevitable, porque el hombre y la cultura 
tienen el mismo horizonte, no hay uno sin lo otro (DUSSEL, 1973, p. 
74). 

 

O Livro Didático não enfatizou qual foi a fonte que Hobbes utilizou para justificar 

o homem selvagem que vivia sozinho. Não há nenhuma antropologia política de outras 

etnias ou povos. A pesquisa ficou reduzida aos limites da Inglaterra do século XVII. A 

filosofia da libertação liberta o olhar para além da pesquisa de um povo e reconhece 

que cada grupo se organiza e se constitui segundo a sua ética, cultura e política. 

Dussel questionou Hobbes e disse que o homem sempre viveu na dependência do 

outro para viver e sobreviver. A alteridade é o fundamento da comunidade. A vida só 

foi possível em comunidade, que possibilitaou a proximidade, a alteridade, a face-a-

face e o altruísmo.     

No livro, 1492, o encobrimento do outro, foi o início do período da conquista, da 

colonização e da exploração humana. Dussel, reagiu contra as atrocidades praticadas 

até hoje. Pelo que Dussel escreveu e questionou percebemos que se desenvolve um 

aprimoramento daquilo que aprendemos na política, ética e jurídica e que no Livro 

Didático sobre Hobbes não se aprofundou. Hobbes não fez nenhuma referência a 

escravidão da América Latina e da África nos seus escritos e o Livro Didático não 

ousou nesta perspectiva de destruição da mentalidade eurocêntriica. O texto dum livro 

ou o próprio autor, um artigo ou qualquer outro material, serão lidos, refletidos, ouvidos 

e pensados juntos com os contextos. Um entendimento do contexto de quando se 

escreveu o material buscando uma interpretação macro, que é uma leitura nacional e 

global (mundo) e micro é primordial (local - realidade). Sem as compreensões das 

realidades do professor, do aluno e da escola que estudam e pensam como que o 

Estado e o rei tanto nos períodos monárquicos quanto na atualidade, impõem o 

encobrimento da vida pela colonialidade precisam ser conhecidos, compreendidos e 

transformados:  

 
Esta relación económica, práctica comunitaria y productiva de los 
satisfactores necesarios para la vida se establece ya en los clanes, 
tribus o pequeñas aldeas del Paleolítico. Son sistemas equivalenciales 
donde los miembros de la comunidad económica se atribuyen los 
beneficios de la producción y el intercambio en igual distribución y 
participación. No hay todavía posibilidades mayores de diferencias en 
la apropiación de los satisfactores, de los bienes, y el sistema funciona 
con una justicia que quedará posteriormente en la memoria de las 
culturas como una utopía originaria. Las tribus nómades de las 
estepas o los desiertos son los pueblos semitas, aún comenzado el 



94 
 

Neolítico y ante las grandes ciudades ya estratificadas 
económicamente, levantarán la igualdad del sistema equivalencial del 
desierto, tiempo de la justicia sin pobres ni ricos, como el punto de 
referencia de las injusticias presentes (DUSSEL, 2013, p. 45). 

   
Os clãs e as tribos uniam-se comunitária e culturalmente inventando os seus 

jeitos e maneiras de viver e sobreviver. Desde o mais antigo, a arqueologia e a 

antropologia fizeram, trouxeram referências de grupos longíncuos. Na cultura se 

constituiu tudo o que está inserido na tradição. A cultura, o cultivo e o culto se 

enlaçaram para subsistir a vida dos indivíduos que convivem na igualdade de 

condições. Como disse Dussel, não há injustiça nas comunidades que vivem a justiça 

onde a fraternidade foi a equidade. Todos viveiam do que produziam numa economia 

da vida e para a vida. Temos que conhecer melhor os nossos povos que constituim a 

América Latina.  

Agora estudaremos outro filósofo, o John Locke e analisaremos pela filosofia 

latino-americana de Dussel e o olhar Dusseliano da comunidade:  

  
O ser humano é um ser vivente. Todos os seres viventes animais são 
gregários; o ser humano é originariamente comunitário. É assim que 
comunidades sempre acossadas em sua vulnerabilidade pela morte, 
pela extinção, devem continuamente ter como uma tendência o 
instinto ancestral de querer permanecer na vida. Este querer-viver dos 
seres humanos em comunidade denomina-se vontade. A vontade-de-
vida é a tendência originária de todos os seres humanos – corrigindo 
a expressão trágica de A. Shopenhauer, a dominadora tendência da 
vontade-de-poder de F. Nietzsche ou de M. Heidegger (DUSSEL, 
2007, p. 25). 

 

 Ao falar do ser humano como um ser de comunidade, começamos a 

desenvolver os aspectos políticos, éticos e econômicos de organizações comunitárias 

e a vivência entre as pessoas que a compõem. Dussel citou nos seus escritos e de 

maneira essencial na citação que o ser humano é vivente e como que tríade formada 

pela politica, ética e economia fundamentam e sustentam a vida em comunidade.  

A filosofia da libertação contribuiu neste alargamento crítico que Hobbes limitou 

na vida individual do indivíduo. O termo indivíduo quer dizer indivisível, mas se o ser 

humano é comunitário pelo fato de precisar da comunidade para viver-sobreviver, 

então ele é divisível. A sua integridade se faz na sobrevivência e não na 

individualidade. É na comunidade que se encontra a alteridade que produz o altruísmo 

e a convivência.     

 



95 
 

2.2.6 John Locke e a teoria política 

 

John Locke (1632 – 1704), nasceu na Inglaterra, era filósofo e médico e a sua 

origem estava nos burgueses comerciantes. Locke, tem uma tendência empirista. Na 

teoria política as suas concepções estão no livro Dois tratados sobre o governo civil, 

de onde surgiram os fundamentos do liberalismo promovendo as revoluções liberais 

que aconteceram na América e na Europa.  

O estado de natureza foi como se fosse a superação do Contrato. Locke partiu 

da mesma concepção de Hobbes. Defendeu que os indivíduos isolados no estado de 

natureza reúniam-se pelo contrato para constituir uma sociedade civil. Para a teoria 

contratualista, somente o pacto legaliza o poder do Estado. 

A compreensão de Locke ao estado de natureza não esteve na guerra e no 

egoísmo, mas no direito que favoreceu a elite, pois somente ela poderia ocupar cargos 

no governo. Para Locke, as paixões e a parcialidade podem desestruturar as relações 

dos indivíduos. E então, valorizando a segurança e a tranquilidade, todos, por um 

consenso, instituiu um corpo político. Mas diferente de Hobbes, que descreveu que o 

poder político do soberano é absoluto, Locke, defenderá que os direitos naturais 

humanos, estão acima e controlam o Estado. E se precisar, justifica-se o direito à 

insurreição se o governante trair a confiança que os indivíduos confiaram à ele. Os 

indivíduos são a elite: 

  
Os príncipes detêm o poder absoluto, ao qual fazem jus por direito 
divino, pois nunca poderia ser facultado a escravos o direito de 
estabelecer pactos ou de consentir. Adão era um monarca absoluto, 
tal como o são todos os príncipes desde então (LOCKE, 1998, p. 207).   

 

Locke mesclou no seu livro Dois Tratados sobre o governo as metáforas 

bíblicas5 para justificar a eleição do príncipe e o seu poder absoluto. Na concepção 

de Dussel ao mundo semítico é preciso fazer as interpretações contextuais e 

históricas. 

                                                           
5 O Livro Didático poderia aumentar a lente de compreensão dos leitores e até contribuiria a 
superar muitas coisas do machismo e racismo. Muitas pessoas e aqui me refiro, alunos e 
professores acreditam que Adão é uma pessoa e que a mulher surgiu a partir dele juntamente 
com a hmanidade. Essa ideia justificou a submissão da mulher ao homem e de determinados 
povos ou pessoas por outro ou outra. Há, ainda, aquelas pessoas que acreditam que Caim é 
a origem da escravidão e os africanos descendem dele. Neste caso, pode-se utilizar a filosofia 
latino-americana e o paralelo com a alteridade como meio de crítica, reflexão e superação a 
escravidão e o que submete a pessoa humana a exploração.    



96 
 

Sem o poder político de um monarca soberano, Locke transferiu ao poder 

econômico. Distinguiu o público e o privado com leis diferentes. O Estado deve 

garantir e tutelar o exercício da propriedade privada. Nesse caso, o poder político 

permaneceu na concepção parlamentar que tirou o arbítrio dos indivíduos. Locke, 

elevou o poder ao legislativo como supremo na qual todas as instituições se 

submetem: 

 
Ressalta-se desse modo o elitismo que persistia na raiz do liberalismo, 
já que a igualdade defendida era de natureza abstrata, geral e 
puramente formal. Não há possibilidade de igualdade real, quando só 
os mais ricos gozam de plena cidadania (ARRUDA e MARTINS, 2013, 
p. 256).   

 
Locke representou o liberal no âmbito econômico e os ideais da burguesia. Mas 

a concepção de liberdade de Locke não é ampla e apenas a possui quem tem fortuna 

conseguiu a cidadania plena. Somente os proprietários podiam votar e ser votados. A 

elite mandante formava a origem do liberalismo, com uma igualdade que não dá direito 

aos habitantes. Para Locke, somente os ricos usufruem de cidadania e dos benefícios 

de votar e ser votados. A elite que governará e mandará no povo, com esse tipo de 

governo, não há liberdade individual. Os ricos formam o parlamento e o poder político 

e com essa força política o liberalismo só pode ser dos ricos porque as classes menos 

favorecidas não conseguem espaço social. No aspecto político, não podiam votar e 

nem votar pela escola pessoal. No econômico, o que restou para eles foi o trabalho 

servil e escravo. Locke, nesta questão repetiu o ideal aristotélico de político e que 

somente ela pode ocupar um cargo na polis e votar.  

O Livro Didático não se aprofundou como que era o mundo da vida das pessoas 

da Inglaterra no contexto em que viveu e escreveu o filósofo Locke. O texto disse que 

ele contribuiu com os fundamentos do liberalismo, mas ausente de sentido crítico 

reflexivo de quem faria parte do Estado Absoluto que defendeu. Se as funções 

políticas eram exercidas pela elite, então precisaria descrever e pensar em que 

situação o povo vivia ou viviria e de que maneira resolvia as questões de injustiças, a 

questão dos pobres, dos injustiçados e direitos iguais para todas as pessoas sem 

exploração e desumanização.    

Pareceu contraditória a concepção de Locke ao dizer que os indivíduos 

estavam isolados no estado de natureza e a união aconteceu pelo contrato social e 

construiu a sociedade civil. Há um problema que necessita duma crítica reflexiva e um 



97 
 

pensamento apurado da liberdade. Não se disse quem estava apto à colaborar na 

confecção do contrato social, quem iria construir a sociedade civil e também as 

pessoas que fariam parte dela. Numa sociedade em que somente um grupo podia 

votar e ser votado foi e é impossível haver liberdade. Ela estava contida na elite. 

Dentro desta realidade houve servos ou escravos pelo fato da elite não se ocuparem 

com trabalhos braçais.  

Seguindo a linha de raciocínio de Dussel, a sua crítica nos chamou a atenção: 

 
Esta premisa menor invierte todo lo expresado tan esteticamente con 
anterioridad. Ahora, al ocupar esas tierras la conquista no usurpa el 
derecho de nadie, ya que estaban vacías, incultivadas, mal empleadas 
según el querer providente de Dios. Por supuesto que el criterio de la 
eficaz ocupación y el técnico empleo de las tierras es el de Locke, el 
punto erro que ve sin ser visto (el del occidental, el capitalista 
mercantil, el colonialista, racista, machista, etc). Por cuanto no hay 
juez humano que pueda juzgar (porque en el estado de guerra se trata 
de una relación rentre pueblos, quien apela al Cielo deberá estar 
seguro de que tiene el derecho de su parte, siendo sin embargo e 
inevitablemente él mismo (J. Locke, el pueblo inglés o europeo) su 
último juez empírico. Es evidente que los salvajes americanos se 
defenderán, y con armas (DUSSEL, 2013, p. 273).  

 
A visão e o pensamento de Locke não são contra a conquista, a colonização e 

a escravidão. Em nenhum momento se criticou a escravidão interna e externa. 

Justificou com o personagem Adão que acabou contribuindo na escravidão das 

pessoas humanas negras africanas. A luta pelo poder político esteve nas mãos da 

monarquia. O governo do Estado Lockeano, foi da elite para a elite no poder e aos 

privilégios. O direito dos demais não superaram a condição determinista. No 

liberalismo a ética esteve comprometida e o Estado não teve o poder de equidade. 

Foi um controle contra o povo que nem teve expressão e reação para se libertar das 

elites opressoras. Veremos agora, o filósofo Rousseau, o terceiro contratualista e o 

seu pensamento.  

  

2.2.7 Jean-Jacques Rousseau e a democracia direta 

 

Jean-Jacques Rousseau (1712 – 1778), nasceu na Suíça e viveu na França, 

seguindo a tendência do século XVII. Utilizou da crítica para contestar o absolutismo, 

fundamentou a sua teoria no pacto social que legitimava o governo. A diferença do 

pensamento de Rousseau estava no conceito de democracia direta. 



98 
 

No Livro Didático, Maria Lúcia e Maria Helena escreveram sobre o pensador: 

  
Para Rousseau, no estado de natureza os indivíduos viviam sadios, 
cuidando de sua própria sobrevivência, até o momento em que surgiu 
a propriedade e uns passaram a trabalhar para outros, gerando 
escravidão e miséria (ARANHA e MARTINS, 2013, p. 256).  

 

Rousseau apresentou como era a vida e como vivia o bom selvagem antes que 

a desigualdade provocasse a corrupção do indivíduo, o levando para a violência. Por 

isso, esse falso contrato precisou ser superado por outro contrato legítimo. Um 

contrato onde todo o povo estivesse reunido por meio de uma só vontade. Para que o 

contrato social fosse legítimo, deveria ser aprovado pelo consenso da unanimidade 

da comunidade. Todos abdicariam de seu poder e ganhariam pela comunidade unida.  

Neste novo pacto, o indivíduo anularia a sua própria liberdade para integrar-se 

no todo social e ao obedecer a lei, ele obedeceria a si mesmo e assim, tornasseria 

livre. Nesse caso, Rousseau concebeu no contrato, não uma perda de soberania pelo 

fato do Estado não estar separado dele mesmo.  

A democracia representativa inibe o poder político e participativo do povo.  A 

participação na comunidade na mudança e transformação duma sociedade nas 

configurações políticas da democracia atual não é um valor constituído. O povo é 

soberano, ativo e cidadão, mas isto não passa de teoria da constituição. Na prática, a 

participação é outra. No mesmo tempo, exerce uma soberania passiva que é 

assumida numa qualidade de súdito. Os cidadãos não fazem parte e não são 

convidados para participarem na elaboração da lei. O legislativo, pequeno grupo é 

quem o faz e a grande maioria submetidos nas condições de súditos, na obediência 

das leis e se não submeterem a elas, serão esmagados pela máquina desgovernada 

conduzida pelos que escolheram ou votaram.   

A vontade de todos não se confunde com a vontade geral e os interesses 

privados não têm a mesma natureza que a do interesse comum. Nesta questão, 

encontra-se o cerne do pensamento de Rousseau, que fez a pessoa ser um ser 

superior, capaz de autonomia e liberdade. No mesmo tempo, é capaz de se submeter 

a lei, feita acima de si, mas por si mesmo. A liberdade da pessoa se faz na medida 

em que se dá o consentimento a lei, consentido, válida e necessária. O problema é 

que a pessoa nem sempre é pessoa. Ou seja, na categoria de povo, muitas vezes 

citado ou escrito numa condição pejorativa, também em Rousseau, não 

encontraremos uma crítica contundente a escravidão e a condição de exploração e 



99 
 

subumanidades que eram impostos, até mesmo nos países que se diziam 

democráticos.    

Rousseau não ampliou o olhar para outras realidades desumanas que estavam 

acontecendo no mundo. Ele está no século XVIII, e mais de duzentos anos que a 

América Latina fora invadida, conquistada, colonizada e a escravidão tirava a 

liberdade, dignidade e vida da pessoa humana, mas ele não fez nenhuma crítica, 

questionamento, etc. Os africanos que foram levados para a América são submetidos 

a condições subumanas, não há pacto e nem contrato social. Eles são mão de obra e 

descartáveis. Não há valor humano. A França, o país em que vive e que Rousseau foi 

descendente, fazia coisas absurtas com os povos colonizados, mas à uma omissão 

por não ter feto nenhuma crítica já que era um defençar de democracia e regimes 

políticos a partir do contrato social.  

Ao escrever sobre a origem e os fundamentos da desigualdade humana entre 

os homens, Rousseau, não criticou a barbárie dos europeus colonizadores. Sua visão 

esteve restrita no mundo europeu e é quase impossível que ele não tenha recebido 

ou até lido sobre algo da escravidão da América Latina. Mesmo que Rousseau tenha 

criticado a modernidade e o eurocentrismo, ausentou-se de questionar e denunciar a 

escravião e exploração humana na América Latina e na África. Dussel elaborou uma 

profunda reflexão do posicionamento de Rousseau no livro política da libertação.  

Estas questões complexas não estão no livro didático. Não foi contextualizado 

e ficou somente no pensamento reflexivo do autor europeu sem uma contribuição para 

a descolonização. Nos surpreende que com tatos filósofos e filósofas críticos da 

conquista, da colonização e da escravidão não foram citados. Eles continuam 

desconhecidos e encobertos na maioria das vezes pelo próprio sistema de educação 

do Brasil. Neste caso, o próprio Ministério de Educação, o MEC e o PNLD.  

O Programa Nacional do Livro Didático (PNLD) conduz a um pensamento de 

encobrimento porque quem os elaboram continuam no contexto de colonização, 

colonialiadde e não ousam pensar e refletir além do que foi imposto. Em parte, estão 

alienados aos sistemas do mundo eurocêntrico de educação e por não terem um olhar 

fora do mundo da modernidade europeia, sinalizam e escrevem na escrita dos Livros 

Didáticos sem os recortes, os questionamentos, as críticas e dúvidas filosóficas do 

que estão fazendo. Desta maneira, o ensino de filosofia não consegue sair da 

totalidade eurocêntrica. Não há uma visão de exterioridade com outras maneiras de 



100 
 

viver e conceber o mundo da vida, desta forma, se perpetuam o conhecimento 

verticalizado dentro da forma.  

Ainda na atualidade se ensina na escola que o Brasil foi descoberto pelos 

Portugueses. O pensamento crítico nem sempre foi e é aceito. Há uma sensação de 

que somos obedientes e disciplinados pela disciplina e não impelidos a trabalhar com 

a matéria para transformá-la de acordo à necessidades. O ensino de filosofia precisa 

estar no fundamento do pensamento da etnia ou do país, Estado, da cidade, da 

comuidade de onde os alunos se encontram e vivem.    

Na filosofia da libertação, Dussel lançou mão das ferramentas do eurocentrismo 

e assumiu o pensamento filosófico que pesquisou, investigou, pensou, repensou, 

questionou, duvidou e escreveu numa teoria que precisa ser descoberta, conhecida. 

Perceber como que Dussel se fundamentou na teoria da práxis de Freire, pensador 

brasileiro que ousou no século XX, provocando a ver o mundo latino-americano com 

seus próprios olhos e ao escrever a partir da praticar duma educação da 

descolonização educacional. A descolonização da mente foi um passo rumo a 

libertação. Agora, estudaremos o pensamento de Montesquieu sobre o poder e a 

política.   

 

2.2.8 Montesquieu e a autonomia dos poderes 

 

Montesquieu (1689 – 1755), nasceu na França e filho duma família nobre. A 

sua formação foi iluminista e se tornou um crítico severo e irônico da monarquia 

absoluta e do clero.  

Maria Lúcia e Maria Helena escreveram no Livro Didático: 

  
Em O Espírito das leis, sua obra mais importante, trata das instituições 
e das leis, e busca compreender a diversidade das legislações 
existentes em diferentes épocas e lugares. Ao analisar as relações 
que as leis têm com a natureza e o princípio de cada governo, 
Montesquieu desenvolveu uma teoria do governo que alimenta as 
ideias do Constitucionalismo, pelo qual a autoridade é distribuída por 
meios legais, para evitar o arbítrio e a violência (ARANHA e MARTINS, 
2013, p. 259). 

 

A teoria de Montesquieu, é hoje, o fundamento do poder democrático separado 

pelos três poderes: Legislativo, Executivo e Judiciário. Inclui-se aqui a democracia 

brasileira que está estruturada nos poderes citados. Para Montesquieu, somente o 



101 
 

poder pode impedir o abuso de poder, mantendo os poderes constituídos autônomos 

e por pessoas diferentes. Se utiliza do próprio poder para controlar o poder.  

Segundo o filósofo italiano Giorgio Agamben na sua reflexão ao Estado 

Moderno contemporâneo, disse que o Estado de Exceção foi criado no bojo da 

democracia de tal forma, que quando se determinou a exceção, não há mais qualquer 

forma regulada. Ou seja, se fez um Estado para salvar a democraica chamado “Estado 

de Exceção que permanece num estado de exceção, violência contínua.  

Na proposta de Montesquieu não existia esta separação na divisão dos 

poderes. A divisão foi atribuída depois. O que ele queria estava na relação de 

equilíbrio entre os poderes.  

O pensamento de Montesquieu foi apropriado para o liberalismo burguês, e as 

suas concepções estão alinhadas aos ideais da aristocracia liberal. A ambiguidade de 

seu pensamento estava na crítica ao despotismo e ao mesmo tempo, apoiava uma 

monarquia moderada, mas se posicionava contra o povo impedindo-o de assumir o 

poder. A crítica de Dussel a estas formas de governos é que o colonizador implantou 

um sistema colonização que destruiu as nações conquistadas. Esta ideia de que o 

eurocentrismo foi melhor, desmerecendo os povos do Sul foi e é um dos 

questionamentos da filosofia da libertação latino Americana.  

Se fizermos um paralelo entre o liberalismo e a totalidade, o outro deixa de ser 

alguém de direito e de dignidade. A alteridade foi eliminada pela ideia de que todos 

são iguais. Isso vale para a globalização. O princípio foi destruir com a singularidade 

tornando-os menos livres possíveis. Na comunidade, Dussel, pensa a partir do rosto 

do outro, mas que foi a face do tu de Buber. O igual dusseliano está no direito de viver 

e conviver comunitariamente. O liberalismo provocou a exploração do outro e o excluiu 

da comunidade e de seus direitos que garantiam a dignidade.  

Nós, latino-americanos podemos questionar o poderio do Estado Moderno pela 

representação simbólica da figura mítica do Leviatã. Na pintura da figura do Leviatã, 

há uma expressão de subsunção que Dussel criticou ao escrever a Filosofia da 

Libertação da América Latina. Não podemos esconder a barbárie do Estado Moderno 

aos indígenas e depois aos africanos.  

O Estado Moderno, foi escravocrata, foi capitalista, foi sanguinário como se 

acreditavam na brutalidade do Leviatã. O Estado Moderno eurocêntrico foi violento, 

desumano, explorador de pessoas até o último suspiro. Muitos morreram na 

colonização e muitos morrem na atualidade pela colonialidade de inanição. Se o índice 



102 
 

de pessoas vivendo na pobreza e miséria aumentam em plena era do capitalismo e 

da globalização, então é porque o sistema do Estado Moderno está falido e é 

falacioso. Dussel criticou este sistema na sua obra ética da libertação na Idade da 

globalização e da exclusão. Este pensamento dusseliano des-cobriu e des-velou o 

que os colonizadores vigentes da modernidade continuam à fazer. A sua reflexão 

crítica questionou e mostrou como que o sistema capitalista do Estado Moderno se 

funtamentou na injustiça social. Toda a teoria e prática revela contradição do sistema, 

pois a globalização impõem o consumo na maioria da humanidade que ficou e está 

excluída. Para os países da América Latina, África e as nações pobres da Ásia, o 

Estado Moderno eurocêntrico foi um monstro Leviatánico que impõe o seu sistema 

que é o capitalismo em nome do lucro.   

O Estado Moderno não foi democrático e nem se organizou no medo. Não se 

inventou uma nova forma de governo na modernidade por não ter superado a violência 

e a eleição para o governo somente o da elite.  

O pensador Montesquieu, defendeu uma ideia de política, leis e de economia 

autoritária. A sua visão foi eurocêntrica por não sair da Europa do século XVIII. A sua 

teoria política e jurídica alimentou uma constituição monárquica que ele foi a favor. No 

Livro Didático, o constitucionalismo foi para a autoridade ser distribuída pelos meios 

legais, evitar o arbitrário e a violência. Há nesta frase ou texto que se referiu à 

Montesquieu uma ausência de crítica reflexiva que possa dialogar com o povo.  

A participação direta do povo poderia ser muito mais democracia do que a 

representatividade atual. De acordo com o pensamento de Dussel, a filosofia da 

libertação emergiu da realidade de descaso político e econômico do Estado Moderno 

contra o povo. Dussel sugeriu em várias de suas obras que as reflexões populares 

têm o poder e a autoridade democrática de pensar, questionar e não aceitar as 

políticas que são destrutivas da dignidade e da vida humana. Atualmente, em muitos 

Estados brasileiros, o sistema político continua na ausência da participação 

democrática e com isso, pareceu e o poder perpetua na monarquia.  

Em vários Estados do Brasil, os poderes de autoridades dos aspectos político, 

econômico, jurídico, ético, cultural, ecológico e religioso estão acorrentados nas 

famílias ricas. A elite decide, impõem e exclui. Nós poderíamos elencar duas formas 

gregas como a oligarquia e a aristocracia que instituim esta outra monarquia que dá 

continuidade depois da morte do pai ou avô político. O pai politico, o filho político, o 



103 
 

neto político, o visneto político e o tataravô político está na realidade da política 

brasileira.  

Como foi criticado, em muitos Estados brasileiros estão sendo governados a 

décadas ou séculos pelas mesmas famílias. Os governos monárquicos reproduzem 

em si mesmos duas características nos cargos: o governo vitalício e a hereditariedade 

do governo. Afinal, quem são os donos dos três poderes? A filosofia da libertação da 

América Latina pode nos oferecer leituras, críticas, questionamentos e reflexões para 

esta descolonização interna da política e auxiliar com ações concretas junto ao povo. 

A filosofia da libertação não é a teorização da realidade, mas a real situação que o 

povo se encontra e pela prátis, participar e transformar o lugar em que vive. Esta é a 

transformação social. 

 A Constituição Federal do Brasil de 1988, foi escrita fundamentando-se nos 

poderes Executivo, Legislativo e Judiciário sem argumentar e questionar de que a 

política democrática brasieira não se divide em poderes. Pois, se o sistema 

democrático divide em três poderes, mas o povo escolheu somente os membros do 

Executivo e do Legislatico e não participou da organização do Judiciário, 

silogisticamente não é democracia. É possível sugerir e escrever nos Livros Didáticos 

algumas provocações filosóficas e apresentar uma alternativa que é um quarto poder, 

o do Povo, ou autoridade Popular. Se o poder político e as autoridades oficiais dos 

Estados Modernos prorrogarem seus mandatos e se o poderiu dos mesmos for contra 

quem os elege, então a barbárie continua na prática política do Estado democrático. 

Esta organização e configuração dos Estados Modernos são sistemas das 

democracias eurocêntricas ou euro-nortecêntricas. Utilizam os seus próprios sistemas 

colonialistais para explorar os povos em plena atualidade.   

A crítica que fizemos pela filosofia da libertação foi questionar o pensamento 

que encobriu a participação social do povo. Isso, pode ser a motivação de um 

pensamento a partir da realidade da escola e de seus alunos. Se não fizermos este 

passo, o encobrimento do povo continuará na política, na economia e na cultura em 

que a elite ocupará sempre o espaço governando e o povo de maneira pejorativa e 

não conseguindo lugar tanto no contexto de Montesquieu quanto no nosso, na 

atualidade. A participação do povo pelo voto e a crença de que politicamente atua, 

ainda não é segura, efetiva. Pois o poder continua nas mãos das elites que projetam 

em seus projetos a transformação da sociedade promovendo as injustiças sociais.  



104 
 

 Na irracionalidade do mito da modernidade, temos a crítica Dussel. Segundo 

Dussel, quando uma parte seleta da sociedade vota e é votada, a grande maioria, é 

objetivada como massa e mão de obra barata, escravizada, explorada, coisificada e 

desumanizada. Ela é excluída da política porque os políticos são omissos e 

opressores. 

Montesquieu não fez nenhuma menção a esta situação de desigualdade entre 

a elite que governa e o povo numa condição deplorável de desumanidade. Não se 

referiu aos escravos e a exploração humana? Então, como podemos dizer que este 

modelo de Montesquieu foi um Estado Moderno. Esta é uma questão filosófica que o 

pensador estruturado no eurocentrismo encobre, com isso, não fez nenhuma critica e 

questionamento. O eurocentrismo desfigura e desumaniza os corpos das vítimas da 

barbárie que ele criou a partir do capitalismo e do mercado alienados no espírito do 

liberalismo ou neoliberalismo. A filosofia da libertação defendeu não a parte, mas a 

participação de todos dentro do ethos da política, da economia, da ética e da cultura. 

É neste ethos que a ética da libertação é capaz de pensar e repensar o mundo da vida 

das etnias e dos povos. Entre os povos, o ethos entrelaça nos direitos e na dignidade 

de existir e de viver de cada pessoa.     

  Não escreveu o porquê da lei, quem escreveu, para quem e como à aplica. A 

esperança que transforma e se encarna na corporeidade da carne do corpo, na utopia 

e na luta que transforma a realidade da sociedade. Sociedade que é o corpo humano 

digno de liberdade, dignidade e convivialidade, direito da pessoa humana enfatizou o 

filósofo Leonardo Boff.    

O Capítulo 20, do Livro Didático, iniciou com a execução de Robespierre e seus 

companheiros na Praça da Concórdia, em Paris, no mês de julho de 1794. Na França, 

o contexto foi de revolução. Os ideais da Revolução Francesa de liberdade, igualdade 

e fraternidade foram suspensos e a repressão e a violência anularam as liberdades 

civis e este momento ficou conhecido como o Grande Terror. Trouxe este fato e 

pensamento para o final com o propósito de mostrar como que deixamos fora os 

líderes que lutaram e morreram pela libertação do povo brasileiro.   

O questionamento da filosofia latino-americana fez pensar o contexto da 

colonização moderna e o personagem Zumbi dos Palmares antes de Robespierre. 

Zumbi ficou encoberto pela teoria colonialista e o seu assassinato no dia 20 de 

novembro de 1695, ainda não produziu uma reflexão política que provocasse uma 

revolução do pensamento nacional. Ele foi no Brasil e América Latina um líder - 



105 
 

símbolo da resistência e luta pela libertação dos escravos, liberdade e dignidade para 

os excluídes na sociedade da atualidade.  

Zumbi dos Palmares, inserido no mundo imaginário e visto como uma lenda 

construída historicamente. Não há nenhum problema nisso. A lenda, o mito, a 

metáfora e a subjetividade fazem neste processo de confecção do texto histórico que 

compõem a história motivação para a luta contra as injustiças sociais e raciais.  

No pensamento de Dussel, o mito, a lenda e a metáfora não são encobertas. 

Também estas representações são expressões do pensamento racional mexendo 

com a sensibilidade. Se o racional, excluir o corporal, o sentimental ou o espiritual, o 

que importa é somente a teoria e não sentido libertador do pensar na práxis. Na leitura 

que fazemos de Zumbi dos Palmares podemos encontrar fatos, lendas, acréscimos 

ou ilustrativos. Dizer que Zumbi é uma lenda inventada, pode ser uma continuação do 

eurocentrismo de encobrimento do outro e não assumir que a descolonização é luta e 

justificar a colonização. Na filosofia da libertação, Dussel criticou a racionalidade da 

modernidade por se fundamentar muitas vezes na irracionalidade da conquista e da 

violência que praticou contra o outro, indígena e depois com o africano. Ao africano 

impôs uma condição de escravo e não de pessoa, o não-ser. Esta postura de desprezo 

a lenda e ao mito elimina a epistemologia da cultura indígena, da cultura africana e 

cultura semítica por eliminar a história destes povos. Os conquistadores em nome da 

colonização destruirão os conhecimentos e os saberes dos colonizados por isso que 

numa das obras de Dussel, ele escreveu e a intitulou: ‘Para uma de-struição da histótia 

da ética’. Dussel viu no mito a força da reação, do racional, da emoção e do espiritual 

do pensamento que liberta o povo da opressão e desumanização. Destruir a ética 

colonialista é uma reflexão que rompe com o sistema do colonizar e elabora uma 

prática ética a partir de seu Ethos – Etnia – Ético.   

No Brasil, o dia 20 de novembro de 2003, foi instituído uma data comemorativa, 

mas pouco reflexiva de quem foi Zumbi e qual a causa de sua luta. Temos que pensar 

e julgar se a data é comemorativa e festiva, pois o líder Zumbi foi assassinado neste 

dia. É um dia de reflexão, questionamentos, estudos, debates, planejamentos que 

precisam transcender no ano todo e não restringirmos somente numa data. 

Na atualidade, a maioria das cidades do Brasil não dão um significado e sentido 

relevante à esta data. É uma data que a Filosofia da Libertação, a História da 

Libertação, a Sociologia da Libertação, a Antropologia da Libertação e a Pedagogia 

da Libertação não ocupam nenhuma página ou texto nos Livros Didáticos. Esta data 



106 
 

passou a ser um feriado a mais, dia de descanso, de praia, lazer, etc. Está ausente 

duma preparação ampla da história, da cultura e da filosofia com debates e reflexões 

críticos dos prejuízos e preconceitos da modernidade e da contemporaneidade. 

Estender estes estudos não somente para o dia 20 de novembro, mas que possa ser 

o mês inteiro e durante a semana da consciência negra, realizar teatros, filmes, 

documentários, livros, revistas, artigos, exposições, debates, reflexões e desenvolver 

um projeto para trabalhar na escola nos outros meses. O projeto precisa ser 

interdisciplinar. O empenho dos professores, professoras, alunos, alunas, os 

funcionários e funcionárias da escola que nem sempre são vistos na educação e 

acabam encobertos pelo sistema eurocêntrico. Esta atividade em conjunto é relevante 

para que realmente tenhamos consciência mútua, cominitária. O racismo, geralmente 

se fundamento no preconceito reproduzido pelos prejuízos. O pré-conceito, que na 

filosofia da libertação é um pré-juízo é um juízo acrítico, sem pesquisa, sem reflexão, 

sem debate, sem pensamente, sem julgamento (discernimente, noção) e que nos 

mergulha cada vez mais na ignorâncaia e nos torna em desumanos. 

Na ausência dos Livros Didáticos, o professor pode buscar em materiais 

paradidáticos juntamente com os alunos da escola. Os alunos e os professores podem 

pesquisar textos, revistas, jornais, livros, documentários e filmes que possibilitem 

múltiplos olhares sobre o racismo e o preconceito que contribuam na superação dos 

mesmos. É propício para fazer uma autocrítica do que ensinamos, pensamos, 

enfatizamos e evidenciamos nesta data da consciência negra, que nestes 500 anos, 

as Instituições, num número exressivo, ainda não se conscientizaram do repensar a 

história e a colonização. Se quisermos que o Brasil e a América Latina se 

descolonizem e se libertem será preciso libertar-se se suas estruturam que a aliam e 

amienam. Sem que a sua história e os seus líderes estejam em evidências não há 

transformação cultural e do povo.  

A data é comemorada no Brasil como o Dia Nacional de Zumbi e da 

Consciência Negra. É uma data que foi instituída oficialmente em âmbito nacional a 

partir de 2003. A proposta foi nacional, mas a maioria das cidades não aderiram a este 

dia. 

Muitas cidades do Sul do Brasil, constituídas de descendentes de europeus e 

que se dizem na atualidade ser europeu e não percebem que continuam no 

encobrimento do outro-eu e do outro-outro principalmente ao índio e ao negro. Um 

número expressivo defende que é um europeu ao dizer de sua descendência: sou 



107 
 

italiano; sou alemão; sou polonês, etc. A não aceitação da sua identidade latino-

americana nem sempre condiz com os conhecimentos históricos, éticos, políticos e 

econômicos dos países que vieram os seus ancestrais. Esta maneira de pensar é a 

desmostração de uma mente colonizada e eurocêntrica.  

A data Consciência Negra, deixa de ser nacional quando a maioria das cidades 

não a aderirem e a utilizarem como um dia de pensamento, reflexão e organização 

projetos praticáveis na sociedade para minuir o preconceito e racismo a nível nacional.   

Várias cidades da região Sul alegaram e alegam que há poucos negros, a data, 

então, não é lembrada, mas esta é uma ideia eurocêntrica de embranquecimento de 

uma região que mantém na atualidade os traços do eurocentrismo. Não assumir esta 

data como responsabilidade com o país é um descompromisso com a causa e a luta 

de uma nação justa e livre de preconceitos. Fechar-se nesta mentalidade abre-se as 

disputas raciais e de superioridades falaciosas.   

A luta pela descolonização é despertar a consciência duma nação e noção que 

estão na inercia e que a colonização ainda é aceita. A ideia de superioridade do 

colonizador eurocêntrico está alojada na memória cultural do colonizado que não se 

liberta desta concepção. Sem desenvolver uma ética do ethos e devolver a alteridade 

ao outro será impossível superarmos os prejuízos e preconceitos. Se não reconhecer 

na face do outro a expressão da igualdade e da dignidade não atingiremos a libertade. 

Vale lembrar a máxima dos Semitas que Dussel se aprofunda e humaniza: ‘justiça e 

paz se abraçarão’. Uma mente ausente, fora da dimensão da razão e da sensibilidade 

daquilo que fizeram com os colonizados é defender o colonizador e a colonização sem 

questionar a barbárie que foi. Sem este processo de libertação, a mente colonizada 

continuará viva, vigente e reproduzindo a violência do conquistador e da colonização 

a partir do prejuízo, do preconceito e do racismo.  

O Continente latino-americano foi sendo constituído pelos africanos e na 

atualidade, o seu povo afrodescendente vive encoberto pelo racismo e preconceito. A 

superação do racismo e da injustiça que o desumanizam são causas que nos unem 

nesta luta libertadora. Uma educação humanizadora que nos liberta da ignorância por 

falta de dúvidas e que posssa romper as muralhas construídas pelas metáforas 

eurocêntricas. Esta invenção precisa ser superada se quisermos criar uma 

comunidade-sociedade em que negros, indígenas e brancos defendam a liberdade, a 

convivialidade, a vida e a dignidade de todos.  



108 
 

A data nos permite este pensamento crítico e esta reflexão de libertação, de 

mudança de concepção de mundo imposto pela conquista e colonização. A 

descolonização da mente permite libertar-nos de nossos prejuízos e constituirmos 

uma mentalidade livre e libertária. Agora, estudaremos o terceiro Livro Didático do 

filósofo Sílvio Gallo. 

 

2.3 O terceiro Livro Didático 

 

Filosofia: Experiência do Pensamento, de Sílvio Gallo 2016. Na Unidade 4, a 

temática é: Como nos relacionamos? E no Capítulo 1, páginas 199 a 206 e a questão 

Poder e Política.  

 O Poder e a Política formam a nossa questão maior para a nossa pesquisa e 

reflexão. Sílvio Gallo, no Livro Didático, na Unidade 4, iniciou dizendo a partir do 

subtítulo: Colocando o problema. 

O contexto foi a primeira década do terceiro milênio, mais precisamente no ano 

de 2001, onde os Estados Unidos sofreram um atentado por um grupo de 

fundamentalistas Islâmicos. O alvo foram as Torres Gêmeas do World Trade Center 

e o Pentágono, órgão das Forças Armadas Norte-americanas. Este ataque matou 

quase três mil pessoas. 

O governo Norte-americano decretou “Guerra ao Terror”, uma suposta medida 

para combater o terrorismo. O primeiro país invadido pelos Estados Unidos foi o 

Afeganistão, em 2001, e em 2003 invadiu Iraque que era governado por Saddam 

Hussein (1937 – 2006), o país suspeito de produzir armas químicas e financiar ações 

terroristas. Esse discurso político Norte-americano teve como pauta, defender a 

Democracia e a tomada de decisão como um valor universal e afirmando que todos 

os países deveriam buscar um governo democrático. Claro, os Estados Unidos era o 

modelo para as democracias. Faltou no livro um pensamento mais aprofundado e 

alargado mostrando que a democracia norte-americana é uma deturpação de 

qualquer sistema democrático. Há várias décadas impõem as suas normas morais, 

éticas, vontades bélicas e econômicas investindo contra os países menores e 

saquendo principalmente o petróleo na região do Oriente Médio. O erro-

nortecentrismo utilizam de mentiras, fake News, manipulações e economia para 

amedrontarem, atacarem, destruirem e matarem as lideranças de países que não 



109 
 

aceitam as suas determinações ou condições na democracia. Este também é o papel 

do filósofo questionar e criticar esta ação bárbara com os alunos.  

Os Estados Unidos permaneceram oito anos nesta guerra contra o Iraque. 

Neste período, morreram mais de quatro mil militares das forças de coalizão e entre 

134 e 400 mil civis iraquianos. Nenhuma arma química foi localizada, mas não se 

questionou o poder destrutivo daquelas armas que foram utilizadas pelos norte-

americanos. No Livro Didático as imagens dos edifícios em chama pareceu que queria 

mostrar um lado da violência. Os que praticaram o atentado, receberam o nome de 

terroristas e suas práticas de terrorismo, mas a barbárie norte-americana não foram 

questionadas, criticadas, problematizadas e refletidas. A ideia de pensar que a 

corrupção e a violência continuam nos países do terceiro mundo e os do primeiro 

mundo são os que fazem as intervenções éticas e políticas, são mentirosas, 

falaciosas.  

A política e o poder dos países ricos que exploram os pobres se fecham e 

impedem a relevância do diálogo e a política justa para ambos. Os EUA não propõem 

uma política e economia que valorize a vida de todos as pessoas mesmo não sendo 

norte-americanas.  

A força bélica dos EUA visa a geopolítica e geoeconomeia. Impõe o seu poder 

nos países menores geográfica e economicamente. A analética de Dussel pode 

contribuir e constituir os meios para questionar a paz norte-americana que manipula 

pela demagogia própria dos impérios dominantes. A sua política e economia dos EUA 

se fundamentam na ausência de solidariedade, humanidade e repetem aquilo que os 

colonizadores fizeram no seu bárbaro poder e sem racionalidade na modernidade.  

A filosofia da libertação da América Latina desde a alteridade permitiu ver no 

outro, o humano e pode-se gestar uma política diferente onde não aja vencedor e 

vencidos. Nós, latino-americanos não podemos mais nos submeter aos trabalhos 

escravos na Europa e nos EUA com a sensação de que foi melhor ou porque o salário 

é maior. Nós lutamos para nos libertar deste sistema de senhor e servo que muitas 

vezes estão vigentes nestes países.     

A vida em comunidade e a relação com os semelhantes na administração da 

sociedade, os gregos chamaram de política. Muitas pessoas pensaram que política é 

algo longe de si mesmo, e que só diz respeito aqueles que ocupam uma função 

instituída na cidade, Estado e país. É comum acreditar que o cidadão precisa se 

preocupar somente com o voto na época das eleições. O voto, na atualidade distancia 



110 
 

o eleitor da participação política. Este distanciamente se faz presente no sistema 

democrático pelo fato que ao eleger o político, o votante passou a ser representada. 

Em pouco tempo, nem lembra mais em quem votou e quais foram as motivações do 

voto. Muitas vezes as suas decisões serão ignoradas e que votou, geralmente 

lamentará, justificará e a vitimizará frente ao desmando e desgoverno do seu 

candidato - represenante. Agora, o eleitor perdeu o poder, pois quem vota, transferiu 

o seu podere de decisões políticas pelo voto para eleito das três instâncias: municipal, 

estadual e federal. Se fizermos uma análies apurada, crítica e de ampliação social, 

veríamos que o valor do poder democrático ao passar para o seu representante o seu 

poder é fraudulente. A pessoa do eleitor foi transformada pelo voto em apenas 

expectador e não protagonista da mudança social na democracia. Há uma falta de 

consciência política da vida e na vida em sociedade. Como diria Freire, no mundo 

instituído por vários aspectos, as necessidades são transferidas ao político e a 

Instituição Estado que determina a condição dos cidadãos que se ausentam muitas 

vezes de seus direitos. Não tem direitos porque muitas vezes não teve uma educação 

ética, política e econômica que o libertasse do sistema porque o seu próprio 

representante o aprisionou. Se o eleiror e o eleito (candidato) não mantiverem um 

diálogo constante depois das eleições, as leis e os projetos serão incompatíveias para 

a vida do povo que somente vota, mas continua vivendo na indignidade porque a 

política não o defenderá mais e nem se ocupará com as suas necessidades vitais. 

Votar é protestar, mudar, transformar e dignificar.   

 

2.3.1 A Filosofia na História – Poder e Autoridade 

 

Segundo Gallo, para compreender a convivência e as relações entre os seres 

humanos, a base de qualquer noção de política, um conceito-chave é o poder. E se 

faz a pergunta: o que é o poder?  

Uma definição do poder foi a imposição da sua vontade ao outro. Tem poder 

aquele que, por alguma razão, foi mais forte e pode mandar, dar ordens, decidir. Os 

que não tem poder obedecem, submetendo-se à vontade de outros e submetendo-se 

ao autorirarismo de quem controla tudo. Esta é uma concepção eurocêntrica de poder 

e na filosofia da libertação, a visão é outra. Primeiro que o poder liberta, pois isso não 

acontecer é autoritarismo e opressão.    



111 
 

No Livro Didático, Gallo apresentou a noção de poder e como que ela implicou 

a noção de autoridade. No poder estão as ordens obedecidas. Tal capacidade não 

significou apenas subjugar e neutralizar as vontades alheias. De maneira geral, o 

poder agiu administrando e organizando as vontades coletivas e particulares. O 

resultado representa a vontade de poder democrático que todos respeitam porque 

concordam.  

A catalisação foi a principal forma de utilizar o poder para administrar as 

vontades particulares dos indivíduos. O poder não foi responsável pela reação em si, 

mas facilitou e dificultou, apressou ou retardou o ritmo dos acontecimentos que 

privilegiam determinadas ocorrências e evitar outras. Este é um mecanismo que o 

poder utilizou para administrar as vontades dum grupo social, organizando-as pela 

vontade do governante, o Estado. 

Nesta apresentação sobre o poder e a autoridade, Gallo, sugeriu a ilustração 

do livro A revolução dos bichos de George Orwell (1903-1950), que depois foi 

transformado pela cinematografia num filme de ficção. A sinopse do filme narrou os 

animais duma fazenda que se organizaram para se libertar do domínio do fazendeiro, 

mas a ganância (vontade exacerbada) pelo poder, acabou gerando disputa e a 

escolha de um novo dominador. A nova liderança eleita, gerenciou a fazenda nos 

mesmos modos do sistema combatido. Sem consenso, a opressão não terminou e os 

que votaram, não se libertaram das práticas tirânicas, pois ela pode estar em qualquer 

um. Mudou-se o líder, mas não o fazendeiro autoritário e tirano da liderança que 

manipulava as vontades alheias e que continuava no poder. No bom senso do 

governante da fazendo, faltou o senso de democracia ou de coletividade. Muitas 

vezes, o senso é individual, pessoal, mas para o governo, o senso precisa ser 

consenso. É o senso da pessoa diluído e transformado no consenso das pessoas da 

comunidade e sociedade que acontece a libertação e transformação social.   

 

2.3.2 Macrofísica do poder: a teoria da soma zero 

 

No Livro Didático, Gallo falou da macrofísica do poder e comentou a noção de 

poder na teoria política clássica e quais são os lugares determinados que ele ocupou 

na sociedade. Foi como se o poder encontrasse lugares específicos.  

A referência feita a uma monarquia absolutista, foi para representar o único 

governante no governo como o poder do seu próprio corpo. Numa democracia, o 



112 
 

regime está na multiplicidade e na rotatividade dos que governam e lideram num lugar, 

que é o poder das instituições. Nesta questão, os governantes são temporários, mas 

as instituições, como espaço e lugar do poder, são permanentes.   

A teoria política clássica foi um comentário de Gallo que buscou nela para 

explicar o equilíbrio da organização social na teoria da soma zero. Segundo o que 

encontramos na soma zero, foi que o poder do governante foi igual à dos governados. 

De acordo a ela, se alguém detém o poder, há pessoas desprovidas do mesmo. Por 

isso, se o governante tiver mais ou menos poder que os governados, o poder estará 

em desequilíbrio e a organização social não se sustentará.  

Os pensadores e escritores clássicos da teoria política que foram citados pelo 

Gallo como Platão e Aristóteles não criticaram e nem questionaram a sociedade e a 

política escravocrata da Grécia. Os pensadores do renascentismo e da modernidade 

Maquiavel, La Boétie e Foucault não criticaram a sociedade de escravocratas, não 

denunciaram a barbárie da servidão na Europa e a escravidão das nações 

conquistadas. Não reagiram contra a conquista, a colonização e a barbárie aos povos 

de outras culturas massacrados e impostos numa categoria de inferiores, subumanos. 

Eles podem contribuir, desde que abramos uma discussão possível para 

entendermos, o que podemos utilizar de suas teorias. O aspecto antropológico, 

epistemológico, histórico, sociológico, cultural, arqueológico e filosófico de um povo 

não se substitui pelo conhecimento do outro, mas soma. Buscar nestas fontes o 

conhecimento de como que o poder e a autoridade surgiram nestes povos e na 

constituição étnica propõem uma outra visão para a descolonização.  

Não podemos esquecer que Dussel, é latino-americano e escreveu obras 

enfatizando o poder na política para o serviço. Ele disse que a política foi um poder 

serviçal. O Livro Didático não fez nenhuma referência à este pensador argentino. 

Nosso irmão de continente. Quando adentramos na filosofia da libertação nos 

deparamos com as veias da América Latina sangrando e os únicos que podem 

estancar este sangue são os seus habitantes descolonizados.  

Eduardo Galeano foi alguém que contribui na compreensão de como que a 

América Latina foi e é um continente que continua à ser explorado. Parafraseando 

com Dussel, o sangue é a alma do Semita, povo explorado também na periferia do 

mundo, mundo inventado ou criado pelo mito da modernidade para justificar e praticar 

a colonização, escravidão e a exploração dos conquistadores eurocêntricos.   

 



113 
 

2.3.3 Microfísica do poder: transmissão em rede 

 

Michel Foucault (1926-1984), elaborou um conceito de poder que diferenciou 

da soma zero. Foucault olhava as micro relações sociais e afirmou que o poder não é 

um bem que se possui, se acumula e se troca. O poder permeia em tudo. Ele está em 

todos os lugares formando uma rede que abrange toda a sociedade. É a essa análise 

que Foucault chamou de microfísica do poder. Nesse caso, a atenção se voltou nas 

pequenas relações, não aos grandes movimentos políticos. 

 Para Foucault, o poder não foi concebido apenas como repressão, submissão 

da vontade dos governados à dos governantes. O poder não pode ser resumido à 

interdição, à proibição e à lei. Não se esgota o poder na fórmula ‘você não deve’, como 

se a pessoa que buscasse o poder e a pessoa que deve acatá-la não o tivesse.  

Deve-se levar em conta, que o poder foi visto como fonte de produção social. 

A esse poder, Foucault denominou de tecnologia do poder. Construiu-se toda uma 

maquinaria por onde o poder se exerceu, interditando certas ações e produzindo 

outras.  

Foucault rompeu com a concepção clássica do poder e não acreditou que ele 

estivesse materializado nos lugares específicos. Para ele, o poder estava diluído no 

tecido social e é onipresente. Ele se apresentou como uma imensa rede, que abarcou 

tudo e todos.  

O poder não está somente nas relações políticas. O poder está entre pais e 

filhos, namorados, amigos e nas relações de trabalho. Foi desta microfísica que se 

construíram os aparelhos do poder político nas macros relações sociais. Para 

Foucault, essa multiplicidade de jogos de força e de lutas se estabeleceram entre os 

indivíduos nas diversas situações, desde as relações interpessoais aos sistemas 

administradores do Estado.  

Foucault resumiu a teoria do poder em cinco pontos:  

1. O poder se exerce: Ele não é algo que se conquista, que se possua, que se 

perca, mas é algo que todos os indivíduos exercem e sofrem. O poder só 

existe se é exercido.   

2. As relações de poder são imanentes: O poder é interno a todo e qualquer 

tipo de relação social: ele emana dela e é seu efeito imediato.  



114 
 

3. O poder vem de baixo: Ele vem das pequenas situações. São correlações 

da força microscópicas que sustentam os macros poderes que enxergamos 

de forma mais imediata.  

4. As relações de poder são intencionais: O poder é estratégico, é guiado por 

metas e objetivos, obedecendo a uma lógica e a uma racionalidade interna. 

5. Se há poder, há resistência: A resistência não vem de fora, não é exterior 

ao poder, mas é uma condição de existência do jogo do poder. 

Ao analisar as sociedades ocidentais desde a Idade Moderna, Foucault 

apresentou três tecnologias de poder distintas, e as principais formas de organização 

política: o poder de soberania, foi quem embasou os regimes monárquicos; o poder 

disciplinar, o centro são as instituições, que garantiu a emergência da consolidação 

do regime capitalista; e o biopoder e racismo, reflexão que Foucault abordou no seu 

livro Em defesa da sociedade. Estas realidades muitas vezes são encobertas e estão 

nas estruturas dos Estados contemporâneos. 

Esta violência muitas vezes praticada ou ocultada pelo Estado não foi e não é 

somente uma análise de Dussel, mas uma crítica filosófica em que questiona o 

eurocentrismo do Estado e o fez um filósofo, intelectual e professor comprometido 

pelo processo de descolonização. Nos seus escritos, Dussel não esconde-se na 

omissão. Dussel pela filosofia da libertação da América Latina des-cobriu o que estava 

en-coberto nas teorias eurocêntricas estudadas pelos colonizados ausentes de 

criticidade, historicidade e hermenêutica. Na citação de Carnbonari, vemos o filósofo 

Dussel comprometido com a transformação social latino-americana governada pelo 

sitema de um Estado colonizador e violento que buscou meios não somente de elimitar 

os seus escritos, mas sua própria pessoa. Sim, um filósofo e intelectual pode fazer a 

diferença é o que Carbonari falou ao citar a participação de Dussel ao envolver-se na 

sociedade para a transformação da realidade:   

  
Dussel é um pensador que viveu e vive o drama contemporâneo: a 
violência avassaladora do logos ontologizante que causou a morte de 
muitos inocentes - a racionalidade ontologizante e egológica que 
trouxe em seu bojo o advento do genocídio dos povos autóctones, 
gerando a perseguição e a dizimação de milhões de índios/as, 
mulheres, negros/as na América Latina, principalmente. A marca                      
desse aniquilamento foi trazida pela catástrofe da colonização 
portuguesa e espanhola. O próprio Dussel passou pessoalmente por 
esta experiência nefasta, ao sofrer um atentado à bomba, na 
Argentina, em consequência de seus posicionamentos ético-políticos 
na defesa das vítimas da América Latina. Este acontecimento fez com 



115 
 

que Dussel migrasse forçadamente para o México, onde vive até hoje. 
Assim, podemos dizer que Dussel é um pensador sobrevivente 
(CARBONARI, 2015, p.14). 

 

O livro escrito por vários pensadores em homenagem pelos 80 anos de Enrique 

Dussel, nos ajudam a conhecer, a pensar e a desenvolver uma prática filosófica de 

nossa realidade que em muitos setores e aspectos estão para serem descobertos. A 

colonização e toda a sua catástrofe estão escondidos. É relevante que os filósofos e 

filósofas da América Latina tragam para a sala de aula e faça da escola um lugar do 

pensar para o atuar, uma práxis libertadora. O que geralmente não se faz porque não 

se pensa a realidade dos alunos ou dos professores e da comunidade escolar.  

Os Livros Didáticos não mostraram as perseguições, as violências e as vítimas 

que o pensamentomoderno irracional eurocêntrico causou. Não citaram os povos 

autóctones como livres e as suas maneiras de viver. Também não apresentaram 

pensadores contemporâneos como Dussel e parece que saber do filósofo perseguido 

pelas denúncias que faz pelas suas críticas é perigo, subversivo. Por exercer o seu 

papel de filósofo, questionando a realidade e as injustiças ao ser humano o pensador 

também pode ser encoberto pela estrutura educacional de ensino.   

 

2.3.4 O pensamento político grego 

 

Ainda hoje, os conceitos gregos da Antiguidade são utilizados no pensamento 

político:  

A Grécia se organizou na política, estruturando em cidades independentes e a 

invenção da democracia como forma de governo envolveram problemas e geraram 

ideias perpassando pelos séculos: 

 
Entre as muitas contribuições dos filósofos gregos que permanecem 
atuais, destacam-se as ideias de Platão (427 – 347 a. C.) e Aristóteles 
(384 – 322 a. C.). Ambos viveram em Atenas numa época em que ela 
era governada por um regime democrática e fizeram críticas a ele. 
Uma característica do pensamento político da Grécia antiga era 
tematizar como a política deveria ser. Várias questões pensadas por 
eles foram incorporadas nas teorias políticas modernas que embasam 
o regime democrático na atualidade (GALLO, 2016, p. 195).  

 

 

 



116 
 

2.3.5 Platão: o governo dos filósofos 

 

Platão foi de família aristocrática. Na sua concepção de governo, somente os 

cidadãos preparados podem governar a cidade. Na democracia ateniense, foi o 

contrário. Não precisaria de capacitação e preparo especial para exercer um cargo 

político na cidade de Atenas.  

 Nos escritos de Platão, refletiu qual a melhor forma de governar e como 

identificar o mais apto para o cargo. Na ideia platônica, o político, precisava de 

conhecimento necessário para exercer o governo bom e justo; Leis que discutiam as 

ações dos cidadãos e constituições de leis que regulavam o bem de todos. 

 Na obra, A República, Platão afirmou que uma cidade perfeita é aquela 

governada pelos sábios, praticantes da filosofia e que possuíam um caráter racional. 

Faltou o conceito Areté, pois era nela, como dimensão que, assumida como valor se 

extende a tudo o que se fizer, não é um conteúdo, é um modo de praxia que confere 

o sentido ético. Os com caráter irascível, são os destinados a segurança da polis e ao 

exército, pois estes agem com bravura. E os de caráter concupiscível são as ligações 

à uma satisfação dos desejos e apetites do corpo. Estes são os responsáveis pela 

produção de bens necessários para a sobrevivência de todos. São os ambiciosos.  

 

2.3.6 Aristóteles: o bem comum 

 

Aristóteles foi o preceptor de Alexandre Magno, que depois se tornou imperador 

da Macedônia e também não considerava a democracia a melhor forma de promover 

o bem comum. Aristóteles não criticou com tanta intensidade quanto a crítica de 

Platão.  

Aristóteles analisou várias cidades de sua época e buscou na classificação as 

boas formas de governar, mostrado que elas poderiam ser formas corrompidas de 

governo. Para ele, o governo não é bom por ser constituído de uma ou várias pessoas, 

e nem a formação e a capacidade daqueles que exercem o poder. O bom governo 

visa sempre o bem comum, o interesse comum. O mau governo é aquele que o 

interesse de quem governa se sobrepõe ao interesse do coletivo.  

Aristóteles definiu três formas de governos e as suas formas degenerativas:  

A primeira forma é a monarquia: este governo é duma pessoa só. Dentro dela 

há possibilidade de degeneração levando-a a tirania. Este é o governo de uma pessoa 



117 
 

só e visa somente os próprios interesses e quem está no governo governa com o 

poder vitalício e hereditário.   

A segunda forma é a aristocracia: é um pequeno grupo que forma o governo 

para defender os interesses de todos. Também este governo pode degenerar, e surge 

a oligarquia, que é um governo de um pequeno grupo e voltado somente para os seus 

interesses.  

A terceira forma é a democracia: um grande grupo forma o governo que tem 

como objetivo, o bem comum. A possibilidade degenerativa existe e forma a 

demagogia, e este é um governo de proveito próprio, buscando manipular os demais. 

 
Ainda que uma cidade se origine de uma reunião natural de famílias, 
não podemos ver essas comunidades humanas como uma simples 
continuidade. Aristóteles definiu a existência de duas esferas, a 
privada (relativa à família e à casa de cada um) e a pública (relativa à 
comunidade política, à cidade). Se a economia é a ciência da gestão 
da casa (privada), a política é a ciência da gestão da cidade (pública) 
(GALLO, 2016, p. 197).  

 
Nesta descrição que Gallo escreveu da visão de Aristóteles sobre a família e a 

cidade, o machismo foi explicito. Na concepção de Aristóteles, a esfera privada, o pai 

exerce quatro poderes diferentes: o econômico: que é a capacidade de organizar e 

gerir a sua casa; o paternal: poder sobre os filhos; poder marital: domínio à mulher; e 

o despótico: o de escravizar e a obediência do escravo.    

Seria oportuno voltarmos os nossos olhos à América Latina. Enxergar nos 

quatro poderes que tanto os gregos quanto os colonizadores eram simpatizantes e 

praticantes desta mesma ideia. A ideia machista, andropocentrismo, que defendia a 

autoridade do homem, masculino e os demais, estavam submissos à ele. Esta 

sujeição a uma condição de pessoas obedientes abriu o espaço para antrocentrismo. 

Nele o homem autocentralizou-se no centro da dominação do planeta e submeteu 

todos os seres existentes como propriedade. O seu poder foi transformado em poderiu 

que justificou a escravidão, exploração e eliminação do outro que pode ser pessoa, 

vegetal e animal.  

Dussel fez uma crítica contundente a estrutura da sociedade eurocêntrica que 

se fundamentava no helenocentrismo. O pensamento dusseliano não se limita 

somente a Grécia Antiga ou aos colonizadores há 500 anos atrás. Ele o faz na 

atualidade mostrando como que a colonialidade precisa ser descolonizada. Para 

explicar e dar qualidade ao seu pensamento buscou-se em quatro conceitos 



118 
 

desvendar os poderes citados acima. Nestes conceitos, Dussel fundamentou que o 

sentido dos conceitos erótica, pedagógica, política e arqueológica é a alteridade. A 

alteridade viu e vê o outro. Não pode haver relação de poder sem a alteridade. O 

poder sem alteridade desfaz a humanidade do outro e se justificou a escravidão e a 

exploração. Na ausência da alteridade, surgiu a violência, a barbárie, a banalidade, o 

autoritarismo e a opressão. A sociedade pode utilizar estes quatros conceitos para 

repensar a estrutura do poder social dos países da América Latina. É na filosofia da 

libertação da América Latina que encontraremos este pensamento reflexivo, crítico, 

libertador e construtivo. 

O filósofo brasileiro, Roque Zimmermann, ao pesquisar na sua tese o 

pensamento dusseliano disse na sua obra América Latina, o não-ser – uma 

abordagem filosófica a partir de Enrique Dussel (1962-1976), que os poderes de 

controles estão presentas na atualidade nas relações de poder. Os conceitos podem 

ser categorias filosóficas que pela analética se faz alteridade.  

Zimmermann, descreveu as categorias, dizendo: 

 
Na erótica, somente o varão, por ser princípio ativo, é; a mulher, não 
é. É só o varão livre na polis; na pedagógica, na totalidade fechada, a 
criança encontra um mundo já pronto, acabado. É o mundo dos pais, 
da família, da classe social na qual nasceu, da comunidade, da nação 
e do continente; na política, desde os gregos até hoje nos ensinaram 
e nós continuamos a ensinar que a política é a ciência e a arte da 
administração da cidade, da coisa pública, do Estado. Fala-se 
constantemente do bem comum, que de comum não tem a partilha do 
bolo entre os ocupantes do topo da pirâmide. A própria democracia 
grega não passava disso; na arqueológica, é a necessidade de uma 
verdadeira libertação nacional dos diversos povos desta América 
Latina. A opressão apresenta-se também como uma verdadeira 
opressão nacional. A afirmação de cada nação como sujeito livre, 
autodeterminado é pré-requisito para uma participação consciente na 
superação dos nacionalismo, fascismos e totalitarismos vigentes 
(ZIMMERMANN, 1986, p. 185-189).   

 
Na compreensão aristotélica, o bem comum não visou ou não atendeu toda a 

comunidade. As mulheres, escravos e estrangeiros não usufruiram dos mesmos 

direitos na sociedade grega. Nós, na América Latina, temos uma tradição que está 

viva e podemos conhecer depois de séculos de eurocentrismo. Retornar a este 

conhecimento é a maneira de compreender o ser humano não como um animal 

político e social como dizia Aristóteles. É preciso pensar o pensamento de Dussel, que 

enfatiza a vida de grupo no poder político, no poder ético, no poder jurídico, no poder 

econômico, no poder cultural, no poder religioso, no poder linguístico e no poder 



119 
 

ecológico na organização humana da sociedade. A própria política ganhou uma 

abrangência que seguiu e segue as necessidades humanas. Na filosofia da libertação, 

a proposta é pensar a realidade e qual o papel da política neste meio em contribuir, 

então com o bem comum, suprir com o que o povo precisa para viver. Que no ocidente 

recebeu o nome de bem-comum e entre os povos andino, el bien vivir, o bem-viver. 

Qualquer tipo de totalitarismo não condiz com o bem comum e é impossível 

viver bem ou bem viver na opressão. Dussel, ao escrever que a ética somente podia 

ser ética quando liberta é um movimento para a descolonização. É relevante buscar 

um aprofundamento da ética pelo simples fato dela não fundamentar no ethos da 

etnia. Esta é uma questão que não está no Livro Didático. Fazer este apanhado é para 

descobrirmos como que a ética da libertação rompeu com o eurocentrisimo do 

encobrimento presente e dominante pelo eurocentrismo. Não nos damos contas dos 

autores latino-americanos pelo habito de repetirmos pensadores somente do mundo 

eurocêntrico. A colonização não é sinônimo de modernidade e superioridade. Ela é a 

força do autoritarismo da conquista que temos que desfazer descolonizando a partir 

de nossos estudos, pensamentos, reflexões críticas e escritos. Apontar para a 

América Latina livre e não opressora e superar os preconceitos é trazer ao ensino de 

filosofia outras visões da modenidade.        

 

2.3.7 As transformações no pensamento político 

 

As formas políticas do Império e o poder do Governo estão centralizados neste 

período da Idade Média nos poderes vigentes que são o temporal e o espiritual. No 

Livro Didático, Gallo citou a obra “A Cidade de Deus” do filósofo Agostinho (354-430). 

O desdobramento da obra está entre a cidade dos homens e o que a regem e na 

cidade de Deus e nas qualidades do divino numa concepção cristã do cristianismo 

eurocêntrico. Temos que fazer esta retomada antropológica do cristianismo para 

entendê-lo a ruptura que houve na prática da fé cristã antes e depois com o Império 

Romano. 

Não podemos esquecer que o Império Romano conquistou a Palestina no ano 

63 a.C. com o imperador Pompeu e Jesus de Nazaré foi assassinado pelo Império 

Romano, mais ou menos no ano 30 ou 31 d.C. quando o Romano Pilatos, era 

governador da Judeia e a sede em Jerusalém. Tibério César era o imperador nesta 

época. É relevante percebermos como que os eurocêntricos falam ou explicam sobre 



120 
 

Jesus. A humanidade de Jesus é subsumida na divindade. Ele também é encoberto. 

Enfatizar esta questão é possibilita conhecer o título Cristo e que na atualidade 

continua encobertando a pessoa humana de Jesus. O assassinato de Jesus de 

Nazaré foi pela sua luta de libertação da Palestina explorada de seu tempo.  

Como pensou Dussel, o ser humano nasce, vive, convive e morre em 

comunidade, então, isso não foi diferente com os demais seres humanos. É válido, 

também, dizer, que a comunidade de pessoas que o seguiam era de homens e 

mulheres. Hoje, por mais que muitos utilizem Jesus para a manipulação e faturamento 

econômico, não podemos cair no mesmo equívoco. Se lermos a vida de Jesus pelo 

ângulo da antropologia, da história, da sociologia, da filosofia Semítica, teologia da 

libertação e não pela ótica do cristianismo eurocêntrico, então faremos uma leitura 

para além da verbalização dogmática do Nazareno. Como foi dito em outro momento 

desta dissertação, o papel de Jesus na primeira metade do primeiro século da Era 

Cristã foi relevante para abalar as estruturas criadas pelas lideranças religiosas e 

políticas.  

No ano de 2020, o Carnaval do Brasil foi o palco ou um cenário em que a Escola 

da Mangueira mostrou como que a palavra para o filósofo é parte constitutiva de seu 

pensamento quando absorvido e exposto com responsabilidade social. A 

representação de Jesus de Nazaré na Mulher, no negro, no marginalizado, no preso, 

no excluído, no faminto, no doente, no assassinado, no homoafetivo, no LGBT, no 

travesti e etc são críticas contra o sistema vigente moralista, eurocêntrico e desumano 

que busca encobrir as minoriais. É este Jesus que a filosofia da libertação refletiu, 

pensou e falou. É o filósofo, o sábio e a pessoa que não se omitiu, mas reagiu ao se 

opôr à tudo aquilo que marginalizava, excluia e eliminava os pobres causa das 

injustiças dos governos.   

Os pensadores gregos, como Platão, as mulheres ganharam espaço. Diotima 

de Mantinea foi uma sacerdotisa e filósofa grega antiga que viveu por volta de 440 

a.C. e que teve um papel importante no Banquete de Platão. Nele apareceu como 

mentora de Sócrates nas questões de Amor (em grego, Eros). No diálogo, suas ideias 

deram origem do conceito de escada do amor, parte do amor platônico. No livro 

Filósofas: a presença das mulheres na filosofia de Juliana Pacheco, encontramos 

várias pensadoras que foram encobertas pelo machismo androcêntrico que 

inferiorizaram as mulheres. Nesta obra, Pacheco escreveu sobre Diotima e a sua 

influência no Banquete de Platão e como que Sócrates foi por ela influenciado.  



121 
 

Esta constura na elaboração do texto nos ajuda a utilizar pequenos 

apresentações de personagens que foram encobertos pelo eurocentrismo e que 

temos des – cobrir. 

Voltemos para Maquiavel. Na saída da época medieval, o breve renascentismo 

encontra-se com a reflexão política de Nicolau Maquiavel, servindo de dobradiça entre 

dois períodos, a Idade Média e a Idade Moderna. Este foi um contexto europeu, ou 

seja, há um eurocentrismo que ganhou expansão na modernidade mítica europeia. 

Ele não questionou o renascentismo que foi um repensar por meio da cultura grega.  

O livro O Príncipe foi uma teoria clássica e apresentou a arte de governar e até 

o momento serve-se de fundamento aos que estudam política no ocidente. Maquiavel 

está imbuído do espírito renascentista, mas sem perder o seu diálogo com o passado 

e o seu elo de ligação será o autor da Antiguidade que foi sua inspiração, o Tito Lívio. 

Os dois conceitos Virtù e Fortuna que Maquiavel abordaou na sua obra O Príncipe 

estão no Livro Didático de Gallo e discorrem pelo viés da política, mas não se 

ocuparam com a ética, a política e a economia que envolvem os povos pelo bem de 

todos. Ele ainda está fechado na política elitista e sua teoria que não desceu a 

realidade do povo, explorado. Não fez uma crítica social de transformação e o povo 

está encoberto pela estrutura servil, duma cultura que não viu os trabalhadores 

permanecendo encobertos.    

  

2.3.8 Um discurso contra a opressão 

 

O filósofo Étienne de La Boétie foi outra voz renascentista. Ele contribuiu com 

a construção do pensamento político moderno. O seu livro Discurso da Servidão 

Voluntária, escrito no século XVI, foi um ensaio contra a tirania e em favor da 

liberdade. Nesta obra, La Boètie afirmou o que compreendia sobre a existência da 

servidão involuntária que para ele, são os indivíduos subjugados pela violência, 

escravidão e guerra. Segundo ele, não entendia como uma multidão podia submeter-

se espontaneamente a um soberano, pois nem a covardia podia explicar isso. La 

Boètie, via na servidão voluntaria um vício indomável. 

O aprofundamento do pensamento de La Boètie buscou o que ele pensava 

sobre os costumes, a covardia, o temor, a amizade, o Estado, as relações de poder e 

a tirania seguindo o que Gallo escreveu no Livro Didático.  



122 
 

O pensamento de La Boètie pode ser invertido para entendermos melhor a sua 

teoria crítica conhecendo assim a cultura, a tirania, o Estado, as relações quee foram 

utilizadas como métodos dos conquistadores e conquistar o outro, desconhecido e 

pela violência, transformá-lo num escravo. Não podemos esquecer que na barbárie 

do conquistador nem sempre era possível reagir e lutar pela liberdade. Mas temos um 

caso que foi citado acima, no Brasil, o Zumbi dos Palmares foi e é a voz da libertação, 

já no ano de 1695: 

  
A astucia de La Boètie foi perceber que a chave dessa servidão está 
justamente nas relações de poder que se estabelecem pelo tecido 
social, e não como uma imposição do tirano a uma população 
submissa (GALLO, 2016, p. 2000). 

 

Esta citação pode gerar um pessimismo e inocentar o tirano e a sua violência, 

barbárie e saque da vida e da posse do outro. Pensemos na tirania do tirano 

conquistador e colonizador que explorou e tecendo um tecido social sendo dono do 

outro. A violência criada neste tecido vem no tirano e não no explorado. Ter um 

cuidado para não culpabilizar a vítima e supervalorizar o agressor. No livro 1492, 

Dussel criticou o eurocentrimo que inventou um sistema de escravidão, onde 

escravizou e fez da vítima culpada pela sua banalidade. 

Kant, na ilustração ou iluminismo, utilizou o conceito covardia juntando com a 

preguiça. O problema maior é a ausência do conhecimento do que causou e do que 

foi a colonização e a escravidão, senão a brutalidade do aparato do Estado Moderno 

criado pelo conquistador.  Não pode ser aceito como natural a colonização, a 

escravidão e exploração os povos como os indígenas e os negros africanos.  

Os textos dos pensadores La Boètie e de Kant, partiram duma explicação da 

sociedade não filosófica da antropologia. Ao abordarem a preguiça e a covardia, se 

ausentaram do contexto, da história, da etnia, cultura, da linguagem e da filosofia. Não 

se preocuparam com o sentido que os povos tinham destes dois conceitos. Existem 

duas possibilidades de que aquilo que estamos explicando ou já explicamos estejam 

equivocados: 1. Afinal, nós conhecemos a antropologia e a história do povo em que 

falamos da preguiça e a covardia? 2. No idioma do povo explicado, quais são os 

sentidos das palavras citadas? Em cada etnia ou povo as palavras são diferentes e 

muitas nem existem no dicionário e na prática. Os conceitos abordados são 

eurocêntricos e que discriminam o outro pela sua cultura e maneira de existir. Estes 

prejuízos e preconceitos são quase que naturalizados no Sul do Brasil.  



123 
 

A filosofia da libertação da América Latina ao fazer a sua crítica a este sistema 

desumano, buscou descolonizar esta educação que está impregnada na mente e na 

cultura de muitas pessoas latino-americanas escolorizadas ou não. Mas na leitura que 

fizermos dos textos o relevante é compreendermos o contexto e o sentido dos dois 

conceitos para o povo que o escreveu. La Boètie escreveu o seu livro em meados do 

ano de 1500. É claro que La Boètie preocupou-se em entender o que estava por de 

traz desta servidão:  

 
Aquele que vos domina tanto só tem dois olhos, só tem duas mãos, só 
tem um corpo, e não tem outra coisa que o que tem o menor homem 
do grande e infinito número de vossas cidades, senão a vantagem que 
lhe dais para destruir-vos. De onde tirou tantos olhos com os quais vos 
espia, se não os colocais a serviço dele? Como tem tantas mãos para 
golpear-vos, se não a toma de vós? Os pés com que espezinha vossas 
cidades, de onde lhe vem, senão dos vossos? Como ele tem algum 
poder sobre vós, senão vós? Como ousaria atacar-vos se não 
estivesse conivente convosco? Que poderia fazer-vos, se não fôsseis 
receptadores do ladrão que vos pilha, cúmplices do assassino que vos 
mata, e traidores de vós mesmo? (LA BOÈTIE, 1982, p. 14). 

 
Étienne de La Boétie afirmou dando vida no Discurso e evidenciou e denunciou 

a exploração humana tornando uma voz que ecoou pela liberdade e pela igualdade 

de todos os homens na dimensão política. Evidenciou, pela primeira vez na história, a 

força da opinião pública. A opinião, podemos vê-la como um princípio do direito de 

expressar pela política a sua vontade e necessidade. Na opinião pública está a reação 

e participação do povo. La Boètie, universalizou o direito humano de ser livre e a 

totalidade não foi mais o totalitarismo, mas o todo da sua cultura.   

 

 

2.3.9 Sugestão de outros sujeitos, outras visões e outros protagonismos nos 

nossos Livros Didáticos 

 

 A Filosofia da Libertação é outra visão ou outra maneira de pensar, existir e 

responsabilizar a partir do compromisso filosófico de um filósofo desde o continente 

que ele represente. Esta visão proposta pela Filosofia Latino-americana de Dussel foi 

discutir a colonização e a realidade dos colonizados. Repensar os desdobramentos 

da modernidade e da barbaridade aos povos conquistados não podem se ausentar 

nos Livros Didáticos de filosofia.  



124 
 

Abrindo-se para este pensamento e discussão latino-americanos, criamos 

resistência no combate ao racismo filosófico e epistemológico. A filosofia da libertação 

é a partir duma releitura crítica dos escritos, dos conhecimentos, dos equívocos, das 

falácias desenvolvimentistas, do mito da modernidade e dos ensinos eurocêntricos. 

Esta é uma possibilidade de superação da colonização e da colonialidade que estão 

enraizadas na história Latino-americana nos Livros Didáticos.   

Mostrar pelo aspecto filosófico da América Latina que a humanidade é diferente 

em suas geografias, etnias e epistemologias. Revelar aos povos que a modernidade 

foi uma falácia para unificar o ocidente pelo eurocentrismo e pode controla-lo pelo 

método de conquista e de colonização. Os sistemas políticos das etnias, dos grupos, 

dos clãs, das tribos, das polis e das nações forram subsumidos pelo Estado Novo ou 

Moderno eurocêntrico.  

Os Livros Didáticos não expressaram nenhum pensamento ou crítica a este 

sistema de imposição de uma cultura as demais que são barbaramente conquistadas 

e eliminadas. Esta é uma crítica construtiva que fazemos deste encobrimento que 

perdura nos escritos e discussões de professores latino-americanos.  

A filosofia da libertação não rejeita a filosofia europeia e a grega, a sua crítica 

é contra a unicidade da filosofia helênica e eurocêntrica que colonizou na 

modernidade e na contemporaneidade pelo conhecimento, ciência e tecnologia. A 

filosofia da libertação é contra a centralização dos pensamentos e sistemas de 

concepções de mundo da vida.  Ela dialoga, aprende e ensina quando o pensador 

europeu pensa horizontalmente e não na imposição vertical. Ela tem um olhar global 

e um respeito ímpar de cada pensar. As muitas filosofias podem construir pontes e 

não muros separatistas, prepotentes. A filosofia é crítica por natureza e se ela aceitar 

o pensamento eurocêntrico, centralizando-o numa única visão, contribuirá com a ideia 

totalitária do conhecimento. A visão da Filosofia da Libertação é um ver pelo exterior, 

de fora do que coloniza o pensar e o sujeito pensante.   

  



125 
 

 

CAPÍTULO III - FILOSOFIA LATINO-AMERICANA: MÉTODO ANALÉTICO NA 

PRÁTICA DO ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO A PARTIR DE 

OUTRAS VISÕES FILOSÓFICOS   

 

No terceiro capítulo conheceremos e estenderemos o pensamento da Filosofia 

da Libertação da América Latina de Enrique Dussel na prática. A sua aplicabilidade 

dialogou com a analética estabelecendo pela alteridade com o outro uma 

responsabilidade que transforma a realidade. Este diálogo analético se desenvolveu 

com pensadores e escritos do Hemisfério Sul e com os do Hemisfério Norte, Dussel 

dialogou mesmo com pensadores eurocêntricos Hegel, Habermas, Nietzsche e 

outros, geralmente questionados pela posição sem relevância vistas como acríticos e 

apáticos a colonização.  

A escolha destes autores e autoras foram realizadas pela necessidade que 

temos de encontrá-los nos Livros Didáticos e de pensarmos a partir de outras visões 

sobre a modernidade.    

Todos os pensadores citados contribuiram na elaboração das aulas com outras 

visões, teorias e práticas no Ensino de Filosofia no Ensino Médio, pois, a utilização de 

temáticas, questões, questionamentos, críticas e dúvidas não abordadas nos Livros 

Didáticos são trazidas para a discussão, reflexão, criticidade e pensamento que 

mobilizam o aluno na sala de aula e na realidade da comunidade escolar.  

Na Filosofia Latino-americana, encontramos uma proposta de superação do 

colonialismo daquela visão imposta e mantida pelo eurocentrismo. Os temas 

encobertos que descobertos são pensados a partir da realidade da pessoa colonizada, 

oprimida e prisioneira do sistema colonialista pela filosofia da libertação. A filosofia da 

libertação da América Latina atuou e atua no local de fala do aluno e da escola, 

provocando uma reflexão crítica da realidade e por meio dum pensamento libetador 

anima-o pela perspectiva de descolonização o estudante a transformação social da 

comunidade. É um pensamento-reflexivo-crítico-prático da realidade que circunda o 

professor, o aluno, a escola, a comunidade escolar e o ensino de filosofia.    

Os objetivos destas dez aulas se multiplicam, estão para além delas mesmas 

pelo conhecimento da sua história, da filosofia, da conquista, da colonização, da 

invenção do mito da modernidade e como podemos pensar uma outra sociedade 



126 
 

possível. As dez aulas na dissertação são para nos mostrar que temos outras 

maneiras para trabalhar filosofia na sala de aula. Deste número de aulas temos um 

planejamento para as atividades anuais.  

 

3.1 1ª Aula: Filosofia da Libertação da América Latina: o descobrimento do 

encobrimento do outro (Analético - Alteridade)  

 

Tema:  

Filosofia da Libertação: o Descobrimento do Outro na Analética Alteridade  

 

Objetivo Geral:  

Filosofia da Libertação da América Latina pensada a partir do Outro colonizado 

pelo filósofo Enrique Dussel é uma outra visão da Modernidade ausente no Livro 

Didático.   

 

Objetivos Específicos:  

a) A Filosofia da Libertação da América Latina: uma crítica destrutiva e 

reconstrutiva;    

b) O pensamento filosófico do descobrimento da alteridade do outro; 

c) O Método Analético, uma prática ética da libertação.   

 

Justificativa 

 A crítica filosófica de Dussel a partir da realidade ética da libertação do sistema 

vigente da América Latina desde o encobrimento das vítimas à sua libertação, 

descolonização nos provoca a repensar:    

 
La razón calculadora tiene al fin como único criterio la sobrevivencia y 
decadencia del sistema imperante, y en su nombre inmola la 
naturaleza y la humanidad de manera suicida. La visión es cuasi-
trágica, pero de no enfrentar la crisis con este realismo en apariencia 
pesimista, se puede caer en el optimismo cómplice del pretender 
realizar la Modernidad sin haberla antes criticado, o sólo negarIa 
desde un irracionalismo que no despierta en las victimas ninguna 
esperanza, ni ninguna posibilidad racional de justificar su propia praxis 
de liberación (DUSSEL, 1998, p. 339).  

 
O objetivo da primeira aula está em apresentar a Filosofia da Libertação da 

América Latina: o descobrimento do encobrimento do outro (Alteridade - Analética). A 



127 
 

Filosofia da Libertação de Enrique Dussel é o fundamento do filosofar latino-

americano. O texto de Enrique Dussel propõe uma discussão filosófica para além da 

sala de aula. A discussão dusseliana inicia a sua reflexão desde 1492, período que 

começou a conquista e a colonização e os conceitos de encobrimento na modernidade 

são impostos nos conquistados.  

Os pensadores eurocêntricos que foram perpassando nos cinco séculos com 

suas teorias até a atualidade em nenhum momento questionaram o que Espanha e 

Portugal descobriram. Ninguém perguntou como poderia descobrir se o lugar já estava 

habitado. Neste livro que está em español encontramos muitos pensadores que foram 

encobertos pela colonização. Agora estudaremos, pensaremos e refletiremos estes 

autores com seus escritos e de qual país escreveram os seus pensamentos. Eles não 

se encontram nos Livros Didáticos, mas muitos pensadores latino-americanos estão 

nesta obra: El pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” (1300-

2000): historia, corrientes, temas y filósofos/editado por Enrique Dussel, Eduardo 

Mendieta, Carmen Bohórquez.  

A filosofia latino-americana releu a história desvendando o que a encobertou. 

É um filosofar das culturas, materiais, textos, livros, pensadores e pensadoras do 

continente latino-americano. Foi assumindo a visão latino-americana como resistência 

à imposição eurocêntrica, que nos fez ver somente pela perspectiva totalitária e agora 

libertária.   

A Filosofia Latino-americana é proposta de reflexão filosófica desde uma práxis 

que a constituiu na sua epistemologia de história e filosofia cuidando para não se 

equivocar ao falar do logos, do ser e da verdade. Há uma ausência da sensibilidade, 

sentido e significado das coisas. Estas três categorias anteriores ocupam a 

universalidade conceitual e totalitária pelo eurocentrismo, mas para o indígena e o 

africano a história está na pessoa e não na teoria escrita. A história é memória e 

memória é história e história e memória constituem a tradição oral que é a própria 

pessoa humana. A história, a memória e a pessoa humana formam-se num 

amalgama:  

 
Una historia del hombre como logos; es decir, una historia de la 
manifestación y des-cubrimiento de lo que sea el hombre, el ser, el 
mundo. Una historia de la verdad del ser, del ser y su en-cubrimiento 
(la mentira o el olvido). Es una historia de la ontología fundamental, 
una historia de la introducción al pensar filosófico. Qué sentido tiene 
esta historia para nosotros, hoy, en América Latina? No se trata solo 



128 
 

de una historia informativa de sistemas, útil para cultura general? 
(DUSSEL, 2012, p. 137). 

  

A história é analética6 e o reconhecimento na alteridade é o descobrimento do 

sujeito encoberto pelo eurocentrismo. Somente este Face-a-Face filosófico latino-

americano é possível provocar a libertação de maneira integral. Na analética-

alteridade-dialética o projeto de libertação filosófica da Filosofia da Latino-americana 

surgiu como proposta de transformação da realidade. Esta é uma libertação que não 

liberta somente o corpo escravizado, mas a pessoa humana na sua integridade com 

a alma e o espírito que expressam pela carne na vida. Ou seja, na carne que se 

mistura no sentido e no pensamento elaborando uma reflexão de liberdade criadora 

na práxis. 

  

Filosofia Latino-americana e Europeia  

 

A filosofia latino-americana não excluiu o conhecimento e a compreensão da 

filosofia europeia, pois sabe que ela também é importante como outra visão de mundo. 

O problema é quando se torna eixo e alienação para a reflexão. No pensamento 

Dusseliano, a ausência de crítica e causou o encobrimento e a dependência do outro. 

O pensamento reflexivo-crítico para Dussel, é de libertação do eurocentrismo.   

Na América Latina, os pensadores e pensadoras contemporâneos que 

aderiram o questionamento do pensamento eurocêntrico, apresentaram as 

Epistemologias do Sul. Escreveram artigos, livros, dão conferências e defendem, 

ensinam a descolonização do pensamento e do saber eurocêntrico.      

Na Filosofia da Libertação, a Ética da Libertação, que para Dussel, contribuiu 

na fundamentação da Filosofia Latino-americana originou uma outra pedagógica 

como crítica ao Ethos. A pedagógica como questionamento, repensamento da 

educação e ensino da filosofia.  

A filosofia e a ética da libertação transformam-se em meio, intermediação e 

discussão do outro. Um alguém que precisa ser reconhecido pelo seu ser e dignidade. 

                                                           
6 Analética: Para o filósofo Enrique Dussel, o Método Analético, está além do Dialético. Vem 

de um nível mais alto (Ana), que o do mero método Dialético. O Método Dialético é o caminho 
que a totalidade realiza em si mesma: dos entes ao fundamento e do fundamente aos entes. 
Trata-se agora de um método que parte do outro enquanto livre, como além do sistema da 
totalidade; que parte, então, de sua palavra, atua, trabalha, serve, cria.  



129 
 

É uma ética da libertação para além do eurocentrismo. Uma ética da realidade do 

ethos latino-americano descolonizada.   

 Buscar no método Analético dusseliano o quanto a dialética pode inverter a 

teoria para a prática. A práxis é a analética que assume o outro, a vida do outro e as 

necessidades do outro. Dussel num de seus livros escreveu que a analética superou 

a dialética hegeliana. Esta superação não desmerece a dialética, mas contribuiu no 

diálogo. Pensar o quanto a aula pode ir a campo junto com os alunos. Ao sair da sala 

e olhar o horizonte que se releva - desvela e juntos podemos descobrir ao abrir-se 

uma outra visão, diferente. É envolver-se socialmente com o povo, na realidade. 

A filosofia da libertação nos ajudará a ler e a interpretar o que se passa nas 

Ágoras e suas circunstâncias. O princípio da filosofia é ver diferente, mas a 

domesticação dos Livros Didáticos nos faz ver todos iguais, mas somos diferentes. O 

papel da filosofia da libertação ao pensar a realidade e críticá-la é conhecer a 

indiferença seja pessoal ou social para superá-la.    

A aula de filosofia pode ser na Praça da Prefeitura e o conteúdo pode ser a 

realidade da política, da ética, da economia, da ecologia, da justiça, da violência, do 

respeito, etc. Elaborar perguntas que possam desenvolver alteridade com as pessoas 

da prefeitura, que são o prefeito, o vereador, os secretários e demais pessoas que 

trabalham neste lugar.  

O papel do professor, do aluno, da educação, da escola e da universidade 

assumem um protagonismo que questiona e participa nas atividades da sociedade. 

Fora da escola acontece o face-a-face, a alteridade, a dialética e a analética. Estes 

conceitos são redimensionados pela prática ou práxis quando a teoria cumpriu o seu 

papel de libertação de nossa ignorância.       

 

A analética e a alteridade: sentido da face do outro que é visto 

 

Dussel buscou estes conceitos no hebraico para falar da face (Panin) e do 

grego, pessoa (Prosopon7) pensar sobre a alteridade e na analética assumir uma 

responsabilidade de transformação social, humana.                                                 

                                                           
7 O Sentido etimológico dado pelo Manifesto, feito ainda durante a guerra e chamado como 
Manifesto chamado “O Personalismo” do Emmanuel Mounier. De que, segundo este autor, o 
sentido mais radical de Prosopon – é “aquele que se contrapõe”. Neste sentido, contempla a 
ideia de que uma pessoa não é nenhuma outra mais ou idêntica ou também universal: ela é 



130 
 

Dussel releu e reescreveu o pensamento de Lévinas no contexto da América 

Latina e nós, continuaremos neste olhar humanista a partir deste outro muitas vezes 

encoberto. É este outro que está na escola, na sala de aula, na educação, na formação 

humana, na cultura e na sociedade que precisa ser visto.    

Uma reflexão que adentrou no ethos da pessoa do aluno, o Outro com face, 

rosto, sentido e história a sala de aula passa a ser um lugar de encontro de faces, 

rostos, histórias, filosofias, aprendizagens, ensinos e reflexões num contexto social de 

interfaces. O conceito enquanto conceito ficou somente palavra, mas recebeu um 

valor na pessoa humana na alteridade, na analética e na dialética transformando a 

realidade de injustiças.  

Não se chega a alteridade sem a analética que é a face a face, rosto a rosto. É 

o que interliga na teia social e na ética do ethos pensada pela práxis da educação que 

perpassa por muitos lugares como a escola, a comunidade, a praça e a sociedade.  

 Portanto, quando um rosto em frente do rosto do outro não for alteridade, 

analética e dialética, a prática filosófica ficou ausente de práxis. O rosto indica o que 

apareceu do outro, de sua corporalidade, de sua realidade humana. A filosofia da 

libertação buscou na tradição hebraica, o Basar, sua reflexão filosófica humana. Esta 

ideia refere-se no todo da pessoa humana sem distinção de corpo ou alma. É o que 

nasceu, é o que tem fome, é o que luta para não morrer, é o que sobrevive e é o que 

se liberta.  

Neste sentido, o sentir a dor, a fome, o frio ou o gozo empiricamente ferem a 

existência e a subjetividade humana quando a causa for a justiça social. Estes sinais 

são as linguagens da carne expressando a sua necessidade e luta pela vida, 

sobrevivência.   

A sensibilidade para com o outro, trata-se da fome, sede, falta de habitação, 

doença, lugar na comunidade, sociedade e planeta. Estas causas atingem as 

sensibilidades existenciais do humano num corpo encarnado. Todas as causas que 

Dussel expõem são as produzidas pelo sistema de dominação e colonização. Não são 

as necessidades da natureza humana pela sua fragilidade.   

Neste contexto social, o mundo da vida humana pela Filosofia da Libertação e 

da ética da libertação, contribuem com a práxis transformadora despertando o aluno 

                                                           
única – sentido também radicalmente compartilhado por Merleau-Ponty. A universalidade vem 
de sua condição de criatura junto a todas as demais, que não se repetem, nem se copiam. 



131 
 

para um olhar comprometido e responsável pela mudança na educação social. Seu 

pensar não se restringe ao racionalismo, iluminismo e cientificismo eurocêntrico 

colonizador do pensamento e do ser (corpo). É uma outra visão do mundo e da vida 

pela perspectiva latino-americana.  

 

Metodologia  

Possibilitar o desenvolvimento de uma aula que proponha um outro 

pensamento filosófico. A filosofia latino-americana traz como objetivo e uma reflexão 

que questiona o eurocentrismo buscando pela analética e a alteridade não aceitar a 

colonização.   

 

Avaliação 

A contribuição da pesquisa crítica é conhecer e compreender o que foi a 

colonização e como o eurocentrismo continua no encobrimento da filosofia latino-

americana.  

 O eurocentrismo não pode ser o fundamento universal da filosofia e Dussel 

apresentou questionamentos, críticas, leituras e reflexões que sugerem uma visão 

filosófica Latino-americana no ensino. 

 

Bibliografia:  

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação da América Latina. Ed. Loyola. 

Piracicaba, SP. México, 1977.  

 

DUSSEL, Enrique. Filosofía de la Cultura y Transmodernidad. Liberación 

Obras-Seletas II, 1ª edición. Editorial Docendia, Buenos Aires, Argentina, 2012. 

 

DUSSEL, Enrique. Etica de la Liberacióen: la Edad de la Globalización y de la 

Exclusión. Editorial Trotta. Colecion Estruturas y Procesos – Serie Filosofía. 2ª 

Edición,1998.  

DUSSEL, Enrique, MENDIETA, Eduardo, BOHÓRQUEZ, Carmen. El 

pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y latino (1300-2000): historia, 

corrientes, temas y filósofos / editado por Enrique Dussel, Eduardo Mendieta, Carmen 

Bohórquez. México: Siglo XXI: Centro de Cooperación Regional para la Educación de 

Adultos en América Latina y el Caribe, 2009. 



132 
 

 

3.2 2ª Aula: Filosofia da Libertação e a crítica ao pensamento dos filósofos 

eurocêntricos   

 

Tema 

Filosofia da Libertação da América Latina e a crítica ao eurocentrismo 

 

Objetivo Geral 

Filosofia Latino-americana e descentralização da filosofia colonial   

 

Objetivo Específicos 

a) Filosofia da Libertação como pensamento da periferia e descontinuidade da 

colonização; 

b) O pensamento moderno e a ausência da realidade da colonização;  

c) Crítica a ideia de superioridade europeia e o epistemicídio na colonialidade.  

 

Justificativa 

A justificativa para nós latino-americano não é uma imploração ao colonizador 

contemporâneo nos ver e nos reconhecer que também pensamos. É estabelecer um 

diálogo de igualdade na diferença de culturas e apresentar-se sem recuar e sentir-se 

inferiorizado. A crítica de Dussel ao colonizador da atualidade não é mais ao europeu 

eurocêntrico que dita as ordens para as colônias, mas um questionamento ao ensino 

colonizado que forma num colonizador.  

A filosofia da libertação da América Latina propõe-nos uma visão desde a 

periferia para descentralizar o pensamento centralizado e dominador. Sem uma visão 

crítica da centralização do pensamento estaremos sempre a repetir a colonização e 

aceitando nossa condição de colonizado e de povo inferior. A descolonização do 

conhecimento eurocêntrico é o princípio de transformação da realidade.  

Nós não encontramos nos Livros Didáticos das Escolas Públicas críticas e 

questionamentos ao pensamento eurocêntrico. Os pensamentos filosóficos 

geralmente partem do período medieval e da modernidade. A modernidade ainda 

mostra o iluminismo e o racionalismo como os grandes feitos do pensamento. Um 

único Livro Didático que abordou uma unidade denominando-a: Para além do 

Eurocentrismo, mas não refletiu a filosofia latino-americana. Enfatizou a filosofia 



133 
 

oriental, filosofias africanas e afrodescendentes e filosofias feministas e a filosofia na 

América Latina ainda continuam intocávisl.  

A questão é que há uma filosofia do encobrimento do outro pelo ensino 

verticalizado que segue o ideário do desenho do Mapa-múndi. O mapa foi centralizado 

no continente europeu e ele foi localizado encima dos demais continentes. O 

pensamento de Dussel criticou e questionou o sistema geopolítico educacional do 

ocidente em que os seus habitantes seguem um padrão ou modelo que repete sem 

questionar-se o quanto eurocêntrico e colonizador hoje: 

 
Os filósofos modernos europeus pensam a realidade que lhes se 
apresenta: a partir do centro interpretam a periferia. Mas os filósofos 
coloniais da periferia repetem uma visão que lhes e estranha, que não 
lhe é própria: veem-se a partir do centro como não-ser, nada, e 
ensinam a seus discípulos, que ainda não são algo, (visto que são 
analfabetos dos alfabetos que se lhes quer impor), que na verdade 
nada são; que são como nadas ambulantes da história. Quando 
terminaram os seus estudos (como alunos que ainda eram algo, 
porque eram incultos da filosofia europeia), terminam como os seus 
mestres coloniais por desaparecer do mapa (geopoliticamente não 
existem, e muito menos filosoficamente). Esta triste ideologia com o 
nome de filosofia é a que ainda se ensinava na maioria dos centros 
filosóficos da periferia pela maioria dos professores (DUSSEL, 1977, 
p. 19).  

 
Na América Latina, a filosofia da libertação pode ser trabalhada e dialogada 

com todas as filosofias latino-americanas. Atualmente todos os países da América 

Latina desenvolveram os seus pensamentos de descolonização. Estas filosofias, com 

outras visões ou perspectivas de mundo da vida defendem e seguem um pensamento 

de libertação que causou um rompimento de colonização do eurocêntrico. Dussel fez 

uma crítica construtiva e um questionamento filosófico que sinaliou a questão 

antropológica e filosoficamente do ser humano encoberto pelo colonizador. Um 

pensamento descolonizado que saiba questionar e mostrar outras visões de mundo 

será uma ameaça para o poder de quem se vê superior.  

Os Filósofos eurocêntricos refletiram de forma universal singularizando as 

questões conceituais discutidas como etnia, raça, corpo, carne, alma, espírito, 

inteligência, trabalho, direito, dignidade, justiça, natureza, mundo, etc. Os equívocos 

estão na universalização do conhecimento e da compreensão sem uma busca mais 

rigorosa e profunda do que estavam dizendo e escrevendo. Deste modo foram sendo 

elaboradas as teorias totalitárias e impostas nos povos conquistados. Nesta imposição 

surgiu a teoria da dependência dos colonizados.  



134 
 

 Nós abordamos no primeiro capítulo alguns destes pensadores europeus. 

Estes filósofos são iluministas e racionalistas. O filósofo Kant, escreveu sobre a ética 

e o filosofar utilizando sua reflexão que os negros deviam ser espantados à pauladas; 

Hegel, fez uma reflexão da história mundial e desprezou o valor da história da África 

e da América Latina porque as contam pela tradição oral. Marx, escreveu sobre a 

exploração dos trabalhadores operários do século XIX e não fez nenhuma menção 

expressiva em defesa dos indígenas e dos africanos escravizados. Ele não criticou o 

sistema escravocrata da América Latina e da África. Não podemos nos olvidar que os 

povos que habitavam na Eurora e os da América Latina e África são diferentes. Nas 

pesquisas encontrmos vários pensamentos aprofundados dos sistemas de aldeias 

dos indígenas e das tribos africanas escritos pelos pensadores latino-americanos.  

Os livros de Marx são relevantes para analisar a pessoa humana e o trabalho 

a partida da Revolução Industrial. Os seus escritos estão num contexto eurocêntrico 

e das fábricas contribuindo conosco na interpreção das sociedades que foram 

colonizadas, mas não conseguem explicar a maneiras que os outros povos fora da 

Europa vivem e convivem. Exemplo, a teoria econômica de Marx não condiz com a 

realidade que os indígenas e os africanos se organizam na natureza e interelacionam 

com a ecologia. Ou seja, o mundo da vida de um indígena e um africano se faz e 

realiza na natureza que para o europeu deve ser dominana e transformada em nome 

da economia-moeda-dinheiro.  

Os Corpos que foram utilizados como coisa e instrumentos para a boa vida do 

homem branco europeu moderno, ficaram ausentes nas críticas mais contundentes 

de Foucaut. Nos questionamentos e críticas ao mostrarmos para a sociedade 

moderna que a normatização e a normalização controlam a pessoa humana 

conquistada e que Foucault trouxe esta questão no conteúdo de reflexão, mas não fez 

nenhum alerta as conquistas, colonização, escravidão e exploração dos povos da 

América Latina e da África. As suas críticas não alcançaram os países europeus 

colonizadores em defesa dos indígenas e africanos.  

Lembremos que Foucault é francês e no biopoder e na biopolítica não foram 

questionados e criticados as barbáries da França contra países da África e da América 

Central. Algo encoberto que não teve aprofundamento e a conquista, a colonização e 

as atrocidades que o governo francês praticou ao Haiti ficou submerso nas ausências 

das críticas de Foucault.  



135 
 

A ideia de Hume contraria seu próprio entendimento à pessoa humana e 

mantém sua ideia racista e escreveu dizendo que os negros são ausentes de alguns 

sentidos: 

 
Um lapão ou um negro, por exemplo, não tem nenhuma noção do 
sabor do vinho. Apesar de haver poucos ou nenhum caso semelhante 
a deficiência no espírito, em que uma pessoa nunca sentiu ou que é 
completamente incapaz de um sentimento ou paixão próprios de sua 
espécie, constatamos, todavia, que a mesma observação ocorre em 
menor grau (HUME, 1999, p. 37).  

 

Para a Filosofia da Libertação, a visão do mundo da vida não se determina num 

fundamento estrutural de pensamento e nesse caso, eurocêntrico. Hume, demostrou 

o seu erro crasso. Não trouxe os questionamentos filosóficos e antropológicos 

perguntando se o vinho era uma bebida típica do Lapão e se o pensamento passava 

pelo Espírito na cultura europeia. O conhecimento e os saberes eurocêntricos 

pertencem aos povos europeus e não a um outro, nesse caso o Lapão.  

A filosofia da libertação adentrou em outras possibilidades de reflexão que foi 

o descobrir a relevância do pensamento étnico indígena e da etnia com sua realidade 

para pensar a superação da descolonização. O pensamento é integral. O corpo pensa 

e o pensar é uma linguagem e expressão da carne e pela carnalidade se expressa, 

reflete e comunica. A filosofia latino-americana dialoga com as outras visões e 

compreensões de mundo, aprende do outro e partilha o seu ensinar e não impõe o 

seu conhecimento e nem permite a superposição. Ela rejeita tudo o que a impede de 

ser livre e de lutar pela libertação do conhecer e sua dignidade.     

A Filosofia Latina Americana não despreza o pensamento filosófico grego e o 

europeu, mas recupera a sua reflexão cosmológica do mundo da vida para não perder 

a sua própria fonte, origem. Se nós latino-americanos não recuperarmos os 

conhecimentos e sabedorias, que foram, em partes, destruídos e outros encobertos 

pelo epistemicídio8, iremos nos deixar conduzir pelo que Dussel criticou e chamou a 

atenção, que é o eterno-presente, imposto pelo eurocentrismo.  

                                                           
8 O epistemicídio é, em essência, a destruição de conhecimentos, de saberes, e de culturas 
não assimiladas pela cultura branca/ocidental. A filósofa brasileira Aparecida Sueli Carneiro 
diz: “É importante lembrar que o conceito de epistemicídio, utilizado aqui, não é por nós 
extraído do aparato teórico de Michel Foucault. Fomos buscá-lo no pensamento de 
Boaventura Sousa Santos (1997), para quem o epistemicídio se constituiu e se constitui num 
dos instrumentos mais eficazes e duradouros da dominação étnica/racial. É pela negação que 
empreende a legitimidade das formas de conhecimento, do conhecimento produzido pelos 



136 
 

Colonialismo e epistemicídio 

 

O colonialismo na América Latina tem como consequência o epistemicídio. O 

sistema de colonização foi o extermínio de muitos conhecimentos e saberes dos 

povos colonizados. Outros foram encobertos e no lugar deste, impôs o conhecimento 

do colonizador. No fundo, o colonizador dominou o colonizado em todos os aspectos. 

O conhecimento pode ser um meio de alienar e aprisionar o outro e inferiorizá-lo. 

Na tradição étnica, encontramos todos os conhecimentos e saberes de um 

povo. Na tradição estão todos os registros de um povo. Não há povo sem tradição. 

Ela é a vida do povo. Seja ela tradição oral ou escrita, o lugar que se guarda, cuida e 

transmite as gerações vindouras desde os ancestrais. Na transmissão a Tradição se 

renasce e se faz sempre presente. Pelo espírito da ancestralidade a tradição se 

regigora e corporeidade-comunidade.   

O sociólogo português Boaventura de Sousa Santos elaborou um material 

chamando-o de Epistemologias do Sul. Nesta obra encontramos escritos de Aníbal 

Quijano e Enrique Dussel que pensam e refletem criticando o que fizeram com as 

epistemologias latino-americanas.  

A filosofia Náhuatl é uma epistemologia da América Latina, no México que 

mostrou o pensamento deste povo:  

 
La Filosofía no es sino el conctato de explicar los sumos problemas de 
la existencia y la comprensión de ella. Todo hombre de necesidad 
filosofa, sin necesidad de ajustarse a los moldes de Platón y 
Aristóteles, ni de Buda o Vivekananda. Tantas cabezas, otras tantas 
sentencias. Y cada cultura tiene su modo particular, propio e 
comunicable de ver el mundo, de verse a sí mismo y de ver lo o que 
transciende al mundo y a sí mismo (PORTILLA, 2006, p. X). 

  
Dussel, Portilla e outros pensadores reacendem uma reflexão libertadora e 

desvenda o que encoberta e se redescobre no pensar repensando o porquê da 

colonização. Para o colonizado que segue a colonialidade, talvez não perceba que 

continua à ser explorado, mas àquele que é crítico ao sistema e se descolonizou é 

uma afronta e protogonista do processo de descolonização.  

Segundo Boaventura Sousa Santos, pensar a violência inerente ao processo 

colonial é desvendar dois elementos fundamentais que contribuim com o 

                                                           
grupos dominados e, consequentemente, de seus membros enquanto sujeitos de 
conhecimento”.  



137 
 

encobrimento dos povos e suas epistemiologias do Hemisfério Sul. Os dois elementos 

são: o genocídio e o epistemicídio:   

 
O genocídio que pontuou tantas vezes a expansão européia foi 
também um epistemicídio: eliminaram-se povos estranhos porque 
tinham formas de conhecimento estranho e eliminaram-se formas de 
conhecimento estranho porque eram sustentadas por práticas sociais 
e povos estranhos. Mas o epistemicídio foi muito mais vasto que o 
genocídio porque ocorreu sempre que se pretendeu subalternizar, 
subordinar, marginalizar, ou ilegalizar práticas e grupos sociais que 
podiam ameaçar a expansão capitalista ou, durante boa parte do 
nosso século, a expansão comunista (neste domínio tão moderno 
quanto a capitalista); e também porque ocorreu tanto no espaço 
periférico, extra-europeu e extra-norte-americano do sistema mundial, 
como no espaço central europeu e norte-americano, contra os 
trabalhadores, os índios, os negros, as mulheres e as minorias em 
geral (étnicas, religiosas, sexuais). (SANTOS, 1995, p. 328). 

  
É impossível fazer diferente se a colonização não for vista, repensada e 

questionada pelo colonizado que esta estrutura foi imposta nele e que não aceita mais. 

Essa é uma tarefa que exige engajamento e pode-se buscar na Filosofia da Libertação 

a colaboração.  

Pensar com os alunos uma elaboração dum pensamento reflexivo crítico e 

libertador. Na liberdade, buscar outra maneira de se organizar e de viver. A 

organização é de acordo a sua história. Seu mundo da vida assumido com 

reponsabilidade e compromisso comunitário onde todos se sintam sujeitos na 

construção duma comunidade-sociedade justa.  

 

Metodologia 

A aula é um momento de rever e revoltar como fez o pensamento de Dussel. É 

um momento que tanto o professor quanto o aluno pensam, refletem, criticam e 

começam a perceber que estão repetindo um conhecimento alheio a sua realidade.  

O início de uma visão da periferia ao centro e não do centro do pensamento a 

periferia descobre que seu conhecimento foi imposto e que você vive na periferia 

sendo cada vez mais colonizado. E que agora é preciso repensar para descolonizar 

deste sistema que impregnou todos os aspectos do seu ser e de sua comunidade. 

Perceber, conhecer, sentir e pensar que vive, convive e age fora de sua cultura e sim, 

está repetindo outra que à explora e à impede são os sinais de libertação.  

O que temos muitas vezes não é nosso pensamento, mas pertence ao 

colonizador. Temos que romper com o sistema de ensino que coloniza e transforma o 



138 
 

colonizado em colonizador no seu próprio país que o conquistador conquistou, roubou, 

violentou, fez barbáries e destruiu.     

 

Avaliação 

A avaliação pode colaborar nesta busca pela cultura latino-americana que 

Dussel propõe a partir da Filosofia da Libertação da América Latina. A filosofia da 

libertação mexe com nossa acomodação intelectual. Nos fez reaprender pelo repensar 

do que pensamos e fazemos. É uma provocação ao professor e aluno a fazerem uma 

outra leitura da filosofia e da realidade possível. A mudança pode ser a partir de sua 

realidade e de sua visão de mundo ao fazer um paralelo com o que já viu, ouviu, leu, 

aprendeu, estudou, pensou, pensa e pesquisa. Ao questionar o eurocentrismo verás 

que é um eurocêntrico e pode começar à se descolonizar libertando deste sistema 

que o escraviza.   

 

Bibliografia 

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação da América Latina. Ed. Loyola. 

Piracicaba, SP. México, 1977.  

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. A Razão na história: uma introdução geral à 

filosofia da história / Georg Wilhelm Friedrich Hegel; introdução de Robert S. Hartman; 

Tradução de Beatriz Sidou. 2ª. ed. São Paulo: Centauro, 2001.  

 

SANTOS, Boaventura Sousa, MENESES, Maria Paula. Epistemologia dos Sul. 

Edições Almedina, SA, Coimbra, 2009. 

 

3.3 3ª Aula: Filosofia da Libertação e Africana: o Pensamento, a Reflexão, os 

Escritos e o Ensino para além o eurocentrismo segundo Dussel e Omoregbe  

 

Tema  

A filosofia latino-americana de Dussel e a africana de Omoregbe: visões que 

questionam o eurocentrismo 

 

Objetivo Geral 



139 
 

Conhecer, compreender e pensar a partir de outras visões filosóficas da 

modernidade para o descolonizar da filosofia 

 

Objetivo Específicos 

a) A América Latina e a África no processo de desconstrução do sistema 

filosófico colonizador moderno; 

b) A Filosofia Latino-americana: descobrimento dos livros e da realidade dos 

colonizados;  

c) Dussel e Omoregbe pensadores que pensam o pensado para pensar o 

encoberto pela irracionalidade da modernidade.   

 

Justificativa  

A filosofia latino-americana e a filosofia africana foram extinguidas do ensino 

dos povos originários de seus territórios nos Livros Didáticos. Estes povos, com a 

conquista e a colonização foram obrigados a falar a língua do colonizador. Organizar 

suas sociedades pelo sistema político do colonizador. Trabalhar, consumir e viver pela 

economia do colonizador. Os seus direitos diluídos pela justiça dos tribunais dos 

colonizadores. Os seus cultos substituídos pela religião do colonizador, etc.  

A conquista não conquistou porque os seus argumentos convenceram, mas por 

um ato bárbaro de imposição que destruiu o conhecimento e a sabedoria dos povos. 

O homem do ocidente eurocêntrico, pensou que ele era o único que pensava e 

pudesse questionar o mundo. Mesmo que os séculos passaram, surgiram os 

pensadores da resistência e com insistência estão mostrando outro jeito de ver, sentir 

e pensar.  

Leiamos o que o filósofo africano Omoregbe nos disse:     

Não existe uma parte do mundo onde as pessoas nunca tenham 
refletido acerca de questões básicas da condição humana ou sobre o 
universo físico. Não é apenas no mundo ocidental que as pessoas 
refletem sobre questões fundamentais acerca da existência e do 
universo. Em qualquer civilização existiam aqueles que estavam 
tomados pelo ‘espanto’ e maravilhados com a complexidade do ser 
humano no universo físico. Não é necessário empregar os princípios 
aristotélicos ou husserlianos na atividade reflexiva para que ela possa 
ser considerada filosófica. Ela não precisa seguir os mesmos 
parâmetros dos pensadores ocidentais (OMOREGBE, 1998, p. 04).  

 

A África tem um papel importante na formação cultural da América Latina. Os 

africanos que vieram pelo tráfico de escravos trouxeram consigo, no mais profundo 



140 
 

de seus conhecimentos, da memória, de suas histórias, de suas culturas, de seus 

mitos, de suas lendas, de suas religiões, de suas sabedorias, de seus conhecimentos, 

de suas técnicas, de suas maneiras de se organizar, de suas celebrações, de suas 

expressões e de suas visões de mundo. É um equívoco imenso idealizar uma 

compreensão de mundo e impor em todos os outros povos como foi feito pelo 

eurocentrismo encobrindo a cultura indígena e a africana. O iluminismo, o 

racionalismo e o cientificismo por mais que foram importantes para a Europa, deixou 

a desejar para os indígenas e os africanos.  

As reflexões indígenas e africanas utilizam de outros mecanismos para pensar 

e expressar seus pensamentos. Na europa, a modernidade centraliza-se no 

pensamento racional que a partir da colonização entrará em choque com os povos 

colonizados. A reflexão e a palavra estão escritas na dimensão corporal, se encarnam 

e se expressam na corporeidade que recebem sentido na tradição oral. O céu, a 

natureza, a vida e a comunidade são constituídos duma literatura corporal, 

comunitária. Tudo está escrito e distribuída pelo corpo e não num cantinho do cérebro, 

na memória. Não é melhor e nem pior que a compreensão europeia, é diferente. É 

outra maneira de ver a realidade e de interpretá-la. É outro povo, outro conhecimento, 

outros saberes, outras vivências, outras experiências e outras práticas.   

Construir um pensamento consciente e crítico do iluminismo e do racionalismo 

eurocêntricos, que por meio de Hegel deixou a América Latina fora da história e alegou 

que a tradição oral, não era válida, porque não havia escrita, e buscou um fundamento 

no seu próprio conhecimento de história e filosofia. Hegel, defensor do eurocentrismo 

não viu o mundo por outra visão, senão pela perspectiva histórica eurocêntrica.  

A colonização não ocupou espaço na história hegeliana. Ao sairmos da 

colonialidade possibilita-se a libertação que Dussel apresenta na Filosofia Latino-

americana. É repensar a estrutura rígida dos povos da América Latina colonizados. É 

recuperar a sua autonomia e a sua libertação. Os países latino-americanos ainda 

continuam dependentes dos países eurocêntricos geralmente. 

 

Filosofia Latino-americana: descobrimento dos livros e da realidade    

 

Na Filosofia da Libertação, os livros e a realidade do povo se misturam na 

práxis. Agora nasceu uma releitura a partir do oprimido, que o próprio pensador Freire, 

disse no livro leitura do mundo e leitura da palavra. Para Paulo Freire a alfabetização 



141 
 

é promover ao aluno a leitura do mundo e da palavra. Mostrar, revelar e pensar com 

o aluno a importância da leitura do mundo e da palavra na educação. Nestas leituras, 

despertar o valor da cultura popular e aprofundar como que estes conhecimentos 

chegaram até a comunidade e como que na prática contribuiu no processo de 

descolonização e da libertação. As propostas filosóficas e pedagógicas de Paulo 

Freire buscam sempre pela compreensão do método indicando o democrático e crítico 

da leitura do mundo e da palavra. A crítica de Freire não deslocou o aluno do contexto 

que estava inserido. Preocupou com uma educação onde o aluno aprenda ao realizar 

uma leitura do mundo e leitura da palavra sem ser manipulado, enganado e explorado 

pelo sistema muitas vezes somente leituresca. A escolarização sem questionamento 

e reflexão do seu contexto não gera libertação e transformação. Preocupou-se em 

trabalhar com textos, temas, palavras e letras a partir da realidade do aluno. Deste 

modo, o método criado por ele, é fundamentado em uma concepção humanizadora, 

libertadora e transformadora. Esta prática foi desenvolvida nos Círculos de Cultura 

através da conscientização e o diálogo para que a teoria e a prática interajam juntas 

na formação humana, na política e na transformação social.    

Na reflexão de Omoregbe buscou-se uma teoria e uma prática que se mesclam 

e se diferenciam daquela do colonizador. Os problemas sociais da realidade são 

problematizados pela pedagogia e filosofia latino-americanas, ou seja, pelos 

oprimidos. Omoregbe questiona a postura dos filósofos que veem e fazem referências 

aos filósofos gregos, principalmente Sócrates, Platão e Aristóteles, mas não tem 

sensibilidade crítica ao conhecer e citar os pensadores e a filosofia de sua etnia ou 

povo.  

Doravante, falaremos a respeito de como os Livros Didáticos escolhidos, ainda 

se mantém presos a um ideário que é prisioneiro de um pensamento eurocentrado. 

Não há uma citação ou referência de um pensador e pensamento de filósofos e de 

filosofia latino-americanas e africanos (as). Nesta perspectiva, justifica-se o 

encobrimento e a continuação do pensamento eurocêntrico.  

 Segundo Dussel, estes povos foram subsumidos dentro da cultura do 

colonizador. Esta pode ser uma contribuição para entendermos o que foi o 

epistemicídio.  

  O pensamento de Dussel, ampliou a reflexão filosófica e dialogou com os 

pensadores latino-americanos que não estão nos nossos Livros Didáticos. O 

desconhecimento de nossas tradições e teorias colaboraram com o mito da 



142 
 

modernidade que o filósofo Enrique Dussel refletiu, questionou e escreveu na sua 

obra, 1492 o encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade. Neste livro 

Dussel criticou a falácia desenvolvimentista que mantém o eurocentrismo. Dussel, ao 

repensar a história da América Latina produziu um pensamento de libertação da 

história. A Filosofia da Libertação preocupou-se com a compreensão da realidade 

questionando as teorias que justificam a colonização, a inferioridade dos habitantes e 

a sua latinidade.  

A reflexão de Dussel também fez uma releitura a partir de um olhar que 

contribuiu na maneira de visualizar o mundo do colonizador e do colonizado. O 

conhecimento latino-americano e o africano foram silenciados, encobertos e 

eliminados para a imposição do eurocentrismo. Mas a filosofia da libertação saiu do 

centro e descobriu que o pensamento da pessoa humana se constitui na diversidade 

de povos e não de um povo único que quer dominar os demais pelo pensar, organizar, 

trabalhar, celebrar, culturar, etc.   

 

Metodologia 

A filosofia latino-americana e a africana transitam na história humana mesmo 

que o eurocentrismo tenha encoberto as outras filosofias de povos que estão 

encobertos pelos conquistadores ainda hoje. Desenvolver um pensamento que 

dialogue e questione o que foi estabelecido é o início da descolonização. 

Uma leitura de textos de Dussel e Omoregbe que questionam e sugerem outros 

pensamentos, reflexões e práticas que descentralizem o pensar eurocêntrico, pois 

geralmente eles são buscados fora da realidade latino-americana.   

 

Avaliação 

Responder uma avaliação é muito mais cômodo do que elaborar uma outra 

maneira de avaliar. Avaliar, geralmente serve de medida fixa, estática e sem 

plasticidade.  

É possível preparar uma avaliação onde o aluno seja personagem principal e 

sujeito duma expressão em que ele possa produzir um pensamento descolonizador e 

que o integre na sua prática e mudança de realidade.  

 

 

 



143 
 

Bibliografia  

OMOREGBE, J. I. La Filosofia africana: ayer y hoy. Barcelona: Edicions 

Bellaterra, 2002. 

 

FREIRE, Paulo; MACEDO, Donaldo. Alfabetização: Leitura do mundo, leitura 

da palavra. Tradução de: OLIVEIRA, Lólio Lourenço de. 6ª. ed. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 2013. 

 

3.4 4ª Aula: A filosofia de Frantz Fanon aos condenados da terra e o pensamento 

filosófico crítico no contexto de exploração humana na atualidade 

 

Tema 

O pensamento de Frantz Fanon abre à uma reflexão crítica dos condenados da 

terra  

 

Objetivo geral 

A crítica filosófica aos que condenam e geram condenados e explorados  

 

Objetivo específicos   

a) Na atualidade a exploração humana ainda é uma prática dos 

conquistadores;  

b) O colono e o colonizado como luta dos condenados na terra; 

c) O condenado como protagonista da descolonização eurocêntrica que o 

condena.  

 

Justificativa  

Os eurocêntricos buscaram no maniqueísmo para desumaniza o colonizado. A 

animalização, estava na linguagem do colono, ao falar do colonizado. Utilizou 

uma linguagem zoológica fazendo alusão aos movimentos répteis dos seus 

movimentos:    

 
O mundo colonizado é um mundo cindido em dois. A linha divisória, a 
fronteira, é indicada pelos quartéis e delegacias de polícia. Nas 
colônias o interlocutor legal e institucional do colonizado, o porta-voz 
do colono e do regime de opressão é o gendarme (policial) ou o 
soldado. Nas sociedades de tipo capitalista, o ensino religioso ou leigo, 



144 
 

a formação de reflexos morais transmissíveis de pai a filho, a 
honestidade exemplar de operários condecorados ao cabo de 
cinquenta anos de bons e leais serviços, o amor estimulado da 
harmonia e da prudência, formas estéticas do respeito pela ordem 
estabelecida, criam em torno do explorado uma atmosfera de 
submissão e inibição que torna consideravelmente mais leve a tarefa 
das forças da ordem. Nos países capitalistas, entre explorado e o 
poder interpõe-se uma multidão de professores de moral, de 
conselheiros, de "desorientadores". Nas regiões coloniais, ao 
contrário, gendarme e o soldado, por sua presença imediata, por suas 
intervenções diretas e frequentes, mantêm contato com o colonizado 
e o aconselham, a coronhadas ou com explosões de napalm, a não se 
mexer. Vê-se que intermediário do poder utiliza uma linguagem de 
pura violência. O intermediário não torna mais leve a opressão, não 
dissimula a dominação. Exibe-as, manifesta-as com a boa consciência 
das forças da ordem. O intermediário leva a violência à casa e ao 
cérebro do colonizado (FANON, 1979 p. 28). 

 

No livro os condenados da terra, Fanon pensou as sequelas das perseguições, 

prisões, torturas, escravidões, racismos e o tráfico dos africanos ao serem tirados de 

suas famílias, etnias, terra e tradição cultural. Ele, sendo filósofo e psiquiatra olhou o 

africano colonizado com outro olhar. Na sua obra, Fanon se aprofundou nas 

‘patologias’ que a escravidão causana nos africanos. Na atualidade o olhar de Fanon 

coopera pela sensibilidade e conscientização de como que o preconceito e o racismo 

continuam na sociedade provocando sofrimentos psíquicos.   

O olhar de Fanon foi pelo viés da alteridade, do encontro com o outro e que 

transformou a visão humana da humanidade pelo africano. A superação do 

preconceito e do racismo se acentuam na colonização e se tornam uma prática na 

conquista pelo conquistador. A prática colonizadora do colonizador justificou e 

inferiorizou o outro indígena e o africano. Ação política sem política porque este não 

é a missão da política. Toda política que inferioriza o outro para justificar a sua 

submissão a escravidão e a exploração não é política. Esta questão converge ao olhar 

ou visão do eurocentrismo que vê o africano a não pessoa, uma mercadoria usável 

no trabalho escravo e transformado num capital de consumo descartável.     

Fanon criticou o poder instituído pelo próprio colonizador que criou o 

eurocentrismo e idealizou o fetichismo. Fetichismo, que para Dussel foi uma elevação 

de algo como objeto sagrado de poder e de representação divina. Um conceito que 

também pode ser elevado a uma categoria divina de poder, de justificação e 

dominação do outro. Neste fato temos o processo de conquista, de colonização, de 

escravidão e de violência praticadas pelos conquistadores aos negros africanos. Os 

conceitos se transformaram em chaves para a fundamentação da dominação e 



145 
 

colonização. Um deles foi o conceito de superioridade. Nele se inventou uma ideia de 

que o europeu foi superior e nisso justificou e justifica o domínio, a imposição e a 

barbárie aos africanos pelos brancos eurocêntricos.   

Esta ideia conceitual de superioridade colaborou na alienação do conquistado. 

O poder político e religioso que fizeram do conquistador um ser divino ou um ser 

ungido, o conceituaram e com isso o conquistador recebu um poder absoluto. Suas 

leis foram aplicadas a todos, sem aplicar-se a si mesmos, pois o senhor inventava leis 

e as aplicavam segundo o que o conquistador decretava como crimes e penalidades 

aos colonizados. O senhor esteve sempre acima da lei justificando a sua agressão e 

violência aos colonizados. As leis e as violências eram inquestionáveis pela 

sociedade. Os conquistados encobertos buscavam na organização interna a 

transformação numa força e resistência libertadora.   

A autoridade do conquistador era elevada ao absoluto, por isso a superioridade 

do europeu rebaixou a vida do dominado e de sua cultura como inferiores. A lei e a 

vontade do conquistador predominavam e eram realizadas. Foi neste contexto que o 

conquistador, pela sua tirania escravizadora, torturava, explorava, coisificava e 

matava o conquistado. O humano foi e é desumanizado pelo conquistador da 

conquista e na atualidade, os que seguem a máxima inventada por eles. Nas suas 

máximas estão as legalizações protegidas por suas próprias leis que justificam as 

suas violências contra o povo e os insentam nas práticas de suas barbáries. Esta 

máxima foi inventada no Estado Moderno e tão vigente na contemporanedade: ‘deixai 

viver ou deixai morrer; fazei viver ou fazei morrer’. Esta foi uma crítica que Michel 

Foucault fez ao biopoder e a biopolítica como práticas de controle e de dominação do 

Estado. É só analisarmos as nossas Constituições Federais que regem os países pelo 

critério crítico reflexivo tomaremos conhecimento e consciência do predomina nela.  

Na modernidade, os países que se dizem de primeiro mundo ainda impõem a 

sua superioridade as nações do terceiro mundo. Estas ideias podem ser 

questionadas, críticas e rejeitadas pela filosofia da libertação da América Latina. E a 

aula de filosofia também é para isto. Perguntar, duvidar e dialogar com as expressões 

primeiro e terceiro mundo não estão vazias de racionalidade, sensibilidade, 

humanidade e se para nós latino-americanos há sentidos estas nomenclaturas. São 

expressões eurocêntricas que justificam na atualidade a falácia da superioridade. É 

falaciso e Dussel alertou ao escrever questionando e criticando o mito da 

modernidade. O capitalismo eurocêntrico ou norte-americanocentrismo conduz as 



146 
 

pessoas dos países do terceiro mundo as vagas de trabalhos e muitos destes estão 

necessitados e acabam manipulados e escravizados. A falta de criticidade do que se 

vê, se escuta (houve) e se expressa (fala) são muitas vezes as ordens e normas dos 

que governam os regimes atuais. Uma questão para refletirmos é como que a cultura 

da atualidade consome muitas pessoas sem questionamentos, ausência de crítica e 

transformando-as numa maneira de colonizadas.  

Estas questões são reflexivas e nos trazem um compromisso de repensarmos 

o pensamento Cartesiano, Kantiano e Hegeliano muitas vezes fora da realidade e de 

contextos pelos próprios escritores. Os pensamentos destes pensadores colaboraram 

e colaboram com a nossa maneira de pensar também, desde que a dialética seja uma 

reflexão que se fundamente na analética. Analética como possibilidade de abarcar o 

outro em todos os senttidos da vida num processo de libertação, descolonização.   

Na analética, Dussel refletiu pela Filosofia da Libertação pensar a partir da 

leitura dos condenados da terra de Fanon. Esta foi uma visão Latino-americana do 

colonizado que buscou e busca possibilidades de descolonização.  

 

Metodologia 

Se há condenados, quem condena? Quem são os condenados? Por que 

condena? Por que a sociedade atual aceita tal realidade? Esta indiferença também 

causa a colonização, pois cria ser humano domesticado, acostumando, habituando e 

que termina aceitando a condenação como natural. Estes questionamentos são para 

filosofar a realidade humana que se impõe na atualidade acrítica. A filosofia de Fanon 

sensibiliza e conscientiza a fazermos uma releitura da colonização de ontem e a de 

hoje propondo uma nova postura transfornadora que não haja colonizadores e 

colonizados.    

 

 

Avaliação    

O Latino-americano não é suscetível ou predisposto à exploração pelos países 

que escravizam os corpos com subempregos. Desenvolver questões e 

questionamentos que possam realizar ou fazer perguntas que nos levem a 

reperguntar a realidade em que vivemos. Refletir, perguntar, questionar, criticar e 

desenvolver outros projetos para a comunidade é uma necessidade urgente. 

Conhecer melhor o que é o eurocentrismo a partir da reflexão dos condenados da 



147 
 

terra na compreensão do Fanon, nos possibilita a enxergar por outra perspectiva e 

promover uma mudaça de ação ética, política e econômica.  

 

Bibliografia  

DUSSEL, Enrique. Etica de la Liberacióen la Edad de la Globalización y de la 

Exclusión. Editorial Trotta. Colecion Estruturas y Procesos – Serie Filosofía. 2ª 

Edición,1998. 

 

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. 2º ed. Rio de Janeiro: Editora 

Civilização Brasileira, 1979. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Ed. Paz e Terra S/A, 46ª Edição, São 

Paulo, SP, 2005.  

 

FOULCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão; tradução de Raquel 

Ramalhete. Petrópolis, Vozes, 1987.  

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. 3. ed. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

 

3.5 5ª Aula: O pensamento crítico reflexivo e construtivo de um ensino 

libertador de Paulo Freire que se fundamente na Práxis 

 

Tema 

Uma Pedagogia crítica da realidade da América Latina e que descondicione a 

condição de oprimido de seus povos   

 

Objetivo Geral 

A pedagogia do oprimido fundamentou o pensamento da filosofia latino-

americana como como podemos utilizá-la nas nossas reflexões libertadoras  

 

Objetivos específicos 

a) A pedagogia do oprimido como crítica feita a partir da realidade da vítima 

da colonização; 



148 
 

b) O oprimido pelo sistema de exploração e a libertação pelo pensamento 

crítico da filosofia da América Latina com uma práxis que liberta;  

c) Freire e Dussel pensadores que pensaram e agiram na transformação da 

comunidade por meio da práxis da libertação.  

 

Justificativa  

A problematização da educação brasileira e latino-americana precisa ser feita 

pelo que se ensina na escola e na universidade. Não há filosofia crítica sem uma 

pedagogia da libertação. Se o aspecto pedagógico não for libertador, a educação e o 

ensino não sairão do modelo bancário que Freire tanto criticou. Vejamos no parágrafo 

de Freire o que ele pensou da consciência:   

 
A educação que se impõe aos que verdadeiramente se comprometem 
com a libertação não pode fundar-se numa compreensão dos homens 
como seres vazios a quem o mundo ‘encha’ de conteúdos; não pode 
basear-se numa consciência especializada, mecanicistamente 
compartimentada, mas nos homens (pessoa humana) como corpos 
conscientes e na consciência como consciência intencionalizada ao 
mundo. Não pode ser a do depósito de conteúdos, mas a da 
problematização dos homens em suas relações com o mundo 
(FREIRE, 2005, p. 77).  

 
O homem eurocêntrico inventou a teoria antropocêntrica onde se autocolocava 

no topo da moralidade, no ápice da ética, da modernidade, da civilidade e da 

cristandade impondo a sua visão de mundo a todos os povos conquistados. O 

conhecimento eurocêntrico foi uma espécie de teoria de tudo que o pensamento e 

escrito de Freire criticou e apresentou outra maneira de pensar e ensinar. Para Paulo 

Freire, o ensino nunca esteve fora da realidade da pessoa e ela é o sujeito do 

pensamento, da crítica, da educação e da ação.   

Os povos conquistados foram desnudados de seus saberes e substituídos pelo 

conhecimento Europeu. Cabe à nós, latino-americanos, questionar estas teorias, 

reperguntar, refletir para não perdurar o desconhecimento daquilo que pode ser 

conhecido, des-cobrerto.  

Na modernidade, a educação supervaloriza geralmente o cientista da Europa 

ou dos EUA, oficializando o Hemisfério Norte como desenvolvedores de 

conhecimentos científicos. Esta visão foi assumida, defendida e ensinada como teoria 

universal, mas sem um questionamento filosófico pode a dogmatizar e encobrir os 

conhecimentos dos outros povos do Ocidente, Oriente, Oriente Médio, etc. Foi o 



149 
 

objetivo e a intenção da pesquisa recordar e pensar outras visões sobre a 

modernidade. Esta unicidade científica tornou-se a partir da colonização o fundamento 

do pensamento e do saber universal. O questionamento crítico do filósofo a partir 

duma filosofia humanizada sente, percebe e encarna-se na realidade descobrindo que 

há uma pluralidade de compreensões do munda da vida e não somente a eurocêntrica 

ou euro-nortecêntrica. As obras eurocêntricas são sacralizadoras, as dúvidas e 

questionamentos desapareceram pela ausência de criticidade. O eurocentrismo foi 

transformado num viés único. Ele anulou as outras visões na educação continuando 

com o encobrimento colonizador.  

Segundo Paulo Freire, o conhecimento, pode ser um rolo compressor. Ele, se 

não for refletido e perguntado num sentido de dúvida, contribuindo com o 

desenvolvimento da crítica, possibilitando uma visão antiquada, pois somente 

visualiza-se atrás do escrito, não adentra no pré-texto. O contexto não é analisado 

para conhecer e compreender profundamente o texto desde a cultura latino-americana 

ou de outra que ele pertença. 

Freire, na sua pedagogia do oprimido animou o potencial do professor e do 

aluno e os transformou em sujeitos e protagonistas de um saber e conhecer que 

estavam encobertos pelo eurocentrismo. Nesta pedagogia, o diálogo rompeu o 

monólogo eurocêntrico. O dialogar, apresentou as propostas ao ouvir as outras ideias 

e reflexões da vida e foi mostrando que nehuma se sobreponha a outra. Quando um 

conhecimento se sobrepõe ao outro, não ouve diálogo, ouve imposição e nela 

aconteceu novamente a colonização e o epistemicídio. O diálogo trouxe em si mesmo 

um fundamento, o do aprender e o ensinar e o ensinar e o aprender uns com os outros, 

mas no caso do colonizado, desaprender o que o colonizador o ensinou e e reaprender 

o que é da sua cultura.  

Uma das obras marcantes de Freire é a “Pedagogia do Oprimido”. Nesta 

pedagogia, Freire ampliou a extensão de um conceito, a liberdade. A liberdade está 

na fala, na comunicação, no explicar, no relacionar, no agir, no reagir, no afetar, no 

refletir e no repensar em cada coisa lida, dita e partilhada. Ele mostrou a força, a 

potência, a fragilidade e a debilidade tanto para o opressor quanto do oprimido. Freire, 

utilizou a palavra pedagogicamente para o oprimido conhecer e compreender o 

processo de libertação.  

Freire começou a sua pedagogia pelo conhecimento do contexto em que o 

oprimido encontra-se, que muitas vezes tem sua causa no texto eurocêntrico. No texto 



150 
 

eurocêntrico se justifica o contexto de opressão do oprimido. O opressor inventa o 

sistema e o contexto sistematizados pelo texto do eurocentrismo. Os textos do 

opressor, justificam a opressão pela literatura política, econômica, jurídica, cultural e 

religiosa. No parágrafo que leremos, Dussel alinha o seu pensamento crítico ao 

sistema de exploração que Freire questionou e denunciou:  

   
Con esto Freire llama la atención a la psico-pedagogia del desarrollo, 
que a mejor educa la performance teórica de un niño ... para convertirlo 
en miembro disciplinado de un sistema que oprime. Sin conciencia 
ético-crítica no hay educación auténtica. Y por ella el educador debe 
insistir, junto al educando, que la estructura social es obra de los seres 
humanos y que, por esto, su transformación será igualmente obra de 
los seres humanos. El sujeto histórico de la transformación. Freire 
repite frecuentemente que el sujeto de la educación es el mismo 
oprimido, cuando por la conciencia crítica se vuelve reflexivamente 
sobre sí mismo y descubriéndose oprimido en el sistema emerge como 
sujeto histórico, que es el sujeto pedagógico por excelencia: La 
concientización es inserción crítica en la historia. Implica que los 
hombres asuman el rol de sujetos hacedores del mundo, rehacedores 
del mundo; pide que los hombres creen su existencia con el material 
que la vida les ofrece (DUSSEL, 1998, p. 436).  

 
O opressor conhece e sabe utilizar os argumentos dos aspectos citados para 

oprimir e limitar a liberdade do oprimido nas circunstâncias que ele inventou para 

controlar. O controle do oprimido é a sistematização da educação que o escraviza, o 

explora, o desanima e o elimina se precisar.  

O processo de libertação de Freire e Dussel se iniciaram a partir que o oprimido 

tomou consciência que ele é vítima do mito da modernidade. No mito da modernidade, 

estão as metáforas que determinaram a condição de vida do oprimido. O opressor-

colonizador, pela sua prepotência, encobriu o outro e o transformou em escravo, um 

ser explorável, um não-ser. Esta foi uma prática eurocêntrica, imposta na América 

Latina e na África para justificar e legalizar as barbáries e as desumanidades em nome 

da conquista, colonização, exploração e saque de tudo o que conseguiram manipular 

e sequestrar.  

A Filosofia da Libertação fundamentou a sua estrutura teórica a partir da 

Pedagogia da Libertação ao olhar e interagir com e na realidade humana para 

desenvolver um pensamento crítico e transformador. Na sua prática estão os 

questionamentos que foram encobertos pelos conhecimentos científicos dos 

colonizadores. Na colonização se impôs métodos de eliminação da história, da 

memória, dos conhecimentos e da historicidade dos povos. Buscou-se, na filosofia da 



151 
 

libertação na atualidade, inserir um pensamento crítico-libertador da totalidade em que 

todos os povos conquistados foram submetidos na ciência verticalizada por um 

conhecimento único, dogmatizado como verdade universal em que todos os povos do 

Ocidentes são impelidos a seguir. Esta visão única de modernidade e de ciência 

continuam a colonizar, a inferiorizar, a conquistar, a submeter a exploração e na 

desumanização do outro ao sistema eurocêntrico. A ciência também pode dogmatizar 

o seu conhecimento que se elevou ou eleva à uma verdade verticalizada, 

universalizada e inquestionada. Este é o papel do filósofo e também do filósofo da 

filosofia da libertação criticar e questionar se na verdade científica não há inverdade 

ou se na humanidade existe somente esta expressão de verdade.     

As outras visões de mundo não são aceitas pelo pensamento filosófico 

eurocêntrico e científico. Freire e Dussel apresentaram a exterioridade, que é o sair e 

o recuperar, na medida do possível, os conhecimentos que foram encobertos e 

restaurar as teorias, as visões e as compreensões para o nosso próprio sistema ou 

mundo da vida.  

 

Escola como lugar de pensamento, partilha, convivência e liberdade 

  

A escola pode e deve ser justa na vida da pessoa humana num processo de 

desalienação do pensamento eurocêntrico, desvencilhar dos prejuízos e preconceitos 

introjetados. O imaginário que foi inventado pelas visões do eurocentrismo, 

inferiorizaram os povos latino-americanos e os transformaram em submissos 

enquanto os europeus se elevaram como superiores. Na atualidade, muitos da elite 

os admiram e os tem como referência. 

O culto ao colonizador, ao bandeirante, ao europeu perpassa os séculos e se 

perpetuam na história encobrindo os habitantes. Uma crítica realizada para repensar 

as injustiças é necessária quando habitamos um continente que repete a colonização 

pela cultura colonizada. Nem sempre, nas aulas os textos filosóficos nos alertam e 

nos chamam atenção como várias cidades do Brasil mantém nas suas praças 

estátuas de bandeirantes. Geralmente, estas estátuas ocupam páginas dos Livros 

Didáticos como sujeitos e protagonistas no desbravamento do país. As suas estátuas 

estão fixas nas rotatórias das avenidas, nas praças e sepultados nas catedrais. 

No estado do Mato Grosso, cometeram barbáries destruindo e eliminando os 

índios Paiaguá (Atenção: Em todas as etnias, para fazer concordância na língua 



152 
 

portuguesa IndioS PaiaguáS...na verdade todas as etnias possuem nomes no 

singular. Os Xavante, Os Bakairi, Os Bororo... pois a etnia não se compreende senão 

como plural. O nome já diz na palavra o sentido plural, que não se refere nunca a UM, 

mas sempre a uma etnia única com este nome, sem “S”. Mesmo quando se diz: Os 

Paresi ou Pareci – é o correto linguisticamente. Curioso também a observação antiga 

na antropologia que na etnografia, ele dizia: ‘Um índio sozinho não é um índio... Ele 

está desolado e sem corpo... Ele só se constitui indígena em sua etnia que lhe confere 

o caráter que possui’...) e depois, para aliviar o peso da consciência deram o nome ao 

Palácio do Governador. No pensamento de Freire, o opressor está sempre a oprimir 

desde que o oprimido se encoraje, se levante e se liberte da opressão. Para isso, 

necessita de uma ética da libertação como nos chama a atenção a crítica de Dussel. 

O espírito filosófico latino-americano, ao pensar e refletir pela Filosofia da Libertação, 

quis conhecer e compreender o princípio-arquétipo desta ideia de maneira profunda e 

saber que foi enganado pela falácia mítica da modernidade. Descobrir e se libertar do 

homem europeu eurocêntrico que se intitulou superior, e senhor dos demais povos 

instituídos como inferiores e escravos é uma causa que precisa ser assumida. Estas 

questões fazem parte do processo da independência intelectual que podem 

possibilitar os demais ao desconhecimento. Percebamos como que o Dussel citou 

num parágrafo a concepção preconceituosa de Aristóteles sobre as pessoas:   

 
Para Aristóteles, o grande filósofo da época clássica, de uma formação 
social escravista autocentrada, o grego é o homem; não o é o bárbaro 
europeu porque lhe falta habilidade, como também não o é o asiático, 
porque lhe falta força e caráter; também não são homens os escravos; 
as mulheres o são às meias e a criança o é em potência. Homem é o 
varão livre da polis da Hélade. Para Tomás de Aquino, o senhor feudal 
exerce um ius dominativum sobre o servo de seu feudo, da mesma 
forma o varão sobre a mulher.  Para Hegel, o Estado que traz o espírito 
é o dominador do mundo diante do qual todo o outro Estado não tem 
nenhum direito. Por isso a Europa se constitui na missionária da 
civilização no mundo (DUSSEL, 1977, p. 11). 

 

O professor de filosofia no Ensino Médio traz na sala de aula os pensamentos 

destes pensadores que Dussel citou no desenvolvimento do seu livro Filosofia da 

Libertação na América Latina. E mais, sem tocar a nossa sensibilidade crítica e a 

nossa consciência, normalizaremos e normatizaremos a colonização e violência na 

atualidade. Se não abrirmos para uma consciência da realidade teremos dificuldades 

de pensar e refletir democraticamente: 

 



153 
 

Falar, por exemplo, em democracia e silenciar o povo é uma farsa. 
Falar em humanismo e negar os homens é uma mentira (DUSSEL, 
2000, p. 94). 

 

A Filosofia Latino-americana propõe um humanismo antropoceno, que não está 

alinhada com a modernidade eurocêntrica que limitou geograficamente no continente 

europeu. Tanto o humanismo renascentista do século XIV, quanto o do século XX, 

não evitaram a desumanização pela exploração e a neocolonização pela globalização. 

Os humanos de certa forma não têm acesso na totalidade. E, nossa ciência 

fragmentada... que perdeu a noção de totalidade e restringiu para poder mexer de 

forma controladara, com todas as consequências de mexer experimentalmente um 

fenômeno complexo, que, por ignorância parcelamos pelo desejo de assumir as 

rédeas do universo, excluindo fenômenos que estão sempre em complexidade e não 

se separam como falava Merleau-Ponty da pessoa humana que vive intrinsicamente 

entrelaçada no eu-outro-mundo. 

A prática da colonização mudou, mas os colonizadores continuam sendo 

antropocêntricos e é uma questão para ser discutida. Nestes cinco séculos, a 

modernidade não conseguiu superar a desumanidade pela barbárie por parte 

daqueles que se dizem civilizados. Estas práticas se fundamentaram nas teorias 

políticas, filosóficas, pedagógicas, teológicas, históricas, biológicas e científicas. A 

vida política pensada desde a escolha dos pensadores dos Livros Didáticos que são 

eurocêntricos que continuam com o encobrimento do outro. A Filosofia eurocêntrica 

muitas vezes fixou seus pensamentos e reflexões em ideias e práticas que 

inferiorizaram e eliminaram o outro. Geralmente as aulas carecem de encarnação da 

realidade social do aluno, da escola, do professor e da escola escolar. A Filosofia 

Latino-americana partiu do pensamento e da reflexão que provocaram o professor e 

o aluno a fazeremuma transformação da realidade. Por isso que o maior fundamento 

é a realidade em que as pessoas estão vivendo para pensar e agir pela filosofia da 

libertação:  

 
Parece que é possível filosofar na periferia, em nações 
subdesenvolvidas e dependentes, em culturas dominadas e coloniais, 
numa formação social periférica, somente se não imita o discurso da 
filosofia do centro, se se descobre outro discurso. Tal discurso, para 
ser outro radicalmente, deve ser outro ponto de partida, deve pensar 
outros temas, deve chegar a diferentes conclusões e com método 
diferente. É necessário não só não ocultar, mas partir da dessimetria 
centro-periferia, dominador-dominado, totalidade-exterioridade, e a 



154 
 

partir daí, repensar o nunca pensado: o próprio processo de libertação 
das nações dependentes e periféricas (DUSSEL, 1977, p. 176-177).  

 

Dussel na citação acima não tem dúvidas de que nós latino-americanos 

podemos filosofar. Ele criticou como que a colonização deixou várias dependências 

nas nações conquistadas e uma delas está muitas vezes no pensamento. Não é que 

o latino-americano não pensa é que nem sempre tem acesso aos materiais que 

contribuam na descolonização. Nesta discussão estão os Livros Didáticos que 

encobrem o pensamento e o pensar da América Latina.   

A pedagogia do oprimido e a filosofia da libertação dialogam com a realidade 

que os latino-americanos vivem. Os dois pensadores criticam e propõem uma 

transformação por meio de uma libertação comunitária e social daqueles que são 

explorados pelo sistema opressor. Questionam a educação não somente por ser 

bancária, mas pelo fato de muitas vezes limitar a visão do aluno somente para a 

formação profissional. A pessoa é limitada para a condição de trabalho e que o explora 

e exclui da dignidade. A sua formação muitas vezes se limita a uma preparação 

técnica e profissional. A pessoa alimenta um ideal empresarial e de governo que 

querem seus habitantes trabalhando sem se perguntar e questionar as condições que 

são submetidos.  

Educar para a humanidade, liberdade e dignidade é o papel da educação. 

Quando falta estas ações na educação teremos a desumanidade, a opressão e a 

indignidade da pessoa humana. Freire e Dusssel pensaram a partir o furacão do 

capitalismo onde quase tudo foi transformado e fabricado para o consumismo 

desordenado. Eles questionam este sistema de consumismo que explora o ser 

humano. Por isso que a educação que eles elaboram é para além desta posição. É 

para a libertação da realidade desumana e da construção duma sociedade humana 

que Freire pensou:       

 
A realidade social, objetiva, que não existe por acaso, mas como 
produção da ação dos homens, também não se transforma por acaso. 
Se os homens são produtores desta realidade e se está na inversão 
da práxis, se volta sobre eles e os condiciona, transformar a realidade 
opressora é tarefa histórica, é tarefa dos homens (FREIRE, 2005, p. 
41). 

 

Paulo Freire fou e é um pensador que viveu, refletiu e agiu no século XX e 

Enrique Dussel é um filósofo que começou a sua trajetória filosófica no século XX e 

atua na teoria prática no século XXI. Sua reflexão faz uma crítica a contradição ou 



155 
 

dilema da perpetuação da produção de vítimas, de pobreza e da desigualdade nas 

periferias onde a globalização causou a exclusão destas pessoas humanas. Os 

produtos da globalização geralmente são produzidos nos continentes do Hemisfério 

Sul e os trabalhares em muitos desdes países trabalham em sistema de escravidão e 

exploração para o bem-estar dos donos destas empresas muitinacionais. Os países 

que se localizam geograficamente no Hemisfério Sul são a América Latina, a África e 

a Ásia e os seus povos pobres e miseráveis são buscados pelas nações ricas. Os 

governos dos países pobres, na maioria das vezes constituídos por famílias 

oligárquicas aristocráticas. Desta maneira, o governo em vez de combater a injustiça 

social, a permite para ganhar alguns dólares fruto do sangue de seu próprio povo.  

O pensamento crítico mexe com a nossa consciência para rompermos com a 

colonização que é latente e está nos conhecimentos do colonizador. Temos que 

descobrir o valor libertador em estudar os pensadores e pensadoras latino-

americanos. As suas teorias e suas intervenções práticas sensibilizarmos em nós um 

espírito que se encarna na realidade para libertarmo-nos do eurocentrismo.   

As aulas de filsofia na escola se não provocar o aluno-aluna para um estudo-

análise da realidade e dos pensadores que se estudam nos continentes colonizados 

africanos, asiáticos e países do Oriente Médio não estiverem em paralelo com os 

textos dos pensadores da América Latina, estaremos nos colonizando.  

Nesta análise com os alunos, perceber os pensadores e textos que se fecham 

no eurocentrismo tendo como fundamento o racismo, a inferioridade do latino-

americano e a justificativa da colonização. Com esta amostra, o aluno pode descobrir 

e revelar desigual, oprimido, explorado e diminuído na sua humanidade. E perceber 

que a quantidade de pessoas na pobreza e na miséria a causa é a exploração pela 

colonização que ainda está presente. Para favorecer o debate e a discussão, 

utilizaremos o pensamento crítico de Freire e de Dussel trazendo para a sala de aula 

o que oprime e que provoca a libertação, mas o que sai da sala, é um sujeito 

protagonista.  

A libertação da opressão somente pode acontecer quando tomamos 

consciência de que a realidade em que vivemos ela foi criada e justificada pelo 

eurocentrismo na colonização e na atualidade continua na colonialidade em que os 

países colonizados estão submetidos. O povo dos paíss colonizados ainda são os 

reféns no poder ético, político e econômico que generaliza a dependência como uma 

infecção geral que leva a pessoa infectada ao óbito, morte.  



156 
 

O estilo que esta política está organizada nos Estados Modernos é a 

necropolítica. O lucro é somente para o mercado, bolsa, banco, empresário e o 

capitalismo como alienação. A economia, pelo dinheiro, ilude muitas pessoas a 

trabalharem até o esgotamento de seus corpos. O seu ser em nome de um salário-

dinheiro é corrompido pelo ter. Numa sociedade do cansaço e da violência pelo 

trabalho, o ópio monetário perturba a mente de muitas pessoas que são manipuladas 

a aceitar os acréscimos no salário. O problema, será amanhã. Pois um grupo 

expressivo destes trabalhadores e trabalhadoras em pouco tempo sofrerão as 

consequências que o levarão à licença, medicamentos, impossibilidades (palavra 

pejorativa inválidos), afastamentos (absenteísmo), demissão (sem direitos) e até 

mortes (descartados). São estes questionamentos que eclode a condição e o 

determinismo do colonizador e da colonização. Este é o papel do filósofo e da filosofia 

da libertação ajudar o aluno-aluna a pensar e a julgar a determinação que poderão 

estrar-ficar.     

Dussel apresentou sua reflexão crítica e criativa daquilo que foi a raiz em que 

a pessoa humana habita e não oculta a história e a reflexão filosófica para entender a 

relação do capitalismo e o aparecimento das vítimas ainda em pleno Século XXI. Na 

América Latina, uma grande quantidade de seu povo continua vítima do capitalismo 

enquanto, o capital e o lucro crescem para os ricos, diminui a pessoa humana 

tornando-a escrava do sistema capitalista.   

O capitalismo inventou as necessidades que geram o consumismo do 

consumidor que é transformado em escravo do sistema e dele mesmo. São os 

condenados da terra hoje, escravos de um sistema vicioso que causa injustiças e 

desumanidade e sacrifício de suas vítimas. O objetivo é apresentar a origem da 

política, seus pensadores, suas teorias e como na modernidade países constituídos 

tanto na Europa quanto e nos EUA controlam pela geopolítica. Países da Europa e os 

Estados Unidos pensam e agem como se fossem os donos do mundo. O controle 

geopolítico impõe uma colonização pela dependência econômica por gerar dívidas 

impagáveis aos países que pegaram empréstimos (dinheiro) de Bancos Internacionais 

como o FMI e outros. A ciência e as tecnologias que inventaram e inventam dilatam o 

mito de superioridade do eurocentrismo e norte-americanocentrismo e os oprimindos 

dos países do Hemisfério Sul precisam de uma posicionamento que impeça esta 

violência.      



157 
 

A falsificação da soberania das classes dominantes na globalização e a 

colonização ainda alimentam e alienam o sistema educacional. A crítica da Filosofia 

da Libertação do filósofo latino-americano Enrique Dussel pelo ‘giro decolonial’ 

questiona o que aprendeu e conheceu da Filosofia eurocêntrica. A filosofia assumiu o 

seu papel provocativo e que existem outras visões de mundo para o pensamento e a 

reflexão filosófica. Esta reflexão feita pelo Dussel, deslocou geográfica, étnica, 

intelectual e culturalmente o centro que fazia o pensamento girar ao seu redor. O seu 

foco, desfocou e neste deslocamento filosófico se dilatou a visão que nos fez olhar 

fora do centro e a começarmos a enxergar a periferia do mundo. Nesta visão própria, 

sentir o seu chão e repensar a sua realidade e o que foi escrito e ensinado sobre ela. 

É neste contato com a realidade que apareceu o não-ser e o não-saber do 

colonizador. O não-ser e o não-saber são maneiras que o colonizador utilizou para 

dizer que o índio não era humano e não possuíam um saber. O não saber da história 

e da filosofia dos povos que são os nossos conterrâneos permanecem no ensino 

daquilo que é da colonização e perpetua pelo que foi imposto pelo colonizador. 

O pensamento de Dussel repensa e busca desalienar o latino-americano em 

direção da autonomia. O colonizador não consegue sujeitar o autônomo e submete-lo 

a colonização. A força do pensar, do refletir, do sentir e do agir no processo de 

transformação social faz ver a realidade diferente.   

Neste contexto surgiu a Filosofia da Libertação da América Latina e a sua crítica 

causou nas classes dominantes um desconforto. O seu questionamento des-cobriu o 

que a colonização encobriu, a realidade injusta, desumana. A sua crítica deu voz aos 

que eram sufocados pelo sistema colonizador. A filosofia da libertação na presença 

do filósofo Dussel, provocou no que se ensinava confusão Filosófica àqueles que não 

viam nas outras filosofias um jeito diferente de analisar e refletir a modernidade.   

Ao ler os escritos de nossos pensadores Freire e Dussel, compreendemos a 

maneira como nos apresentaram a nossa realidade. Nós, no contexto atual, temos 

que transformar a realidade social com uma educação que nos leve a um 

conhecimento libertador. A mudança da realidade condiz com a responsabilidade 

humana e social. Nós, latino-americanos, ao enfatizar e refletir a barbárie nazista, o 

vemos como a banalização do mal. Mas também queremos trazer para as aulas as 

reflexões críticas da filosofia da libertação da América Latina das barbáries praticadas 

pelos países da Europa na colonização por cinco séculos. Neste longo período, a 



158 
 

violência do homem europeu nos assolou, pois encobriu, ocultou, justificou e eliminou 

pela brutalidade contra os latino-americanos. 

Sustentou uma moral que defendia o europeu como civilizado, homem, 

politizado e cristão. E viam os seres humanos situados na periferia do sistema-mundo, 

no Hemisfério Sul como selvagens, bárbaros, afeminados e pagãos. A colonização, a 

escravidão e a exploração nos países do Hemisfério do Sul, sacrificaram pela 

injustiça, a fome e a miséria assassinando muitas pessoas. No século XX, os campos 

de concentrações nazistas e o mais temido, Auschwitz, banalizaram até mesmo o 

próprio mal. Os indígenas e os africanos foram mortos de muitas maneiras. Os 

indígenas quase foram instintos.    

Os Livros Didáticos de Filosofia não se preocuparam com o eurocentrismo e 

suas sequelas que chegaram na América Latina desde o século XVI. Muitas vezes 

animados pelo Espírito filosófico do ‘Cogito, ergo sum’ de Descartes. Provavelmente 

esta frase não diz nada para um indígena, africano e asiático. Este pensamento é 

imposto colocado na porta da modernidade ocidental e fundamentado na ideia 

Cartesiana. A ausência de pensadores latino-americanos nos Livros Didáticos é 

observável pela análise crítica descolonizadora e libertadora.  

A partir daquilo que o professor e aluno estiverem pensando, refletindo, 

sentindo e carnalizando como que produzido pela vida na cultura indígena 

descobrindo o quanto de conhecimento humano deste continente encoberto podemos 

então nos libertar. O ver, o pensar, o sentir, o viver, o expressar, o agir, o interagir e o 

relacionar no mundo da vida é o incrível para ser descoberto. O compreender o jeito 

do indígena e de sua corporalidade no interagir da comunidade, da natureza e do 

planeta é uma visão ausente no Livro Didática, mas nós temos que mostrar, estudar 

e dizer ao mundo da nossa concepção.   

 

Metodologia  

As pesquisas que serão realizadas pelos alunos visam comparar o contexto da 

época da colonização e a situação contemporânea do professor e aluno. Buscar 

perceber como que os períodos e fatos históricos podem ser cíclicos e determinados 

pelos regimes políticos e econômicos dominantes do poder sobre o povo. Um poder 

político estabelecido e fundamentado nos prejuízos, nos preconceitos e moralismos 

para justificar a única visão e ideia de sociedade. Que não há outra possibilidade de 

viver sem reproduzir, é falacioso. O que foi imposto em nós a filosofia da libertação 



159 
 

ajudará a repensar e superar. É uma possibilidade crítica e prática de que outra visão 

de política e de economia existe.  

 

Avaliação  

Demostrar o que se conheceu da América Latina e que foi imposto pela 

colonização para sugerir uma outra maneira de olhar e compreender o mundo pelo 

processo de descolonização. Junto com os alunos discutir filosoficamente como que 

os aspectos da modernidade encobriram o conhecimento de seu povo, seu também e 

o que muitas vezes se estuda na escola, nada mais é do que aquilo que o conquistador 

utilizou para controlar os seus ancestrais.   

Pesquisar a pedagogia do oprimido e a filosofia da libertação para conhecer a 

diferença com o pensamento eurocêntrico conquistador e descobrir o quanto a 

filosofia é encoberta por teorias filosóficas que estão fora da realidade latino-

americana é uma necessidade libertadora.   

 

Bibliografia  

DUSSEL, Enrique. Etica de la Liberacióen la Edad de la Globalización y de la 

Exclusión. Editorial Trotta. Colecion Estruturas y Procesos – Serie Filosofía. 2ª 

Edición,1998. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Ed. Paz e Terra S/A, 46ª Edição, São 

Paulo, SP, 2005. 

 

3.6 6ª Aula: Ausência de outra visão Filosófica na teoria e prática do Ensino de 

Filosofia nos Livros Didáticos e a Filosofia da Libertação da América Latina 

 

Tema 

Ensino de filosofia, Livros Didáticos e Filosofia da Libertação da América Latina  

 

Objetivo Geral 

Conhecer que nos Livros Didáticos o eurocentrismo permanece no processo 

de encobrimento do pensamento latino-americano  

 

Objetivos Específicos 



160 
 

a) Pensar a partir de outra visão que contribua no processo de descolonização; 

b) Uma filosofia que questione o ensino e elabore um PPP na escola em 

conjunto com a comunidade escolar; 

c) A teoria e a prática na práxis do pensamento latino-americano na escola.  

 

Justificativa  

Ver o mundo a partir da América Latina com sua diversidade de povos, culturas, 

saberes, conhecimentos, pensadores e pensadoras é a melhar visão que temos para 

descolonizar. No processo de libertação do povo Latino-americano ainda é uma 

proposta reflexiva e a Filosofia da Libertação da América Latina aproxima-se da visão 

de educação muitas vezes pautada nas teorias que paressem dependências.  

As teorias filosóficas dos colonizadores são uma dependência nos Livros 

Didáticos. Eles trazem a origem da filosofia na Grécia e nenhum faz um único 

questionamento, uma dúvida ou uma interrogação filosófica de onde estão os outros 

povos existentes muitos milénios ou séculos antes dos gregos. Os pensadores, 

pensamentos, ilustrações, épocas, fatos, mapas, invenções, descobertas, escritos e 

ciências são quase todos eurocêntricos.  

Essa dependência muitas vezes também se repete no sentido da formação do 

educador presente e futuro a partir da consciência daqueles que defenderam a 

conquista e a colonização ou daqueles que estavam fora da realidade do povo que 

está refletindo os textos ou obras.  

A filosofia latino-americana da realidade do explorado e oprimido do continente, 

ou seja, se fazem na situação do povo para libertá-lo. As reflexões filosóficas não 

podem permanecer abstratas e precisam inserir-se nas necessidades humanas 

existências, sociais políticas da escola e do aluno. A realização da práxis libertadora 

passa pelo educador estudar, analisar e pensar de maneira crítica os textos do Livro 

Didático e desenvolver outras perguntas para propor juntamente com os alunos. 

Buscar outros questionamentos e visões de mundo que não sejam somente os que 

estão estabelecidos a partir da modernidade que geralmente se utilizavam.  

Não há nenhum problema em utilizar textos do Livro Didático pelo educador, a 

questão, é não fazer a problematização filosófica a partir de um pensamento que nos 

possibilite dialogar, conversar, questionar, criticar, pensar, sugerir e desenvolver com 

os alunos uma reflexão participativa. Desenvolver uma visão ampla e crítica para não 

limitarmos no pensamento do colonizador e superarmos.   



161 
 

O educador e o educando se educam na vida, pela vida, com a vida e nas 

experiências que elaboram juntos despertando-se um ao outro. Não é um desperta 

grego e nem eurocêntrico pela teoria Kantiana, mas semítica. O pensador semita e a 

sabedoria deste povo, sempre reagiu como um pensamento crítico e de resistência 

contra as potências da época. Os impérios até encobriam, mas a força do povo liberto 

orientado pela sua sabedoria e coragem vencia os sistemas e eram libertados. O 

pensamento crítico do povo semita promovia uma práxis libertadora que transformava 

como protagonista da mudança: 

 
A prática docente crítica, implicante do pensar certo, envolve o 
movimento dinâmico, dialético, entre o fazer e o pensar sobre o fazer. 
O saber que a prática docente espontânea ou quase espontânea, 
desperta, indiscutivelmente produz é um saber ingênuo, um saber de 
experiência feito, a que falta a rigorosidade metódica que caracteriza 
a curiosidade epistemológica do sujeito. Este não é o saber que a 
rigorosidade do pensar certo procura. Por isso, é fundamental que, na 
prática da formação docente, aprendiz de educador assuma que o 
indispensável pensar certo não é presente dos deuses em se acha nas 
guias de professores que iluminados intelectuais escrevem desde o 
centro do poder, mas, pelo contrário, o pensar certo que supera o 
ingênuo tem que ser produzido pelo próprio aprendiz em comunhão 
com o professor formador. É preciso, por outro lado, reinsistir em que 
a matriz do pensar ingênuo, como a do crítico. É a curiosidade mesma, 
característica do fenômeno vital (FREIRE, 2016, p. 39).   

 
Na pedagogia da autonomia, os saberes são práticas educativas para Freire. 

Ele pensou que o educador, o educando e o povo sozinhos não poderiam libertar-se 

sem consciência de sua realidade e que são explorados porque há um explorador que 

está no poder da sociedade. A exploração colonizadora está geralmente em todos os 

aspectos da vida. A exploração perpassa o corpo, a mente, o espírito, o pensamento, 

a religião, a ética, a política, a economia, a ecologia, o Estado, ou seja, a sua 

existência como um todo. Repete escritos, frases, ditados, máximas, etc sem repensar 

e questionar tornando-se propagador da colonialidade na atualidade. Este é um dos 

trabalhos de descolonização, libertá-lo na sua pessoalidade integral.    

A libertação é realizada pelo diálogo-analético do oprimido que não só reflete, 

mas pensa e problematiza filosoficamente a sua vida e situação que constrói uma 

condição desumana. A transformação de sua situação é também uma questão 

filosófica analética tanto de Freire quanto de Dussel. Pois, eles reformulam as 

perguntas e as respostas a partir de uma argumentação da realidade sem deixar de 



162 
 

questionar e repensar as causas da injustiça, da desigualdade e das desumanidades 

propondo uma justiça libertária.  

O povo oprimido toma consciência da injustiça que sofre e que precisa lutar 

pela sua libertação. Sensibilizar para que sensibilizado perceba que a crítica 

construtiva não é somente um pensamento abstrato, mas possui um fundamento que 

é a vida e que numa prática consciente e construtiva podesse transformar a realidade 

existencial e social. Ele transforma, desde que nos desalienemos da colonização 

imposta até mesmo no fazer sem pensar porque faço o que faço. O aluno da periferia 

do mundo eurocêntrico forma o povo e muitas vezes explorado, oprimido. A educação 

pode estabelecer alguns critérios e um deles é a autocrítica do que se ensina, do que 

ensinamos e do que aprendemos. A alienação pode estar embutida no ensino, no 

ensinar e no repetir se não há outra possibilidade e alternativa para pensar o mundo 

a partir do mundo que vivemos. Se a realidade não pode ser a nossa realidade onde 

a utopia nos faz superar as distopias da modernidade cada vez mais científica e 

tecnológicas. Ciências, tecnologia e filosofia que nem sempre contribuem na 

descolonização, mas transformam a pessoa cada vez mais egoísta e subsumida na 

escravidão moderna individualista, capitalista e consumista. A ciência e a tecnologia 

são importantes para a humanidade, desde que a pessoa humana não se torne refém 

à elas verticalizando os saberes, conhecimentos e práticas como única visão para 

viver.     

As palavras atingem a sua própria carne, realidade e se transformam em 

processo de libertação da opressão melhorando na escola e na comunidade escolar. 

Um exemplo concreto é educar-se educando. Utilizar uma educação que desperte no 

aluno uma visão crítica da realidade e da sociedade em que vive e convive. E que 

possa dialogar com um empresário ou com um candidato político, sem deixar-se 

seduzir pelos efeitos da conversa que geralmente seguem sempre o mesmo perfil, 

conquistar o ouvinte e distraí-lo para não ser criticado ou questionado. No diálogo 

entre o empresário e o funcionário, o salário deve ser um consenso dos dois.   

Desenvolver um conhecimento não só teórico, mas de coragem humanizadora, 

incisiva numa argumentação dialógica, reflexiva, afetiva e educativa. Num diálogo de 

crescimento mútuo para o bem de todos. Com estas desenvolturas flexíveis o 

professor e o aluno podem organizar a comunidade escolar, vendo, ouvindo, 

percebendo, sentindo a realidade, a necessidade, estudando, pesquisando, 

analisando, repensando e escrevendo atentamente um projeto. Um projeto que tenha 



163 
 

uma interação necessária entre comunidade escolar, escola, educação, professor, 

professoras, alunos, alunas, pais, mães e responsáveis na feitura da prática que o 

PPP (Projeto Político Pedagógico) seja a criação da comunidade escolar e assuma 

um compromisso pela práxis. Geralmente, o PPP são teorias coloridas com belas 

palavras e ausentes criticidades, de práticas libertadoras e transformadoras. As 

correções devidas são construídas de maneira coletiva-comunitária, humana e 

humanizadora.  

Se for preciso, a comunidade escolar deve reformular completamente o projeto 

para que ele seja a vontade popular e atenda as necessidades da comunidade 

escolar. É relevante que a educação se fundamente no pedagógico e no político para 

abordar o que é urgente, contribuindo na construção de uma outra sociedade. Isso 

exige, segundo Freire e Dussel, destruição, reconstrução, formação, pesquisa, 

estudo, desconhecimento, conhecimento, empenho, engajamento, responsabilidade, 

desaprender, reaprender a ética, a política e compromisso-prático pedagógico.   

A educação é mais que saber ler, escrever, memorizar, repetir e interpretar 

texto. Educação é aquilo que provoca o ser humano a transformar a sua realidade 

injusta para uma comunidade humana e capaz de viver e conviver junto. Se torna 

ponte e mediação para uma consciência crítica e condutora do intelectual orgânico 

com o educando-se cotidianamente. Promove a dilatação da visão para a 

horizontalidade e desvendando os aspectos que organizam uma sociedade ou 

comunidade. A comunidade escolar, a educação e o aluno também têm a necessidade 

de um educador crítico, questionador, provocativo, construtivo e transformativo. É 

Dussel quem reconhece a importância de Freire no pensamento e da elaboração da 

filosofia da libertação da América Latina dizendo que: 

 
Freire, então reconhece que é a vítima quem toma consciência crítica. 
O educador lhe possibilita o descobrimento da sua condição de vítima. 
Isto é a consciência que não chega a vítima de fora, mas surge de 
dentro da sua própria consciência despertada pelo educador 
(DUSSEL, 1998, p. 438).   

 

A Filosofia da Libertação da América Latina pela práxis agiu e reage na 

reconstrução de uma sociedade que se liberta da tirania do conquistador presentes 

nos vários aspectos que organizam a sociedade. A educação no Brasil não pode ficar 

limitada nos Livros Didáticos, pois eles também muitas vezes contribuem com o 

encobrimento de pensamentos e pensadores brasileiros ou latino-americanos. Os 



164 
 

questionamentos filosóficos descentralizados do eurocentrismo superam o opressor 

introjetado na nossa mente, reflexão e prática.  

Tanto Dussel quanto Freire desenvolveram teorias a partir da realidade do 

povo. Por isso colaboraram com o educando e o povo que pelo analfabetismo por não 

conhecer as letras e as palavras ou não terem o hábito de leitura, conscequentemente 

desconheciam os seus direitos básicos escritos na Constituição Federal. Aprendendo 

a conhecer e a ler, foram desvelamento a consciência coberta de que eram enganados 

e exlorados. Os dois pensadores mostraram que a libertade é possível e que ela pode 

ser um meio para alcançar a dignidade pela alfabetização para além da alfabetização.  

Nas ordens do senhor, causa da manipulação e da exploração encontra-se um 

libertador, na esperança, na confiança e no pensamento crítico de sua condição 

inventada pela prática eurocêntrica vigente. Este é um papel do filósofo que a partir 

dum educador descolonizado e engajado na transformação social da realidade em 

que vive pode fazer a diferença. Não teme de lutar pelos injustiçados e os estes, 

libertados se engajam na luta educacional pela libertação e constroem uma sociedade 

diferente, múltipla.  

A alteridade e o altruísmo são assumidos pelos que antes eram oprimidos como 

prática de mudança educacional e veem-se no outro e no outro torna-se a analética. 

É a superação do não-ser de Parmênides e eurocêntrico, agora o outro é tanto quanto 

eu sou. Em comunidade e em sociedade somos. Este é um dos primeiros princípios 

para a libertação, o ver outro enquanto pessoa humana com dignidade.  

Não há como transformar a realidade sem este reconhecimento relacional de 

sentir-se na pele do outro. É este sentimento sensível e racional que capta e sente o 

sofrimento do outro. A Filosofia latino-americana não é somente uma interpretação, 

mas analeticamente como ação, práxis de libertação da realidade que são impostos. 

A citação de Hichert faz uma excelente análise reflexiva da filosofia da libertação e a 

condição do obrimido na realidade em que vive:   

 
Em Dussel a categoria mais importante da Filosofia da Libertação 
deve começar com um discurso filosófico a partir da periferia, a partir 
dos oprimidos. Este seria um novo discurso na história da filosofia 
mundial. Isso só acontece quando nos voltamos para a realidade, 
como exterioridade, pelo simples fato de ser uma realidade histórica 
nova. A Filosofia que dela se desprende, descompromete-se com a 
transformação da realidade. A lógica da exterioridade ou da alteridade 
estabelece seu discurso a partir do abismo da liberdade do outro. É 
histórica e não meramente cósmica ou físico-vigente. O outro é 
alteridade (HICKERT, 2005, p. 32).  



165 
 

 

 A mundialização da Filosofia conhecida como universalização é uma ideia 

moderna para globalização de um pensamento unívoco ou único para todos os povos. 

Este é um pensamento que precisa de uma análise profunda, que recupere a reflexão 

de cada povo e supere a alienação que gera preconceitos, pensamentos falsos e 

teorias impostas que temos que repensar. 

  

Metodologia  

O Livro Didático pode ser utilizado para conhecer melhor a nossa educação e 

entender como que a estrutura proposta por eles geralmente mais encobre os 

conhecimentos latino-americanos do que descoloniza. 

 Uma metodologia que integre a participação de comunidade escola com toda 

realidade que envolve a escola propondo o pensamento que gere autonomia e uma 

filosofia que descolonize e contribua na participação e responsabilidade de todos na 

transformação social. 

 

 Avaliação 

 Avaliar a partir de pesquisa, estudo e pensamento descolonizadoras que 

contribuam na formação humana da sociedade. Possibilitar outras experiências de 

leituras e trazendo para o estudo e ensino a participação da comunidade escolar na 

organização e elaboração do PPP para um maior envolvimento educacional na 

transformação da comunidade escolar.    

  

 Bibliografia  

 DUSSEL, Enrique. Etica de la Liberacióen la Edad de la Globalización y de la 

Exclusión. Editorial Trotta. Colecion Estruturas y Procesos – Serie Filosofía. 2ª 

Edición,1998.  

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: Saberes necessários à prática 

educativa. 53ª ed. Paz e Terra, Rio de Janeiro, RJ, 2016. 

 

 



166 
 

3.7 7ª Aula: A modernidade eurocêntrica e a visão vertical universal e a outra 

visão da Filosofia da Libertação da América Latina  

 

Tema 

A modernidade eurocêntrica e a imposição da filosofia eurocêntrica 

colonizadora.  

 

Objetivo Geral 

Conhecer os escritos e práticas de outros povos e questionar elaborando outras 

visões de mundo 

 

Objetivo Específicos 

a) Tecer uma crítica que desvende a visão do eurocentrismo; 

b) Superar pela filosofia latino-americana a visão vertical do encobrimento de 

outros conhecimentos; 

c) A Filosofia da Libertação da América Latina como crítica à modernidade 

eurocêntrica e um pensamento libertador a partir de outros saberes e práticas de 

ensino.      

 

Justificativa  

A filosofia eurocêntrica que foi implantada de um jeito bárbaro na América 

Latina, provocou um encobrimento dos saberes que se ensinavam e seguiam os 

povos que habitavam este continente. Desde meados de 1500, pensadores reagiram 

contra ao pensamento eurocêntrico. A postura dos críticos é em defesa dos indígenas, 

de sua cultura e seus direitos encobertos pelo Estado colonizador. Este 

posicionamento de resistência é uma prática de estudo e ação do pensador Edgardo 

Lander:   

 
Se o conceito de modernidade refere-se única ou fundamentalmente 
às ideias de novidade, do avançado, do racional-científico, laico, 
secular, que são as ideias e experiências normalmente associadas a 
esse conceito, não cabe dúvida de que é necessário admitir que é um 
fenômeno possível em todas as culturas e em todas as épocas 
históricas. Com todas as suas respectivas particularidades e 
diferenças, todas as chamadas altas culturas (China, Índia, Egito, 
Grécia, Maia-Asteca, Tauantinsuio) anteriores ao atual sistema 
mundo, mostram inequivocamente os sinais dessa modernidade, 
incluído o racional científico, a secularização do pensamento, etc. Na 



167 
 

verdade, a estas alturas da pesquisa histórica seria quase ridículo 
atribuir às altas culturas não-europeias uma mentalidade mítico-
mágica como traço definidor, por exemplo, em oposição à 
racionalidade e à ciência como características da Europa, pois além 
dos possíveis ou melhor conjecturados conteúdos simbólicos, as 
cidades, os templos e palácios, as pirâmides, ou as cidades 
monumentais, seja Machu Pichu ou Boro Budur, as irrigações, as 
grandes vias de transporte, as tecnologias metalíferas, agropecuárias, 
as matemáticas, os calendários, a escritura, a filosofia, as histórias, as 
armas e as guerras, mostram o desenvolvimento científico e 
tecnológico em cada uma de tais altas culturas, desde muito antes da 
formação da Europa como nova identidade” (LANDER, apud 
QUIJANO, 2005, p. 113). 

 

A visão que aprendemos desde muito cedo da modernidade é que da Europa 

se criou uma infinidade de coisas, mas que poucos duvidam e questionam esta 

maneira de compreender a modernização. É relevante parar e pensar porque a teoria 

que temos é uma representação literária de mundo imposta eurocentricamente. A 

modernidade, segundo Dussel, também é um mito. Se tornou um conceito e uma 

prática agressiva e violenta a partir da colonização. Os colonizadores verticalizaram 

seus saberes, conhecimentos e técnicas em lugares que realizaram as conquistas. 

Lembremos que os espanhóis e portugueses chegaram na América Latina ou Central 

depois de muitos anos que o indígena já havia habitado e se estabelecido neste 

território: 

 
Em “Introducción a la Filosofia de la Liberación”, Dussel inicia 
propondo um método de pensar que propõe pensar desde a 
cotidianidade vigente que significa partir do mundo da vida cotidiana, 
do mundo concreto, do aqui e do agora (DUSSEL, 1995, p. 86). Ou 
seja, partirmos de onde estamos, do cotidiano que muitas vezes é 
justificado pela rotina e que raras vezes é problematizado, 
questionado. Este ponto de partida implica, como veremos, em um 
processo de construção do sentido do ser que poderemos, talvez, 
associar com a ideia de cosmovisão ou de visão de mundo. Vivemos 
em um mundo, em uma cidade, em um bairro, em uma classe social e 
temos um horizonte de que delimita este nosso mundoparte da 
cotidianidade em direção à filosofia e não o contrário. “El "discurso" 
(entiéndase "dis-curso" en el sentido del "curso que atraviesa") que les 
propongo no va a partir de la filosofía para interpretar la cotidianidad, 
sino que va a partir de la cotidianidad en dirección a la filosofía, porque 
va a ser una introducción al pensar metódico radical (DUSSEL, 1995, 
p. 85). Esta proposta é muito significativa quando estamos na busca 
da compreensão do que se constitui o conceito de cosmovisão ou de 
visão de mundo e se estes conceitos se relacionam de alguma 
maneira (MUNDURUKU, 2009, p. 180).  

 
Este é um dos papeis da filosofia latino-americana, trazer à escola um 

pensamento que não se restrinja as tecnologias e ciências eurocêntricas esquecendo 



168 
 

que as sociedades indígenas nas suas aldeias e os africanos nas tribos veem o mundo 

diferente. Enxergam de uma maneira mais holística. Levantar o questionamento para 

não fazer da ciência e da tecnologia uma outra colonização.  

A colonização atual que é a globalização, alimentada pelo capitalismo, mercado 

e mercadoria vai transformando todos e tudo. A alienação de uma educação 

informatizada e menos humanizada pode ser imposta de que se torna mais ágil ou se 

aprende melhor. Uma educação que visa o arquivamento dos conhecimentos, a 

escrita, a digitalização e as habilidades cognitivas com o controle de medida de 

Coeficiente de Inteligência (QI) é uma compreensão eurocêntrica. Na atualidade, a 

escola não pode ser o termômetro de inteligência, pois a inteligência é multifocal. No 

processo em que todos nós estamos imbuídos, a inteligência física, a inteligência 

racional, a inteligência emocional e a inteligência espiritual. A pessoa humana não 

pode ser restringida na inteligência racional ou intelectual. Por isso, temos que lutar 

por uma educação para além do racional e do Quociente de Inteligência (QI).    

A tradição oral mantem-se firme, sensível, consciente e responsável pela sua 

memória, tradição e ancestralidade. Estas tradições muitas vezes são desconhecidas 

e desrespeitadas por nós mesmos porque insistimos hoje em conhecer e repetir a 

colonização. Nesse caso, o Livro Didático é um exemplo. Na pesquisa que fizemos, 

analisando e pensando a política, os autores foram buscar pensadores gregos e 

europeus. Não há nenhum latino-americana, africano, indiano, palestino e de outros 

povos considerados pelo eurocentrismo de periferia. A filosofia latino-americana 

inverte a visão utilizando o pensamento horizontal. A visão da filosofia da libertação é 

horizontal, não reconhece mais o pensamento eurocêntrico como vertical, universal, 

único e superior. Desencobre o que foi encoberto apresentando outras possiblidades 

para pensar, se organizar e viver.  

O eurocentrismo mede os saberes e os conhecimentos dos alunos somente 

pela via de uma máquina, o computador ou tablete com a máxima de que o mundo 

está na palma da mão é uma prepotência eurocêntrica. O não vê o mundo virtual, 

fictício e irreal. A sua tela real, educacional é a realidade da vida, da terra, na natureza, 

das plantas, dos animais, do céu, das estrelas, dos astros, das divindades e deidades. 

Por acaso é a educação eurocêntrica e informatizada que ensinará o que é melhor e 

o que é a pessoa moderna e civilizada? Com certeza, não. Cada povo é responsável 

pela sua vida, visão de mundo e organização social.    



169 
 

Ninguém consegue mensurar o mundo mentalmente, fisiologicamente, 

epistemologicamente e isso também é para o cosmo. Ninguém pode impor a sua 

concepção de cosmo como a sua cosmovisão ou astronomia para todos.  A tela do 

aparelho de investigação não pode impedir a pessoa humana de experimentar e 

desenvolver uma visão do mundo. A visão e o conhecimento da pessoa humana 

quando são e estão limitadas à inteligência artificial de um único povo e este, 

eurocêntrico, fechado na sua crença de superioridade precisam ser questionados e 

superados. 

A filosofia latino-americana é outra alternativa filosófica para pensar e agir. 

Retorna aos povos andinos da América Latina e aos Ubuntus na África. Os seus 

conhecimentos e compreensões de mundo transmitidos pelo líder sagaz dos 

continentes latino-americano e africano e um cientista europeus podem dialogar e 

aprender juntos. O que não pode é a imposição da concepção de mundo eurocêntrica 

nos demais povos.   

É possível que a nossa inteligência, memória, conhecimento, pensamento, 

aprendizagem e ensino estejam todas viciadas. Não conseguimos existir sem o 

computador, notebook e celular. Sem um destes aparelhos sentimos deslocados, sem 

lugar, espaço e comunicação. Temos, talvez de reinventar a existência e repensar até 

mesmo a utilização destes meios que são chamados de pedagógicos, mas no fundo, 

não passam de continuação da colonização. Para a filosofia e o filósofo todos os textos 

utilizáveis são relevantes. Os estudos filosóficos também precisam ser realizados com 

os escritos produzidos pela colonização, senão não haverá descolonização. É preciso 

estudá-los e refletí-los para que nós passamos a partir deste conhecimento lutemos 

pela libertação e descolonização. O que faremos nestes estudos são os 

questionamentos no contexto da conquista, da colonização moderna e a realidade 

atual. Olhar e analisar os textos e obras da modernidade pela crítica do pensamento 

da filosofia da libertação da América Latina e latino-americana. A opressão que se 

sobrepôs e se sobrepõem sem os devidos questionamentos filosóficos perpetua a 

exploração e a colonização.     

Uma das contribuições mais importantes das ciências sociais e da filosofia 

política de Dussel é de estarem sinalizado que a origem dos Estados na Europa e na 

América Latina a partir da colonização dos séculos XVI, XVII, XVIII, XIX, XX e início 

do XXI, ainda utiliza uma educação política de manutenção dos países ricos sobre as 



170 
 

nações pobres. Suas riquezas são de origem bárbaras, inclusive atualmente com a 

colonialidade.  

A estrutura dos Estados consolidados no colonialismo europeu no além-mar, 

persistente na ocultação e no encobrimento desde que se fez o vínculo entre 

modernidade e colonialismo. O papel das ciências sociais e da filosofia política de 

Dussel é descobrir e desvelar esta realidade encoberta. As vezes, elas encontram-se 

na sua limitação conceitual por continuar com a conquista e colonização. A conquista 

e a colonização hoje, podem nos limitar aos Livros Didáticos que estão impregnados 

desde a origem por um imaginário eurocêntrico. A aula contribuirá num estudo de 

pesquisa com os alunos a buscarem nos períodos apresentados um olhar filosófico 

crítico e numa historicidade mostrar que os conhecimentos dos povos ou etnias latino-

americanos foram e estão encobertos pelo colonialismo.  

As ciências sociais eurocêntricas mostram uma Europa autossuficiente, 

formada historicamente por nobres culturas, pessoas de alta qualidade ética, de 

reputação, grandes conhecimentos da política, pessoas de civilidade à serem 

seguidas e duma religião redentora dos povos fora do continente europeu.  

A racionalização, na compreensão crítica de Dussel, é irracional. A submissão 

e a exploração de pessoas das nações conquistadas, a um estado de desumanidade 

e ao defender pela ciência da época e nas teorias como justificativa para escraviza-

las. Ao inferiorizar o outro dizendo que é um não ser e retirar a alma para transformá-

lo num animal e assim, não o vês na condição de pessoa humana de direito e por 

meio destas fraudes impôr a barbárie. É na invenção do mito da modernidade que se 

impôs nas culturas na América Latina, na Ásia e na África a partir de 1492.  

Pela visão do eurocentrismo, existe somente um único ponto de vista, mas o 

pensador brasileiro Leonardo Boff apresentou uma provocação filosófica ao dizer que 

a pessoa vê o mundo e o pensa pelo seu olhar e compreensão. Pois, segundo Boff, 

dialetizando, expressa que cada ponto de vista é a vista de um ponto. Ou seja, cada 

povo e cultura tem seu ponto de vista, sua cosmologia que o conduz a uma 

experiência étnica. Mas a diversidade irretocável de experiência de cada pessoa, 

única e singular, inviabiliza qualquer possibilidade, de mesmo sob o risco de vida, as 

pessoas renunciarem ao fundamento da descoberta de serem ao mesmo tempo 

universais e singulares, sem que se possa distinguir e separar estas dimensões que 

geram faces e rostos sempre inimitáveis, e em absoluta comunhão.  



171 
 

Na compreensão eurocêntrica, a conquista, a colonização, a barbárie e o saque 

das propriedades como a terra e os recursos naturais dos africanos, asiáticos e latino-

americanos, não repercutem como destruição e espoliação. Na concepção 

eurocêntrica, a colonização foi o começo do tortuoso, mas inevitável caminho em 

direção ao desenvolvimento e à modernização. Esta visão, continua no imaginário 

colonial e contribui na reprodução tradicional do pensamento em muitas esferas das 

ciências sociais e da filosofia.  

Como escrevemos em outras páginas, a filosofia, a sociologia, a história, 

pedagogia, etc ou outras áreas de pesquisas, buscam superar o eurocentrismo que 

continua encobrindo as epistemologias na educação do ocidente. Os 

questionamentos são para mostrar que temos na nossa realidade histórica a nossa 

história e filosofia. E que elas permanecem muitas vezes encobertas e cabe aos 

pensadores descobrir e provocar a libertação da colonização intelectual e mental 

assumindo o pensamento e a prática latino-americano. Este pensamento tanto pode 

ser de um pensamento institucionalizado ou de outras instancias. O conhecimento e 

o pensamento não é de domínio de um só povo, mas de todos.    

 

Metodologia  

Desenvolver e realizar as propostas pensadas a partir de como que o 

eurocentrismo se constituiu como eurocêntrico e conhecer melhor a reflexão crítica da 

filosofia latino-americana para questionar e mostrar que existem outras visões de 

mundo da vida. 

Adentrar na filosofia do cotidianano e entender a realidade junto com o 

pensamento da filosofia da libertação da América Latina e aprender pelas outras 

cosmovisões e maneiras de se organizar a comunidade e a sociedade é liberta-se, é 

transformar-se pessoal e socialmente.   

 

Avaliação 

Apresentar e estudar os materiais que temos disponíveis fazendo um paralelo 

com os textos que temos nos Livros Didáticos e levantar os questionamentos e 

elaborar outras propostas desenraizadas do eurocentrismo colonizador.   

 

 

 



172 
 

Bibliografia  

DUSSEL, Enrique. Introducción a la Filosofía de la Liberación. Ensayos 

Preliminares y Bibliografía. 5ª Edición, Editorial Nueva América. Bogotá, Colombia, 

1995. 

 

MUNDURUKU, Daniel. O Banquete dos Deuses: conversa sobre a origem da 

cultura brasileira. 2ª ed. São Paulo: Global, 2009. 

 

3.8 8ª Aula: A ética da alteridade e da libertação no pensamento de Lévinas e 

Dussel como práticas educacionais    

 

Tema 

A face com expressão profunda da pessoa humana e a palavra como 

linguagem do face a face  

 

Objetivo Geral 

A alteridade como princípio educacional e humanizador a partir da realidade 

escolar 

 

Objetivos Específicos  

a) A ética da alteridade que se faz na ética da alteridade da filosofia latino-

americana; 

b) A face do outro: o princípio da humanização além do eurocentrismo; 

c) A alteridade como meio de encontrar-se na palavra no campo educacional 

que supere a colonização.  

  

Justificativa  

Se para a filosofia grega a racionalidade ontológica é o que conta, na filosofia 

hebraica semítica o que prevalece é a experiência com o ser estrangeiro, o outro, a 

face do outro. O desconhecido. Dessa experiência com o outro desconhecido, surgiu 

uma percepção antropológica onde a aproximação do outro é bem-vinda. Antes que 

eu tome consciência, as expectativas pelo próximo que vem a mim sem que o 

solicitasse se expressa pela linguagem corporal e pelas palavras. Os gregos, também 

oferessem suas habilidades pela dialética. O próprio Dussel, ao falar da filosofia 



173 
 

valorizou todas elas. Enfatizou e pensou a filosofia semítica ao mostrar que temos 

outras visões que são encobertas e uma delas é a semita. Buscar na antropologia dos 

povos semitas conhecer como que a filosofia teceu o seu pensamento e reflexão a 

partir da experiência vivida no deserto e que, em Lévinas, revelou-se na Ética da 

Alteridade é um estudo a ser revisto:  

 
O infinito é alteridade inassimilável, diferença absoluta com relação a 
tudo o que se demostra, se sinaliza, se simboliza, se anuncia e se 
relembra com relação a tudo a que se apresenta e por aí se 
contemporiza com o finito e o mesmo. Ele é Ele, Eleidade. Seu 
passado imemorial não é extrapolação da duração humana, mas da 
anterioridade original ou ultimidade original (LÉVINAS, 2005, p. 91-
92). 

 
O ethos semita fomenta uma antropologia da alteridade. O princípio do 

encontro com o outro acontece na relação face a face que dá sentido ao humano. O 

rosto do outro, significa um despertar para além de um conceito, de uma ideia, de um 

simples pensar no outro. A epifania do outro, na relação ética, tem um significado que 

ultrapassa o contextual. Estar diante do outro, é simplesmente estar face a face, na 

nudez do seu rosto.   

O próprio Lévinas dizia que a nudez do rosto é um despojamento sem nenhum 

ornamento cultural. A face humana é a expressão do absolução, um desprendimento 

de sua forma eurocêntrica que sai da forma”. Trata-se da sabedoria que nasce no seio 

do ethos semítico: 

 
Os semitas eram povos que estavam em constante deslocamento pelo 
deserto. Remontando aproximadamente 40 séculos a.C., estão os 
povos semitas, os beduínos do deserto. Os acádios, cananeus, 
babilônicos, assírios, arameus, hebreus e, por último, os árabes, são 
os principais povos que constituem o ethos semita. Não se pode 
esquecer que, de certa forma, a cultura cristã tem aí suas raízes. 
Esses povos, de acordo com a pesquisa de Dussel, procedentes do 
deserto arábico invadem a partir de tal exterioridade as zonas baixas 
da Mesopotâmia, toda a Meia-Lua (isto é, a área que une esta região 
com a Síria, nas costas do Mediterrâneo oriental) até o vale do Nilo 
(DALLA ROSA, 2010, p. 165). 

 
O pensamento de Lévinas está no século XX, que viveu a 1ª e a 2ª Guerras 

Mundiais, o holocausto e a sua ausência de alteridade o impactaram pela barbárie. 

Dussel, um pensador e um pensamento que nos projeta além do século XX e nos 

inseriu no XXI. Nesta inserção do latino-americano na realidade da conquista e da 

colonização a partir do século XVI não somente para conhecê-la e compreendê-la. A 



174 
 

sua inserção é de sensibilização e conscientização de todas as violências e barbáries 

praticadas pelos eurocêntricos que chegaram na América Latina. 

Os que dão continuidade à colonização pela colonialidade-atualidade 

continuam com as mesmas formas de escravizar e de explorar da colonização e que 

são os sistemas do capitalismo e o neoliberalismo. Nestes sistemas, criaram-se as 

necessidades, os produtos e o consumo como meio de saciá-las. Nesta prática 

mercadológica se encobriram o humano pela desumanização.  

Dussel fez uma crítica desconstrutiva e reconstrutivamente a partir duma 

responsabilidade ética. Na sua crítica está o sujeito enquanto pessoa vitimada pelo 

sistema assumindo uma responsabilidade de transformação comunitária. Nesta 

transformação, gera um sistema onde todos participam eticamente e encontram-se na 

alteridade da comunidade:  

   
La transformación comienza por el compromiso del observador en la 
estructura de la acción: el primer momento es el asumir la propia re-
sponsabilidad de la crítica. Después vendrán otros momentos, pero 
son posteriores. En la arquitectónica de la Ética de la Liberación se 
debe analizar la consecusión de la re-sponsabilidad al ir cumpliendo 
las orientaciones generales y las exigencias transformativas (de toda 
norma, acción, micro estructura, institución, sistema de eticidad, en 
abstracto; y de los criterios y principios para la acción, en concreto, 
empírica y cotidianamente) para que la vfctima deje de serio, de 
manera monológica y comunitaria. La obligación ética de transformar, 
la realidad que causa victimas parte de la perversidad de su mera 
existencia (es «malo» que haya víctimas), de nuestra re-sponsabilidad 
(tantas veces señalada) por la realización plena de la vida de dichas 
víctimas, y del cumplimiento del deber de la crítica (DUSSEL, 1998, p. 
377).  

 

Dussel, na América Latina é uma das vozes da filosofia da libertação que leva 

a crítica e questionamento desde o des-face do outro imposto pelo sistema de 

escravidão, de subsunção, de exploração e de eliminação tanto o do século XVI 

quanto do século XXI.  

O sistema do capitalismo e o neoliberalismo são dependentes e subsistem para 

a modernidade eurocêntrica e não contém todo o seu valor à humanidade. Não 

esquecermos que a humanidade não é somente no Ocidente. O capitalismo e o 

neoliberalismo desumanizam o outro, ser humano pelos sistemas eurocêntrico e euro-

norte-americanocentrista fundamentaram-se no escravismo e na exploração humana 

empobrecendo-a. A sua concepção vem gerando miséria pelos que dominam o poder 

político, econômico e ético. Na atualidade é o único sistema e tão totalitário quanto o 



175 
 

dos que impuseram sobre os latino-americanos.  A gestação e propaganda da 

globalização como solução dos problemas existências e dos aspectos seriam 

resolvidos da vida pessoa humana.  

Nesta globalização, o eixo que gira o globo é o poder político e econômico 

imposto pela colonização do sistema eurocêntrico. É que este globo, utiliza mítico da 

modernidade numa reação irracional que verticalizou o poder político, econômico e 

ético universalizando principalmente no Ocidente. A ausência de pluralidade ciltural 

pelo seu encobrimento implantou o sistema de liberdade neoliberal que não valorizou 

a dignidade humana. A justiça se inverteu em nome do poder econômico e a vida das 

pessoas foram submetidos pelas injustiças. Pois somente preocupa-se com os 

ganhos do mercado, das bolsas de valores e bancos que visam o patrimônio da classe 

aristocrata e oligárquica que dominam e que perduram nos governos e os poderes 

dos países colonizados. 

Os que são donos do mundo inventaram o mito da modernidade e receberam 

dos setores da política, da economia, da ciência e da tecnologia concentrando-se 

todos estes poderes nas suas mãos e seus dompinios. O mundo do mito da 

modernidade também desenvolveu e desenvolve teorias falaciosas para justificar as 

suas barbáries. Esta concepção nos transforma em contempladores de telas de 

computador, notebook, apped, iPod, etc. Muitas vezes a face do outro é olhada, vista, 

visualizada a partir da minha imagem virtualizada na tela de um aparelho eletrônico, 

encobrindo o outro humano enquanto outro humano. Temos que utilizar do diálogo e 

da alteridade na aproximação com o outro e depois, os meios podem pelos contatos 

mediáticos diminuir as distâncias. É claro que os meios não podem ser refúgio e 

isolamento das responsabilidades humanas com o outro. 

O perigo é nós entrarmos num processo de mumificação da alma-vida e 

preocupar-se somente com o registro de um fato ou acontecimento em vez de 

reagirmos e impedir as atrocidades. As atrocidades que acontecem por falta de 

diálogos e alteridade mútuos onde os diálogos e aproximações podem nos conduzir a 

um entendimento e respeito fecundo e humanizado:  

 
Para os semitas, a partir de sua dura vida do deserto que era 
atravessado por suas caravanas de camelos de oásis em oásis, o ser 
é o ouvido, o novo, o histórico, o que é procriado a partir da liberdade. 
A posição primeira é o face-a-face de um beduíno que na imensidade 
do deserto divisa outro homem; é necessário saber esperar que a 
distância se faça proximidade para poder perguntar ao recém-



176 
 

chegado: Quem és? Seu rosto curtido pelo sol, o vento de areia, as 
noites frias e a vida áspera do pastor nômade, é a epifania não do 
outro eu, mas do Outro homem sem comum semelhança com todo o 
vivido pelo até esse instante do face-a-face (DUSSEL, 1977, p. 41). 

 
Na filosofia, o diálogo, as vezes é transformado num monólogo. O ensino surge 

da proximidade, que desanula a subjetividade do outro, que gera intersubjetividade. A 

subjetividade e a intersubjetividade se tornam a composição da pessoalidade, 

coletividade, da comunidade e da sociedade. As pessoas tecem no seio do mundo da 

vida a coletividade-comunidade. No mundo da vida, para Dussel, todos nós somos 

comunicação, alteridade, proximidade e comunidade. Esta análise dusseliana supera 

a falácia do homem individual ou solitário de Hobbes e do bom selvagem de 

Rousseau.   

 

Metodologia  

Na relação ética e educacional, a alteridade está para além da face e a face 

para além de qualquer palavra e método. A pessoa humana pela sua face é alteridade 

e estabelece uma pedagogia educacional. A ética da alteridade tem como princípio o 

outro e fundamento da educação. A essência é a face e na alteridade do face a face 

educacional libertador, descolonizador.    

 

Avaliação  

Movidos pelo face a face o professor e os alunos estabelecem uma alteridade 

inspirada no pensamento de Lévinas e Dussel. Ao conhecer as suas teorias e como 

podemos utilizá-las, hoje, na educação como uma filosofia do pensamento para a 

libertação e desencobrimento do ensino eurocêntrico. A partir desta motivação, fazer 

uma pesquisa que nos associe com a realidade existencial, educacional e social em 

que estamos vivendo.  

 

Bibliografia  

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação da América Latina. Ed. Loyola. 

Piracicaba, SP. México, 1977.  

 

LÉVINAS, Emmanuel. Entre Nós. Ensaio sobre a alteridade. Trad. Peregrino 

Stefano Pivatto. Ed. 2ª, ed. Vozes, Rio de Janeiro, RJ, 2005. 

 



177 
 

3.9 9ª Aula: O Buen Viver e El Bien Vivir como Filosofia Latino-americana e 

uma outra visão da Modernidade eurocêntrica  

 

Tema  

O Buen Vivir é um sistema latino-americano comunitário e a modernidade 

euroncêtrica formação de cidades 

 

Objetivo Geral 

A filosofia latino-americana do buen vivir uma visão que questiona a ideia do 

dominante do eurocentrismo  

 

Objetivos Específicos 

a) A filosofia latino-americana crítica à modernidade eurocêntrica; 

b) O buen vivir é a contraposição da modernidade como única maneira de 

organizar a sociedade e viver; 

c) Uma visão que não depende da modernidade eurocêntrica para existir e a 

crítica do El Bien Vivir a destruição à ecologia.    

 

Justificativa  

Paulo Sues, é um pensador alemão que vive no Brasil à muitos anos, onde 

trabalhou no CIMI, conhecendo a maneira de viver de tribos indígenas. O seu texto, 

nos ajuda a entender no parágrafo como que é o bem viver:  

  
Na construção do “bem viver”, dois eixos são sumamente importantes: 
o “bem viver” para todos, quer dizer, o combate contra uma sociedade 
de classes e privilégios, e o “bem viver” para sempre, que é o “bem 
viver” com memória histórica, o bem viver não apenas dos 
sobreviventes e vencedores, mas o bem viver que dá voz e ouvido aos 
vencidos, construtores de um mundo sem vencidos e sem vencedores. 
Sem essa dimensão de resgate histórico e horizonte escatológico é 
impossível pensar o bem viver para sempre. Portanto, o bem viver tem 
uma dimensão que perpassa o tempo (diacronia), uma dimensão 
trans-histórica, e uma dimensão contemporânea e simultânea 
(sincrônica), que enfoca o aqui e agora do indivíduo e da sociedade 
(SUES, 2017 p. 1). 

 

O pensamento de Dussel no livro ética da libertação: na idade da globalização 

e da exclusão contrapõe o que Hobbes escreveu no Leviatã. No Leviatã, a pessoa 

humana é selvagem, solitária e egoísta. Dussel partiu de outra visão, que é a latino-



178 
 

americana e a africana onde o ser humano é pessoa humana comunitária e solidária. 

Hobbes, pensa de acordo ao que vê do eurocentrismo. Talvez o afastamento entre os 

seres humanos é um modo de desresponsabilizar a responsabilidade que um tem pela 

vida do outro. Neste escrito de Dussel está o fundamento do bem viver:  

   
El asumir la re-sponsabilidad es posterior, y ya esta signada 
eticamente: si no asumo la re-sponsablidad no dejo de ser por ello 
responsable de la muerte del Otro, que es mi/nuestra víctima, y de la 
cual victimacion soy/somos causa complices, al menos por ser un ser 
humano, asignado a la re-sponsabilidad comunitaria de la 
vulnerabilidad compartida de todos los vivientes. Soy/somos re-
sponsable/s por el Otro por el hecho de ser humano, «sensibilidad» 
abierta al rostro del Otro. Ademas, no es re-sponsabilidad por la propia 
vida; ahora es re-sponsabilidad por la vida negada del Otro que funda 
un enunciado normativo: porque debo producir, reproducir y 
desarrollar la vida humana en general, hay razon para reproducir la 
vida negada de la victima de un sistema opresor. Se trata de la 
negación etica de una negacion empirica. El pasaje por 
fundamentacion del juicio de hecho «Hay una victima!») al juicio 
normativo (Debo responsablemente tomarla a cargo y enjuiciar al 
sistema que la causa!») es ahora justificable. Siendo re-sponsable 
ante el sistema X por esta victima debo (es una obligacion ética) 
criticar a dicho sistema porque causa la negatividad de dicha vfctima 
(DUSSEL, 1998, p. 374-375). 

 

Conhecer, compreender e adentrar no mundo da vida dos povos desde outras 

visões para entender que o pensamento eurocêntrico não é o único e hegemônico. 

Assim, descobrimos que existem outras maneiras de viver e conviver.   

A ancestralidade é uma maneira de ver e existir no mundo. No presente, 

enquanto tempo, há um preconceito que infiltra nas culturas latino-americanas e 

africanas para inferiorizá-las. Esta ação, é irracional, e geralmente são feitas pelos 

que defendem o eurocentrismo e o euro-norteamericanocentrismo. Na América Latina 

temos outros olhares, outras visões que foram encobertos e que estão sendo 

descobertos, libertos. Conhecer estes aspectos das comunidades ancestrais e as 

suas dimensões também um processo de libertação do eurocentrismo:  

 
Todas las culturas tienen una forma de ver, sentir percibir y proyectar 
el mundo. Al conjunto de estas formas se conoce como Cosmovisión 
o Visión Cósmica. Los abuelos y abuelas de los pueblos ancestrales 
hicieron florecer la cultura de la vida inspirados en la expresión del 
multiverso, donde todo está conectado, interrelacionado, nada está 
fuera, sino por el contrario "todo es parte de..."; la armonía y equilibrio 
de uno y del todo es importante para la comunidad. Es así que, en 
gran parte de los pueblos de la región andina de Colombia, Ecuador, 
Bolivia, Perú, Chile y Argentina, y en los pueblos ancestrales (primeras 
Naciones) de Norteamérica pervive la Cosmovisión Ancestral o Visión 



179 
 

Cósmica, que es una forma de comprender, de percibir el mundo y 
expresarse en las relaciones de vida. Existen muchas naciones y 
culturas en el Abya Yala, cada una de ellas con sus propias 
identidades, pero con una esencia común: el paradigma comunitario 
basado en la vida en armonía y el equilibrio con el entorno. Afirman los 
sabios de nuestros pueblos ancestrales que recuperar la cosmovisión 
ancestral es volver a la identidad; un principio fundamental para 
conocer nuestro origen y nuestro rol complementario en la vida 
(MAMANI, 2010, p. 24). 

 
Fernando Mamani é professor boliviano, defensor e educador do buen vivir e 

del vivir bien. Para os povos andinos, o viver bem supera o bem-estar moderno. O 

buen vivir ou o bom viver se dá ou aconteça na comunidade. Em cada comunidade 

há uma identidade cultural que se origina duma profunda relação com tudo aquilo que 

está no ambiente, na convivência com a ‘Madre Tierra’, que é o lugar que se habita. 

Nela nasce uma forma de vida, um idioma, as danças, a música, a vestimenta, a 

política, a cultura, a economia, etc. Tambén existe a identidade natural, que nasce da 

complementação com a comunidade da vida, o mundo da vida. 

Utilizamos reflexões, pensamentos, expressões, sistemas, ideias e 

conhecimentos do ocidente na modernidade e ao dizer estado de Bem-Estar, tem-se 

dificuldades de escrever nos Livros Didáticos, o Buen Vivir, ou El Bien Vivir dos povos 

andinos. Estas maneiras de viver ainda são vistas com prejuízos, preconceitos e 

superticiosas. Pensar e falar a partir da ancestralidade pode para muitas pessoas ser 

uma diminuição ao pensamento eurocêntrico. O penso, logo existo de Descartes não 

se encaixa neste modelo de vida. O permanece cartesiano está vivo no pensamento 

e na visão de muitos latino-americanos e no Livro Didático.  

A modernidade inventou uma maneira de viver pela ciência que não visa o bom 

viver. Na modernidade, tudo passa pelo crivo do racional ou razão para ter 

objetividade, veracidade. Não há abertura ao sentido transcendente da sensibilidade 

e a subjetividade. A sensibilidade muitas vezes é vista como defeito e o perfeito é 

encobrir o Bem Viver porque nele está a cultura indígena andina, mas ao ser estudada 

e pensada, vemos o quanto é profunda.  

A escola e a universidade podem contribuir na transformação pela elaboração 

de conhecimento e entendimento abrangentes como mergulhar na existência humana 

que ultrapasse a razão. Não fechar a pessoa humana somente na racionalidade, mas 

buscar nesta memória viva da tradição oral que se encontra na comunidade. 



180 
 

Aquilo que se fez em séculos anteriores, volta-se a fazer nos últimos anos, que 

são pessoas buscando títulos ou certificados em universidades norte-americana como 

na Harvard, EUA e na Europa. E nós não vamos perguntar, questionar e duvidar se o 

que se estuda neste lugar seria melhor do que nós estudamos? Os filósofos que fazem 

suas teses nestes lugares estudam com seres de outro mundo? E mesmo se 

estudassem, o que tem a ver com o nosso mundo da vida? Será que não temos 

condições de estudar e de conhecer e entender nossa própria realidade por nós 

mesmos ou precisamos ser um protótipo de mini europeus e de norte-americano na 

América Latina? O maior problema não é estudar fora da América Latina, é criarmos 

uma necessidade de teorias sobre temáticas, questões e realidades que podem 

contribuir com uma outra colonização e encombrimento do latino-americano, voltando 

para dependência de teoriais.  

A filosofia da libertação latino-americana surgiu da realidade do povo e o 

filósofo dela despertou sua sensibilidade crítica e inverteu o pensamento. Esta 

inversão, podemos chamar de mudança de mentalidade e retorno à ancestralidade e 

como que ela pode contribuir no bem viver ou bien vivir. Na citação que leremos, 

Dussel sinalizou que prestemos atenção no que oivimos e lemos para um pensar 

crítico. É preciso desfundar e desfundamentalizar o poder do pensamento dominante:  

 
Los poderosos, los dominadores, los opressores son los que 
controlan, los que usufuctúan el bien social vigente; ellos son los que 
lo fetichizan, los que desean que nunca cambie. Todo pasado fue 
mejor. Para ellos. No se puede esperar entonces que la historia 
avance desde y com ellos. Ellos, los ricos tienden a desfondar todo 
nuevo fundamento (DUSSEL, 2012, p. 139).     

 
A filosofia eurocêntrica moderna é racista, machista, preconceituosa, não 

respeita as expressões de religiosidades, subjetividades, visões e outras verdades. 

Ela impediu, excluiu e exterminou as outras visões sobre modernidade e o mundo de 

outras pessoas. O eurocentrismo fechou-se no seu próprio sistema de pensar. 

Encerrou-se no seu próprio mundo e conhecimento, com ideia colonialista dominadora 

e que mantém a sua vontade obsessiva de poder. A continuação deste processo, 

controla e ameaça eliminar do outro, o diferente. 

O outro não pode ser diferente na idade da globalização e não precisa ser 

repetidor da cultura colonialista. Se os latino-americanos não tiverem uma 

sensibilidade crítica serão engolidos pelo sistema colonialista da colonialidade atual e 

perde a sua identidade, pessoalidade, culturalidade e comunidade. Quando perdemos 



181 
 

a nossa identidade cultural, então já fomos encobertos pela cultura dominante e 

dominadora. 

Somos conquistados porque achamos que o que vem do eurocentrismo e euro-

norte-centrismo é melhor e me faz sentir assemelhado ao conquistador. No 

pensamento e perspectiva dusseliana, podemos desencobrir, sair de baixo, ressurgir 

desde que destruamos a ética que não é a nossa. Saímos do encobrimento do 

colonizador e assumimos uma crítica ética que nos liberta. Este reunir a comunidade 

a partir da sua cultura-fonte revigora a comunidade, redescobre a libertação a 

reconstrução do povo. 

A vida no mundo da vida do bem viver (El Bien Vivir), se faz no sistema da vida 

na comunidade. O bem viver somente é possível se a comunidade assumir esta 

responsabilidade e compromisso em que todos estejam com as suas necessidades 

supridas. É impossível uma comunidade-sociedade que não se preocupa com o bem 

viver de seus membros atingir uma convivência mais humana e fraterna de justiça 

social.   

Nesta perspectiva, Acosta pensou um bem viver que esteja numa oportunidade 

de imaginar outros mundos além do eurocentrismo da colonização ou que coloniza. 

Dentro deste pensamento pode-se mostrar alguns questionamentos daquilo que 

vemos na Tevê, Internet, Revistas, Jornais, Livros e as mensagens que recebe-se nos 

celulares quando se fala do viver bem. As referências não saem do existencialismo 

muitas vezes vazios de sentidos. E quando um pensador reflete ou explica sobre 

questões como vida, felicidade, alegria, sensibilidade, corpo, consumo, etc. Se 

sintetiza tudo no orgânico e necessidades de ter algo material. Não se encontra uma 

visão além daquela que se estabeleceu pelo mundo da vida eurocêntrica: 

  
Algum leitor apressado poderia pensar tratar-se de um princípio 
restrito ao ambiente andino e amazônico, mas não: o Bem Viver é uma 
filosofia em construção, e universal, que parte da cosmologia e do 
modo de vida ameríndio, mas que está presente nas mais diversas 
culturas. Está entre nós, no Brasil, com o Teko Porã dos guaranis. 
Também está na ética e na filosofia africana do ubuntu – ‘eu sou 
porque nós somos’. Está no ecossocialismo, em sua busca por 
ressignificar o socialismo centralista e produtivista do século. Está no 
fazer solidário do povo, nos mutirões em vilas, favelas ou 
comunidades rurais e na minga ou mika andina. Está presente na roda 
de samba, na roda de capoeira, no jongo, nas cirandas e no 
candomblé. Está na Carta Encíclica ‘Laudato Si’ do Santo Padre 
Francisco sobre o Cuidado da Casa Comum. Seu significado é viver 
em aprendizado e convivência (ACOSTA, 2016, p. 14).  



182 
 

 

As visões de mundo das diversas etnias andinas constituídas na América Latina 

desde muitos séculos olhavam o indivíduo como um ser planetário, cósmico. Também 

estes olhares, conhecimentos, compreensões e interpretações precisam aparecer nos 

estudos nas escolas e universidades. Senão, estaremos colonizando e encobrindo as 

epistemologias dos povos latino-americanos. É um olhar muito diferente daquele da 

colonização. É possível que o século XX e o XXI tenha introjetado a única visão 

dominante nos povos colonizados. Em nome dos conhecimentos científicos nós 

muitas vezes assumimos um compromisso com a ciência em propagar e defender 

estas verdades. Predomina uma verdade, a do conquistador e colonizador que 

coloniza que se institucionaliza nas nossas instituições e pessoas. A Filosofia da 

Libertação da América Latina apareceu neste contexto. É o contexto da realidade que 

não é questionada, duvidada e nem desperta interesses em querer estudar e pensar 

outras visões e maneiras de viver e conviver.  

Ao falarmos do mundo da vida e o que a circunda, a inspiração ou estimulante 

para o pensamento, a reflexão e a explicação é um pensador eurocêntrico. Assim 

nossos Livros Didáticos nos apresentam. Fazer esta observação ao corte e recorte 

não de leitura, mas de ruptura de reflexão-crítica e de compromisso ético na prática 

diária na vida que vai acontecendo no viver o cotidiano. 

O bem viver, é quase impossível encontrá-lo no eurocentrismo. Ninguém 

consegue bem viver ou viver bem na visão eurocêntrica racista, machista, homofóbica, 

desumana e destrutiva. É o fascínio da cultura conquistadora que nos faz muitas vezes 

adoradores pelo culto ao conquistador. Tudo isso pode provocar outro olhar, desde 

que aconteça a descolonização de nossa mente e de nossa visão para pensar e ver 

que é possível bem viver. O bem viver significou por estar fora do sistema totalitário 

eurocêntrico que os povos latino-americanos foram subsumidos. O início está na 

libertação desta dependência que o escraviza e redescobrir a sua cultura sem 

opressão e desumanização: 

O fundamento são as relações de produção autônomas, renováveis e 
autossuficientes. O Bem Viver também se expressa na articulação 
política da vida, no fortalecimento de relações comunitárias e 
solidárias, assembleias circulares, espaços comuns de sociabilização, 
parques, jardins e hortas urbanas, cooperativas de produção e 
consumo consciente, comércio justo, trabalho colaborativo e nas mais 
diversas formas do viver coletivo, com diversidade e respeito ao 
próximo (ACOSTA, 2016, p. 15-16). 

 



183 
 

Esta perspectiva de Acosta criou um elo de compromisso ético com o 

pensamento dusseliano ao pensar e agir na realidade humana que levou a 

transformação da comunidade ou sociedade quando se muda a mentalidade 

colonizadora. É um pensamento planetário e de respeito aos povos, etnias nas suas 

identidades e interações entre coletivas e Inter coletivas não para conquistar e impôr 

a cultura um no outro, mas para aprender, colaborar, cooperar e viver bem. É a 

possibilidade na superação dos individualismos, egoísmos e consumismos.  

 

Metodologia  

O bem viver é pensar, refletir e viver sem que o sistema eurocêntrico se torne 

o único jeito de viver e de conviver. Conhecemos e aprendermos desde muito tempo 

e no início da vida a olharmos o mundo de uma maneira alienada. A alienação de 

transformar a pessoa num colonizador e impositor do pensamento eurocêntrico.   

 

Avaliação  

A pesquisa, a investigação e a escrita de uma filosofia que tenha as suas 

características indígenas e africanas é horizontalizar um compromisso que a filosofia 

da libertação da América Latina desenvolveu. Uma filosofia para criticar a 

modernidade eurocêntrica dominadora e promover o protagonismo filosófico aos 

alunos na formação diferente daqueles e daquelas que os exploram.     

 

Bibliografia 

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros 

mundos. Tradução de Tadeu Breda. São Paulo: Autonomia Literária/Elefante, 2016.  

 

DUSSEL, Enrique. Praxis Latinoamericana y Filosofía de la Liberación. Obras 

Seletivas, XII, 1ª edición, Docencia: Buenos Aires, 2012. 

 

MAMANI, Fernando Huanacuni. Buen Vivir / Vivir Bien. Filosofía, políticas, 

estrategias y experiencias regionales andinas. Coordinadora Andina de 

Organizaciones Indígenas – CAOI. Coordinador General: Miguel Palacín Quispe. 

www.minkandina.org. 3ª ed. Peru, Lima, 2010. 

 



184 
 

 SUES, Paulo. Contribuição para o Seminário “O bem viver dos povos indígenas 

como crítica sistêmica e alternativa de um mundo pós capitalista” do XIII SIMPÓSIO 

INTERNACIONAL FILOSÓFICO-TEOLÓGICO (FAJE, Belo Horizonte): “Em busca do 

bem comum: política e economia nas sociedades contemporâneas”, realizado de 4 a 

6 de outubro de 2017. 

 

3.10 10ª Aula: Filosofia Ubuntu, experiência da africanidade e a Filosofia Latino 

– americana no ensino de filosofia   

 

Tema  

A filosofia africana se fundamenta no Ubuntu como descolonização do 

eurocentrismo que perdura nas lideranças da África   

 

Objetivo Geral 

A filosofia Ubuntu e a pessoa humana que se faz e realiza na comunidade 

 

Objetivos Específicos 

a) Uma filosofia africana para descolonizar o ensino e estudar as raízes da 

África no Brasil; 

b) Filosofia Ubunto e organização das comunidades a partir da pessoa 

humana;  

c) Estudo da filosofia latino-americana e a africanidade no pensamento que 

descoloniza do eurocentrismo.   

 

Justificativa  

O pensamento de Dussel nasceu no próximo e oprimido: A proximidade 

originária é anterior à minha concepção de mundo e torna o Outro, o fundamento do 

mundo, a única realidade concreta e verdadeira:  

 
El acto liberador, la práxis de liberación ‘no consiste en la facultad de 
escoger la manera en que fomos utilizar nuestros ingresos’, sino, como 
pensaba Sandino, es la facultad de escoger la manera como vamos 
utilizar nuestra vida para dar vida, a los que viven en la muerte. 
Muertes es no ser libres (porque oprimidos), no poder elegir nada por 
ser miserables, morir de hambre, de frío, de analfabetismo… La praxis 
de liberación no se hace en virtud de un derecho dado. La praxis de 
liberación obra en nombre del derecho a la vida, es un derecho 



185 
 

absoluto: es el derecho que instaura todos los derechos restantes, es 
el derecho básico por excelencia (DUSSEL, 2012, p. 155). 

 

Na história da filosofia e no ensino de filosofia, a maiêutica de Sócrates se 

utilizou como um método ideal de diálogo. No aspecto da pedagógica dusseliana, o 

ensinar dialogando somente fez participar daquilo que já se tem como construção do 

conhecimento. São poucos os filósofos e pedagogos que percebem que Sócrates, 

pelas suas perguntas, não está dinamizando e questionando o conhecimento, mas 

direciona a resposta de seu interlocutor para as verdades gregas. Este 

direcionamento, faz o discípulo-aluno, crer que estas verdades são divinas, eternas, 

imutáveis: é a repetição do mesmo. 

Estas características estão na filosofia dominadora eurocêntrica e na 

pedagogia que aliena o aluno ao conhecimento já estabelecido. Esta prática filosófica 

e pedagógica conduz o aluno as crenças de que as suas ideias é que são as 

verdadeiras e as outras falsas.  

Nos séculos XX e XXI, a ciência assumiu o controle da verdade e impõe que 

nada é verdade sem a veracidade científica. Um pararelo: ‘Na Idade Média, a 

instituição Igreja Católica dizia: Não há Salvação fora da dela. Na Modernidade, a 

instituição Científica diz: Não há Verdade fora dela. Assim, voltamos para a Era 

Medieval onde os dogmas eram elaborados verticalmente e na atualidade, a Ciência 

é dominadora, também dogmatiza o conhecimento diante de tantas possibilidades de 

veres diferentes.  

Na contemporaneidade, a ideia eurocêntrica e euro-nortecentrista propagam o 

conhecimento desde a Europa e dos Estados Unidos. A filosofia da libertação da 

América Latina apresentou outra visão e possibilita ao professor e ao aluno uma ideia 

e compreensão diferente do mundo da vida e de uma outra visão de cultura. A filosofia 

da libertação quando estudada junto com a filosofia africada, que são muitas, 

podemos pensar juntamente com o Ubuntu. Entender como que uma pessoa no 

Ubuntu é acolhida pela comunidade, é incluída:   

 
NTU, MUNTU, BANTU e UBUNTU são termos que dão significado a 
este artigo. NTU, o princípio da existência de tudo. Na raiz filosófica 
africana denominada de Bantu, o termo NTU designa a parte essencial 
de tudo que existe e tudo que nos é dado a conhecer à existência. O 
Muntu é a pessoa, constituída pelo corpo, mente, cultura e 
principalmente, pela palavra. A palavra com um fio condutor da sua 
própria história, do seu próprio conhecimento da existência. A 
população, a comunidade é expressa pela palavra Bantu. A 



186 
 

comunidade é histórica, é uma reunião de palavras, como suas 
existências. No Ubuntu, temos a existência definida pela existência de 
outras existências. Eu, nós, existimos porque você e os outros 
existem; tem um sentido colaborativo da existência humana coletiva. 
As línguas são um espelho das sociedades e dos seus meios de 
nomear os seus conhecimentos, no sentido material, imaterial, 
espiritual. A organização das línguas Bantu reflete a organização de 
uma filosofia do ser humano, da coletividade humana e da relação 
(JUNIOR, 2010, p. 25).  

 

Quem nos vê de outro país eurocêntrico poderá questionar os conhecimentos 

e estudos desde este pensamento. Pode se perguntar se existe ou não filosofia, etc. 

Isso somente demostrou o quanto estes que utilizam estas perguntas são colonizados, 

alienados e podem ser alienantes. Alienado e controlado, preso a uma estrutura de 

pensamento que não se libertou do eurocentrismo e ausente de horizontalidade.     

A visão vertical é de dominação e instituiu suas verdades como verdadeiras em 

detrimento de outras como mentiras, falsas ou inválidas. Exigiu que sigam as 

verdades estabelecidas de forma universal. Esta dominação ocorreu na modernidade 

com o pensamento de Hegel, que defendeu que o saber absoluto é um eterno recordar 

e assim sendo, possibilitar o fim da história, sem possibilidade a nada de novo e o 

domínio eterno do mesmo. 

Nós latino-americanos e afrodescendentes temos que recuperar nossa 

liberdade no pensar para sair desta dominação ideal e para assumir a filosofia da 

libertação como outra visão e prática de ensino filosófico. A desalienação e a 

libertação a partir da descolonização mental de quem pensa latina-americanamente o 

conhecimento de seu povo, etnia são necessárias:  

 
O sentido de Ubuntu está resumido no tradicional aforismo africano 
‘umuntu ngumuntu ngabantu’ (na versão zulu desse aforismo), que 
significa: ‘Uma pessoa é uma pessoa por meio de outras pessoas’, ou 
‘eu sou porque nós somos’. Ser humano significa ser por meio de 
outros. Qualquer outra forma de ser seria “desumana” no duplo sentido 
da palavra, isto é, ‘não humano’ e ‘desrespeitoso ou até cruel para com 
os outros’. Essa é, grosso modo, a forma como a ética Ubuntu africana 
descreve e também prescreve o ser humano (IHU On-line, apud 
LOUW, 2010, p. 5). 

 

Na raiz filosófica africana denominada de Bantu, o termo NTU designa a parte 

essencial de tudo que existe e tudo que nos é dado a conhecer à existência. O Muntu 

é a pessoa, constituída pelo corpo, mente, cultura e principalmente, pela palavra. A 

palavra com um fio condutor da sua própria história, do seu próprio conhecimento da 

existência. A população e a comunidade se expressam pela palavra Bantu. A 



187 
 

comunidade é histórica, é uma reunião de palavras, como suas existências. 

Transmite-se pela Tradição Oral toda a história que contém todo o saber e sabedoria 

do viver e conviver. No Ubuntu, Eu, nós, existimos porque você e os outros existem. 

Eu nunca existo sozinho. Somente posso existir pelo outro e com o outro, por isso a 

importância na vida comunitária, coletiva. Na comunidade está o sentido colaborativo 

e cooperativo da existência humana coletiva. As línguas são um espelho das 

sociedades e dos seus meios de nomear os seus conhecimentos, no sentido material, 

imaterial, espiritual. A língua se transforma em corpo e linguagem que se assume no 

saber e sabedoria transmitida para a comunidade. A língua é corporal quando o corpo 

todo é linguagem, na corporeidade. 

A organização das línguas Bantu refletiu a organização de uma filosofia do ser 

humano, da coletividade humana e da relação interpessoal, entre os demais seres, 

com a natureza e o universo. É uma visão de mundo que não se encaixa na ideia de 

pessoa nem do Hobbes, que diz que a pessoa humana é um ser solitário e nem no 

esfriamento que se expressa na contemporaneidade no individualismo e ou no 

paralelismo.    

Segundo a tradição africana, em um sentido comum ou comunitário, Ubuntu, 

significa simplesmente compaixão, calor humano, compreensão, respeito, cuidado, 

partilha, humanitarismo ou, em uma só palavra, amor. Conceitos esquecidos e 

encobertos pelos colonizadores e a filosofia eurocêntrica da colonização.  

Na pedagogia filosófica Freireana, Freire não omitiu e nem reprimiu estes 

sentimentos e os utilizou na sua prática educativa de libertação e superação da 

sociedade opressora e repressora tanto do corpo quanto dos sentimentos. Este é o 

papel do latino-americano, a latina-americana (o machismo da língua portuguesa), e 

afrodescendente desfundamentar os fundamentos da colonização de nosso fazer 

educação, conhecimento, saber, história, filosofia, cultura e pensar.  

 
O conceito e percepto (imagem sensível) dão-se simultaneamento, 
porque a interpretação é um ato inteligência-sentiente e a percepção 
um ato de sensibilidade-inteligente. Assim como não pode se dividir o 
homem em corpo e alma (o homem é uma substantividade indivisível), 
assim também não se pode dividir o conteúdo eidético do sensível 
(DUSSEL, 1977, p. 41).  

 
Dussel, nos apresentou uma ideia encarnada do fenômeno da percepção e do 

percepto a partir de destes dois conceitos para pensarmos e sentirmos ou sentirmos 

e pensarmos não de maneira dualista e separada, mas unitária.  



188 
 

Metodologia  

Estudar os pensamentos latinino-americanos e africanos é possibilitar uma 

reflexão que traz como proposta outra visão que não seja do conquistador e 

colonizador. É o estudo um método filosófico que pode contribuir na descolonização 

das mentes a partir das próprias epistemologias e organizações.  

 

Avaliação  

A avaliação escapa o saber e o não saber, pois no pensamento latino-

americano e africano o importante é o professor e o aluno protagonistas de um pensar 

libertário e sujeitos de um ensino daqueles que sempre foram as vítimas da 

colonização.   

 

Bibliografia 

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação da América Latina – I Acesso ao 

ponto de partida da ética. Co-edição, Ed. Loyola. Piracicaba, São Paulo. Editorial 

Edicol, S. A. Piracicaba, SP. México, 1977.  

 

DUSSEL, Enrique. Praxis Latinoamericana y Filosofía de la Liberación. Obras 

Seletivas, XII, 1ª edición, Docencia: Buenos Aires, 2012. 

 

IHU On-Line é a revista semanal do Instituto Humanitas Unisinos – IHU – 

Universidade do Vale do Rio dos Sinos - Unisinos. Ano X, 353, ISSN 1981-8769. 

Diretor da Revista IHU On-Line: Inácio Neutzling (inacio@unisinos.br), São Leopoldo, 

RS, 06-12-2010.  

 

JUNIOR, Henrique Cunha. NTU: Introdução ao Pensamento Filosófico BANTU. 

Educação em Debate·- Fortaleza - v. 1, nº 59, ano 32, 2010.   

 

 

 

 

 



189 
 

CONCLUSÃO 

 

O raciocínio dialético filosófico da Filosofia da Libertação e o método analético 

dusselianos percorrem desde a temática da pesquisa até a última linha desta 

dissertação. Faz uma reflexão crítica da ideia mítica da modernidade eurocêntrica que 

conquistou, colonizou e impões a sua cultura num processo violento de encobrimento 

do outro.  

A questão pesquisada, estudada, refletida e escrita teve o livro “1492 o 

encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade” do filósofo e historiador 

argentino Enrique Dussel como material teórico. O livro serviu como fundamento e 

base reflexiva e analítica da dissertação “Outras visões sobre a Modernidade: a crítica 

de Enrique Dussel e suas implicações para o Ensino de Filosofia”.  

  O livro 1492 o encobrimento do outro possibilitou uma releitura histórica e 

filosófica da história e da filosofia que se ensina na filosofia do Ensino Médio. Esta 

releitura foi realizada por outros olhares e visões da modernidade eurocêntrica.   

 No primeiro capítulo abordamos uma visão eurocêntrica que é vigente na 

atualidade e no ensino continua sendo uma ‘colonização cognitiva’. A reflexão 

filosófica realizada foi a partir das quatro Conferências num conjunto de oito 

Conferências escritas pelo pensador latino-americano Enrique Dussel. As 

conferências ganharam uma força de resistência intelectual e prática por não aceitar 

a celebração dos 500 anos do Descobrimento (Encobrimento da América. As 

Conferência e as Temáticas são: 1. O Eurocentrismo; 3. Da conquista à colonização 

do mundo da vida; 5. Crítica do mito da modernidade e a 6. Ameríndia numa visão 

não-eurocêntrica da história mundial. A crítica de Dussel abordou como que a 

colonização e a dominação se fundamentaram no mito da modernidade. O mito da 

estrutura opressora que se desdobrou no mito do eurocentrismo. 

No segundo capítulo analisamos os três Livros Didáticos do PNLD escolhidos 

para demonstrar o eurocentrismo no Ensino Médio. E como os livros continuam nesse 

processo de encobrimento do outro e quais os impactos da Filosofia Latino-americana 

no Ensino de Filosofia do Ensino Médio. 

O 1º Livro Didático: “Iniciação à Filosofia” de Marilena Chaui, 2010; 

O 2º Livro Didático: “Filosofando – Introdução à Filosofia” de Maria Lúcia de 

Arruda Aranha e Maria Helena Pires Martins, 2013;  



190 
 

 O 3º Livro Didático: “Filosofia – Experiência do Pensamento” de Sílvio Gallo, 

2016.  

 O PNLD, Programa Nacional do Livro Didático não deixou de trazer e ensinar 

na sala de aula a Filosofia totalitária eurocêntrica mesmo na nossa atualidade. A nossa 

crítica fundamentou-se na Filosofa da Libertação na América Latina mostrando que 

existem outras visões sobre a modernidade e que são encobertas pelo Programa de 

Filosofia do Brasil e Latino-americana.  

  No terceiro capítulo refletimos a práxis filosófica no Ensino de Filosofia no 

ensino Médio. A prática na sala de aula abordou vários pensadores de outros países. 

Compreensões e visões de mundo que o eurocentrismo encobriu e não aborda. 

Materiais dos pensadores Paulo Freire, Frantz Fanon, Enrique Dussel e Joseph 

Omoregbe contribuíram nessa visão de desencobrimento, discussão, debates, 

reflexões, questionamentos, dúvidas e pesquisas da modernidade eurocêntrica. 

 As dez aulas trazem para as reflexões filosóficas outras visões a partir de 

filosofias que não temos contato nos livros Didádicos. O objetivo desta dissertação é 

aplicarmos na prática pensadores e pensadoras que foram subsumidos por todos os 

séculos de colonização pelo eurocentrismo. Atualmente, nós encontramos vários 

artigos, textos, livros, dissertações, teses, conferências, congressos e seminários que 

estão ampliando os pensamentos filosóficos que antes eram vistos como periféricos. 

Pensar, escrever, ensinar e aprender desde a América Latina é lutar contra a 

submissão servil de que os provos latino-americanos e africanos são e foram 

submetidos como inferiores pelos colonialismos eurocêntricos. O estudo e a pesquisa 

que nos conduziu ao mundo que foi encoberto, apresentou que existem outras visões 

de conhecer e interpretar a modernidade eurocêntrica. Para o pensador Dussel, a 

modernidade é um mito falacioso para justificar a barbárie da colonização 

eurocêntrica.    

 As aplicações das reflexões destes pensadores estudados contribuíram numa 

reflexão que repensou os fatos-textos dos Livros Didáticos e como que foram escritos 

e apresentados pela Europa sem dar espaço aos filósofos e pensamentos da América 

Latina, África e Ásia. Esta dissertação buscou e busca contribuir naquilo que foi 

pesquisado, refletido e escrito num conhecer, compreender, interpretar, sugerir, 

estudar, pesquisar, questionar, refletir e pensar o que o eurocentrismo não pensou 

sobre o outro. A Filosofia da Libertação na América Latina não excluiu o pensamento 

reflexivo de filósofos europeus. Ela questionou e questiona; quem não aceitou e aceita 



191 
 

é o eurocentrismo, que pensou a partir de sua realidade colonizada apresentando 

proposta de pensamento autônomo e de libertação para a construção duma sociedade 

descolonizada. A pesquisa concluiu enquanto texto de dissertação, mas não no 

sonho, na luta, no engajamento e na elaboração da teoria e prática ou práxis do autor. 

A vida do latino-americano é uma luta e na labuta se liberta e constrói uma sociedade 

justa.   

  



192 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda e PIRES, Maria Helena. Filosofando: Introdução à 

Filosofia (1º, 2º e 3º anos do Ensino Médio). 5ª Ed. São Paulo, SP, 2013. 

 

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. 

Tradução de Tadeu Breda. São Paulo: Autonomia Literária/Elefante, 2016. 

 

AZZI, Riolando. A teologia católica na formação da sociedade colonial brasileira. 

Petrópolis, RJ, ed. Vozes, 2004.   

 

ASSMANN, Hugo e FRANKLEMMENT. FRANZ. A Idolatria do Mercado Série V: 

Desafios da vida na sociedade. Coleção Teologia e Libertação. Ed. Vozes, São Paulo, 

SP, 1989.   

 

BARCELO, Valdo. Uma educação nos trópicos: contribuições da antropofagia Cultural 

Brasileira. Petrópolis, RJ, Ed. Vozes, 2013. 

 

BOFF, Leonardo. América Latina: Da conquista à nova evangelização. São Paulo, SP, 

ed. Ática S.C., 1992.  

 

BOFF, Leonardo. Paixão de Cristo Paixão do mundo - os fatos, as interpretações e o 

significado ontem e hoje. Ed. Vozes, Petrópolis, RJ, 1977.  

 

BUBER, Martin. Do Diálogo e Do Dialógico. Trad. Marta Ekstein de Souza Queiroz e 

Regina Weinberg. Ed. Perspectiva, São Paulo, 1982.  

 

BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradução do alemão, introdução e notas por Newton Aquiles 

Von Zuben. ed. 10ª, São Paulo: Centauro, 2001. 

 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A Construção do Outro como Não-Ser como 

fundamento do Ser. (Tese de Dotorado de Filosofia) Feusp, São Paulo, SP, 2005.  

CHAUI, Marilena. Iniciação à Filosofia. Ensino Médio. Volume Único. Editora Ática. 

São Paulo, SP, 2010.  



193 
 

 

CARBONI, Paulo César; COSTA, José André da; MACHADO, Lucas. Filosofia e 

libertação: homenagem aos 80 anos de Enrique Dussel / organização Paulo César 

Carbonari, José André da Costa e Lucas Machado. – Passo Fundo: IFIBE, 2015. 

 

DESCARTES, René. Discurso do Método. 1637. (Tradução Maria Ermantina Galvão), 

2ª Edição, São Paulo, Ed. Martin Fontes, 1996. 

 

DIEHL, Diego Augusto. A re-invenção dos direitos humanos pelos povos da América 

Latina: para uma nova história decolonial desde a práxis de libertação dos movimentos 

sociais. 2015. 393 f. Tese (Doutorado em Direito) – Faculdade de Direito, Universidade 

de Brasília, Brasília, 2015. 

 

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade. 

Conferências de Frankfurt/ Tradução Jaime A. Clasen – Petrópolis, RJ. Ed. Vozes, 

1993. 

 

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação da América Latina – I Acesso ao ponto de 

partida da ética. Co-edição, Ed. Loyola. Piracicaba, São Paulo. Editorial Edicol, S. A. 

Piracicaba, SP. México, 1977.  

 

DUSSEL, Enrique. Filosofía de la Cultura y Transmodernidad. Liberación Obras-

Seletas II, 1ª edición. Editorial Docendia, Buenos Aires, Argentina, 2012.  

 

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação. Crítica à ideologia da exclusão. São Paulo: 

Ed. Paulus, 1995.  

 

DUSSEL, Enrique. América Latina e Libertação. Buenos Aires: CLACSO, 1973. 

 

DUSSEL, Enrique. Etica de la Liberacióen la Edad de la Globalización y de la 

Exclusión. Editorial Trotta. Colecion Estruturas y Procesos – Serie Filosofía. 2ª 

Edición,1998.  

 



194 
 

DUSSEL, Enrique. Introducción a la Filosofía de la Liberación. Ensayos Preliminares 

y Bibliografía. 5ª Edición, Editorial Nueva América. Bogotá, Colombia, 1995. 

 

DUSSEL, Enrique. Lecciones de Antropología Filosófica – Para una Des-trucción de 

la historia de la Ética. Obras Selectas II, 1ª Ed. Buenos Aires, Docencia, 2012.  

 

DUSSEL, Enrique. Política de la Liberación I. Historia mundial y crítica -Obras 

Selectas XXVI- Ia ed. - Buenos Aires: Docencia, 2013. 

 

DUSSEL, Enrique. América Latina – Dependencia y Liberación. CLACSO, editorial 

Fernando García Cambeiro, Buenos Aires, Argentina, 1973.  

 

DUSSEL, Enrique. Método para uma Filosofia da Libertação – Superação Analética 

da Dialética Hegeliana. Ed. Loyola, Tradução Jandir João Zanotelli, São Paulo, SP, 

1986.  

 

DUSSEL, Enrique. 16 Tesis de Economía Política, XVIII- Ia ed. Argentina, Buenos 

Aires: Docencia. 2013.  

 

DUSSEL, Enrique. 20 Teses de Política. 1ª edição, Buenos Aires, Consejo 

Latinoamericano de Ciencias Sociales, CLACSO, São Paulo, Expressão popular, 

2007.  

 

DUSSEL, Enrique. Praxis Latinoamericana y Filosofía de la Liberación. Obras 

Seletivas, XII, 1ª edición, Docencia: Buenos Aires, 2012.  

 

DUSSL, Enrique. Para uma ética da libertação latino-americana I – Acesso ao ponto 

de partida da ética. Trad. Luiz João Gaio. Co-edição de editora Loyola, São Paulo, SP 

e editora UNIMEP, Piracicaba, SP. Editorial Edicol, México, 1977.  

 

DUSSEL, Enrique. Para uma ética da libertação latino-americana III: erótica e 

pedagógica. São Paulo: Loyola, 1977.  

 



195 
 

DUSSEL, Enrique. El Humanismo Helénico. Eudeba,  http://biblioteca.clacso.edu.ar. 

Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO), Argentina, Buenos Aires, 

1975.  

 

DUSSEL, Enrique. El Humanismo Semita. Temas de Eudeba, Editorial Universitaria 

de Buenos Aires, 1969.  

 

DUUSSL, Enrique, MENDIETA, Eduardo, BOHÓRQUEZ. El pensamiento filosófico 

latinoamericano, del Caribe y latino (1300-2000): historia, corrientes, temas y filósofos 

/ editado por Enrique Dussel, Eduardo Mendieta, Carmen Bohórquez. México: Siglo 

XXI: Centro de Cooperación Regional para la Educación de Adultos en América Latina 

y el Caribe, 2009.  

 

DIOP, Cheikh Anta. Origem Africana da Civilização – Mito e Realidade. Trad. Para o 

Português a partir da tradução inglesa de Mercer Cook. 1ª ed. Frebruary, 1974.  

Présence Africane, Paris, 1967.  

 

DALLA ROSA, Luís Carlos. Educar para a sabedoria do amor: a epifania do rosto do 

outro como uma pedagogia do êxodo / Luís Carlos Dalla Rosa; orientador Rudolf Von 

Sinner. – São Leopoldo, RS: EST/PPG, 2010.  

 

FOULCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão; tradução de Raquel 

Ramalhete. Petrópolis, Vozes, 1987. 

  

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Ed. Paz e Terra S/A, 46ª Edição, São Paulo, 

SP, 2005.  

 

FREIRE, Freire. Pedagogia da Esperança. Um reencontro com a Pedagogia do 

Oprimido. 13ª Edição, Ed. Paz e Terra, Rio de Janeiro, RJ, 1992.  

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: Saberes necessários à prática educativa. 

53ª ed. Paz e Terra, Rio de Janeiro, RJ, 2016.  

 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/


196 
 

FREIRE, Paulo; MACEDO, Donaldo. Alfabetização: Leitura do mundo, leitura da 

palavra. Tradução de: OLIVEIRA, Lólio Lourenço de. 6ª. ed. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 2013.  

 

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. 2º ed. Rio de Janeiro: Editora Civilização 

Brasileira, 1979. 

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Ed. 16ª, Rio de Janeiro: Graal. 2001. 

 

GALLO, Sílvio. Filosofia: Experiência do Pensamento. Volume Único. 1ª Ed. Editora 

Spicione. São Paulo, SP, 2013.  

  

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. A Razão na história: uma introdução geral à filosofia 

da história / Georg Wilhelm Friedrich Hegel; introdução de Robert S. Hartman; 

Tradução de Beatriz Sidou. 2ª. ed. São Paulo: Centauro, 2001.  

 

HICKERT, Carmen. Enrique Dussel: O Professor à luz do conceito de mestre em uma 

práxis pedagógica libertadora. São Leopoldo: Escola Superior de Teologia, 2005. 

 

HOBBES, Thomas. Leviatã. Ed. Martin Claret, São Paulo, 2006. 

 

HUME, David. Investigação acerca do entendimento humano. Col. Pensadores, Trad. 

Anoar Aiex, Ed. Nova Cultural Ltma. São Paulo, SP, 1999. 

 

IHU On-Line é a revista semanal do Instituto Humanitas Unisinos – IHU – Universidade 

do Vale do Rio dos Sinos - Unisinos. Ano, 340, ISSN 1981-8769. Diretor da Revis ta 

IHU On-Line: Inácio Neutzling (inacio@ unisinos.br), São Leopoldo, RS, 23-08-2010. 

 

IHU On-Line é a revista semanal do Instituto Humanitas Unisinos – IHU – Universidade 

do Vale do Rio dos Sinos - Unisinos. Ano X, 353, ISSN 1981-8769. Diretor da Revista 

IHU On-Line: Inácio Neutzling (inacio@unisinos.br), São Leopoldo, RS, 06-12-2010.  

 

mailto:inacio@unisinos.br


197 
 

JESUS, Rodrigo Marcos de; NEGRI, Edson Clebes; CÂNDIDO, Juarid Rios 

(Organizadores). Filosofia e consciência negra: desconstruindo o racismo. (Coleção 

Saberes e Práticas 1), Cuiabá: EdUFMT, 2018.  

 

LANDER, Edgardo. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latinoamericanas. Edgardo Lander (org). Colección Sur Sur, CLACSO, 

Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Argentina, Septiembre, 2005. 

 

LAS CASAS, Bartolomé de. Brevíssima relación de la destruyción de las indias. 

Colección Textos Clásicos, Edición de Andrés Moreno Mengíbar, 1598.  

 

LA BOÈCIE. Étienne de. Discurso da servidão voluntária. 2ª ed. São Paulo, 

Brasiliense, 1982.  

 

LÉVINAS, Emmanuel. Entre Nós. Ensaio sobre a alteridade. Trad. Peregrino Stefano 

Pivatto. Ed. 2ª, ed. Vozes, Rio de Janeiro, RJ, 2005.  

 

LOCKE, John. Dois Tratados sobre o governo. Trad. Julio Fischer, 1ª edição, ed. 

Martins Fontes, São Paulo, SP, 1998. 

 

LÖWY, Michael. O que é Cristianismo da Libertação: religião e política na América 

Latina, 2ª ed. – São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo: Expressão Popular, 

2016. 

 

MAMANI, Huanacuni Fernando. Buen Vivir / Vivir Bien. Filosofía, políticas, estrategias 

y experiencias regionales andinas. Coordinadora Andina de Organizaciones 

Indígenas – CAOI. Coordinador General: Miguel Palacín Quispe. 

www.minkandina.org. 3ª ed. Peru, Lima, 2010. 

 

MEMMI, Albert. Retrato do colonizado precedido de retrato de colonizador. Tradução 

de Marcelo Jacques de Moraes. Editora Civilização Brasileira, Rio de Janeiro, 2007.  

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. 3. ed. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

 



198 
 

MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. São Paulo, Abril Cultural, 1973 (Coleção Os 

Pensadores).  

 

MENCHÚ, Rigoberta; BURGOS, Elizabeth Debray. Me llamo Rigoberta Menchú y así 

me nació la consciência.20ª edição. Cidade do México: Siglo ventiuno editores, 2007. 

 

MAQUIAVEL, Nicolau. Comentários sobre a primeira década de Tito Lívio. 3ª Ed. Trad. 

De Sérgio Bath, Brasília, Editora Universidade de Brasília, 1994.  

 

MURARO, Rose Marie; BOFF, Leonardo. (Org.). Feminino e masculino: uma Nova 

consciência para o encontro das diferenças. Rio de Janeiro, RJ: ed. Sextante, 2002.  

 

MATOS, Hugo Allan. Uma introdução à Filosofia da Libertação latino-americana de 

Enrique Dussel. Livro eletrônico gerado a partir do Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado à Universidade Metodista de São Paulo, sob a orientação de Daniel 

Pansarelli. São Paulo, 2008.  

 

MUNDURUKU, Daniel. O Banquete dos Deuses: conversa sobre a origem da cultura 

brasileira. 2ª ed. São Paulo: Global, 2009. 

 

OMOREGBE, J. I. La Filosofia africana: ayer y hoy. Barcelona: Edicions Bellaterra, 

2002. 

 

O’GORMAN, Edmundo. A Invenção da América – Reflexão a respeito da estrutura 

histórica do Novo Mundo e do sentido do seu devir. Tradução de Ana Maria Martinez 

Corrêa, Manuel Lelo Belotto – São Paulo: Editora Universidade Estadual Paulista, 

1992. 

 

PACHECO, Juliana (Org.). Filósofas: A presença das mulheres na filosofia. Editora Fi, 

Porto Alegre, RS, 2016.   

 

PORTILLA, Miguel León. La Filosofía Náhuatl: estudiada en sus fuentes es un texto 

escrito por el doctor honoris causa Miguel León Portilla,1956, Edición 10ª, impreso y 

hecho en México, UNAM, México, 2006.  



199 
 

 

ROMÃO, José Eustáquio. Paulo Freire e Amílcar Cabral. A descolonização das 

mentes / José Eustáquio Romão, Moacir Gadotti. - São Paulo: Editora e Livraria 

Instituto Paulo Freire, 2012. 

 

SANTOS, Boaventura Sousa, MENESES, Maria Paula. Epistemologia dos Sul. 

Edições Almedina, SA, Coimbra, 2009.  

 

SANTOS, Luís Carlos Ferreira dos. O poder de matar e a recusa em morrer: filopoética 

afrodiaspórica como arquipélago de libertação / Luís Carlos Ferreira dos Santos. - 

2019.  

 

SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do ocidente; traducáo 

Tomás Rosa Bueno. Bueno. Sao Paulo, SP: Companhia das Letras, 1990.  

 

SEGALÉS, Juan José Bautista. ¿Qué significa pensar desde América Latina? Hacia 

una racionalidad transmoderna y postoccidental. Cuestiones de antagonismo. Serie 

Poscolonial. Director Ramón Grosfoguel Ediciones Akal, S. A., España, 2014.   

 

SUES, Paulo. Contribuição para o Seminário “O bem viver dos povos indígenas como 

crítica sistêmica e alternativa de um mundo pós capitalista” do XIII SIMPÓSIO 

INTERNACIONAL FILOSÓFICO-TEOLÓGICO (FAJE, Belo Horizonte): “Em busca do 

bem comum: política e economia nas sociedades contemporâneas”, realizado de 4 a 

6 de outubro de 2017. 

 

SOARES, Eliana Maria do Sacramento e TEIXEIRA, Lezilda Maria. Práticas 

educativas e cultura de paz [recurso eletrônico: articulando saberes e fazeres/org. 

Caxias do Sul, RS: Educs, 2018.  

 

TODOROV, Tzvetan. A Conquista da América – a questão do outro. Tradução Beatriz 

Perrone Moi, ed. 2ª, ed. Martiz Fontes, São Paulo, 1993.  

 

VASCONCELOS, José Antônio. Reflexões: Filosofia e Cotidiano: Filosofia: Ensino 

Médio, volume único – 1ª ed. – São Paulo, SP, 2016. 



200 
 

 

ZIMMERMANN, Roque. América latina – O Não-Ser: uma abordagem filosófica a 

partir de Enrique Dussel (1962-1976). Ed. Vozes Petrópolis, São Paulo, 1986. 

  

  



201 
 

APÊNDICE A - BIOGRAFIA DE ENRIQUE DUSSEL9 

 

A biografia foi retirada do livro Uma Introdução à Filosofia da Libertação Latino-

Americano de Enrique Dussel (MATOS, p. 15 – 20, 2007). 

“Nasceu num povoado chamado La Paz, em Mendoza, na Argentina no dia 24 

de dezembro de 1934, numa aldeia muito pobre, camponesa, filho de pai médico 

(positivista conservador, apesar de filho de alemão socialista) e mãe dona de casa 

(líder envolvida com causas sociais). Dussel deixa claro que a miséria econômica e 

abundância agrária no meio em que nascera e crescera e as rugas e sofrimentos de 

seu povo, contribuíram muito para o desenvolvimento de sua vida. Aqui já é possível 

perceber sua sensibilidade e envolvimento com a realidade social, de forma que ainda 

hoje, até em suas mais recentes obras, a gratidão e o não esquecimento de suas 

origens está presente.  

Em 1940, seu pai foi despedido do hospital em que trabalhava e foram para 

Buenos Aires, morar na cidade grande. Odiaram e estava difícil acostumarem-se, mas 

Dussel cursou o primário ali. Como decorrência da revolução de 1943, Perón foi 

elevado ao poder em 1945 e como o pai de Dussel era oposição a ele, voltaram para 

Mendoza. No centro de Mendoza, teve uma juventude muito fértil, fora andinista 

(esporte quase como o alpinismo, mas escala os andes ao invés de montanhas), 

ganhando um grande concurso chamado São Bernardo, que consistia numa prova de 

4.800 metros de altura, o que o ajudou em sua incursão pela Europa e Oriente mais 

tarde; militou na Ação Católica e com 15 anos já demonstrava uma grande 

preocupação com o próximo no campo social, visitava crianças portadoras de 

deficiências mentais, lia os livros de São Bernardo, Tereza d´Ávila e João da Cruz. 

Cursou o colégio numa escola técnica agrícola e assistiu aula na Escola de Belas 

Artes, ambas na Universidade Nacional do Cuyo.  

Ingressou na universidade nacional de Cuyo, militava em grêmios e 

movimentos políticos. Fundou a Federação Universitária do Oeste (FUO) e foi 

presidente do Centro de Filosofia e Letras (CEFYL), sendo preso em 1954 por causa 

de sua oposição a Perón. Cursou filosofia tradicional (5 anos), sobretudo a terceira 

                                                           
9 MATOS, H. A. Uma introdução à Filosofia da Libertação latino-americana de Enrique Dussel. 
Livro eletrônico gerado a partir do Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 
Universidade Metodista de São Paulo, sob a orientação de Daniel Pansarelli. São Paulo, 2008 
(pg. 23-28).  



202 
 

escolástica. Era-lhes exigido o grego e o latim e indicado o alemão. Leu os clássicos 

nos textos originais (Platão e Aristóteles em grego, Agostinho e Tomás em latim, 

Descartes e Leibniz em francês, Scheler e Heidegger em alemão). A ética, sobretudo, 

lhe fascinava e para ela é que rumavam seus estudos. Sua vida acadêmica era 

orietada pela militância política, não se preocupando com notas e avaliações, apesar 

de nunca ter sido reprovado. Licenciou-se aos 23 anos (1957), como ele mesmo diz a 

mentalidade colonial latino-americana o impelia à experiência europeia, portanto, 

partiu para a Espanha com uma bolsa de estudos. Foi em um barco, com a passagem 

mais barata que pudera comprar, estava saindo para uma experiência nova, 

totalmente incerta e desconhecida. Numa viagem que durou 24 dias, passou por 

Buenos Aires, Montevidéo, Santos, Recife, Dakar, Marrocos, descobrindo um mundo 

periférico que até então estava fora de sua consciência. Chegou ao porto de Barcelona 

e pegou o trem para Madri, para o colégio Guadalupe, onde viviam duzentos 

estudantes de toda a América Latina. Nesta época nasceu em si a consciência do 

não-europeu, não espanhol e de que era Latino-americano, distinto do europeu. Foi 

para o oriente. Dormindo no chão, pedindo dinheiro para comer, foi caminhando por 

várias cidades espanholas, passando pela Itália, Beirute, Damasco (em guerra 

SírioLibanesa), Ammán (deserto que lhe recordou muito sua infância) e Jerusalém. 

Depois, enfim, Israel, onde conheceu um sacerdote Francês chamado Paul Gauthier, 

que lhe possibilitou trabalhar um mês numa cooperativa árabe de carpintaria. Gauthier 

lhe convidou a voltar quando terminasse seu doutorado. 

Em Abril de 1959, de volta à Espanha, termina seu doutorado, na mesma linha 

escolástica tradicional, contudo, já desejante de retornar a Israel. Na primeira página 

de sua tese, como homenagem ao povo israelense e saudoso de sua experiência, 

sempre num viés Latino-americano, citou o trecho bíblico: “Bem-aventurados os 

pobres...”. Sua tese versa sobre a problemática do bem-comum, defendendo a 

posição de Jacques Maritain que expunha uma filosofia política propondo a 

democracia e a primazia da pessoa na sociedade corporativista que estava se 

estabelecendo. Mas por que citou este trecho bíblico que invoca aos pobres? 

Gauthier, seu mais novo amigo, era simplesmente obcecado pelo tema e Dussel 

declaradamente assumiu mais esta responsabilidade categorial em sua filosofia, 

agora não trataria apenas da América Latina pobre, mas também do pobre na América 

Latina, tema que já era de seu conhecimento e preocupação teológica. Compromisso 

este que surgiu não só por aderência teórica, mas prática de sua convivência e 



203 
 

trabalho sofrido junto a Gauthier e aos trabalhadores árabes por dois anos, 

trabalhando dez horas por dia. 

Dussel volta para a Europa e ao passar pela Grécia, a estranhou. Antes, a tão 

comum Grécia, origem da filosofia, que havia aprendido sua língua, estudado seus 

clássicos, origem da Europa, linda, tornara-se estranha e sem sentido. Depois de sua 

profunda experiência existencial em Israel, percebera que para falar dos pobres da 

América Latina, deveria partir do oriente e não da Grécia. Pois enquanto a filosofia de 

Jerusalém falava da possibilidade de revolução dos pobres, dignidade do trabalho, 

Athenas falava da liberdade dos homens livres, da impossibilidade de emancipação 

dos escravos, etc. 

Na França, escreve a obra O Humanismo Helênico que visa definir claramente 

as contradições insuperáveis refletidas na filosofia clássica grega, sobretudo da idéia 

de polis, que é totalmente contrária às categorias de dualismo ôntico (corpo-alma), 

categoria de uno do ser e da contemplação, cujos conceitos resultam num escapismo 

da realidade política e depreciação do corpo. Em 1964 termina de escrever O 

Humanismo Semita que trata das experiências dos povos semitas que partem desde 

além do ser, do nada como realidade criadora e possibilitam a concepção de ser 

corporal, sexual, a partir do conceito de basar (hebreu), que significa carne, ou seja, 

o ser humano em sua integralidade, não aceitando a dualidade corpo-alma, mas 

possibilitando um respeito ao corpo, ao ser em sua integralidade, onde a ética atinge 

sua perfeição na entrega política dos profetas para com os pobres, até a morte. 

Podemos constatar que Dussel por onde passa faz filosofia, e, sobretudo que 

o faz a partir de um horizonte Latino-americano. Na França, ainda em 1961, cursa 

bacharelado em Teologia e escreve O Dualismo na Antropologia da Cristandade: 

desde a origem do cristianismo até antes da conquista da América. Nesta época, 

trabalhava como bibliotecário universitário na Sorbone; Dussel o leu atentamente 

Merlau Ponty, que faleceu nesta mesma época assim como a Husserl, em Francês 

num curso que fazia com Paul Ricoeur. Neste mesmo período, tomou contato com a 

obra de Leopoldo Zea e além de uma mudança categorial, provocada pela 

fenomenologia, sua filosofia sofreu uma mudança geográfica, pois Zea propunha que 

era preciso reescrever a história, incluindo a América Latina nela. Além disso, 

conhecera sua esposa Johana, casou-se, teve um filho e uma filha, fez um doutorado 

em História. 



204 
 

De volta a Argentina, em 1969, conquista a cátedra de ética na Universidade 

Nacional de Cuyo. Dussel diz que suas aulas eram sobre a fenomenologia, sobretudo 

Heidegger, Merlau-Ponty, Husserl, sobretudo Heidegger que estava em alta na 

Argentina. Filosoficamente, Dussel ainda não havia despertado para a militância; 

militava teologicamente, depois da segunda conferência do Conselho Episcopal 

Latino-americano, que fomentou explicitamente o combate às injustiças e denunciava 

a violência institucionalizada que se estabelecera na América Latina com a ditadura 

militar. Neste mesmo ano, tendo sido criticado várias vezes por sua postura filosófica 

passiva frente à dependência da América Latina dos países eurocêntricos, Dussel se 

propõe a dedicar-se a uma Filosofia da Libertação, cujo pré-suposto seria acabar com 

tal dependência no campo filosófico. A obra Para uma Destruição da História da Ética 

foi a resposta a seu curso de filosofia naquele ano. Neste mesmo período, com o fim 

de melhorar sua dialética, se debruça sobre a filosofia de Hegel e os pós-hegelianos, 

sobretudo Marx. Sem maiores novidades, por já ser militante, Marx era uma leitura 

habitual. 

Foi nesta época que conheceu a obra Totalidade e Infinito, escrita por um judeu, 

nascido na Lituânia e naturalizado francês, chamado Emmanuel Lévinas. Lévinas 

viveu cerca de cinco anos num campo de concentração nazista, convivendo com as 

atrocidades cometidas se pôs a refletir a questão de como é possível que um ser 

humano seja capaz de matar outro. Desenvolvendo, daí sua filosofia da alteridade. 

Dussel, a partir da reflexão proposta por E. Lévinas, reconfigurou todo seu 

pensamento, pois conseguira, a partir dela, vislumbrar a superação das ontologias de 

Hegel e Heidegger. É neste momento de sua história que nasce a obra Para uma ética 

da Libertação latino-americana. Transcrição de 6 conferências, nas quais aborda os 

termos Outro, Mesmo, Exterioridade, Metafísica... os quais também iremos tratar mais 

adiante. Em 1971, houve o II Congresso de Filosofia na cidade de Córdoba. O 

problema fundamental discutido era sobre a possibilidade de uma filosofia 

essencialmente latino-americana.  

O peronismo volta ao poder argentino, prometendo eleições diretas. Contudo, 

confirmou-se como um poder populista, despótico. E pior: muitos intelectuais que se 

diziam de esquerda, o apoiaram e permaneceram ao seu lado, fazendo papel de 

extrema-direita, oprimindo o povo. Foi neste momento que a filosofia da libertação 

dusseliana assumiu outra função, além de superar a ontologia hegeliana e 

heideggeriana que servem como instrumento de dominação, por ocultar e/ou 



205 
 

impossibilitar a identificação e afirmação de culturas próprias da América Latina. O 

novo objetivo é superar este populismo, assim como, identificar, classificar, 

denunciar... os mecanismos pelos quais somos dominados, explorados, enganados, 

também no campo político. Contudo, este novo objetivo deve ser perseguido não com 

o partidarismo, ou seja, criação ou engajamento em partidos e/ou grupos específicos, 

mas como filósofo(s). Utilizando-se da criticidade permitida pela filosofia de criticar de 

fora, sendo prática efetiva e militante. 

Em 1973 a casa de Dussel é bombardeada pelo peronismo, destruindo grande 

parte de sua biblioteca pessoal, contudo, sem causar-lhe danos físicos. Em março de 

1975, fora expulso da Universidade Nacional de Cuyo. Exilado no México em 1976, 

consegue entrar como professor na Universidade Autônoma Metropolitana e na 

Universidade Autônoma do México. E é neste contexto, em 1977, que publicam a 

transcrição das conferências de Dussel e nasce Introduccion a una Filosofía de la 

Liberación Latinoamericana. 

Dussel ainda hoje não mede esforços, com 85 anos, não para de produzir e 

propagar sua Filosofia da Libertação latino-americana. Vejo em sua obra esperanças 

acima de qualquer pessimismo ou repressão causada pelos mecanismos vigentes e 

a tenho enquanto embasamento teórico-práxico necessário para a fundamentação de 

culturas, economias, ciências sociais, políticas... autenticamente latino-americanas”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



206 
 

ANEXO A - FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO 

 

 

Fonte: Dussel (1995, p. 38) 

 

 

 

 

 

 



207 
 

ANEXO B - BANDEIRA WIPALA 

 

 

 

 

      

Wipala é o símbolo da Luta, Resistência e Transformação Social 

 

 

 



208 
 

Wiphala 

 A Bandeira Símbolo da União das Nações Andinas 

 

Abaixo, um breve texto traduzido pela UNILA (Universisade Federal da 

Integração Latino Americana), extraído do portal Povos Originários, que explica o 

significado das cores e filosofias da Wiphala.  

 A origem da Wiphala desperta forte controvérsia. Alguns a colocam como um 

símbolo dos povos mais antigos, como a cultura Tiwuanaku, outros indicam origem 

mais recente. Os primeiros achados arqueológicos sustentam que foram encontrados 

tecidos, pinturas rupestres e cerâmica com esta base em xadrez. O símbolo também 

aparece em desenhos e histórias de cronistas antigos. 

Foi em 1987, por iniciativa de um grupo de pesquisadores entusiastas do 

Instituto Nacional de Arqueologia da Bolívia (INAR) que trabalharam recuperando 

informações existentes sobre os símbolos tradicionais da cultura andina. Eles 

projetaram um símbolo com 7 colunas e 7 linhas (49 quadrados), formando um 

emblema quadrado, onde o branco ocupa a diagonal e o centro, e os outros quadros 

constituem uma combinação de verde, azul, violeta, vermelho, laranja e amarelo. 

Wiphala é muito mais do que a bandeira e o emblema da nação andina e 

aymará, é a representação da filosofia andina, simbolizando a doutrina da Pachakama 

(início, fim Universal) e da Pachamama (mãe, cosmos), que constituem o espaço, o 

tempo, a energia e o nosso planeta, de modo que o sentido da Wiphala é ser um todo. 

Nota do autor: Atualmente, é símbolo da ressurreição da cultura como um todo, 

e símbolo da diversidade de culturas, povos, etnias e identidades que convivem no 

Estado Plurinacional da Bolívia. 

Há uma faixa de sete quadrados brancos que simbolizam as Markas 

(condados) e Suyus (regiões), ou seja, a comunidade e unidade na diversidade 

geográfica e étnica dos Andes. Também representa o princípio da dualidade e de 

complementaridade dos opostos, juntando-se, assim, espaços; e por isso a oposição 

complementar ou força da dualidade, ou seja, a fertilidade, a união dos seres e, 

portanto, a transformação da natureza e dos seres humanos que implica no caminho 

vital, na busca que nos move. 

Os quatro lados da wiphala comemoram quatro personagens míticos da cultura 

antiga e os quatro festivais que representam as quatro estações do calendário 



209 
 

aymará. O topo da wiphala é identificado com o sol, com o dia; a parte de baixo com 

a lua, com a noite. 

As cores se originam no arco-íris, tomado como referência pelos antepassados 

andinos, para mostrar a composição e estrutura dos emblemas e organizar a 

sociedade comunitária e harmónica dos Andes: 

Vermelho: Representa o Planeta Terra (aka-pacha), é a expressão do homem 

andino, no aspecto intelectual, é a filosofia cósmica no pensamento e conhecimento 

dos Amawatas.  

Laranja: Representa a sociedade e a cultura, é a expressão da cultura, também 

expressa a preservação e procriação da espécie humana, considerada a mais 

apreciada riqueza patrimonial da nação, a saúde e medicina, a formação e educação, 

a prática cultural da juventude dinâmica. 

Amarelo: Representa a energia e força (ch’ama-pacha), é a expressão dos 

princípios morais do homem andino, é a doutrina de Pacha-Kama e Pacha-Mama: a 

Dualidade (chacha-warmi) são as leis e normas, a prática coletiva da irmandade e 

solidariedade humana. 

Branco: Representa o tempo (jaya-pacha), é a expressão do desenvolver e a 

transformação permanente do Quallana Marka sobre os andes, e o desenvolver da 

ciência e a tecnologia, e arte, e trabalho intelectual e manual que gera a reciprocidade 

e harmonia dentro da estrutura comunitária. 

Verde: Representa a economia e produção andina, é o símbolo das riquezas 

naturais, da superfície e sub-solo, representa terra e território, e assim mesmo a 

produção agropecuária, a Flora e Fáuna, as reservas hidrológicas e minerais. 

Azul: Representa o espaço cósmico, o infinito (araxa-pacha), é a expressão 

dos sistemas estrelares do universo e os efeitos naturais que estão sobre a terra, é a 

astronomia e a física, a organização socioeconômica, política e cultural, é a lei da 

gravidade, as dimensões e fenômenos naturais. 

Violeta: Representa a política e ideologia andina, é a expressão de poder 

comunitário e harmônico dos andes, o instrumento do Estado, como uma estância 

superior, que é a estrutura do poder, as organizações, sociais, econômicas e culturais 

e a administração do povo do país.  

 

 


	INTRODUÇÃO
	CAPÍTULO I - 1492 – O ENCOBRIMENTO DO OUTRO: A ORIGEM DO MITO DA MODERNIDADE
	1.1 O conceito de eurocentrismo
	1.2 A questão da conquista e da colonização do mundo da vida
	1.2.1 Uma fenomenologia do ego conquiro (eu conquisto)
	1.2.2 A colonização do mundo da vida

	1.3 Crítica do Mito da Modernidade
	1.3.1 A modernidade como emancipação (Ginés de Sepúlveda)
	1.3.2 A Modernidade como utopia

	1.3.3 A crítica do mito da Modernidade, ainda do ponto de vista europeu (Bartolomé de las Casas)
	1.4 Uma visão não-eurocêntrica da história: a Ameríndia
	1.4.1 Do Oeste para o Leste: a Ameríndia na História Mundial
	1.4.2 O Oceano Pacífico e o Cemanáhuac, Abia Yala, Tahuantisuyo
	1.4.3 O tekoha ou mundo de um povo autóctone americano


	CAPÍTULO II - REPENSAR O ENSINO DE FILOSOFIA PROPOSTO NOS LIVROS DIDÁTICOS
	2.1 O primeiro Livro Didático
	2.1.1 Os gregos e os romanos inventaram o poder político rompendo com o poder despótico
	2.1.2 O significado da invenção da política
	2.1.3 A sociedade contra o Estado
	2.1.4 Finalidade da vida política
	2.1.5 O poder teológico-político: o cristianismo
	2.1.6 O poder da Igreja Católica, os dogmas e a política
	2.1.7 Jesus de Nazaré, um filósofo da Palestina
	2.1.8 Jesus de Nazaré critica as lideranças elitistas e defende as minorias

	2.2 O segundo Livro Didático
	2.2.1 Nicolau Maquiavel (1469-1527)
	2.2.2 Ética e política
	2.2.3 A autonomia da política
	2.2.4 Estado Moderno e Soberania
	2.2.5 Thomas Hobbes e o poder absoluto do Estado
	2.2.6 John Locke e a teoria política
	2.2.7 Jean-Jacques Rousseau e a democracia direta
	2.2.8 Montesquieu e a autonomia dos poderes

	2.3 O terceiro Livro Didático
	2.3.1 A Filosofia na História – Poder e Autoridade
	2.3.2 Macrofísica do poder: a teoria da soma zero
	2.3.3 Microfísica do poder: transmissão em rede
	2.3.4 O pensamento político grego
	2.3.5 Platão: o governo dos filósofos
	2.3.6 Aristóteles: o bem comum
	2.3.7 As transformações no pensamento político
	2.3.8 Um discurso contra a opressão
	2.3.9 Sugestão de outros sujeitos, outras visões e outros protagonismos nos nossos Livros Didáticos


	CAPÍTULO III - FILOSOFIA LATINO-AMERICANA: MÉTODO ANALÉTICO NA PRÁTICA DO ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO A PARTIR DE OUTRAS VISÕES FILOSÓFICOS
	3.1 1ª Aula: Filosofia da Libertação da América Latina: o descobrimento do encobrimento do outro (Analético - Alteridade)
	3.2 2ª Aula: Filosofia da Libertação e a crítica ao pensamento dos filósofos eurocêntricos
	3.3 3ª Aula: Filosofia da Libertação e Africana: o Pensamento, a Reflexão, os Escritos e o Ensino para além o eurocentrismo segundo Dussel e Omoregbe
	3.4 4ª Aula: A filosofia de Frantz Fanon aos condenados da terra e o pensamento filosófico crítico no contexto de exploração humana na atualidade
	3.5 5ª Aula: O pensamento crítico reflexivo e construtivo de um ensino libertador de Paulo Freire que se fundamente na Práxis
	3.6 6ª Aula: Ausência de outra visão Filosófica na teoria e prática do Ensino de Filosofia nos Livros Didáticos e a Filosofia da Libertação da América Latina
	3.7 7ª Aula: A modernidade eurocêntrica e a visão vertical universal e a outra visão da Filosofia da Libertação da América Latina
	3.8 8ª Aula: A ética da alteridade e da libertação no pensamento de Lévinas e Dussel como práticas educacionais
	3.9 9ª Aula: O Buen Viver e El Bien Vivir como Filosofia Latino-americana e uma outra visão da Modernidade eurocêntrica
	3.10 10ª Aula: Filosofia Ubuntu, experiência da africanidade e a Filosofia Latino – americana no ensino de filosofia

	CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
	APÊNDICE A - BIOGRAFIA DE ENRIQUE DUSSEL
	ANEXO A - FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO
	ANEXO B - BANDEIRA WIPALA

