
UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ - UFPR

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM
FILOSOFIA/UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO - UFMA

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA (PROF-FILO)

EVELINE MARIA DA CONCEIÇÃO SOUSA E SILVA DE CARVALHO

O HOMO LUDENS NO CONTEXTO DA DIALÉTICA PLATÔNICA NA
ALEGORIA DA CAVERNA: os jogos como estratégia lúdica para o

ensino de Filosofia

SÃO LUÍS (MA)

2020



EVELINE MARIA DA CONCEIÇÃO SOUSA E SILVA DE CARVALHO

O HOMO LUDENS NO CONTEXTO DA DIALÉTICA PLATÔNICA NA
ALEGORIA DA CAVERNA: os jogos como estratégia lúdica para o

ensino de Filosofia

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-Graduação em Filosofia - Prof-Filo,
Universidade Federal do Paraná -
UFPR/Universidade Federal do Maranhão -
UFMA, como requisito parcial à obtenção do
título de Mestre em Filosofia.

Orientadora: Profª.Drª Marly Cutrim de
Menezes

SÃO LUÍS (MA)

2020



TERMO DE APROVAÇÃO

EVELINE MARIA DA CONCEIÇÃO SOUSA E SILVA DE CARVALHO

O HOMO LUDENS NO CONTEXTO DA DIALÉTICA PLATÔNICA NA
ALEGORIA DA CAVERNA: os jogos como estratégia lúdica para o

ensino de Filosofia

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-Graduação em Filosofia - Prof-Filo,
Universidade Federal do Paraná -
UFPR/Universidade Federal do Maranhão -
UFMA, como requisito parcial à obtenção do
título de Mestre em Filosofia.

Orientadora: Profª.Drª Marly Cutrim de
Menezes

Aprovado em: / /

Banca Examinadora

___________________________

Profª.D.rª Marly Cutrim de Menezes

(Orientadora)

___________________________

Profº. D.rº José Assunção Fernandes Leite

( 1º Examinador)

___________________________

Profª. D.rª Rita de Cássia Oliveira

( 2ª Examinadora)

SÃO LUÍS (MA)

2020



Dedico esta dissertação ao Senhor meu Deus e ao meu Cristo.

Também dedico as minhas mães Marilandes Sousa (in memorian), Alcione Sousa

(in memorian), papai Pedro (in memorian); à minha querida amiga Rossana Muniz

(in memorian).



AGRADECIMENTOS

Ao meu Deus e Ao meu Cristo, com essa sua bondade tão grande e infinita em

sempre me carregar nos braços quando preciso;

À minha nobre família em que fui criada e ainda sou. Nobre por estar sempre a

auxiliar-me, mesmo em meio à sua sobrevivência e vivência nas dores do dia-a-dia,

com cuidado e amor, agradeço até mesmo àqueles que já não estão mais

vinculados ao corpo carnal: minhas mães, Marilandes Sousa (in memorian) e

Alcione Sousa (in memorian), Ao vovô Santídio Sousa (in memorian);ao papai Pedro

Sousa (in memorian); minhas tias maravilhosas, Marinele Sousa, e Maria das

Graças Sousa; minha mana querida, Marinele Cibele; aos homens adoráveis que

sempre irei amá-los incondicionalmente, meus filhos: Mário Lúcio Filho, Yan Gabriel,

Matheus, Everton, Fred; Meus netos: Guilherme e Marina (seres inteligentes e

alegres, que chegaram para formar a família); Isabella e Heloisa (seres que

chegaram para fazer uma reviravolta de emoções, do espanto à alegria constante) ;

Roseanne Batista; Maria das Neves, Cecília Maria (irmãs do coração);

As pessoas queridas que me auxiliaram nessa caminhada: Profª D.rª Marly Cutrim,

minha orientadora, cuja bondade em auxiliar o próximo é tão intrínseca, que

perpassa além das vaidades epistemológicas; Profª Doutoranda Judite Eugênia,

cuja paciência é exímia e bondade franca; Profª Mestra Elinete Pedrosa, com sua

bondade e alegria; Profª Mestra Alessandra, cuja calma e cuidado, preponderam;

Profª Mestra Simei; Profª Mestra Rosélia, Gisélia, cuja tranquilidade é

impecável;Profº Romário ; Profº Mestre Ediel;

A outras pessoas queridas: Elizete, Priscila e demais pessoas que estão sempre me

auxiliando de alguma forma, no meu crescimento espiritual, psicológico e mental;

Hillana (um ser de extrema luz e carinho comigo, transbordado em seu olhar

brilhante e terno);

À Equipe do Mestrado: Profª Dr.as: Marly (orientadora), Olília; ProfºDrs.: Almir,

Professor Angelo Rodrigo, Márcio Kléos, José Fernandes,Plínio, Acildo, Alexandre



(coordenador do Pro-Filo), Helder, Mestra Joselle (secretária do Pro-Filo), dentre

outros;

Aos colegas mestrandos: Francisco Galeno, Marinalva, Joezilton, Maria, e aos

demais, não menos importantes, que trouxeram graça e leveza nessa caminhada.

Ao apoio do IFMA e suas hierarquias que me auxiliaram transpor esse processo da

melhor forma possível; à minha turminha de Edificações 213 - 1º Ano - os fofos

que fizeram parte do meu Projeto de Mestrado, com alegria, disposição e

conhecimentos recíprocos; e a doce e maravilhosa Profª Elys Regina, chefe do

Departamento de Edificações;

Aos professores de Filosofia do IFMA: Diana, Alberes, Jorge Leão, pelo

companherismo, assim, como aos demais professores, gestores e a secretária

Tereza (Teca), que foram compreensivos e companheiros nessa jornada; à

ProfªAna Lourdes (Língua Portuguesa), que retificou e normatizou esse trabalho,e a

todos àqueles que de alguma forma contribuíram para que a dissertação fosse

efetivada.



Por conseguinte, meu excelente amigo, não eduques

as crianças no estudo pela violência, mas a brincar, a

fim de ficares mais habilitado, a descobrir as

tendências naturais de cada um.”

(PLATÃO, 1949, p.352)



RESUMO

Essa dissertação é o resultado de uma pesquisa realizada no Instituto Federal de
Educação, Ciência e Tecnologia – IFMA, Campus Monte Castelo, Turma 213, do 1º
Ano do Curso de Edificações, para o Mestrado Profissional em Filosofia, com o
objetivo de aplicar uma estratégia lúdica - o Jogo, para o Ensino de Filosofia,
podendo se estender a outras áreas do conhecimento. Os referenciais teóricos
principais estão pautados no historiador Johan Huizinga, que parte do pressuposto
de que o indivíduo, além de pensar e fabricar, também é lúdico; além da obra “A
República” do filósofo Platão e de onde estabelece-se a Dialética platônica como um
Jogo em que o pretenso a filósofo precisa passar, destruindo intelectualmente as
hipóteses, para chegar ao conhecimento das Formas Ideais - O Mundo Inteligível.
Destarte, é na junção do ideal de Homo Ludens, de Huizinga com a Dialética
Platônica, que tem-se a pesquisa efetivada na Turma 213, nessa dissertação.
Ressaltando que não se tem uma arrogância pedagógica de que a estratégia de
ensino seria a mais eficaz e sim uma estratégia contribuinte para as formas de se
melhor gerir o conhecimento. A dissertação se deu com o Método Laboratorial, com
uma abordagem mista: qualitativa e quantitativa.

Palavras-chave: Lúdico.Jogo. Dialética. Ensino. Filosofia.



ABSTRACT

This dissertation is the result of a research carried out at the Federal Institute of a
Science and Technology Education - IFMA Campus Monte Castelo class 213 of the
1st Year of the building course, for the Professuinal Master in Philosophy, with the
objective a playful strategy-the game for the Philosophy teaching, which can be
extended to other areas of knowledge. The main theoretical references are guided
from the historian Johan Huizinga, who assumes that the individual, in addition to
thinking and manufacturing, is also playful; in addition to the work The Republic of the
philosopher Plato and form where the platonic Dialectic is as a Game in which the
wold-be philosopher needs to pass, intellectually destroying the hipotheses to reach
the knowledge of Ideal Forms - The intelligible woed. Thus, it is at the junction of the
ideal of Homo Ludens de Huizinga with the Platonic Dialectic, that the research
carried out in class 213 has been made in this dissertation. Emphasizing that there is
no pedagogical arrogance that the teaching strategy woul be the most effective, but
rather a contributing strategy for ways to better manage knowledge. The dissertation
took place with the Laboratory Method, with a mixed approach: qualitative and
quantitative.

Keywords: Playful. Ludens. Dialectic. Teaching. Philosophy



LISTA DE GRÁFICOS

Gráfico 1 - Relação quantitativa da faixa dos discentes do 1º Ano do Curso de

Edificações Integrado - Turma 213...........................................................................73

Gráfico 2 - Relação quantitativa sobre o ano e semestre dos discentes no Curso de

Edificações Integrado - Turma 213...........................................................................74

Gráfico 3 - Relação quantitativa acerca da identificação da pesquisadora pelos

discentes no Curso de Edificações Integrado - Turma

213............................................................................................................................74

Gráfico 4 - Relação quantitativa sobre o Jogo de Investigação com palavras-chave e

a motivação dos discentes........................................................................................75

Gráfico 5 - Relação qualitativa sobre a estratégia dos Jogos Lúdicos no Ensino de

Filosofia ....................................................................................................................76



LISTA DE SIGLAS

CEFET - Centro Federal de Educação Tecnológica do Maranhão

DHS - Departamento de Ciências Humanas e Sociais

IFMA - Instituto Federal de Educação Ciência e Tecnologia do Maranhão - Campus

Monte Castelo

LDB - Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional

MEC - Ministério da Educação e do Desporto

UFMA - Universidade Federal do Maranhão

UFPR- Universidade Federal do Paraná



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO..........................................................................................................13
1 SOBRE O LÚDICO................................................................................................17
1.1 A representação do Lúdico como Jogo em Johan Huizinga.....................17
1.1.1 O jogo como função significante..................................................................18

1.1.2 As manifestações lúdicas na Filosofia..........................................................21

1.2 O Lúdico em outros pressupostos..............................................................26
2 O MÉTODO DA DIALÉTICA PLATÔNICA: O JOGO HIERÁRQUICO DAS
IDEIAS NA ALEGORIA DA CAVERNA ..................................................................31

2.1 Platão, o filósofo do “Logos” .....................................................................32
2.2 Das Ideias Mutáveis às Ideias Inteligíveis: o jogo no método da Dialética
Platônica na “Alegoria da Caverna”.................................................................35
2.3. O Processo Educacional para o Guardião - o Dialético...........................44

3 OS JOGOS COMO ESTRATÉGIA LÚDICA NO CONTEXTO DA DIALÉTICA
PLATÔNICA PARA O CURSO DE EDIFICAÇÕES INTEGRADO TURMA 213 -
IFMA CAMPUS MONTE CASTELO EM SÃO LUÍS - MA: A EXPERIÊNCIA .........55

3.1 Caracterização do Local da Pesquisa .......................................................55
3.2 Procedimentos metodológicos e caracterização da pesquisa................62
3.3 A Sequência Didática para o Desenvolvimento da pesquisa ..................64
3.4 Resultado/ Análise dos dados....................................................................79

CONSIDERAÇÕES FINAIS .....................................................................................83
REFERÊNCIAS........................................................................................................86
APÊNDICE 1- CARTA DE AUTORIZAÇÃO PARA A PESQUISA..........................90
APÊNDICE 2 - JOGO DO CONHECIMENTO COM PALAVRAS-CHAVE..............92
APÊNDICE 3 - JOGO DE LUZ E SOMBRA.............................................................94
APÊNDICE 4 - ATIVIDADE DE FILOSOFIA I..........................................................95
APÊNDICE 5 - JOGO DO ANJO..............................................................................96
APÊNDICE 6 - QUESTIONÁRIO..............................................................................98



13

INTRODUÇÃO

Ao longo da minha1 caminhada como docente, percebi a necessidade

de ministrar as aulas de Filosofia, de uma forma em que os discentes

compreendessem o conhecimento formal, diante de sua própria realidade,

integrando a esse conhecimento, uma estratégia em que propusesse a esses

discentes, segurança para expor suas ideias, raciocínio para sair da opinião

rotineira do pensamento comum, disciplina, respeito pelo outro, motivação para

construir novos entendimentos filosóficos. Surgiu então, o trabalho com o lúdico

também, na forma de jogo, desde o tempo em que assumi a docência em meados

de 1999, sendo que em 2008, fui aprovada no concurso público no Centro Federal

de Educação Tecnológica – CEFET, atualmente Instituto Federal de Educação

Ciência e Tecnologia do Maranhão - IFMA, atendendo como docente nas

disciplinas de Filosofia e Metodologia Científica, além de ter ministrado algumas

vezes, a disciplina Sociologia.

Como docente, e mesmo fora do âmbito educacional, por diversas vezes

utilizei as manifestações lúdicas em situações nas quais o delineamento pelo

raciocínio intelectual não se fazia compreensivo para o outro, ou seja, o lúdico

servia como estratégia facilitadora de entendimento mais plausível quanto a

realidade sobre a qual estaria representando.

Destarte, o lúdico foi então, utilizado ao longo da docência em diversas

formas: na poesia, no teatro, no jogo de argumento, no jogo de cartas, como

acróstico, telejornal, jornal impresso, paródia, dentre outros. Os discentes se

mostravam curiosos, dinâmicos e menos inibidos durante as apresentações em

grupos ou individuais, mesmo aqueles discentes da Educação Jovens e Adultos -

1 Nesse primeiro momento, na fase introdutória da dissertação, o texto se apresenta na primeira
pessoa do singular, haja vista que estou incluída presencialmente na pesquisa e como tal, é
relevante considerar minha trajetória no âmbito docente, como pesquisadora nesse mestrado.
Entretanto, nos capítulos seguintes (exceto ao capítulo concernente às experiências da pesquisa),
a posição verbal se apresenta em uma posição impessoal para dispor das teses que colaboraram
para a reflexão e textos escritos ao longo da dissertação.



14

EJA, e os discentes dos Programas “Mulheres Mil” (trabalho voluntário), e “Bom

Menino das Mercês” (trabalho voluntário).

Em 2018, fui aprovada no Mestrado Profissional em Filosofia –

PROF-FILO, para a Linha de Pesquisa: Práticas de Ensino de Filosofia. Assim,

atuante na docência em Filosofia, tive a oportunidade de integrar o lúdico (em suas

várias manifestações) de forma científica, em um Projeto de Pesquisa. Dentre as

turmas em que ministrava a disciplina Filosofia, a escolhida para essa pesquisa foi

a Turma do 1º Ano, do Curso Integrado de Edificações – Turma 213 - vespertino,

por ser uma Turma com alunos que estavam no início do Ensino Médio Integrado e

que possivelmente estavam cheios de expectativas, junto a Educação

Profissionalizante e as disciplinas que adentram o Curso de Edificações. Na

disciplina Filosofia, cabia a mim, como docente da área, dispor de estratégias que

facilitassem o entendimento e compreensão da área, em um curso voltado mais

para o ensino tecnológico.

Assim, trabalho com o lúdico - jogo, sempre integrado ao ensino de

Filosofia. Ao perceber que a turma não estava compreendendo o assunto, muitas

vezes por não ter maturidade intelectual para o caráter teórico e complexo da

Filosofia, resolvi aplicar a estratégia lúdica - jogo, em forma de experiência científica,

com os discentes da Turma 213, com a sistemática científica e sequência didática,

que pudessem me fornecer dados objetivos e subjetivos, para que fosse

comprovado se a estratégia era eficaz ou não, para o Ensino de Filosofia.

Esta proposta, portanto, partiu das seguintes questões: Segundo

Huizinga, o homem, além de ser Homo Sapiens, Homo Faber é também Homo

Ludens, ou seja, “homem” que brinca. Diante desse pressuposto, o lúdico aplicado

como Jogo, a partir do entendimento do método da Dialética Platônica, apresentada

na Alegoria da Caverna, seria salutar para o entendimento e compreensão das

características dos conceitos filosóficos? De que modo os discentes seriam

estimulados e estariam desinibidos para apresentar seu entendimento e

compreensão acerca da Filosofia, no Curso de Edificações Integrado, Turma

213-1ºAno vespertino?

Nesse contexto, o Objetivo Geral da Pesquisa foi:



15

Aplicar o lúdico – jogo, como a estratégia de ensino-aprendizagem, para

o Ensino de Filosofia, no contexto da Dialética platônica na obra “A República”, de

Platão, na Turma do Curso de Edificações Integrado – 213 - 1º Ano no IFMA, como

instrumento facilitador ao entendimento e compreensão ao processo do filosofar.

Para atender a ação que norteia o processo dissertativo, teve-se como

objetivos específicos:

i.Apresentar o lúdico pelos pressupostos do Homo Ludens e outras obras;

ii.Conhecer o jogo de hierarquização de ideias, no diálogo que acontece

ao longo da obra “A República", delimitando-se, a Dialética Platônica na Alegoria da

Caverna;

iii.Experimentar a estratégia do lúdico no método da Dialética platônica,

como processo de ensino-aprendizagem no Ensino de Filosofia, no Curso de

Edificações Integrado – Turma 213 - 1º Ano.

Ressalta-se que houve um planejamento prévio para que os passos

para a pesquisa fossem menos problemáticos. Tais como: i. conhecimento

antecipado da turma; ii.construção de uma sequência didática ao longo das aulas;

iii.preparação dos jogos para atender a demanda dos assuntos preliminares da

ementa de Filosofia para o 1º Ano do Curso de Edificações; iv.ações do jogos

individuais e em equipes; v.debates argumentativos de acordo com os critérios

filosóficos da hierarquia de ideias de Platão; vi.produção e apresentação de

seminários de forma lúdica, dos assuntos filosóficos contextualizados com a

realidade atual, com assuntos previamente escolhidos pelos grupos; vii.finalização

da Pesquisa com a Festa do Anjo.2

Desse modo, essa dissertação se apresenta em quatro momentos

lineares, posteriores à Introdução: No capítulo I, a representação do Lúdico como

Jogo em Johan Huizinga, é estudado sobre os enunciados de Huizinga, ao inferir

que o indivíduo é também lúdico e como tal, pode-se perceber esse aporte, nas

produções da cultura; No capítulo II, são propostas as considerações sobre o Jogo

2 Amigo oculto com frases filosóficas e solidárias. O anjo ao longo das aulas, protegerá o sorteado, sem que esse saiba,
até o final da disciplina.



16

hierárquico de ideais para a formação da Educação na República de Platão, no

caminho da Dialética, momento em que é apresentado de que forma Platão se

manifesta no personagem Sócrates e leva seus interlocutores a ascender no

conhecimento, utilizando-se de hipóteses para a construção de uma educação, que

vislumbre o caminho do Bem e à ciência maior, a Dialética; No capítulo III, é

apresentada a estratégia do Jogo Dialético para o Ensino de Filosofia na Turma

213-1º ano, do Curso de Edificações do IFMA, momento em que o experimento se

desenvolve e há o detalhamento do método, do local da pesquisa, dentre outros

elementos que compõem a pesquisa; as Considerações Finais, Referências e

Apêndices.



17

1 SOBRE O LÚDICO

1.1 A Representação do Lúdico como Jogo em Johan Huizinga

Johan Huizinga, historiador e linguista holandês, (1822 – 1945), escreveu

diversas obras, dentre elas, ´´Homo Ludens: o jogo como elemento da cultura´´ na

década de 1930. Essa obra foi escrita sob uma visão histórica, a fim de enfocar de

que modo o lúdico se manifesta na cultura. O lúdico é representado, na obra, como

jogo.

Apesar de representar o lúdico como jogo, não o conceitua, por achá-lo

tão intrínseco e significante, mas elabora, ao longo dos seus estudos, algumas

características que são aportes direcionais: como o jogo é livre, só joga quem quer

jogar, então é uma ação voluntária; o jogo evade o indivíduo da vida real, ou seja,

ao jogar, o indivíduo sabe que a ação do jogo é um ´´faz-de-conta´´, mas, ao se

entregar nesse faz de conta, se permite sair do mundo real; o jogo possui um

direcionamento e um caminho independente, assim, quem joga se concentra em

sua sistemática, dentro de um início, meio e fim, em seu próprio espaço; o jogo

ao seu final soma uma nova experiência ao espírito, pois se torna uma tradição,

podendo ser repetido diversas vezes; o jogo desperta uma ordem, já que, se houver

uma desobediência a essa ordem, o jogo é desfeito. (HUIZINGA, 2019).

O jogo para o historiador, ao longo da história do desenvolvimento da

civilização, é uma forma de vida; uma função relevante no ser humano, além de

sê-lo “Homo sapiens e Homo Faber” (ser que pensa e que fabrica), é também,

Homo ludens (um ser que brinca). Sendo lúdico, os indivíduos brincam, sem estar

dentro de um cultivo social, ou seja, exercem a ludicidade, sem ter sido educados a

priori para isso, ressaltando, que o autor não visa centralizar o jogo como elemento

primordial da cultura, mas analisar o caráter lúdico nos primórdios e como esse

caráter se processa, tendo um movimento integrado na sociedade, já que o jogo é

uma realidade primeira no indivíduo, de acordo com a concepção do autor.

Huizinga analisa, ao longo da obra “Homo Ludens”, de que modo a

civilização agrega o lúdico, já que o jogo em sua obra, emerge como “fenômeno

cultural”, transcendendo qualquer menção material, a seu significado, a julgar que o



18

divertimento na ação do jogo, vai além do raciocínio lógico, porque até mesmo, os

animais não humanos brincam.

[...] observemos os cachorrinhos para constatar que, em suas alegres
evoluções, encontram-se presentes todos os elementos essenciais do jogo
humano. Convidam-se uns aos outros para brincar mediante um certo ritual
de atitudes e gestos. Respeitam a regra que os proíbe morderem, ou pelo
menos com violência a orelha do próximo[...]. (HUIZINGA, 2019, p.2)

Assim, viabiliza o jogo como algo a ser comportado, como um elemento

relevante no desenvolvimento humano, haja vista que o ser humano, segundo o

historiador, não somente pensa e fabrica, mas brinca. Esse brincar é anterior à

cultura, à civilização, ou seja, o brincar não adentra somente ao ser humano

cuidado, cultivado, a julgar que ele se manifesta espontaneamente, a exemplo do

neném, que brinca com os pés, com as mãos, com o movimento do corpo, sem ser

ensinado para tal ação.

1.1.1 O jogo como função significante

O jogo detém uma função significante porque ultrapassa qualquer

atividade empírica, teórica, psicológica, pois detém um significado intransponível,

podendo estar em jogo a sagacidade, a honra, a esperteza. É um elemento

misterioso, que se encerra em si mesmo, além de ser livre e entreter o indivíduo, sai

do âmbito do real, absorvendo-o como um todo, além de integrá-lo aos demais

indivíduos, formando grupos. Assim, não se pode atribuir conceitos ou definições,

nem biológicas, nem metafísicas, sendo capaz apenas de comungar ou excluir

hipóteses, em que o conceito de jogo não é elucidado. A saber:

[...] Todo jogo significa alguma coisa. Não se explica nada chamando de
“instinto” ao princípio ativo que constitui a essência do jogo; chamar-lhe
“espirito” ou “vontade”, seria dizer demasiado. Seja qual for a maneira como
o considerem, o simples fato de o jogo encerrar um sentido implica a
presença de um elemento não material em sua própria essência.
(HUIZINGA, 2019, p.2)

Sendo assim, o divertimento no jogo, não se procede em uma análise

sólida, por perpassar o nível lógico, em seu conceito. É independente e indefinido.



19

O jogo é livre. Entretém o indivíduo, porque sai do âmbito do real, absorvendo o

indivíduo como um todo, além de integrá-lo aos demais indivíduos, formando

grupos.

Para Huizinga, o jogo, ultrapassando os limites da ação biológica e

fisiológica, torna-se vivência significante, haja vista que de alguma forma, do

significado a ação, pois no jogo, há algo em nível da abstração que está “em jogo”,

contribuindo principalmente no âmbito filosófico, a julgar que, pode-se utilizar de

várias manifestações lúdicas, para compreender, refletir criticamente diante de um

jogo de argumentação, além de auxiliar o indivíduo a problematizar, provocando-o a

raciocinar o próximo passo a seguir, para efetivar a etapa do jogo, até porque o jogo

está na essência do ser humano, mesmo que este, não se perceba exercendo essa

função.

As grandes atividades arquetípicas da sociedade humana são, desde o
início, inteiramente marcadas pelo jogo. Tome-se, por exemplo, o caso da
linguagem, esse primeiro e supremo instrumento que o homem forjou a fim
de poder comunicar, ensinar e comandar. É a linguagem que lhe permite
distinguir as coisas, defini-las e constatá-las. [...] Na criação da fala e da
linguagem, jogando com essa maravilhosa faculdade de designar, é como
se o espírito estivesse constantemente saltando entre a matéria e as coisas
pensadas. Por detrás de toda expressão abstrata se oculta uma metáfora, e
toda metáfora é jogo de palavras. Assim, ao dar expressão à vida, o
homem cria um outro mundo, um mundo poético, ao lado da natureza.
(HUIZINGA, 2019, p.6)

O jogo pode ser concebido tanto de modo físico, quanto dentro do

aspecto do conhecimento, astúcia, dentre outros itens, podendo haver exigência de

pergunta e resposta, jogo de rimas, competições em forma de oráculo, como de um

enigma, precisando de alguma forma ser ordenado, haja vista que sem sistemática,

o jogo não acontece dentro do “limite” humano, além de pressupor um significado a

algo que está a ser conquistado, implicando dentro dele, uma emoção que

transcende a racionalidade dessa natureza. A saber,

[...] com o passar do tempo, acabamos por compreender que, afinal de
contas, não somos tão racionais quanto a ingenuidade e o culto da razão
do século xviii nos fizeram supor; a moda dos tempos modernos,
inclinou-se então a designar nossa espécie como homo faber. embora
faber não seja uma definição tão duvidosa quanto a de sapiens[...] mas
existe uma terceira função, que se verifica tanto na vida humana como na
animal, e é tão importante como o raciocínio e o fabrico de objetos: o jogo.
creio que depois de homo faber e talvez ao nível de homo sapiens, a
expressão homo ludens (homem lúdico) merece um lugar em nossa
nomenclatura.” (huizinga, 2019, prefácio)



20

Assim, o jogo está presente na cultura, mas, como instrumento já

existente antes dessa - como já colocado - até o tempo hodierno, indo e vindo entre

o que é retratado no pensamento e o que é material. Dessa forma, o lúdico vem ser

autônomo, pois existe um cultivo lúdico que cerca todas as sociedades de modo

mais livre, mesmo que não detenha um caráter imutável e sendo em sua grande

parte, adentrado no âmbito do sagrado. (HUIZINGA, 2019)

O autor afirma que não se pode colocar o jogo em categorias de

significados no termo geral, a saber, que não foi discriminado de modo exato por

todos os idiomas, podendo-se somente afirmar que o “jogo” se finda no que é

denominado, na palavra que o designa, mesmo ressaltando, que o lúdico, já foi

enfocado como competição, brincadeira, movimento, podendo até mesmo inferir

que a atividade lúdica é um instrumento para que o ser humano possa interagir

consigo mesmo e com o externo e que se pode processar a realidade no brincar,

pois de algum modo “força” o indivíduo a encontrar soluções para resolver o

problema do jogo: a vitória; ganhar. Ganhar de algum modo manifesta autoestima,

estimula superioridade no jogo, existindo uma interação afetiva entre seus

jogadores, estabelecendo uma tendência de continuarem interagindo, mesmo fora

da competição, onde os jogadores possuem uma identidade nova, não existindo o

indivíduo e sim o jogador, com a possibilidade inerente de estar ativo até que o jogo

se finde. Há uma representação no jogo, como uma disputa por algo ou a sua

representação, ou seja, desvendar uma “realidade”; a imaginação aparente,

existindo de modo fenomênico, já que o participante é integrado ao comando do

jogo e detém em si uma sistemática, a saber, que quando se está no domínio do

jogo, estar-se em um momento, mesmo temporário, de perfeição, pois o jogo

também é obediência, caso contrário, o jogo não é mais jogo.

Dessa forma, para Huizinga, o jogo é uma forma de vida, gerindo-se

como função social, função significante, e de como a imaginação surge como

aporte coadjuvante no jogo. Sendo assim, o autor enfatiza que as primeiras

atividades humanas são estabelecidas pelo jogo, assinalando que a própria ação

da linguagem já institui um jogo, pois designar o material para a coisa pensada, já é

uma metáfora e metáfora é um jogo de linguagem. Ora, “[...] a existência do jogo

não está ligada a qualquer grau determinado de civilização, ou a qualquer

concepção do universo. [...]” (HUIZINGA, 2019, p.4)



21

Assim, têm-se vários exemplos de como o jogo vai se manifestando ao

longo da civilização. Na fase mitológica, Huizinga ressalta que o ser humano, em

seus primórdios, utiliza o mito como elucidador de sua própria realidade, para

justificar a ação da natureza. Assim, deuses são revelados e cultuados como forma

de amenizar as intempéries naturais. Seus ritos são considerados jogos. “[...] é no

mito e no culto que tem origem as grandes forças instintivas da vida civilizada [...]

todas elas têm suas raízes no solo primevo3 do jogo”. (HUIZINGA, 2019, p.6)

Dessa forma, para Huizinga (2019), o jogo detém uma função relevante

para o indivíduo, estando também, como já dito anteriormente, no princípio da

cultura, não como co-criador, mas, como esta se estabelece em seu processo, pois

se dá fora da cultura, por isso é anterior a ela, manifesto também como competição,

pois, segundo Huizinga, competir é jogar. É estar alinhado ao jogo, porque dentro

de suas pesquisas, descobriu que Platão utilizava a palavra paígnion para

empregar as danças ritualísticas armadas e paidiá, para os demais rituais.

1.1.2 As Manifestações Lúdicas na Filosofia

Huizinga (2019) esboça que a Filosofia inicia-se a partir de jogos com

enigmas, voltados ao sagrado, de forma que eram vinculados ao divertimento nas

festividades, originando posteriormente a filosofia dos pré-socráticos, que no

decorrer dos tempos, deu origem aos sofistas que, segundo o autor, coloca a

Filosofia em uma forma inferior a argúcia intelectual, exibindo seus conhecimentos

de forma competitiva com aspirações exibicionistas e agonísticas, cuja função era

defender a opinião colocada.

A sofística engloba um modo de jogo com enigmas, ou seja, como algo

que vem combater o outro em forma de aposta. Assim, tem-se na sofística, o jogo

corriqueiro de sagacidade, em que o objetivo é o jogo de argumentos, levado tanto

para a diversão, quanto para algo mais pomposo. São exibicionistas e são

remunerados por seus honorários, já que dentro do ideal político de Atenas

(Democracia), os cidadãos eram preparados para exercer a vida política, os

3 Relativo aos primeiros tempos.(dicionário on line)



22

ensinando oratória e a retórica. A exemplo do sofista Protágoras, que exalta em

termos de realidade somente o que é importante fenomenalmente, ou seja, como

nos parece, variando dessa forma, o conhecimento de pessoa para pessoa.

[...]O sofista itinerante, como Protágoras, obtinha êxitos fabulosos. Era um
autêntico acontecimento quando um sofista visitava a cidade [...]a profissão
de sofista era bastante semelhante a de um esporte. A cada resposta bem
dada, os espectadores riam e aplaudiam. Era um verdadeiro jogo apanhar
o adversário numa rede de argumentos ou aplicar-lhe um golpe devastador.

........................................................................................................................

Quando Protágoras chama à sofistica “uma velha arte” [...] ele toca no nó
do problema. Trata-se efetivamente do velho jogo de perspicácia que,
tendo começado nas culturas mais remotas, oscila entre o ritual mais
solene e o divertimento puro e simples, por vezes elevando-se às alturas da
sabedoria, outras, limitando-se a uma simples rivalidade. [...].
(HUIZINGA,2019, p.194)

O sofista Hípias apresenta-se como um talentoso, que detém a

capacidade de discutir e responder a quaisquer questões, sem deter nenhuma

pessoa a altura da sua genialidade. Como coloca o linguista:

[...] o homem das mil artes, o mnemotécnico, o autarca econômico que se
vangloria de ter fabricado todo o vestuário e objetos que usa, e que
constantemente aparece em Olímpia, apresentando-se como o gênio
universal, sempre pronto para discutir qualquer assunto (preparado de
antemão!) e para responder a quaisquer perguntas que lhe façam,
proclamando nunca ter encontrado rival (HUIZINGA,2019, p. 163).

Percebe-se, então, que os próprios sofistas detinham o caráter de jogo

em sua atuação, adequando o lúdico, entre a seriedade do desafiar ao outro para o

discurso, com o objetivo de derrotá-lo na argumentação, como também Górgias, um

dos principais mestres da oratória e da retórica do seu tempo, inferindo ser

impossível haver conhecimento de algo, haja vista que não se pode acessar a

essência das coisas. (MARCONDES, 2007).

Huizinga (2019) faz uma ressalva acerca do caráter negativo dos sofistas.

Coloca que, por serem nômades e livres de nacionalidade, são considerados

parasitas, no olhar de alguns, mesmo que tenham contribuído para a educação e

cultura grega, com seus enigmas e combate de palavras, como se fossem um jogo

de “defesa pessoal”, como desafios de argumentos a serem proferidos ou um jogo



23

de adivinhações, tendo tanto questões comuns, quanto questões mais profundas,

nas quais Sócrates considerava ser, somente truques e artifícios.

[...] O sofista possui duas funções muito importantes em comum com o tipo
mais antigo do reitor cultural: a de exibir seus extraordinários
conhecimentos, os mistérios de sua arte e, ao mesmo tempo, a de derrotar
seus rivais nas competições públicas. Nele estão presentes, portanto, os
dois fatores principais do jogo social da sociedade arcaica: o exibicionismo
e as aspirações agonística. [...]. (HUIZINGA, 2019, p.193)

Para Platão, segundo Huizinga (2019), a Filosofia apresenta-se em um

pedestal de aprofundamento intelectual, trazendo à vivência lúdica, elementos

conceituais, que adentram a teoria do conhecimento, com perguntas e respostas,

como um inquérito que visa uma hierarquia de ideias. O autor, manifesta Platão,

ironizando a figura de Sócrates, em seus vários diálogos acerca dos sofistas,

colocando sua forma de “elucidar” questões e também de colocá-las, de modo a

serem manifestadas como brincadeiras, mesmo que segundo ele, os diálogos

platônicos estejam na esfera do lúdico - do jogo.

Os próprios gregos percebiam o quanto estavam “jogando” em tais
matérias. No Eutidemo Platão apresenta Sócrates desdenhando os
artifícios da sofistica, como uma brincadeira pueril com a doutrina. "Essas
coisas," diz ele, "nada ensinam sobre a natureza das coisas; aprende-se
unicamente a enganar as pessoas com sutilezas e equívocos. É a mesma
coisa do que rasteirar alguém, ou tirar-lhe a cadeira no momento em que
vai sentar-se."[...]. (HUIZINGA,2019, p.197)

Para Huizinga (2019), Segundo Aristóteles, Zenão de Eleia foi o primeiro

a escrever um diálogo na forma interrogativa própria dos filósofos de Megara e dos

sofistas. Essa forma empregava uma técnica destinada a pegar em falso os

adversários e Platão havia se inspirado em Sófron, para desenvolver seus diálogos

e por isso, como Sófron sendo autor de comédias. Dessa forma, Platão seria um

autor “malabarista e taumaturgo”. Assim,

Se tudo isso não é suficiente para revelar a presença de um elemento
lúdico na filosofia, há provas mais do que suficientes nos próprios diálogos
de Platão. “[...] Nas mãos de Platão o diálogo é uma coisa leve e aérea,
completamente artificial, [...] quase igual à de um conto, demonstra isso
suficientemente, assim como o início do Cratilo e o tom descontraído e
informal. [...]. (HUIZINGA, 2019, p.198)



24

O que se percebe, ao longo das interpretações de Huizinga e da forma

que Platão conduz os diálogos, é que há realmente nos diálogos uma forma de jogo,

pois todos eles começam de forma despretensiosa, mesmo considerando a

Filosofia, séria e nobre.

[...] O diálogo é uma forma de arte, uma ficção, dado que evidentemente a
verdadeira conversação, por mais requintada que pudesse ser entre os
gregos, nunca poderia ter correspondido exatamente à forma do diálogo
literário. Nas mãos de Platão, o diálogo é uma coisa leve e aérea,
completamente artificial. A estrutura narrativa do Parmênides, que é quase
igual à de um conto, demonstra isso suficientemente[...]. (HUIZINGA, 2019,
p.198)

Huizinga (2019), infere que, assim como Platão, Aristóteles vai de

encontro ao pensamento dos sofistas, quando denota a necessidade de refutar os

jogos de verbalizações dos sofistas, mesmo que intrinsecamente não se

percebessem que faziam parte do jogo. Assim, coloca:

[...] Se tanto ele como Aristóteles consideravam os argumentos falaciosos e
os jogos de palavras dos sofistas merecedores de uma refutação tão séria
e completa, só podia ser porque seu próprio pensamento filosófico não se
havia ainda desprendido da esfera lúdica arcaica. Mas cabe talvez
perguntar se algum dia a filosofia poderá fazê-lo. (HUIZINGA, 2019, p.199)

Dessa forma, ao longo da obra Homo Ludens, Huizinga vai analisando o

lúdico como jogo, no decorrer das épocas, de modo histórico, como uma análise

também filosófica. Lembra que foi Quintilho, um professor de Retórica quem

introduziu a “Declamação e a Retórica”, em Roma Antiga, ou seja, o jogo com

palavras. E Crisóstomo, professor de Retórica e também historiador, que bania os

filósofos que se “apresentavam” na rua. A saber:

O introdutor da arte da declamação e da retórica na vida e na literatura
romanas foi Quintiliano. Nunca antes houvera uma alvoroço pelas
discussões e discursos para além das escolas de retórica da Roma Imperial.
[...] Dião Crisóstomo, mestre de retórica, refere-se aos filósofos de rua que,
como o tipo mais vulgar do sofista, enchiam a cabeça dos escravos e dos
marinheiros com sua miscelânea de aforismo, piadas e conversa fiada, não
desprovida de propaganda sediciosa. Disso veio o decreto de Vespasiano,
banindo de Roma todos os filósofos. [...]. (HUIZINGA, 2019, p.202).

Com a Idade Média, segundo Huizinga (2019), os jogos surgiam,

especificados nos argumentos teológicos, exemplificando, com um caso



25

envolvendo o futuro papa Silvestre II - Gerbert d’Aurillac, em 589 d.C. que, invejado

por um homem chamado Ortric, também escolástico, é espionado pelo subordinado

de Ortrie, para que esse pudesse refutá-lo e entregá-lo ao Imperador romano, Oton

II. Entretanto, o subordinado interpreta mal os enunciados de Gerber e com isso,

em um debate acirrado, proposto pelo imperador, Ortric acusa Gerbert de falsear

seus enunciados colocando a matemática integrada na física, quando é

surpreendido com Gerbert, quando esse o refuta dizendo, que falara que as duas

tinham importância equivalentes.

No Renascimento, Huizinga (2019), enfoca que havia uma competição

junto aos cortesãos, quando esses compunham versos e eram irônicos entre si,

como forma de diminuir o outro, diante da competição do jogo de “perguntas e

respostas”.

Os cortesãos competiam entre si na composição dos versos e no sarcasmo
recíproco. Suas tentativas de atingir a elegância clássica de modo algum
excluíam a presença de certos aspectos de inspiração muito antiga. [...] “O
que é a palavra?” - “A traição do pensamento”. “Onde se originou a
palavra?” - “Na língua”. “O que é a língua” - “Um chicote no ar”. “O que é o
ar?” - “É o guardião da vida”. [...]. (HUIZINGA, 2019, p.203)

Ao tratar do final do sec. XII, relata que o conhecimento estava mais

delineado sobre os aportes da vida e das coisas existentes nela, em que o

relevante era ganhar do seu oponente pela razão e poder da palavra. Desse modo,

[...] Os autores eclesiásticos dão-nos por vezes um rápido esboço da vida
nas escolas dessa época, em que salta aos olhos a importância dos jogos
de argúcia e de argumentação. Alunos e mestres procuram enganar-se uns
aos outros com “armadilhas de palavras e redes de sílabas”, com mil e um
estratagemas e sutilezas. [...]. (HUIZINGA, 2019, p.204)

Quando Huizinga (2019), aporta no nível de jogo da ciência no sec.XVII,

aponta que o momento de dispersar os manuscritos antigos e o pensamento

arraigado na religiosidade, desperta a condição intelectual da época. O jogo se

perpassa entre os intelectuais e os “científicos”. E mesmo que não se percebesse, o

jogo estava formado.



26

1.2 O Lúdico em outros Pressupostos

O jogo torna como desafio a apreensão ao conhecimento, podendo além

de diagnosticar no discente o nível de aprendizagem, pode também no jogo, inserir

novos problemas, para sua aprendizagem e para sua afetividade. Assim:

Ainda que enfatizem objetivos direcionados aos aspectos cognitivos
decorrentes de sua aplicação, quer como meio de favorecer os processos
que intervém no ato de aprender, não se ignora o aspecto afetivo, que por
sua vez, se encontra implícito, no próprio ato de jogar. (BRENELLI, 1996,
p.27)

O lúdico integra os jogos, brinquedos e brincadeiras, sendo concernente

à relevância do docente no cuidado de integrar uma proposta lúdica no perpassar

dos conteúdos de sua disciplina, haja vista que a ludicidade no brincar é que traz a

aprendizagem, ou seja, a ludicidade é o resultado que o lúdico oferece.

Sabe-se, que docentes de quaisquer níveis da educação formal detêm,

além de outras tarefas, propor estratégias que visem um ensino-aprendizagem que

possa proporcionar ao discente condições de apreensão e contextualização, do

conhecimento formal.

Dentro desse enfoque, o lúdico pode adentrar, dentro dessas estratégias,

como um elemento integrador entre o conhecimento formal e os discentes, além de

promover interação entre os discentes, visto que no brincar, o indivíduo pode estar

completo dentro da atividade, estabelecendo uma vivência lúdica.

[...] O grafismo é um bom exemplo de anterioridade do gesto em relação à
intenção: a criança de três e quatro anos ainda não sabe o que está
desenhando, porque ainda não acabou. Os artistas plásticos sabem o valor
criativo desta “desinibição do traço”, e procuram resgatá-la no adulto, onde
ela já se perdeu: o gesto-prazer, lúdico, transformou-se em gesto-trabalho,
meio para realizar um desígnio (desenho). (KISHIMOTO, 1998. p.116)

Nas brincadeiras é possível desenvolver algumas capacidades

importantes, tais como a atenção, o significado, o afeto.

O jogo como promotor da aprendizagem e do desenvolvimento passa a ser
considerado nas práticas escolares como importante aliado para o ensino,
já que colocar o aluno diante de situações lúdicas como jogo pode ser uma



27

boa estratégia para aproximá-lo dos conteúdos culturais a serem
veiculados na escola. (KISHIMOTO,1994, p. 13).

Com o lúdico, constrói-se o conhecimento e novos conceitos, auxiliando o

discente a superar problemáticas surgidas ao longo da atividade, criando novos

questionamentos e buscando novas respostas.

[...] a brincadeira é um espaço social, uma vez que não é criada
espontaneamente, mas em consequência de uma aprendizagem social e
supõe uma significação conferida por todos que dela participam
(convenção). [...] Esse espaço social supõe regras. [...]. A regra produz um
mundo específico marcado pelo imaginário. [...] Contudo, não se sabe com
antecedência, o que vai encontrar: a brincadeira possui uma dimensão
aleatória. Nela encontramos o acaso ou a indeterminação, resultantes da
complexidade das causas que estão em ação [...]. (BROUGÈRE, 2001,
p.102-103).

Sendo assim, os jogos podem ser conceitualizados de diversas maneiras,

de acordo com o contexto que está inserido. Segundo Kishimoto (1996, p.16), “os

jogos podem ser vistos como sendo o resultado de um sistema linguístico que

funciona dentro de um contexto social; bem como um sistema de regras ou ainda

um objeto, tudo dependendo do contexto social que o mesmo estará envolvido”.

Considera-se então, que o lúdico trabalhado com responsabilidade em

qualquer disciplina favorece uma mediação ensino-aprendizagem de uma forma

mais significativa no que tange a educação formal, considerando-se, que pode-se

trabalhar com o sujeito de modo holístico, pois perpassa-se tanto pelo cognitivo,

físico, social e emocional, sem necessitar apresentar o foco da aula de modo tão

objetivo.

Assim, o brincar deve ser valorizado, visto que propicia uma orientação

para o discente da realidade, dando suporte para que essa se desenvolva de forma

mais livre, mesmo que a iniciação para o brincar, jogar, possa vir do direcionamento

docente, para que almejem novas habilidades tanto cognitivas, quanto físicas, se

assim aprouver o objetivo da aula.

Quando o indivíduo exerce uma atividade lúdica, exerce movimento,

sistemática de raciocínio, além de participar de um modo mais dinâmico no contexto

educacional, tanto com a apropriação do conhecimento, quanto da integração com



28

o docente e discente na sala de aula ou fora dela, pois a atividade lúdica detém

muitas nuances educativas.

A partir das teorias expostas é perceptível a relevância do lúdico dentro

do universo humano, já que de alguma forma, desperta a imaginação, a criatividade,

o afeto em qualquer idade do sujeito, pois brincar libera o simbólico, decodifica a

realidade e faz o aprendizado mais dinâmico e motivador.

O lúdico é uma atividade que pode ser tanto produtiva como satisfatória

para o indivíduo, mesmo que ao brincar, o sujeito pode entrar em estado de

relaxamento e concentração de acordo com o jogo que presencia, pois o motivo do

jogar é o próprio jogo, já que há um caráter expressivo no lúdico.

Com isso, ao jogar o indivíduo está exercendo uma ação que ultrapassa a

barreira do físico, sendo independente algo material, em que o ser humano se

abstém enquanto inserido no jogo, pois sendo o jogo anterior à cultura; se

apresenta “primeiro” no ser humano, antes de sua racionalidade. Contudo, não se

destitui o ser humano de criar uma “cultura lúdica”.

A cultura lúdica compreende evidentemente estruturas de jogo que não se
limitam às de jogos com regras. O conjunto de regras de jogo disponíveis
para os participantes numa determinada sociedade compõe sua própria
cultura lúdica. [...] A cultura lúdica não é um bloco monolítico, mas um
conjunto vivo, diversificado conforme os indivíduos e os grupos em função
dos hábitos lúdicos das condições climáticas ou espaciais.
(KISHIMOTO,1998, p.25)

Assim, “[...] De fato, o que é uma brincadeira senão a associação entre

uma ação e uma ficção, ou seja, o sentido dado a ação lúdica? A brincadeira [...] é a

lógica do fazer de conta[...]” (BROUGÈRE,2001, p.14).

Tal cultura lúdica não é só composta de estruturas de brincadeiras, de
manipulação em potencial que podem ser atualizadas. Ela é também
simbólica, suporte de representações. A brincadeira é, igualmente,
imaginação, relatos, histórias. O próprio brinquedo serve de suporte para
representações, para as histórias, sejam elas específicas ou retiradas de
outros suportes [...]. (BROUGÈRE, 2001, p.52)

A experiência no lúdico se dá pelo significado que o indivíduo pressupõe

ao “objeto” na brincadeira, no jogo, como sujeito social. Assim:

Limitamo-nos à cultura lúdica infantil, mas, existe também uma cultura
lúdica adulta e é preciso igualmente situá-la dentro da cultura infantil, isto é,



29

no interior de um conjunto de significações produzidas para e pela criança.
[...]. É claro que o jogo é controlado pelos adultos por diferentes meios, mas,
há na interação lúdica, solitária e coletiva algo de irredutível aos
constrangimentos e suportes iniciais. [...]. (KISHIMOTO, 1998.p.29)

A brincadeira incide na transformação da realidade em muitos outros

sentidos, seja para melhorar a capacidade cognitiva na escola, seja para integrar

uns com outros no ambiente laboral, seja para visar e construir afetividades entre os

pares. (BROUGÈRE, 1998).

Brincar é mudar o sentido das coisas; o real torna-se outro, e o

“brinquedo” tem um significado especial e livre. Assim, “[...] Para que essa situação

particular surja, existe uma decisão por partes daqueles que brincam: decisão de

entrar na brincadeira, mas, também de construí-la, segundo modalidades

particulares.” (BROUGÈRE, 2001, p.100)

Brincar é uma das atividades fundamentais para o desenvolvimento da

identidade e da autonomia. O fato da criança desde muito cedo poder se comunicar

por meio de gestos, sons e mais tarde, representar determinado papel na

brincadeira, faz com que ela desenvolva sua imaginação, confirmado pelo

postulados de Kishimoto (1996), nos quais “a brincadeira consiste em uma

atividade de simulação que reforça o significado da vida cotidiana, enquanto

processo assimilativo, participa do conteúdo da inteligência, à semelhança da

aprendizagem”. (KISHIMOTO, 1996, p.32).

Há um caráter expressivo no lúdico, já que ao jogar, o indivíduo está

exercendo uma ação que ultrapassa a barreira “do agora”, de algo material, donde

há uma complexidade de responder à questão “O que há realmente de divertimento

no jogo?”

No brincar se aprende a ser construtor, medindo e utilizando a trena.

Aprende-se também a ser guerreiro, cavalgando e acionando outros tipos de

atividades, podendo assim o educador ensinar as crianças de modo prazeroso,

levando-as a adquirir conhecimento.

A brincadeira não é um comportamento específico, mas, uma situação na
qual esse comportamento toma uma significação específica. É possível ver
em que a brincadeira supõe comunicação e interpretação. Para que essa
situação particular surja, existe uma decisão de entrar na brincadeira, mas,



30

também de construí-la segundo modalidades particulares. [...].
(BROUGÈRE, 2001, p.100)

No brincar, pode-se manifestar o que se tem de significados e

significantes, dentro de uma atividade lúdica, pois os jogos, além de trabalharem

com raciocínio lógico, realizam dentro do universo em que está inserido, outra visão

de atender uma problemática, tanto em nível imaginário, quanto em nível da

realidade da qual se está inserido, pois brincar é uma ação que se deve levar a

sério, sendo um instrumento de incentivo ao discente dentro e fora do âmbito

escolar.

Ressalta-se, que as contribuições dos autores acima, são relevantes,

como forma de estabelecerem seu olhar sobre a importância do lúdico. Entretanto,

o pressuposto adotado nesta dissertação é o de que o indivíduo, também é Homo

Ludens, (a visão interpretada por Huizinga), e sendo assim, o lúdico apresentado

como jogo, detém uma função significante. A saber: “[...] jogo como forma

específica de atividade, como ´´ forma significante´´, como função social.[...]”.

(HUIZINGA, 2019, p.5).

Destaca-se que o viés de Huizinga (2019) a respeito do jogo é de uma

importância ímpar. Remeter o lúdico a um caráter também essencial no humano,

abre um leque de opções, para trabalhar essa função no âmbito educacional, haja

vista que o historiador é um cientista, e vai examinando que o jogo, tanto

interpretado no âmbito fisiológico como psicológico, tem seu conceito deficiente, já

que esses aspectos trazem somente parcialmente sua definição. Buscam o porquê

e objetivos do lúdico, mesmo que suas hipóteses não possam conceber respostas

definitivas sobre o que seja o lúdico, uma vez que o jogo, é intrinsecamente

encontrado no domínio animal e no domínio do ser humano.



31

2 O MÉTODO DA DIALÉTICA PLATÔNICA: O JOGO HIERÁRQUICO DAS
IDEIAS NA ALEGORIA DA CAVERNA

A Alegoria da Caverna, pertence ao Livro VII da obra A República, de

Platão que trata sobre, a justiça, a educação, o Estado e a Dialética - tema central

desse capítulo. Nesse livro, o personagem Sócrates, auxilia o seu interlocutor

Glaucon, a entender a Dialética de um modo metafórico, colocando os requisitos na

propositura do método dialético, sendo que, haverão convergências e divergências,

preservando, claro, as sínteses no decurso da conversação. Nessa parte específica

da obra, o objetivo precípuo será expor as diferentes fases do personagem “o

prisioneiro que sai da caverna”, como um jogo de hierarquia das ideias para a “ideia

superior, ou seja, a ideia imutável, que pode-se chamar conhecimento imutável. A

saber: a primeira etapa está relacionada à saída da caverna, donde acontece a

elevação para o Bem; e uma segunda etapa relacionada ao seu retorno para

auxiliar seus companheiros, também prisioneiros, para também sairem da caverna

e se elevarem a Dialética.

Vale considerar que, nesse percurso a finalidade primordial envolve uma

educação, para que o prisioneiro se eleve ao nivel do guardião, que alcançando a

ciência maior: a dialética, se torne, o filósofo-o dialético, para o alcance da “Formas

Ideais” no Bem.

Ademais, para esse capítulo, tem-se além da obra “A República”, outros

pressupostos teóricos como, Hugh H. Benson, com a obra Platão; Danilo

Marcondes, com a obra Iniciação à História da Filosofia: Dos pré-socráticos a

Wittgenstein (2007); Giovanni Reale, com a obra História da filosofia: Antiguidade e

Idade Média (1990); Antonio Jorge Soares, com a obra Dialética: Educação e

política: uma releitura de Platão (2002); dentre outros autores que se fizeram

necessários para aprofundar certos conceitos no percurso deste trabalho.



32

2.1 Platão, o filósofo do “Logos”

Aristócles, filósofo ateniense, também conhecido por Platão (427 a.C-347

a.C) é uma figura singular no pensamento ocidental, isto porque suas obras tratam

de questões sobre ética, política, educação. Assim, conforme atesta a literatura,

seu interesse pelos assuntos políticos das cidades-Estados gregas aconteceu

muito cedo, anunciando a partir daí o desejo de fazer parte na administração da

cidade, mas, atestou que, na prática as dificuldade nas relações geradoras dos

negócios públicos eram adversar, isto porque alguns governantes gerenciavam mal

e a legislação era injusta. A educação se integrava ao cunho político; o

conhecimento era então baseado nos interesses aos poderes da política. Os

mestres que instituíam tal conhecimento eram os sofistas, que mesmo sendo

itinerantes e não sendo atenienses, preparavam os jovens de famílias aristocratas a

aprenderem a Retórica e a aplicá-la em seus discursos, para se promover na

Cidade-Estado, ao cargos políticos oferecidos, mediante alta remuneração. Dessa

ideia, Platão não compartilhava.

Em Atenas, o logos tem então um lugar central. Quem ambiciona o poder
na assembleia, onde se elegem os comandantes, deve, antes de tudo, ser
um bom orador. [...] Encontram-se em Atenas profissionais pagos para
redigir os discursos daqueles aos quais falta a eloquência. [...] Em Atenas,
para existir é preciso saber falar. (ROUGUE, 2011, p.8)

Para Platão, esse contexto ateniense, destituiu o logos que vislumbrava o

ser; o caminho para o Fundamento; Verdade e que a torna relativa. O logos não

estando ligado mais ao ser4, como nos tempos de outrora, traçou o caminho do seu

mestre, Sócrates, e o levou a morte por meio da condenação com cicuta. O

relativismo e ceticismo sofista, matou Sócrates.

[...] Platão determinou-se a fazer sua contribuição à vida pública como um
educador. Ele devia neste papel, suplantar os sofistas e retóricos
itinerantes, que estiveram por tanto tempo à frente da alta educação
ateniense.

Após a execução de Sócrates, Platão permaneceu em Atenas por talvez
três anos. [...]. (BENSON,2011, p.20).

4 O ser “exprime o fato de existir, a essência (natureza, identidade de alguma coisa”.(PERES, 2013,p.258)



33

Platão muito se inspirou no seu mestre Sócrates e sendo assim, este

aparece como seu interlocutor em boa parte de sua extensa obra, principalmente

por não entender as injustas acusações feita ao mestre e perceber a fragilidade das

leis ateniense. A partir daí, passa a estudas as formas de governo e põe-se a

analisar as ações políticas da pólis.

Evitando se expor, Platão depois da morte de Sócrates, passa por várias

problemáticas, dentre elas a prisão por vaidade e tirania de Dionísio II, já que o

tirano, que, até então, era como tido como um “discípulo” de Platão, fica enciumado

com a amizade do filósofo com Dion, seu cunhado, e o aprisiona, transportando-o

depois, para um local onde havia muitos mercenários de Dionísio. Salvo pelo seu

amigo, Árquitas, Platão escapa do “veredicto de morte”, instaurado por Dionísio.

(BENSON, 2011)

Ressalta-se que antes desse feito terrível de Dionísio II, seu pai, Dionísio

I, já havia feito algo parecido com Platão, quando este viajou a Itália.Irritado com a

franqueza de Platão, o colocou em um navio, vendendo-o como escravo. Contudo,

Platão continuou firme em sua Filosofia. Seu comprador Aníceres, o colocou em

liberdade, além de presentear Platão com um Jardim, onde foi criado

posteriormente a Academia de Platão, localizada no Bosque de Hecademo em

Atenas.(BENSON, 2011)

Assim, na Academia de Platão, fundada em 383 a.C., era integrada por

homens e mulheres da Grécia, e detinha estudos com bases na Matemática, e

quando faleceu em 347 a.C., seu sucessor na Academia, Espeusipo, seu sobrinho,

não alcançou a majestade do seu mestre.

Consequentemente, para Platão, o escrito filosófico apresentava-se com
“diálogo”, que frequentemente teria Sócrates como protagonista, discutindo
com um ou vários interlocutores, ao lado dos quais surgirá o leitor, como
função igualmente importante, chamado a participar também como
interlocutor absolutamente insubstituível, no sentido que cabe
precisamente ao leitor a tarefa de extra maieuticamente a solução dos
diversos problemas discutidos. (REALE, 1990, p.131)

Platão busca um caminhar dentro de sua visão filosófica, que o deixe

mais perto possível do seu “objeto”, para integrar pouco a pouco, a veracidade do

logos com o “objeto”, de modo dialético, para a hierarquização das ideias, a

exemplo dos seus escritos. “Eu me sirvo da multiplicidade dos objetos belos para



34

aproximar-me de uma definição do Belo. Mas existe o Belo em si mesmo? (ROUGE,

2011, p.12)

Destarte, os diálogos platônicos, perpassam em sua maioria, pelo

método socrático, apresentando-se de modo aporético, ou seja, em que o sentido

de suas colocações não tendem a elucidar, quando se questiona o outro (são

necessárias pelo menos duas pessoas para a maiêutica socrática). O mestre

questiona o interlocutor, com o intuito de extrair pouco a pouco a clarificação da

ideia que se tem a respeito do tema em pauta.

Os trinta e seis trabalho foram subdivididos nas noves tetralogias
seguintes:

I: Eutífron, Apologia de Sócrates, Críton, Fédon;

II: Crátilo, Teeteto, O Sofista, a Política;

III: Parmênides, Filebo, O Banquete, Fedro;

IV: Alcebíades I, Alcebíades II, Hiparco, Os Amantes;

V: Teages Cármines, Laqués, Lísis;

VI: Eutidemo, Protágoras, Górgias, Menon;

VII: Hípias menor, Hípias maior, Ion, Menexeno;

VIII: Clitofonte, A República, Timeu, Crítias;

IX: Minos, As Leis, Epinome, Cartas. (REALE, 1990, p.127).

Ora, em Platão, somente o logos, pode dizer o ser e destituir a ilusão da

opinião sobre o ser. O ser em Platão traz em si a ideia de existência. Por isso,

quando o filósofo busca a saída da caverna, no Livro VII, da obra A República,

temos o buscar do logos na busca da verdade do Ser.

Em Platão, a Filosofia é contemplativa e especulativa, então teórica,

envolvendo um papel de abstração da realidade, além de estar voltada para o

campo da existência do sujeito de modo tanto político, como ético. Ou seja, uma

metafísica (ontologia), para que se possa identificar a essência do ser.

Assim,

[...] enquanto Sócrates considerava a filosofia como um método de reflexão
que levaria o indivíduo a uma melhor compreensão de si mesmo, de sua
experiência e da realidade que o cerca, passando por um processo de
transformação intelectual e de revisão e reavaliação de suas crenças e
valores, para Platão, a filosofia é essencialmente teoria, isto é, a



35

capacidade de ver, através de um processo de abstração e de superação e
de superação de nossa experiência concreta, a verdadeira natureza das
coisas em seu sentido eterno e imutável, de conhecer a verdade
portanto.(MARCONDES, 2007, p.57)

Destarte, a missão filosófica de Platão é buscar o Bem5 de modo que não

haja impedimentos empíricos, uma vez que, para ele, os conhecimentos baseados

em dados empíricos são corruptíveis e vulneráveis, podendo-se inferir que Platão é

o primeiro filósofo racionalista, haja vista que coloca a razão à frente para a

compreensão da realidade, já que de sua filosofia emerge a ideia de universalidade,

desenvolvendo leis gerais para sistematizar o pensamento e acessar a inteligência

do sujeito.

2.2 Das Ideias Mutáveis às Ideias Inteligíveis: o Jogo Dialético da “Alegoria da
Caverna”

O caminho dialético é um jogo de dor, de luz e sombra, onde o

instrumento utilizado é a razão vencendo a doxa, ou seja, a opinião, para o alcance

da estrutura incorruptível: o Bem. “A construção do conhecimento constitui, assim,

no platonismo, uma construção de intelecto e emoção, de razão e vontade; a

episteme é fruto da inteligência e de amor.” (PLATÃO, 1949, p.27).

Tem-se a educação segundo Platão, como um instrumento, que clarifica

o indivíduo na sombra de sua doxa (opinião), iluminando seu caminho para o pleno

conhecimento e se tornar, um guardião - o diáletico-. A saber, a pretensão de

Platão é elevar o mais alto possível, o nível de conhecimento, das coisas comuns

ao viés do verdadeiro conhecimento, para então ser construído o pensar filosófico,

sem espaço para a opinião (doxa), dedicando integralmente a busca pelo Ser.

Assim, o fim último da educação platônica é alcançar o inteligível pela dialética, cujo

alcance se dará pela hierarquia que o conhecimento vai se desmembrando, para

finalmente, chegar ao Uno, ao imutável.

5 O Bem para Platão é a gênese de tudo que existe. O Bem se encontra no inteligível.(PLATÃO, 1949)



36

O processo dialético, perpassa a realidade não física à realidade

inteligível. Tem-se então, um processo epistemológico, no qual Platão apresenta-se

narrando e ao mesmo tempo explicando, nas entrelinhas, a relevância da razão

como precursora na busca pela verdade, pelo método da Dialética, se manifestando,

como um jogo de raciocínio do próprio Sócrates.

Assim, a alma ascende por meio da educação, uma vez que é nesse

processo que se manifesta a transição dos conhecimentos do mundo, sensível para

o conhecimento verdadeiro: o conhecimento do Mundo das Formas, pois segundo

Platão, os indivíduos detêm dentro de si, o desejo pelo saber. Com isso, a Teoria

das Formas participa do inatismo platônico, haja vista que são eternas e imutáveis,

concatenando ideias já existentes no mundo inteligível com as formas

apresentadas no estado físico, ou seja, “[...] supõe-se que as formas expliquem as

propriedades que as coisas têm em nosso mundo mutável. Por exemplo, supõe-se

que a Forma da Beleza, que é eterna e sem qualificação bela, explique a beleza

das coisas que experimentamos no mundo a nossa volta. [...]”. (BENSON, 2011,

p.178).

O que move o princípio dialético em Platão, é uma ideia racional, de que

há base, donde “supõe” a existência de princípios universais que são relevantes

porque regulam a inteligência, a orientar de forma permanente o pensamento, a

partir da hierarquização das ideias.

Conforme analisa Reale (1990, p.149),

Os homens comuns se detêm nos primeiros dois degraus da primeira forma
de conhecimento, isto é, não ultrapassam o nível da opinião; os
matemáticos ascendem ao nível da diánoia; entretanto somente o filósofo
tem acesso às noesis e à ciência suprema. O intelecto e a inteleção,
superadas as sensações e os elementos todos ligado ao sensível, captam,
com um processo que é simultaneamente discursivo e intuitivo, as Ideias na
sua pureza [...] ascendem de Ideia em Ideia, até a captação da Ideia
suprema, ou seja, do Incondicionado. Esse processo, pelo qual o intelecto
para de Ideia para Ideia, constitui a ´dialética´. E o filósofo é o dialético.

Platão faz com que o logos apreenda seu entendimento mais profundo,

do que sejam as ideias sensíveis e corruptíveis, que vão sendo progressivamente

destituídas para o alcance do inteligível, já que a dialética se apresenta no

inteligível, como uma ciência de alto nível, sendo o processo que a leve ao seu

encontro, se dá na hierarquização das ideias.Assim, o mundo inteligível, detém as



37

Formas Ideais das coisas e participa do inatismo platônico, haja vista que são

eternas e imutáveis.

— Qual será então glauco, a ciência que arrasta a alma do que é mutável
para o que é essencial? (Platão, 1949, p.326)

Assim,

—O método da dialética é o único que procede, por meio de destruição das
hipóteses, a caminho do autêntico princípio,a fim de tornar seguros os seus
resultados, e que realmente arrasta aos pouco os olhos da alma da espécie
de lodo bárbaro em que está atolada e eleva-os às alturas[...].(PLATÃO
1949, p.347)

O método da Dialética, é exemplificado por Platão, através de sua

Alegoria da Caverna, onde indivíduos estáticos, prisioneiros em um lugar, onde só

há pequenos feixes de luz, que os auxiliam a enxergar, mesmo com sombras, a

realidade que está inserida. Como enxergam mesmo de forma deficiente, eles

conseguem ver alguma coisa, e isso, basta, haja vista que não há uma vontade de

questionar a realidade. Isso não dispensa algum outro, de questioná-la.

Tem-se então a Teoria dos dois mundos de Platão: o contraste entre o

Mundo Inteligível e o Mundo Sensível. O primeiro incorruptível, onde repousa a

ideia do Bem como verdade suprema e o outro, o mundo de opiniões, corruptível,

incapaz, segundo Platão, de ter respaldo para o encontro do Bem.

— [...] Suponhamos uns homens numa habitação subterrânea em forma
de caverna, com uma entrada aberta para luz, que se estende a todo o
comprimento dessa gruta. Estão lá dentro desde a infância, algemados de
pernas e pescoços, de tal maneira que só lhes é dados permanecer no
mesmo lugar e olhar em frente; são incapazes de voltar a cabeça, por
causa dos grilhões, serve-lhes de iluminação um fogo que queima ao longe,
numa elevação, por detrás deles [...]. (PLATÃO, 1949, p.315)

Pressupõe-se que a caverna como um dos elementos principais da

alegoria, remete aos indivíduos cuja natureza ainda não fora educada

filosoficamente.Destarte,

Para Platão, toda escolha envolve alternativas, no mínimo entre fazer e não
fazer algo e chega-se a uma opção através de um processo de decisão. É
nesse processo de decisão que a teoria tem o seu papel, já que essa
decisão envolve sempre critérios segundo os quais será tomada. [...] Ora,
os critérios que nos permitem julgar ou avaliar as alternativas, são



38

formados a partir de definições e princípios, de um conhecimento, ao qual
só chegamos pelo raciocínio teórico [...]. Devem ser universais, isto é,
gerais, abstratos, permanentes, para que possam realmente orientar nossa
ação, sem que precisemos refazer todo o processo a cada nova decisão
[...]. É este o sentido do racionalismo, que Platão é um dos primeiros a
inaugurar[...]. (MARCONDES, 2007, p. 58)

Platão utiliza-se da razão discursiva, ou seja, baseada na lógica, ao

apresentar sistematicamente um raciocínio com proposições ao longo do diálogo do

processo educativo, para concluir de que modo o Estado pode ser justo,

enfatizando por meio da Alegoria da Caverna, a forma de aprendizado racional, que

vence etapas do conhecimento, desde a opinião ao conhecimento das Ideias que

estão no Mundo Inteligível; Mundo das Formas Perfeitas

Antes de tudo, o mito da caverna traduz os diversos graus em que
ontologicamente se divide a realidade, isto é, os gêneros do ser sensível e
supra-sensível com suas subdivisões: as sombras da caverna simbolizam
as aparências sensíveis das coisas, as estátuas as próprias coisas
sensíveis; o muro representa a linha divisória entre as coisas sensíveis e as
supra-sensíveis [...]. (REALE, 1990, p.167)

As problemáticas diante do processo da Dialética, desenvolve o indivíduo,

promovendo um crescimento por completo, principalmente intelectual, processo por

meio do qual, ao final de todo o sistema, o indivíduo detém a capacidade de

entendimento das ideias verdadeiras6 e poderá enfim, governar a República, pois é

pelo raciocínio sem dados hipotéticos causados pelos sentidos é que pode alcançar,

segundo Platão, uma razão pura. Têm-se então, uma educação voltada para a

visão amparada pelos órgãos dos sentidos, ao encontro das ideias imutáveis, como

delineadoras dos objetos do mundo sensível, haja vista, que somente pela Dialética

que a essência do ser se apresenta.

Platão faz uma retomada para sua excursão sobre as ciências

anteriormente discutidas, para seu processo educativo, sendo humilde em rever o

que já fora dito e em retificar suas colocações. Assim, a ginástica e a música, que

dantes eram essências, já não se tornam tão relevantes para aprendizagem

intelectual do indivíduo.

6 Ideias verdadeiras em Platão, se localizam no “Mundo das Formas Ideais”, que segundo Reale (1990), essas ideias detém
o elemento primeiro das coisa, ou seja, a essência; o verdadeiro ser.



39

—Anteriormente, a educação que lhes atribuimos era pela ginástica e pela
música.

........................................................................................................................

—Mas a ginástica, ocupa-se do que se altera e perece, porquanto trata do
crescer e definhar do corpo.

—[...] tomemos uma daquelas ciências que abrangem tudo.

........................................................................................................................

.

—Por exemplo, aquela ciência comum, da qual se utilizam todas as artes,
todos os modos de pensar, todas as ciências - e também aquela que é
preciso aprender entre as primeiras.

........................................................................................................................

.

—Aquela modesta ciência - prossegui eu - que distingue o um dos dois e do
três. Refiro-me, em resumo, à ciência dos números e do cálculo. Ou não é
ela de tal modo que toda a arte e ciência é forçada a ter parte
nela?.(PLATÃO, 1949,p.327;328)

O indivíduo então, precisa estar atento em sua preparação, para o

conhecimento dialético. Desse modo é que Platão, caracteriza o indivíduo antes da

Dialética, como prisioneiro, na “Alegoria da Caverna”. Com isso, apresenta-se, no

primeiro momento do processo ascendente da Dialética Platônica, na Alegoria da

Caverna, onde os prisioneiros estão abaixo do muro e que se quiserem ascender

no conhecimento, precisam de alguma forma sair da caverna. É a partir da saída da

caverna que a alma poderá avançar ao conhecimento das Ideias e onde Sócrates

pode revelar, na Alegoria, o método da Dialética Platônica, ou seja, a Filosofia

Platônica.

Assim,

[...] serve-lhes de iluminação um fogo que se queima ao longe, numa
elevação, por detrás deles; entre a fogueira e os prisioneiros há um
caminho ascendente, ao longo do qual se construiu um pequeno muro, no
gênero dos tapumes que os homens dos ´robertos´ colocam diante do
público, para mostrarem as suas habilidades por cima deles.

........................................................................................................................

--Veja também ao longo deste muro homens que transportam toda a
espécie de objetos que o ultrapassam: estatuetas de homens e de animais,
de pedra e de madeira, de toda a espécie de lavor; como é natural, dos que
transportam, uns falam, outros seguem calados. (PLATÃO, 1949, p.315)



40

O alvo da alegoria é o Bem, que é visto como universal.. o Uno, donde

tudo se deriva e que não é maculado por doxas. É a partir dessa alínea, que Platão,

vai transportando o aspirante, a filósofo, tanto para seu auto-conhecimento, como

para o senso crítico, saindo paulatinamente das sombras. É um jogo pedagógico,

de etapas a serem vencidas, para o inteligível.

Desse modo, enquanto estava preso, o prisioneiro detinha a imaginação

(eikasia); não havia uma reflexão ou sentimento de querer apreender algo além do

que lhe é aparente, pois a luz da fogueira, de alguma forma, o ajuda a “enxergar” a

realidade sensível, sem se preocupar sobre a casualidade que o mundo físico

efetua.

Como pontua a Alegoria:

[...] — o que aconteceria se eles fossem soltos das cadeias e curados da
sua ignorância, para ver se, regressados à sua natureza, as coisas se
passavam deste modo. Logo que alguém soltasse um deles, e o forçasse a
endireitar-se de repente, a voltar o pescoço, a andar e a olhar para a luz, ao
fazer tudo isso, sentiria dor, e o deslumbramento impedi-lo-ia de fixar os
objetos cujas sombras via outrora. Que julgas tu que ele diria, se alguém
lhe afirmasse que até então ele só vira coisas vãs, ao passo que agora
estava mais perto da realidade e via de verdade, voltado para objetos mais
reais ? E se ainda, mostrando-lhe cada um desses objetos que passavam,
o forçassem com perguntas a dizer o que era? Não te parece que ele se
veria em dificuldades e suporia que os objetos vistos outrora eram mais
reais do que os que agora lhe mostravam?(PLATÃO,1949,p.317)

Assim, quando o prisioneiro se vê diante da luz, ele não a nega, mesmo

quão dolorido será sair da caverna e enfrentar o brilho esfuziante da luz, que por

conseguinte, afeta seu olhar para a realidade. Isso, o deixa dolorido. Contudo, à

medida que vai ascendendo ao caminhar, ele vai se acostumando com a luz. Ele já

se encontra no processo da dialética, na busca pela forma ideal das coisas, pois já

começa a questionar, sobre o que o fazia não sair da caverna. O indivíduo nesse

processo, vai alcançando vários níveis de conhecimento, dentro dos quais a eikasia,

já perpassa pela pistis (crença), pela dianoia (pensamento que já reconhece as

coisas) e por fim, a noesis (compreensão do conhecimento verdadeiro). Por isso, é

que o Sol, vem ser a metáfora do Bem, porque ilumina o Mundo Sensível, para que

se vejam as coisas, já que mesmo tendo os órgãos dos sentidos que nos faz

enxergar, é relevante a luz do Sol para clarear as coisas para que sejam vistas

nitidamente.



41

— E se o arrancassem dali à força e o fizessem subir o caminho rude e
íngreme, e não o deixassem fugir antes de o arrastarem até a luz do Sol,
não seria natural que ele se doesse e agastasse, por ser assim arrastado, e,
depois de chegar a luz, com os olhos deslumbrados, nem sequer pudesse
ver nada daquilo que agora dizemos serem verdadeiros objetos?

........................................................................................................................

.

Precisava de se habituar, julgo eu, se quisesse ver o mundo superior. Em
primeiro lugar, olharia mais facilmente para as sombras, depois disso, para
as imagens dos homens e dos outros objetos, refletidas na água, e, por
último, para os próprios objetos. A partir de então, seria capaz de
contemplar o que há no céu, e o próprio céu, durante a noite, olhando para
a luz das estrelas e da Lua, mais facilmente do que fosse o Sol e o seu
brilho de dia.(PLATÃO,1949,p.317)

Ao contemplar o Sol e compreender as causas físicas do mundo em que

se encontra, pode-se dizer que o ex-prisioneiro já ascende para um conhecimento

um pouco mais sistemático do que o comum, pois exerceu a dinâmica do raciocínio

mais lógico, levando-o a descobrir que tudo foi criado pelo Sol, na hipótese

platônica. Mesmo assim, tende a voltar para a caverna, com o intuito de reveler as

descobertas, ainda que pudesse ser morto, haja vista que os demais, acomodados

à situação em que se encontram na caverna, eram auxiliados pela luz da fogueira,

que os permitia enxergar, ainda que pouco.

Assim, diz Platão pelo personagem Sócrates:
_ [...] no limite do cognoscível é que se avista, a custo, a ideia do Bem; e, uma
vez avistada, compreende-se que ela é para todos a causa de quanto há de
justo e belo; que, no mundo visível, foi ela que criou a luz, da qual é senhora; e
que, no mundo inteligível, é ela a senhora da verdade e da inteligência, e que
é preciso vê-la para se ser sensato na vida particular e pública. (PLATÃO,
1949, p.319)

Essa ascensão ao conhecimento do inteligível - ao Bem - é a educação

do filósofo para futuro governante da cidade ideal, pois o Bem, não sendo hipotético,

é o que tem a essência de todas as coisas do Mundo Sensível, sendo relevante que

o indivíduo seja compelido a buscar o princípio de tudo, mesmo que no início da

caminhada tenha utilizado as hipóteses criadas pela imaginação, almejando a

ascensão da alma, pois os outros conhecimentos são níveis a serem superados.
— Ora, pois! Entendes que será caso para admirar, se quem descer destas
coisas divinas às humanas fizer gestos disparatados e parecer bem
ridículo, porque está ofuscado e ainda não se habituou suficientemente às
trevas ambientes, e foi forçado a contender, em tribunais ou noutros
lugares, acerca da sombras dos justo ou das imagens das sombras, e a
disputa sobre o assunto, e sobre o que supões ser a própria justiça quem
jamais viu?. (PLATÃO, 1949, p.320)



42

As hipóteses contidas na obra “A República” são refinadamente

delineada com robustez e realismo. Assim, na narração da “Alegora da Caverna”,

chegando ao que Platão já mostrara veladamente, a educação, pois a Dialética é

um caminho educacional para o filósofo, haja vista que o intelecto é incorpóreo,

igual às ideias.

Platão, por meio da Dialética, busca combater os falsos filósofos e seus

discursos vazios, voltados apenas para a vaidade e para o ganho. Precisava

preparar o educando para adentrar à Dialética, com o intuito de vislumbrar o Bem;

para que o ser possa ser dito de forma incorruptível. Para que o ser não seja dito

dualmente.
[...] Sócrates descreve a dialética como a completude de uma vida de
educação filosófica 9531d, 534e-534a). Ele diz que ´a dialética (hê
dialektikê) é a única investigação que trilha este caminho, desfazendo-se
das hipóteses (tas hupotheseis anairousa) e dirigindo-se ao próprio
primeiro princípio de modo a estar segura`. [...] (MARCONDES, 2007,
p.58).

Destarte, a Dialética se torna um jogo emblemático de significado, para

o filósofo, enquanto atividade do pensamento, pois precisa perpassar de modo

hierárquico, a maneira como o conhecimento ascende, pois é necessário

compreender que o logos tem que se alinhar ao Ser, a saber que o somente pela

Dialética, que as ideias poderão ser conhecidas, e o dialético, poderá entender e

compreender o Mundo dos Sentidos.
— [...] Aquele que se liberta das ilusões e se eleva a visão da realidade é o
que pode e deve governar para libertar os outros prisioneiros das sombras:
é o filósofo-político, aquele que faz sua sabedoria um instrumento de
libertação de consciência e de justiça social, aquele que faz da procura da
verdade uma arte de desprestigitação, um desilusionismo. (PLATÃO, 1949,
p.26)

Pode-se compreender que a “Alegoria da Caverna” revela um processo

educativo, que Platão incide sobre a alma, que no escuro está a ignorância e não

possui conhecimentos plausíveis da realidade, somente sombras do que seja real.

É então, que no caminhar para o Bem, vencendo as etapas, que o dialético vai

surgindo.

A luz da Dialética em Platão, vai emergir a partir do momento em que há

o interesse em compreender a universalidade do Ser e comprometimento em

buscar um conhecimento intelectual, que transcenda o efêmero, já que é na



43

argumentação crítica e séria, sem almejar vencer e sim em examinar

cuidadosamente o objeto de conhecimento, que se tem o filosofar de Platão.
— Mas quem fosse inteligente, redargui-lembra-se-ia de que as
perturbações visuais são duplas, e por dupla causa, da passagem da luz à
sombra, e da sombra à luz. Se compreendesse que o mesmo se passa com
a alma, quando visse alguma perturbada e incapaz de ver, não riria sem
razão, mas reparava se ela não estaria antes ofuscada por falta de hábito,
por vir de uma vida mais luminosa, ou se, por vir de uma maior ignorância a
uma luz mais brilhante, não estaria deslumbrada por reflexos
demasiadamente refulgentes;à primeira, deveria felicitar pelas suas
condições e pelo seu gênero de vida; da segunda, ter compaixão e, se
quisesse troçar dela, seria menos risível essa zombaria do que se se
aplicasse àquela que descia do mundo luminoso. (PLATÃO, 1949, p.330)

Desse modo, é que a educação vem se deslocar de ponto cego para um

ponto de desnudar a alma do conhecimento corriqueiro do comum, levando o

aprendiz a olhar corretamente, por meio da sistemática para alcançar o

conhecimento mais nobre, proposto por Platão, desde a infância.

Ademais, a “Dialética platônica” é uma ciência chamada de a maior

ciência, já que seu processo, leva o indivíduo ao Inteligível, exaurindo todas as

hipóteses, para que seja alcançado a plenitude do conhecimento. Ora,
— É nossa função, portanto, forçar os habitantes mais bem dotados a
voltar-se para a ciência que anteriormente dissemos se a maior, a ver o
bem e a empreender aquela ascensão e, uma vez que a tenham realizado
e contemplado suficientemente o bem, não lhe autorizar o que agora é
autorizado.(PLATÃO, 1949,p.323)

Entretanto, assim que já estiver em pleno do conhecimento, o filósofo

precisará ser humilde e ter a satisfação natural de auxiliar aos demais, que ainda

estão na ignorância, devendo então, retornar a caverna, ou seja, fazer um processo

dialético de descender para que os demais possam ter acesso ao conhecimento já

alcançado pelo filósofo.
[...] — Deve, portanto, cada um por sua vez descer à habitação comum dos
outros e habituar-se a observar as trevas. Com efeito, uma vez habituados,
sereis mil vezes melhores do que os que lá estão e reconhecereis cada
imagem, o que ela é e o representa, devido a terdes contemplado a
verdade relativa ao belo, ao justo e ao bom. E assim teremos uma cidade
para nós e para vós, que é uma realidade, e não um sonho, como
atualmente sucede na maioria delas, onde combatem por sombras uns com
os outros e disputam o poder, como se ele fosse um grande bem. (PLATÃO,
1949, p.324)



44

Assim, a dialética platônica, sendo uma ciência que fica no mais alto do

Intelecto, destroi as hipóteses que se exaurem ao longo do processo de busca pelo

conhecimento no “Mundo das Formas”, que se utilize da razão de modo adequado.

Por isso, é que Platão, escreve a República, como um tratado acerca dos

conhecimentos que vão da metafísica, educação, moral, até a estética; que vem,

apriori, corrigir a educação preponderante da época, já que esta, é baseada em

transmitir cultura e exemplos, que não fundamentam o caráter dos indivíduos da

cidade.

A Dialética, traz o conhecimento da verdade, do Uno; do indiscutível,

ascendendo ao ser verdadeiro, sem estar pautada, em um combate erístico de

argumentos, mas, examinando a tese que se apresenta, em um jogo de

questionamentos, buscando respostas válidas racionalmente. A dialética busca a

unicidade; a verdade.

2.3 O processo educacional para o Guardião: o Dialético

Platão, pelo personagem Sócrates, inicia sua pedagogia, primeiro

retificando o que seria errado na educação, já posta por Atenas. Uma educação

firmada sob o viés de Hesíodo Homero, que segundo ele, encorajam as crianças a

não respeitarem os deuses, os mais velhos e cuja areté é voltada para a técnica e

menos para as questões de ordem moral. Destarte, Platão faz uma revolução

pedagógica na sua República, nivelando cada argumento e questionamentos

manifestados, ao uso coerente e sistemático da razão, destituindo-a de reflexões

permeadas pelo âmbito prático e cultural, efetivados em Atenas. A educação então

seria condizente com o método da dialética.

Assim:

O Estado de Platão versa, em última análise, sobre a alma do Homem. O
que ele nos diz do Estado como tal e da sua estrutura, a chamada
concepção orgânica do Estado, onde muitos vêem a medula da República
platônica, não tem outra função senão apresentar-nos a “imagem reflexa
ampliada” da alma e de sua estrutura respectiva[...] na atitude do
“modelador de almas”.(JAEGER, 1994,p.751)



45

Desse modo, tem-se como pressupostos principais em Platão, o ideal de

paidéia, para que haja uma politéia que seja justa para todos, surgindo assim, a

ideia do Estado perfeito, destacando também, que assim emerge as deficiências

das ciências, aqui entendidas como conhecimentos, na educação para a

constituição do guardião; do dialético, para que essas não prejudiquem o ideal de

eunomia (disciplina) no decorrer do seu preparo intelectual e físico.

— Ora - disse eu - uma cidade tem a sua origem, segundo creio, no facto
de cada um de nós não ser auto-suficiente, mas sim necessitado de muita
coisa. Ou pensas que uma cidade se funda por qualquer outra razão?

.........................................................................................................................
— Assim, portanto, um homem toma outro para uma necessidade, e outro
ainda para outra, e, como precisam de muita coisa, reúnem numa só
habitação companheiros e ajudantes. A essa associação pusemos o nome
de cidade. Não é assim?

.........................................................................................................................
— Ora, vamos lá! Disse eu -. Fundemos em imaginação uma cidade. Serão,
ao que parece, as nossas necessidades que hão-de fundá-la.(PLATÃO,
1949, p.72)

Todo a educação de Platão na República, está dentro do parâmetro da

polis, porque para ele, é na polis ideal, que as necessidades podem ser atendidas,

partindo desde questões básicas, como, a obtenção de alimentação, a habitação,

vestuário, a educação, para as quais são necessários cidadãos mestres em suas

aptidões, como: o sapateiro, o ferreiro, o lavrador, o médico, o tecelão, dentre

outros. Como ressalta Soares (2002, p.89):

Tal cidade tem origem nas necessidades humanas de obtenção do
alimento, da habitação, do vestuário, e funda-se sobre a divisão
especializada das tarefas ou atividades. Sendo cada indivíduo diferente um
do outro, a escolha a posterior especificação e execução da tarefa que lhe
caberá, deverá observar sua inclinação natural, de modo que, nesta cidade,
cada indivíduo exerça, para fazê-lo com a maior perfeição possível, uma
única tarefa.

Partindo das necessidades dos cidadãos quanto a esses serviços, Platão

vai compondo o seu projeto para o surgimento da sua cidade ideal. Ou seja, será

relevante para a cidade, que os cidadãos possam contribuir para cidade de acordo

com sua aptidão, sendo necessário, que sejam observados, no decorrer do seu

processo educativo. Daí, o imperativo quanto a ser vigilante e cuidadoso com as



46

crianças, para que se possam perceber que a aptidão emerge a partir do processo

educativo.

[...] cada um de nós não nasceu igual a outro, mas com naturezas
diferentes, cada um para a execução de sua tarefa.[...].

.........................................................................................................................
— Por conseguinte, o resultado é mais rico, mais belo e mais fácil, quando
cada pessoa fizer uma só coisa, de acordo com a sua natureza e na
ocasião própria deixando em paz as outras.(PLATÃO, 1949, p.74).

Platão vai ascendendo seu raciocínio para chegar à figura do guardião (o

dialético). O guardião é quem deterá a custódia da cidade. Para isso, deverá ser

naturalmente apropriado para tal feito. Ser forte e perspicaz para combater o perigo

que ronda a cidade e ser sábio perante os prazeres mundanos, além de

compreender que deve governar a cidade, sem renda, a saber que, foi educado

para esse dever. “[...]Entretanto, para aprenderem a distinguir o inimigo do amigo,

os guardiões devem ter espíritos filosóficos e, para isso, devem se submeter a um

severo programa educacional.” (SOARES, 2002, p.90)

Ressalta-se, que todos na cidade serão educados, visando ao posto de

guardiões. Entretanto, é no decorrer desse processo, que o jovem vai manifestar, a

sua verdadeira função para auxiliar na cidade, já que todos os papeis exercidos são

relevantes para que a cidade se torne perfeita. E dentro da perspectiva da

República, Sócrates vai direcionando o raciocínio de Glaucon e Adimanto, para

hipoteticamente construírem uma educação voltada para o bem estar de todos na

cidade. Ou seja, sendo assim, poder-se-ia pensar em um conceito universal de

Justiça.

A educação então se dá em sistemas. Primeiro tem-se a música antes da

ginástica, eliminando as fábulas que não valorizam o espírito. “As que nos contaram

Hesíodo e Homero - esses dois e os demais poetas. Efetivamente, são esses que

fizeram para os homens essas fábulas falsas que contaram e continuam a contar”.

(PLATÃO, 1949,p.87).

Platão julga as fábulas de Hesíodo e Homero, prejudiciais para a

educação, haja vista que educam as crianças para que vejam os deuses de modo

ambíguo, ou seja, em um momento são sábios e poderosos e em outro momento,

são passionais. As histórias a serem passadas devem estar de acordo com a



47

virtude e a nobreza, para que o guardião seja digno e não tema nem a sua morte e

nem a de outrem. “[...] que um homem assim se basta perfeitamente a si mesmo

para viver feliz e que diferentemente dos outros, precisa muito pouco de outrem.”.

(PLATÃO, 1949, p.104)

Assim,

— Nem, de modo algum - prossegui eu - que os deuses lutam com os
deuses, que conspiram e combatem- pois nada disso é verdade - se
queremos que os futuros guardiões da nossa cidade considerem uma
grande vileza o odiarem-se uns aos outros por pouca coisa.[...] que Hera foi
algemada pelo filho, e Hefestos projectados a distância pelo pai, quando
queria acudir à mãe, a quem aquele estava a bater, e que houve combate
de deuses quantos Homero forjou, é coisa que não deve aceitar-se na
cidade.[...].(PLATÃO, 1949, p.89).

Com isso, as fábulas e outros como a poesia e a música, serão aceitas na

sistemática educacional, àquelas que possam dar exemplos aos jovens de atos que

sejam virtuosos e que não os levem a imitarem o mal. Assim, Platão cria a primeira

lei, referente ao Estado, a partir da educação, “segundo a qual deverão falar os

oradores e poetas os vates: que Deus não é a causa de tudo, mas só dos bens”.

(PLATÃO, 1949, p.93).

É necessário então, que as crianças sejam educadas a partir dos 3 anos

de idade, haja vista que nessa idade as crianças, com a alma ainda sem muita

informação, e sem o conhecimento aplicado de forma correta, poderiam ter

reduzidos os apetites que viriam a surgir mais tarde, além de que, Platão, sugere

uma eugenia para o processo de procriação na cidade ideal.

Ressalta-se, que o brincar na República é relevante para a criança, para

que aprenda também questões sobre honestidade, além de estimular a consciência

de manter-se caladas perante os de mais idade, concederem sempre seus lugares

quando esses estiverem próximos e terem respeito e compostura com todos.

Dos sete aos treze anos de idade, a ginástica vai sendo

progressivamente mais delineada com o objetivo de tornar as crianças mais fortes,

rápidas e com mais habilidades físicas, estabelecendo tanto a dança, como a luta,

para que essas possam também estar equilibradas tanto no corpo, como na mente.



48

Dos dezesseis aos vinte anos de idade, a ginástica se torna diretamente

ligada a objetivos militares, com dieta rigorosa e treinamento militar, haja vista que

esses procedimentos são para o bem da polis.

Para esse feito, é relevante que as crianças sejam educadas desde cedo,

em bons hábitos e nas ciências já escolhidas, para que possa controlar os seus

ímpetos e poder manifestar suas aptidões, sejam como artesãos, sejam como

guardiões, não fazendo parte de uma família tradicional, já que todos serão uma

família. Dessa maneira, ao nascer, serão separadas dos pais, tendo um processo

educativo que as levem à sabedoria e possivelmente exercerem a função do

guardião. Como evoca Soares (2002, p.86): “Ora, um ser desse tipo, por viver em

virtude, deve ser corajoso, temperante, honesto, piedoso, justo e, embora possa

lançar mão de uma mentira nobre, aquela que é empregada unicamente em

benefício da cidade, deve amar a verdade [...].”

No caminho para o saber filosófico do guardião, a mentira é uma ação

que não cabe a cidadãos comuns conceber, pois caberá somente aos chefes da

cidade, por ter sabedoria de como usá-la, para promover o bem à cidade, quando

esta necessitar de tal ação. A mentira utilizada por outros, pode destruir a cidade, já

que pode ser utilizada para questões individuais, podendo prejudicar o coletivo.

— Portanto, se alguém compete mentir, é aos chefes da cidade, por causa
dos inimigos ou dos cidadãos, para benefício da cidade; todas as restantes
pessoas não devem provar desse recurso. Mas, se um particular mentir a
tais chefes, diremos que isso é um erro da mesma espécie, mas maior
ainda do que se um doente não dissesse a verdade a médico, ou um aluno
não revelasse ao mestre de ginástica os seus sofrimentos físicos, ou um
marinheiro não referisse a verdade ao piloto sobre o navio e a tripulação,
quanto à sua situação e à dos seus companheiros de viagem.

........................................................................................................................

.

Logo, se apanhar alguém a mentir na cidade, daqueles que são artífices, ou
adivinho, ou médico que cure os males, ou construtor de lanças,
castigá-lo-á, a título de que introduz costumes capazes de derrubar e deitar
a perder uma cidade, tal como se fosse um navio. (PLATÃO, 1949, p.108)

Entende-se então, que é por isso que Platão vai tanto de encontro a

Homero e Hesíodo, por saber que ao colocar os deuses de modo a serem

passionais, com os vícios humanos, podem servir de exemplo aos cidadãos para



49

acharem correta tal ação, pois até os deuses fazem isso. E como são exemplos,

podem destituir o indivíduo de um conhecimento verdadeiro, sem mácula.

É relevante atentar-se, que para que o cidadão chegue a ser, guardião,

deverá perpassar por todo o processo educacional junto com todos, sendo que é a

sua aptidão é que levará a tal emblema.

— Por conseguinte, se conservarmos o primeiro argumento, de que os
nossos guardiões, isentos de todos os outros ofícios, devem ser os artífices
muito escrupulosos da liberdade do Estado, e de nada mais se devem
ocupar que não diga respeito a isso, não hão-de fazer ou imitar qualquer
coisa. Se imitarem, que imitem o que lhes convém desde a infância -
coragem, sensatez, pureza, liberdade, e de todas as qualidades dessa
espécie. Mas a baixeza, não devem praticá-la nem ser capazes de a imitar,
nem nenhum dos outros vícios, a fim de que, partindo da imitação, passem
ao gozo da realidade. Ou não te apercebeste de que as imitações, se se
perserverar nelas desde a infância, se transformam em hábito e natureza
para o corpo, a voz e a inteligência?.(PLATÃO, 1949, p.120)

A educação na cidade ideal, além de elevar o conhecimento e ser justa

de acordo com a aptidão de cada um segundo Platão, eleva também a alma7 dos

cidadãos ao encontro com o Bem; o inteligível, em que a Verdade emerge. Daí, que

ao solucionar a problemática do que seja justiça é que a cidade ideal vai sendo

construída, a partir da conjuntura educacional viável para esse feito.

Soares (2002) enfoca que Platão tem como objetivo, fazer uma análise ao

verificar passo a passo a educação que se deve ter na cidade ideal, para que se

forme o guardião, utilizando de diversas estratégias que se vão emergindo ao longo

da obra “A República”.

Ressalta-se que a obra “A República” é uma teoria política para uma

cidade justa que vai despontando a partir das refutações de Sócrates, perante seus

interlocutores. Como diz Leite (2009, p.12):

7 “Provavelmente Platão só fez exprimir um pensamento implícito nessa-ALMA determinações, quando afirmou
que a A. se move por si e a definiu com base nessa característica. "Todo corpo cujo movimento é imprimido de
fora é inanimado, todo corpo que se move de per si, do seu interior, é animado; e essa é, precisamente, a
natureza da A." (Fed., 245 d). A alma é, portanto, a causa da vida (Crat., 399 d) e por isso é imortal, já que a vida
constitui a sua própria essência {Fed., 105 d ss.). Com essas determinações, Platão fazia nítida distinção entre a
realidade da A., simples, incorpórea, que se move por si, que vive e dá vida, e a realidade corpórea, que tem os
caracteres opostos. E essas determinações deviam servir de base a todas as considerações filosóficas ulteriores
sobre a alma”.(ABBAGNANO, 2007,p.27;28)



50

Platão tem algo de fascinante nos seus diálogos: ao expor suas reflexões,
apresenta personagens que tem um simbolismo muito específico para a
época e para o diálogo e que o leitor moderno deve investigar. Tais
personagens são figuras significantes para a cultura grega de então, quer
por suas funções, quer por seu modo de vida ou pelos acontecimentos que
viveram. Ao dialogarem com Sócrates, deixam-nos um campo rico que une
a filosofia platônica e a história da época, fato que não podemos
marginalizar.

Platão, ao tratar do canto e da melodia com Sócrates, no diálogo com

Glaucon, coloca que não se deve educar os cidadãos com harmonias que

envolvam lamentos e fraquezas, mas com aquelas que possam conceber

sensações de um homem forte e corajoso, e aquelas que envolvam persuasão para

atos pacificadores e para o bom o senso. “Estas duas harmonias, a violenta e a

voluntária, que imitarão admiravelmente as vozes de homens bem e mal sucedidos,

sensatos e corajosos, essas, deixe-as ficar”.(PLATÃO, 1949, p.128).

Desse modo,

— Não é então por este motivo, ó Glaucon, que a educação pela música é
capital, porque o ritmo e a harmonia penetram mais fundo na alma e
afectam-na mais fortemente, trazendo consigo a perfeição, e tornando
aquela perfeita, se se tiver sido educado? E, quando não, o contrário? E
porque aquele que foi educado nela, como devia, sentiria mais agudamente
as omissões e imperfeições no trabalho ou na conformação natural, e ,
suportando-as mal, e com razão, honraria as coisas belas, e, acolhendo-as
jubilosamente na sua alma com elas se alimentaria e torna-se-ia um
homem perfeito.[...]

[...]é por razões dessas que se deve fazer a educação pela música.

— É como quando aprendemos as letras e só achavámos que as sabiamos
o suficiente.(PLATÃO,1949,p. 130,131)

O dialógo vai acontecendo, chegando agora à discussão no que tange a

saúde do corpo do guardião. Para isso, é necessário que se atenha à ginástica, já

que para Platão, uma alma boa deve estar em um corpo saudável, o qual deve se

abster da embriaguez, alimentar-se adequadamente de forma que sua saúde não

esteja sempre alterada.

Destarte,

— É preciso uma dieta mais apurada para os nossos atletas guerreiros, que
têm de estar sempre vigilantes, como cães, e porque precisam de ver e
ouvir com toda a acuidade, e, apesar de experimentarem nas suas
campanhas muitas mudanças de líquidos e de alimentação, solheira e
intempéries, não devem ser de saúde vacilante.



51

.........................................................................................................................
— Por conseguinte, acolá a variedade produz a licença, aqui, a doença; ao
passo que a simplicidade na música gera a temperança na lama, e a
ginástica, a saúde no corpo?

— É assim mesmo - respondeu ele. (PLATÃO, 1949,p.137,138).

Com essas duas ciências, então, os guardiões, não precisarão também

nem de médicos, a não ser por doença de força maior ou por ferimentos de guerra;

ferimentos externos que possam aflingir o corpo; e nem de juizes, já que não se

usaram de prazeres terrenos de forma insensata e não farão mal a outro cidadão e

nem a cidade.

Dessa forma, diz Platão (1949, p.147):

— Portanto, estabelecerás na cidade médicos e juízes da espécie que
dissemos, que hão-de tratar, dentre os cidadãos os que forem bem
constituídos de corpo e de alma, deixarão morrer os que fisicamente não
estiverem nessas condições, e mandarão matar os que forem mal
conformados e incuráveis espiritualmente?

— Parece-me que é o melhor, quer para os próprios pacientes quer para
a cidade.

No entanto, é evidente que os jovens se precatarão da necessidade de
justiça, se cultivarem aquela música simples, da qual dissemos que gerava
a moderação.

.........................................................................................................................
— Porventura, se o músico exercitar a ginástica seguindo do mesmo rasto,
não alcançará o mesmo resultado, a ponto de não precisar da medicina
para nada, a não ser em caso de força maior?

Parece-me que sim.

Percebe-se que Platão almeja sempre o equilíbrio tanto pela educação

espiritual, quanto pela educação física, para que haja uma harmonização na figura

do guardião, com o intuito de gerir de modo justo, a cidade ideal, sendo amigo da

razão, tendo a integração entre a “alma corajosa e a alma filosófica”. Assim,

[...] Platão se aproxima do instrumental teórico de Parmênides e, aliando-o
aos ensinamentos de Sócrates, elabora uma teoria original. Do seu mestre
aproveita a noção nova de logos, e ao continuar o processo de
compreensão do real, cria a palavra ideia (eidos), para referir-se à intuição
intelectual, distinta da intuição sensível. (ARANHA, 2003,p.123)

Sendo assim, o guardião deverá ser uma pessoa madura, de mais idade,

por já ter passado por toda a sistemática educacional e ter sido aprovado em todas



52

elas, já tendo estabelecido em si, um sentimento patriótico, com inteligência e

destreza, possuindo habilidade e autoridade para gerir a cidade.

— Pois bem! Como eu dizia há momentos, devem procurar os guardiões
mais estrénuos da doutrina que vigora entre eles. [...] Devem, pois vigiar-se
logo desde a infância, propondo-lhes empreendimentos em que facilmente
poderiam esquecer-se de tal doutrina e deixar-se iludir, de maneira a
poder-se escolher quem se lembra e quem é difícil de ludibriar, e excluir o
não é.[...]

........................................................................................................................

.

— Devem, impor-lhes trabalhos, sofrimentos e lutas, através dos quais
devem ser observadas as mesmas reacções.

.........................................................................................................................
— Ora nós devemos também montar-lhes uma terceira espécie de prova, a
da impostura, e observá-los. Tal como se levam os potros para o meio dos
ruídos e da agitação, para ver se são assustadiços, do mesmo modo,
quando novos, devem transportar-se para o meio dos terrores, e depois
transferi-los novamente para os prazeres, para os pôr à prova. [...].
(PLATÃO, 1949, p.153)

A educação para formar o guardião é rígida e virtuosa. Entretanto,

Sócrates, propôs, que o guardião vai utilizar para persuadir e ao mesmo tempo

controlar os cidadãos: a de que o conhecimento adquirido por eles, assim, como os

instrumentos utilizados, foram formados no “interior da terra” e ao serem formados,

a terra os pariu. Sendo assim, todos são irmãos e devem proteger seu lugar. Platão

se utiliza do mito ao longo da República, para poder fazer-se entender e clarificar de

um modo mais acessível, a exemplo:

[...] — como diremos ao contar-lhes a história - “mas o deus que vos
modelou, àqueles dentre vós que eram aptos para governar, misturou-lhes
ouro na sua composição, motivo por que são mais preciosos; aos auxiliares,
prata; ferro e bronze aos lavradores e demais artífices. Uma vez que sois
todos parentes, na maior parte do casos gerareis filhos semelhantes a vós,
mas pode acontecer que do ouro nasça uma prole argêntea, e de prata,
uma áurea, e assim todos os restantes, uns dos outros. Por isso o deus
recomenda aos chefes, em primeiro lugar e acima de tudo, que aquilo em
que devem ser melhores guardiãos e exercer mais aturada vigilância é
sobre as crianças, sobre a mistura que entra na composição das suas
almas, e , se a sua própria descendência tiver qualquer porção de bronze
ou de ferro, de modo algum se compadeçam, mas lhes atribuam a honra
que compete à sua conformação, atirando com eles para os artífices ou os
lavradores; e se por sua vez, nascer destes alguma criança com uma parte
de ouro ou de prata, que lhes dêem as devidas honras, elevando-os uns a
guardiões, outros a auxiliares, como se houvesse um oráculo segundo o
qual a cidade será destruída quando um guardião de ferro ou de bronze a
defendesse.[...].(PLATÃO,1949,p.156)



53

Dessa forma, Platão explica por meio do personagem Sócrates, de que

modo os cidadãos poderão compreender melhor sua condição, sem se deixar levar

pela inferioridade ou pela discórdia, perante os papeis de cada um, na cidade ideal,

já que a função exercida, se dará por aptidão, haja vista que é pela educação dos

cidadãos que a cidade será melhor de todas.

— Portanto, resumindo em poucas palavras, devem os encarregados da
cidade apegar-se a este sistema de educação, a fim de que não lhes passe
despercebida qualquer alteração, mas que não haja inovações contra as
regras estabelecidas na ginástica nem na música [...]. (PLATÃO,1949,
p.168).

A educação para a cidade ideal engloba homens e mulheres. Todos

deverão passar pelo processo educativo. A mulher em Platão é tão capaz quanto o

homem. Sendo assim, também poderá ser uma guardiã, pois o que busca o filósofo

são as qualidades e que tanto a mulher como o homem possam emergir.

[...] — se vir que a diferença consiste apenas no fato de a mulher dar à luz e
o homem procriar, nem por isso diremos que está mais bem demonstrado
que a mulher difere do homem em relação do que dizemos, mas
continuaremos a pensar que os nossos guardiões e as suas mulheres
devem desempenhar as mesmas funções. (PLATÃO, 1949, p.219).

Como todos estão a prover para o Estado, tanto homens como mulheres

são educados a não coabitarem com uma pessoa em particular. Suas crianças

pertencerão ao Estado, e não saberão nem mesmo quem são seus filhos.

Entretanto, Platão coloca um contraponto, ou seja, a união se dará primordialmente

entre os iguais, para que se tenha crianças que sejam proeminentes a serem

guardiões.

— É preciso, de acordo com o que estabelecemos, que os homens
superiores se encontrem com as mulheres superiores o maior número de
vezes possível, e inversamente, os inferiores com os inferiores, e que se
crie a descendência daqueles, e a destes não, se queremos que o rebanho
se eleve às alturas, e que tudo isso se faça na ignorância de todos, exceto
dos próprios chefes, a fim de a grei dos guardiões estar, tanto quanto
possível, isenta de dissensões. (PLATÃO, 1949, p.227)

Nesse contexto, homens e mulheres na República, deverão ter filhos com

uma idade estabelecida. As mulheres dos vinte aos quarenta anos e os homens até

os cinquenta anos, isso porque para Platão essas são as idades limites para



54

procriação. As crianças serão protegidas e deverão posteriormente, para sua

própria segurança em relação a outros de cidades diferentes, aprenderem a montar

e a seguir os chefes com mais idade, quando houver um perigo iminente à cidade

ideal.

Platão é muito cuidadoso com a educação das crianças, que mesmo em

seu estado de insolência, busca medidas mais racionais do que a violência para

educá-las. “Por conseguinte, meu excelente amigo, não eduques as crianças no

estudo pela violência, mas a brincar, a fim de ficares mais habilitado, a descobrir as

tendencias naturais de cada um.” (PLATÃO, 1949, p.352)

Destarte, as crianças são educadas na música para a alma e na ginástica

para o corpo e caso consigam progresso no conhecimento, de acordo com sua

alma, são também educadas na Aritmética, Geometria, Astronomia e outras áreas,

para alcançar a ciência final que a educa, já não sendo mais criança e sim um

jovem ou uma jovem adulta; assim é manifesta a dialética.

— [...] conveniente, ó Gláucon, que se determinasse por lei este
aprendizado e que se convencessem aos cidadãos, que hão-de participar
dos postos governativos, a dedicarem-se ao cálculo e a aplicarem-se a ele,
não superficialmente, mas até chegarem à contemplação da natureza dos
números unicamente pelo pensamento, não cuidando deles por amor à
compra e venda, como os comerciantes ou retalhistas, mas por causa da
guerra e para facilitar a passagem da própria alma à mutabilidade à
verdade e à essência. (PLATÃO, 1949, p.333-334)

Diante disso, a educação até o inteligível é efetivado de um modo que o

pretenso a guardião, passe por todo o espectro do mundo sensível - o mundo da

doxa - e chegue finalmente ao “Mundo das Ideias”; à ciência mais elevada: a

Dialética.



55

3 OS JOGOS COMO ESTRATÉGIA LÚDICA NO CONTEXTO DA DIALÉTICA
PLATÔNICA PARA O CURSO DE EDIFICAÇÕES INTEGRADO TURMA 213 -
IFMA CAMPUS MONTE CASTELO EM SÃO LUÍS - MA: A EXPERIÊNCIA

Este capítulo objetiva informar sobre os resultados da aplicação do Lúdico

(Jogo), a partir do pressuposto da Obra Homo Ludens (2019), do historiador

Huizinga e da Dialética platônica, da obra A República, do filósofo Platão (1949), no

Ensino da disciplina Filosofia, no Curso de Edificações Integrado 1º Ano - Turma 213,

do Instituto Federal de Educação Ciência e Tecnologia do Maranhão - IFMA -

Campus Monte Castelo em São Luís - MA. Assim, a oportunidade surgiu em aplicar

uma estratégia de Ensino, experimentada cientificamente na Turma, integrando-os

de modo leve e motivador, por meio de ideias comuns atreladas às ideias filosóficas,

como os jogos integrados ao Ensino de Filosofia, a partir do pressuposto de

Huizinga, em que o indivíduo também é lúdico, ou seja, já brinca antes da cultura e

do Lúdico ser representado como Jogo.

Dentro desse contexto, articulou-se ao desenvolvimento dessa pesquisa,

passos lineares, para que ela se concretizasse. Apresentou-se: o local da pesquisa,

as fases do desenvolvimento da sequência didática; o instrumento da pesquisa,

dentro outros. Ressalta-se que é relevante observar a história do IFMA, por ser o

ambiente onde se encontra o Curso de Edificações 1° Ano - Turma 213.

3.1 Características sobre o Local da Pesquisa

Criado pela Lei nº 11.892, de 29 de dezembro de 2008, o Instituto Federal

de Educação Ciência e Tecnologia do Maranhão – IFMA, outrora, Centro Federal de

Educação Tecnológica CEFET/MA, localizado na Avenida Getúlio Vargas, 4 - Monte

Castelo, é uma instituição autárquica, que oferece ao Estado do Maranhão, um

ensino de qualidade voltado, para a Educação Tecnológica, nas modalidades de

Ensino Médio Subsequente, Curso Superior e Pós-Graduação stricto e lato sensu,

integrando vinte e nove campi em vários locais do Estado do Maranhão, a saber:

São Luís – Monte Castelo, Centro Histórico, Maracanã, Açailândia, Alcântara,



56

Araioses, Bacabal, Barra do Corda, Barreirinhas, Buriticupu, Carolina, Caxias, Codó,

Coelho Neto, Grajaú, Imperatriz, Itapecuru-Mirim, Pedreiras, Pinheiro, Presidente

Dutra, Porto Franco, Rosário, Santa Inês, São José de Ribamar, São João dos

Patos, São Raimundo das Mangabeiras, Timon, Viana e Zé Doca.

Art. 2º Os Institutos Federais são instituições de educação superior, básica e
profissional, pluricurriculares e multicampi, especializados na oferta de
educação profissional e tecnológica nas diferentes modalidades de ensino,
com base na conjugação de conhecimentos técnicos e tecnológicos com as
suas práticas pedagógicas, nos termos desta Lei. § 1o Para efeito da
incidência das disposições que regem a regulação, avaliação e supervisão
das instituições e dos cursos de educação superior, os Institutos Federais
são equiparados às universidades federais. § 2o No âmbito de sua atuação,
os Institutos Federais exercerão o papel de instituições acreditadoras e
certificadoras de competências profissionais. § 3o Os Institutos Federais
terão autonomia para criar e extinguir cursos, nos limites de sua área de
atuação territorial, bem como para registrar diplomas dos cursos por eles
oferecidos, mediante autorização do seu Conselho Superior, aplicando-se,
no caso da oferta de cursos a distância, a legislação específica. (BRASIL.
Ministério da Educação. Lei 11.892/08.Artº2. Brasília: MEC, 2008)

Contudo, a história do Instituto é iniciada no ano de 1841, com a Lei

Provincial de nº 105, com a criação da Casa dos Educandos Artífices do Maranhão

(CEA), sob a direção do tenente reformado, José Antônio Falcão, com o objetivo de

combater vícios e formar trabalhadores. Em 1910, com a extinção da Casa dos

Educandos Artífices do Maranhão, foi criada a partir do Decreto nº 7.566, as

Escolas de Aprendizes Artífices, em 1937 o Liceu Industrial; em 1942 as Escolas

Técnicas Industriais, a partir da Lei Orgânica do Ensino Industrial :

Esta lei estabelece as bases de organização e de regime do ensino
industrial, que é o ramo de ensino, de segundo grau, destinado à
preparação profissional dos trabalhadores da indústria e das atividades
artesanais, e ainda dos trabalhadores dos transportes, das comunicações e
da pesca. (Redação dada pelo Decreto-Lei nº 8.680, de 1942) (BRASIL.
Ministério da Educação Decreto-Lei nº 8.680. Brasília: MEC, 1942.)

Com o Decreto nº 4.127, de 25 de fevereiro de 1942, estabeleceram-se as

bases organizacionais federais referentes ao Ensino Industrial, a exemplo da Escola

Técnica de São Luís, que se tornou a Escola Técnica Federal do Maranhão, por

meio da Portaria nº 239, de 03 de setembro de 1965 e que posteriormente, por meio

do Decreto n° 97.561, de 2 de março de 1989, foi autorizada pelo Governo Federal a

promover a Educação Superior:



57

Art. 1º A rede federal de estabelecimentos de ensino industrial será
constituida de: a) escolas técnicas; b) escolas industriais; c) escolas
artesanais; 12 d) escolas de aprendizagem. Art. 2º O presente decreto-lei
dispõe sobre as escolas técnicas e as escolas industriais federais, incluidas
na administração do Ministério da Educação. Parágrafo único. Disposições
legislativas especiais regerão a matéria atinente à instituição e constituição
das escolas artesanais mantidas sob a responsabilidade da União, e das
escolas de aprendizagem dos estabelecimentos industriais federais.
(BRASIL. Ministério da Educação Decreto nº 4.127 de 25 de fevereiro de
1942. Art. 1º ; Art. 2º Brasília: MEC, 1942.)

Em 1980, a educação profissional foi configurada a partir de três focos: o

primeiro apontava para expansão as redes federais; o Segundo, para geração os

Institutos Federais de Educação Ciência e Tecnologia – IFETs, com a Lei nº

11.982/08:

Art. 2o Os Institutos Federais são instituições de educação superior, básica
e profissional, pluricurriculares e multicampi, especializados na oferta de
educação profissional e tecnológica nas diferentes modalidades de ensino,
com base na conjugação de conhecimentos técnicos e tecnológicos com as
suas práticas pedagógicas, nos termos desta Lei.

§ 1o Para efeito da incidência das disposições que regem a regulação,
avaliação e supervisão das instituições e dos cursos de educação superior,
os Institutos Federais são equiparados às universidades federais.

§ 2o No âmbito de sua atuação, os Institutos Federais exercerão o papel de
instituições acreditadoras e certificadoras de competências profissionais.

§ 3o Os Institutos Federais terão autonomia para criar e extinguir cursos,
nos limites de sua área de atuação territorial, bem como para registrar
diplomas dos cursos por eles oferecidos, mediante autorização do seu
Conselho Superior, aplicando-se, no caso da oferta de cursos a distância, a
legislação específica.

Em 30 de outubro de 1989, a Escola Técnica Federal do Maranhão, por

meio da Lei n°. 7.863/89, tornou-se o Centro Federal de Educação Tecnológica do

Maranhão – CEFET, tendo como objetivo ministrar Cursos Superiores e de

Pós-Graduação, todos vinculados a uma Educação Tecnológica.

Art. 1° A Escola Técnica Federal do Maranhão, criada nos termos da Lei n°
3.552, de 16 de fevereiro de 1959, alterada pelo Decreto-Lei n° 796, de 27 de
agosto de 1969, fica transformada em Centro Federal de Educação
Tecnológica. Art. 2° O Centro Federal de Educação Tecnológica do Maranhão
será regido pela Lei n° 6.545, de 30 de junho de 1978, e por seus estatutos e
regimentos, aprovados nos termos da legislação em vigor. Art. 3° Esta Lei entra
em vigor na data de sua publicação. Art. 4° Revogam-se as disposições em
contrário. Brasília, 31 de outubro de 1989; 168° da Independência e 101° da
República.(BRASIL. Ministério da Educação. Lei n°. 7.863/89, Art. 1° , Art. 2°
Brasília: MEC, 1989.)



58

Dentro desse contexto, encontra-se o Instituto Federal de Educação

Ciência e Tecnologia do Maranhão – IFMA, Campus Monte Castelo, em São Luís –

MA, que oferece a educação profissionalizante, a partir do Ensino Médio Técnico até

a Pós-Graduação, sendo que o Ensino Médio apresenta-se nas modalidades

concomitante, subsequente e Integrado.

O crescimento do sistema trouxe a necessidade de sua
reorganização. Para isso foram criados em dezembro de 2008 os Institutos
Federais de Educação, Ciência e Tecnologia. No Maranhão, o Instituto
integrou o Centro Federal de Educação Tecnológica do Maranhão
(CEFET-MA) e as Escolas Agrotécnicas Federais de Codó, São Luís e São
Raimundo das Mangabeiras.
Atualmente, o IFMA possui 29 campi, três Centros de Referência
Educacional (em fase de implantação), um Centro de Referência
Tecnológica (Certec) e um Centro de Pesquisas Avançadas em Ciências
Ambientais, que estão distribuídos por todas as regiões do Maranhão. A
instituição oferece cursos de nível básico, técnico, graduação e
pós-graduação para jovens e
adultos.(https://portal.ifma.edu.br/instituto/historico/.Data de acesso:
03/12/2019)

Desse modo, o Instituto Federal de Educação Ciência e Tecnologia –

IFMA, Campus Monte Castelo, atualmente, possui em seu quadro de servidores,

professores, administrativos, que em sua maioria, trabalham no regime de

dedicação exclusive e no regime de 40h, havendo também em seu quadro

trabalhadores terceirizados.

O Instituto Federal do Maranhão (IFMA) Campus São Luís – Monte Castelo
integra a fase da Pré-Expansão do Plano de Expansão da Rede Federal de
Educação Profissional e Tecnológica do Ministério da Educação, tendo a
sua autorização de funcionamento em 29/12/2008. 75 Localizada na região
Norte do Estado maranhense, na península da ilha de Upaon-Açu no
Atlântico Sul, a cidade de São Luís conta com uma população de 1.014.837
habitantes, área de 831 km² e IDH 0,768. Do ponto de vista econômico, a
cidade de São Luís concentra arranjos produtivos, focados nos setores de
Indústria, Comércio, Serviços. O IFMA Campus São Luís – Monte Castelo,
situado na região central de São Luís, tem demanda assegurada por
estudantes do próprio município de São Luís e demais Municípios da Ilha,
como São José de Ribamar, Paço do Lumiar e Raposa.(IFMA.Disponível em
https://montecastelo.ifma.edu.br/sobreocampus/. Acesso em 12/09/2019)

Quanto às questões infraestruturais o Instituto apresenta o seguinte

cenário: Cineteatro (Teatro Viriato Corrêa), Auditório para 150 Pessoas, salas de

aula, em três prédios internos, sala de estudo; locais para prática de esporte, como:

quadra externa coberta, ginásio coberto e piscine e diversos laboratórios.

https://portal.ifma.edu.br/instituto/historico/


59

O Instituto oferece três formas de cursos técnicos: integrada, concomitante e
subsequente. Na forma integrada, o aluno cursa o Ensino Médio junto com
uma formação profissional no IFMA. Na forma concomitante, o estudante faz
o curso técnico no IFMA e o Ensino Médio em outra instituição de ensino. Já
a forma subsequente é para aqueles que já concluíram ou estão concluindo
o Ensino Médio e pretendem obter uma formação profissional. Os cursos do
PROEJA são integrados e direcionados para pessoas fora da idade escolar
que têm apenas o Ensino Fundamental completo.(IFMA. Disponível em
https://montecastelo.ifma.edu.br/cursosoferecidos/.Acesso em 11/09/2019)

Os cursos oferecidos pelo IFMA, na modalidade concomitante são:

Metalurgia, Mecânica, sendo que Eletromecânica, Eletrônica e Eletrotécnica, estão

também vinculado à modalidade integrada, com os cursos de Comunicação Visual,

Design de Móveis, Informática, Edificações, Química, Segurança do Trabalho,

Automação Industrial. Quanto aos cursos de graduação possui em seu portfolio:

Bacharelado em Engenharia Civil, Bacharelado em Engenharia Elétrica Industrial,

Bacharelado em Engenharia Mecânica Industrial, Licenciatura em Matemática,

Bacharelado em Sistemas de Informação, Licenciatura em Biologia, Licenciatura em

Física, Licenciatura em Química.

A Pós-graduação do IFMA oferece, as modalidades lato sensu

(especialização) e stricto sensu (mestrado), a saber: Especialização em Educação

Ambiental e Gestão Participativa em Recursos Hídricos, Especialização em

Engenharia de Manutenção, Especialização em Geoprocessamento (modalidade

EAD). Para a Pós-graduação stricto sensu são ofertados cursos em programas

diversificados, a saber: Programa de Pós-Graduação em Química (PPGQ),

Programa de Pós-Graduação em Engenharia de Materiais (PPGEM), Programa de

Mestrado Nacional Profissional em Ensino de Física (MNPEF), Programa de

Pós-Graduação em Ensino Profissional e Tecnológico (PROFEPT).

Ressalta-se que o Instituto oferece o Programa Nacional de Integração da

Educação Profissional com a Educação Básica, na Modalidade de Jovens e 14

Adultos – PROEJA, com o intuito oportunizar a conclusão da Educação Básica, com

o Curso de Eletrotécnica Noturno, já que o Projeto Político Institucional – PPI versa

que:

Parte-se de uma referência concreta de ser humano considerado em sua
integralidade, como sujeitos históricos envolvidos em constante processo de
transformação que não se reduz ao tempo e ao espaço, de ação, crítico,
reflexivo, construtor de sua história e cultura. Deste modo, o ser humano é
concebido em sua pluridimensionalidade filosófica, histórica, biológica,



60

econômica, ecológica, política, emocional, cultural e social e, ademais,
aberto ao
transcendente.(https://portal.ifma.edu.br/wp-content/uploads/2016/07/PPI-C
ONSULTA-PUBLICA.pdf. Data de acesso em: 10.02.2020)

O IFMA, apresenta um Manual sobre o instituto, tanto para o discente,

quanto para o corpo docente, sendo que o viés educacional do IFMA é voltado para

o contexto neoliberal, mesmo que os ideais mais humanistas e críticos estejam

transversalizando as propostas educacionais, no conhecimento das Ciências

Humanas e na Filosofia.

Ressalta-se que o IFMA Campus Monte Castelo, em São Luís – MA,

oferece a disciplina Filosofia e/ou suas vertentes, a partir do Ensino Médio

Tecnológico à Pós-Graduação, inserida no Departamento de Ciências Humanas. O

ensino de Filosofia faz parte da matriz curricular de todos os Cursos do Ensino

Médio Tecnológico, em forma de módulo Semestral: Filosofia I, correspondente ao

1º Ano; Filosofia II, correspondente ao 2º Ano e Filosofia III, correspondente ao 3º

Ano.

O IFMA, a cada início do ano letivo, informa as ações pedagógicas por

meio de um calendário acadêmico, a todos da comunidade educacional , além de

manter um site institucional com todas as informações relevantes à comunidade do

Instituto, quanto a temas relevantes como Projeto Político Institucional – PPI, Projeto

Político Pedagógico - PPP, ações realizadas por docentes, discentes, setores

administrativos e de gestão.

Dentro desse enfoque, o Curso de Edificações Integrado do IFMA, vem

alocar uma qualificação profissional, voltada para a construção civil, a nível de

Ensino Médio Integrado, em que o discente tem ao mesmo tempo uma educação

propedêutica e profissional, a exemplo do Curso de Edificações Integrado (1º Ano –

Turma 213).

O Curso de Edificações Integrado tem como eixo tecnológico a

Infraestrutura, na modalidade Integrada, tendo sua atividade nos turnos, matutino e

vespertino. A carga horária de Formação Geral é de 2.880 horas/ aula e Carga

horária de Formação Profissional de 1.200 horas/aula, totalizando a carga horária de

4.080 horas/aula.

https://portal.ifma.edu.br/wp-content/uploads/2016/07/PPI-CONSULTA-PUBLICA.pdf
https://portal.ifma.edu.br/wp-content/uploads/2016/07/PPI-CONSULTA-PUBLICA.pdf


61

O cenário de formação integrada está pautada na sistemática no currículo

para a educação profissional de nível técnico, estabelecendo também um caráter

empreendedor.

Desse modo, o Curso de Edificações Integrado tem como objetivo

capacitar indivíduos para que possam executar com excelência os atributos do

curso de modo que contribua com uma ação sustentável, ética, empreendedora,

crítica e responsável, consigo e com a sociedade em geral.

Mediante essa atuação, requisita-se para ingresso do Curso de

Edificações Integrado, a aprovação no processo seletivo, independente do instituto,

com a conclusão do Ensino Fundamental ou equivalente, de acordo com a norma

interna.

O Curso Técnico em Edificações apresenta sua matriz curricular

consoante aos Pareces e Resoluções do Conselho Nacional de Educação, em

acordo com a LDB nº 9.394/96 pela Lei nº 11.741/2008.

Art.39º.A educação profissional e tecnológica, no cumprimento dos objetivos
da educação nacional, integra-se aos diferentes níveis e modalidades de
educação e às dimensões do trabalho, da ciência e da tecnologia. § 1o Os
cursos de educação profissional e tecnológica poderão ser organizados por
eixos tecnológicos, possibilitando a construção de diferentes itinerários
formativos, observadas as normas do respectivo sistema e nível de ensino.
§ 2o A educação profissional e tecnológica abrangerá os seguintes cursos: I
– de formação inicial e continuada ou qualificação profissional; II – de
educação profissional técnica de nível médio;( BRASIL. Ministério da
Educação. Lei nº. 11.741/2008. Brasília: MEC, 2008)

O Plano de Curso de Edificações tem na sua base curricular as disciplinas

de Língua Portuguesa, Matemática, Química, Sociologia, Geografia, Inglês,

Metodologia Trabalho Científico, Materiais de Construção I, Desenho Técnico,

Fundamentos das Ciências Ambientais, Artes Visuais, Educação Física, Física,

Biologia, Filosofia História Topografia I, Desenho Arquitetônico I, Gestão das

Organizações Materiais de Construções II, Língua Espanhola, Dança, Desenho

Arquitetônico II, Resistência dos Materiais, Mecânica dos Solos, Higiene e

Segurança do Trabalho, Educação Física, Língua Espanhola , Teatro, Desenho

Assistido por Computador (CAD) I, Estabilidade das Construções, Tecnologia das

Construções I, Topografia II, Instalações Elétricas, Telefônicas e Lógicas, Desenho

Assistido por Computador (CAD) II, Instalações Hidrossanitárias , Tecnologia das



62

Construções II, Estruturas Metálicas, Estruturas Madeira, Música, Planejamento e

Gerenciamento de Obras 2, Orçamento de Obras, Estrutura de Concreto Armado, e

a Filosofia.

O Curso Técnico em Edificação possui laboratórios de asfalto, concreto,

solos, topografia e informática .Destarte, na conclusão do Curso, o discente, deverá

estar apto a utilizar seus conhecimentos dentro da área de Edificações e também tr

conhecimentos adequados para ingressar no Ensino Superior.

Com isso, o 1º ano do Curso de Edificações (1º Ano, turma 213 –

vespertino), possui 40 discentes adolescentes, com faixa etária entre 14 e 18 anos.

Dentre esses discentes, há uma pessoa com necessidade especial: possui

deficiência auditiva, a qual participa de todos os trabalhos realizados, inclusive, de

debates e apresentações em grupo com o auxílio do intérprete de libras. Ressalta

que (a/o) discente de 18 anos é do ano letivo de 2015. Sendo assim, os demais são

discentes que têm a experiência no Ensino Médio pela primeira vez, estando em

uma Instituição de Ensino Profissionalizante, antes não experenciada, tendo aula de

uma disciplina teórica e “distante” epistemologicamente do referencial do seu Curso,

que mesmo Integrado é de cunho profissionalizante com disciplinas em sua maioria

científicas, mesmo que os pressupostos filosóficos, sejam relevantes em todos os

âmbitos educacionais.

Ressalta-se que, tanto o Plano de Curso, bem como o Plano de Aula são

planejados por meio de objetivos Geral e Específicos (Anexo 1), de acordo com a

ementa do Curso (Anexo 2). A carga horária da disciplina é de 40hs/aula.

3.2 Procedimentos metodológicos e caracterização da pesquisa

Essa pesquisa, se apresenta como uma Pesquisa Laboratorial e com

uma abordagem mista8, haja vista que foi aplicado um experimento: uma

estratégia de ensino em condições e local controlado, ou seja, a sala de aula, com

discentes do 1ºAno do Ensino Integrado de Edificações - 213 do IFMA. a saber

8 Os dados poderão ser iniciados com uma abordagem quantitativa, testando uma teoria e posteriormente seguido por
interpretações detalhadas subjetivamente de casos ou indivíduos. (CRESWELL, 39)



63

que o experimento foi a estratégia de ensino com o Jogo de Hierarquização de

Ideias, próprios da Dialética platônica, utilizada para as aulas de Filosofia, a cada

assunto da ementa de Filosofia, no Curso de Edificações, dentro do espaço físico

e estrutural do conhecimento na sala de aula, com o controle das questões e

ações inseridas.

Na experimentação científica ou de Laboratório o pesquisador manipula as
variáveis e controla uma a uma, tanto quanto possível, as variáveis
independentes, com o objetivo de determinar qual ou quais delas são a
causa necessária e suficiente determinante da variável dependente ou
evento de estudo. É por isso que a palavra laboratório lembra um recinto
característico, dotado de instalações, aparelhos, instrumentos, peças,
materiais, que permitem a produção de fenômenos nas mais rigorosas
condições e controles das variáveis.(RUIZ, 1985, p.52)

Dentro dessa perspectiva, estabeleceu-se uma sistemática nos passos

para que a pesquisa fosse efetivada, ou seja, para que se pudesse verificar a

hipótese já levantada empiricamente. Assim, iniciada pela formulação do problema,

formulação de hipótese, pesquisa bibliográfica, como suporte teórico prévio ao

campo da pesquisa, observou-se o campo da pesquisa antes do experimento.

Foram selecionados outros instrumentos de pesquisa e as técnicas que foram

utilizadas para serem inseridas ao longo da estratégia; posterior a isso, o fenômeno

foi instaurado com controle e observações contínuas reiteradas em um diário; e

depois, para testar a hipótese, de que a estratégia do lúdico, representada como

jogo, seria facilitador no ensino-aprendizagem da disciplina Filosofia I, para o 1º

Ano do Curso de Edificações Integrado (Turma 213), foi ministrado também a

estratégia tradicional da aula expositiva dialógica, haja vista, que é um método

usualmente acionado nas aulas de Filosofia. Ressalta-se, que não buscou-se

menosprezar outras estratégias de ensino, mas sim desenvolver uma estratégia no

contexto da turma pesquisada.

Depois dos passos acima descritos, a Turma respondeu a um

questionário aplicado em 09/01/2019, com 6 (seis) questões de múltiplas escolhas

e uma questão aberta, para uma análise quantitativa e qualitativa do resultado da

pesquisa.

As obras principais, que auxiliaram no processo teórico da pesquisa, bem

como na sua parte experimental, para análise da ação, foram: A República -



64

Platão(1949), Homo Ludens, o Jogo como elemento da cultura, além de outras

obras não menos importantes, que serão utilizadas para ampliar o aporte teórico da

pesquisa.

Os documentos explorados por conter informações relevantes do campo

da pesquisa, ou seja. no Curso de Edificações do IFMA, foram: o Projeto Político

Institucional PDI; o Projeto Político Pedagógico - PPP do IFMA; o Plano de Curso

de Edificações; Matriz curricular de Filosofia (1º Ano), além de dados virtuais,

dentre outros.

3.3 A sequência didática para o desenvolvimento da pesquisa

A cada início de período letivo no IFMA, tanto os setores pedagógicos,

quanto o Corpo Docente, tomam ciência do calendário acadêmico. Estes ficam

disponíveis nos e-mails e no site do Instituto. Dessa forma, os docentes, tendo

informações sobre o calendário acadêmico, podem planejar suas aulas de forma

integrada aos demais setores, a exemplo da disciplina Filosofia I, que contempla

todos os Cursos, como o Curso de Edificações Integrado (1º Ano – 213) - o campo

da pesquisa. Com isso, já estando com uma turma com características apropriadas,

surgiu então o campo da pesquisa.

A turma que realizei9 a experiência, a Turma (213 do 1º Ano do Curso de

Edificações Integrado, já que o foco eram alunos do 1º ano.A turma referida, possui

41 discentes, sendo que a faixa etária dos discentes era de 14(catorze), 15 (quinze),

16 (dezesseis), 17 (dezessete) e 18 (dezoito anos). Assim, a pesquisa foi iniciada,

com a apresentação dos documentos oficiais, junto ao IFMA, para que a pesquisa

pudesse ser aplicada a partir do 2º semestre de 2018, com a carta de autorização

(vide apêndice A).

Realizada essa primeira etapa, iniciou-a a pesquisa em sala, nas aulas de

Filosofia I, que possui , a Carga Horária de 40h, e foi distribuida em horários

especiais, devido a presença de horários vagos. As aulas ocorriam no turno

9 O texto se apresenta na primeira pessoa do pretérito perfeito, por ter estado incluida na experiência junto com os
discentes.



65

vespertino. Assim, o primeiro (01.10.2018), segundo (04.10.2018), terceiro

(08.10.2019) ,quarto (11.10.2018) e quinto (18.10.2018) encontro, se iniciaram no

horário de 14:50 com término em 18:25; os encontros seguintes ( 18/12/2018,

20.12.2018, 27/12/2018), se iniciavam das 13:10 às 18:25, ressaltando que a cada

três horários de aula, há um intervalo de 20 minutos. Os horários se iniciam de

13h10 e vão até 18h25. Foram relatados então, o passo a passo dos dias, assim,

como também a realização da pesquisa.Ressalto que a cada encontro, a frequência

é feita de modo digital no sistema acadêmico da instituição.

Destaco, que quando se dialoga, percebe-se o movimento dos extremos

por meio da força física, e adentra-se ao poder do intelecto, buscando significados

nas frases pronunciadas pelo interlocutor, abolindo progressivamente o que seria

algo somente particular, para chegar-se a uma ideia universal. O diálogo platônico,

norteia para esse entendimento.

Na sequência passaremos a relatar como aconteceram os encontros,

apresentando o relato da experiência e seus desdobramentos.

1º Encontro - 01 de outubro de 2018 - Horário (13h10 às 16h30/16h45 às

18h25),a aula foi iniciada às 13h15. Ao adentrar na sala de aula, saudei os discentes

e me encaminhei à mesa onde coloquei sistematicamente 8 (oito) envelopes. Pude

perceber certo ar de curiosidade dos presentes. Em seguida, me apresentei como

docente da disciplina Filosofia, esclarecendo que iríamos compreendê-la, a partir

das ações realizadas na turma. Esclareci acerca da metodologia que seria utilizada

nas aulas, e que o processo avaliativo, iria desdobrar-se a medida que as ações

iriam sendo feitas.

A experiência número 1, continha um jogo com palavras-chave, com o

primeiro assunto da ementa: Conhecimento.Esse tema foi destrinchado durante

todo o encontro, para que os discentes, apreendessem, as diferênças entre os

conhecimentos e a Filosofia.

Desse modo, a frequência foi feita, pedindo que a cada discente chamado,

levantasse a mão, para poder identificá-lo melhor. Após a frequência, deu-se o início

da experiência com palavras-chave, com o tema acerca do “Conhecimentto”.



66

Dei início a primeira experiência com a hierarquia das ideias através do

método da dialética platônica.Coloquei dez envelopes, com um bombom de

chocolate e uma palavra-chave enumerada de 1 a 8, sistematicamente, para o

controle da experiência. Naquele momento, os discentes escolhidos se

transformaram em jogadores, assim como, todo e qualquer discente da turma que

colaborasse, era tido também como jogador.

O discente, agora como jogador, teve a escolha entre desvendar o

significado da palavra-chave ou entregar o envelope a um outro colega para que

participasse do Jogo. Assim, foi chamado à frente da turma, o primeiro discente. Foi

lhe dado a chance de ser ou não jogador, no qual houve um aceite. Ele pegou o

envelope nº 1 para sí, e foi convidado a escolher um outro jogador, e assim

sucessivamente até chegar ao 8º jogador.

De posse de seus envelopes, chegou o momento em ordem crescente ao

meu chamado. O jogador nº 1, apresentou-se e veio a frente, abriu seu envelope e

leu em voz alta: a palavra-chave é Conhecer. Revelou que “o conhecer era buscar

saber de alguma coisa”. Convoquei a turma para refletir sobre a fala do colega. Se

manifestaram perguntando: “se é algo que sabe, como você sabe que conheceu?”;

“De que modo você conhece?”; “O que faz você conhecer?”. O jogador, então se

manifestou e junto ao meu auxilio, respondia as perguntas sem muito nervosismo.

Apresentei o conceito da autora Simone Ribas(2004) que diz: “Conhecer é

estabelecer uma relação entre a pessoa que conhece e o objeto que passa a ser

conhecido.[...]”(p.11). Todos aceitaram e allguns pediram para copiar. Disse que iria

disponibilizar todos os conceitos, posteriormente. Assim, o jogador nº 1, foi

aplaudido. Foi chamado o jogador nº 2.

Ao se apresentar, o jogador nº 2, deteve em seu envelope a palavra-chave:

Sujeito do Conhecimento. O discente ficou meio envergonhado e falou que estava

com medo de errar. Disse a ele que meus alunos não erravam, no máximo, se

enganam. Sentindo-se mais seguro, falou: －Sujeito do Conhecimento, era o “dono

do conhecimento”. Convoquei a turma a analisar essa resposta e questionar caso

houvessem dúvidas. Uma pessoa se manifestou, dizendo que não entendeu o que o

jogador nº 2 dissera. Solicitei a ele, que repetisse e ele disse: “é o dono do

conhecimento porque ele que quer conhecer”. Fiquei muito alegre, porque enquanto



67

perguntava aos demais, ele já havia reorganizado sua resposta. Foi aplaudido, e

antes de se retirar, chamou o jogador de nº 3.

O jogador de nº 3, se apresentou, abriu seu envelope e disse ao chegar à

frente: “minha palavra-chave é Objeto do Conhecimento. Disse meio brincalhão, que

era ele. Perguntei se, poderia falar algo mais a respeito. Ele disse: “tia é porque as

pessoas querem me conhecer”. Questionei se a turma havia entendido essa

resposta. Se não entendesse, poderiam ajudá-lo a clarificar mais sua resposta. Uma

discente disse: “so se a gente quiser te conhecer” e sorriu. Peguei essa resposta

dela, e questionei-o, “e se ela não quiser conhecer você, você poderia ser “Objeto do

Conhecimento?”. No final, ele respondeu: “Objeto do Conhecimento só é objeto,

quando alguém quer conhecer ele”. Todos fizeram um pequeno burburinho

animados. Foi então conceituado, o que seria sujeito e objeto do conhecimento.

Assim, para Ruiz (1985, p.86):

[...] o sujeito do Conhecimento, ou seja, a consciência cognoscente, o objeto,
ou aquilo a que o sujeito se dirige para conhecer. [...]Todo conhecimento
consiste numa relação “sui generis” entre o sujeito cognoscente e o objeto
conhecido[...].

Após de apresentar, o jogador nº 4, abriu seu envolope a frente e disse:

“tia, é para a senhora desenhar uma “folha de boldo” no quadro”. Peguei então o

pincel atômico e desenhei, meio disforme a “folha de boldo”, antes perguntei para a

turma, se conheciam ou tinham ouvido falar sobre a “folha de boldo”. Todos

disseram sim. Prossegui perguntando ao jogador n° 4 a ele: “você quer saber o por

que da folha de boldo?”. Ele disse sim. Peguntei se a folha de boldo seria “sujeito”

ou “objeto do conhecimento”. Ele disse que era objeto do conhecimento, quando

alguém quisesse conhecê-la. Foi aplaudido e ao se retirar, chamou então o jogador

nº 5.

Ao se apresentar, a jogadora nº 5, abriu seu envelope e leu:

“Conhecimento Empírico (comum)”. Ela respondeu, que era “o conhecimento

passado de geração para geração”. Alguns discentes concordaram, enquanto a

maioria ficaram calados. Perguntei a ela, o que o “conhecimento comum”, diria sobre

os benefícios da “folha de boldo”. Ela ficou um pouco inibida, mas, para que ela

reciocinasse melhor, inicie uma narrativa hipótetica: “Uma vez comi demais na casa

da minha mãe. Para melhorar meu estado, ela me deu um chá feito com a folha de



68

boldo. Melhorei logo e perguntei: “mãe, porque o chá me ajudou a melhorar das

dores de barriga?”. Ela me disse: “filha é porque o boldo é bom para o fígado”.

Perguntei a minha mãe, o porquê dela saber disso. Ela me disse: “filha isso veio a

muito tempo, já foi tua avó, quem me ensinou”. Voltei à pergunta à discente, ela

então me disse: “tia é porque é passado de mãe para filha”. Deixei então, esse

conceito para ser compreendido melhor, na próxima jogada. Foi chamado a

jogadora nº 6.

Ao se apresentar, a jogadora nº 6, já percebeu que o jogo tinha se tornado

um pouco mais complexo e disse: “tia, você pode me auxiliar, né? Disse que sim e

perguntei: “o que pergunta seu envelope?”. Ela disse: “Conhecimento Científico”.
Questionei então: “O que o Conhecimento Científico faria com a “folha de boldo”?.

Ela ficou atenta e pensativa. Enquanto isso, me voltava à turma e questionava se

teriam alguma coisa que ajudasse a colega, pois o jogo, havia começado a fica

complexo. Uma pessoa, levantou a mão e disse: “laboratório”, outras mãos foram

levantadas e palavras como: “teste”, “cientísta”. Retornei a jogadora nº 6 e

questionei se saberia me responder. Ela disse: “levaria ao laboratório para fazer

testes”. Questione-a novamente: “Para quê?”. Enquanto ela estava refletindo, uma

outra discente responde: “para ver o que tem que ajuda o fígado”. Foi ai que a

jogadora nº 6, continuou: “para fazer remédio e saber o que pode funcionar para o

fígado”. Fiquei muito feliz. Entretanto, não chamei logo o jogador nº 7. Expliquei

então, que se o cientista fosse à casa da minha mãe, levaria a folha de boldo para o

laboratório, faria testes, iria verificar depois do passo a passo científico, se o

remédio mesmo indicado para as questões hepáticas, teria uma contra-indicação.E

que tanto o conhecimento comum quanto o conhecimento científico eram empírico,

com diferenças: o conhecimento científico, também era empiríco, ou seja, passava

pela experiência, mas, de modo que fosse organizado e sistemático. Foi-lhe dado, o

conceito tanto do conhecimento empírico (comum), quanto do conhecimento

científico. Assim:

Conhecimento Empírico (comum): “[...] É o conhecimento que todas as
pessoas adquirem na vida cotidiana, ao acaso, baseado apenas na
experiência vivida ou transmitida.Em geral, resulta de repetidas experiências
causais de erro e acerto, sem ibservação metódica nem verificação
sistemática [...]

Conhecimento científico: “[...] Sua base é a experimentação, a contestação
e a comprovação. É metódico e e sistemático[...] analisa-os para descobrir



69

suas causas e concluir quanto às leis gerais que os regem.( RIBAS, 2004,
p.11/12)

Posterior aos conceitos acima, a jogadora nº 7, foi chamado à frente,

enquanto a jogadora de nº 6 era aplaudida.

O jogador nº 7, foi convidado a se apresentar, abriu seu envolope, mais

relaxado e disse: “a palavra-chave é Conhecimento Teológico (Religioso)”. Ao falar,

já foi logo dizendo, que era o “conhecimento dado por Deus”. Questionei à turma se

concordavam. Ficaram meio em dúvida. Então, retornei ao jogador nº 8 e perguntei:

“O que o religioso (a exemplo do padre), diria sobre a folha de boldo?”. Ele me disse

então: “professora é que foi Deus que criou a folha de bolda para ajudar a gente”.

Foi-lhes dado, um conceito de Ribas (2004, p.12): Conhecimento teológico é o

produto da fé humana na existência de uma ou mais entidades divinas. [...].

Expliquei de modo mais tangível esse conceito e o aceitaram. O jogador nº 8, foi

chamado, junto aos aplausos para a jogadora nº 7.

O jogador nº 8, se apresentou, já com a palavra-chave em mãos,

verbalizou: Conhecimento Filosófico. Foi corajoso ao jogar, pois, não soube bem

como se expressar. Comecei então, a auxilia-lo, fazendo um pequeno mapa

epistemológico. “O conhecimento popular, faz experiência. Essa experiência

funciona e então é perpassada aos demais, sem se preocupar, que substâncias

produzem e/ou outros; o conhecimento científico, testa o objeto, para saber sua

substância e/ou outros; o conhecimento religioso, justifica através do divino a

substância e/ou outros; o conhecimento filosófico, busca a essência...Então, o que o

filósofo buscaria saber sobre a folha de boldo? Qual questionamento faria?”. O

discente disse, que o conhecimento filosófico, buscaria a essência da folha de boldo.

Foi quando uma discente, levantou a mão e disse: “professora, será que ele quer

saber o que é o boldo?”. Fiquei muito entusiasmada. O conceito sobre o

conhecimento filosófico, foi-lhe dado. Assim, “[...] o conhecimento filosófico

caracteriza-se por ter origem na capacidade de reflexão do homem, tendo como

instrumento exclusivo o raciocínio. (RIBAS, 2004, p.20).

Nessa etapa final do jogo, bombons de chocolates foram, entregues para

toda a turma, mesmo àqueles que havia jogado, ressaltando, que a cada resposta



70

dada voluntariamente concernente a palavra-chave apresentada, também

ganhavam o bombom como prêmio.

Nessa etapa final do “Jogo do Conhecimento”, a próxima etapa seria a

verificação do que foi apreendido, através de um texto desenvolvido pelos discentes,

comparando a visão de cada conhecimento, com o Curso de Edificações, realizado

no retorno do intervalo. Cada discente escreveu em uma folha A4, um texto

dissertativo. Entregaram o texto e o encontro foi finalizado.

2º Encontro - 04 de Outubro de 2018 - Horário (13h15 às 16h30/ 16h45 às

18h25), para um melhor aproveitamento dessa etapa, dividimos em dois tempos de

2 horas cada. No primeiro momento, realizou-se a frequência da turma para efeitos

de registro acadêmico do IFMA, e logo na sequencia, apresentamos nova temática

“A razão na Filosofia”.

No primeiro momento, após a frequência oral, esta feita pela digitação

das presenças e ausências no sistema acadêmico do IFMA, foi iniciada a nova

temática, “A razão na Filosofia”. Para direcionar o assunto a ser desenvolvimento na

aula, foi apresentada a Alegoria da Caverna, como etapa introdutória, de um modo

empírico, para depois iniciar-se a reflexão sobre o assunto. Para tanto, as luzes

foram desligadas. Os discentes começaram a se incomodar no escuro, mas, pouco a

pouco a visão foi se acostumando às trevas. Conseguiram de algum modo

“enxergar” alguma coisa. Foram levados a acenderem a lanterna do aparelho celular,

e conseguiram ver um pouco melhor. Quando já estavam acostumados a pequena

fresta de luz da lanterna do aparelho celular, as luzes foram abertas, tornando o

incomodo nos olhos uma realidade em todos os alunos, os quais colocaram as mãos

nos olhos, a fim de estabelecer a visão de antes, ao mesmo tempo que perguntaram

o porquê de tudo aquilo. O Jogo de Luz e Sombra (apêndice C), acabara de

começar.

Os discentes começaram a perguntar? “Por que a senhora desligou as

luzes?”. Disse a eles, que era uma experiência que estavam fazendo e pedi a eles,

que continuassem, o que estavam fazendo. Percebi, que acionaram a lanterna do

celular. Acionei também a minha lanterna, para a frequência e depois me mantive

calada por um breve espaço de tempo. Comecei a ter uma conversa trivial sobre



71

opinião, buscar a verdade das coisas, sombra, claridade. Pouco a pouco, com a

claridade dos celulares, os discentes já não se sentiam tão incomodados.

Resolvi acender as lâmpadas, os discentes no primeiro tomaram um

pequeno susto, além de um leve incômodo nos olhos, que aos poucos foi

melhorando. Questionei se com a claridade estava melhor. Responderam, que

estava melhor. Posterior a esse momento, questionei a turma, para que me

relatassem, o que sentiram, quando estavam no escuro. Me disseram que ficaram

incomodados e estranharam. Contudo, quando ligaram a lanterna do celular, se

sentiram mais seguros e bem melhor, e que quase a luz não havia feito falta. Uma

discente relatou prontamente, que tinha medo do escuro. Um outro discente, fez

gracejo e pedi que trocasse o gracejo, por um questionamento. Ele perguntou à ela:

“Mas, por que você tem medo, se as sombras são só sombras, é imagem de

mentira?”. Ela respondeu: “É porque parece que elas viram monstros”. Todos riram

e concordaram. Depois, eu quem fui indagada: “Professora, o que isso tem a ver

com a aula?”. Motivei a turma a responder. Uns não queriam se arriscar, outros,

falavam entre si. Até que um discente, em vez de responder, questionou: “tia, não

será porque a sombra só aparece na caverna e o prisioneiro sai?”. Então, perguntei,

se a experiência obtida, lembrava alguma história correspondente a algum filósofo.

Vários discentes suspenderam as mãos e relataram terem ouvido sobre a “Alegoria

da Caverna”. Pedi que verbalizassem a lembrança, e responderam que era porque

falava de um prisioneiro que saia para a luz. Continuei: “que luz é essa?”,

responderam, que era a luz do sol. Pedi então, que quem soubesse da alegoria, que

viesse a frente e contasse. Uma discente veio, e narrou a seu modo, a alegoria.

Sorri, os aplaudi e então expliquei que a Alegoria da Caverna era a

continuação do diálogo da obra extraída do livro VII da obra “A República”, do

filósofo Platão. E que no diálogo havia Sócrates e seu interlocutor, chamado

Glaucon. Informei que faria a leitura oral da Alegoria da Caverna, na obra “Convite

à Filosofia”, ano 2005, p.11 e 12, da filósofa brasileira “Marilena Chaui”. Fiz a leitura

pausadamente, para que os discentes pudessem compreender e interagir com a

leitura que estava sendo realizada, com o intuíto de contextualizá-la, em suas

próprias realidades.

Dessa forma, à medida que avançamos no entendimento pedagógico do

texto, questões relevantes iam sendo instauradas, desde a questões sobre o modo



72

como precisavam mostrar felicidade nas redes sociais, até os momentos sombrios

de solidão. Foi um pouco trabalhoso, mas, foi muito motivador, vê-los tão

intelectualizados e tão alegremente sérios. Foi proposto aos discentes, que na

alegoria, percebe-se muito simbolismo, ou seja, muitos elementos simbólicos que

representam a realidade e pedi que comentassem, quais elementos são

compreensíveis para eles. Compreenderam e continuamos. Questionei então por

que tais elementos, foram escolhidos anteriomente como simbólicos. Alguns deram

respostas vagas, mas, me acresci a ales, e os questionei, sistemáticamente acerca

de cada símbolo relatado: “prisioneiros poderiam ser aquelas pessoas que não são

livres?”. Ao responderem que sim, continuei questionando: “Por quê?”. Uma

discente respondeu: “porque segura a gente de fazer o que a gente quer”. Joguei a

resposta para a turma. Ficaram calados e depois concordaram. Mesmo finalizando o

texto, disse a eles, que no decorrer da leitura, precisaríamos retornar à essa parte.

Assim, com alguns símbolos manifestados, mas, não ainda análisados criticamente,

iniciamos um vislumbre entre a realidade em que estávamos e o intelecto, voltado

para a dialética.

Desse modo, pedi à turma, que ficassem calados e refletissem a priori, de

que modo foi iniciada a aula de Filosofia “hoje”, que relatassem sistematicamente no

papel os passos que foram dados e que descobrissem, de que forma foi traçado o

caminho, da experiência até o vislumbre da narrativa da caverna. Assim, mesmo um

pouco confusos, aproveitaram bem o tempo de 20 minutos e prontos, começamos a

busca para o despertar dialético, após o intervalo de 15 minutos.

Os discentes estavam cansados, mas, corajosos e queriam iniciar logo o

exercício dialógico.Pedi então, que formassem grupos e que dessa vez, não iria

importar se os grupos fossem organizados com mais de 5 pessoas, desde, os

demais grupos, tivessem três discentes. Foram formados 5 grupos, uns detinham

mais de 5, outros 3 e assim por diante. Dei a oportunidade de escolherem, uma

pessoa do grupo para vir a frente. Com 5 pessoas à frente, pedi que a discente do

grupo 1, iniciasse o passo a passo da aula.

A discente do grupo 1, começou revelando, que houve organização da

minha aula, e que eu havia “feito de conta”, que não estava organizado. Achei bem

interessante essa análise. Pedi, que continuasse, perguntando a ela, um momento



73

de “sombra” do início da aula. Ela revelou: “－ Quando a senhora desligou a luz, eu

me irritei, mas, depois que liguei a lanterna do celular, fui me acalmando, aliás,

acredito que todo mundo sentiu isso”. A turma concordou. Ela continuou: “－Mas,

quando a senhora ligou as lâmpadas, nos assustamos e depois nossa vista foi se

acostumando e percebi então, que tinha algo a ver, com a aula sobre o

conhecimento de Filosofia”. Dei um leve sorriso, mas, não comentei a resposta.Pedi

que ela fizesse uma pergunta para o discente do grupo 2, para que ele continuasse

mas, não uma pergunta comum, mas, que relacionasse o escuro, a lanterna do

celular, e a calma que a pouca luz trazia. Ela então perguntou: －Você pode me dar

um exemplo sobre que conhecimento tem a ver com a lanterna do celular e por

quê?”. O discente indagou que ela estava fugindo da pergunta, mas, que ele iria

responder e iria continuar com o relato dele sobre a aula. Ele todo orgulho

respondeu: － É como se a lanterna fosse aquela luz necessária para o

conhecimento da gente e depois surgiria um conhecimento melhor. E em relação a

aula da professora, ela ligou a luz, para mostrar como buscar o conhecimento é

doloroso”. Fiquei muito empolgada e os discentes aplaudiram. Pedi que fizesse um

questionamento para o discente do grupo 3.Ele perguntou: “－Você concorda com o

que eu disse? Justifique sua resposta”. Todos sorrimos, porque é uma fala “minha”,

em turma. O discente do grupo 3, concordou e completou: “－Concordo, porque o

que a tia fez, foi nos levar igual ao prisioneiro do texto, para elevarmos nosso

conhecimento”. Eu nesse momento já estava muito emocionada. O discente

também foi aplaudido com pequenos gestos de bravura. Pedi que fizesse uma

pergunta a discente do grupo 4, que naquele momento já estava muito ansiosa. A

acalmei e foi feita a pergunta: “－Depois do texto que a tia leu, o que pode ser a

caverna, para nós adolescente?”. A discente respondeu: “－tem muita coisa, mas, a

principal, foi o celular e o instagram, porque quando a tia desligou as luzes, foi que

todos tomaram um espanto e deixaram o celular de lado. O celular tira a gente às

vezes do mundo real, porque nos entretêm”. Achei muito interessante a fala dela e

todos ficaram pensativos e depois aplaudiram. Pedi então, que fizesse a pergunta

final para a discente do grupo 1. Ela então perguntou: “－ O que você entendeu

sobre a alegoria da caverna?”. Ela respondeu: “－Que a Filosofia faz a gente não

aceitar qualquer conhecimento e que devemos sempre questionar com sabedoria as



74

coisas para buscarmos a verdade das coisas.”. Após essa análise, todos foram

aplaudidos e finalizei, informando a eles, que esse tipo de método da alegoria que

Platão narra é chamado dialética, porque é feito, através dos diálogos, que leva o

interlocutor a ascender no conhecimento. E que o método que eu estava utilizando

nas aulas era esse. Fomos embora, animados e reflexivos.

3º Encontro - 08 de outubro de 2018 - Horário (14h50 às16h30 e 16h45

às18h25), divididos em dois momentos de 2 horas, sendo que no primeiro momento,

entreguei uma folha de papel A4 em branco, para que fizessem um texto

argumentativo, no contexto da “Alegoria da Caverna” com suas “sombras” pessoais,

ou seja, que elaborassem questões sobre suas ideias pré-concebidas e que

procurassem analisá-las, no ideal da dialética platônica. Os textos foram bem

desenvolvidos e com uma argumentação bem elaborada. E o resultado, foram

novas ideias mais universais e mais “convincentes” filosoficamente. No segundo

momento, uma pergunta feita no quadro, despertou a atênção: “O mito é racional?” -

Este tópico é parte do conteúdo do terceiro bimestre.Então, todos foram convidados

a refletirem e contarem um Mito, uma lenda e a se perguntarem primeiro. “O que é o

Mito?”. “Qual a sua função?”. “Ainda se utiliza o Mito na atualidade?”. Diante dessas

questões, e para que o tema fosse desenvolvido, foi proposto a realização de um

teatro realizado com 5 equipes, sendo uma de 6 e as demais de 5. Tiveram 45

minutos para se organizarem.

A 1ª Equipe, se inspirou diretamente nos deuses; a 2ª Equipe, se inspirou

nas problemáticas naturais e como os deuses poderiam auxiliar; a 3ª Equipe, se

inspirou no rito; a 4ª Equipe se inspirou no Mito e na “coerção” da comunidade; a 5ª

Equipe, se inspirou no Mito no seu contexto atual. Foi muito enriquecedor, tratar de

um assunto tão antigo e ao mesmo tempo, tão atual.

4º Encontro - 11 de outubro 2018 - Horário (14h50 às 16h30 e 16h45 às

18h25h), divididos em dois tempos de aula de 2 horas. Posterior à frequência, o

primeiro momento concentrou-se na apresentação do tema “Os filósofos da Physis” ,

chamados também de pré-socráticos, com a questão: “Qual o elemento natural que

dá vida a todas as coisas?”. Para essa atividade, formou-se um círculo e a turma

voluntariamente, desde que respeitassem a vez de cada quando solicitada, foram

convidados a falar e argumentar sobre a sua resposta. Já no segundo momento,

optei pela aula expositiva dialógica, uma vez que essa estratégia caracterizada pela



75

exposição de conteúdos, foi ministrada sobre o assunto, mesmo com algumas

desatenções, como o celular, mas, foi finalizada sem mais problemas, com uma

tarefa para casa: um artigo sobre “Filosofia e Meio Ambiente”, para ser entregue na

aula posterior.

5º Encontro - 18 de outubro 2018 - Horário (14h50 às 16h30/16h45 às

18h25), divididos em dois momentos de 2 horas, posterior à frequência oral e

completando 20 (vinte) horas/aula. Pedi que buscassem novamente o assunto sobre

os Filósofos da Natureza, na obra “Filosofia: Experiência do Pensamento (2014,

p.37/39)”, do autor Silvio Gallo. Essa obra, é disponibilizada para os discentes e

docentes de Filosofia.houve uma avaliação oral, em forma de debate, sobre o

Conhecimento Filosófico, os Filósofos da Natureza e a relevância dessas questões

para o Curso de Edificações. Desse modo, os discentes em círculo, a cada palavra

dada, referente aos assuntos estudados, elevavam o conhecimento sobre o assunto:

Desastres naturais>justificativa sobrenatural da realidade

apresentada>congregação da comunidade>deuses; Filósofos da Natureza> dentre

outros. O aproveitamento da turma foi visivelmente satisfatório, quase todos, tiveram

um excelente aproveitamento à medida que iam apresentando ascenderam com

louvor, sendo que somente dois alunos, ficaram um pouco, com nota não abaixo da

média. Ao término da tarefa, a nota avaliativa foi gerada na pontuação da tarefa para

casa (5 pontos) e da atividade oral em turma (5 pontos).

6º Encontro - 18 de dezembro de 2018 - Horário (13h10 às 16h30/16h45

às 18h25) - Segundo Bimestre, divididos em três momentos de 2 horas, cada. Já

sabendo que poderia adiantar os horários, as ações nesse dia, nos primeiros 2 (dois)

horários, foi desenvolvida por meio da estratégia da aula expositiva dialógica. O

assunto em questão foi: a Filosofia Antropológica, A sofística, A Retórica e A

Maiêutica Socrática.

Inicialmente, os discentes se mostraram receptivos, mas com o passar

das horas, houve necessidade de fazermos pequenos intervalos, para que o tempo

fosse satisfatoriamente aproveitado. Já no segundo momento, tiveram 2 horas para

realizaram uma ampla pesquisa na internet com base num roteiro proposto,

previamente elaborado, com informações básicas sobre as ferramentas de busca,

indicações de sites e um passo a passo de busca como modo de incentivar o

discente para a construção do seu conhecimento.



76

Sempre que necessário, fazemos uso de estratégia como modo de mexer

um pouco na estrutura de sala de aula, tradicionalmente disposta com as carteiras

enfileiradas. Então, com o intuito de não permitir, num primeiro momento, interação

com os demais colegas. Para o terceiro momento, grupos foram formados (os

discentes estavam um pouco irritados, mas foram relaxando ao se colocarem em

grupo) para o “Jogo da Ilha”, o relato começa: os discentes imaginaram que haviam

sofrido um naufrágio, indo todos para uma ilha que até então, estava deserta. Não

houve baixas, estariam somente com a roupa do corpo e como não tinham como

retornar ao lugar de origem, teriam que viver todos juntos até a morte natural de

cada um. Assim, ao problema dado, a turma dividida em 5 (cinco) grupos de 8 (oito)

discentes, deveria trabalhar intelectualmente de acordo com a temática pesquisada,

para apresentar uma solução mais viável, por meio de desenhos feitos com lápis de

cores, revistas, cola, tesoura e folha A4, já previamente preparados para o Jogo,

pela pesquisadora. A animação retornou, e as equipes apresentaram seus trabalhos

a frente da turma e foi escolhido pelo grupo de apoio, qual a melhor ilha a ser

apresentada. A Equipe 3 - “Ilha da Filosofia”, ganhou o jogo.

A Ilha da Equipe 3 - “Ilha da Filosofia “- foi demonstrada por meio dos

desenhos e do raciocínio crítico, que ao chegarem à ilha, precisaram reunir, acalmar

e procurar um lugar seguro. Depois foram buscar água e comida. No decorrer do

tempo, estabeleceram leis e dividiram espaço entre homens e mulheres, criando

posteriormente, um governo democrático. Foi percebido que não estavam

preocupados com o final do horário. Etapa vencida. Apesar de ter sido um dia bem

cansativo, foi extremamente motivador.

7º Encontro - 20 de dezembro de 2018 - Horário (13h10 às 16h30/16h45

às 18h25), divididos em três momentos de 2 horas cada. Posterior à frequência oral,

os discentes foram convidados a participar do “Anjo” (apêndice E). Todos aceitaram

prontamente, mas, por curiosidade e por ser a parte final do módulo. A dinâmica foi

iniciada com todos os nomes dos participantes. Cada um pegou um papel com o

nome pois quem conseguisse manter-se me sigilo, ganharia um prêmio. O Anjo é o

nome denominado à pessoa, que iria proteger até o final do módulo, o colega

sorteado no primeiro momento. Todos serão Anjos e protegidos ao mesmo tempo;

todo encontro, durante as aulas de Filosofia, a docente apresentava-se com uma

caixa correio, para que os discentes também escrevessem uma frase filosófica que



77

achassem importante para o colega, sem se identificarem. Para isso, teriam que

criar estratégias a fim de não serem descobertos. Para aproveitar o ensejo, quanto

às informações já obtidas na aula anterior, a docente, sorteava os nomes e já com

papeis distribuidos, começava a produção dos bilhetes, os quais tinham como única

identificação, o nome do destinatário. Para que não houvesse a problemática em

não saber os nomes dos ausentes, já havia um local privado de todos os nomes dos

discentes e dos seus repectivos protegidos. Os bilhetes foram escritos e entregues.

Todos estavam curiosos, tensos e ao mesmo tempo alegres.

O segundo momento se deu com Platão e a dialética; Aristóteles e a

sistemática; Introdução à Ética. Para a primeira parte do trabalho (Platão e

Aristóteles), utilizou-se de pesquisa na biblioteca do IFMA, juntamente com a

pesquisadora com duração de 2 horas.

O terceiro momento foi estabelecido por meio de um debate entre os

alunos que se identificavam com os filósofos em questão. Depois, para falar de Ética,

foi utilizado o “Jogo do Invisível”, momento em os discentes, escreviam em um

pequeno papel dado pela docente, “O que fariam se pudessem se tornar invisível,

juntamente com as coisas que tocavam?”. No primeiro momento, ficaram um pouco

quietos. Mas, quando foi revelado que poderiam escrever sem se identificarem, os

discentes, ficaram em pavorosa, principalmente quando os papeis eram lidos. A

partir desse momento, a aula sobre Introdução a Ética foi dada, e finalizada com os

bilhetes do Anjo e o direcionamento que deveriam trazer cartolina, folha A4, cola,

pinceis coloridos e os textos realizados na pesquisa na biblioteca. Ressalta-se, que

a brincadeira do Anjo seria efetivada em um próximo encontro, em que se efetivaria

o 2º Bimestre.

8º Encontro - 27 de dezembro 2018 - Horário (13h10 às 16h30/16h45 às

18h25), divididos em três momentos, no primeiro momento com 3 horas, os

discentes formaram equipes de 5 com 8 componentes, donde a equipe 1, surgiu

água, terra, fogo, ar, devir, o Ser, dentre outros, imaginados fisicamente com

carteiras, folhas A4, e outros aparatos, com frases que ajudavam a contar, o

surgimento dos físicos e filósofos da natureza.

A equipe 2 surgiu com um poema escrito manualmente em folha de papel

A4, e declamado ao público, contendo informações sobre a política de Atenas no



78

sec.V, como preparo aos ouvintes, sobre os filósofos antropológicos que viriam a

seguir.

A equipe 3, apresentou um telejornal, (cuja filmadora foi feita de caixa de

papelão, e outros produtos reciclados, os quais faziam parte do cenário), com os

Sofistas e com Sócrates sendo preso e morto, tendo uma retrospectiva envolvente e

crítica pelo que estavam na banca do Jornal e seu correspondente em Atenas.

(contemporaneidade e antiguidade, encontraram-se aqui);

A equipe 4 veio com Platão e a Alegoria da Caverna, em um tom bem

atual, envolvendo política e pensamento crítico, colocando a sala de aula como se

fosse uma Ágora e seus componentes como prisioneiros da caverna, onde a

iluminação se dava pela fresta da janela.

A equipe 5 veio com Aristóteles e sua sistemática, cuja apresentação foi

um pouco mais complexa, misturando duas ações: a mesa redonda e o telejornal. A

apresentação foi excelente! Deu-se então a festa do Anjo, momento derradeiro

culminando na confraternização. Ressalta-se que os jogos lúdicos, foram integrados,

juntamente às temáticas de aulas.

9º Encontro - 09 de Janeiro de 2019 - Horário (16h00 às 16h20), a

docente, utilizou 20 minutos de uma outra disciplina para que os discentes

respondessem um questionário com questões referentes ao experimento com os

jogos lúdicos para o ensino de Filosofia. Desse modo, os trinta e três alunos

presentes, responderam às 5(cinco) questões abertas e de múltiplas escolhas, sem

a necessidade de identificação. E posterior ao questionário, os dados se

apresentaram em forma de Gráficos.



79

3.4 Resultados, Discussões e Análise de Dados

Gráfico 1: Idade dos discentes - Avaliação Quantitativa

Fonte: autoria própria

Esse gráfico demonstra que na Turma 213 há uma variação da faixa etária

dos discentes de 14 anos (3%), 15 anos (57,6%), 16 anos (33,3%) ,17 anos(3%) e

18 anos (3%), ou seja, uma multiplicidade de idades, momentos em que as formas

de expressão e experiência podem variar bastante. Nessa turma, os discentes de 17

anos e de 18 anos são indivíduos com idade incomum, ao primeiro ano do Curso.

Contudo, observa-se que o discente com 18 anos de idade estava recuperando a

matéria.

Gráfico 2 - Ano de ingresso e Semestre atual dos discentes da Turma 213- Avaliação

Quantitativa

Fonte: Autoria própria



80

Este gráfico demonstra que no ano de 2015.2, um discente cursou a

disciplina, haja vista, que Filosofia I, já estava na matriz curricular e os demais,

estavam tendo conhecimento da disciplina no Curso de Edificações, pela primeira

vez.

Gráfico 3 - Identificação da Pesquisadora e Docente da disciplina Filosofia I da Turma 213 do

Curso de Edificações Integrado

Fonte: autoria própria

Gráfico 4 - O Jogo Inicial “ O Jogo do Conhecimento”

Fonte: Autoria própria

O Gráfico 4 demonstra que diante dos aspectos relacionados à estratégia

de ensino de Filosofia por meio dos jogos-lúdicos, a avaliação quantitativa referente



81

a uma das principais questões acerca do Jogo com Palavras-chave, obteve 87, 9%

de aceitação entre os discentes, haja vista que 12,1%, ficaram em dúvidas, por uma

novidade no inquérito acerca dos conhecimentos prévios dos discentes.

Pode-se inferir que o “Jogo do Conhecimento”, baseado na hierarquia de

ideias, tão delineadamente conduzidas, pelo método da dialética platônica e com as

análises realizadas por Huizinga, quando este coloca que o jogo é além do físico,

pois “[...] a essência do espírito lúdico é ousar, correr riscos, suportar a incerteza e a

tensão. A tensão aumenta a importância do jogo, e essa intensificação permite ao

jogador esquecer que está apenas jogando.” (HUIZINGA, 2019, p.66)

Percebeu-se então, que a maioria dos discentes, integraram-se ao jogo e

compreenderam a sua função principal na aula: entenderem os tipos de

conhecimentos e como esses participam entre os demais, de forma que pudessem

ascender suas ideias, a cada palavra encontrada.

Gráfico 5 - Os “Jogos Lúdicos” e o Ensino-Aprendizagem da disciplina Filosofia I - Turma 213

- Curso de Edificações Integrado - Avaliação Qualitativa

Fonte: Autoria própria

O Grafico 5 demonstra que diante de 33 discentes, todas as estratégias

lúdicas representadas pelo Jogos Lúdicos, refletiram-se em um total de aceites de

84,8%, ou seja, apesar da ausência de respostas de 8 alunos, o resultado foi



82

satisfatório, pois, segundo o gráfico, é uma estratégia facilitadora e motivadora para

o entendimento. O discente saiu do modo aprendiz e adentrou em um “círculo

mágico”10, momento em que deteve em si um estado lúdico, precisando estar atento

à sistemática dos passos para o término dos Jogos, cuja vitória era a ascensão ao

Conhecimento.

Jogamos ou competimos “por” alguma coisa. Em primeira e última instância,
o objetivo pelo qual jogamos é a vitória; mas a vitória é acompanhada por
diversas maneiras de aproveitamento como, por exemplo, a celebração do
triunfo por um grupo [...]. Os frutos da vitória podem ser a honra, a estima, o
prestígio. [...]. (HUIZINGA, 2019, p.65)

Entretanto, a estratégia não agradou a todos, a saber, 3.1%, dos

discentes, não apreciaram os “Jogos Lúdicos” e 12,1%, ficaram em dúvida se a

estratégia seria satisfatória ou não. O resultado, mesmo com algumas faltas,

resultou em discentes mais motivados e interessandos em construir, de modo mais

leve, o conhecimento filosófico.

Resume-se assim: pelos aspectos relacionados à estratégia de ensino de

Filosofia por meio dos jogos-lúdicos, a avaliação quantitativa referente a uma das

principais questões acerca do Jogo com Palavras-chave, obteve 87, 9% de

aceitação entre os discentes, haja vista que 12,1%, ficaram em dúvidas, por uma

novidade no inquérito acerca dos conhecimentos prévios dos discentes.

Quanto à avaliação qualitativa, referente à questão mais central acerca

dos Jogos Lúdicos, houve 84,8% de aprovação, com resposta voltada para o

método de Ensino de Filosofia mais tradicional do que este, referente a uma

estratégia menos convencional. Os discentes que ficaram ainda em dúvida quanto

ao fato da estratégia ser facilitadora e/ou motivadora, foram 12,1%.

Assim, de acordo com os dados obtidos na avaliação quantitativa e

qualitativa, a partir do questionário que averiguou a estratégia dos Jogos Lúdicos,

como facilitador para o entendimento e compreensão dos conceitos filosóficos e

construção de novas ideias, as quais levem os discentes ao filosofar no Ensino de

Filosofia, pode-se inferir que a estratégia experimentada teve aprovação.

10 O círculo mágico é como se fosse um estado de espírito, em que o indivíduo adentra para efetivar o Jogo.



83

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A motivação que norteia esta dissertação, fundamentou-se em aplicar o

lúdico – jogo, como a estratégia de ensino-aprendizagem, para o Ensino de Filosofia,

no contexto da Dialética platônica na obra “A República”, de Platão, na Turma do

Curso de Edificações Integrado – 213 - 1º Ano no IFMA, como instrumento facilitador

ao entendimento e compreensão ao processo do filosofar. Para tal intento,

buscou-se a priori, apresentar como base para a pesquisa, referências de teóricos,

tanto no contexto dos “Jogos Lúdicos”, quanto no contexto da “Dialética Platônica”.

Para tanto, esses referenciais tiveram apelo didático e, portanto, de fácil

compreensão para que se pudesse realizar a pesquisa científica.

Desse modo, a pesquisa científica, proposta desde o primeiro encontro da

disciplina Filosofia I, inicialmente, mostrou-se complexa, já que havia vários

contextos educacionais na figura dos discentes e a necessidade de compreendê-los,

com vistas na realização de um trabalho de modo mais linear.

Assim, pode-se considerar que, a partir dos dados expostos, que no

momento em que o lúdico é apresentado em forma de jogo e integrado à Dialética

Platônica, como ferramenta para o ensino de Filosofia, as ideias dos discentes

ficaram mais transparentes e fluidas quanto ao quesito da exposição, além da

oportunidade em construir novos conceitos a partir dos métodos filosóficos

apresentados pelos filósofos da antiguidade.

Ressalta-se que em um ambiente tecnológico, as questões filosóficas

parecem pouco relevantes em relação ao conhecimento científico, pelo acentuado

apelo empírico do contexto e, principalmente, quando as aulas de Filosofia são

pensadas em um contexto de Jogos Lúdicos. Contudo, a proposta foi bem aceita

pelos discentes, já que todos puderam inserir-se de modo livre e consciente, nas

demandas dos trabalhos de Filosofia.

Os passos para essa experiência foram adquiridos no método da Dialética,

hierarquizando as ideias, conforme os jogos se iniciavam, haja vista que as ideias

iam surgindo, chegando quase a sua universalidade. O termo “quase” é sugerido,

pois na Filosofia a busca é constante.



84

A dialética traz o conhecimento da verdade do Uno; do indiscutível,

ascendendo ao ser verdadeiro, sem estar pautada em um combate erístico de

argumentos. Sendo assim, os discentes jogaram com suas ideias, evoluindo-as,

para que tivessem uma validade racional. Tendo a oportunidade de trabalhar a

Filosofia de forma lúdica, exercitando também a criatividade.

Os discentes compreenderam melhor os conceitos e fundamentos da

Filosofia, no momento em que entenderam o jogo como algo também sério e

funcional para o desenvolvimento do pensamento intelectual, mesmo que houvesse

uma competição velada entre os grupos, estabelecida sobre o respeito quanto às

ideias dos demais.

A experiência foi muito proveitosa, pois a pesquisa, realizada de modo

cuidadoso com os discentes, a fim de que não se sentissem forçados a jogar,

apresentou-se como uma escolha comum, mesmo que algum deles ainda

permanecessem confusos diante do viés oferecido pela pesquisa, em relação ao

ensino tradicional, a saber, os jogos lúdicos.

A pesquisa também foi bem aceita na academia, tanto pelos professores do

mestrado, quanto no IFMA, dentro do Curso de Edificações, fato este ratificado

diante dos agradecimentos da coordenadora do Curso, por ver refletido nos

discentes do 1º ano (Curso de Edificações-213), a alegria em dispor de novos

conhecimentos, demonstrando a importância da ferramenta utilizada pela

pesquisadora, para motivar o entendimento e compreensão nas aulas de Filosofia.

Assimila-se ainda a necessidade de “janelas abertas” para novos caminhos

do ensinar, ressaltando que cada docente pode trabalhar a melhor estratégia para

aquisição do conhecimento dos seus discentes, ou seja, não é necessário enaltecer

nenhuma estratégia de ensino, mas respeitar a que mais se apropria para sua sala

de aula.

As relações construídas em sala de aula, ultrapassam a dicotomia docente x

discentes; considera-se a pessoa mais tímida, a mais alegre, a mais madura, a mais

carente, dentre outros. É por isso que Huizinga (2019) ressalta em Homo Ludens,

que o indivíduo também brinca; que não somente pensa e fabrica, mas, que é

também lúdico.



85

Assim, o “Homo sapiens”, também é “Homo Ludens”, de acordo com os

postulados de Huizinga (2019). Esta inferência ficou perceptível, nos momentos dos

trabalhos em que os discentes se mostraram animados e bem dispostos, tanto nos

grupos, quanto de modo individual.

É relevante ser lúdico, no século XXI. A educação pelo lúdico, desde que

sistematizada e ancorada em referenciais teóricos que a possam embasar, deve ser

considerada como um aditivo positivo às aulas de Filosofia. É importante que se

valorize essa forma de ministrar as aulas, como um componente também necessário

para que os discentes adquiram conhecimento.

Desse modo, em tempos em que as informações são procuradas com

objetividade, deve-se lembrar de um espaço e tempo para refletir de um outro modo,

de maneira a despertar que um pouco de brincadeira pode tornar o processo de

conhecer mais leve. Dessa forma, a ferramenta lúdica foi proposta e aceita no IFMA,

no Curso de Edificações, como um formato encorajador e produtivo quanto aos

objetivos propostos.



86

REFERÊNCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Tradução da 1ª edição brasileira
coordenada e revista por Alfredo Bossi. Revisão da tradução e tradução de novos
textos de Ivone Castilho Benedetti. 5ª ed. São Paulo: Martins Fontes.

ALVES, Dalton José. A Filosofia no Ensino Médio: ambiguidades e contradições
na LDB. Campinas, SP: Autores Associados, 2002.

AMADEU, Maria Simone Utida dos Santos et al. Manual de normalização de
documentos científicos de acordo com as normas da ABNT. Curitiba: Ed. UFPR,
2015

ARANHA, Maria Arruda; PIRES, Maria Helena. Filosofando. 3ª ed. Revista. São
Paulo: Moderna, 2003.

BENSON, Hugh H. et al. Platão. Porto Alegre: Artmed, 2011.

BRENELLI, Rosely Palemo. O jogo como espaço para pensar: a construção de
noções lógicas e aritméticas. Campinas, SP – Papirus, 1996.

BROUGÈRE, Gilles. Brinquedo e cultura. Revisão técnica e versão brasileira
adaptada por Gisela Wajskop. 4.ed. São Paulo, Cortez, 2001.

BROUGÈRE, Gilles. Jogo e educação. Porto Alegre: Artes Médicas, 1998.

CHAUI, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: ABDR, 2005.

GALLO, Sílvio. Filosofia: experiência do pensamento. São Paulo. Scipione, 2014.

HUIZINGA, Johan. O jogo como elemento da cultura. São Paulo: perspectiva,
2019.

JAEGER, Werner Wilhelm. Paideia: a formação do homem grego. Tradução: Arthur
M. Parreira. Adaptação para a edição brasileira: Monica Stahel. Revisão do texto
grego: Gilson César Cardoso de Souza. 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 1994.

KISHIMOTO, Tizuko Morchida. O Brincar e suas teorias. 6.ed São Paulo: Pioneira,
1998.

KISHIMOTO, Tizuko Morchida. O jogo e a educação infantil. São Paulo: Pioneira,
1994.

KISHIMOTO, Tizuko Morchida. Jogo, brinquedo, brincadeira e a educação. São
Paulo: Cortez, 1996.

LEITE, José Assunção Fernandes. A República de Platão: relação entre os livros I,
II, III, IV e VIII. 2009. 163 f. Tese de Doutorado em Filosofia. Pontifícia Universidade
Católica de São Paulo, São Paulo, 2009.

MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos a
Wittgenstein. 2ª ed. rev. ampl. Rio de Janeiro: Zahar, 2007.



87

MORRA, Gianfranco. Filosofia para todos. Tradução Maurício Pagotto: Marsola.
São Paulo: Paulus, 2001.

PLATÃO. Vida e Obra. Coleção Os pensadores. São Paulo: Editora Nova Cultura
Ltda, 1999.

PLATÃO. A República. Tradução e notas: Maria Helena Rocha Pereira. 9ª edição.
Lisboa. Fundação Calouste Gulberkian, 1949.

REALE, Giovanni. História da Filosofia: Antiguidade e Idade Média. São Paulo:
PAULUS, 1990.

RIBAS, Simone Augusta. Metodologia Científica Aplicada. Rio de Janeiro: Ed.
UERJ, 2004.

ROUGE, Christophe. Compreender Platão. 5ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011.

RUIZ, J. A. Metodologia científica: guia para eficiência nos estudos. São Paulo:
Atlas, 1985.

SOARES, Antônio Jorge. Dialética, educação e política: uma releitura de Platão.
2ª ed. São Paulo: Cortez, 2002.

BRASIL. [Convenção sobre os Direitos da Criança, (1990)]. Convenção sobre os
Direitos da Criança. Artigo 31. Disponível em: http://
www2 .camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm
/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/ConvDirCrian.html. Acesso
em: 15 jan. 2019

BRASIL. Ministério da Educação. Lei nº 9.394/96. Brasília: MEC, 1996.

BRASIL. Ministério da Educação. Decreto nº 2.208/97. Brasília: MEC, 1997.

BRASIL. Ministério da Educação. Decreto nº 5.154/2004. Brasília: MEC, 2004.

BRASIL. Ministério da Educação. Parecer Nº 39/2004. Brasília: CNE/CEB, 2004.

BRASIL. Ministério da Educação. Parecer nº 11/2012. Brasília: CNE/CEB, 2012.

BRASIL. Ministério da Educação. Decreto-Lei nº 8.680. Brasília: MEC, 1942.

BRASIL. Ministério da Educação. Decreto nº 4.127, de 25 de fevereiro de 1942. Art.
1º; Art. 2º Brasília: MEC, 1942.

BRASIL. Ministério da Educação. Lei n°. 7.863/89. Art. 1°, Art. 2° Brasília: MEC,
1989.

BRASIL. Ministério da Educação. Lei 11.892/08. Artº2. Brasília: MEC, 2008.

BRASIL. Ministério da Educação. Lei nº. 11.741/2008. Brasília: MEC, 2008.

MARANHÃOIFMA.https://portal.ifma.edu.br/instituto/historico/.Data de acesso: 03
dez.2019

IFMA. Sobre o Campus. Disponível em:
https://montecastelo.ifma.edu.br/sobreocampus/. Acesso em: 12 set. 2019.

https://portal.ifma.edu.br/instituto/historico/


88

IFMA. Cursos. Disponível em
https://montecastelo.ifma.edu.br/cursosoferecidos/.Acesso em 11 set. 2019.

IFMA. Disponível em IFMA.
https://portal.ifma.edu.br/wp-content/uploads/2016/07/PPI-CONSULTA-PUBLICA.pd
f. Data de acesso em: 10 fev.2020

https://portal.ifma.edu.br/wp-content/uploads/2016/07/PPI-CONSULTA-PUBLICA.pdf
https://portal.ifma.edu.br/wp-content/uploads/2016/07/PPI-CONSULTA-PUBLICA.pdf


89

APÊNDICES



90

APÊNDICE 1 - CARTA DE AUTORIZAÇÃO PARA A REALIZAÇÃO DA
PESQUISA

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ - UFPR

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA/UNIVERSIDADE
FEDERAL DO MARANHÃO - UFMA

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA (PROF-FILO)

Carta de Autorização para a Realização da Pesquisa: “O HOMO LUDENS

NO CONTEXTO DA DIALÉTICA PLATÔNICA NA ALEGORIA DA CAVERNA: OS

JOGOS COMO ESTRATÉGIA LÚDICA PARA O ENSINO DE FILOSOFIA NA

TURMA 213-1º ANO DO CURSO DE EDIFICAÇÕES DO IFMA CAMPUS MONTE

CASTELO EM SÃO LUÍS (MA)”

São Luís, MA, 15 de novembro de 2018

À

Coordenação da Área de Humanas do Instituto Federal de Educação, Ciência e

Tecnologia do Maranhão – IFMA Campus Monte Castelo



91

Prezados Senhores, eu, Eveline Maria da Conceição Sousa e Silva de

Carvalho, brasileira, aluna regular do Mestrado Profissional em Filosofia (Prof-Filo),

Universidade Federal do Paraná/Universidade Federal do Maranhão, matrícula nº

2018101562, venho, por meio desta, solicitar autorização para realizar a pesquisa

intitulada: “O HOMO LUDENS NO CONTEXTO DA DIALÉTICA PLATÔNICA NA

ALEGORIA DA CAVERNA: OS JOGOS COMO ESTRATÉGIA LÚDICA PARA O

ENSINO DE FILOSOFIA NA TURMA 213-1º ANO DO CURSO DE EDIFICAÇÕES

DO IFMA CAMPUS MONTE CASTELO EM SÃO LUÍS (MA)”, sob a orientação da

Professora Doutora Marly Cutrim. Considerando que essa pesquisa é relevante no

que concerne ao estímulo do filosofar, utilizando como métido os jogos lúdicos em

uma dialética, que pretende hierarquizar o pensamento dos discentes, a partir do

pensamento comum ao pensamento crítico, em forma de argumentação dialética,

tendo como produtos aportes que poderão contribuir, também, em outras disciplinas,

e assim, com inúmeras contribuições para o IFMA. Desse modo, peço permissão

para divulgação e/ou publicação dos dados coletados, em questionários anônimos

respondidos, referentes à metodologia utilizada pela pesquisadora, no Curso de

Edificações Integrado -1º Ano – Turma 213 (2018.2)

Atenciosamente,

____________________________________________

Eveline Maria da Conceição Sousa e Silva de Carvalho

(Siape 1619568 – Professora de Filosofia e Metodologia Científica IFMA-Campus

Monte Castelo)



92

APÊNDICE 2 : JOGO DO CONHECIMENTO COM PALAVRAS-CHAVE

O JOGO DO CONHECIMENTO

OBJETIVO: Investigar o conhecimento prévio do discente acerca da disciplina ou

assunto, a ser ministrado

Materiais: papeis em forma de pequenos cartões, com informações sobre o assunto

da aula a ser ministrada e bombons, que devem ser condizente a todos que irão

integrar o jogo.

Etapas a seguir:

Exemplo:Caso o assunto a ser ministrado seja “Filosofia Antropológica”

-Previamente, retirar de todo o assunto, palavras-chaves, de modo sistemático e

disitribuí-la em 10 papeizinhos enumerado logo acima de 1 a 10;

-Chamar um discente da turma ou grupo e entregar o papel dobrado com o bombom.

(a/o discente só poderá comer o bombom, se responder o que está no papel,

quando for o momento, caso contrário, passa a vez, para outra pessoa.);

-A/O discente escolhido terá o direito de chamar um outro, para o segundo papel, e

assim por diante;

- Após todos os papeis e bombons serem entregues, pedir para cada um, abrir seu

papel e pergunta: “jogo ou consequência?”



93

- O discente, aprovando “Jogo”, é questionado sobre qual resposta daria a sua

palavra-chave; com isso o assunto é iniciado e com o decorrer do tempo, todos

participam;



94

APÊNDICE 3 : JOGO DE LUZ E SOMBRA DESENVOLVIDO PARA A AULA ,
SOBRE “ALEGORIA DA CAVERNA”

O JOGO DE LUZ E SOMBRA

O docente desliga a luz do ambiente onde se encontra e pede aos discentes que

caminhe pela turma, a partir da luz do celular;

Os discentes irão perceber com um pouco de tempo, que a iluminação da lanterna

do celular (ou qualquer outro objeto que transmita pouca luminosidade), os auxilia a

enxergarem a realidade que se apresenta;

O docente irá questioná-los se estão muito incomodados com a pouca iluminação;

Brincarão então de fazerem sombras (com o tempo se acostumarão a pouca

visibilidade);

A luz ligada novamente pelo docente, sem que eles tenham visto com atenção, no

primeiro momento, os olhos estarão turvos e depois pouco a pouco, se acostumarão

com a claridade;

Depois disso, o docente apresentará a Alegoria da Caverna, de acordo com a ideia

que quer perpassar aos seus discentes.



95

APÊNDICE 4 : ATIVIDADE DE FILOSOFIA I - CONHECIMENTO FILOSÓFICO

CURSO DE EDIFICAÇÕES INTEGRADO - TURMA 213 - 1º ANO VESPERTINO

DISCENTE:

DOCENTE: Professora Eveline Maria

DATA:

ATIVIDADE DE FILOSOFIA I

Segundo Marilena Chaui (2005,p.21): “ O conhecimento filosófico é um trabalho

intelectual. É sistemático porque não se contenta em obter respostas para as

questões colocadas, mas exige que as próprias questões sejam válidas”. Você

concorda ou discorda dessa inferência? Justifique sua resposta, a partir de um texto

argumentativo.



96

APÊNDICE 5 : JOGO DO ANJO

JOGO DO ANJO

OBJETIVO: Integração e compromisso com os demais discentes

Etapas a seguir:

A) Com todos os nomes dos participantes, cada um sorteia um papel com o

nome do seu colega, o qual terão que segurar em segredo até o dia da festa,

momento em que quem conseguir não ser descoberto, ganhará um prêmio, mesmo

que não saibam desse prêmio;

B) O Anjo é o nome denominado à pessoa que irá proteger até o final do

módulo, o colega sorteado inicialmente. Assim, todos serão Anjos e protegidos ao

mesmo tempo;

C) Todo encontro das aulas, a docente estará com uma caixa correio, para que

os discentes também escrevam uma frase filosófica que acharem importante para o

colega, sem se identificarem. Para isso, terão, que criar estratégias para não serem

descobertos;

D) Para aproveitar o ensejo das informações já obtidas na aula anterior, a

docente sorteia os nomes e com os papeis já distribuidos começa a distribuição dos

bilhetes, cuja a única identificação será para quem irá receber, ou seja, o nome do

destinatário;



97

E) Para que não haja a problemática em não saber os nomes dos ausentes, já

haverá um local privado com todos os nomes dos discentes e dos seus respectivos

protegidos;

F) No dia marcado pela docente, os “anjos” deverão trazer um livro, que leu e

gostou e oferecer ao protegido, juntamente com um cartão;

G) O Início se dará, quando a docente escolher um discente, que antes de

chamar seu protegido, irá criar um caminho filosófico de perguntas e respostas, que

possam conduzir para a descoberta do protegido;

H) O jogo então, continuará até a descoberta do último protegido;

I) No final será feita uma festa para comemorar a solidariedade e o módulo.



98

APÊNDICE 6 - QUESTIONÁRIO

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ - UFPR
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA (PROF-FILO)
TEMA “O HOMO LUDENS NO CONTEXTO DA DIALÉTICA PLATÔNICA NA

ALEGORIA DA CAVERNA : OS JOGOS COMO ESTRATÉGIA LÚDICA PARA O
ENSINO DE FILOSOFIA”

QUESTIONÁRIO – CURSO DE EDIFICAÇÕES INTEGRADO - 2018.2 - TURMA 213
VESPERTINO

1 Qual é a sua idade?

2 Semestre atual: Ano de ingresso:

3 Você está tendo aula com a docente da disciplina Filosofia I, Eveline Maria?

4 O jogo de investigação com palavras-chave, foi prazeroso e esclarecedor?
( ) Sim
( ) Não
( ) Talvez

5 Você considera que o Ensino de Filosofia em forma de Jogos Lúdicos, está
trazendo um aprendizado mais fácil para você?
( ) Sim
( ) Não
( ) Talvez
Justifique sua resposta

Agradecemos a sua participação na pesquisa. Seu questionário é anônimo e os
dados serão utilizados para análise nessa pesquisa de Mestrado. A Paz!


	SUMÁRIO
	INTRODUÇÃO........................................
	1 SOBRE O LÚDICO..................................
	1.1 A representação do Lúdico como Jogo em Johan H
	1.1.1 O jogo como função significante.............
	1.1.2 As manifestações lúdicas na Filosofia.......
	1.2 O Lúdico em outros pressupostos...............
	2 O MÉTODO DA DIALÉTICA PLATÔNICA: O JOGO HIERÁRQU
	2.1 Platão, o filósofo do “Logos” ................
	2.2 Das Ideias Mutáveis às Ideias Inteligíveis: o 
	2.3. O Processo Educacional para o Guardião - o Di
	3 OS JOGOS COMO ESTRATÉGIA LÚDICA NO CONTEXTO DA D
	3.1 Caracterização do Local da Pesquisa ..........
	3.2 Procedimentos metodológicos e caracterização d
	3.3 A Sequência Didática para o Desenvolvimento da
	3.4 Resultado/ Análise dos dados..................
	CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................
	REFERÊNCIAS.......................................
	APÊNDICE 1- CARTA DE AUTORIZAÇÃO PARA A PESQUISA..
	3 OS JOGOS COMO ESTRATÉGIA LÚDICA NO CONTEXTO DA D
	Na sequência passaremos a relatar como aconteceram
	Carta de Autorização para a Realização da Pesquisa
	Prezados Senhores, eu, Eveline Maria da Conceição 

