
 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO GRANDE DO NORTE - UERN 
CAMPUS CAICÓ – CaC 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA – PROF-FILO 
 
 
 
 

SUÉDSON RELVA NOGUEIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IGUALDADE E EMANCIPAÇÃO: SIGNOS PARA SE PENSAR A AVALIAÇÃO EM 
FILOSOFIA A PARTIR DE O MESTRE IGNORANTE DE JACQUES RANCIÈRE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAICÓ-RN 
2020  



 

SUÉDSON RELVA NOGUEIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IGUALDADE E EMANCIPAÇÃO: SIGNOS PARA SE PENSAR A AVALIAÇÃO EM 
FILOSOFIA A PARTIR DE O MESTRE IGNORANTE DE JACQUES RANCIÈRE 

 
 
 
 
Dissertação apresentada ao programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-
FILO), Núcleo da Universidade do Estado 
do Rio Grande do Norte – UERN, como 
requisito para a obtenção do título de 
Mestre em Filosofia. 
 
ORIENTADOR: Prof. Dr. José Teixeira 
Neto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAICÓ-RN 
2020  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



 

SUÉDSON RELVA NOGUEIRA 
 
 
 
 

IGUALDADE E EMANCIPAÇÃO: SIGNOS PARA SE PENSAR A AVALIAÇÃO EM 
FILOSOFIA A PARTIR DE O MESTRE IGNORANTE DE JACQUES RANCIÈRE 

 
 
 
 
Dissertação apresentada ao programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-
FILO), Núcleo da Universidade do Estado 
do Rio Grande do Norte – UERN, como 
requisito para a obtenção do título de 
Mestre em Filosofia. 
 
 
 
 

Defesa de dissertação em: 10 de junho de 2020 
 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 
 

_____________________________________________________________ 
Professor Dr. José Teixeira Neto – Orientador 

Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN 
 
 

_____________________________________________________________ 
Professora Dra. Maria Reilta Dantas Cirino – Examinadora Interna 

Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN 
 
 

_____________________________________________________________ 
Professor Dr. Flávio José de Carvalho – Examinador Externo 

Universidade Federal de Campina Grande – UFCG 
 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, Raimunda Relva Dantas, 

grande ser humano, que sempre me 

apoiou em todos os momentos de minha 

vida (In memorian).  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a Deus, este ser divino e bondoso que nos deu a dádiva de 

existirmos. 

Ao professor Dr. José Teixeira Neto, exemplo de docente, pela habilidade em 

orientar, paciência e destreza ao lidar comigo. Não há formas nem palavras para 

agradecê-lo. 

À professora Dra. Maria Reilta Dantas Cirino, com sua serenidade, classe e 

impecável atenção sempre incentivou e contribuiu para o meu crescimento 

profissional e, principalmente, como ser humano. O meu muito obrigado. 

Ao professor Dr. Flávio José de Carvalho, que prontamente aceitou o convite 

para participar da banca da qualificação e da defesa da referida pesquisa; agradeço 

aos três pelas considerações e contribuições na Qualificação e na Defesa. 

A todos os representantes do Programa de Mestrado Profissional em Filosofia 

(PROF-FILO), Pólo Caicó/Campus Caicó – CAC/UERN. Em especial à Erivânia Maria 

de Medeiros e Dora Régia Azevedo de Medeiros, sempre prestativas e simpáticas. 

Aos mestrandos do PROF-FILO/2018/UERN, em especial, à Asenate Saraiva 

Dantas, Evanilson Alves Dutra e Rodolfo Rodrigues Medeiros pelo companheirismo, 

incentivo e carinho vivenciados em todas as atividades do programa nestes dois anos 

de pesquisa. 

À Escola Estadual Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM) e seus 

funcionários, pelo apoio irrestrito em todo o meu percurso docente. 

Um agradecimento especial aos professores e amigos Sueny Nóbrega Soares 

de Brito e Emerson Araújo de Medeiros por todo o incentivo e companheirismo em 

todos esses anos de docência. 

Em especial, à minha tia, Jacinta da Silva, pelo carinho e apoio. 

Em especial, à minha esposa, Roberta Kelly Cardoso Fernandes, por todos 

estes anos de carinho, apoio incondicional e incentivo. À minha filha, Evellyn 

Fernandes Ferreira, pelo carinho e apoio. 

Em especial, aos meus irmãos, Suédna Relva Nogueira, Jaciclelma Marcia da 

Silva e Darcson Nogueira Dantas Filho, por todo carinho e apoio. 

Aos meus amigos e amigas, pela colaboração e incentivo. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A consciência da emancipação é, antes de 
tudo, o inventário das competências 
intelectuais do ignorante. Ele conhece sua 
língua. Ele sabe, igualmente, usá-la para 
protestar contra seu estado ou para 
interrogar os que sabem, ou acreditam 
saber, mais do que ele. (RANCIÈRE, 2017, 
p. 60-61).  



 

RESUMO 

 

O presente trabalho, intitulado “Igualdade e emancipação: signos para se 

pensar a avaliação em Filosofia a partir de O mestre ignorante de Jacques Rancière”, 

tem como objetivo investigar e aprender sobre o processo de avaliação na disciplina 

de Filosofia na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM) 

(Caicó-RN). Toma como aporte teórico-filosófico principal a obra O mestre ignorante, 

que versa sobre uma experiência educacional singular ocorrida na França no século 

XIX, uma visão do magistério que prima pela “igualdade de inteligência” e a 

“emancipação” dos indivíduos, em que a igualdade não é o fim a se buscar, mas um 

princípio ou opinião a se verificar. A pesquisa justifica-se diante da necessidade de se 

pensar sobre o tema da avaliação em Filosofia, um aspecto da prática docente pouco 

explorado nos cursos de formação de professores/as e no meio acadêmico como um 

todo. Embora o trabalho também apresente discussões a partir da própria prática 

docente do pesquisador e de algumas perspectivas pedagógicas (HOFFMANN, 2009; 

2010; LUCKESI, 2010; 2011), a abordagem filosófica sobre o tema exigiu que a 

pesquisa fosse redirecionada a partir da questão inicial “O que é a Filosofia?”, por 

defender que as escolhas didáticas, metodológicas, os conteúdos e as abordagens 

no ensino-aprendizagem da Filosofia decorrem e devem estar ligadas às possíveis e 

subjetivas respostas que o professor/a de Filosofia dá a essa questão inicial 

(BOAVIDA, 1996; CERLETTI, 2003; 2009; TOMAZETTI, 2014) e, para tanto, a 

pesquisa mergulha nas indicações pedagógicas e filosóficas de O mestre ignorante. 

As metodologias utilizadas na pesquisa foram a bibliográfica, com análise da obra 

principal e de obras secundárias e, para a ação educativo-filosófica, a qualitativa, com 

pesquisa-ação como abordagem (LAVILLE, 1999; SEVERINO, 2007; GHEDIN; 

FRANCO, 2011; MINAYO, 2012). A partir dos signos “igualdade de inteligência” e 

“emancipação intelectual”, presentes em O mestre ignorante, a ação educativo-

filosófica realizada com os alunos/as selecionados fora pensada a partir de oito 

passos para a aprendizagem da Filosofia no Ensino Médio. A intenção dos encontros, 

como um dia o professor Jacotot (RANCIÈRE, 2017) fez, foi colocar para os discentes 

questões-problema por meio das quais eles/as poderiam descobrir sozinhos a saída. 

No processo de descoberta, o professor-pesquisador poderia observar a presença e 

verificar a intensidade da manifestação dos aspectos da “vontade”, da “busca” e da 

“atenção” dos alunos/as. Portanto, o que se propõe não é um método ou uma técnica 



 

para aperfeiçoar o ensino da Filosofia, mas princípios para uma ação educativa cuja 

intencionalidade filosófica é questionar o ensino, a aprendizagem e, especificamente, 

a avaliação em Filosofia no Ensino Médio. O trabalho estimulou a reflexão da prática 

educacional e filosófica do docente-pesquisador e colaborou para a construção de 

uma postura emancipatória como professor-filósofo no processo de ensino-

aprendizagem na disciplina de Filosofia no Ensino Médio. Por fim, foi possível 

constatar, na ação educativa-filosófica, que menos do que a compreensão de ideias 

contidas em O mestre ignorante, os/as participantes puderam aprender sobre o 

ensino, a aprendizagem e a avaliação da Filosofia no nível médio; puderam também 

aprender sobre os papéis dos/as professores/as e alunos/as, principais personagens 

da ação educativa; e, acima de tudo, a ação educativa-filosófica possibilitou aos/às 

participantes da pesquisa, cada um/a à sua medida, reconhecer alguns aspectos de 

suas capacidades intelectuais. 

 

Palavras-chave: Igualdade. Emancipação. Aprendizagem de Filosofia. Avaliação. 

Jacques Rancière.  

 



 

ABSTRACT 

 

The present work, entitled “Equality and emancipation: signs to think about 

evaluation in Philosophy from Jacques Rancière's The Ignorant Schoolmaster”, aims 

to investigate and learn about the evaluation process in the discipline of Philosophy at 

the Escola Estadual Professor Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM) (Caicó-RN). It 

takes as its main theoretical-philosophical contribution the work The Ignorant 

Schoolmaster, which deals with a singular educational experience that took place in 

France in the 19th century, a vision of the magisterium that strives for the "equality of 

intelligence" and the "emancipation" of individuals, in which equality is not the end to 

be sought, but a principle or opinion to be verified. The research is justified in view of 

the need to think about the evaluation theme in Philosophy, an aspect of teaching 

practice little explored in teacher training courses and/or in the academic environment 

as a whole. Although the work also presents discussions from the researcher's own 

teaching practice and from some pedagogical perspectives (HOFFMANN, 2009; 2010; 

LUCKESI, 2010; 2011), the philosophical approach on the subject required that the 

research be redirected from the initial question “What is Philosophy?" for defend that 

the didactic choices, methodological choices, contents and approaches in the 

teaching-learning of Philosophy emerge and must be connected to the possible and 

subjective responses that the Philosophy teacher gives to this initial question 

(BOAVIDA, 1996; CERLETTI , 2003; 2009; TOMAZETTI, 2014) and, for this purpose, 

the research dives into the pedagogical and philosophical indications of The Ignorant 

Schoolmaster. The methodologies used in the research were bibliographic, with 

analysis of the main work and secondary works and, for the educational-philosophical 

action, the qualitative one, with action research as an approach (LAVILLE, 1999; 

SEVERINO, 2007; GHEDIN; FRANCO, 2011; MINAYO, 2012). Based on the signs 

“equality of intelligence” and “intellectual emancipation”, present in The Ignorant 

Schoolmaster, the educative-philosophical action carried out carried out with the 

selected students was thought based on eight steps for learning Philosophy in high 

school. The intention of the meetings, as Professor Jacotot (RANCIÈRE, 2017) once 

did, was to pose to students the problem questions through which they could discover 

the way out on their own. In the discovery process, the teacher-researcher could 

observe the presence and verify the intensity of the manifestation of the aspects of 

"will", "search" and "attention" of the students. Therefore, what is proposed is not a 



 

method or technique to perfect the teaching of Philosophy, but principles for an 

educational action whose philosophical intentionality is to question teaching, learning 

and, specifically, the evaluation in Philosophy in High School. The work stimulated the 

reflection of the educational and philosophical practice of the professor-researcher and 

collaborated to the construction of an emancipatory posture as a professor-philosopher 

in the teaching-learning process in the discipline of Philosophy in High School. Finally, 

it was possible to verify, in the educational-philosophical action, that less than the 

understanding of ideas contained in The Ignorant Schoolmaster, the participants were 

able to learn about the teaching, learning and evaluation of Philosophy at the 

secondary level; they were also able to learn about the roles of teachers and students, 

the main characters of the educational action; and, above all, the educative-

philosophical action made it possible for the research participants, each one to your 

measure, to recognize some aspects of their intellectual capacities. 

 

Keywords: Equality. Emancipation. Philosophy Learning. Evaluation. Jacques 

Rancière. 

 

  



 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

Gráfico 1 - Faixa etária dos participantes ……………….……………………………. 117 

Gráfico 2 - Renda familiar ……………………….………..………………………….…. 118 

Gráfico 3 - Tempo dedicado aos estudos ……………………………………………... 118 

Gráfico 4 - Tempo dedicado aos estudos de Filosofia …………....….………………. 119 

Gráfico 5 - Satisfação com o formato da avaliação em Filosofia ............................ 129 

 

  



 

LISTA DE SIGLAS 

 

BNCC – Base Nacional Comum Curricular 

CaC – Campus Caicó 

EECCAM – Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim 

ENEM – Exame Nacional do Ensino Médio 

INEP – Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais 

PIBID – Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência 

PROF-FILO – Mestrado Profissional em Filosofia 

SEEC – Secretaria de Estado da Educação, da Cultura, do Esporte e do Lazer 

SIMAIS – Sistema Integrado de Monitoramento e Avaliação Institucional 

TALE – Termo de Assentimento Livre e Esclarecido 

TCLE – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

UERN – Universidade do Estado do Rio Grande do Norte 

 

  



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 15 

2 AVALIAÇÃO EM FILOSOFIA E EMANCIPAÇÃO EM O MESTRE IGNORANTE 21 

2.1 EXPERIÊNCIA COM O ENSINO DE FILOSOFIA ............................................... 21 

2.2 EXAMES, PROVAS OU AVALIAR A APRENDIZAGEM? ................................... 30 

2.3 AVALIAÇÃO EM FILOSOFIA .............................................................................. 41 

2.4 IGUALDADE DE INTELIGÊNCIA EM O MESTRE IGNORANTE ........................ 48 

2.5 EMANCIPAÇÃO EM O MESTRE IGNORANTE .................................................. 58 

2.6 SIGNOS PARA A APRENDIZAGEM EMANCIPADORA DA FILOSOFIA NO 

ENSINO MÉDIO ................................................................................................. 72 

3 METODOLOGIA E ESTRATÉGIAS DE AVALIAÇÃO DA AÇÃO EDUCATIVO- 

FILOSÓFICA ........................................................................................................ 90 

3.1 ASPECTOS METODOLÓGICOS PARA A PESQUISA EM CAMPO .................. 90 

3.2 CAMPO DA PESQUISA, CONSTRUÇÃO E TRATAMENTO DOS DADOS ....... 93 

3.2.1 “Atenção” em O mestre ignorante ................................................................ 98 

3.2.2 “Busca” em O mestre ignorante ................................................................. 102 

3.2.3 “Vontade” em O mestre ignorante .............................................................. 102 

3.3 CRONOGRAMA DE EXECUÇÃO DA INTERVENÇÃO PRÁTICA .................... 110 

4 ANÁLISE DOS RESULTADOS DA PESQUISA .................................................. 113 

4.1 DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES ...................................................................... 113 

4.2 PERFIL DO/A ALUNO/A PESQUISADO/A ....................................................... 116 

4.2.1 Primeiro encontro ........................................................................................ 121 

4.2.2 Análise do questionário com questões abertas ........................................ 123 

4.2.3 Segundo encontro ........................................................................................ 129 

4.2.4 Terceiro encontro ......................................................................................... 133 

4.2.5 Quarto encontro ........................................................................................... 136 

4.2.6 Quinto encontro ........................................................................................... 138 

4.2.7 Sexto encontro ............................................................................................. 140 

4.3 CONSIDERAÇÕES SOBRE A AÇÃO EDUCATIVO-FILOSÓFICA ................... 143 

4.4 ANÁLISE DAS ENTREVISTAS ......................................................................... 145 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 159 

APÊNDICES ........................................................................................................... 166 

APÊNDICE A - QUESTIONÁRIO I - SÓCIO ECONÔMICO .................................... 166 



 

APÊNDICE B - QUESTIONÁRIO II - ROTEIRO PARA ENTREVISTA ................... 167 

APÊNDICE C - QUESTIONÁRIO III – PECEPÇÃO INICIAL................................... 168 

APÊNDICE D - QUESTIONÁRIO IV - PERGUNTA ABERTA ................................. 169 

APÊNDICE E - FICHA DE AVALIAÇÃO ................................................................. 170 

APÊNDICE F - TRANSCRIÇÃO - TERCEIRO TÓPICO - QUESTIONÁRIO I ......... 171 

APÊNDICE G - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A1) ..... 172 

APÊNDICE H - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A2) ..... 173 

APÊNDICE I - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A3) ....... 174 

APÊNDICE J - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A4) ...... 175 

APÊNDICE K - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A5) ..... 176 

APÊNDICE L - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A6) ...... 177 

APÊNDICE M - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A7) ..... 178 

APÊNDICE N - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A8) ..... 179 

APÊNDICE O - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A9) ..... 180 

APÊNDICE P - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A10) ... 181 

APÊNDICE Q - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A1) ....... 182 

APÊNDICE R - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A2) ....... 183 

APÊNDICE S - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A3) ....... 184 

APÊNDICE T - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A4) ....... 185 

APÊNDICE U - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A5) ....... 187 

APÊNDICE V - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A6) ....... 188 

APÊNDICE W - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A7) ...... 189 

APÊNDICE X - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A8) ....... 190 

APÊNDICE Y - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A9) ....... 191 

APÊNDICE Z - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A10) ..... 192 

APÊNDICE AA - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A1) ................................ 193 

APÊNDICE AB - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A2) ................................ 195 

APÊNDICE AC - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A3) ................................ 197 

APÊNDICE AD - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A4) ................................ 199 

APÊNDICE AE - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A5) ................................ 201 

APÊNDICE AF – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A6) ................................ 203 

APÊNDICE AG – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A7) ............................... 205 

APÊNDICE AH – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A8) ............................... 207 

APÊNDICE AI – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A9) ................................. 209 



 

APÊNDICE AJ – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A10) .............................. 212 

APÊNDICE AK – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (2º encontro) .. 214 

APÊNDICE AL – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (3º encontro) ... 220 

APÊNDICE AM – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (4º encontro) .. 227 

APÊNDICE AN – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (5º encontro) .. 230 

ANEXOS ................................................................................................................. 235 

ANEXO A - TCLE (Alunos maiores de idade) ......................................................... 235 

ANEXO B - TCLE (Alunos menores de idade) ........................................................ 237 

ANEXO C - TALE .................................................................................................... 239 

ANEXO D - CARTA DE ANUÊNCIA ....................................................................... 241 

 
 



15 

 

1 INTRODUÇÃO1 

 

O presente trabalho, intitulado “Igualdade e emancipação: signos para se 

pensar a avaliação em Filosofia a partir de O mestre ignorante de Jacques Rancière”, 

tem por objeto de pesquisa analisar e aprender sobre a avaliação no Ensino de 

Filosofia na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM), da 

rede pública de educação do Estado do Rio Grande do Norte (RN), na cidade de 

Caicó. O signo é o produto da interpretação, manifestado em palavras, desenhos, 

pinturas e esculturas, que os homens veem, sentem e fazem, no percurso de suas 

vidas, de suas aventuras no espaço das várias linguagens humanas. O ser humano 

sempre se depara com outros signos, ele os “[...] combina, os compõe, os analisa – e 

eis uma expressão, uma imagem, um fato material que será, desde então, para mim 

o retrato de um pensamento, isto é, de um fato imaterial.” (RANCIÈRE, 2017, p. 93). 

Nos últimos tempos, o Ensino de Filosofia avança em termos institucionais e 

torna-se, assim como a Sociologia, uma disciplina obrigatória no currículo brasileiro. 

O marco desse momento é a Lei 11.684/08 (BRASIL, 2008), que estabelece a 

obrigatoriedade do Ensino de Filosofia no Ensino Médio brasileiro (CARVALHO; 

SANTOS, 2010). Tal ensino, contudo, deixa de ser obrigatório nos moldes de 2008, 

pois o artigo 36 da LDB para a vigorar com alterações a partir da Lei nº 13.415/ 2017 

(BRASIL, 2017). Dessa forma, percebemos uma mudança na escrita regulatória da 

oferta do ensino de Filosofia no nível médio em comparação com a Lei 11.684/08 

(BRASIL, 2008) que, a princípio, causa insegurança e nos provoca a refletir se esse 

novo direcionamento curricular trará de fato mais espaço para a Filosofia nas escolas 

de nível médio ou provocará sua desvalorização e, consequentemente, nova saída do 

currículo brasileiro. Além disso, acrescentamos que está em vigor a Base Nacional 

Comum Curricular (BNCC) (BRASIL, 2018a). Nesse caso, é preciso verificar como o 

ensino de Filosofia será inserido no Ensino Médio. Em tese, essa nova perspectiva 

educacional oferece às instituições escolares de nível médio a 

oportunidade/autonomia de construção de sua estrutura de ensino-aprendizagem a 

partir de um currículo diversificado e flexível articulado com itinerários formativos em 

consonância com as especificidades socioculturais e políticas de sua comunidade 

                                                 
1 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 



16 

 

escolar (BRASIL, 2018a). Nesse sentido, o ensino de Filosofia pertence ao quadro 

das aprendizagens básicas que todo/a aluno/a deve ter contato em sua formação 

inicial. 

A normativa (BRASIL, 2018a, p. 476) afirma: 

 
Assim, na formação geral básica, os currículos e as propostas 
pedagógicas devem garantir as aprendizagens essenciais definidas 
na BNCC. Conforme as DCNEM/2018, devem contemplar, sem 
prejuízo da integração e articulação das diferentes áreas do 
conhecimento, estudos e práticas de: [...] sociologia e filosofia; 

 

Apesar de todos esses desafios enfrentados acerca da regulamentação e 

consolidação no currículo brasileiro, o ensino de Filosofia busca construir sua 

estrutura acadêmica há tanto tempo negligenciada, e um dos elementos importantes 

para sua afirmação como componente curricular essencial para o desenvolvimento 

profícuo dos indivíduos diz respeito à avaliação da aprendizagem, tema complexo e, 

segundo Marçal e Tomazetti (2011), pouco investigado e de escassa bibliografia, tanto 

na esfera acadêmica quanto no âmbito do Ensino Médio público brasileiro. 

A construção da identidade docente exige do professor ou professora 

constantes atualizações de sua prática, uma reorganização que parte de uma reflexão 

de suas ações no cotidiano escolar, não se trata de aplicar em sala de aula alguns 

conteúdos filosóficos unidos às práticas pedagógicas apreendidas na academia, o 

professor/a aprende a ser professor/a desde o instante em que se torna aluno/a 

(CERLETTI, 2009). São as teorias e experiências apreendidas no decorrer da vida 

como aluno/a, passando pela academia, e vivenciadas nos limites da sala de aula que 

emolduram o educador/a (CERLETTI, 2009). E uma das formas de fazer essa reflexão 

da atividade docente será dada pelo tipo de avaliação que ele/a, o/a professor/a, se 

propõe a fazer. 

A pesquisa parte dos signos “igualdade de inteligência” e “emancipação 

intelectual”, presentes na obra O Mestre Ignorante, de Jacques Rancière (2017). 

Acreditamos que sua perspectiva educacional poderá nos ajudar a compreender a 

dinâmica do avaliar em Filosofia. A referida obra versa sobre uma experiência 

educacional singular ocorrida na França no século XIX. O professor Joseph Jacotot 

desafiou, com uma concepção de ensino e aprendizagem diferente tanto das “[...] 

pedagogias tradicionais, que primavam pela transmissão neutra [...]”, quanto das “[...] 

pedagogias modernistas do saber adaptado [...]” (RANCIÈRE, 2017, p. 14), o sistema 



17 

 

educacional francês da época. Trata-se de uma visão do magistério particular, que 

prima pela “igualdade de inteligência” e a “emancipação” dos indivíduos, na qual a 

igualdade não é o fim a se buscar, mas um princípio e uma opinião a ser verificada. 

Assim, como referência principal usamos a obra O Mestre Ignorante, de 

Jacques Rancière (2017). Também de sua autoria, fizemos uso secundário da obra O 

espectador emancipado (2012). Para uma melhor fundamentação teórica, além dos 

textos de Jacques Rancière, recorremos a outros autores que discutem sobre o ensino 

de Filosofia e o conceito de “emancipação intelectual” no contexto do ensino da 

Filosofia no nível médio, como Cerletti (2009), Kohan (2003; 2013), Gallo (2008; 

2010). Por sua vez, no que se refere à avaliação, utilizamos Hoffmann (2010) e 

Luckesi (2010; 2011). Já quando se trata da bibliografia acerca da metodologia de 

pesquisa, fizemos uso das ideias de Ghedin e Franco (2011), Minayo (2012), Severino 

(2007) e Laville (1999). 

O nosso objetivo geral é investigar e aprender a partir dos signos “igualdade” e 

“emancipação intelectual”, presentes na obra O Mestre Ignorante - cinco lições sobre 

emancipação intelectual, de Jacques Rancière, sobre o processo avaliativo na 

disciplina de Filosofia na Escola Estadual Professora. Calpúrnia Caldas de Amorim 

(EECCAM) (Caicó-RN). Os nossos objetivos específicos se dividem em: investigar os 

signos “igualdade” e “emancipação intelectual” em O mestre ignorante; analisar o 

papel do mestre em O mestre ignorante; pensar o processo de ensino-aprendizagem 

e da avaliação em Filosofia a partir dos signos “igualdade” e “emancipação intelectual” 

presentes em O mestre ignorante; identificar, por meio de questionários e entrevistas 

semiestruturadas, as perspectivas dos/as alunos/as da EECCAM sobre a avaliação 

na disciplina de Filosofia; e, por fim, em uma ação educativo-filosófica, observar e 

verificar a intensidade da manifestação dos aspectos da “vontade”, da “busca” e a 

“atenção” das alunas e dos alunos que participaram dos encontros temáticos. Esses 

encontros foram pensados a partir de oito passos cujos princípios de ação são 

indicações de O mestre ignorante e estão apoiados nos signos “igualdade de 

inteligência” e “emancipação intelectual”. 

A nossa hipótese é que a perspectiva filosófico-educacional de O mestre 

ignorante poderá nos ajudar a compreender a dinâmica do avaliar em Filosofia. 

Destarte, a Filosofia como atitude emancipatória será o caminho que buscaremos 

seguir na prática filosófica e educacional em sala de aula. Buscaremos, portanto, 



18 

 

estimular a vontade de aprender contida em cada aluno/a ou em cada um/a que ignora 

sua própria capacidade intelectual. 

Para tanto, nesse processo questionamos: como podemos repensar a 

avaliação em Filosofia no Ensino Médio da Escola Estadual Professora Calpúrnia 

Caldas de Amorim (EECCAM) a partir dos signos “igualdade” e “emancipação 

intelectual” de O mestre ignorante? Nesse aspecto, o sentido da Filosofia para os 

alunos/as do Ensino Médio e a identidade ou relação do professor-filósofo com a 

Filosofia são elementos fundamentais para esse entendimento. 

O interesse por este estudo surgiu no decorrer das aulas de Filosofia 

promovidas na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM). 

Decerto, percebemos nas aulas uma relação conflituosa entre o/a aluno/a 

secundarista com as provas e exames aplicados na disciplina de Filosofia; 

identificamos que os resultados obtidos nas avaliações não refletiam a realidade 

vivenciada em sala, porquanto, uma reflexão da nossa prática docente se constituía 

em matéria de primeira ordem. A questão que surgiu naquele instante e nos 

acompanha nestes últimos anos é: como podemos avaliar filosoficamente o/a aluno/a 

secundarista? O que leva à outra questão: o que seria uma avaliação filosófica? O 

caminho para tentar responder a estas e outras perguntas começou a se abrir com a 

entrada no Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID), em 

2014, na qualidade de supervisor, no projeto elaborado e coordenado pelo Curso de 

Filosofia da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (UERN), Campus Caicó 

(CaC)2. 

Participar do programa possibilitou o nosso retorno ao mundo acadêmico e, 

consequentemente, as pesquisas sobre o ensino de Filosofia instigaram o desejo de 

tentar responder às nossas indagações. Outro efeito positivo das discussões sobre o 

ensino de Filosofia durante o PIBID foi o surgimento em nós da vontade de ingressar 

no Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO). O ingresso no programa 

possibilitou encarar a questão que tomamos como ponto de partida para a pesquisa: 

como avaliar nossos/as alunos/as de Filosofia de uma forma que o acúmulo dos 

                                                 
2 Através do Edital PIBID 061/2013. (Disponível em:  

https://www.capes.gov.br/images/stories/download/editais/Edital_061_2013_PIBID.pdf. Acesso em: 
14 mar. 2020). Para uma avaliação do Projeto PIBID Filosofia do Campus Caicó da UERN, consultar: 
TEIXEIRA NETO; SOUZA, 2018, p. 34-48. 



19 

 

conhecimentos alcançados por meio de nossas explicações e medido pela repetição 

nas provas e trabalhos não fosse o único e o mais importante critério de avaliação? 

Em termos acadêmicos, a pesquisa justifica-se diante da necessidade de se 

pensar sobre o tema da avaliação em Filosofia, um aspecto da prática docente pouco 

explorado nos cursos de formação de professores/as e no meio acadêmico como um 

todo. Embora o trabalho também apresente discussões a partir da própria prática 

docente do/a pesquisador/a e de algumas perspectivas pedagógicas (HOFFMANN, 

2009; 2010; LUCKESI, 2010; 2011), a abordagem filosófica sobre o tema exigiu que 

a discussão fosse redirecionada a partir da questão inicial “O que é a Filosofia?”, por 

defender que as escolhas didáticas, metodológicas, os conteúdos e as abordagens 

no ensino-aprendizagem da Filosofia decorrem e devem estar ligadas às possíveis e 

subjetivas respostas que o/a professor/a de Filosofia dá a essa questão inicial 

(BOAVIDA, 1996; CERLETTI, 2003; 2009; TOMAZETTI, 2014), e, para tanto, a 

pesquisa mergulha nas indicações de O mestre ignorante. O trabalho estimulou a 

reflexão de nossa prática educacional, colaborando para a construção de uma postura 

emancipatória como professor-filósofo no processo de ensino aprendizagem da 

disciplina de Filosofia e tem possibilidades de contribuir com discentes dos cursos de 

Licenciatura em Filosofia, futuros professores/as, professores/as e pesquisadores/as 

em avaliação da aprendizagem em Filosofia no Ensino Médio. 

O texto está dividido em cinco seções pertencentes a três eixos específicos: a 

fundamentação filosófico-crítica, a descrição da metodologia e as estratégias de 

avaliação da ação educativo-filosófica. A primeira seção é essa introdução na qual 

são apresentados os seguimentos da pesquisa como tema, bibliografia principal, 

objetivos, hipótese, questionamentos relevantes para a discussão, interesse pelo 

tema e divisão do texto. 

Na segunda seção, por sua vez, trataremos da nossa experiência com o ensino 

de Filosofia na rede pública de educação do Estado do Rio Grande do Norte - RN e 

as indagações que levaram à construção desta pesquisa. Em seguida, discutiremos 

acerca de algumas concepções de “avaliação”. Logo após, dialogaremos sobre a 

perspectiva da avaliação no ensino de Filosofia. Por fim, nas duas últimas subseções 

falaremos sobre a “emancipação” e a “igualdade de inteligência” e mostraremos 

alguns passos para a aprendizagem da Filosofia a partir de algumas indicações 

presentes em O mestre ignorante de Jacques Rancière. 



20 

 

A terceira seção visa apresentar a proposta de ação educativo-filosófica, expor 

os aspectos metodológicos para a sua avaliação e o cronograma das atividades em 

campo. Por conseguinte, na quarta seção apresentaremos a análise dos resultados 

da pesquisa. Em um primeiro momento mostraremos o caminhar com o Comitê de 

Ética da UERN, a capitação dos voluntários, os instrumentos de coleta de dados 

usados na pesquisa e as etapas do processo de avaliação dos dados construídos. Em 

seguida, apresentaremos o perfil dos participantes da pesquisa, fundamental para a 

experiência com O mestre ignorante, pois proporcionou a primeira visão do ambiente 

sócio econômico dos/as pesquisados/as e sua relação com a educação. Por fim, 

relataremos alguns fatos que marcaram os encontros, mostraremos as análises feitas 

nas discussões temáticas com base na experiência vivida com O mestre ignorante e, 

principalmente, as respostas dadas pelos/as participantes aos questionários. Na 

quinta seção, apresentaremos as considerações finais da pesquisa. 

 

  



21 

 

2 AVALIAÇÃO EM FILOSOFIA E EMANCIPAÇÃO EM O MESTRE IGNORANTE 

 

Nesta segunda seção, em um primeiro momento, narraremos a nossa 

experiência com o ensino de Filosofia na rede pública de educação do Estado do Rio 

Grande do Norte - RN e as indagações que levaram à construção desta pesquisa. Em 

um segundo momento, a seção seguirá discutindo algumas concepções de 

“avaliação”; e, em terceiro lugar, dialogaremos um pouco sobre a perspectiva da 

avaliação no ensino de Filosofia. Por fim, o quarto e quinto momentos, 

respectivamente, tratam sobre a “emancipação intelectual” e a “igualdade de 

inteligência”. Ainda, mostraremos alguns passos para a aprendizagem da Filosofia no 

Ensino Médio a partir de algumas indicações presentes em O mestre ignorante de 

Jacques Rancière. 

 

2.1 EXPERIÊNCIA COM O ENSINO DE FILOSOFIA 

 

No processo do ensinar, nos deparamos com muitas dificuldades/obstáculos 

que moldam, formatam a identidade como docente. Na disciplina de Filosofia não é 

diferente, e podemos até dizer que no contexto da escola pública na qual estamos 

inseridos é, em certa medida, até mais difícil. Fazer Filosofia, ou melhor, filosofar, 

exige do/a professor/a de Filosofia superar uma série de problemas em sala de aula 

que vão além da “apresentação de conteúdos” que, por si só, já é problemática no 

caso do Ensino da Filosofia. No decorrer dessa pesquisa, perceberemos que a 

dinâmica das variadas relações que existem na sala de aula, especificamente no 

ensino de Filosofia, requer do/a professor/a-filósofo/a uma constante reflexão sobre o 

seu fazer e suas escolhas a partir da resposta à questão: O que é a Filosofia? 

Cerletti (2009, p. 80, grifo do autor) diz que “[...] a ‘maneira’ de ensinar 

dependerá, mais do que da aplicação de técnicas gerais ou supostamente neutras, da 

relação de cada professor com a filosofia e do lugar que na aula se concede ao 

filosofar”. 

No tocante à nossa experiência com o ensino da Filosofia no Nível Médio, 

diremos que existiram momentos em que incentivamos a liberdade dos/as alunos/as 

e outros em que estabelecemos diretrizes duras, limitantes e até, em certa medida, 

contraditórias. Tudo dependia do tipo de relação que existia entre o/a professor/a e 

o/a aluno/a. Hoje avaliamos que ambas perspectivas beiravam o exagero e sentimos 



22 

 

a necessidade de estabelecer um equilíbrio entre essas duas posturas. Acreditamos, 

a partir da nossa formação, que estávamos em um patamar superior com relação ao 

alunado; vivíamos lá onde vivem os que afirmam saber e, como esses, assumíamos 

honestamente a responsabilidade de ensinar o que sabíamos aos que não sabem. 

Por sua vez, em nossa concepção, o/a aluno/a residia em uma câmara escura de 

ignorância, sem saber onde fica a saída e ansioso/a para conseguir ouvir a voz que 

soa como a única esperança para que ele/a pudesse atingir a saída. 

No ano de 2009, instante da nossa entrada no magistério público, a Filosofia 

retornava ao panorama educacional brasileiro como uma disciplina obrigatória 

(BRASIL, 2008) que estimularia o questionamento crítico e que poderia interligar todas 

as áreas do ensino. O maior desafio do ensino de Filosofia era de se firmar como 

disciplina tão importante quanto as outras. Talvez o intuito à época fosse transformar 

a Filosofia em uma disciplina auxiliar às demais. Decerto, tanto a nossa compreensão 

como professor/a de Filosofia, quanto a identidade da própria Filosofia na educação 

pública brasileira estava em processo inicial de reorganização. 

É nesse instante, da volta da disciplina de Filosofia de forma obrigatória ao 

Ensino Médio, que começamos como professor/a a ter contato com a dura realidade 

da educação pública brasileira. Diga-se de passagem, que ninguém sabia ao certo 

como seria o processo de reinserção da Filosofia no Ensino Médio: “O desenrolar 

histórico da presença/ausência da Filosofia nos currículos dos cursos de Ensino Médio 

(ou do anteriormente denominado Segundo Grau) nunca foi linear. Conflitos e 

resistências têm permeado esse processo” (RODRIGUES, 2012, p. 72). 

No instante de nossa posse fomos informados que a carga horária da disciplina 

de Filosofia era apenas de uma aula semanal por turma e a escola que iniciamos 

nossa prática não dispunha de muitas salas de aula ativas; assim, teríamos que 

completar a carga horaria mínima exigida para o cargo ministrando aulas em outras 

áreas, como por exemplo, Sociologia, Geografia, Arte e a extinta Economia do Rio 

Grande do Norte. Poucos meses depois, conseguimos integralizar toda a carga 

horária apenas com turmas de Filosofia em outra instituição educacional, no caso, a 

que ainda hoje atuamos, a Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim, 

em Caicó-RN. Percebemos nessa ocasião vários e profundos problemas da educação 

pública brasileira, como, por exemplo, a constante falta de professores/as 

especializados/as em suas áreas de formação. Constatamos também que apenas 

uma aula semanal não favorecia o desenvolvimento profícuo da experiência do 



23 

 

filosofar. Tal constatação trouxe aflição, desconforto e temor de não conseguir dar 

conta. Contudo, a vontade de lecionar era maior e enfrentamos esse novo desafio. 

Durante todo o primeiro ano algumas questões não saíam da mente: será que 

conseguiremos corresponder às expectativas da escola? Dos alunos/as? E, às 

nossas? O certo é que existia um sonho, ser professor/a. E, na mesma proporção, 

inumeráveis dúvidas acerca desta nova trajetória de vida. 

Nesse difícil início, estudar e preparar aulas para tantas disciplinas diferentes 

sobrecarregava e limitava nossa prática. Ora, a relação com tantas disciplinas desta 

forma, rápida e sem aprofundamento, não favorecia o ensino de Filosofia. Será que 

esse acúmulo inicial de funções, em certo momento, não teria atrasado o 

florescimento de uma identidade própria como professor/a de Filosofia? 

Outra questão encontrada à época foi a falta de livro didático3 específico para 

a Filosofia em seu retorno ao Ensino Médio. A carência desse instrumento didático 

dificultava a interação entre professor/a e aluno/a em sala de aula, além de 

estabelecer divisões sócio econômicas entre os alunos/as, os que tinham condição de 

adquirir as fotocópias e os que não podiam, consequentemente, acentuando a 

distância entre os alunos/as e a Filosofia. Esse fato fez surgir uma situação bem 

particular em nosso contexto educacional, que provocou uma ação de improviso de 

nossa parte: diz respeito à necessidade de elaborar e financiar apostilas. 

Para embasar minimamente os diálogos nas aulas de Filosofia e atenuar a 

distância sócio econômica, se fazia deveras importante um aporte teórico, destarte, 

foi preciso organizar o nosso próprio material didático. Esta experiência foi 

extremamente positiva para a construção de uma identidade como professor/a de 

Filosofia, como Rancière (2017, p. 68) afirma: 

 

Aprender a improvisar era, antes de qualquer outra coisa, aprender a vencer 
a si próprio, a vencer esse orgulho que se disfarça de humildade para declarar 
sua incapacidade de falar diante de outrem — isso é, a recusa de submeter-
se a seu julgamento. 

 

                                                 
3 Até o edital do PNLD 2012, que estabelece critérios de escolha e distribuição do livro didático de 

Filosofia para o Ensino Médio público de todo o Brasil, não existia referência bibliográfica oficial para 
nortear o trabalho dos docentes brasileiros. “O livro didático de filosofia é, de fato, um elemento que 
desempenha um lugar central no debate sobre a identidade do ensino de filosofia. Mais do que 
simples suporte ao trabalho docente nos mais diversos contextos e regiões do país, o livro didático 
se torna roteiro de trabalho, material de apoio, interlocutor do docente na sua concepção das práticas 
de ensino de filosofia”. (BRASIL, 2011, p. 8-9). 



24 

 

Toda a nossa trajetória educacional (Ensino Fundamental e Médio) foi marcada 

por um Ensino intimamente ligado aos pilares e dogmas da Igreja Católica4. Modelo 

muito tradicional, rigoroso e sistemático. Na graduação em Filosofia, na Universidade 

do Estado do Rio Grande do Norte (UERN), a grande parcela dos docentes tinha sua 

formação construída nos muros do catolicismo, muitos eram padres ou estavam 

licenciados de suas funções. Decerto, a nossa atuação no magistério como 

professor/a é fortemente influenciada e marcada pelos princípios estabelecidos no 

momento da nossa formação, seja a nível médio ou no superior. Sendo assim, as 

perspectivas filosóficas, os métodos e as técnicas que usamos em sala de aula são, 

em grande parte, banhadas pelas experiências que nos afetaram (LARROSA, 2002) 

no decorrer da trajetória do ensino-aprendizagem. 

O ano era 2002, se você não fosse um seminarista e estivesse em preparação 

para o sacerdócio, não havia perspectiva de futuro profissional iminente para os 

formados em Filosofia naquela época específica e constantemente surgiam 

indagações acerca da funcionalidade do curso para o mundo do trabalho. Nesta 

época, pelas “[...] determinações da LDBEN 9.394/96, o Ensino da Filosofia em 

nenhum aspecto é proibido, mas, apesar de indicação de sua possibilidade, também 

não se caracteriza como obrigatório” (RODRIGUES, 2012, p. 72). Sendo assim, na 

prática, cabia a cada ente federativo da união inserir em seu currículo a disciplina de 

Filosofia de forma optativa. 

                                                 
4 Estudei em instituições educacionais com estrutura organizacional católica: a primeira foi o Externato 

Padre João Maria, hoje extinto, foi onde cursei o antigo primário. O ensino era voltado para a 
construção de um bom cidadão cristão temente a Deus e seguidor das leis brasileiras. O nome desta 
instituição foi dado para homenagear o Padre João Maria Cavalcanti de Brito que nasceu em 23 de 
junho de 1848, “[...] no sítio Logradouro, no antigo território caicoense, hoje, parte integrante do 

município de Jardim de Piranhas, no Seridó norte-rio-grandense. [...] Abolicionista nato, participou 

ativamente da vida social e católica natalense. E, num gesto pioneiro, fundou o ‘Oito de Setembro’, 
que foi o primeiro jornal católico editado no Rio Grande do Norte. Em Natal, o Padre João Maria criou 
a Escola São Vicente de Paula, na Matriz e deu início às obras de construção da futura Catedral, na 
Praça Pio X.” (SANTOS, 2012, n. p.). A segunda instituição foi o Colégio Diocesano Seridoense. “No 
início recebeu o nome de Ginásio Diocesano Seridoense, foi fundado em 1º de março de 1942 pelo 
primeiro bispo da Diocese de Caicó-RN, Dom José de Medeiros Delgado, iniciando suas atividades 
escolares com 41 alunos matriculados nos cursos de primário e admissão. [...] Em 1960, o bispo da 
época, Dom Manuel Tavares de Araújo, fundou o Colégio Comercial Seridoense, atendendo à 
necessidade de dar à região um curso noturno de 2º ciclo, que mais se coadunasse com as 
possibilidades da região e do povo e passou a receber alunos do sexo feminino. Em 1964, devido ao 
grande número de alunos a requerer matrícula, o Colégio ampliou as suas instalações e criou o 
primeiro curso Científico da Região do Seridó. Durante muitos anos o colégio abrigou em suas 
instalações a Escola Estadual Mons. Walfredo Gurgel. O CDS é uma instituição educacional 
pertencente à Diocese de Caicó-RN, cujo presidente é o Bispo Diocesano e o seu atual diretor é o 
Pe. Francisco de Assis Costa da Silva.” (COLÉGIO DIOCESANO SERIDOENSE, [n.d.], [n.p.]). 



25 

 

No ano de 2004, surge uma perspectiva positiva para o ensino de Filosofia no 

Estado do Rio Grande do Norte, quando, de forma pioneira, é publicado o edital para 

o concurso público5 para o magistério estadual e dentre os cargos contemplados 

estava o de professor/a efetivo na disciplina de Filosofia e Sociologia. Surge na 

lembrança que este edital encheu de esperança todos que almejavam seguir um 

futuro profissional no magistério na disciplina de Filosofia. O certame aconteceu, 

conseguimos aprovação, e no ano de 2009 houve a convocação para assumir o cargo 

de professor/a efetivo na disciplina de Filosofia. À primeira vista, pode parecer 

desnecessário reconstruir a trajetória educativa e profissional, contudo, para 

compreender o/a professor/a que se é hoje, se faz necessário entender o aluno/a que 

um dia se foi. (CERLETTI, 2009). 

Nesse processo de reorganização identitária, a primeira coisa que fizemos foi 

replicar métodos e técnicas dos nossos antigos professores/as, tivessem sido eles/as 

professores/as do período secundarista ou da graduação. Tentamos repetir com os/as 

alunos/as o que fora feito conosco. A princípio, tentamos implantar um ensino baseado 

em uma estrutura rigorosa e sistemática no qual estaríamos dispostos a repassar todo 

o conteúdo que foi transmitido durante o processo de ensino-aprendizagem, desde os 

anos iniciais até a licenciatura. Para Rancière (2017), um processo marcado por uma 

ordem explicadora que conduziria todos/as os/as participantes ao estado de 

embrutecimento6 intelectual. 

Constatamos aos poucos que os/as alunos/as não se adaptaram a esse 

método7 e constantemente havia em sala momentos de extrema apatia e desinteresse 

da parte deles/as pela Filosofia. Em seguida, tentamos conciliar as nossas 

experiências anteriores com práticas inovadoras que observamos nos colegas mais 

experientes. Quebramos a rigidez da transmissão e possibilitamos mais liberdade de 

manifestação aos/as alunos/as. Percebemos que houve um avanço considerável nas 

                                                 
5  As informações acerca deste certame podem ser encontradas na Portaria nº 072/04-SECD/GS 

publicada no Diário Oficial do Estado, edição de 17 de janeiro de 2004. 
6 Para Rancière (2017), o embrutecimento acontece quando o indivíduo na qualidade de aprendiz ou 

aluno/a, no processo de ensino aprendizagem, submete simultaneamente sua vontade de aprender 
e sua capacidade intelectual à vontade e, principalmente, à inteligência de um preceptor encarregado 
de repassar e inspecionar a assimilação de sua ciência. 

7 “O professor, ao dirigir e estimular o processo de ensino em função da aprendizagem dos alunos, 
utiliza intencionalmente um conjunto de ações, passos, condições externas e procedimentos, a que 
chamamos métodos de ensino. Por exemplo, à atividade de explicar a matéria corresponde o método 
de exposição; à atividade de estabelecer uma conversação ou discussão com a classe corresponde 
o método de elaboração conjunta”. (LIBÂNEO, 2013, p. 165-166). 



26 

 

nossas práticas e metodologias de ensino, todavia, ainda não se constituía em uma 

prática fundada em uma didática filosófica8 que se originasse da questão “O que é a 

Filosofia?”. Na verdade, não tínhamos a noção do valor de possuir uma concepção 

filosófica direcionada para o ensino de Filosofia no Ensino Médio. 

O tempo trouxe experiência e paciência para saber perceber as especificidades 

de cada sala, série e geração dos/as alunos/as. Por isso, resolvemos aplicar 

metodologias diferentes para as três séries do Ensino Médio. Para a 1ª série tentamos 

uma aproximação maior com o/a aluno/a, queremos conhecer a turma, suas 

expectativas, seus desejos e seus sonhos. Esse instante é para provocar a 

curiosidade dos/as discentes acerca do filosofar; momento de estreitar os laços de 

amizade e cumplicidade entre professor/a e aluno/a na sala de aula da disciplina de 

Filosofia. Também é o instante de estabelecer as regras da convivência em sala. 

Utilizamos nessa série o “método de elaboração conjunta”9. Em tese, os/as alunos/as 

dessa série em parceria com o/a professor/a podem escolher temas e modos de 

abordá-los. Não se trata ainda, somos conscientes, de uma “emancipação intelectual”, 

como estabelece O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), mas pode representar o seu 

começo. 

Por sua vez, na 2ª série, discutimos temas específicos como: sexualidade, 

política e linguagem. Os alunos/as, a partir do livro didático, fazem uma relação do 

que já sabem com as novas teorias apreendidas e irão expor em seminários, grupo 

de verbalização – grupo de observação e/ou rodízios de função10. Aplicamos nessa 

                                                 
8 “A Didática se caracteriza como mediação entre as bases teórico-científicas da educação escolar e a 

prática docente. Ela opera como que uma ponte entre o ‘o quê’ e o ‘como’ do processo pedagógico 
escolar. A teoria pedagógica orienta a ação educativa escolar mediante objetivos, conteúdos e tarefas 
da formação cultural e científica, tendo em vista exigências sociais concretas; por sua vez, a ação 
educativa somente pode realiza-se pela atividade prática do professor, de modo que as situações 
didáticas concretas requerem o ‘como’ da intervenção pedagógica”. (LIBÂNEO, 2013, p. 27). Não 
podemos, nesse momento, afirmar ao certo o que seria uma didática filosófica, contudo, suspeitamos 
que sua construção está atrelada à concepção filosófica do professor/a no momento de sua atuação 
em sala de aula com determinada turma – na prática, quer dizer que a didática filosófica deve 
respeitar/atender às especificidades de cada grupo de alunos/as e intender o processo das 
subjetividades dos seus participantes. (BOAVIDA, 1996; CERLETTI, 2003; 2009; TOMAZETTI, 2014). 

9 “A forma mais típica do método de elaboração conjunta é a conversação didática. Às vezes denomina-
se, também, aula dialogada, mas a conversação é algo mais. Não consiste meramente em respostas 
dos alunos às perguntas do professor, em uma conversa ‘fechada’ em que os alunos pensem e falem 
o que o professor já pensou e falou, como uma aula de catecismo. A conversação didática é ‘aberta’ 
e o resultado que dela decorre supõe a contribuição conjunta do professor e dos alunos.” (LIBÂNEO, 
2013, p. 185, grifo do autor). 

10  Segundo Libâneo (2013), são técnicas de ensino que visão atingir o conjunto da turma. São 
encontradas no método de trabalho em grupo. 



27 

 

série o “método de trabalho em grupo”11. Já na 3ª série, a metodologia é totalmente 

voltada para o Exame Nacional do Ensino Médio (ENEM)12, aplicamos os conteúdos 

em ordem cronológica de correntes filosóficas do mundo ocidental, com início no 

mundo grego indo até à contemporaneidade. Caracteriza-se como um curso intensivo 

para identificar corretamente os pensadores e conseguir “acertar” questões na prova 

do Ensino Médio público brasileiro. Libâneo (2013) chama de “método expositivo13”. 

O que liga esses três modos de fazer, para além da obrigatoriedade de avaliar, 

tendo em vista as exigências do sistema educativo, é a forma com a qual avaliamos 

os/as alunos/as. Na maioria das vezes, com uma perspectiva cientificista, valorizando 

muito mais o quesito quantitativo e pouco o qualitativo. Porém, para além do 

quantitativo e qualitativo, buscamos uma avaliação filosófica, embora ainda não esteja 

claro para nós do que se trata, suspeitamos que ela deve ser também a consequência 

da questão fundamental “O que é a Filosofia?”. 

Decerto, percebemos nas aulas uma relação problemática entre os alunos/as 

e as provas e exames (LUCKESI, 2010) aplicados na disciplina de Filosofia; 

identificamos que os resultados obtidos nas avaliações não refletiam a realidade 

vivenciada em sala. Destarte, a questão das estratégias de avaliação da Filosofia no 

Ensino Médio vem nos acompanhando nos últimos anos. 

O caminho para tentar responder a esta e outras perguntas sobre o ensino de 

Filosofia começou a se abrir quando participamos, em um primeiro momento, como 

supervisores do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID), 

projeto elaborado e coordenado pelo Curso de Filosofia da Universidade do Estado 

do Rio Grande do Norte (UERN), Campus Caicó (CaC). A entrada nesse programa 

                                                 
11 “Método de trabalho em grupos ou aprendizagem em grupo consiste basicamente em distribuir temas 

de estudo iguais ou diferentes a grupos fixos ou variáveis, compostos de três a cinco alunos. O 
trabalho em grupo tem sempre um caráter transitório, ou seja, deve ser empregado eventualmente, 
conjugado com outros métodos de exposição e de trabalho independente. Dificilmente será bem-
sucedido se não tiver uma ligação orgânica entre a fase de preparação e organização dos conteúdos 
e a comunicação dos resultados para a classe toda.” (LIBÂNEO, 2013, p. 187). 

12 “O Exame Nacional do Ensino Médio (ENEM) avalia o desempenho escolar ao final da educação 
básica. Realizado anualmente pelo Inep, desde 1998, o Enem colabora para o acesso à educação 
superior – por meio do Sisu, do Prouni e de convênios com instituições portuguesas – e aos 
programas de financiamento e apoio estudantil, caso do Fies. Os resultados também permitem o 
desenvolvimento de estudos e indicadores educacionais. Qualquer pessoa pode fazer o ENEM, 
entretanto, participantes ‘treineiros’ podem usar o resultado somente para autoavaliação de 
conhecimentos.” (INEP, [n.d.], [n.p.]). 

13 “A exposição lógica da matéria continua sendo, pois, um procedimento necessário, desde que o 
professor consiga mobilizar a atividade interna do aluno de concentra-se e de pensar, e a combine com 
outros procedimentos, como o trabalho independente, a conversação e o trabalho em grupo.” 
(LIBÂNEO, 2013, p. 177-178). 



28 

 

possibilitou o retorno às pesquisas em Filosofia de modo geral, também às pesquisas 

mais específicas sobre o ensino de Filosofia e pudemos experimentar novas 

experiências no contexto educacional, como por exemplo: elaborar projetos, participar 

e apresentar artigos científicos; durante os encontros reafirmamos o valor positivo do 

Estágio Supervisionado para formação dos/as futuros/as professores/as-

pesquisadores/as e compreendemos a importância de uma constante reflexão sobre 

as estratégias no âmbito do ensino-aprendizagem para uma efetiva atualização da 

prática docente. 

O maior benefício deste programa foi a visibilidade dada à disciplina de Filosofia 

na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM). No período 

de atuação do programa existiu uma grande interação/cumplicidade entre os 

colaboradores do projeto (bolsistas, supervisores e coordenador) com a coordenação 

pedagógica, direção, professores/as e funcionários/as da Escola. De fato, a Filosofia 

se firmou como disciplina importante no contexto escolar. O PIBID não só fortaleceu 

a Filosofia como componente curricular necessário para a educação básica, como 

também viabilizou aos/às graduandos/as de Filosofia da UERN colocarem em prática, 

por um tempo maior e de forma mais sequencial do que o Estágio, toda a teoria 

apreendida na academia e, fundamentalmente, instigou os/as professores/as 

supervisores/as a seguirem como pesquisadores/as do ensino de Filosofia. 

Brito (2019, p. 65) afirma: 

 

[...] é possível identificarmos que a experiência do Subprojeto PIBID de 
Filosofia/UERN, Campus Caicó contribuiu para que o professor considerasse 
como indispensável para o ensino de qualidade, o/a professor/a adotar uma 
postura de pesquisador/a, estabelecendo em sua prática uma aproximação 
mais consistente entre pesquisa e docência. Devemos compreender, 
portanto, que não se separa professor/a e pesquisador/a, ambos tornando-se 
um [...]. 

 

Decerto, foi no PIBID que nasceu o desejo de entrarmos no Mestrado 

Profissional em Filosofia (PROF-FILO), na qualidade de pesquisador/a do ensino de 

Filosofia da rede pública. No PROF-FILO, tivemos a oportunidade de conhecer 

professores/as qualificados/as e suas pesquisas atualizadas na área do ensino de 

Filosofia. O contato com esses trabalhos proporcionou a apropriação de novos 

conhecimentos que embasaram o estudo aprofundado do nosso problema da 

avaliação da aprendizagem em Filosofia; pudemos entender que para encontrar o 

caminho para essa e outras questões deveríamos refletir sobre todas as nossas 



29 

 

escolhas no magistério, inclusive sobre a postura filosófica que tomaremos como 

nossa nas experiências em sala de aula. O PROF-FILO significou repensar a prática 

em sala de aula. Cerletti (2009, p. 38), comenta que: 

 

Pensar implica novidade e isso tem sempre algo de inquietante porque 
escapa ao controle da simples transmissão de um saber. É inquietante para 
o próprio professor, porque o afasta do caminho já trilhado da transmissão de 
conhecimentos e o leva a enfrentar o desafio de pensar ele mesmo. 

 

O PROF-FILO nos trouxe inquietude com o modo de fazer em sala de aula e 

impulsionou a reorientar a nossa relação no processo de ensino-aprendizagem na 

disciplina de Filosofia, o que significou refletir sobre a nossa posição numa educação 

mais filosófica. Em síntese, a participação nestes programas nos fez perceber que as 

estratégias de avaliação em Filosofia, como qualquer outra estratégia de escolha 

metodológica, de conteúdos e de abordagens esbarram na questão fundamental: “O 

que é a Filosofia?”14 (BOAVIDA, 1996; CERLETTI, 2003; 2009; TOMAZETTI, 2014). 

Suspeitamos que essa questão é orientadora e conduz a pensar em uma outra 

questão: “Como propiciar a Filosofia no Ensino Médio?”. Assim, essa dupla questão 

nos levou a indagar sobre a necessidade de repensar o ensino-aprendizagem na 

disciplina de Filosofia e, consequentemente, sobre a necessidade de reorganizar as 

metodologias de ensino, as escolhas dos conteúdos e abordagens e, por fim, as 

estratégias de avaliação em Filosofia no nosso magistério. 

Discutimos nesse tópico sobre as indagações/questões acerca do ensino-

aprendizagem da Filosofia a nível médio, que provocaram o início dessa pesquisa e a 

possibilidade de um caminho para tentar responder no instante da entrada tanto no 

PIBID, quanto no PROF-FILO. Na próxima subseção, discutiremos acerca da 

concepção da avaliação, apontaremos como o termo surgiu e o rumo que tomou no 

ensino público brasileiro na contemporaneidade. 

 

 

 

 

                                                 
14 Enfrentaremos a questão: “o que é Filosofia” a partir de Rancière na subseção 2.4 “Igualdades de 

Inteligência em O Mestre Ignorante”. 



30 

 

2.2 EXAMES, PROVAS OU AVALIAR A APRENDIZAGEM? 

 

Essa é uma questão para a qual os saberes da educação15 podem oferecer 

algumas indicações. Segundo Luckesi (2010), o termo avaliação da aprendizagem foi 

criado e usado por Ralph Tyler em 1930, que lutou ferreamente para abolir o uso 

indiscriminado e excedente de provas e exames na formação acadêmica (SILVA, 

2018). Tyler buscava que a sociedade ultrapassasse os valores do aprovar e reprovar 

inseridos pelas instituições educacionais de sua época, herança de uma sociedade 

burguesa, e transcendesse para uma avaliação construtora voltada para a formação 

de um indivíduo melhor. Para isso, ao invés de taxar e excluir aqueles/as que não se 

adequassem às normas e regras educacionais, haveria o acolhimento incondicional 

do/a aluno/a. A premissa da avaliação é acolher para transformar, já por sua vez as 

provas e exames estabelecem julgamentos seguidos de uma exclusão (LUCKESI, 

2010). 

A Base Nacional Curricular Comum - BNCC, prevê a construção e aplicação de 

“[...] procedimentos de avaliação formativa de processo ou de resultado que levem em 

conta os contextos e as condições de aprendizagem [...]” (BRASIL, 2018a, p. 17). O 

resultado é considerado para as readequações do percurso e para a melhoria do 

ensino-aprendizagem. Segue essa linha, a normativa da Secretaria de Estado da 

Educação, da Cultura, do Esporte e do Lazer (SEEC) do Rio Grande do Norte, que 

estabelece as prerrogativas do processo de avaliação em nosso Estado. A Portaria-

SEI n. 356 (RIO GRANDE DO NORTE, 2019, [n.p.]), de 08 de outubro de 2019, prevê 

que 

 

A avaliação da aprendizagem escolar orientar-se-á por processo 
diagnosticador, mediador e emancipador, devendo ser realizada de forma 
contínua e cumulativa, com prevalência dos aspectos qualitativos sobre os 
quantitativos e dos resultados ao longo do período letivo sobre os eventuais 
Exames Finais. 

 

Essas posições dos documentos mais recentes são uma indicação importante 

para o desenvolvimento da questão da avaliação no Brasil, porém, na prática, a 

                                                 
15 “[...] conjunto de saberes e de estratégias visíveis e tangíveis em termos de necessidades, talentos, 

interesses, caráter etc. Trata-se, para a pedagogia, de conduzir os alunos ao saber, ao conhecimento 
e à competência (isso é, para onde tudo encontra lugar, explicação e resposta apropriados). A 
pedagogia coloca, em primeira e última instância, a identidade do aluno consigo mesmo.” 
(MASSCHELEIN, 2003, p. 282-283). 



31 

 

perspectiva contemporânea do ensino brasileiro é direcionada a uma pedagogia do 

exame16, em detrimento de uma pedagogia do ensino-aprendizagem; o/a aluno/a 

desde muito cedo é estimulado a entender o processo de promoção das instituições 

escolares por onde passa, é conduzido a compreender as normas e possibilidades de 

crescimento ou escalada de um nível ou série para a outra (LUCKESI, 2010) e, 

perpetua esse entendimento em sua vida adulta nas diversas instituições que venha 

a ter contato, sejam elas acadêmicas ou profissionais. Será esse o fim da educação, 

preparar os/as alunos/as para provas e exames finais? 

Segundo Hoffmann (2010), o objetivo desse processo se resumiria em atribuir 

uma média aritmética classificatória, resultando no final em uma aprovação ou 

reprovação dos/as estudantes. Por sua vez, Luckesi (2010) aponta que um sistema 

de ensino direcionado para uma “pedagogia do exame”, como o nosso, pode levar à 

grave consequência, tanto na esfera psicológica como também na social de nossos/as 

estudantes. Luckesi (2010), aponta que, a nível psicológico, provoca o aparecimento 

de personalidades submissas, cidadãos/ãs direcionados/as a ocupar papéis sociais 

pré-determinados. 

Luckesi (2010, p. 25) sugere ainda que: 

 

A sociedade, por intermédio do sistema de ensino e dos professores, 
desenvolve formas de ser da personalidade dos educandos que se 
conformam aos seus ditames. A avaliação da aprendizagem utilizada de 
modo fetichizado é útil ao desenvolvimento da autocensura. 

 

A auto restrição, na visão desse mesmo autor (LUCKESI, 2010), talvez seja 

uma das piores formas de controle que existe, pois o/a estudante se prende a ele/a 

mesmo/a a partir da internalização de padrões de conduta que, em função de nossas 

                                                 
16 “A característica que de imediato se evidencia na nossa prática educativa é a de que a avaliação da 
aprendizagem ganhou um espaço tão amplo nos processos de ensino que nossa prática educativa 
escolar passou a ser direcionada por uma ‘pedagogia do exame’. O mais visível e explícito exemplo 
dessa pedagogia está na prática de ensino de terceiro ano do 2° Grau, em que todas as atividades 
docentes e discentes estão voltadas para treinamento de ‘resolver provas’ tendo em vista a preparação 
para o vestibular, como porta (socialmente apertada) de entrada para a Universidade.” (LUCKESI, 
2010, p. 17, grifo do autor). O antigo formato do vestibular foi abolido e efetivado em seu lugar o Exame 

Nacional do Ensino Médio (ENEM). A nível de Rio Grande do Norte, existe o SIMAIS. “A Secretaria de 

Estado da Educação, da Cultura, do Esporte e do Lazer – SEEC-RN, buscando imprimir uma dinâmica 
mais atenta às necessidades do processo ensino-aprendizagem e da gestão educacional da sua rede 
de ensino, instituiu, em 2016, o SIMAIS – Sistema Integrado de Monitoramento e Avaliação Institucional 
–, que tem, entre outros objetivos, o de oferecer indicadores mais precisos com relação à aprendizagem 
dos estudantes e à gestão do ensino, permitindo, desse modo, um planejamento mais qualificado das 
suas ações institucionais para a transformação do cenário educacional do estado.” (Disponível em: 
http://simais.caedufjf.net/o-sistema/o-simais/. Acesso em: 23 nov. 2019.) 

http://simais.caedufjf.net/o-sistema/o-simais/


32 

 

metodologias de avaliação, são sempre negativos. Por sua vez, no tocante ao setor 

social, pode causar um processo de seletividade dos/as personagens da sociedade. 

Quanto a esse último aspecto, Luckesi (2010, p. 26) afirma também que, 

 

[...] a sociedade é estruturada em classes e, portanto, de modo desigual; a 
avaliação da aprendizagem, então, pode ser posta, sem a menor dificuldade, 
a favor do processo de seletividade, desde que utilizada independente da 
construção da própria aprendizagem. No caso, a avaliação está muito mais 
articulada com a reprovação e daí vem a sua contribuição para a seletividade 
social, que já existe independente dela. 

 

Estes são elementos negativos que surgem quando o processo de avaliação 

não é direcionado para o aprimoramento das relações de ensino-aprendizagem e sim 

para um programa que visa selecionar e classificar os/as nossos/as estudantes para 

ocupar papéis sociais já estabelecidos. 

A avaliação, para Krasilchik (2001, p. 169), 

 

[...] dá ao professor informações sobre o seu ensino, permitindo-lhe identificar 
onde seu trabalho deixou de dar resultados esperados, como e onde os 
estudantes tiveram dificuldade, permitindo que falhas possam ser reparadas. 
Muitas vezes, dependendo das relações na classe, da periocidade, do tipo de 
provas, o professor só se percebe dos problemas tarde demais e apenas 
pode corrigi-los para estudantes de classes subsequentes. 

 

Por esse motivo, a “avaliação da aprendizagem” é, para Luckesi (2011, p. 263), 

 

[...] um recurso pedagógico disponível ao educador para que auxilie o 
educando na busca de uma autoconstrução e de seu modo de estar na vida 
mediante aprendizagens bem-sucedidas. Contudo, também subsidia o 
educador, se necessário, em sua atividade de gestor do ensino, visto que lhe 
permite reconhecer a eficácia ou ineficácia de seus atos e dos recursos 
pedagógicos utilizados, assim como, se necessário, subsidiar e ainda 
proceder à intervenção de correção dos rumos da atividade e dos seus 
resultados. 

 

Não podemos deixar de levantar mais uma questão acerca deste tema: o/a 

professor/a no processo de ensino-aprendizagem avalia sua prática? Ou melhor, ele/a 

se autoavalia? A avaliação aplicada de forma efetiva funcionaria como uma 

ferramenta que potencializaria as possibilidades do/a professor/a refletir sua prática e 

permitiria conhecer o/a aluno/a, claro se for feita de maneira particular e lenta. Para 

tanto, é tarefa do/a professor/a “[...] reconhecer as diferenças na capacidade de 

aprender dos alunos, para poder ajudá-los a superar suas dificuldades e avançar na 

aprendizagem” (HAYDT, 2004, p. 07). Significa, de fato, ter uma maior aproximação 



33 

 

com o/a aluno/a para que possa compreender as suas especificidades sociais, 

culturais, linguísticas, etc. 

Segundo Hoffmann (2009), se partimos da concepção de aprendizagem que o 

professor/a, desde que competente, pode ensinar qualquer coisa a qualquer aluno/a, 

independentemente de sua faixa etária ou nível de desenvolvimento, a simples 

possibilidade de pensar sua prática, a partir da autoavaliação, manifesta nesse 

professor/a uma posição relutante e até temerosa a este respeito, pois pensar 

profundamente sobre a aprendizagem de seus/as alunos/as é, sem dúvida, refletir 

também sobre sua efetiva competência no magistério. É necessário perceber que o 

sucesso ou fracasso do aluno/a no processo de ensino-aprendizagem está, muitas 

vezes, relacionado com a ação educativa que nós [professores e professoras] 

praticamos em sala de aula – ação esta ressaltada em caso de sucesso e negada 

quando acontece o fracasso. 

A autoavaliação de nossa prática é pouco usada principalmente porque há o 

temor que, no resultado final, a culpa do fracasso do nosso/a aluno/a no percurso do 

ensino-aprendizagem seja atribuída aos/às docentes. 

Hoffmann (2009, p. 36) afirma que 

 

Concedida de tal forma a aprendizagem, nada mais natural que busquem 
justificativas para o fracasso [...], nessa visão, significa delinear a 
incompetência do professor em transmitir o assunto com eficiência ou 
encontrar o estimulo adequado para despertar a motivação pelo tema em 
estudo. 

 

Nessa perspectiva, o/a professor/a se abstém de refletir sobre sua prática, em 

grande medida, porque não se permite ser colocado/pensado como hipotético 

culpado/a pela ineficácia da aprendizagem de competências fundamentais para o 

profícuo desenvolvimento de seu aluno/a no processo educacional. Pensando na 

contramão dessa ideia, buscamos refletir sobre a nossa prática e, portanto, fazer a 

autoavaliação de nossas ações no âmbito das relações de ensino-aprendizagens. 

Portanto, a pouca discussão sobre o processo avaliativo feito pelos/as professores/as 

decorre de uma questão de atribuição da responsabilidade pela ineficácia ou fracasso 

da aprendizagem do/a aluno/a. Os/As professores/as, evitando a discussão, se 

armam “[...] de escudos e armaduras para resistir a quaisquer ataques no momento 

da apresentação dos resultados.” (HOFFMANN, 2009, p. 37). 

A este respeito, Hoffmann (2009, p. 35-36, grifo da autora), afirma: 



34 

 

Considero muito importante discutir os entendimentos sobre fracassos de 
aprendizagem, porque ‘as enunciadas culpas’ sobre tais fracassos podem 
significar um dos maiores entraves à discussão entre os professores sobre 
sua prática avaliativa nas escolas e universidades. Sentindo-se responsáveis, 
não há diálogo entre os educadores a esse respeito, não há trocas ou 
sugestões entre eles. 

 

Nesse sentido, a pouca discussão sobre a avaliação da aprendizagem 

decorrente do receio de uma possível/provável atribuição de culpa aos/às 

professores/as do fracasso da aprendizagem dos/as alunos/as, direciona as 

insuficientes produções acadêmicas que, consequentemente, retarda o 

desenvolvimento de melhores práticas avaliativas do/a discente nas diferentes áreas 

do saber educacional. 

De modo geral, portanto, pode-se estar de acordo que a avaliação não deve se 

restringir somente aos exames e às provas em que os conteúdos se sobressaem 

sobre todas as outras competências e habilidades. A reorientação da conduta do 

professor/a em sala de aula também se faz presente como uma das atribuições do 

processo de avaliação das aprendizagens vivenciadas. Dessa forma, a avaliação 

refletida de modo mais amplo, conforme aponta Luckesi (2011), deve ser pensada 

como momento avaliativo da relação ensino-aprendizagem no âmbito educativo. Isso 

requer observação, coleta de dados, reflexão e, principalmente, mudança de postura 

da parte do/a docente a partir dos resultados encontrados. Não significa mudar no 

sentido de abdicar de tudo que sabe e já construiu, mas de reorganizar a prática 

docente com vistas à aprimorá-la. 

Para Hoffmann (2010, p. 30), 

 

[...] mudanças resultam em sofrimento. Mudar de ideia dói mais do que trocar 
de pele. O professor precisa abandonar práticas seguras e conhecidas, 
arriscando-se a perder seu status de competência, seu controle sobre a 
situação, sua confiança no próximo passo. 

 

Outro aspecto importante nessa mudança de postura ou de atitude perante a 

própria prática docente é que ela não acontece de forma rápida, não se faz sozinha e 

deve permanecer durante toda a trajetória educacional. Hoffmann (2010, p. 31) afirma 

ainda que, 

 

[...] mudanças permanentes desenvolvem-se passo a passo, solidariamente 
e não solitariamente, envolvendo processos de compartilhamento de 
experiências, de reflexão conjunta, mediadas por um educador experiente 
que instiga ao avanço. 



35 

 

Retornamos agora à nossa pergunta inicial: O que significa avaliar? Diante de 

tudo que foi dito até aqui, parece que não se trata, tão somente, de atribuir uma nota 

de acordo com a gama de conhecimento que os/as alunos/as podem absolver do/a 

professor/a; também percebemos que não deve se restringir apenas ao/à aluno/a, na 

mesma medida, o processo avaliativo deve atingir o/a professor/a para que possa 

repensar seu modo de “fazer” e de “ser” em sala – o professor ou professora deve 

estar disposto/a a fazer sempre que possível a autoavaliação de sua atividade 

educacional; também entendemos que este repensar exige intercâmbio com outras 

experiências de outros personagens da cena educacional (professores/as, 

pedagogos/as, gestores/as, alunos/as e família); também não se constitui em um 

percurso rápido e pede que se tenha maturidade para compreender as informações 

que chegam e, se necessário, que exista uma mudança de postura por parte do/a 

docente na relação de ensino-aprendizagem para melhorar sua ação na educação. 

Por fim, retomamos aqui algumas interessantes indicações de Hoffmann (2010) 

sobre uma “boa avaliação”, que poderiam dar a pensar algo sobre uma avaliação 

filosófica mediada por indicações de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). 

Hoffmann (2010) chama de “avaliação mediadora”. Segundo a autora essa avaliação 

se caracterizaria por acompanhar o desenvolvimento do/a aluno/a e repensar o ensino 

para oferecer aprendizagens mais significativas para os/as envolvidos/as na 

experiência educacional – até então, nada de diferente das outras avaliações que são 

aplicadas no contexto do Ensino Médio. Contudo, Hoffmann (2010) apresenta um 

conceito interessante para a discussão, o critério da “interpretação”. Nesse sentido, a 

avaliação é construída a partir da interpretação que o/a professor/a faz das diversas 

manifestações de seus/as discentes e, não menos importante, de como eles/as [os/as 

alunos/as] interpretam as indicações do/a professor/a. “Mediação é interpretação, 

diálogo, interlocução” (HOFFMANN, 2010, p. 102). 

Sobre a “finalidade da avaliação”, Hoffmann (2010, p. 103, grifo da autora), 

ainda diz que, 

 

[...] não é a de descrever, justificar, explicar o que o aluno ‘alcançou’ em 
termos de aprendizagens, mas a de desafiá-los todo tempo a ir adiante, a 
avançar, confiando em suas possibilidades e oferecendo-lhes, sobretudo, o 
apoio pedagógico adequado a cada um. 

 



36 

 

Destarte, chegamos a uma questão mais específica: o que avaliar e como 

propiciar uma avaliação filosófica no ensino de Filosofia no Nível Médio? Entendemos 

que se pode destacar alguns critérios importantes para a construção de uma avaliação 

filosófica que seja mais justa, efetiva e voltada a verificar outros aspectos que não 

apenas os dados da dimensão objetiva17. Por exemplo, uma avaliação voltada a 

interpretar as manifestações dos/as partícipes do ensino e que desafie os/as 

alunos/as a ir além; ou uma que observe as qualidades subjetivas de cada um/a e que 

valorize o caráter crítico da Filosofia. 

Surge, então, outra questão: o que pode ser feito para tornar essas posições 

sobre a avaliação em Filosofia efetivas? O que poderia ajudar na discussão e, talvez, 

na mudança de comportamento e, consequentemente, na melhoria da aplicabilidade 

da avaliação seria uma esfera maior de pesquisas no tema avaliação. Dias (2010), 

afirma que a pesquisa sobre avaliação nos cursos de licenciaturas permanece mínima 

e pouco explorada. O mesmo ocorre de modo mais específico quando se discute 

sobre a avaliação em Filosofia no Ensino Médio. Marçal e Tomazetti (2011, p. 98) 

afirmam: 

 

[...] a questão da avaliação em Filosofia, no Ensino Médio, ainda é assunto 
incipiente, senão inexistente, tanto nas escolas básicas como nas próprias 
licenciaturas – e sequer enfatizaremos a escassa literatura relativa a essa 
discussão, no Brasil. Nesse sentido, entendemos que a avaliação em 
Filosofia constitui uma temática pouco explorada e, por isso mesmo, 
necessária e urgente no âmbito das questões de ensino da Filosofia. 

 

De acordo com Dias (2010, p. 54), este fato é comprovado nos livros didáticos 

que discutem muito pouco sobre avaliação e quase não existem dissertações e teses 

que discutam o problema: 

 

Os livros didáticos, manuais e obras que visam dar suporte ao trabalho do 
professor de Filosofia que atuará na Educação Básica, são compostos quase 
em sua totalidade, por orientações de conteúdo e metodologia, reservando 
um espaço muito restrito à questão relativa à avaliação. Até mesmo entre as 
pesquisas na área de ensino de Filosofia que multiplicam-se nos 
departamentos de pós-graduação das mais diferentes Universidades, não é 
muito fácil encontrarmos dissertações ou teses que abordem, de forma ampla 
e aprofundada, a problemática relativa à avaliação nessa disciplina. 

 

                                                 
17“[...] chamaríamos ‘objetiva’ (a informação histórica, as fontes filosóficas, os textos de comentaristas, 

etc.) e outra ‘subjetiva’ (a novidade do que filosofia: sua apropriação das fontes, sua re-criação dos 
problemas, sua leitura do passado, etc.).” (CERLETTI, 2009, p. 33, grifos do autor). 



37 

 

Marçal e Tomazetti (2011) comentam que, quando se trata do ensino de 

Filosofia, a “escrita” é frequentemente utilizada como instrumento de passível 

avaliação em equilíbrio com as provas e exames aplicados e cobrados nas redes de 

ensino em nossa nação. Segundo as autoras, a partir de uma pesquisa, o critério mais 

citado como utilizado nas análises textuais é o da subjetividade, ou melhor, avaliar-

se-á o que é particular/próprio de cada indivíduo, cuja manifestação é percebida na 

capacidade de interpretação, no senso crítico e na potencialidade de emitir opiniões 

claras e coerentes. Contudo, existe uma questão importante no contexto do ensino de 

Filosofia acerca deste ponto: como medir a subjetividade dos/as alunos/as a partir de 

critérios estabelecidos pelo/a professor/a-filósofo/a? 

Cerletti (2009, p. 85-86) esclarece: 

 

No caso da filosofia, a questão é complexa porque, como sustentamos, no 
desejo de filosofar, ou na irrupção de pensar, se joga a originalidade de cada 
um. [...] o que o professor pode fazer – e de fato é o que faz em qualquer 
exame – é constatar a posse de alguma informação sobre a história da 
filosofia ou a aquisição de algumas habilidades argumentativas. 

 

Decerto, muitas vezes o que é feito no ensino de Filosofia, no processo 

avaliativo, é replicar a prática de medir o quanto de conteúdo, de uma Filosofia e de 

“pensamento já pensado” (MARÇAL; TOMAZETTI, 2011) foi absorvido pelos/as 

alunos/as. O fato de haver uma negligência ou imperícia em analisar o elemento da 

subjetividade no processo avaliativo do ensino de Filosofia afeta sensivelmente o 

desenvolvimento de uma avaliação filosófica, pois renega um dos fundamentos do 

ensino de Filosofia, o pensamento do outro. 

Para Cerletti (2009, p. 86-87): 

 

Se a um professor não lhe importa o pensar de seus alunos o que ele faz é 
exercitar um monólogo do qual eles estão excluídos. O pensar de outros é a 
irrupção aleatória do diferente e constitui o desafio filosófico do professor-
filósofo (já que dificilmente tem sempre à mão todos as respostas possíveis 
para qualquer pergunta), e não apenas um desafio didático. Nunca um aluno 
é tabula rasa. 

 

Sobre esse aspecto de um diálogo efetivo entre o/a professor/a-filósofo/a e 

os/as seus/as alunos/as, talvez possamos aqui indicar também o que sustenta 

Rancière (2017, p. 29, grifos nossos): 

 



38 

 

A criança que repete as palavras aprendidas e o estudante flamengo ‘perdido’ 
em seu Têlemaco não se guiam pelo acaso. Todo o seu esforço, toda a sua 
exploração é tencionada pelo seguinte: uma palavra humana lhes foi dirigida, 
a qual querem reconhecer e à qual querem responder – não na qualidade de 
alunos, ou de sábios, mas na condição de homens; como se responde a 
alguém que vos fala, e não a quem vos examina: sob o signo da igualdade. 

 

Em relação ao caráter crítico ou não da Filosofia, Marçal e Tomazetti (2011) 

afirmam que existe uma contradição visível no ensino de Filosofia na rede pública. Em 

sua natureza, a Filosofia está pautada na liberdade de ideias e no pleno uso do senso 

crítico, comumente lembrado nos textos que normatizam o seu ensino, seria 

pertinente que a sua avaliação seguisse esses princípios. Contudo, existe um ensino 

de Filosofia estruturado em currículos rígidos que privilegiam o acúmulo de conteúdo 

em detrimento de uma aprendizagem significativa. 

Marçal e Tomazetti (2011) comentam que: 

 

Nesse sentido, conclui-se que a disciplina de Filosofia deixa de ser um 
espaço para pensar o desenvolvimento filosófico efetivo dos estudantes – 
como o querem os professores que definem o filosofar como o pensar 
autônomo e criativo – e passa a constituir apenas mais uma matéria escolar 
com conteúdos e programa definido. Disciplina que privilegia aqueles que 
aprendem mais e mais rapidamente, que escrevem e se expressam com 
maior clareza, em detrimento do desenvolvimento da atividade filosófica, em 
sua efetividade. 

 

Do posto até aqui, destacamos o critério de “interpretação” e, principalmente, a 

ideia de um “desafio” sempre lançado para que os/as alunos/as possam avançar 

confiando em si mesmos/as, indicações sugeridas por Hoffmann (2010), como 

aspectos importantes também para o que estamos pensando sobre a avaliação em 

Filosofia mediada por alguns elementos 18  de O mestre ignorante de Jacques 

Rancière. Além disso, também no que segue devemos considerar as afirmações de 

Cerletti (2009) e, principalmente, de Marçal e Tomazetti (2011) quando pensamos a 

avaliação em Filosofia. Infelizmente, o modelo de avaliação adotado como parâmetro 

na educação pública brasileira, também em Filosofia, em alguma medida privilegia o 

acúmulo de informação e a aquisição de algumas competências e habilidades. 

                                                 
18 Dialogaremos sobre esses elementos de maneira mais aprofundada na subseção 3.2. “Campo da 

Pesquisa, Construção e Tratamento dos Dados”. Estamos falando dos elementos da “atenção”, 
“busca” e “vontade” presentes em O mestre ignorante (2017). Em nosso processo avaliativo 
tentaremos verificar a ocorrência e constância destes elementos no processo de ensino-
aprendizagem da Filosofia a nível médio. Desta forma, são signos caros para a nossa pesquisa.  



39 

 

Dessa forma, entendemos que o caminho tomado por esta pesquisa impõe que 

o exercício da avaliação em Filosofia deva ir além de alguns desses aspectos acima 

indicados: provas, exames, avaliação de aprendizagem, autoavaliação, etc. 

Suspeitamos que para pensar a avaliação em Filosofia no Ensino Médio devemos 

dizer mais e menos do que já se disse sobre a avaliação. “Menos”, pois a questão 

sobre a avaliação em Filosofia deve partir da questão inicial “O que é a Filosofia”; e 

“mais”, pois o que se disse sobre provas, exames e avaliação de aprendizagem não 

basta para se pensar filosoficamente o tema. 

Para começar a aprofundar esse tema que acabamos de esboçar, 

apresentamos uma questão proposta por Larrosa (2017) sobre a educação, mas que 

aqui compomos livremente para a questão da avaliação em Filosofia. Larrosa (2017, 

p. 15-16) afirma que, de modo geral, a educação é pensada ou “[...] do ponto de vista 

da relação entre a ciência e a técnica ou, às vezes, do ponto de vista da relação entre 

teoria e prática”. Por um lado, tem-se uma “perspectiva positiva e retificadora”, por 

outro lado, uma “perspectiva política e crítica”. Assim, a educação ou é vista como 

“ciência aplicada” ou como “práxis política”. Apesar de crer que “[...] temos que manter 

nossos saberes e nossas técnicas” e que “[...] temos que manter permanentemente a 

crítica”, Larrosa (2017, p. 15-16) sugere que: 

 

[...] independentemente disso, ao mesmo tempo, tenho a impressão de que 
tanto os positivistas quanto os críticos já disseram o que tinham de dizer e já 
pensaram o que tinham de pensar, ainda que continue sendo importante 
seguir falando, seguir pensando e seguir fazendo coisas nas linhas que eles 
disseram. 

 

Nesse ponto, essa pesquisa sugere que, no caso da avaliação em Filosofia, 

não é suficiente o já dito e o já pensado sobre a avaliação de um modo geral. Talvez 

a distinção entre “avaliação de aprendizagem” e “exames e provas” não seja o 

bastante para investigar o problema mais específico da avaliação em Filosofia. Não 

que os/as professores/as de Filosofia se escondam em um espaço ou tempo em que 

as palavras dos técnicos e dos críticos não os/as alcancem. Além de possuir formação 

sólida em sua área, o/a professor/a-filósofo/a deverá conhecer a didática, a didática 

filosófica e outros saberes das ciências da educação. Certamente, como qualquer 

outro/a professor/a, caberá ao/à professor/a de Filosofia identificar os problemas da 

escola e dos grupos que a habitam. Pois, como afirma Cerletti (2009, p. 77), “[...] cada 

circunstância de ensinar Filosofia é uma singularidade”. 



40 

 

Não se trata, portanto, de afastar o/a professor/a-filósofo/a do chão da escola, 

das tendências da educação, sejam elas técnicas ou críticas, científicas ou políticas. 

O que a pesquisa quer sugerir é que a avaliação em Filosofia deve ser pensada a 

partir da relação que o/a professor/a-filósofo/a tem com a própria Filosofia. Assim, da 

mesma forma que o ensino da Filosofia deve ser pensado como um problema 

filosófico (CERLETTI, 2009), também a avaliação em Filosofia, parte integrante do seu 

ensino, deve ser vista como um problema filosófico e não somente como uma questão 

pedagógica. Se a questão do ensino e da avaliação em Filosofia deve ser pensada a 

partir da relação do/a professor/a-filósofo/a com a Filosofia, então, a questão inicial 

que guiará qualquer atividade desse/a professor/a é: o que é a Filosofia? 

Cerletti (2009, p. 32, grifo do autor) esclarece: “As circunstâncias de ‘dar aulas’ 

interpelam os professores na apropriação pessoal que fizeram, e fazem, dos filósofos 

que estudaram, já que os coloca diante do desafio de uma atualização constante de 

sua filosofia”. Portanto, as escolhas metodológicas e didáticas que fazemos em um 

ambiente escolar é fruto da concepção filosófica que temos naquele instante e 

também devem andar em consonância com as particularidades da turma na qual a 

aula for ministrada. Todo esse processo de ensino-aprendizagem requer constante 

atualizações por parte do/a professor/a-filósofo/a. 

Sendo assim, o/a professor/a de Filosofia, na relação de ensino-aprendizagem, 

deve entender que a questão sobre a identidade ou natureza do que seja a Filosofia 

é a primeira e a mais necessária pergunta para um ensino filosófico da Filosofia, 

porém, para tal questão não existe uma única resposta: “Em certa medida, contra uma 

ingênua cobrança lógica de univocidade, a ambiguidade não é, em seu caso, um 

malefício, resultando de uma sua exigência íntima.” (BRASIL, 2006, p. 21). 

Outro aspecto interessante dessa questão foi posto por Deleuze e Guattari 

(2010, p. 07), ao afirmarem que só tardiamente podemos colocar essa questão: 

 

Talvez só possamos colocar a questão O que é a filosofia? tardiamente, 
quando chega a velhice, e a hora de falar concretamente. [...]. Esta é uma 
questão que enfrentamos numa agitação discreta, à meia-noite, quando nada 
mais resta a perguntar. Antigamente nós a formulávamos, [...]. Não 
estávamos suficientemente sóbrios. 

 

Encontramo-nos, então, provocados a pôr a questão e na emergência de pelo 

menos arriscar uma formulação, mas também nos encontros, na embriaguez, na 

exagerada lucidez do meio dia e com tantas perguntas ainda a serem postas. 



41 

 

Arriscaremos, porém, trilhar um caminho nos deixando guiar filosoficamente pela 

questão do ensino e da avaliação em Filosofia. 

Nessa seção, dialogamos a partir da pergunta: o que é avaliar? Discutimos 

sobre a origem do termo, sua concepção atual para o ensino público e as implicações 

para uma avaliação filosófica. A seguir, discutiremos sobre as possibilidades de uma 

avaliação filosófica para o ensino de Filosofia no contexto da rede pública. 

 

2.3 AVALIAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

Para Cerletti (2009), o início da atividade de ensino ou transmissão da Filosofia 

está intimamente ligada com seu desenvolvimento. Inclusive, várias escolas ou 

correntes filosóficas se dedicaram a esse intuito, a reflexão sobre como e o que 

ensinar em Filosofia. 

Atualmente, o ensino de Filosofia adquire um caráter diferente, ocupa 

hierarquicamente um lugar na educação permeado de turbulência; decerto, isso diz 

respeito à sua entrada nos programas oficiais da educação. Hoje, mais uma vez, em 

reorientação a partir da Base Nacional Comum Curricular (BNCC), que estabelece as 

diretrizes para a sua inserção no Ensino Médio19. Antes, o Estado se encarregava 

inteiramente das condições da oferta do ensino de Filosofia e, em boa parte do tempo, 

deixava os/as professores/as impedidos/as de aplicar uma Filosofia ou sua própria 

Filosofia. Eram instruídos a ministrar determinado conteúdo a partir de critérios 

previamente estabelecidos pelo sistema vigente e seus planejamentos oficiais, 

voltados a um perfil específico de aluno/a.  

A este respeito, Cerletti (2009, p. 79, grifo do autor) diz que: 

 

Quando se estabelece um programa curricular, pressupõe-se uma espécie 
de aluno ‘médio’, ao qual o programa estaria dirigido. Essa construção 
pedagógica-ideológica é uma ficção que torna invisível as origens culturais, o 
pertencimento à classe social, as distinções de gênero, etc. [...] No caso da 
filosofia, isso é particularmente significativo. 

                                                 
19 O Art. 3º da Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017, em seu § 2º dispõe: “A Base Nacional Comum 

Curricular referente ao ensino médio incluirá obrigatoriamente estudos e práticas de educação física, 
arte, sociologia e filosofia.” (BRASIL, 2017, [n.p.]). Na prática, permanece a obrigatoriedade do Ensino 
de Filosofia no Ensino Médio e a possibilidade de estar presente nos itinerários formativos das 
diferentes áreas do conhecimento: “Os itinerários formativos – estratégicos para a flexibilização da 
organização curricular do Ensino Médio, pois possibilitam opções de escolha aos estudantes – podem 
ser estruturados com foco em uma área do conhecimento, na formação técnica e profissional ou, 
também, na mobilização de competências e habilidades de diferentes áreas [...]”. (BRASIL, 2018, p. 
477). 



42 

 

O sentido de ensinar Filosofia nesse instante se confunde com o sentido estatal 

ou institucional que se outorga a esse ensino, desconsiderando as particularidades de 

cada um/a que participa do processo de ensino-aprendizagem. Isso sempre colocava 

em nosso caminho uma questão: como, então, avaliar filosoficamente nosso/a aluno/a 

em um sistema que, em grande parte, prioriza uma aprendizagem conteudista? Agora, 

com as orientações da BNCC, em teoria, cada instituição educacional poderá 

estabelecer, a partir de suas especificidades socioculturais e política locais, o lugar a 

ser ocupado por cada área do currículo diversificado e flexível. Considerando o pouco 

tempo de ocupação curricular pelo ensino de Filosofia, pouco mais de uma década, 

esse movimento está nos conduzindo a pensar se essa nova estrutura educacional 

para o Ensino Médio viabilizará mais espaço para a Filosofia ou provocará sua 

desestruturação indenitária a nível médio. De certo, é uma reflexão importante que 

trará novas discussões/contribuições para o processo de ensino-aprendizagem da 

Filosofia a nível médio. Contudo, nesse momento, devemos retornar à discussão 

sobre o processo de avaliação em Filosofia. 

Segundo Cerletti (2009), pensado em uma avaliação filosófica, somente o 

indivíduo que aprende a filosofar pode dizer se aprendeu. Seguindo essa linha, 

depreende-se que a autoavaliação por parte do indivíduo só poderá existir no 

momento que houver uma grande mudança estrutural na relação de ensino-

aprendizado, não só no sistema educacional, mas, primordialmente, em cada sujeito 

que participa do processo de aprendizagem, seria pensar em uma inversão dos 

princípios que norteiam o entendimento estrutural do mundo dos signos (RANCIÈRE, 

2017). Esta mudança acarretará uma transformação das concepções pedagógicas, 

filosóficas e políticas da educação. 

Nesse sentido, afirma Cerletti (2009, p. 86): 

 

[...] para que a medida de uma aprendizagem seja fundamentalmente a 
autoconsciência do aprendiz, haveria que partir de uma confiança no outro 
que nenhuma educação tutelada pelo Estado estaria em condições de 
aceitar, porque perderia não apenas o poder de controle, mas também a 
capacidade instituidora. 

 

No trecho supracitado percebemos as condições que a avaliação exigiria 

quando pensada como “autoconsciência do aprendiz”: confiar no outro, portanto, 

mudança nas relações interpessoais dos/as que estão envolvidos/as no processo de 

aprendizagem e modificações na esfera pedagógica, nos aparatos didáticos e 



43 

 

metodológicos. Hipoteticamente falando, na perspectiva de O mestre ignorante, seria 

entender o outro como igual em inteligência e, desta forma, reconhecer sua 

capacidade de compreender e desenvolver suas potencialidades, desde que coloque 

a devida atenção, o desejo de sempre buscar e uma dose extra de vontade 

(RANCIÈRE 2017). Certamente, tal movimento estrutural não seria bem aceito em 

uma educação tutelada pelo Estado. 

Por sua vez, para Gallo (2010, p. 168, grifo do autor), a avaliação é o um tema 

“[...] complexo e espinhoso quando tratamos do ensino de Filosofia”. Porém, tal 

problema poderia ser atenuado, ainda de acordo com Gallo (2010), caso se optasse 

por um ensino enciclopédico e conteudista. Aqui a avaliação nada mais seria que 

“verificação”. Nesse caso, o trabalho avaliativo do/a professor/a seria verificar apenas 

se os/as alunos/as assimilaram os conteúdos ministrados. Esse tipo de ensino-

aprendizagem seria mais passivo, pois, da parte do/a professor/a corresponderia 

apenas a ação de repassar conteúdos e da parte dos/as alunos/as a decorar, para 

prova, questões e sistemas que logo seriam esquecidos. Cerletti (2009, p. 85), diz que 

esse tipo de avaliação corresponde a uma “[...] educação formal, sempre é o outro 

quem decide, em última instância, quando alguém aprendeu”. 

Cerletti (2009, p. 36) ainda diz que: 

 

De fato, informações sobre a história da filosofia, algumas técnicas de 
argumentação, etc., é mais fácil de constatar em uma avaliação. O desafio 
de todo docente – e muito em especial de quem ensina filosofia – é conseguir 
que em suas aulas, para além da transmissão de informação, produza-se 
uma mudança subjetiva. Fundamentalmente de seus alunos, mas também de 
si mesmo. 

 

Porém, continua Gallo (2010, p. 169, grifo do autor), se o/a professor/a de 

Filosofia optar “[...] por um ensino ativo da Filosofia, centrado no exercício do 

pensamento conceitual, a pergunta se impõe: o que e como avaliar?” Nesse ensino 

mais ativo, avaliar não corresponderia a verificar o que se assimilou dos conteúdos, 

mas “[...] em que medida ele [o aluno] foi ou não capaz de aproximar-se da experiência 

do pensamento conceitual”. 

Reafirmamos, portanto, que a questão propriamente filosófica sobre a 

avaliação da aprendizagem em Filosofia é anterior à dicotomia entre, por um lado, 

“avaliação da aprendizagem” ou “exames e provas” e, por outro lado, a avaliação 

como verificação de assimilação de conteúdo ou avaliação da capacidade do/a 



44 

 

aluno/a se aproximar de uma “experiência de pensamento20”. As discussões sobre o 

ensino-aprendizagem da Filosofia e a consequente avaliação passam, como qualquer 

outra atividade que o/a professor/a-filósofo/a exerce em nome da Filosofia no Ensino 

Médio (as escolhas de metodologias e práticas; as escolhas dos conteúdos, dos 

temas e dos problemas), pela relação que esse/a mesmo/a professor/a-filósofo/a 

estabelece com a própria Filosofia. 

Cerletti (2009, p. 78) afirma: 

 

Quem ensina filosofia deve ter se perguntado, com a radicalidade que implica 
uma pergunta filosófica autêntica, por que e para que vai ensinar filosofia a 
esse grupo ao qual vai dirigir-se. Por certo, esses interrogantes supõem, por 
sua vez, ter assumido algumas decisões com respeito ao que é filosofia. Em 
consequência, avaliar-se-á e se determinará como fazê-lo, nas condições 
particulares em que se daria esse ensino. Como sustentamos com 
insistência, o como estará vinculado intimamente à concepção que se tenha 
de filosofia e o filosofar, e ganhará seu pleno sentido no contexto real do 
ensino. 

 

Essa questão é fundamental. Se o “ensino de Filosofia” deve se tornar um 

problema filosófico, é necessário compreender que a colocação do problema sobre o 

que seja ensinar Filosofia e, consequentemente, como avaliar, não se separa de uma 

determinada concepção do que seja a própria Filosofia. Por isso, como mostra 

Tomazetti (2014, p. 32), “A necessária justificação de um fazer filosófico efetivo em 

sala de aula é, em si, uma resposta filosófica e exige, pois o debate e a definição de 

um dos temas centrais da História da Filosofia: a questão ‘O que é Filosofia?’.” E, 

continua a autora: “Tal questão é condição para o trabalho do professor e do 

pesquisador do ensino, na medida em que é o parâmetro do seu trabalho”. 

Nesse sentido, se a atividade do “filósofo professor de filosofia” não se separa, 

mas se fundamenta nos “[...] caminhos teórico/filosóficos trilhados pelo docente” 

(TOMAZETTI, 2014, p. 32), então, é necessário também que o tema da avaliação seja 

atrelado “[..] à formulação subjetiva de uma concepção de Filosofia” (TOMAZETTI, 

2014, p. 32). Assim, as questões “o que é ensinar Filosofia?”; “como ensinar 

Filosofia?” e “como e o que avaliar em Filosofia na educação básica?” deverão ser 

                                                 
20 A “experiência de pensamento”, entendida aqui na concepção de Kohan (2003) como um movimento 

intelectual de aproximação não programada, de forma inusitada, com o problematizar. “Pensar é 
experimentar, problematizar. É considerar o saber como problema, o poder como problema, o si como 
problema, bem como as relações múltiplas entre esses três motivos.” (KOHAN, 2003, p. 224-225). 



45 

 

iluminadas pela suposta resposta à questão “o que é Filosofia?” ou por aquela 

concepção subjetiva do que seja Filosofia. 

Além disso, Marçal e Tomazetti (2011, p. 106) entendem 

 

[...] que a avaliação constitui a forma essencial de acompanhamento 
sistemático do desenvolvimento de cada educando. Não pode ainda ser 
levada como formalidade escravizadora que é. Deve mostrar certa 
consonância com a perspectiva pedagógica, e no caso, filosófica, de cada 
professor. 

 

Destarte, se faz necessário recordar que a construção da identidade docente 

exige do/a professor/a um constante aperfeiçoamento de sua prática, uma 

reorganização que parte de uma reflexão de suas ações no cotidiano escolar; não se 

trata de aplicar em sala de aula alguns conteúdos filosóficos unidos às práticas 

pedagógicas apreendidas na academia; o/a professor/a aprende a ser professor/a 

desde o instante em que se torna aluno/a: “Em grande medida, se é como docente o 

aluno que se foi” como já afirmamos anteriormente com Cerletti (2009, p. 55). São as 

teorias e experiências apreendidas no decorrer da vida como aluno/a, passando pela 

academia e vivenciadas nos limites da sala de aula que emolduram o/a educador/a 

(CERLETTI, 2009). E uma das formas de fazer essa reflexão da atividade docente 

será dada pelo tipo de avaliação que ele/a, o/a professor/a, se propõe a fazer. 

Para Cerletti (2009, p. 9), 

 

Os melhores professores e professoras serão aqueles que possam ensinar 
em condições diversas, e não só porque terão que idear estratégicas 
didáticas alternativas, mas também porque deverão ser capazes de repensar, 
no dia a dia, os próprios conhecimentos, sua relação com a filosofia e o marco 
em que pretendem ensiná-la. 

 

A partir dessas veredas abertas, enquanto professores/as-filósofos/as também 

somos forçados a rever a nossa relação com a Filosofia. Para tanto, almejando a 

reorientação no percurso da docência no ensino de Filosofia, escolhemos enveredar 

na companhia das lições de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Por isso, em 

primeiro lugar, reorientamos a pergunta “O que é a Filosofia?” para uma questão mais 

específica: “O que é Filosofia pensada a partir das lições de O mestre ignorante? 

Como a relação de ensino-aprendizagem em Filosofia deve ser pensada nessa 

perspectiva? O que e como avaliar desde essa orientação? 



46 

 

O mestre ignorante: cinco lições sobre a emancipação intelectual (RANCIÈRE, 

2017), relata uma experiência educacional vivida pelo professor Joseph Jacotot, 

ocorrida na França no século XIX. Acreditamos que a história do professor Jacotot 

poderá ajudar a reconstruir a nossa concepção de Filosofia e, por fim, a recolocar o 

problema da avaliação em Filosofia, orientado pela sugestão de que o sábio julga “[...] 

os resultados do trabalho, para verificar a ciência do aluno. O ignorante, por sua vez, 

fará menos e mais, ao mesmo tempo. Ele não verificará o que o aluno descobriu, 

verificará se ele buscou” (RANCIÈRE, 2017, p. 53-54).  

A partir dessa orientação mais geral, podemos antecipar que, se por um lado 

uma aprendizagem mais ativa da Filosofia (GALLO, 2010) levaria o/a professor/a a 

verificar não o conteúdo, portanto, “a ciência do aluno”, mas a capacidade do aluno/a 

de se aproximar ou não de uma “experiência de pensamento”; por outro lado, 

Rancière/Jacotot (2017) parecem indicar que é necessário verificar se o/a aluno/a 

“buscou” e, talvez, se não alcançou e o que alcançou. De qualquer modo, parece que 

para Gallo (2010) ainda existiria uma meta a ser alcançada, algo como uma 

“experiência de pensamento” e que o/a professor/a poderia avaliar se o/a aluno/a foi 

capaz ou não de se aproximar desse fim; nas palavras de Cerletti (2009) ainda seria 

o/a professor/a a decidir se o aluno/a foi ou não capaz de alcançar essa “experiência 

de pensamento”. Nesse sentindo, Kohan (2005) avança nos conduzindo a pensar que, 

para além de verificar a aproximação do/a aluno/a de uma “experiência de 

pensamento”, caberia ao/a professor/a também entender em que medida o/a seu/sua 

aluno/a conseguiu problematizar as coisas do mundo.   

Mas, também contrariamente a Cerletti (2009), nessa perspectiva do ignorante, 

que aparenta indicar que a verificação deva ser percebida no movimento que o/a 

aluno/a faz em direção a tentar interpretar os signos – seria uma verificação de sua 

ação/atitude em buscar individualmente ler as coisas do mundo; não caberia ao/a 

aluno/a dizer se uma “mudança subjetiva” o alcançou ou não, ou seja, não caberia ao 

aprendiz dizer se aprendeu ou não a filosofar, pois, como diz Rancière (2017), o 

ignorante é quem verificará se o/a aluno/a buscou ou não. Portanto, parece que 

podemos aqui afirmar que para Rancière/Jacotot (2017) não existe meta 

preestabelecida (um conteúdo, uma experiência de pensamento, uma mudança 

subjetiva) a ser verificada, mas o que se deve verificar é se o/a aluno/a buscou e o 

quanto colocou de vontade e de atenção nessa busca. A verificação deverá ocorrer 



47 

 

sobre movimento intelectual que o/a aluno/a fará quando desejar conhecer, sem 

intermediários, os signos do mundo (RANCIÈRE, 2017). 

Já com certa idade e grande caminho trilhado no magistério, Joseph Jacotot 

experimenta uma situação difícil e incerta, ele se depara, no seu exílio, com uma sala 

de aula desconhecida e, aparentemente, incomunicável, o que fazer? – Jacotot 

improvisou. Com o improviso, ele descobre dois princípios fundamentais para a 

elaboração do seu filosofar: primeiro, todos os indivíduos possuem a mesma 

capacidade de aprender; segundo, a “emancipação intelectual” é a boa nova a ser 

anunciada (RANCIÈRE, 2017). Ele vivenciou uma experiência que o tocou, que o 

atravessou e modificou todo o seu modo de ser no magistério e na vida (LARROSA, 

2002). 

De fato, é na sala de aula que grande parte do processo de ensino-

aprendizagem acontece. Nesse sentido, a sala de aula é um ambiente propício para 

experiências únicas. Contudo, não entendemos ter experiência com ter informação. 

Para Larrosa (2002), a experiência deve ser sentida, vivida, experimentada. Ser 

informado é saber de coisas, ter experiência é ser atravessado por situações que 

deixam marcas e produzem modificações internas. O que impede que nada nos 

aconteça é o excesso de informação que nos obriga a opinar sobre absolutamente 

tudo em uma escala de tempo cada vez menor – Não existe mais espaço para novas 

e significativas experiências. Principalmente no sistema educacional, formado por 

currículos organizados “[...] em pacotes cada vez mais numerosos e cada vez mais 

curtos. Com isso, também em educação estamos sempre acelerados e nada nos 

acontece.” (LARROSA, 2002, p. 23). É preciso frear, parar e ser atravessado. 

Larrosa (2002, p. 21) diz: 

 

A experiência é o que nos passa, o que nos acontece, o que nos toca. Não o 
que se passa, não o que acontece, ou o que toca. Cada dia se passam muitas 
coisas, porém, ao mesmo tempo, quase nada nos acontece. Dir-se-ia que 
tudo o que se passa está organizado para que nada nos aconteça. 

 

Essa seção discutiu o problema da avaliação em Filosofia, percebemos que o 

que é aplicado no contexto educacional em termos de avaliação da aprendizagem no 

ensino público não é suficiente para a construção de uma avaliação filosófica e, 

fundamentalmente, que a questão da avaliação em Filosofia, assim como qualquer 

outro problema da aprendizagem em Filosofia (metodológico ou didático) deve ser 



48 

 

orientado pela concepção de Filosofia que o/a professor/a-filósofo/a carrega naquele 

instante. Também relatamos que a reorientação filosófica que esta pesquisa fez se 

deu na companhia de O mestre ignorante, de Jacques Rancière. 

Para responder às questões “O que é Filosofia pensada a partir das lições de 

O mestre ignorante?”, “Como a relação de ensino-aprendizagem de Filosofia deve ser 

pensada nessa perspectiva?” e “O que e como avaliar desde essa orientação?”, 

propomos nas próximas subseções analisar os conceitos de “igualdade de 

inteligência” e “emancipação intelectual” presentes em O mestre ignorante. 

 

2.4 IGUALDADE DE INTELIGÊNCIA EM O MESTRE IGNORANTE 

 

Rancière (2017) comenta21 que todas as inteligências são da mesma natureza, 

pois todas possuem a mesma capacidade de aprender. O que as difere é, 

especificamente, a “[...] desigualdade nas manifestações da inteligência, segundo a 

energia mais ou menos grande [sic.] que a vontade comunica a inteligência para 

descobrir e combinar relações novas, mas não há hierarquia de capacidade 

intelectual” (RANCIÈRE, 2017, p. 49). 

Logo, é a capacidade de exercer, ou melhor, de afirmar sua vontade perante o 

mundo, os outros e, claro, a si mesmo, que diferencia os homens. “Um indivíduo pode 

tudo que quiser, proclama o Ensino Universal [...]” (RANCIÈRE, 2017, p. 85), claro, se 

assim ele quiser. Quando existe a consciência de que todos os homens são iguais em 

inteligência, fica visível as potencialidades de cada um – sua força interior: “O ser 

racional é, antes de tudo, um ser que conhece sua potência, que jamais se mente a 

esse respeito” (RANCIÈRE, 2017, p. 86). Para Rancière (2017, p. 84), pecamos em 

inteligência quando nos falta vontade: “É preciso dizer, ao contrário, que é a falta de 

vontade que faz errar a inteligência. O pecado original do espírito não é a precipitação 

é a distração, é a ausência”. 

Em entrevista “Sobre a atualidade do Mestre Ignorante”, Rancière (2003, p. 

187) reconhece que esse conhecer não pode ser confundido com saber de uma 

ciência: “Nenhum saber traz, por si próprio, a igualdade como efeito. A igualdade nela 

                                                 
21 Parte deste texto foi apresentado na X Semana de Filosofia da UERN, evento promovido pelo 

Departamento de Filosofia e pelo Centro Acadêmico de Filosofia da UERN, nos dias 18, 19 e 20 de 
junho de 2018. Aguardando publicação. 



49 

 

mesma não é nem um efeito produzido, nem uma finalidade a ser atingida, mas um 

pressuposto que se opõe a um outro”. 

O ser humano só pode conhecer suas potencialidades se existir igualdade e, 

por sua vez, só pode existir igualdade se antes existir liberdade – a liberdade não é o 

fim a se buscar, mas um princípio a nortear o caminho da tomada de consciência de 

cada um. Só assim o ser humano poderá livrar-se do embrutecimento22 que o limita a 

um personagem agregado ao sistema vigente e seguir para “emancipação intelectual” 

(RANCIÈRE, 2017). Segundo Kohan (2010, p. 208), “É a percepção da igualdade das 

inteligências que emancipa e da desigualdade que embrutece”. 

O professor Joseph Jacotot percebeu que a sala de aula é um ambiente 

complexo e cíclico. Complexo, pois no emaranhado das relações de interdependência 

que lá existem não há a percepção de igualdade e liberdade, mas uma forte hierarquia 

que divide a sala de aula, assim como o mundo, em detentores do conhecimento e os 

que não o detém. Como poderíamos mudar essa situação? 

Quando se acredita na ideia de que existam mentes superiores e inferiores se 

perpetua o princípio da desigualdade dos indivíduos: “O que embrutece o povo não é 

a falta de instrução, mas a crença na inferioridade de sua inteligência” (RANCIÈRE, 

2017, p. 64). 

Além disso, Rancière (2017, p. 66) considera que: 

 

Não há espírito superior que não encontre um mais superior ainda, para 
rebaixa-lo; não há espírito inferior que não encontre outro mais inferior ainda 
para desprezar. A toga professoral de Louvain é bem pouca coisa, em Paris. 
E o artesão parisiense sabe como lhe são inferiores os artesãos de província 
– que sabem, por sua vez, como são atrasados os camponeses. 

 

O espírito embrutecedor se alimenta do estado de desigualdade estabelecido 

entre os homens para fixar suas profundas raízes; utiliza-se das mais diferentes 

estratégias para consolidar sua ideia doutrinária. Toda tentativa de conduzir ou 

direcionar uma inteligência sem a consciência desta, produz embrutecimento. 

(RANCIÈRE, 2017). 

É cíclico, porque acontecem em sala situações que se repetem de forma 

constante, que obrigam o/a professor/a a agir de maneira semelhante/parecida. Desta 

                                                 
22 Quando um indivíduo não se reconhece como igual a todos os outros e submete sua inteligência a 

outra inteligência abandona o caminho da emancipação e torna-se um ser humano embrutecido. 
(RANCIÈRE, 2017).  



50 

 

forma, se ele/a estiver atento, poderá repensar sua concepção filosófica e reorganizar 

sua prática/ação no ensino-aprendizagem em Filosofia. Nem todos os/as docentes 

conseguem perceber esse constante movimento, o próprio Jacotot só o apercebe na 

altura de três décadas de magistério e em uma situação extrema, seu exílio. 

Até então, Jacotot interpretava bem o papel de explicador 23  cujo objetivo 

fundamental era assegurar o progresso do embrutecimento. Rancière (2017) diz que 

a tarefa do explicador possui um rito próprio, um duplo gesto inaugural: ele decreta o 

início da aprendizagem e manipula as coisas que podem ou não ser ensinadas aos 

seus alunos/as. Nesse instante, somente a palavra do mestre tem validade, possui a 

verdade das coisas – nasce aí o “Mito Pedagógico” que divide a inteligência em duas: 

“Há, segundo ele, uma inteligência inferior e uma inteligência superior. A primeira 

registra as percepções ao acaso, retém, interpreta e repete empiricamente, no estreito 

círculo dos hábitos e das necessidades” (RANCIÈRE, 2017, p. 24). 

Para Jacotot, esse seria o caminho feito por crianças e homens simples do 

povo. “A segunda conhece as coisas por suas razões, procede por método, do simples 

ao complexo, da parte ao todo” (RANCIÈRE, 2017, p. 24) – aplicada pelos herdeiros 

de René Descartes24. Essa, por sua vez, estabelece os parâmetros da transmissão 

do conhecimento, estruturando métodos de verificação e classificação por grau de 

entendimento dos/as discentes. Para Jacotot, a fórmula adequada para a dominação 

intelectual. 

Aquele que embrutece não é de forma alguma um mestre retrógrado, arcaico e 

tradicional. Longe disso, ele é “[...] culto, esclarecido e de boa-fé” (RANCIÈRE, 2017, 

p. 25), por isso que é tão bem sucedido em seus objetivos de controle – o 

embrutecedor é extremamente atraente aos olhos dos não conscientes de suas 

capacidades intelectuais. A ação embrutecedora acontece no exato momento que 

                                                 
23 Segundo Rancière (2017), vivemos em um mundo onde a estrutura de ensino-aprendizagem é 

pautada na explicação – sistema explicador. A desigualdade é o princípio deste sistema que 
estabelece uma hierarquia de saberes, ou melhor, de inteligências. De fato, estabelece que para 
entender os signos do mundo seja necessário sempre um intermediário tradutor entre aquele/a que 
deseja aprender e a coisa a qual almeja conhecer. Esse intermediário chamado de “mestre 
explicador” ou “mestre embrutecedor” é o representante das instituições encarregadas de 
educar/preparar os indivíduos para os postos sociais previamente estabelecidos pelo grupo 
dominante.    

24 “Descartes é considerado o pai da filosofia moderna. [...] os grandes sistemas subsequentes de 
Spinoza e Leibniz repousam sobre seus ombros”. (STÖRIG, 2009, p. 274). Inclusive, o próprio 
século de Jacotot foi influenciado pelo pensamento de Descartes. “Jacotot é um homem do século 
XVIII, de um certo século XVIII, que reteve positivamente de Descartes um pensamento (o ‘bom 
senso’ que é ‘a coisa mais bem partilhada no mundo’).” (RANCIÈRE, 2003, p. 189). 



51 

 

uma inteligência torna-se subordinada a outra inteligência na relação do ensinar e 

aprender (RANCIÈRE, 2017). Não seria essa a base da atual estrutura educacional? 

Nessa linha, o/a professor/a seria um agente público ou privado encarregado de 

transmitir os valores previamente estabelecidos pelo sistema dominante. 

Rancière (2017) vê o pensar filosófico como ação individual de auto percepção 

da igualdade das capacidades intelectuais. A “situação experimental criada por 

Jacotot” e a “experiência pedagógica” que dela derivam rompem “[...] com a lógica de 

todas as pedagogias” (RANCIÈRE, 2017, p. 32), por isso mesmo, devemos perguntar 

se a partir dela podemos repensar o ensino da Filosofia. Não se entenda essa ação 

como busca pela melhor forma de captar tudo que o/a mestre/a tem a ensinar; nem 

tampouco é desprezar o conhecimento do/a mestre/a por acreditar que se pode atingi-

lo sozinho. A ação aqui deve ser posta como tentativa de transpor a distância entre o 

que sabemos (nossos signos) e o que os outros sabem (novos signos) e dessa 

experiência reorganizar novos signos: “A distância não é um mal por abolir, é a 

condição normal de toda comunicação” (RANCIÈRE, 2012, p. 15). 

Na mesma página, Rancière (2012, p. 15) considera que: 

 

A distância que o ignorante precisa transpor não é o abismo entre sua 
ignorância e o saber do mestre. É simplesmente o caminho que vai daquilo 
que ele já sabe àquilo que ele ainda ignora, mas pode aprender como 
aprendeu o resto, que pode aprender não para ocupar a posição do 
intelectual, mas para praticar melhor a arte de traduzir, de pôr suas 
experiências em palavras e suas palavras à prova, de traduzir suas aventuras 
intelectuais para uso dos outros e de contratraduzir as traduções que eles lhe 
apresentam de suas próprias aventuras. 

 

Rancière (2012) comenta que se pode aprender do mestre coisas ou signos 

que ele ainda ignora, que ele nem ao menos sabe que possui. Para Rancière (2012, 

p. 20), esse é o “[...] poder que cada um tem de traduzir à sua maneira o que percebe, 

de relacionar isso com a aventura intelectual singular que torna semelhante a qualquer 

outro, à medida que essa aventura não se assemelha a nenhuma outra”. Isso é o que 

ele chama de “igualdade de inteligência”, ou melhor, percepção coletiva das mesmas 

potencialidades intelectuais. Quando alguém percebe ou toma consciência de que 

possui a mesma capacidade intelectual que todos os outros, este quebra o motor do 

embrutecimento e envereda no caminho da “emancipação intelectual”. 

Rancière (2012, p. 17) comenta que: 

 



52 

 

A emancipação, por sua vez, começa quando se questiona a oposição entre 
olhar e agir, quando se compreende que as evidências que assim estruturam 
as relações do dizer, do ver e do fazer pertencem à estrutura da dominação 
e da sujeição. Começa quando se compreende que olhar é também uma ação 
que confirma ou transforma essa distribuição das posições. O espectador 
também age, tal como o aluno ou o intelectual. Ele observa, seleciona, 
compara, interpreta. 

 

Para Rancière (2012), emancipação significa sair de sua menoridade 

intelectual, onde tudo é apresentado pronto e acabado, certo e incontestável, para um 

estado adulto de pensamento, de “[...] desmantelamento da velha divisão do visível, 

do pensável e do factível [...]” (RANCIÈRE, 2012, p. 47). Essa desconstrução do que 

está posto, possibilitará a visão e percepção da ordem social como ela é, instante 

fundamental para a “emancipação intelectual”. 

A partir do que foi dito nessa subseção, retornamos à questão: o que é a 

Filosofia? A nossa posição nessa questão filosófica se traduz a partir dos signos 

sugeridos por Jacques Rancière (2012; 2017): a Filosofia como atitude emancipatória 

perante as coisas e/ou signos que são postos pela ordem social vigente. Partimos, 

então, da perspectiva de que todos/as possuem a mesma capacidade intelectual e 

que todos/as já possuem experiências singulares: “Temos de reconhecer o saber em 

ação no ignorante e a atividade própria ao espectador. Todo espectador é já ator de 

sua história; todo ator, todo homem de ação, espectador da mesma história” 

(RANCIÈRE, 2012, p. 21). Além disso, Rancière (2012, p. 49) ainda considera que a 

  

[...] inteligência coletiva da emancipação não é a compreensão de um 
processo global de sujeição. É a coletivização das capacidades investidas 
nessas cenas de dissenso. É a aplicação da capacidade de qualquer um, da 
qualidade dos homens sem qualidade.  

 

A Filosofia como atitude emancipatória, esse será o caminho que buscaremos 

seguir na prática filosófica e educacional em sala de aula. Buscaremos, portanto, 

estimular a vontade de aprender contida em cada aluno/a ou em cada um/a que ignora 

sua própria capacidade intelectual. 

Grande parte da tradição ocidental enxerga Sócrates como um dos principais 

estimuladores do questionar filosófico. Seu método provocou uma imensurável 

modificação na maneira de perceber as coisas no mundo, mesmo sem ter escrito 

nenhuma linha, deixou um grande legado filosófico. Rancière (2017, p. 89) discorda e 

afirma que esse “[...] método socrático da interrogação que pretende conduzir o aluno 

a seu próprio saber é de fato aquele de um amestrador de cavalos”, pois essa técnica 



53 

 

conduz toda a evolução do/a aluno/a, estabelece o início do caminhar, o que aprender, 

quando aprender e direciona a um fim não planejado pelo/a aluno/a (RANCIÈRE, 

2017) – o/a aluno/a não participa conscientemente ou, pelo menos, não no comando 

do processo de aprender. 

Kohan (2011, p. 101), diz: 

 

Sócrates embrutece e não liberta porque não permite nem propicia que o 
escravo busque por si mesmo, que encontre o próprio caminho, e também 
porque há algo estabelecido de antemão que Sócrates já conhece, e que o 
escravo deve conhecer, sem o qual o que possa aprender não terá valor 
algum. 

 

Em entrevista, Rancière (2003, p. 188) lembra que a “[...] figura de Sócrates 

não é a do emancipador, mas a do embrutecedor por excelência, que organiza uma 

mise-en-scène em que o aluno deve se confrontar às lacunas e aporias de seu próprio 

discurso [...]”. No transcorrer da relação de aprendizado acontece a transformação do 

espanto em admiração e, em consequência, o embrutecimento dos homens. Isso se 

deve ao sentimento de acreditar que sozinhos/as não poderiam chegar onde 

chegaram: “Jamais um aluno alcançará o mestre, nem o povo sua elite esclarecida; 

no entanto, a esperança de chegar lá os faz avançar pelo bom caminho, o dos 

explicadores aperfeiçoados” (RANCIÈRE, 2017, p. 166). – seria essa a engrenagem 

que, a partir da instrução, estrutura e embrutece os nossos sistemas educacionais 

com o objetivo de controlar do povo? 

Para Rancière (2017, p. 168): 

 

O aperfeiçoamento da instrução é, assim, antes de tudo o aperfeiçoamento 
das coleiras, ou antes, o aperfeiçoamento da representação da utilidade das 
coleiras. A revolução pedagógica permanente torna-se o regime normal, pelo 
qual a instituição explicadora se racionaliza, se justifica – assegurando, ao 
mesmo tempo, a perenidade do princípio e das instituições do velho25. 

 

Como, então, escapar dessas amarras institucionais? Como não ser conduzido 

ao embrutecimento? Jacotot afirma que basta emancipar-se. Para Rancière (2017), a 

ação de não obedecer à outra inteligência senão à sua própria, mesmo que sua 

vontade tenha sucumbindo à outra vontade, pode ser chamada de emancipação. Para 

                                                 
25 “O ignorante aprenderá sozinho o que o mestre ignora, se o mestre acredita que ele o pode, e o 

obriga a atualizar sua capacidade: círculo da potência homólogo a esse círculo da impotência que 
ligava o aluno ao explicador do velho método (que denominaremos, a partir daqui, simplesmente de 
o Velho).” (RANCIÈRE, 2017, p. 34). 



54 

 

Masschelein e Simons (2014), a emancipação acontece quando saímos, por vontade 

própria, da condição natural que nos foi imposta em direção a um lugar que não é, 

mas pode ser, o nosso. 

Jacotot, após sua estadia nos Países Baixos, onde vivenciou uma experiência 

que o tocou, que o afetou (LARROSA, 2002), passa a acreditar que não existem 

mentes inaptas para aprender, mas inteligências subestimadas, limitadas por outras 

inteligências. É necessário, então, forçar o/a aluno/a a fazer uso de sua própria 

inteligência; só assim, ele/a aprenderá o que antes ignorava e descobrirá o caminho 

para emancipar-se. 

Pode-se emancipar qualquer inteligência desde que se utilize o princípio da 

igualdade – esse era o pensamento de Jacotot (RANCIÈRE, 2017). Porém, para “[...] 

emancipar o outrem, é preciso que se tenha emancipado a si mesmo como viajante 

do espírito, como sujeito intelectual que participa da potência comum dos seres 

intelectuais.” (RANCIÈRE, 2017, p. 57). A “emancipação intelectual” é vista ou 

utilizada no instante em que qualquer um/a reflete sobre a própria participação na 

ordem social, seja ele quem for: “A consciência da emancipação é, antes de tudo, o 

inventário26 das competências intelectuais do ignorante” (RANCIÈRE, 2017, p. 60-61). 

Nesse processo, o entendimento, ou melhor, a capacidade de leitura das 

diferentes línguas do mundo humano é fundamental para emancipar-se: 

 

As camponesas pobres dos arredores de Grenoble fabricam luvas; pagam-
se-lhe trinta centavos a dúzia. Mas, desde que se emanciparam, elas se 
aplicam a olhar, a estudar, a compreender uma luva bem confeccionada. Elas 
adivinharão o sentido de todas as frases, de todas as palavras dessa luva. 
(ENSEIGNEMENT UNIVERSAL. Musique, 3. ed., Paris, 1890, p. 349 apud 
RANCIERE, 2017, p. 62). 

 

Um indivíduo emancipado deve poder ler as mais variadas línguas humanas 

por força de sua própria inteligência: “[...] ele deve aprender a língua própria a cada 

uma das coisas que quer fazer: sapato, máquina, ou poema” (RANCIÈRE, 2017, p. 

100). Fazendo isso, poderá emancipar-se e, uma vez estando emancipado, deve 

viabilizar essa possibilidade às outras inteligências que estão submetidas ao 

embrutecimento intelectual: “O que pode, essencialmente, um emancipado é ser 

emancipador: fornecer, não a chave do saber, mas a consciência daquilo que pode 

                                                 
26 Para Rancière (2017), fazer um inventario é listar todas as suas potencialidades intelectuais, é 

determinar sua força e entender que possui igual capacidade de inteligências, assim como todos os 
outros seres humanos. 



55 

 

uma inteligência, quando ela se considera como igual a qualquer outra [...]” 

(RANCIÈRE, 2017, p. 64) – seria essencialmente estimular uma inteligência submissa 

a se libertar e utilizar sua potência intelectual. Tarefa árdua e digna de um bom/a 

docente da disciplina de Filosofia da rede pública brasileira. 

Segundo Rancière (2017, p. 104), deve-se considerar a lição emancipadora do 

obreiro das belas artes que percebe em cada indivíduo um artista “[...] na medida em 

que adota dois procedimentos: não se contentar em ser homem de um ofício, mas 

pretender fazer de todo trabalho um meio de expressão; não se contentar em sentir, 

mas buscar partilhá-lo”. O/A professor/a nesse instante deve estar atento/a às 

especificidades de seus/uas alunos/as, deve ignorar o que é notadamente visto e vê 

o que é ignorado. 

A potência do/a mestre/a emancipador/a encontra-se no fato de que “O 

problema não é fazer sábios, mas elevar aqueles que se julgam inferiores em 

inteligência, fazê-los sair do charco em que se encontram abandonados [...]” 

(RANCIÈRE, 2017, p. 142). Decerto, não se trata da qualidade ou quantidade de 

ciência comprovadamente adquirida, mas da percepção universal da igualdade 

intelectual presente em todos/as, contudo, explorada por poucos. O objetivo do/a 

professor/a em sala de aula tratará muito mais em impulsionar vontades adormecidas 

a despertar para buscar aprender os diversos signos a partir de suas próprias 

experiências do que ensinar sistemas filosóficos que, na maioria das vezes, em nada 

fazem sentido para grande parte de nossos/as alunos/as. 

Porém, o limite da experiência emancipadora está no fato de que o Ensino 

Universal não pode ser institucionalizado, pois seria um erro, segundo Jacotot: 

“Jamais um partido, um governo, um exército, uma escola ou uma instituição 

emancipará uma única pessoa” (RANCIÈRE, 2017, p. 142). Nesse caso, certamente 

podemos repetir aqui Cerletti (2009, p. 86) e afirmar que, por exemplo, um Estado “[...] 

perderia não apenas o poder de controle, mas também a capacidade instituidora”. O 

que pode fazer uma instituição ligada ao sistema dominante senão “[...] especializa-

se na produção de categoria determinada de atores sociais – sobretudo se esses 

atores são instrutores de corporações” (RANCIÈRE, 2017, p. 143). Para que não haja 

a deturpação do Ensino Universal é preciso que seja proveniente e, acima de tudo, 

pertencente às famílias livres (RANCIÈRE, 2017). Só assim ele terá terreno fértil para 

propagar as boas novas do ensino que emancipa ao invés de aprisionar os indivíduos. 



56 

 

A partir das leituras de O mestre ignorante de Jacques Rancière (2017), demo-

nos conta que a nossa ação educacional com a Filosofia no Ensino Médio poderia 

melhorar. Talvez não seja o caso de abdicar de tudo que produzimos, mas de indagar 

acerca de todas essas experiências que vivenciamos a cada dia no espaço 

educacional. Kohan (2003) acena que O mestre ignorante nos provoca a “interrogar a 

realidade”. Devemos, a partir de uma constante reflexão, buscar melhorar o que está 

bom e reorientar o que já não produz efeito positivo em todos os participantes 

[professor/a e aluno/a] da atividade filosófica. Uma questão fundamental deve ser 

posta: como podemos assumir em sala de aula uma “atitude emancipatória” perante 

os/as alunos/as nas aulas de Filosofia? Rancière (2017) mostra que a prática 

educacional e filosófica baseada em uma concepção clássica de ensino não liberta, 

mas aprisiona o/a aluno/a. 

Nessa visão rancièriana de mundo, o/a professor/a, como um agente da ordem, 

seja público ou privado, age como um/a replicador/a dos princípios previamente 

impostos pelos detentores/as do poder. Aluno/a e professor/a estão ligados/as por 

uma relação rígida e limitadora presente no ensino-aprendizagem que apenas 

perpetua um sistema que produz seres desiguais. Mergulhar em O mestre ignorante 

possibilita olhar para nossa prática educacional e, colocando a merecida atenção, 

perceber que seguindo essa linha de “educação formal” (CERLETTI, 2009) para o 

ensino-aprendizagem, não somente em Filosofia, como também para as outras áreas, 

estaremos agindo como multiplicadores de inteligências subestimadas que serão 

direcionadas a assumir posições sociais previamente estabelecidas. 

Nesse sentido, compreender que a nossa ação como docente não deve se 

restringir a um movimento repetitivo, condicionado e limitante se mostra fundamental 

para dar início a uma mudança de postura positiva e ativa no ensino da Filosofia. 

Portanto, favorecendo o florescimento de nossa capacidade intelectual de entender o 

mundo à nossa medida por inteiro e, destarte, escapar de nos tornarmos perfeitos/as 

cidadãos/ã não reflexivos/as, mas apenas reprodutores/as dos ideais socioculturais e 

políticos de nossa época, agentes da ordem pública explicadora, um/a explicador/a. 

A conduta libertadora que existe em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), como 

bem fala Kohan (2003), provoca indagações “dissonantes” em nosso íntimo, em certo 

ponto, nos estimula a ter novas atitudes perante tudo, nos impulsiona/lança ao 

protagonismo de nossa própria vida a partir da autonomia intelectual. 



57 

 

Kohan (2003) nos diz que O mestre ignorante foge da lógica da educação que 

é imposta a todos/as nós, pois, ao invés de seguir explicando seus princípios e 

estabelecer consensos e acordos, provoca ruptura com o que é dado e cobrado. "A 

força da narrativa não está, portanto, na originalidade das teses que avança, senão 

na radicalidade da experiência que provoca." (KOHAN, 2003, p. 224). Ainda em suas 

palavras, longe de estar em acordo com as linhas filosóficas da educação, O mestre 

ignorante nos apresenta uma possibilidade renovada de praticar o filosofar, de ter uma 

experiência com a Filosofia. Se distancia da construção de sistemas bem estruturados 

ou de formulações de conceitos aceitáveis. A obra nos apresenta um exercício. "Nada 

mais, enfim, do que um exercício. Pensamento vivo e em ato." (KOHAN, 2003, p. 223). 

Kohan (2003, p. 224) ainda diz: 

 

Por isso, como o exercício de um mestre que se interroga a si mesmo, a 
leitura de O mestre ignorante pode ser um belo trabalho de emancipação, em 
um dos sentidos que Rancière confere à palavra, em seu livro: forçar uma 
capacidade ignorada ou negada a desenvolver todas as conseqüências (sic) 
desse reconhecimento. Exercício emancipatório de leitura que nos força a pôr 
em questão o modo e o sentido com que ensinamos, as forças que nos 
movem a fazê-lo, as apostas políticas que, conscientemente ou não, 
afirmamos em nossa prática. Emancipatório é o exercício, se nos permite, ao 
final das contas, de educar sem subestimar ninguém – começando por não 
subestimarmos a nós próprios. 

 

Decerto, levou-nos a entender que antes de instigar os/as outros/as a buscarem 

a liberdade ou emancipação intelectual, se faz crucial que obtenhamos a nossa 

emancipação intelectual primeiro. Só assim poderemos propagar a boa nova da ação 

emancipadora e lutar contra o processo que embrutece os indivíduos (RANCIÈRE, 

2017). 

Essa subseção discutiu a “igualdade de inteligência” como premissa para a 

construção de uma concepção filosófica que parta de O mestre ignorante. Também 

vimos, de forma não aprofundada, que não se trata de abolir o/a personagem do/a 

professor/a no ensino-aprendizagem, mas de reorientar sua ação na prática 

educacional. Na próxima seção discutiremos sobre o conceito de “emancipação 

intelectual” em O mestre ignorante. 

 

 

 



58 

 

2.5 EMANCIPAÇÃO EM O MESTRE IGNORANTE 

 

Para entender a proposta emancipatória de O mestre ignorante, deve-se antes 

compreender a motivação de Jacques Rancière para sua escrita e, em seguida, 

conhecer a trajetória do criador/idealizador do Ensino Universal27, Joseph Jacotot. 

Segundo Rancière (2003), o encontro com Jacotot se deu em meio à escrita de sua 

obra A noite dos proletários (1981). Na ocasião, os textos lidos sempre mencionavam 

o educador Jacotot e suas ações no ensino-aprendizagem no século XIX. A 

experiência da prática educacional do antigo mestre chamou a sua atenção, 

principalmente, porque também se manifestava como momento essencial de 

emancipação social. Segundo Masschelein e Simons (2014), daí em diante nunca 

mais se separaram. 

Rancière (2003) comenta que com a vitória do partido socialista na França da 

década de 80, abre-se um intenso debate acerca da concepção da escola pública 

francesa. As duas posições educacionais antagônicas da época eram o socialismo 

progressista, que defendia a “[...] adaptação do saber às populações desfavorecidas 

[...]”, e o modelo republicano, “[...] que insistia sobre a difusão indiferenciada do saber 

[...].” (RANCIÈRE, 2017, p. 186). Apesar de aparentemente diferentes/distantes, em 

sua essência, se mantinham fiéis à ideia de que o saber era o “instrumento de 

igualdade” por excelência (RANCIÈRE, 2017). Sendo assim, “[...] as duas tomam a 

igualdade como objetivo, isto é, elas tomam a desigualdade como ponto de partida.” 

(RANCIÈRE, 2017, p. 14). 

A compreensão presente em O mestre ignorante da igualdade intelectual como 

hipótese a ser verificada vem justamente para contrapor a ideia de desigualdade como 

início da atividade de ensino-aprendizagem contida tanto na perspectiva dos 

“republicanos” quanto dos “socialistas”. Dessa forma, O mestre ignorante surge como 

uma proposta alternativa de reflexão sobre as questões do ensino-aprendizagem 

emanadas do contexto sociopolítico francês da década de 80. 

Rancière (2017, p. 12, grifo do autor) diz: 

 

                                                 
27 “Não há homem sobre a Terra que não tenha aprendido alguma coisa por si mesmo e sem mestre 

explicador. Chamemos a essa maneira de aprender "Ensino Universal" e poderemos afirmar: "o 
Ensino Universal existe, de fato, desde o começo do mundo ao lado de todos os métodos 
explicadores. Esse ensino, por si só, formou, de fato, todos os grandes homens” (RANCIÈRE, 2017, 
p. 35). 



59 

 

É por isto que o discurso de Jacotot é o mais atual possível. Se acreditei dever 
fazê-lo ouvir ainda na França dos anos 80, é porque me pareceu que ele era 
o único que poderia libertar a reflexão sobre a Escola do debate interminável 
entre duas grandes estratégias de ‘redução das desigualdades’. 

 

Rancière (2003) percebeu que para além da disputa ideológica visível entre os 

“republicanos” e “socialistas” existia, de fato, uma disputa filosófica no contexto 

francês da década de 80. De um lado, a oposição entre aqueles/as que aplicam a 

igualdade como princípio ou ponto de partida e, de outro, aqueles/as que entendem a 

igualdade como fim a se buscar no contexto da estrutura do ensino-aprendizagem 

francês. O mestre ignorante rompe com a ordem das coisas e inverte a lógica do 

sistema explicador ao apresentar a igualdade de inteligência como princípio para uma 

aprendizagem individual e real que possibilita insumos para a conquista da 

emancipação intelectual. 

Por sua vez, em se tratando de Jacotot, nasceu no dia 4 de março de 1770, em 

Dijon, França. Amante da literatura francesa, professor de retórica em Dijon, 

entusiasta com a matemática e revolucionário educacional. Em 1792, serviu com 

louvor na condição de artilheiro nas tropas da República e, à sua revelia, em 1815 

tornou-se deputado (RANCIÈRE, 2017). Acima de tudo, “[...] um pedagogo 

desacomodado, desajeitado pela impossibilidade da transmissão, da explicação e da 

tranquilizadora e aparente compreensão, e que ignorava por completo o idioma 

holandês dos seus alunos” (SKLIAR, 2003, p. 231). Pode-se acreditar que sua ideia 

emancipatória é fruto de suas experiências de vida – aquelas que o atravessam 

(LARROSA, 2002), não só no magistério, como também nas vivências no âmbito 

político e, substancialmente, no ambiente da caserna 28 . Sua descoberta não foi 

programada, não tentava entender a estrutura educacional de sua época, era apenas 

um professor exilado em busca de retomar sua vida cotidiana. 

Joseph Jacotot seguia o que todos os outros professores de sua época 

seguiam, ele acreditava que a tarefa do professor era ‘transmitir’ o que sabia para 

aqueles/as que ainda não sabiam, seus alunos/as: “Em suma, o ato essencial do 

mestre era explicar e destacar os elementos simples dos conhecimentos e harmonizar 

sua simplicidade de princípio com a simplicidade de fato, que caracteriza os espíritos 

jovens e ignorantes” (RANCIÉRE, 2017, p. 19). 

                                                 
28 “A caserna é uma habitação de soldado dentro de um quartel. A partir das experiências no ambiente 

militar o soldado incorpora os hábitos da caserna.” (BORBA, 2011, p. 249). 



60 

 

Segundo Rancière (2017), com a volta dos Bourbons29  ao cenário político 

francês, Joseph Jacotot dirige-se para o exílio nos Países Baixos. De forma 

diplomática, ganha o posto de professor em meio período, com um agravante, ele não 

falava nada de holandês e, por sua vez, muitos de seus novos alunos não falavam 

francês. Como então poderia haver comunicação? Como poderia ensinar? O que 

ensinar? A priori, um aparente problema; a posteriori, o momento inicial da 

estruturação de uma postura educacional inovadora, eficaz e polêmica. Joseph 

Jacotot, no exílio, em uma situação incerta, sem prever as consequências, improvisa 

despretensiosamente seu ensino. Sua ação foi tão somente de apresentar e cobrar, 

com firmeza, dos seus alunos, a leitura interpretativa e a transcrição em francês de 

trechos do livro bilíngue “Telêmaco”, sem mais explicações. Após alguns meses, 

percebeu que seus alunos já haviam decifrado os segredos do livro – como isso 

ocorreu? Conseguiram sem explicações? 

Ora, de forma simples, Jacotot incentivou seus alunos a enveredarem no 

âmbito da pesquisa árdua e constante. Fortuitamente, essa atitude funcionou e 

viabilizou aos seus alunos um universo de possibilidades de conhecer o mundo 

sozinhos (RANCIÈRE, 2017). O improviso proporcionou uma “experiência que o 

tocou” (LARROSA, 2002) e conduziu Jacotot a indagar e, em consequência, a moldar 

sua ideia de universalização da capacidade intelectual. Jacotot desejou tão somente 

“[...] não embrutecer aos seus alunos com as infinitas explicações sem origem e sem 

porvir. E que pensou, antes de mais nada, na possibilidade de emancipar as suas 

inteligências, em igualá-las [...]” (SKLIAR, 2003, p. 232). 

Masschelein e Simons (2014, p. 84, grifo dos autores) comentam que Joseph 

Jacotot: 

 

[...] no começo do século XIX anunciou a igualdade da inteligência de todas 
as pessoas e elaborou o que ele chamou de ‘ensino universal’, incluindo a 
possibilidade de ensinar o que não se sabe, e a capacidade de as pessoas 
analfabetas emanciparem seus filhos. 

 

Diferente dessa proposta emancipatória de Jacotot está a visão pedagógica da 

França e de boa parte dos países europeus daquela época. O contexto francês pós-

                                                 
29 “Após a queda de Napoleão Bonaparte, foi acertado no Congresso de Viena o retorno da dinastia 

dos Bourbon ao trono francês, com Luís XVIII. Seu governo (1814-1824) foi marcado pela violenta 
repressão às oposições, especialmente aos partidários de Napoleão e do liberalismo. Os setores 
conservadores que apoiavam o monarca queriam a volta do absolutismo, porém isso se revelava 
cada vez mais difícil de ocorrer.” (COTRIM, 2016, p. 244). 



61 

 

revolucionário almejava uma ordem moderna, razoável, baseada na 

institucionalização dos indivíduos através da instrução educacional dicotômica: de um 

lado existia uma instrução direcionada à formação das elites; do outro, uma voltada 

para a instrução do ser humano comum do povo que possibilitasse, à sua medida, o 

acesso ao conhecimento necessário à sua integração pacífica, como cidadão 

obediente à ordem da sociedade (RANCIÈRE, 2017). Na prática, uma educação 

planejada para atender os desígnios das classes detentoras do poder político e 

econômico da época – a burguesia. 

Nessa perspectiva, “[...] o mestre era, ao mesmo tempo, um paradigma 

filosófico e o agente prático da entrada do povo na sociedade e na ordem 

governamental moderna” (RANCIÈRE, 2017, p. 11) – simultaneamente, um modelo a 

ser seguido e um guia a conduzir as mentes tidas como superiores aos lugares sociais 

mais importantes e, as mentes rotuladas de inferiores ao cenário público como 

personagens subalternos. De fato, essa era a proposta pedagógica, ou melhor, a 

forma de instruir daquele tempo – será diferente do modo de pensar a educação atual? 

Existem indicativos que não e, certamente, nos parece que essa estrutura de ensino-

aprendizagem ainda permanece ativa e em processo constante de atualização em 

vários sistemas educacionais. “[...] o pensamento não tem limites, e as consequências 

de sua livre implementação constituem um risco que o Estado deve procurar 

neutralizar.” (CERLETTI, 2009, p. 67). Nesse sentido, refletindo à luz de O mestre 

ignorante, o aparato educacional em que estamos inseridos favorece o 

embrutecimento na medida em que implanta a desigualdade das inteligências como 

princípio do aprendizado o que leva, inevitavelmente, à contenção da emancipação 

intelectual dos homens e mulheres de nossa sociedade. Pensando assim, podemos 

presumir que vivemos ainda em um “sistema explicador” por excelência. (RANCIÈRE, 

2017).   

Segundo Rancière (2017), essa ideia era falha e, em grande medida, 

doutrinária, pois condicionava o aprendizado do/a aluno/a a um agente externo 

(professor/a, mestre ou explicador/a) escolhido pelo sistema vigente. Tal instrução 

privava os indivíduos da possibilidade de buscar compreender sozinhos os signos do 

mundo, ou melhor, ao invés de libertá-los (emancipá-los), os aprisionavam (os 

embruteciam): “Jacotot e Rancière nos dizem que é preciso inverter a lógica da 

explicação, do sistema explicador da pedagogia, da pedagogia que é somente 



62 

 

explicação [...]” (SKLIAR, 2003, p. 233), só assim é possível emancipar os 

embrutecidos. Do contrário, será mantida a ideia de uma igualdade a ser atingida. 

Para Masschelein e Simons (2014, p. 84, grifo dos autores), trata-se de manter 

a referida 

 

[...] distância que é instalada na ordem do discurso, e é reinstituída e 
reconfigurada sucessivas vezes. O efeito é que os ignorantes e os pobres 
permanecem em seu lugar (na ordem social), lugar que, de acordo com o 
discurso, corresponde à ‘natureza’ ou suas ‘capacidades’. 

 

Todavia, a instrução não pode ser entendida apenas de forma negativa, ela 

pode 

 

[...] significar duas coisas absolutamente opostas: confirmar uma 
incapacidade pelo próprio ato que pretende reduzi-la ou, inversamente forçar 
uma capacidade que se ignora ou se denega a se reconhecer e a desenvolver 
todas as competências desse conhecimento (RANCIÈRE, 2017, p. 11). 

 

Para Jacotot, a primeira forma de aplicação da instrução é utilizada pela maioria 

das instituições para limitar e controlar os indivíduos intelectualmente; já a segunda 

pode favorecer a tomada de consciência no mundo. (RANCIÈRE, 2017). 

Na concepção de Rancière, as instituições estruturam sistemas socioculturais 

que atestam que o conhecimento só poderá ser conseguido se for apresentado por 

um explicador regular. Essa ideia apaga do imaginário humano os primeiros anos de 

cada indivíduo, as aprendizagens mais profundas e sólidas em que se tem a 

possibilidade de ter contado sem a regra da explicação. 

Para Rancière (2017), as primeiras palavras ou signos que a criança mais 

facilmente aprende e faz uso em seu cotidiano, aquelas particularmente ligadas ao 

seu mundo, são apreendidas sem qualquer ajuda de um explicador. São conquistadas 

pela criança a partir de sua interação com o mundo, a falar com sua experiência com 

e no mundo – uma experiência que nos afeta e causa mudanças significativas em 

nosso ser (LARROSA, 2002). Contudo, com o passar do tempo, de forma progressiva, 

essa criança é conduzida a acreditar que seu aprendizado é condicionado e 

intermediado pela ação de um/a mestre/a explicador/a proveniente de uma instituição 

voltada ao lecionar. De fato, seu progresso intelectual está intimamente ligado ao 

quanto ele/a absorveu da ciência dos/as mestres/as no decorrer de sua passagem por 

essas instituições. 



63 

 

Para Rancière (2017, p. 23), 

 

A explicação não é necessária para socorrer a incapacidade de compreender. 
É, ao contrário, essa incapacidade, a ficção estruturante da concepção 
explicadora do mundo. É o explicador que tem necessidade do incapaz, e não 
o contrário, é ele que constitui o incapaz como tal. Explicar alguma coisa a 
alguém é, antes de mais nada, demonstra-lhe que não pode compreendê-lo 
por si só. 

 

A intervenção de Jacotot foi basicamente a de colocar os alunos em uma 

situação inusitada, tensa e, sobretudo, que exigia deles uma ação rápida de suas 

inteligências – um improviso: “Ele nada lhes havia transmitido de sua ciência, nada 

explicado quanto aos radicais e as flexões da língua francesa” nem mesmo agiu “[...] 

como o preceptor do Emílio, que [...] balizam astuciosamente todo um percurso com 

obstáculos que precisam superar sozinhos” (RANCIÈRE, 2017, p. 26-27). Tal prática 

era pujantemente criticada pela classe acadêmica. 

Por força do momento, Jacotot foi levado a abdicar de fazer uso de sua 

inteligência para mediar o contato entre a inteligência impressa (livro) com a 

inteligência de seus alunos. Ao mesmo tempo, “[...] ele havia suprimido essa distância 

imaginária, que é o princípio do embrutecimento pedagógico” (RANCIÈRE, 2017, p. 

27). O que o educador Jacotot provocou, a princípio de forma inconsciente, foi a 

vontade dos alunos de tentar compreender as coisas e o mundo sozinhos, sem mestre 

explicador: “Esse método da igualdade era, antes de mais nada, um método da 

vontade. Pode-se aprender sozinho, e sem mestre explicador, quando se queira, pela 

tensão de seu próprio desejo ou pela contingência da situação” (RANCIÈRE, 2017, p. 

30, grifo do autor). 

Para Rancière (2017), a tomada de consciência da capacidade intelectual 

proporciona o distanciamento do embrutecimento e conduz os indivíduos à 

emancipação. Decerto, o que precisa ser feito nesse instante é pensar: que caminho 

devemos tomar para atingir a “emancipação intelectual”? 

Até aqui apresentamos a trajetória do professor Joseph Jacotot30, criador do 

Ensino Universal. Sua história de início se confunde com a maioria dos professores 

de sua época. Era metódico e prático, um seguidor de seu tempo. Mostrou-se como 

ele, estando em uma situação inusitada, conseguiu compreender a capacidade 

                                                 
30 “Essa figura não só se tornou o personagem central da maravilhosa história de Rancière O mestre 

ignorante, como o acompanhou de perto durante todo o seu trabalho (inclusive, praticamente não há 
texto em que Jacotot não apareça de um jeito ou de outro).” (MASSCHELEIN; SIMONS, 2014, p. 84). 



64 

 

intelectual presente em cada um e em todos modificando para o resto de sua vida a 

forma de pensar a educação. 

Em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), encontramos a proclamação da 

“igualdade das inteligências” e a necessidade da “emancipação intelectual”. Trata-se 

de um discurso inaudito até para a época atual, na qual para o sistema sócio cultural 

e político soa como um absurdo pensar na possibilidade de que todos/as são iguais 

em inteligência. Caso se observe, o conjunto de medições intelectuais [provas e 

exames] prioritariamente privilegia aqueles/as que conseguem aglutinar mais 

conteúdo – são os/as tidos/as acima da média, os/as superdotados/as, os/as 

inteligentes. Para todos/as os/as outros/as, resta a classificação menor e a preparação 

para um papel social inferior. 

Rancière (2017) não fala em níveis de inteligências, mas na capacidade de 

aprender ‘sozinhos’ que todos possuem; seja o que for, desde que exista o desejo de 

aprender. Não é simplesmente se encher de conteúdo de uma ciência, 

definitivamente, não isso. A proposta é partir do princípio, da suposição ou da hipótese 

da igualdade de inteligências entre os homens que possibilite sua “emancipação 

intelectual”. Para Rancière (2003, p. 191, grifos do autor): 

 

Toda a questão é de saber do que se parte; da igualdade, ou da 
desigualdade. Normalmente, a relação pedagógica parte da hipótese da 
desigualdade, mesmo que seja para ‘chegar’ à igualdade. Ora, a relação 
emancipadora exige que a igualdade seja tomada como ponto de partida. Ela 
exige que se parta, não do que o ‘ignorante’ desconhece, mas do que sabe. 

 

“O ato da emancipação”, sustentam, por sua vez, Masschelein e Simons (2014, 

p. 87): “[...] é a decisão de falar e pensar a partir do pressuposto da igualdade de 

inteligências, a decisão de que a pessoa tem a capacidade e o tempo que não se tem 

propriamente, de acordo com a ordem vigente e a partilha da sensível.” 

Emancipa-se quando se entende que não há necessidade de mediadores/as 

entre você e o que se quer aprender e, que se pode compreender o mundo a partir 

das palavras democraticamente livres, presentes em qualquer estrutura linguística 

existente no mundo dos homens – Rancière (2017) chama de ‘coisa comum’ a toda 

produção intelectual do homem. Quando se abdica deste direito nato de entender o 

mundo e as coisas por si mesmo, sucumbe-se à ordem explicadora e a seus/uas 

mestres/as explicadores/as. 



65 

 

Rancière (2017, p. 34) apresenta o ofício do mestre ignorante: “Mestre é aquele 

que encerra uma inteligência em um círculo arbitrário do qual não poderá sair se não 

se tornar útil a si mesmo”. Na mesma entrevista que já citamos anteriormente, 

Rancière (2003, p. 192, grifo do autor) aponta duas características do mestre 

ignorante. Uma, e talvez aquela para a qual estamos mais atentos, é que o mestre 

ignorante “É um mestre que se retira empiricamente de jogo [...]”. A outra é que o 

mestre ignorante é o que ignora a desigualdade: 

 

Mas, fundamentalmente, ‘ignorante’ quer dizer ignorante da desigualdade. O 
mestre ignorante é o mestre que não quer saber das razões da desigualdade. 
Toda experiência pedagógica normal está estruturada por razões da 
desigualdade. O mestre ignorante é aquele que ignora tudo isso e que 
comunica essa ignorância, isso é, comunica essa vontade de não saber nada 
a esse respeito. 

 

Portanto, se pode dizer com Kohan (2010, p. 208) que “O mestre emancipador 

é ignorante porque ignora aquilo que ensina mas, sobretudo, porque ignora a 

desigualdade das inteligências dominante em toda ordem social. Ele nada quer saber 

e nada tem a ver com essa desigualdade”. Entretanto, devemos entender que o 

mestre que ignora conhece mais signos do mundo, pois ele busca a mais tempo que 

seu/sua aluno/a. Nesse sentido, existe desigualdade em relação à manifestação da 

inteligência que conhece, mas não em relação à capacidade intelectual dos seres 

humanos. O mestre ignorante “comunica” essa “boa nova” para que cada ser humano 

tenha consciência de sua potência intelectual, possa compreender e, sobretudo, 

vencer o sistema que o embrutece. Para se atingir a emancipação é preciso “[...] que 

todo homem do povo pudesse conceber sua dignidade de homem, medir a dimensão 

de sua capacidade intelectual e decidir quanto a seu uso” (RANCIÈRE, 2017, p. 37). 

Masschelein e Simons (2014, p. 87, grifo dos autores), comentam que: 

 

Emancipação não é se tornar consciente de uma exploração, alienação ou 
negligência que uma pessoa, de outra forma, não saberia. De acordo com 
Rancière, aqueles que se emancipam o fizeram, e o fazem, ao reivindicar e 
praticar uma forma de pensar, falar e de viver, que não foi ou não é ‘deles’, 
que não foi ou não é apropriada, que não corresponde a seu nascimento, seu 
destino, sua natureza apropriada. 

 

O mestre que ignora deve viabilizar situações adversas, não previstas, sem 

rotas prévias para que seus/uas alunos/as possam estabelecer ligações particulares 

com o mundo e suas coisas. O/A mestre/a que ignora deve indicar caminhos que 



66 

 

possam proporcionar experiências filosóficas que, segundo Larrosa (2002), 

atravessem/toquem seu/ua aluno/a. Em entrevista outras vezes já citada, Rancière 

(2003, p. 188) aponta que O mestre ignorante: 

 

É um mestre que não transmite seu saber e também não é o guia que leva o 
aluno ao bom caminho, que é puramente vontade, que diz à vontade que se 
encontra a sua frente para buscar seu caminho e, portanto, para exercer 
sozinha sua inteligência, na busca desse caminho. 

 

Só assim, o/a aluno/a poderá colocar em ação sua inteligência há muito tempo 

subjugada pela estrutura do velho sistema. Nesse instante, como já falado, a função 

do/a mestre/a não é simplesmente a de transmitir o que sabe de sua ciência, mas a 

de um/a estimulador/a de potências intelectuais. Para Rancière (2017, p. 34), “O 

ignorante aprenderá sozinho o que o mestre ignora, se o mestre acredita que ele pode 

e o obriga a atualizar sua capacidade [...]”. Acreditar e estimular, comenta Rancière 

(2017), são as duas mais importantes prerrogativas de um/a mestre/a, de um/a bom/a 

mestre/a. 

Aquele/a que “[...] ensina sem emancipar, embrutece. E quem emancipa não 

tem que se preocupar com aquilo que o emancipado deve aprender” (RANCIÈRE, 

2017, p. 37), pois designar o que deve ser aprendido denota controle sobre o que se 

deve aprender, que por sua vez leva para o embrutecimento sistemático dos 

indivíduos. O emancipado “[...] aprenderá o que quiser, nada talvez. Ele saberá que 

pode aprender porque a mesma inteligência está em ação em todas as produções 

humanas, que um homem sempre pode compreender a palavra de um outro homem” 

(RANCIÈRE, 2017, p. 37), se estiverem ambos em pé de igualdade intelectual. 

Quando refletimos sobre o processo de “emancipação intelectual”, dá a 

entender, à primeira vista, que estamos sugerindo que a figura do/a professor/a 

desapareça da relação ensino-aprendizagem. Devemos esclarecer que não estamos 

indicando a extinção da figura do/a professor/a, pois está claro que os alunos de 

Jacotot “[...] haviam aprendido sem mestre explicador, mas não sem mestre” 

(RANCIÈRE, 2017, p. 31). Ao tensionar a função do/a professor/a no processo de 

ensino-aprendizagem, buscamos pensar o papel do/a professor/a quando seu ofício 

não é mais explicar. Desta forma, sairíamos de uma perspectiva de um “mestre 

explicador” para a de um “mestre emancipador” na disciplina de Filosofia no Ensino 



67 

 

Médio público. A questão que se colocada agora é: qual é o perfil deste/a professor/a 

emancipador? 

No âmbito do Ensino Universal, o papel antes ocupado pelo explicador regular 

é reorientado para os responsáveis do aluno/a já que “Em vez da instância 

disciplinadora da educação, intervém a decisão da emancipação, que torna o pai ou 

a mãe capaz de representar, para seu filho, o papel do mestre ignorante em quem se 

encarna a exigência incondicionada da vontade” (RANCIÈRE, 2017, p. 63). Abre-se, 

neste momento, outra questão: teria a escola perdido a sua função em nossa 

sociedade? Estaríamos retirando da escola e atribuindo às famílias o papel principal 

no processo de ensino-aprendizagem? De fato, distante de uma anulação do símbolo 

da escola, estamos indicando a possibilidade de trazer e atualizar o discurso 

emancipatório de O mestre ignorante, feito na década de 80, acerca da escola pública 

francesa, desta vez, para o contexto da escola pública brasileira, mas 

especificamente, no âmbito da EECCAM.  

Quando escreveu O mestre ignorante, Rancière (2017) entendeu que a 

experiência pedagógica de Jacotot seria fonte produtiva para embasar sua crítica ao 

sistema educacional francês e abrir margem para a possibilidade de uma reorientação 

de pensamento da estrutura de ensino-aprendizagem que usava o “saber” como 

“instrumento de igualdade”, fruto de um sistema explicador, para um que primasse 

pela igualdade intelectual como princípio da atividade educativa. Nesse sentido, 

precisamos reaprender também com Rancière (2018, p. 672) que, 

 

[...] a escola não é, primeiro, o lugar da transmissão dos saberes que 
preparam as crianças às suas atividades de adultos. Ela é, antes, o lugar 
colocado fora das necessidades do trabalho, o lugar onde se aprende para 
aprender, o lugar da igualdade por excelência. 

 

Podemos perceber que Rancière (2018) não elimina o símbolo da escola, mas, 

assim como a figura do/a professor/a, proposta desta pesquisa, retoma um antigo 

significado a esse espaço do processo de ensino-aprendizagem. Nessa linha, por que 

não pensar a extensão desse papel emancipador para os/as professores/as da 

disciplina de Filosofia na escola pública brasileira? Não estamos falando em uma 

sistematização do Ensino Universal, pois vai de encontro aos princípios educacionais 

de Jacotot. Segundo Rancière (2017, p. 184) Jacotot “[...] rejeitou qualquer tradução 

pedagógica e progressista da igualdade emancipadora”. O que queremos aqui é que 



68 

 

seja instalado a opinião da “igualdade de inteligência” como hipótese para o ensino-

aprendizagem e dessa hipótese retirar algumas consequências para o ensino de 

Filosofia na educação básica. 

A “igualdade das inteligências” é verificada, por exemplo, no contato dos 

indivíduos com o livro. O livro estabelece a relação entre dois ignorantes que a partir 

de então se reconhecem como duas inteligências: “O filho verificará no livro a 

igualdade das inteligências, desde que o pai ou a mãe verifiquem a radicalidade da 

pesquisa que ele está realizando” (RANCIÈRE, 2017, p. 63). Quer dizer que a origem 

do ato emancipatório é restrito pura e simplesmente às relações familiares em suas 

casas? Segundo Rancière (2017, p. 147), é “[...] preciso anunciar o Ensino Universal 

a todos”. Portanto, acreditamos que, assim como os pais emancipados podem 

estimular os/as seus/uas filhos e filhas a pensarem autonomamente, inventariarem 

suas capacidades intelectuais e, sobretudo, ter a consciência de quando usar suas 

habilidades, o/a professor/a emancipado/a também poderá, desde que seja invertida 

a lógica explicadora (SKLIAR, 2003), organizar-se nesse sentido: “Pode-se ser, ao 

mesmo tempo, professor, cidadão e emancipador, mas não se pode sê-lo em uma 

lógica única.” (RANCIÈRE, 2003, p. 201). 

Ceppas (2013, p. 100) afirma que: 

 

[...] nada impede que assumamos essa impossibilidade como o paradoxo de 
um desafio pedagógico-político. Se a escola é esse lugar republicano por 
excelência, onde as desigualdades têm que se haver com todo um 
ordenamento curricular e disciplinar que encarnam, de modo dinâmico e em 
disputa, as lógicas da dominação e da contradominação, por que ali não 
haveria também espaço para o anúncio da boa nova da emancipação? Nada 
nos impede de dizer, em alto e bom som, no interior dos dispositivos 
educacionais, que a identificação da falta de instrução como principal 
obstáculo para o surgimento de um coletivo de enunciação e prática política 
livre de qualquer tutela é ela mesma este obstáculo. 

 

O/a aluno/a pode aprender qualquer coisa, em qualquer lugar, sem 

especificamente fazer uso da ciência do/a mestre/a explicador/a. Ora, como então 

será a atuação do/a professor/a emancipador? Que função ele/a terá? Como será feita 

a avaliação desse/a aluno/a? Segundo Rancière, existe “[...] sempre alguma coisa que 

o mestre pode lhe pedir que descubra, sobre a qual pode interroga-lo e verificar o 

trabalho de sua inteligência” (RANCIÈRE, 2017, p. 51). Ou seja, provocar a 

curiosidade do/a aluno/a para que possa buscar saber das coisas que ainda não sabe 

e verificar até que ponto ele/a se esforçou na tarefa de compreender por si só o que 



69 

 

não sabe: “É assim que o mestre ignorante pode instruir tanto aquele que sabe quanto 

o ignorante: verificando se ele está pesquisando continuamente. Quem busca, sempre 

encontra” (RANCIÈRE, 2017, p. 56), não diretamente o que procurava, mas, sem 

dúvida, encontra algo. 

Retornamos agora para a questão da construção do perfil do/a professor/a 

emancipador/a. Segundo Rancière (2017), antes de poder estimular as vontades 

aprisionadas de seus/uas alunos/as a se libertarem do sistema embrutecedor e, 

consequentemente, conquistarem a emancipação, o/a professor/a deverá conseguir 

a sua própria emancipação – isso significa compreender a necessidade de “inverter” 

a ordem explicadora (SKLIAR, 2003), ou seja, entender que o processo de ensino 

aprendizagem deve partir do princípio da “igualdade de inteligência”, não das 

desigualdades. Ou, quem sabe, talvez fosse o caso de agir como um “homem 

razoável” que tudo pode aprender, desde que, a princípio, aprenda a língua daquilo 

que deseja desvendar/traduzir (RANCIÈRE, 2017). 

Rancière (2017, p. 131) diz: 

 

O homem razoável é virtuoso. Ele aliena parcialmente sua razão ao comando 
da desrazão, para manter esse foco de racionalidade que é a capacidade de 
se vencer a si próprio. Eis como a razão conservará sempre um refúgio 
inexpugnável, no seio da desrazão. 

 

Destarte, uma vez emancipado, ou talvez, tonando-se um “homem razoável”, 

esse/a professor/a poderá estimular seu/ua aluno/a à buscar sua “emancipação 

intelectual”. Para Masschelein e Simons (2014), o/a professor/a deverá, como primeiro 

passo, estabelecer em seu ambiente educacional a igualdade das inteligências de 

todos os homens e mulheres. A efetiva consciência desta hipótese em consonância 

com a habilidade de refletir, expressar seu pensamento e agir faz de qualquer homem 

ou mulher um ser emancipado: “A igualdade não é nem uma promessa nem um fato 

empírico, mas uma hipótese prática para se começar.” (MASSCHELEIN; SIMONS, 

2014, p. 86). 

Masschelein e Simons (2014, p. 86, grifo dos autores) complementam que “[...] 

a ‘lição’ de Jacotot sobre emancipação diz que todas as pessoas têm a seu dispor 

uma inteligência igual, e que emancipação significa efetivar/perceber essa inteligência 

igual, ou seja, a habilidade para falar, pensar e agir”. 



70 

 

O/a professor/a emancipador/a deve poder subsidiar uma atividade simples, 

efetiva e firme: problematizar constantemente todos os temas pertinentes para o/a 

aluno/a; cobrar uma pesquisa árdua em busca de soluções para o problema colocado 

e verificar rigorosamente o processo de descoberta dos/as discentes. Não quer dizer 

medir o quanto eles/as apreenderam de conteúdo, isso já é feito – e, como já foi dito 

antes, não é suficiente para o ensino de Filosofia. Pelo menos do ponto de vista desta 

pesquisa. Em nosso entendimento, o/a professor/a emancipador/a deverá verificar a 

ação/atitude do/a aluno/a perante os problemas apresentados. 

A estrutura verificadora utilizada para medir essa ação/atitude parte de uma 

perspectiva filosófica com base nos princípios de “igualdade de inteligência” e 

“emancipação intelectual”, presentes em O mestre ignorante. Nesse sentido, 

verificaremos a presença e a intensidade de elementos como a “vontade”, a “atenção” 

e a “busca” no movimento que o/a aluno/a faz em direção à sua emancipação. 

Aprofundaremos mais sobre este tema na próxima seção. 

O/a professor/a emancipador/a também precisa compreender que o “[...] ato 

emancipatório é a saída da forma como se é designado para o lugar na ordem social 

[...]” (MASSCHELEIN; SIMONS, 2014, p. 87). É a quebra da estrutura das posições 

que são postas, do que é dado e estabelecido. É uma mudança, não simplesmente 

uma mudança intelectual, mas, acima de tudo, uma mudança de postura política. 

Trata-se de uma reorganização dos corpos no plano social (MASSCHELEIN; 

SIMONS, 2014). 

Masschelein e Simons (2014, p. 88) dizem que: 

 

O ato de emancipação é, portanto, de acordo com Rancière, também político, 
já que muda a dimensão estética da ordem social; ele reconfigura o território 
do dizível, visível, pensável e possível. Ele rompe o consenso em relação aos 
dados da situação, e simultaneamente confirma e demonstra a igualdade de 
uma capacidade: a inteligência como capacidade de falar e de pensar. 

 

O Ensino Universal não mostra a solução para um melhor ensino filosófico na 

rede pública, mas apresenta uma possibilidade de ação/atitude diferente de uma 

prática extremamente explicadora, doutrinária e sistemática em que os exames e as 

provas possuem a tarefa de dividir, rotular e direcionar os indivíduos para a ordem 

hierárquica da sociedade de classe: 

 



71 

 

Desde então, com a ajuda dos aperfeiçoadores, o velho bloqueava cada vez 
mais, com seus exames, a liberdade de aprender por outro meio além de suas 
explicações e pela nobre ascensão de seus graus. A partir daí, o exame 
aperfeiçoado – representação exemplar da onisciência do mestre e da 
incapacidade do aluno em jamais igualar-se a ele – se erguia como poder 
incontornável da desigualdade das inteligências sobre o caminho de quem 
pretendesse caminhar na sociedade por seus próprios pés. A emancipação 
intelectual via, assim, suas defesas – as falhas da antiga ordem – 
inexoravelmente investidos pelos avanços da máquina explicadora 
(RANCIÈRE, 2017, p. 179). 

 

Para Rancière (2017), o exame é usado como representação de grilhões que 

aprisionam os indivíduos na obscuridade de acreditar que são incapazes ou inferiores. 

A obra O mestre ignorante de Jacques Rancière, como o vimos, nos leva a pensar 

sobre nossa prática docente, sobre nossa relação com o saber e com os/as alunos/as 

e abre espaço também para uma nova reflexão filosófica sobre o que avaliar na 

disciplina de Filosofia. 

Nas últimas subseções discutimos sobre a “igualdade de inteligência” e 

“emancipação intelectual”, princípios fundantes do “Ensino Universal”; discutimos 

também sobre o estado de embrutecimento, a concepção de um mestre explicador e 

o perfil de um mestre emancipador, pontos importantes em O mestre ignorante, de 

Jacques Rancière. A respeito da primeira questão “O que é Filosofia pensada a partir 

das lições de O mestre ignorante?” entendemos que a Filosofia se constitui em uma 

ação, uma atitude emancipatória perante o mundo e seus signos previamente postos. 

Partiremos, no percurso educacional, do princípio de que todos/as possuem a mesma 

capacidade intelectual e, os/as alunos/as já comportam uma rica bagagem sócio 

cultural que não devemos desprezar. Destarte, nosso próximo movimento nas 

próximas subseções é buscar responder a segunda e terceira questão: “Como a 

relação de ensino-aprendizagem de Filosofia deve ser pensada nessa perspectiva?” 

e “O que e como avaliar desde essa orientação?”. 

Na próxima subseção, apresentaremos oito passos para a construção de uma 

ação-educativa no ensino de Filosofia, que consideram as indicações presentes em 

O mestre ignorante. Refletiremos acerca da relação de ensino-aprendizagem, em 

especial, teremos como cerne a aprendizagem do/a aluno/a, a partir do método 

próprio do/a aluno/a e construiremos a avaliação em Filosofia a partir dos elementos 

da “vontade”, “atenção” e “busca” presentes em O mestre ignorante. 

 



72 

 

2.6 SIGNOS PARA A APRENDIZAGEM EMANCIPADORA DA FILOSOFIA NO 

ENSINO MÉDIO 

 

Na Escola há “[...] espaço para o anúncio da boa nova da emancipação”. Essa 

posição responde à questão posta por Ceppas (2013, p. 100), anteriormente citada, e 

com esse mesmo autor, reconhece-se que esse anúncio é um “desafio pedagógico-

político” que pode ser assumido também pelo/a filósofo/a, professor/a de Filosofia na 

Escola pública. Diante do exposto e a partir dessa posição, então, também podemos 

questionar: é possível indicar um método, procedimentos ou passos para que o 

“anúncio da emancipação” na Escola pública possa ser feito segundo uma tonalidade 

inspirada a partir de O mestre ignorante? A pergunta não é descabida de sentido. O 

termo “método” aparece diversas vezes em O mestre ignorante tanto em um sentido 

mais geral, por exemplo, quando se afirma que a “inteligência superior” “procede por 

método” e busca “com método” (RANCIÈRE, 2017, p. 24-25) e mesmo quando, em 

diversos momentos, Rancière (2017, p. 32) está se referindo aos diversos métodos 

pedagógicos, tais como os “métodos duros ou suaves, tradicionais ou modernos, 

passivos ou ativos” (RANCIÈRE, 2017, p. 32), entre outros exemplos que podem ser 

encontrados no texto. 

Especificamente sobre um método próprio de Joseph Jacotot, podemos 

encontrar diversas formas de nomeá-lo em O mestre ignorante: “método da 

adivinhação” (2017, p. 28); “método do acaso” (2017, p. 30; 35, grifo do autor); 

“método da igualdade” e “método da vontade” (RANCIÈRE, 2017, p. 30, grifo do 

autor); “método do aluno” (2017, p. 32; 51); “o verdadeiro método” (2017, p. 36); 

"método Jacotot" ou o “método de Jacotot (2017, p. 39; 51; 63; 91; 153; 159; 160; 

185); “método emancipador” (2017, p. 64; 142); “Método Universal” (2017, p. 78; 109; 

145); “Método do Ensino Universal” (2017, p. 102; 150); método fundado sobre a 

opinião da igualdade e da recusa das explicações (2017, p. 146); “o Ensino Universal” 

como “método natural do espírito humano” (2017, p. 147); “O Ensino Universal é o 

método dos pobres. Mas ele não é um método de pobres. É um método de homens, 

isto é, de inventores”. (2017, p. 147, grifo do autor). Esse “método”, por outro lado, se 

diferencia do “Velho método” (2017, p. 143-144), aquele da “explicação” (2017, p. 30); 

“difere radicalmente do método do mestre socrático” (2017, p. 51-52); com relação aos 

métodos pedagógicos de então, era considerado “método maldito” (2017, p. 28); 

“método mau” que “Os metodistas opõem [...] ao caminho da razão” (2017, p. 28); 



73 

 

“estranho método” (2017, p. 96, grifo do autor). Por fim, segundo Rancière (2017, p. 

178), “Todos se unem [...] para rejeitar o único método que não é bom, o método 

funesto, isto é, o método da má emancipação, o método — o anti-método — Jacotot”. 

Podemos também tentar especificar alguns elementos do “método Jacotot”: é 

um “método” que pode ser verificado na “[...] experiência da criança, do sábio e do 

revolucionário” e que revela, a partir das experiências dos “estudantes flamengos” que 

se pode “[...] aprender sozinho, e sem mestre explicador, quando se queira, pela 

tensão de seu próprio desejo ou pelas contingências da situação.” (RANCIÈRE, 2017, 

p. 30); é o “[...] verdadeiro método pelo qual cada um aprende e pelo qual cada um 

descobre a medida de sua capacidade”. (2017, p. 36). Esse método não pode ser 

comparado com a “prática dos pedagogos” que “se apóia (sic.) na oposição da ciência 

e da ignorância” e “se distinguem pelos meios escolhidos para tornar sábio o 

ignorante” (2017, p. 32), o “método emancipador” se apoia na “igualdade das 

inteligências”; nesse sentido, “O ‘método Jacotot’ não é melhor, é diferente. Por isso, 

os procedimentos colocados em prática importam pouco, neles mesmos.” (2017, p. 

49); além disso, não era um método de instrução do povo, mas tratava-se “[...] da 

graça a ser anunciada aos pobres: eles podiam tudo o que pode um homem. Bastava 

anunciar. Jacotot decidiu consagrar-se a isso.” (2017, p. 38) e, por fim, também 

destacamos o “cerne” desse método: “Para emancipar a outrem, é preciso que se 

tenha emancipado a si próprio.” (2017, p. 57). 

Porém, para Rancière (2017, p. 36): 

 

Este é, no entanto, o salto mais difícil. Quando necessário, todos praticam 
esse método, mas ninguém está pronto a reconhecê-Io, ninguém quer 
enfrentar a revolução intelectual que ele implica. O círculo social, a ordem 
das coisas, proíbe que ele seja reconhecido pelo que é: o verdadeiro método 
pelo qual cada um aprende e pelo qual cada um descobre a medida de sua 
capacidade. 

 

Já tivemos oportunidade de abordar a diferença entre o mestre ignorante e 

Sócrates. Retomemos um trecho do texto de Rancière (2017, p. 51-52, grifo do autor) 

para destacar o que ele chama de “dois atos fundamentais do mestre”: “provocar” uma 

inteligência e “verificar” o trabalho dessa inteligência. Assim, podemos sugerir o que 

pode o mestre ignorante ao “se utilizar” do “método emancipador”: 

 

 



74 

 

[...] ele interroga, provoca uma palavra, isto é, a manifestação de uma 
inteligência que se ignorava a si própria, ou se descuidava. Ele verifica que o 
trabalho dessa inteligência se faz com atenção, que essa palavra não diz 
qualquer coisa para se subtrair à coerção. Dir-se-á que, para isso, é preciso 
um mestre muito hábil e muito sábio? Ao contrário, a ciência do mestre sábio 
torna muito difícil para ele não arruinar o método. Conhecendo as respostas, 
suas perguntas para elas orientam naturalmente o aluno. É o segredo dos 
bons mestres: com suas perguntas, eles guiam discretamente a inteligência 
do aluno — tão discretamente, que a fazem trabalhar, mas não o suficiente 
para abandoná-la a si mesma. Há um Sócrates adormecido em cada 
explicador. E é preciso admitir que o método Jacotot — isso é, o método do 
aluno — difere radicalmente do método do mestre socrático. 

 

Pareceria, então, que está tudo explicado. Temos um “método Jacotot”; 

sabemos quais são as suas características fundamentais; compreendemos que esse 

método se diferencia dos outros métodos pedagógicos, embora não possa ser 

comparado com eles, pois o que existe entre o “método Jacotot” e os outros métodos 

é uma diferença de princípio. Por fim, concordamos com Ceppas (2013) que a Escola 

pode ser um espaço para “o anúncio da boa nova emancipadora”. Existem, porém, 

algumas restrições em O mestre ignorante ao que se poderia chamar 

institucionalização e pedagogização do “método Jacotot”. 

Como já vimos, cabe lembrar, em primeiro lugar, que o “método Jacotot” não é 

um método de instrução do povo. Rancière (2017, p. 12), é bastante claro no Prefácio 

à edição brasileira ao afirmar que “Os amigos da igualdade não têm que instruir o 

povo, para aproximá-lo da igualdade, eles têm que emancipar as inteligências, têm 

que obrigar a quem quer que seja a verificar a igualdade de inteligências”. Isso 

significava anunciar aos pobres que “[...] eles podiam tudo o que pode um homem”. 

(2017, p. 38). Ainda no Prefácio, Rancière (2017, p. 12) esclarece que essa é uma 

questão “propriamente filosófica” e uma “questão política” e que “Não se trata de uma 

questão de método, no sentido de formas particulares de aprendizagem”. A questão 

filosófica é “[...] saber se o ato mesmo de receber a palavra do mestre — a palavra do 

outro — é um testemunho de igualdade ou de desigualdade” e a questão política é 

“[...] saber se o sistema de ensino tem por pressuposto uma desigualdade a ser 

‘reduzida’, ou uma igualdade a ser verificada”. 

Rancière (2017, p. 143, grifo do autor) também lembra que quando o Príncipe 

Frederick, filho do Rei dos Países Baixos, “[...] convenceu [...] seu pai a criar em 

Louvain uma Escola Normal Militar, cuja responsabilidade pedagógica foi confiada a 

Jacotot”, a experiência não vingou, pois embora “a intenção” fosse boa, “[...] o 

presente era de grego: Jacotot era um mestre, não um dirigente. Seu método era 



75 

 

próprio para formar homens emancipados, mas não instrutores militares, ou sequer 

servidores em qualquer especialidade social”. Dois outros aspectos nessa questão 

também chamam a atenção: “Um Ensino Universal, contudo, não pode, sem se 

deturpar especializar-se na produção de uma categoria determinada de atores sociais 

[...]” e que “O Ensino universal pertence às famílias [...]”. Nesse sentido, não 

poderíamos “utilizar” o “método Jacotot” para formar, por exemplo, “bons cidadãos”, 

críticos dos aparatos políticos e conhecedores de seus deveres. 

Dessa forma, para Rancière (2017, p. 147), por um lado, “[...] o Ensino Universal 

não vingará, ele não se estabelecerá na sociedade”. Porém, ele também “[...] não 

morrerá, porque é o método natural do espírito humano, o de todos os homens que 

buscam seu próprio caminho”. Podemos dizer, portanto, que Jacotot também recusa 

a institucionalização do seu “método”, pois, como explicita Rancière (2017, p. 146, 

grifo do autor), “Toda instituição é uma explicação em ato da sociedade, uma 

encenação da desigualdade. Seu princípio é e será sempre antitético ao do método 

fundado sobre a opinião da igualdade e da recusa das explicações”. Por fim, cabe 

lembrar que para Rancière (2017, p. 184. Grifo do autor): 

 

Jacotot foi o único igualitário a perceber que a representação e a 
institucionalização do progresso acarretava a renúncia à aventura intelectual 
e moral da igualdade e que a instrução pública era o trabalho do luto da 
emancipação. Um saber dessa ordem provoca uma horrorosa solidão. 
Jacotot acostumou-se a essa solidão. Rejeitou qualquer tradução pedagógica 
e progressista da igualdade emancipadora. 

 

Assim, partir de alguns “signos” de O mestre ignorante para repensar a 

aprendizagem da Filosofia na Escola pública não se trataria de pensar uma didática e 

pôr em prática um método específico do ensino de Filosofia. Podemos repetir que o 

“método Jacotot” é o “método do aluno”. Por isso, desvia-se o foco do ensino para a 

aprendizagem e do/a professor/a para o/a aluno/a31. 

                                                 
31 Isso não significa também negar a necessidade de pensar uma didática específica para o ensino de 

filosofia. Boavida (1996) relata que pretendendo realmente um ensino de Filosofia voltado para a 
profundidade da própria Filosofia se deve sair da chamada didática clássica, voltada para a 
simplicidade da transmissão e exposição, para, desde de já, partir para uma didática específica da 
Filosofia. Sem essa mudança de foco a Filosofia certamente se manterá, como acontece, restrita a 
alguns poucos catedráticos. Ainda para Boavida (1996, p. 101), “O como ensinar e aprender deveria, 
pois, em filosofia, exigir, pela sua natureza, uma indagação, um debate e uma pesquisa, os quais 
implicariam uma prática nova. Ou, inversamente, uma prática nova em virtude do debate e da 
pesquisa reflectir-se-ia numa nova concepção de filosofia”. 



76 

 

A partir desses pressupostos, perguntamo-nos, então: Quais signos O mestre 

ignorante nos oferece para pensar uma aprendizagem da Filosofia? De modo geral, 

essa aprendizagem deve ser emancipadora e se sustentar no princípio e na opinião 

da igualdade de inteligências e, portanto, deve ser uma aprendizagem que se sustente 

numa atitude emancipatória do mestre e que busca verificar essa mesma atitude 

nos/as alunos/as; que estimula as potências intelectuais dos/as alunos/as e que não 

se utiliza de métodos que primem por concepções mecanicistas e hierarquizantes – 

pois, deste modo, poderia conduzir a elaborações de sistemas educacionais pautados 

nas orientações do Estado para o fornecimento de personagens que ocupariam 

papéis sociais previamente estabelecidos. 

Desejamos pensar em uma aprendizagem baseada na experiência do 

educador Jacotot e que Rancière (2017, p. 30-35) chama de “método do acaso”; 

“método da igualdade” e “método da vontade” (RANCIÈRE, 2017, p. 30) ou “método 

do aluno” (Idem, ibidem, p. 32; 51); método pelo qual “[...] podia-se aprender sozinho, 

e sem mestre explicador, quando se queria, pela tensão de seu próprio desejo ou 

pelas contingências da situação” (RANCIÈRE, 2017, p. 30). Com essa reorientação 

das discussões sobre a aprendizagem em Filosofia, esperamos poder também 

redirecionar a nossa questão sobre a avaliação em Filosofia na direção do que já 

adiantamos: as escolhas metodológicas e de conteúdo e, também, a avaliação em 

Filosofia depende de certa concepção de Filosofia que afirmamos. 

Rancière (2017) relata que em grande parte de sua vida educacional, três 

décadas para ser exato, Jacotot dedicou sua forma de lecionar, seu método, à luz dos 

ideais éticos e morais de seu tempo. Era cuidadoso, organizado e pragmático. Um 

filho consciente e responsável de sua época. Era um professor “consciencioso”, um 

correto seguidor da ordem explicadora. 

Rancière (2017, p. 19) afirma: 

 

[...] sabia que não se tratava de entupir os alunos de conhecimentos, fazendo-
os repetir como papagaios, mas, também, que é preciso evitar esses 
caminhos do acaso, onde se perdem os espíritos ainda incapazes de 
distinguir o essencial do acessório; e o princípio da consequência. 

 

A mudança de postura emerge no instante em que ele vive uma experiência 

inusitada e fortuita: uma experiência educacional. Jacotot percebe a igualdade da 

capacidade das inteligências presente em cada um e em todos, no encontro que tivera 



77 

 

com os estudantes flamengos: “Ele não lhes havia explicado a ortografia e as 

conjunções. Sozinhos, eles haviam buscado as palavras francesas correspondentes 

àquelas que conheciam [...]” (RANCIÈRE, 2017, p. 20). Sem nenhuma ajuda, os 

estudantes desvendaram os segredos da edição bilíngue do Telêmaco e Jacotot 

descobre a potência intelectual e individual presente em cada um de seus alunos 

quando esses se percebem, a princípio, iguais a todos os demais. Os alunos/as 

podem atingir o conhecimento que assim quiserem sem explicador algum, 

simplesmente por força de sua própria vontade. A igualdade quando tomada como 

princípio conduz à ação emancipatória. A partir de então, Jacotot posiciona seu 

método, ou melhor, seu modo de fazer, como uma atitude particular, que pode 

conduzir os indivíduos à “emancipação intelectual”. Esse método não pode ser 

ensinado em sistemas bem elaborados, pois nenhuma instituição jamais emancipou 

sequer um único indivíduo, mas pode ser anunciado como boa nova e estimulado 

pelos que já se encontram emancipados (RANCIÈRE, 2017). 

Marques e Prado (2018) também não acreditam na utilidade para o ensino de 

Filosofia da concepção clássica de método 32 . Mesmo porque, se fosse assim, 

fugiríamos das ideias emancipatórias de Jacotot. A ideia aqui não é pensar na 

construção de um método, mas propor uma atividade, um movimento, passos a serem 

dados para vivenciar uma experiência filosófica emancipadora. Para Marques e Prado 

(2018, p. 8) trata-se de uma “[...] filosofia atenta às vidas e experiências ordinárias, 

indagando, respectivamente, pelas suas dimensões de liberdade e resistência; 

emancipação e subjetivação política”. 

Não se trata, portanto, de 

 

[...] extrair um método de uma teoria, mas muito pelo contrário, sua 
apresentação teórica é a exposição do próprio método em ação; e a de não 
expor um método como um conjunto de procedimentos técnicos, mas ao 
revés, exigir que um método seja um princípio de ação, uma experiência em 
si, uma posição subjetiva (MARQUES; PRADO, 2018, p. 10). 

 

Assim, aqui não se tratará de um método científico estruturado, com seus 

ornamentos previamente estabelecidos, mas de uma ação, uma atitude, um 

                                                 
32 Segundo o Dicionário de Filosofia Nicola Abbagnano (2000), a palavra método tem dois significados: 

no primeiro significado não prevê distinção entre “investigação” e “doutrina”. O conceito do segundo 
é mais restrito e indica um procedimento de investigação apurado e organizado, receptível e 
autocorrigível, que garanta a obtenção de resultados válidos. Dos dois, esse último é o mais praticado 
hoje em dia pelos pesquisadores. 



78 

 

movimento. O ato de aprender Filosofia, pensado a partir de Jacotot, é muito mais 

uma relação com o saber e um modo de vida do que aprender conteúdos a partir de 

um método de ensino qualquer. Ensinar, por sua vez, para o/a mestre/a que ignora 

não é instruir, porque a instrução pode conduzir ao embrutecimento dos indivíduos. 

Ensinar é aguçar vontades a buscarem sua emancipação. Nessa perspectiva, para 

emancipar é necessário provocar uma atitude, estimular um exercício que permita 

uma relação sem intermediários explicadores com a vida. Um vínculo íntimo com o 

saber, uma ação constante e individual com o que se quer aprender, seja o que for, 

sem nenhum intermediário explicador (RANCIÈRE, 2017). 

Nesse sentido, como dizem Cruz e Bretas (2017), não se trata de um método, 

mas de uma experiência individual e singular de aprender o que assim quiser, a partir 

da força de sua própria vontade, sempre impulsionada pela premissa e, sobretudo, 

pela consciência de que todos os homens possuem igual capacidade de aprender 

sozinhos. Trata-se de uma ação de descontinuidade com o que é dado, uma proposta 

de reorganizar os conceitos e signos que enquadram cada indivíduo e que os 

aprisiona. A manifestação da igualdade, ou melhor, a verificação da “igualdade de 

inteligência” dá aos indivíduos a qualidade necessária para perceber o que é dado. 

De fato, não se trata, simplesmente de novas experiências, mas de saber ler as que 

já se apresentam no cotidiano: “O método, nessa perspectiva, é um ato de 

desconstrução e desclassificação que não se alia a uma suposição de ciência 

aplicada” (MARQUES; PRADO, 2018, p. 17). 

Nesse primeiro momento, questionamos se era possível pensar em passos, 

movimentos e atitudes para uma aprendizagem emancipatória da Filosofia a partir de 

alguns signos de O mestre ignorante. Nesse sentido, passos que primassem por 

desviar da mecanização e da hierarquização; que não necessitassem de um sistema 

estruturado e bem organizado e constituído de mestres explicadores; que 

valorizassem a autonomia e impulsionassem a vontade dos/as discentes. Uma 

aprendizagem que parta do princípio de uma ação, de uma atitude que possa 

possibilitar maior liberdade entre os/as personagens da ação educacional pode, 

decerto, permitir enxergar as experiências filosóficas que se apresentam no cotidiano 

educacional e não percebemos. Nessa visão, diferente de um método, procuramos 

identificar passos e movimentos para uma experiência com a Filosofia. 

A indicação de passos, ou melhor, de uma forma de pensar uma aprendizagem 

em Filosofia aos moldes da experiência pedagógica (RANCIÈRE, 2017, p. 32) 



79 

 

presente em O mestre ignorante requer que sejam atendidos alguns “princípios de 

ação”: primeiro, deve-se estabelecer a igualdade como princípio a ser verificado para 

a emancipação dos indivíduos; segundo, deve-se desarticular a ideia de um/a 

mestre/a explicador/a; terceiro, deve-se aceitar que se pode aprender sem um/a 

mestre/a explicador/a, mas não sem um/a mestre/a; quarto, é necessário estabelecer 

outra relação entre mestre/a e aluno/a: em vez da tradicional vertical, uma horizontal; 

quinto, o/a mestre/a deve oferecer um problema e apresentar uma coisa comum ou a 

ferramenta-motor (CERLETTI, 2003, p. 302) a ele/a e ao aluno/a; sexto, o/a mestre/a 

deve sempre querer saber dos/as alunos/as: o que eles/as veem; o que eles/as 

pensam e o que eles/as fariam e sem esquecer de sempre lembrá-los/as: eles/as 

podem aprender o que eles/as quiserem; sétimo: é necessário excluir a palavra 

compreender do vocabulário do ensino de Filosofia. Esses sete pontos implicarão em 

um oitavo: necessidade de mudar o foco do que e como avaliar em Filosofia. 

Marques e Prado (2018) fazem uma análise comparativa muito interessante 

sobre o pensamento rancièriano acerca da ideia de igualdade e o estudo de Foucault 

sobre os marginalizados. Para eles, Foucault estudou o silêncio dos excluídos 

(prisioneiros, enfermos, entre outros) e percebeu que eles/as possuem um discurso, 

uma visão particular e importante das coisas, do mundo. Em tese, sobre essa visão 

particular, não há um teor de importância menor ou maior que os outros saberes, das 

outras experiências. Mas, existe um saber que é equivalente aos outros saberes, às 

outras falas, às outras experiências. Contudo, o sistema os torna invisíveis, os impede 

de falar e, acima de tudo, quando conseguem manifestar algum tipo de comunicação, 

desqualifica sua fala, seu saber. Esse mesmo sistema estabelece que existe uma 

hierarquia entre os saberes, logo, entre os homens. É justamente a dinâmica desse 

movimento hierárquico que é estudada por Rancière em seus textos, sejam eles sobre 

estética ou política. Em Rancière, a saída para desarticular essa estrutura hierarquia 

é estabelecer o princípio da igualdade entre os homens. 

No contexto do “sistema explicador”, os/as discentes são controlados/as no 

processo de ensino-aprendizagem. O discurso deles/as é silenciado e desqualificado. 

Sua experiência é, em grande medida, desprezada e até algumas vezes condenada. 

São selecionados e classificados por números. São direcionados a entender que 

ainda não sabem quase nada da vida e que precisam estar em pleno contato com um 

agente explicador, absorvendo cada palavra, cada gesto, com o objetivo de repetir 

exatamente o que foi explicado. 



80 

 

Portanto, o primeiro “princípio de ação” para uma aprendizagem emancipatória 

da Filosofia é a necessidade de reorganizar o lugar do conceito de igualdade. Deve-

se ultrapassar a ideia de igualdade projetada como meta a ser alcançada, que 

estabelece a hierarquização entre os indivíduos, e pensar a igualdade de inteligências 

como uma opinião (RANCIÈRE, 2017, p. 71), princípio (RANCIÈRE, 2017, p. 50) ou 

suposição (RANCIÈRE, 2017, p. 72) a ser verificada (RANCIÈRE, 2017, p. 12; 100; 

107) em cada homem ou mulher. Para Rancière (2017), quando se parte da ideia de 

que não existe igualdade entre os homens, perpetua-se o desequilíbrio pujante entre 

as capacidades intelectuais e solidifica-se o estado de embrutecimento das pessoas. 

Pensando no contexto de uma sala de aula, aplicar a igualdade como princípio de 

toda ação educativa é deixar claro para todos/as os/as personagens que lá estão que 

podem e devem manifestar suas capacidades intelectuais sem se preocuparem com 

julgamentos, classificações ou postos hierárquicos. “Esse gesto inicial de igualdade 

abre as portas para a razão na medida em que ninguém acredita ser o seu dono” 

(KOHAN, 2005, p. 199). 

Para Rancière (2017, p. 183), 

 

É preciso escolher entre fazer uma sociedade desigual com homens iguais, 
ou uma sociedade igual com homens desiguais. Quem tem só um pouco de 
gosto pela igualdade não deveria hesitar: os indivíduos são seres reais e a 
sociedade, uma ficção. 

 

Seguindo Rancière (2017), o segundo e terceiro passos, respectivamente, que 

por sinal estão intimamente ligados e dependentes do primeiro, dizem respeito à 

exigência de ruptura com a ideia de um mestre explicador e, em seguida, à condição 

de uma reorientação do papel do/a mestre/a na aprendizagem de Filosofia. 

A questão da desarticulação da enraizada ideia de um/a mestre/a explicador/a 

é uma tarefa difícil no contexto cultural contemporâneo, já que se mantém atualmente 

a prerrogativa de que a função de um/a mestre/a é transmitir o que sabe para 

aqueles/a que ainda não sabem. Nessa perspectiva, aquele/a que explica estrutura, 

condiciona e limita o que deve ou não ser ensinado: “[...] é juiz e parte da explicação, 

o único que sabe e, ao mesmo tempo, legitima seu saber” (KOHAN, 2005, p. 189). 

De fato, dita as regras do aprender, estabelece os parâmetros mínimos para a 

ascensão educacional. O/A mestre/a torna-se um/a agente replicador/a das diretrizes 

do sistema político vigente, e a escola o seu campo/lugar de atuação: “O explicador é 



81 

 

aquele que impõe e abole a distância, que a desdobra e que a reabsorve no seio de 

sua palavra” (RANCIÈRE, 2017, p. 22). 

O/A mestre/a explicador/a estabelece a estrutura do aprendizado, ele/a separa, 

organiza e rotula todas as coisas que devem ser aprendidas. Por outro lado, o/a 

mestre/a que ignora será aquele/a que irá apresentar as várias possibilidades de 

caminhar e, frequentemente, estimular as vontades ainda aprisionadas dos seus/uas 

discentes. 

Para que possa agir nesse sentido, faz-se necessário que o/a mestre/a faça o 

movimento e saia de sua estrutura blindada de detentor/a de uma ciência 

forçosamente necessária e se coloque no ambiente de aprendizagem como mais um/a 

aprendiz. Na entrevista sobre a atualidade do mestre ignorante já lembramos com 

Rancière que existem duas dimensões a serem observadas na ignorância do mestre 

e uma delas é a possibilidade de o/a mestre/a retirar-se “empiricamente do jogo” e 

essa dimensão é acentuada quando “[...] o mestre realmente ignora o que o aluno 

deve aprender" (RANCIÈRE, 2003, p. 192). É preciso que se desfaça de seu/a 

personagem de sabedor/a e se mostre receptivo a perceber as experiências de uma 

aprendizagem conjunta. É primordial em uma experiência a partir dos preceitos de O 

mestre ignorante que o/a mestre/a fique atento/a ao/a seu/ua aluno/a, que possa estar 

aberto a vivenciar as incertezas, angústias, desejos e objetivos que existem no 

ambiente de ensino-aprendizagem, que seja empático para com o/a seu/ua aluno/a. 

Essa nova concepção de docente não exclui ou elimina sua importância no processo 

de ensino-aprendizagem na disciplina de Filosofia, mas, necessariamente, reorienta 

seu papel fundamental na educação filosófica. Ao invés de um/a mestre/a 

explicador/a, teremos um/a mestre/a emancipador/a. 

Kohan (2005, p. 199) afirma: 

 

Como condição para poder emancipar, um mestre emancipador deve 
começar por ele mesmo. Para emancipar é necessário emancipar-se. Para 
isso, basta um gesto, uma postura, uma atitude: aceitar o princípio de que 
todas as inteligências são iguais, de que todos os seres humanos são 
igualmente pensantes [...]. 

 

O quarto passo será estabelecer o papel do/a mestre nessa experiência de 

aprendizagem. Não existe espaço para um/a mestre/a que apenas explica, transmite 

sua irrefutável ciência. Ora, se a transmissão de conhecimento não basta como 

prerrogativa de um/a mestre/a, então qual seria a função do/a mestre/a na 



82 

 

aprendizagem de Filosofia? Cerletti (2003) acena que a função do mestre/a, pode-se 

acrescentar que não só no ensino de Filosofia, é colocar desafios, problematizar o 

mundo e o/a estudante deve solucionar por si mesmo/a as questões que lhe são 

apresentadas. 

Além disso, para Cerletti (2009, p. 80): 

 

Ensinar é colocar alguém na antessala de desafios que, em última instância, 
são pessoais. O que caberia a um professor de filosofia seria estimular a levar 
adiante esse desafio. Filosofar é atreve-se a pensar por si mesmo, e fazê-lo 
requer uma decisão. 

 

O mestre deve agir como o educador Jacotot um dia fez, “[...] ele indicou a obra 

aos estudantes e lhes solicitou que aprendessem, amparados pela tradução, o texto 

em francês” (RANCIÈRE, 2017, p. 18). O/A mestre/a deve a todo tempo provocar 

os/as alunos/as, incitá-los/as a se permitirem perceber as experiências. O/A mestre/a 

também deve participar da ação promotora de saberes, desta vez não como um/a 

juiz/a intransigente, mas como partícipe efetivo da experiência educativa. O/A docente 

deve poder criar “[...] condições para que os estudantes possam tornar própria uma 

forma de interrogar e uma vontade de saber” (CERLETTI, 2009, p. 37). Em uma aula 

de Filosofia no Ensino Médio, por exemplo, uma indicação seria levar um esquema 

simples, segundo Cerletti (2009, p. 84), composto por: 

 

[...] (problematização – tentativa de resolução – nova problematização 
compartilhada – nova tentativa de resolução - ...) é formal e aberta, uma vez 
que não indica o ‘que/como’ ensinar (em um sentido específico) nem como 
avaliar o acontecido em um curso. Cada professor atualizará ou ‘encarnará’ 
em cada curso uma proposta concreta de problemas e uma tentativa de 
revolvê-los. 

 

A proposta é que se possa escolher, em conjunto, o que pode ser estudado por 

todos, inclusive o/a mestre/a, que nesse instante se coloca como não sabedor/a do 

assunto – um/a ignorante. 

Fagundes (2013, p. 77) afirma que 

 

[...] fazer com que professores e alunos conjuntamente selecionem os 
materiais que irão ser trabalhados nas aulas, porque, desta maneira, é 
possível selecionar temas/conteúdos que alunos e professores se 
identifiquem, fazendo com que o diálogo filosófico seja compartilhado e 
experienciado por todos. 

 



83 

 

Com essa ação, se tenta desconstruir a ideia que todo mestre deva ser 

receptáculo do conhecimento e propagador de tal dádiva, para construir uma 

concepção de um/a mestre/a aberto/a a novas experiências, desafiador e com a 

função de estimulador de vontades. Nesse caminho, não existe ordem superior e 

séquito inferior, mas um conjunto de indivíduos com igual capacidade intelectual. 

Segundo Rancière (2017), o “velho método” exige a efetiva participação de um mestre 

que explique a ciência dos livros para os/as alunos/as. Por sua vez, na experiência de 

Jacotot, o/a mestre/as não teria essa prerrogativa de transmitir os saberes, não seria 

ele/a esse interlocutor ou tradutor dos textos. De fato, Rancière (2017) rejeita a 

necessidade de um/a mestre/a explicador/a, mas não a necessidade de um/a 

mestre/a. Ele percebe a importância de um/a mestre/a que não se volta para a 

explicação, que pode ser qualquer um e não precisa ensinar nada de sua ciência. 

Como dito antes, o mestre estaria muito mais para influenciador de vontades, um 

provocador/a de atitudes, essa seria a função do/a mestre/a que emancipa para 

Jacotot. 

A perspectiva de um/a mestre ignorante provoca mudanças substanciais na 

estrutura educacional e na relação mestre/a e aluno/a: de uma relação verticalizada, 

modifica-se necessariamente para uma relação horizontal. A relação, portanto, entre 

mestre/a e aluno/a se dá de forma mais equilibrada, mais igualitária e não hierárquica. 

O/a aluno/a nessa correlação não é mero/a expectador/a passivo/a da experiência 

filosófica. Ele/a passa a ter status de agente ativo de sua própria educação, pois a 

relação horizontal permite cumplicidade nas decisões e ações em sala de aula. 

Cerletti (2003) chama de “educação verticalizada” um ensino estruturado de 

cima para baixo. Nessa lógica, impõe-se um modelo sócio educacional e, 

principalmente, político, pautado em uma hierarquização exacerbada que estabelece 

que existam superiores e inferiores, princípio da desigualdade e caminho para o 

embrutecimento das pessoas. Por sua vez, na relação horizontal não existe essa 

noção de superior e inferior, mas a consciência de que todos/as possuem a mesma 

capacidade intelectual de aprender e, que em um ambiente de aprendizado filosófico, 

por exemplo, todos/as podem contribuir para a experiência filosófica em sala de aula, 

caminho para a “emancipação intelectual”. “E abre também as portas para o aprender, 

na medida em que só um igual compreende um igual.” (KOHAN, 2005, p. 199). 

Acreditar na ideia de que existem mentes superiores e inferiores é perpetuar o 

princípio da desigualdade dos indivíduos. Rancière (2017, p. 64) lembra que “O que 



84 

 

embrutece o povo não é a falta de instrução, mas a crença na inferioridade de sua 

inteligência” e que: 

 

Não há espírito superior que não encontre um mais superior ainda para 
rebaixa-lo; não há espírito inferior que não encontre outra mais inferior ainda 
para desprezar. A toga professoral de Louvain é bem pouca coisa, em Paris. 
E o artesão parisiense sabe como lhe são inferiores os artesãos de província 
– que sabem, por sua vez, como são atrasados os camponeses (RANCIÈRE, 
2017, p. 64). 

 

O espírito embrutecedor se alimenta do estado de desigualdade estabelecido 

entre os homens para fixar suas profundas raízes. Utiliza-se das mais diferentes 

estratégias para consolidar sua ideia doutrinária. Toda tentativa de conduzir ou 

direcionar uma inteligência sem a consciência desta produz embrutecimento. 

(RANCIÈRE, 2017). 

O quinto passo diz respeito às indagações dos personagens que compõem a 

sala de aula. Nas turmas de Filosofia, por exemplo, se faz necessário estabelecer uma 

questão problema. Deve-se pensar em um problema que abranja a todos/as, inclusive 

o/a mestre/a. Por exemplo, poderia ser: o que é Filosofia? O que é filosofar? Como 

ensinar Filosofia? Como aprender Filosofia? Qual é a utilidade do ensino de Filosofia? 

O que é a escola? O que significa avaliar e ser avaliado? Qual a importância disso 

para a aprendizagem? São algumas das propostas de problemáticas que se poderia 

apresentar para uma deliberação conjunta. 

Cerletti (2009, p. 83) comenta: 

 

Se considerarmos o ensino de filosofia como filosófico, o professor deverá 
ser um filósofo que cria e recria cotidianamente um conjunto de problemas 
filosóficos e suas tentativas de resposta, e isso ele não fará sozinho, mas com 
seus alunos. 

 

Assim, após a escolha da questão-problema a ser trabalhada em sala, 

estabelece-se um laço mínimo entre os/as participantes da experiência educacional, 

a “coisa comum” (RANCIÈRE, 2017). Por exemplo, uma obra literária que tenha 

significado para todos/as os/as personagens do filosofar e que possa propiciar a 

discussão acerca da questão problema formulada. Os “[...] textos filosóficos serão 

uma ferramenta central para o filosofar, mas não um fim em si mesmo” (CERLETTI, 

2009, p. 81). 



85 

 

Em Rancière (2017), o ato de escrever e a ação de ler possuem, ambos, valor 

igualitário. Ora, a relação direta com a coisa comum, que Cerletti (2003) chama de 

“ferramenta motor”, pode ressignificar as palavras em um contexto onde não existe 

um/a emissor/a legítimo/a (um detentor de conhecimento) e um/a receptor/a 

específico/a (aquele/a que não detém o conhecimento). Para Marques e Prado (2018, 

p. 24), 

 

Isso seria a democracia para Rancière, ou seja, o desenraizamento das 
palavras de uma plataforma que separa aqueles que podem e não podem ter 
acesso aos sentidos, promovendo uma abertura de acesso a todos. O modo 
de circulação das palavras serve como condição de possibilidade para a 
existência do sujeito em narrativas imagéticas intersectantes. A democracia 
é proposta por Rancière como regime de escrita e tradução. 

 

Marques e Prado (2018) querem dizer que com a ação da literalidade é possível 

quebrar a ordem explicadora que liga as palavras aos corpos rigidamente presos aos 

papéis sociais a eles impostos. As palavras são livres, não possuem dono/a ou 

regente; são democráticas e, sendo assim, podem atingir a todos/as sem exceção. É 

nas interpretações particulares das palavras que também se manifesta a nossa 

emancipação. O controle das palavras só nos traz limite, frustação e inércia 

intelectual. 

Marques e Prado (2018, p. 27) dizem ainda que: 

 

Quando o operário lê e escreve, ele fabula: inventa novas formas e 
possibilidades de ser, desfazendo a relação entre a tarefa que seu corpo 
executa e o que figura como sua preocupação intelectual. Assim, o auto-
engano não é sinônimo de alienação: não é a ignorância que sustenta a 
submissão, mas, no seu oposto, é o impedimento que a engrenagem do 
poder produz à fabulação. 

 

A leitura e a escrita estimulam o/a operário/a a sair de si, de uma condição física 

e sociocultural, para um mundo livre de mestres/as explicadores/as e suas infindáveis 

explicações. Nesse mundo livre, as palavras são soltas de seus/uas emissores/as e 

indefinidamente desapegadas de um caminho pronto e estabelecido e todo/a aquele/a 

que desejar aprender não precisará de intérprete para as palavras, porque as palavras 

podem ser lidas por qualquer um, a qualquer tempo, em qualquer lugar. 

Marques e Prado (2018, p. 27) afirmam ainda que: 

 

 



86 

 

O gesto de escrever significa ter acesso a um circuito no qual as palavras se 
tornam órfãs, disponíveis para todos, sem serem guiadas pela voz de um 
mestre que sabe como elas devem ser relacionadas a coisas e quem tem 
direito ou não a fazer um uso apropriado delas. Escrever liberta as palavras 
de uma relação dada entre signos e corpos, tornando a enunciação disponível 
a todos. 

 

Nessa direção, em uma aula de Filosofia, pode-se estimular o desejo nos/as 

estudantes para a pesquisa, para o estudo particular e singular de qualquer obra da 

qual desejarem se aproximar e para a escrita. Nesse instante, a palavra permanece 

aberta, a folha em branco e os/as alunos/as serão livres para escolher o que querem 

estudar e como querem estudar. 

O sexto passo trata do estímulo dado aos/às nossos/as discentes. O propósito 

do professor/a como mestre/a que ignora será o de sempre pôr essas questões aos 

estudantes: “O que veem?”; “O que estão a pensar sobre isso?” e “O que fariam a 

respeito?”. Sempre trabalhando ou discutindo o problema a partir da base teórica 

contida na coisa comum em uma perspectiva de diálogo com os saberes individuais 

provenientes de experiências anteriores. Em todo o processo, devemos sempre 

afirmar aos nossos alunos/as que eles podem aprender o que assim desejarem. 

Para Cerletti (2003, p. 303, grifos do autor, tradução nossa)33, 

 

O mestre não deve parar de perguntar: ‘e você ... o que você vê? O que você 
acha? O que você faria?’ As respostas, então, deixarão de ser um segredo 
valorizado pelo professor para se tornar uma conquista, de cada aluno, de 
conhecimento, do mundo e de si mesmo. O único imperativo que o mestre 
deve sustentar com tenacidade diante de um aluno é ‘você pode!’. Partindo 
deste slogan, que potencializa as possibilidades de cada um, juntamente com 
as três questões mencionadas, é possível deslocar a questão educacional 
para a política e avaliar suas consequências. Na verdade, alguém que não se 
submete a uma ordem hierárquica, construído a partir das desigualdades de 
inteligência ou outra referência, alguém que não é visto como inferior, mas 
reconhece e valoriza a sua própria capacidade, e realizada em sua 
tenacidade, pode emancipar. 

 

Nessas ideias apontadas anteriormente, pode-se perceber, além de uma 

questão de aprendizagem e ensino, concepções políticas envolvidas nesse processo 

                                                 
33 “El maestro no debe dejar de preguntar: ‘y tú... ¿qué ves?, ¿qué piensas?, ¿qué harías?’. Las 

respuestas, entonces, dejarán de ser un secreto que atesora el maestro para transformarse en una 
conquista, de cada alumno, sobre los saberes, sobre el mundo y sobre sí mismo. El único imperativo 
que el maestro debe sostener con tenacidad frente a un alumno es ‘¡tú puedes!’. Partiendo de esta 
consigna, que potencia las posibilidades de cada uno, junto a los tres interrogantes mencionados, es 
posible desplazar la cuestión educativa hacia la política y evaluar sus consecuencias. En efecto, 
alguien que no se somete a un orden jerárquico, construido a partir de desigualdades de inteligencia 
u otra referencia, alguien que no se ve como inferior sino que reconoce y valora su propia capacidad, 
y se sostiene en su tenacidad, podrá emanciparse”. (CERLETTI, 2003, p. 303). 



87 

 

de emancipação proposto por Rancière. Portanto, não se trata de ensinar o que se 

acredita saber em termos de conhecimento quantitativo e que se pensa ser necessário 

que os/as estudantes saibam. A indicação aqui proposta é estimular movimentos 

individuais, ações particulares que busquem enxergar as experiências que aí estão 

por força de sua própria vontade. 

Segundo Cerletti (2003), deve-se falar muito mais de uma atitude intelectual 

por parte do/a estudante, fortemente estimulado pelo/a mestre/a, que o leve a se 

tornar protagonista de sua própria história. Nesse caso, o “[...] que é ensinado, quando 

emancipado, é usar a própria inteligência” (CERLETTI, 2003, p. 302). 

Rancière (2017, p. 44) diz: 

 

O livro, quanto a ele, está pronto e acabado. É um todo que o aluno tem em 
mãos, que ele pode percorrer inteiramente com um olhar. Não há nada que o 
mestre lhe subtraia, e nada que ele possa subtrair ao olhar do mestre. O 
círculo abole a trapaça. E, antes de mais nada, essa grande trapaça, que é a 
incapacidade: eu não posso, eu não compreendo... Não há nada a 
compreender. Tudo está no livro. Basta relatar – a forma de cada signo, as 
aventuras de cada frase, a lição de cada livro. 

 

O sétimo passo é retirar do vocabulário do ensino-aprendizagem como um todo 

e, em especial, no ensino de Filosofia, o verbo “compreender”. Quando é usado, 

automaticamente, implanta-se a dicotomia entre os mundos dos que sabem e os que 

almejam saber. Na ordem das explicações, antes de dizê-lo existe a prerrogativa de 

uma explicação sobre a ordem das coisas. Seguindo essa linha, existe a necessidade 

contínua de um/a explicador/a sistemático e repositor/a de códigos e signos 

previamente estabelecidos e imutáveis. 

Afirma Rancière (2017, p. 25, grifo do autor): 

 

Infelizmente, é essa pequena palavra, exatamente essa palavra de ordem 
dos esclarecidos – compreender - a causadora de todo o mal. É ela que 
interrompe o movimento da razão, destrói sua confiança em si, expulsa-a de 
sua via própria, ao quebrar em dois o mundo da inteligência, ao instaurar a 
ruptura entre o animal que tateia e o pequeno cavalheiro instruído, entre o 
senso-comum e a ciência. A partir do momento em que se pronuncia essa 
palavra de ordem da dualidade, todo aperfeiçoamento na maneira de fazer 
compreender – essa grande preocupação dos metodistas e dos progressistas 
– se torna um progresso no embrutecimento. 

 

Quanto ao último passo ou “princípio de ação” para uma aprendizagem 

emancipatória inspirada em O mestre ignorante, desejo retomar a minha questão mais 

pessoal: a avaliação no ensino de Filosofia. Estar no final de nosso texto não diz que 



88 

 

seja o ponto menos importante de nossa pesquisa. Muito pelo contrário, só reafirma a 

sua relevância no cenário do ensino de Filosofia. Na ordem explicadora, o/a mestre/a 

avalia o quanto o/a aluno/a aprendeu de sua ciência, quanto de conteúdo ele/a pode 

absorver do que lhe foi transmitido, explicado. Nessa perspectiva, o peso maior é dado 

a uma prova individual, sem consulta, no final do curso. 

Como, então, avaliar em Filosofia a partir de uma proposta de aprendizagem 

que parta das indicações de O mestre ignorante? Em um modo de fazer cujos 

“princípios de ação” são indicações colhidas em O mestre ignorante, a avaliação deve 

ser orientada inicialmente pelo que já afirmamos acima: o sábio julga “[...] os 

resultados do trabalho, para verificar a ciência do aluno. O ignorante, por sua vez, fará 

menos e mais, ao mesmo tempo. Ele não verificará o que o aluno descobriu, verificará 

se ele buscou” (RANCIÈRE, 2017, p. 53-54). 

Uma avaliação filosófica que se constrói a partir dos signos de “igualdade de 

inteligência” e “emancipação intelectual” de O mestre ignorante necessita, para se 

concretizar, que se possa transpor o limite conteudista e cientificista da educação que 

se direciona muito mais para a quantidade ao invés da especificidade, e não se 

satisfazer somente em avaliar o potencial interpretativo e crítico das obras e seus 

autores/as, dos/as participantes do Ensino de Filosofia. Na perspectiva de O mestre 

ignorante, devemos analisar primordialmente a ação, a atitude perante às questões 

que se apresentam no dia a dia, o processo de apoderação de consciência intelectual 

de cada um/a dos/as alunos/as e a busca feita por eles/as para entender o mundo a 

partir de seu próprio olhar como um dia fez [infância], mas, no decorrer do 

desenvolvimento adulto torna-se cerceado desse direito pelo mundo explicador. 

Em parte, a visão tomada por essa pesquisa sobre a avaliação da 

aprendizagem da Filosofia não corresponde mais a verificar se o/a aluno/a sabe o que 

o/a mestre/a disse ou o que disse um/a filósofo/a, mas avaliar trata-se de ouvir o/a 

aluno/a, pois interessa a sua palavra: 

 

A criança que repete as palavras aprendidas e o estudante flamengo ‘perdido’ 
em seu Telêmaco não se guiam pelo acaso. Todo o seu esforço, toda a sua 
exploração é tencionada pelo seguinte: uma palavra humana lhes foi dirigida, 
a qual querem reconhecer e à qual querem responder – não na qualidade de 
alunos, ou de sábios, mas na condição de homens; como si responde a 
alguém que vos fala, e não a quem vos examina: sob o signo da igualdade. 
(RANCIÈRE, 2017, p. 29). 

 



89 

 

Como professor/a de Filosofia e tendo o livro didático como ferramenta-motor 

ou coisa comum, devo avaliar se o/a aluno/a consegue eliminar a distância entre ele/a 

e os raciocínios do livro sozinho/a. Devo avaliar, no contexto do ensino de Filosofia, o 

quanto o/a aluno/a se aproximou e foi modificado pelas experiências filosóficas que 

se apresentam em seu cotidiano sócio cultural e, em especial, político. Nesse sentido, 

reorganizaremos o processo de avaliação em Filosofia a partir dos três elementos 

encontrados em O mestre ignorante: “vontade”, “atenção” e “busca”. No próximo 

tópico, discutiremos mais sobre esses elementos. 

Nessa subseção, discutimos sobre os passos para a aprendizagem 

emancipadora da Filosofia e cujos princípios de ação foram compostos a partir de 

indicações de O mestre ignorante. Na próxima seção, tratamos da metodologia e das 

estratégias de avaliação da ação educativa-filosófica que ocorreu na 2º série “A” e “B” 

na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM). Na ação 

educativo-filosófica buscamos seguir os passos indicados para uma aprendizagem da 

Filosofia decorrentes dos signos “igualdade de inteligência” e “emancipação 

intelectual” em O mestre ignorante de Jacques Rancière. 

 

  



90 

 

3 METODOLOGIA E ESTRATÉGIAS DE AVALIAÇÃO DA AÇÃO EDUCATIVO-

FILOSÓFICA 

 

A terceira seção visa apresentar a proposta da ação educativo-filosófica, expor 

os aspectos metodológicos para a sua avaliação e o cronograma das atividades em 

campo. Os referenciais teóricos para a pesquisa de campo são Ghedin e Franco 

(2011), Minayo (2012), Severino (2007) e Laville (1999). 

 

3.1 ASPECTOS METODOLÓGICOS PARA A PESQUISA EM CAMPO 

 

Se faz necessário que a abordagem da ação educativo-filosófica ande em 

simetria com os passos ou princípios de ação, que, como vimos, são indicações 

sugeridas pela análise dos conceitos “igualdade de inteligência” e “emancipação 

intelectual” de O mestre ignorante de Rancière (2017). Desrespeitar essa premissa, 

decerto, implicará em não captar os elementos fundamentais dessa pesquisa. 

Para Ghedin e Franco (2011), os métodos ou procedimentos que podem ser 

utilizados para as pesquisas em educação devem considerar sempre a dinâmica e o 

significado da prática educativa. Estudar a educação é uma tarefa difícil e 

principalmente complexa, pois exige do/a pesquisador/a destreza para colher 

cientificamente os dados sem deixá-los sofrer reduções muito menos fragmentações, 

pois pode acarretar uma descaracterização do objeto estudado, nesse caso, as 

práticas educativas, ou melhor, o problema da avaliação em Filosofia. 

Para tanto, a modalidade científica de investigação que mais se enquadra em 

nosso trabalho de entendimento do processo de avaliação na disciplina de Filosofia 

na EECCAM, a partir dos conceitos de “igualdade de inteligência” e “emancipação 

intelectual” de Jacques Rancière, aquela que não deixará espaço para fragmentações, 

é a qualitativa com a abordagem pesquisa-ação. 

Acerca da investigação qualitativa, Minayo (2012) relata que na cultura 

ocidental a ciência estrutura a realidade assim como um dia o mito fez na antiguidade 

grega. Contudo, em se tratando do cotidiano social, a cientificidade usada na ciência 

da natureza não basta, pois despreza o que há de mais caro nas relações humanas: 

a especialização e a diferenciação. “A cientificidade, portanto, tem de ser pensada 

como uma ideia reguladora de alta abstração e não como sinônimo de modelos e 

normas a serem seguidos” (MINAYO, 2012, p. 11). Usar modelos prontos, que apenas 



91 

 

quantificam e classificam para entender as relações dos indivíduos em uma sociedade 

multifacetada em constante mudança histórica, decerto, é um erro que leva ao 

fracasso do estudo nas Ciências Sociais. 

Minayo (2012, p. 12), comenta: 

 

[...] que cada sociedade humana existe e se constrói num determinado 
espaço e se organiza de forma particular e diferente de outras. Por sua vez, 
todas as que vivenciam a mesma época histórica têm alguns traços comuns, 
dado o fato de que vivemos num mundo marcado pelo influxo das 
comunicações. Igualmente, as sociedades vivem o presente marcado por seu 
passado e é com tais determinações que constroem seu futuro, numa 
dialética constante entre o que está dado e o que será fruto de seu 
protagonismo. Portanto, a provisoriedade, o dinamismo e a especificidade 
são características de qualquer questão social. 

 

As questões emanadas do ambiente das relações entre os indivíduos em 

sociedade só podem ser melhor trabalhadas por uma via adequada e específica 

diferente da abordagem quantitativa utilizada nas ciências da natureza. “A realidade 

social é a cena e o seio do dinamismo da vida individual e coletiva com toda riqueza 

de significados dela transbordante” (MINAYO, 2012, p. 14). Nessa perspectiva, não 

dá para simplesmente quantificar os dados colhidos, é preciso mais para a pesquisa 

social – qual seria, então, a melhor abordagem para entender cientificamente o 

cotidiano sociocultural dos indivíduos? Minayo (2012) afirma que ao se tratar das 

Ciências Sociais o dado qualitativo é o fim a se buscar. “A pesquisa qualitativa 

responde a questões muito particulares. Ela se ocupa, nas Ciências Sociais, com um 

nível de realidade que não pode ou não deveria ser quantificada” (MINAYO, 2012, p. 

21). 

Devemos entender que não se trata de uma relação hierárquica entre as 

abordagens quantitativa e qualitativa – não há uma melhor que a outra, muito pelo 

contrário, existe uma relação de completude entre ambas. “Entre eles há uma 

oposição complementar que, quando bem trabalhada teórica e praticamente, produz 

riqueza de informação, aprofundamento e maior fidedignidade interpretativa” 

(MINAYO, 2012, p. 22). Nesse instante, deixamos claro que nossa opção pela 

investigação qualitativa não descarta o uso complementar da investigação 

quantitativa. 

Bogdan e Biklen (1994) comentam que a pesquisa qualitativa possui cinco 

grandes características: a primeira diz respeito ao ambiente natural, tratado pela 

investigação qualitativa como fonte direta de dados; em segundo, a investigação 



92 

 

qualitativa é descritiva, tenta sempre desmontar e entender o objeto estudado em seus 

mais íntimos detalhes; em terceiro, seus/uas investigadores/as preferem e valorizam 

mais o processo do que o resultado da pesquisa; em quarto, a indução é usada 

pelos/as pesquisadores/as para analisar os dados e, por fim, os/as pesquisadores/as 

agregam grande importância ao significado que os diferentes indivíduos atribuem às 

suas vidas. 

Minayo (2012) aprofunda a discussão acrescentando que existem três fases na 

pesquisa qualitativa: a exploratória que se resume à construção do projeto e dos 

preparativos para a atuação em campo; a intervenção empírica in loco através da 

observação participativa ou não, daí entrevistas com os/as interlocutores/as e outras 

estratégias de interação e abstração de dados e, por fim, mas não menos importante, 

o instante da análise e tratamento do material capitado em campo, que ainda é 

subdividido em ordenação, classificação e a análise propriamente dita dos dados. As 

duas últimas fases se constituem como métodos de estudos de grande valor para o 

processo de desenvolvimento de um mestrado profissional, sem falar que é o que o 

diferencia do mestrado acadêmico 

Por sua vez, escolhemos a pesquisa-ação ou investigação-ação por se tratar 

de uma das abordagens utilizadas pelos/as investigadores/as que optam pela 

pesquisa qualitativa e por carregar a característica de “[...] ao mesmo tempo que 

realiza um diagnóstico e uma análise de uma determinada situação, a pesquisa-ação 

propõe ao conjunto de sujeitos envolvidos mudanças que levam a um aprimoramento 

das práticas analisadas (SEVERINO, 2007, p. 120). 

A investigação-ação consiste em uma atitude por parte do/a pesquisador/a 

perante o seu objeto de estudo, essa investigação se caracteriza por buscar 

sistematicamente informações que possam ajudar na melhoria social dos indivíduos, 

o/a pesquisador/a se envolve ativamente no processo científico, vivenciando 

situações do cotidiano dos/as pesquisados/as. A investigação-ação pode nos 

proporcionar a identificação de pessoas e instituições, pode facilitar informação e 

compreensão de fatos que podem conduzir ao entendimento do ambiente estudado, 

permite uma melhor interação dos participantes da pesquisa e auxilia-nos a conquistar 

a confiança dos/as interlocutores/as (BOGDAN; BIKLEN, 1994). 

 

 

 



93 

 

3.2 CAMPO DA PESQUISA, CONSTRUÇÃO E TRATAMENTO DOS DADOS 

 

A pesquisa aconteceu na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de 

Amorim (EECCAM) – Ensino Médio/Técnico. A referida instituição está situada à Rua 

Manoel Gonçalves de Melo, nº 42, Bairro Barra Nova, Caicó/RN. Foi criada e 

autorizada em 1979, no governo de Lavoisier Maia, pelo Decreto Lei nº. 7.742 de 

14/11/79, sendo reconhecida pela Portaria 054/94, de 22/03/94; oferece Ensino Médio 

cujo Código do Censo Escolar/ Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 

Educacionais (INEP) nº 24.031.658. Seu nome foi uma homenagem à renomada 

professora Calpúrnia Caldas de Amorim, pela sua ilibada trajetória na educação 

seridoense. A escola funciona nos três turnos, matutino, vespertino e noturno. A 

instituição oferece o Novo Ensino Médio e Médio Técnico de três anos, no turno 

diurno. Por sua vez, no noturno, existe o Ensino Médio, uma modalidade específica 

para os/as alunos/as que trabalham durante o dia (ARAÚJO, 2019). 

A escolha dessa escola não foi por acaso, além do fato do pesquisador ocupar 

o cargo de professor efetivo na disciplina de Filosofia há uma década, a instituição 

ainda possui um excelente trabalho na área educacional na região do Seridó. 

Comumente, os alunos/as do Novo Ensino Médio34 da EECCAM tem idade entre 16 

(dezesseis) a 19 (dezenove) anos, em sua maioria residentes e domiciliados/as nos 

bairros circunvizinhos da zona oeste da cidade de Caicó/RN (Barra Nova, Barra Nova 

II, João XXIII, Paulo VI, João Paulo II, Walfredo Gurgel, Adjunto Dias, Frei Damião e 

Casas Populares (ARAÚJO, 2019); a maioria dos/as alunos/as possuem origem 

humilde e pais que trabalham no comércio local. As turmas escolhidas são as da 2º 

Série, pois entendemos que já existe uma maior maturidade na compreensão do 

cotidiano educacional da instituição campo de pesquisa em relação a uma turma de 

1º Série, e a não responsabilidade com o Exame Nacional do Ensino Médio (ENEM) 

que uma turma de 3º Série comumente tem. 

                                                 
34 De acordo com a Portaria nº 649, de 10 de julho de 2018, o Novo Ensino Médio se constitui em um 

dos programas/projetos educacionais, a nível nacional, que foca na reestruturação do ensino básico 
brasileiro com o objetivo de sua melhoria. Em seu “Art. 1º É instituído o Programa de Apoio ao Novo 
Ensino Médio para apoiar as secretarias de educação estaduais e do Distrito Federal na elaboração 
e na execução do Plano de Implementação de novo currículo que contemple a Base Nacional Comum 
Curricular - BNCC, os diferentes itinerários formativos e a ampliação de carga horária para mil horas 
anuais”. (BRASIL, 2018, p. 72). Disponível em: https://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-649-de-10-
de-julho-de-2018-29495216?inheritRedirect=true. Acesso em: 05 ago. 2020.  

https://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-649-de-10-de-julho-de-2018-29495216?inheritRedirect=true.%20Acesso
https://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-649-de-10-de-julho-de-2018-29495216?inheritRedirect=true.%20Acesso


94 

 

A ação educativo-filosófica do projeto “Avaliação em Filosofia no Ensino Médio: 

igualdade e emancipação em O mestre ignorante de Jacques Rancière” foi 

estruturada principalmente em discussões temáticas em sala de aula, com duração 

de 2 (duas) horas/aulas cada. O nosso aporte teórico foi O mestre ignorante (2017), 

de Jacques Rancière. A partir de fragmentos selecionados da referida obra, fizemos 

discussões e reflexões acerca das concepções de “igualdade de inteligência” e 

“emancipação intelectual”. 

No percurso da experiência, observamos aspectos como “vontade”, “busca” e 

“atenção”, dispositivos avaliativos, já que compreendemos que a avaliação da 

aprendizagem em Filosofia numa perspectiva emancipatória deve estar sustentada 

em uma proposta de verificação da distância intelectual suprimida ou vencida entre 

o/a aluno/a que procura aprender e a “coisa” (RANCIÈRE, 2017) que deseja conhecer 

(um livro, uma poesia, uma música, etc.), e na capacidade deste/a aluno/a de associar 

a inteligência apreendida com os signos do mundo. Por este ângulo, o/a mestre/a teria 

a incumbência de apresentar essa “coisa” que seria decifrada pelo/a aluno/a, instigar 

a pesquisa árdua da mesma e, no campo avaliativo, examinar se a pesquisa está 

acontecendo com constância e efetividade. 

Para Rancière (2017, p. 55), 

 

Não há inteligência onde há uma agregação, ligadura de um espírito a outro 
espírito. Há inteligência ali onde cada um age, narra o que ele fez e fornece 
os meios de verificação da realidade de sua ação. A coisa comum, situada 
entre as duas inteligências, é a caução dessa igualdade, e isso em um duplo 
sentido. Uma coisa material é, antes de mais nada, ‘o único ponto de 
comunicação entre dois espíritos’. A ponte é a passagem, mas também a 
distância mantida. A materialidade do livro mantém a igual distância os dois 
espíritos, enquanto a explicação é aniilação de um pelo outro. 

 

Na experiência proposta, o/a aluno/a com sua inteligência devia, por força de 

sua vontade, mantendo uma atenção em todos os passos, buscar obstinadamente 

compreender a inteligência da “coisa comum” (RANCIÈRE, 2017), sem 

intermediários/as explicadores/as, mas, necessariamente, com o incentivo constante 

do/a mestre/a emancipadora. 

De início, fizemos uma ampla divulgação entre os/as alunos/as da 2º Série A e 

2º Série B, do turno matutino, sobre a natureza do projeto, seus objetivos e 

justificativas. Em seguida, convidamos para participar da pesquisa. 



95 

 

Ressaltamos que foram disponibilizadas 10 (dez) vagas para participar do 

projeto de pesquisa, 5 (cinco) vagas para a 2º Série A e 5 (cinco) vagas para o 2º 

Série B. Vale dizer, que a colaboração foi opcional e sem ônus aos que não aderissem. 

Se tivéssemos mais de 5 (cinco) inscritos por sala de aula no projeto, que não foi o 

caso, a seleção se daria via sorteio e aquele/a que ficasse de fora do processo ficaria 

na suplência e, caso existisse alguma desistência ou algum/a responsável não 

permitisse a participação do/a filho/a nos encontros, nos questionários e nas 

entrevistas, seria convidado/a um/a aluno/a que participou do sorteio, mas não ficou 

entre os 10 (dez) selecionados para assumir o posto. Do contrário, se não tivéssemos 

os 10 (dez) inscritos, o projeto poderia ser executado com no mínimo 05 (cinco) 

alunos/as. Nesse caso, uma turma poderia ter mais alunos/as que outra. A escolha de 

5 (cinco) participantes por turma se deve porque entendemos que seja uma amostra 

significativa para uma melhor compreensão do processo de avaliação nas turmas de 

2º Série, haja vista que corresponde a cerca de 15% do número de alunos/as de cada 

turma. 

Após o sorteio, marcarmos uma reunião com os pais ou responsáveis e os/as 

alunos/as sorteados para os esclarecimentos sobre a pesquisa e seus objetivos. Essa 

fase de contato com pais ou responsáveis culminou com a assinatura do Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) por parte dos/as alunos/as maiores de 

idade (Anexo A, p. 225); Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) por 

parte dos pais ou responsáveis de alunos/as menores de idade (Anexo B, p. 227); 

assim como do Termo de Assentimento Livre e Esclarecido (TALE) (Anexo C, p. 229). 

Enquanto professor de Filosofia, nossas preocupações em sala de aula se 

centraram nos últimos anos nas estratégias de avaliação dos/as nossos/as alunos/as. 

Essa inquietação também se deu no período em que atuamos na qualidade de 

supervisor do PIBID e, portanto, contribuindo na formação de futuros/as 

professores/as. O que avaliar em Filosofia? Não sabíamos ao certo o caminho que 

poderíamos trilhar para resolver esse problema da avaliação da aprendizagem de 

Filosofia nas nossas aulas. 

No PROF-FILO, especificamente, nos componentes curriculares Filosofia do 

Ensino de Filosofia e Laboratório de Ensino de Filosofia, compreendemos, como já 

afirmamos anteriormente, que as estratégias didáticas, e entre elas as estratégias de 

avaliação em Filosofia, decorrem de determinada concepção de Filosofia que o/a 

filósofo/a-professor/a deve nutrir. Nessa perspectiva, foi necessário, em primeiro 



96 

 

lugar, perguntar-nos sobre nossa relação com a Filosofia e, principalmente, como tal 

relação afetava nossas escolhas em sala de aula. Em segundo lugar, percebemos, 

então, que uma possível orientação na questão sobre a avaliação em Filosofia exigia 

uma reorientação nossa na própria Filosofia e isso passaria por um diálogo35 com 

outros/as pensadores/as, outras pessoas que um dia viveram uma situação conflitosa 

assim como a nossa. 

Escolhemos, junto com o orientador, reorientarmo-nos na Filosofia a partir das 

lições de O mestre ignorante de Jacques Rancière (2017). Entendemos que essa 

leitura nos obrigaria a olhar para a aprendizagem dos/as alunos/as e a nos perguntar 

sobre quais aspectos deveríamos estar atentos/as no momento da avaliação. O 

mestre ignorante de Jacques Rancière (2017) não é um manual sobre como ensinar 

Filosofia, ou melhor, não ensina métodos de ensino que se deve absorver para 

encontrar e ou aprimorar uma técnica de ensino, mas é uma leitura que leva a uma 

experiência com a Filosofia e, acima de tudo, levou-nos a um “exercício 

emancipatório”, para usar um termo de Kohan (2003, p. 224). 

Fazer essa leitura mudou a nossa concepção sobre o papel que o/a professor/a 

deve assumir em seu magistério. Hoje, acreditamos bem mais na ideia de um/a 

mestre/a que liberta, que estimula os/as alunos/as ao invés de momentaneamente 

transmitir seu saber, sua ciência. Sendo assim, como visto em O mestre ignorante 

(RANCIÈRE, 2017), devemos propagar em sala a boa nova da igualdade das 

inteligências para que um dia os/as alunos/as possam atingir sua “emancipação 

intelectual”. 

Destarte, uma vez definida a postura que seguiremos em nossas aulas de 

Filosofia, a de um professor/a estimulador/a de vontades em prol de indivíduos 

emancipados/as, retornamos à nossa particular e mais urgente questão com o ensino-

aprendizagem de Filosofia, a avaliação. As estratégias de aprendizagem e avaliação 

que vamos utilizar nas aulas de Filosofia devem andar em consonância com a 

postura/atitude filosófica que assumimos como premissa para o nosso labor 

educacional. 

                                                 
35  Gallo e Kohan (2000, p. 182, grifo dos autores) afirmam que “[...] a filosofia é uma prática 

profundamente dialógica; não no sentido de ela procurar o consenso ou o mútuo entendimento, mas 
sim no sentido de ser um dia-logos, um logos que atravessa pelo menos duas vozes: a voz daquele 
que fala e a voz daquele sobre o qual se fala”. 



97 

 

Portanto, os encontros com os/as alunos/as selecionados/as foram pensados 

a partir dos passos já esboçados acima, cujos princípios de ação são indicações de 

O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) e que se estabelecem principalmente a partir 

dos conceitos de “igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual”. A ideia aqui, 

como um dia o professor Jacotot (RANCIÈRE, 2017) fez, foi colocar para os/as 

discentes uma questão-problema, a qual eles/as podiam descobrir sozinhos/as a 

saída, cabendo ao professor-pesquisador observar e verificar a intensidade da 

manifestação dos aspectos da “vontade”, da “busca” e a “atenção” dos/as alunos/as. 

Assim, embora Rancière (2017, p. 30) fale de “método da igualdade” e “método da 

vontade” no sentido de que se podia “[...] aprender sozinho, e sem mestre explicador, 

quando se queria, pela tensão do seu próprio desejo ou pelas contingências da 

situação”, o que propomos não é um método ou uma técnica para aperfeiçoar o ensino 

e a aprendizagem em Filosofia, mas princípios para uma ação educativa cuja 

intencionalidade filosófica é questionar o ensino, a aprendizagem e, especificamente, 

a avaliação em Filosofia no Ensino Médio. 

Desta forma, em cada um dos 6 (seis) encontros tivemos em vista os 8 (oito) 

passos para uma aprendizagem emancipatória da Filosofia no Ensino Médio a partir 

de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017): a) estabelecer a igualdade como princípio; 

b) romper com a lógica do mestre explicador; c) pode-se aprender sem um mestre que 

explica, mas nunca sem um mestre; d) propor uma outra relação entre discentes e 

docente; e) estabelecer uma coisa comum e suas respectivas questões/problemas; f) 

o/a mestre/a deve sempre querer saber dos/as alunos/as: o que eles/as veem, o que 

eles/as pensam e o que eles/as fariam, e sem esquecer de sempre lembrá-los/as: 

eles/as podem aprender o que eles/as quiserem; g) retirar a palavra compreender do 

vocabulário. Por fim, reorganizar o processo de avaliação a partir dos três elementos 

encontrados em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017): “vontade”, “atenção e 

“busca”. Esses passos não deveriam ser seguidos necessariamente nessa ordem, 

mas deveriam estar presentes para que os/as alunos/as pudessem vivenciar, a partir 

de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), uma aprendizagem emancipadora com a 

Filosofia no Ensino Médio. 

Em todo o trajeto feito nos 6 (seis) encontros, fizemos sempre três perguntas-

chave aos/as nossos/as discentes: “O que eles veem?”; “O que eles pensam?” e “O 

que eles fariam?”, pois como afirma Rancière (2017, p. 40): “De tudo o que ele 

aprende [...] lhe serão pedido que fale, que diga o que ele vê, o que pensa disso, o 



98 

 

que faz com isso” e, posteriormente, “O aluno deve ver tudo por ele mesmo, comparar 

incessantemente e sempre responder à tríplice questão: o que vês? O que pensas 

disso? O que fazes com isso?. Sem esquecer de sempre lembrá-los: vocês podem 

aprender o que quiserem?” (RANCIÈRE, 2017, p. 44). Em cada momento, portanto, 

o/a mestre/a que ignora, uma vez emancipado/a, estimulará as vontades ainda 

adormecidas dos/as discentes para que eles/as busquem sozinhos/as solucionar suas 

questões, desta forma, possam alcançar sua “emancipação intelectual”. 

No tocante à avaliação, item central de nossa pesquisa, seguimos o caminho 

indicado em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Construímos uma “ficha 

avaliativa” (APÊNDICE E, p. 170) para verificar a igualdade em sala de aula. Para 

tanto, usamos como base teórica para a nossa avaliação os três elementos 

apresentados anteriormente a partir de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017): 

“vontade”, “busca” e “atenção”. 

 

3.2.1 “Atenção” em O mestre ignorante 

 

Rancière (2017, p. 83, grifo do autor) afirma que, 

 

[...] a vontade, reencontra sua racionalidade no seio do espaço de cada um 
sobre si mesmo, da autodeterminação do espírito como atividade. A 
inteligência é atenção e busca, antes de ser combinação de ideias. A vontade 
é potência de se mover, de agir segundo movimento próprio, antes de ser 
instância de escolha. 

 

A atenção é o ato de impulsionar, por força da vontade, uma inteligência ligada 

ao sistema explicador. A atenção se manifesta como o poder de perceber e 

compreender o que se vê e o que se fala e de relacionar todos os nossos signos com 

os signos do mundo que se mostram à nossa frente. “Não há senão um poder, o de 

ver e de dizer, de prestar atenção ao que se vê e ao que se diz.” (RANCIÈRE, 2017, 

p. 47). 

Há, para Rancière (2017), duas ações fundamentais que o/a mestre/a ignorante 

não deve deixar de fazer no exercício educacional: a primeira é sempre provocar a 

inteligência de seu/ua aluno/a, não guiar, mas interrogar sobre as suas percepções 

dos signos do mundo; a segunda, e nesse instante mais pertinente, o/a mestre/a 

ignorante deve verificar com extrema firmeza se o/a aluno/a está, no processo de 



99 

 

ensino-aprendizagem, colocando absoluta atenção em todo o percurso de descoberta 

individual dos signos que ainda desconhece, mas, que deseja conhecer. 

Podemos questionar o/a aluno/a sobre o que está aprendendo, mesmo sem ter 

a mínima noção da ciência que estar a estudar. Basta questionar sobre seu exercício 

e verificar o nível de atenção que colocou no que, a princípio, estudava e, em seguida, 

no momento de suas respostas às perguntas (RANCIÈRE, 2017). 

Rancière (2017, p. 55) diz: 

 

Se o vizinho vos pede para verificar o que sabe o pequeno colegial, não 
estareis em nada embaraçado com essa requisição, ainda que não tenhais 
estudos. O que estais aprendendo, jovem amigo, direis à criança. – Grego. – 
O quê? – Esopo – O quê? – As Fábulas – Que fábula conheceis? – A primeira 
– Onde está a primeira palavra? –Ei-la aqui. – Passai-me vosso livro. Recitai-
me a quarta palavra. Colocai-a por escrito. O que escrevestes não se parece 
com a quarta palavra do livro. Vizinho, essa criança não sabe o que diz saber. 
Essa é uma prova de que lhe faltou atenção, quando estudava ou quando 
indicou o que diz saber. Aconselhai-o a estudar. Voltarei a passar, e vos direi 
se está aprendendo o grego, que ignoro, que sou incapaz de ler. 

 

Percebemos que verificar a efetividade da pesquisa conduzida pelo/a aluno/a 

pode ser tarefa dirigida a qualquer um/a que se reconheça igual em inteligência a 

todos/as os/as outros/as, decerto, basta-lhe que identifique o nível de atenção que o/a 

aluno/a está colocando em cada signo que buscar conhecer (RANCIÈRE, 2017). 

Destarte, a atenção se traduz, por parte do/a aluno/a, em vigilância constante 

e rigorosa em todo o percurso do ensino-aprendizado – em toda a pesquisa individual 

desse/a aluno/a. Desta forma, o/a aluno/a atento/a em sua ininterrupta pesquisa 

poderá perceber todos os signos novos que se apresentam no mundo e, 

fundamentalmente, associá-los aos seus signos para produzir novos conhecimentos: 

“O essencial é essa contínua vigilância, essa atenção que jamais se relaxa sem que 

venha a se instalar a desrazão – em que excelem tanto aquele que sabe quanto o 

ignorante.” (RANCIÈRE, 2017, p. 57). 

Para Rancière (2017), é possível fazer uma profunda reflexão acerca de nossas 

capacidades intelectuais em todos os campos de atuação humana. Nesse sentido, 

descobriremos as aptidões que nem ao menos desconfiamos que existam – se 

resume em um levantamento de nossas habilidades intelectuais, desta vez, 

desprezando a posição no mundo social que ocupamos. Para que isso seja possível, 

basta prestar “atenção incondicional” a todos os passos da atividade intelectual e 

perceber que não existem capacidades menores ou maiores de inteligência, mas 



100 

 

ocorrências diferentes em cada indivíduo em todo o espaço de atuação humana 

(RANCIÈRE, 2017). 

Rancière (2017, p. 61) ainda diz: 

 
Permanece embrutecido aquele que opõe a obra das mãos operárias e do 
povo que nos alimenta às nuvens da retórica. A fabricação de nuvens é uma 
obra da arte humana que exige, nem menos, nem mais, tanto trabalho, tanta 
atenção intelectual quanto a fabricação de calçados e de maçanetas. 

 

Não atingimos os nossos objetivos por falta de capacidade intelectual de nossa 

parte, mas, simplesmente, porque não empregamos a devida atenção naquela 

atividade. Rancière (2017, p. 78) ainda complementa que: 

 

A atenção não é nem uma bossa do cérebro, nem uma qualidade oculta. E 
um fato imaterial em seu princípio e material em seus efeitos: temos mil e um 
meios de verificar sua presença, sua ausência ou sua maior ou menor 
intensidade. E para isso que tendem todos os exercícios do Método 
Universal. 

 

Sendo assim, podemos utilizar o fator da “atenção” como um dos elementos 

possíveis para conduzir uma avaliação baseada nos princípios da “igualdade de 

inteligência” e “emancipação intelectual”, presentes em O mestre ignorante (Rancière 

(2017). 

De fato, a necessidade se manifesta como uma questão dicotômica e paradoxal 

para o espírito humano: por um lado, como motor que impulsiona a inteligência 

humana a descobrir caminhos novos e, por outro, como obstáculo que interrompe a 

jornada quando cessa seu desejo. A vontade deve emergir, ou melhor, se revelar 

exatamente nesse instante de apatia, de distração de nosso intelecto, para mostrar 

que podemos aplicar, desde que com atenção, a mesma inteligência em todas as 

atividades humanas (RANCIÉRE, 2017). 

Para Rancière (2017), a compreensão que cada um/a tem de si mesmo/a evita 

enganos. Decerto, a incapacidade do ser humano vive na lerdeza que ele/a coloca em 

seu caminhar, no medo de errar que não o deixa tentar e, principalmente, a falta de 

atenção que o faz desviar de seu percurso para descobrir as coisas do mundo: 

 

Tua humildade não é senão temor orgulhoso de tropeçar ante o olhar dos 
outros. Tropeçar não é nada; o mal está em divagar, sair de seu caminho, 
não mais prestar atenção ao que se diz, esquecer-se do que se é. Segue, 
portanto, teu caminho. (RANCIÈRE, 2017, p. 87). 

 



101 

 

Nesse sentido, é preciso empregar o máximo de atenção na investigação e, em 

seguida, relatar tudo que se viu e sentiu no trajeto de desvendar outra língua. A 

inteligência está em ação em cada homem, jamais se realiza em grupos de homens, 

a reunião de homens é regida por leis da matéria (RANCIÈRE, 2017, p. 111, grifo do 

autor): 

 

Logo, é preciso concluir que a inteligência está somente nos indivíduos, mas 
que ela não está em sua reunião. ‘A inteligência está em cada unidade 
intelectual; a reunião dessas unidades é necessariamente inerte e sem 
inteligência [...] Na cooperação de duas moléculas intelectuais que 
nomeamos homens, há duas inteligências; elas têm a mesma natureza, mas 
não há inteligência única que presida essa reunião. Na matéria, a gravidade 
é força única a animar a massa e as moléculas; na classe dos seres 
intelectuais, a inteligência somente dirige indivíduos: sua reunião está 
submetida às leis da matéria’. 

 

Nesse sentido, entendemos que somente cada ser humano individualmente 

possui a liberdade que uma reunião deles não tem. O espírito humano é formado da 

união entre a vontade e a inteligência presente em cada homem e mulher 

(RANCIÉRE, 2017). Basta que a inteligência se dispense, se distraia para que o 

espírito seja levado pela gravitação da matéria, caia na desrazão, “[...] uma atividade 

da vontade pervertida, possuída pela paixão da desigualdade” (RANCIÈRE, 2017, p. 

118). A ausência de atenção provoca a distração e, consequentemente, a interrupção 

do bom caminho das descobertas individuais: 

 

Eis porque alguns filósofos e teólogos explicam o pecado original como uma 
simples distração. Nesse sentido, podemos dizer com eles que o mal não é 
mais do que ausência. Mas sabemos, também, que essa ausência é uma 
recusa. Aquele que se distrai não vê por que razão deveria prestar atenção. 
A distração é, de início, preguiça, desejo de subtrair-se ao esforço. A própria 
preguiça não é, todavia, torpor da carne, ela é ato de um espírito que 
subestima sua própria potência. (RANCIÉRE, 2017, p. 114). 

 

No tocante a esta colocação, podemos deduzir que a “atenção” se constitui 

como um dos elementos mais importantes no que diz respeito à tomada de 

consciência da igualdade de inteligência dos homens. Ter “atenção” no momento da 

leitura dos signos do mundo possibilita perceber a potência subestimada que todos os 

homens possuem, mas desconhecem. (RANCIÈRE, 2017). 

 

 



102 

 

3.2.2 “Busca” em O mestre ignorante 

 

Outro elemento importante para a verificação do aprendizado do/a aluno/a é a 

“busca”. Para Rancière (2017), o mestre que ignora também se mantém vigilante em 

sua verificação da constante pesquisa do/a aluno/a e, sobretudo, se mantém atento 

para não deixar que esse/a aluno/o pare de “buscar” entender o mundo à sua maneira. 

A forma de instruir do/a mestre/a que ignora é verificar o quanto de pesquisa o/a 

aluno/a está fazendo em prol de buscar entender tudo que queira: “O mestre é aquele 

que mantém o que busca em seu caminho, onde está sozinho a procurar e o faz 

incessantemente”. (RANCIÈRE, 2017, p. 57). 

No Ensino Universal, não buscamos encontrar explicações pormenorizadas em 

cada coisa, signo ou língua que se apresenta a nossa frente no mundo. Como 

indivíduos emancipados/as, o que realmente buscamos é, fundamentalmente, 

compreender, à nossa medida, a inteligência daquele/a que escreveu, esculpiu, 

pintou, etc. e comparar sua manifestação intelectual com a nossa. Só assim, 

estaremos verificando a hipotética ideia da igualdade intelectual como princípio de 

ação/atitude no processo de ensino-aprendizagem. 

Rancière (2017, p. 64) afirma que: 

 

Ao forçar a vontade do filho, o pai de família pobre verifica que eles têm a 
mesma inteligência, que seu filho pesquisa como ele; e o que o filho busca 
no livro é a inteligência daquele que o escreveu, para verificar se ela procede 
exatamente como a sua. Essa reciprocidade é o cerne do método 
emancipador, o princípio de uma filosofia nova que o Fundador, juntando 
duas palavras gregas, batizou de panecástica, porque ela busca o todo da 
inteligência humana em cada manifestação intelectual. 

 

O que realmente devemos buscar fazer no ensino-aprendizagem é contra-

traduzir os signos anteriormente traduzidos por outros homens e relacioná-los aos 

nossos signos e, acima de tudo, emitir novos signos que possam novamente produzir 

outras leituras (RANCIÈRE, 2017). 

 

3.2.3 “Vontade” em O mestre ignorante 

 

De acordo com o Ensino Universal, qualquer homem, por força de sua vontade, 

pode decifrar qualquer signo produzido por outro homem, desde que estabeleça a 

igualdade intelectual como princípio de sua ação de aprendizado: “Nada há aquém 



103 

 

dos textos, a não ser a vontade de se expressar, isto é, de traduzir” (RANCIÈRE, 2017, 

p. 27). 

A união das vontades dos indivíduos com a necessidade do momento estimula 

o aparecimento de habilidades nunca vistas antes na inteligência humana. Segundo 

Rancière (2017), no ato de ensinar e aprender, a partir das lições de O mestre 

ignorante (Rancière, 2017), existe duas vontades: a vontade do/a aluno/a e a do/a 

mestre/a. Sendo assim, em uma situação hipotética o/a aluno/a poderá estar ligado a 

uma vontade (mestre, mãe, pai, etc.), e deverá estar conectado à inteligência da “coisa 

comum” (RANCIÈRE, 2017). 

 

                                                      Vontade – mestre/pai/mãe 

Aluno  

                                                      Inteligência – coisa comum 

 

Quando coincide as duas ligações, ocorre o “embrutecimento”, ou seja, quando 

a vontade do/a aluno/a está lidada à vontade do/a mestre/a e, da mesma forma, a 

inteligência do/a aluno/a também está ligada à inteligência do/a mestre/a, esse, por 

sua vez, encontra-se em processo de embrutecimento. Esse tipo de situação 

geralmente acontece em um sistema de ensino que parte da desigualdade dos 

indivíduos e prima por intermediar, através de um/a mestre/a explicador/a e 

inumeráveis instituições e seus códigos, a relação do/a aluno/a com a coisa comum – 

de fato, se constitui em um sistema explicador. (RANCIÈRE, 2017). 

Em contrapartida, quando não coincide, ocorre a “emancipação”, ou seja, 

quando a vontade do/a aluno/a está ligada à vontade do/a mestre/a e, de forma 

contrária, a inteligência não está, decerto, está sendo inserido o princípio da igualdade 

das inteligências. Nesse instante, o/a aluno/a se percebe capaz, conhece sua potência 

intelectual e faz uso de acordo com suas vontades. Ao contrário do sistema explicador, 

que parte da desigualdade das inteligências e se efetiva em grupo, o Ensino Universal 

se caracteriza por implantar, como hipótese, o princípio da igualdade das inteligências 

e a necessidade urgente de buscar a emancipação intelectual por força de sua 

vontade (RANCIÈRE, 2017). 

Rancière (2017) afirma que o/a aluno/a não precisa da inteligência do mestre 

para interpretar os signos ou transpor as barreiras do aprender. Porém, a presença 

do/a mestre/a no processo de ensino-aprendizagem se faz necessária pois é, em 



104 

 

grande medida, dele/a que parte o estímulo e a verificação das vontades distraídas 

dos/as alunos/as à colocarem mais atenção no percurso educacional. 

Rancière (2017, p. 31), nesse sentido, afirma: 

 

Assim se haviam dissociado as duas funções que a prática do mestre 
explicador vai religar, a do sábio e a do mestre. Assim se haviam igualmente 
separado, liberadas uma da outra, as duas faculdades que estão em jogo no 
ato de aprender: a inteligência e a vontade. Entre o mestre e o aluno se 
estabelecera uma relação de vontade a vontade: relação de dominação do 
mestre, que tivera por conseqüência (sic.) uma relação inteiramente livre da 
inteligência do aluno com aquela do livro — inteligência do livro que era, 
também, a coisa comum, o laço intelectual igualitário entre o mestre e o aluno. 
Esse dispositivo permitia destrinchar as categorias misturadas do ato 
pedagógico e definir exatamente o embrutecimento explicador. Há 
embrutecimento quando uma inteligência é subordinada a outra inteligência. 
O homem — e a criança, em particular — pode ter necessidade de um mestre 
quando sua vontade não é suficientemente forte para colocá-la e mantê-la 
em seu caminho. Mas a sujeição é puramente de vontade a vontade. 

 

Segundo Rancière (2017), não existe hierarquia na capacidade das 

inteligências, portanto, classificar como inferiores e superiores apenas alimenta o 

círculo da desigualdade. Nesse sentido, estabelece a igualdade como objetivo a se 

buscar – fruto de uma lógica da explicação aperfeiçoada. De fato, o que existe é uma 

variedade de manifestações da inteligência cuja intensidade está intimamente ligada 

à vontade que cada um emprega no trajeto de descobrir sozinho os signos do mundo, 

associando-os aos seus e produzindo novos signos a partir disso. 

O que deve fazer um pai emancipado no contexto do Ensino Universal é 

entender que ao estabelecer um papel firme de estimulador da vontade desatenta de 

seu filho/a está, também, verificando “[...] que eles têm a mesma inteligência, que seu 

filho pesquisa como ele; [...]” (RANCIÈRE, 2017, p. 64) e o que seu filho mais almeja 

é encontrar a inteligência contida em cada obra da manifestação humana nesse 

mundo. Destarte, cabe ao pai como ser emancipado estimular e verificar arduamente 

se a pesquisa de seu filho/a está sendo feita com constância e atenção. 

Os adeptos do Ensino Universal devem entender que a vontade, na qualidade 

de força que impulsiona os indivíduos a executar algo, é o motor da inteligência, sem 

a qual, a inteligência pode parar e sucumbir a desatenção das leis da matéria: 

“Resumamos essas observações, e diremos: o homem é uma vontade servida por 

uma inteligência. Talvez o fato de vontades desigualmente imperiosas seja suficiente 

para explicar a desigualdade das performances (sic.) intelectuais” (RANCIÈRE, 2017, 

p. 79-80). 



105 

 

A vontade é a potência que faz os homens andarem em busca do que almejam. 

É uma faculdade própria de cada homem, não podemos enxergá-la, apenas sentir e, 

acima de tudo, verificar sua presença em cada ação executada por uma inteligência. 

(RANCIÈRE, 2017): 

 

Tenho sensações quando me apraz: ordeno a meus sentidos fornece-Ias. 
Tenho idéias (sic.) quando quero: ordeno a minha inteligência buscá-Ias, 
tatear. A mão e a inteligência são escravos, cada uma com suas atribuições. 
O homem é uma vontade servida por uma inteligência. (RANCIÈRE, 2017, p. 
84). 

 

Quando existe a ausência da vontade por parte do/a aluno/a, a inteligência 

peca e erra. A produção de atos do intelecto só pode acontecer quando existe vontade 

ou reflexão. É preciso dizer que o exercício da inteligência é ver e repetir (RANCIÉRE, 

2017). De fato, se constitui em um trabalho árduo e enfadonho que, a depender do/a 

aluno/a, em muitos casos, pode causar preguiça, levar à distração e, 

consequentemente, ao erro. Rancière (2017, p. 85) afirma: 

 

[...] que a palavra se carrega ou se esvazia de acordo com a vontade, que 
contrai ou relaxa a ação da inteligência. A significação é obra de vontade. 
Esse é o segredo do Ensino Universal. É também esse o segredo daqueles 
que são chamados gênios: o trabalho incessante para dobrar o corpo aos 
hábitos necessários, para ordenar à inteligência novas idéias (sic.), novas 
maneiras de exprimi-las; para refazer intencionalmente o que o acaso 
produziu e transformar circunstâncias infelizes em boas ocasiões de sucesso 
[...]. 

 

A escrita de um texto, o processo de lapidação de uma pedra preciosa e a 

confecção de um vestido são, sem exceção, manifestações do intelecto humano, são 

leituras feitas individualmente dos signos do mundo por indivíduos dotados/as de 

inteligência, impulsionados/as por força de suas vontades que, por sua vez, se 

materializam em forma de livros, joias e roupas. Não existe diferença na capacidade 

intelectual empregada em cada uma dessas produções humanas, apenas níveis de 

emprego do elemento da vontade. A vontade em sua ação tenta initerruptamente 

“comunicar” e “adivinhar”, quase que simultaneamente, os signos interpretados por 

outras vontades sem o auxílio de intermediários e suas explicações intermináveis: 

“Toda palavra, dita ou escrita, é uma tradução que só ganha seu sentido na contra-

tradução [...]” (RANCIÈRE, 2017, p. 95). 



106 

 

Dessa forma, a produção feita por um ser humano que se reconhece igual 

intelectualmente a todos os outros ganha sentido no instante da tradução feita por 

outro ser humano que, assim como o primeiro, se considera intelectualmente igual a 

todos os outros: 

 

O pensamento não se diz em verdade, ele se exprime em veracidade. Ele se 
divide, ele se relata, ele se traduz por um outro que fará, para si, um outro 
relato, uma outra tradução, com uma única condição: a vontade de 
comunicar, a vontade de adivinhar o que o outro pensou e que nada, afora 
seu relato, garante, que nenhum dicionário universal explica como deve ser 
entendido. A vontade adivinha a vontade. É nesse esforço comum que toma 
sentido a definição de homem como uma vontade servida por uma 
inteligência. (RANCIÈRE, 2017, p. 93). 

 

O incentivo tem que ser ativo e constante por parte do/a mestre/a, mas sem 

balizamentos pelo caminho. O/A mestre/a tem que instigar e verificar se a pesquisa 

está sendo bem feita pelo/a estudante, sempre mantendo constantes 

questionamentos em todo o trajeto, contudo, jamais conduzir a busca a partir de 

explicações. O exercício de leitura dos signos do mundo deve partir e ser guiado 

pelo/a próprio/a aprendiz (RANCIÈRE, 2017). Vejamos uma passagem do mestre 

Jacotot que Rancière (2017, p. 97) relata: 

 

Daí o estranho método pelo qual o Fundador, entre outras loucuras, fez 
aprender o desenho e a pintura. Primeiro, ele pede ao aluno para falar sobre 
o que vai representar. Por exemplo, um desenho a ser copiado. Seria 
perigoso dar à criança explicações sobre as medidas que deve tomar antes 
de começar sua obra. Sabe-se porque: o risco é que com isso a criança se 
sinta incapaz. Partir-se-á, portanto, da vontade que a criança tem de imitar. 
Mas essa vontade será verificada. 

 

Portanto, apenas quando for estabelecida a igualdade de inteligência como 

hipotético princípio de toda aprendizagem conseguiremos firmar “[...] o laço comum 

do gênero humano, a condição necessária e suficiente para que uma sociedade de 

homens exista.” (RANCIÈRE, 2017, p. 107). Tornar-se igual é, acima de tudo, ser 

compreendido por todo homem e mulher que também se considera igual em 

inteligência. Nesse sentido, para Rancière (2017, p. 107), 

 

A inteligência não é potência de compreensão, que se encarregaria ela 
própria de comparar seu saber a seu objeto. Ela é potência de se fazer 
compreender, que passa pela verificação do outro. E somente o igual 
compreende o igual. Igualdade e inteligência são termos sinônimos, assim 
como razão e vontade. (p. 107).  

 



107 

 

Rancière (2017) acredita que Jacotot não estabelece o Ensino Universal como 

verdade absoluta, mas tão somente como uma suspeita, uma hipótese. Certamente, 

é uma narrativa de tudo que observou e experimentou do espírito humano, mais ainda, 

de tudo que o atravessou (LARROSA, 2002). O espírito é a união entre a vontade e a 

inteligência e ao espírito podemos acrescer dois atributos: atenção e distração. 

(RANCIÈRE, 2017). 

A paixão que os homens nutrem pela desigualdade causa a distração da 

inteligência e, consequentemente, conduz ao governo da desrazão. Nesse sentido, o 

que perverte a vontade é acreditar na desigualdade como princípio para o ensino-

aprendizagem dos indivíduos: “A paixão pela desigualdade é a vertigem da igualdade, 

a preguiça diante da enorme tarefa que ela requer, o medo diante de um ser racional 

que se respeita a si próprio.” (RANCIÈRE, 2017, p. 116). 

Os homens idealizam a sociedade para se guardarem dos outros homens, 

decerto, querem a proteção contra a possível violência emanada daquela “paixão 

primitiva” pela desigualdade que coloca sempre em posição de disputa todos os 

homens contra todos os homens: “Assim, o mundo social não é apenas o mundo da 

não-razão, mas o da desrazão, isto é, de uma atividade da vontade pervertida, 

possuída pela paixão da desigualdade.” (RANCIÈRE, 2017, p. 118). Mas, longe de 

ser um combate físico, se constitui em uma guerra como “ato de palavra”. Nessa linha, 

a “[...] palavra recusa a aura de ideias irradiantes do contratradutor suscitado por uma 

outra inteligência ou por um outro discurso”. 

A partir do fator da distração a “vontade pervertida” direciona a inteligência “[...] 

a só ver o que concorre para a preponderância, o que serve para anular outra 

inteligência.” (RANCIÈRE, 2017, p. 118-119). 

 

O universo da desrazão social é feito de vontades servidas por inteligências. 
No entanto, cada uma dessas vontades dá por sua missão destruir uma outra 
vontade, impedindo a outra inteligência de ver. E sabemos que este resultado 
não é muito difícil de se obter. Basta deixar agir a radical exterioridade da 
ordem da língua em relação à ordem da razão. (RANCIÈRE, 2017, p. 119). 

 

Por outro lado, existe a “vontade razoável” que, por força da atenção, ligação 

mesmo que distante com a verdade e com forte desejo de falar ao outro como um 

igual, mantém a inteligência em seu caminho de tradução e contratradução dos signos 

emanados de outras traduções de outras inteligências: “A vontade razoável, como 



108 

 

vimos, é antes de qualquer coisa a arte de se vencer a si próprio. A razão se 

conservará fiel, controlando seu próprio sacrifício.” (RANCIÈRE, 2017, p. 131). 

Ressaltamos a importância que o uso atento da razão possui para se manter 

ativo no mundo da desrazão: “A razão vê tudo como é; ela mostra, ela esconde dos 

olhos tanto quanto julga conveniente, nem mais, nem menos.” (RANCIÈRE, 2017, p. 

135). A inteligência que é conduzida por uma “vontade atenta” poderá fazer uso da 

razão para escapar das amarras da paixão pela desigualdade que prendem os 

homens no ambiente da desrazão e “Aquele que sabe permanecer fiel a si em meio à 

desrazão, exercerá sobre as paixões do outro o mesmo domínio que exerce sobre as 

suas.” (RANCIÈRE, 2017, p. 135-136). Decerto, importa dizer que mesmo preso em 

um ambiente social, ou melhor, da não-razão, o razoável desrazoante pode fazer uso 

do poder da razão para entender que os códigos ali apresentados servem não para 

“[...] persuadir os espíritos, mas distraí-los.” (RANCIÈRE, 2017, p. 134). 

Dessa forma, Rancière (2017, p. 135) afirma que: 

 

Preso ao círculo da loucura social, o razoável desrazoante demonstra que a 
razão do indivíduo jamais cessa de exercer seu poder. No campo fechado 
das paixões — dos exercícios da vontade distraída — é preciso mostrar que 
a vontade atenta sempre pode o que elas podem — e ainda mais. 

 

Percebemos que a “vontade atenta” pode descortinar, inventariar e fazer bom 

uso da razão, mesmo que a inteligência esteja presa em um mundo social de 

explicadores/a. Aquele/a que não busca repetir e aprender outra arte fará o mesmo 

que Sócrates fez em seu julgamento: permaneceu desatento. Segundo Rancière 

(2017, p. 136-137, grifos do autor), 

 

Sócrates não quis fazer um discurso para agradar ao povo, para seduzir a 
‘grande besta’. Ele não quis estudar a arte dos sicofantas Anitos e Meletos. 
Ele pensou, e quase todos o louvam por tal, que isso equivaleria a permitir, 
em sua pessoa, a decadência da filosofia. Mas o fundo de sua opinião é: 
Anitos e Meletos são sicofantas imbecis; não há, portanto, nenhuma arte em 
seu discurso, somente uma espécie de cozinha. Não há aí o que aprender. 
Ora, os discursos de Anitos e Meletos são uma manifestação da inteligência 
humana, ao mesmo título do que os de Sócrates. Não estamos afirmando que 
são tão bons. Diremos, apenas, que procedem da mesma inteligência. 
Sócrates, o ‘ignorante’, se imaginou, quanto a ele, superior aos oradores de 
tribunal, teve preguiça de aprender sua arte e consentiu com a desrazão do 
mundo. 

 



109 

 

O que Sócrates fez foi se utilizar do “desejo primitivo” do ser humano pela 

desigualdade das inteligências e abdicou levianamente de fazer uso de sua “vontade 

atenta” sucumbindo no “exercício da vontade distraída”. 

Em cada um dos seis encontros durante a ação educativo-filosófica, 

verificaremos a presença, constância e intensidade desses três elementos nas 

atividades propostas pela pesquisa. De fato, como pesquisadores da avaliação em 

Filosofia que somos, identificaremos a ocorrência destes elementos a partir da 

verificação da ação/atitude de tentar elucidar/decodificar os signos que foram 

colocados na pesquisa. A materialização deste movimento poderá ser percebida na 

produção individual dos/das alunos/as que foram utilizadas no processo de leitura dos 

signos de O mestre ignorante (resumos, rascunhos, anotações, descrições) e, não 

menos importante, o uso oportuno dessa produção no transcorrer dos encontros como 

aporte para a construção de sua leitura de mundo. Não estamos falando de mensurar 

a quantidade de material produzido, nem ao menos na qualidade deste material, mas, 

substancialmente, como esse material construído e utilizado indicaria a profundidade 

da pesquisa feita pelo aluno/a. Destarte, a proposta é fazer verificações individuais do 

movimento particular de interpretação dos signos realizados nos encontros. No último 

encontro, faremos a discussão acerca de tudo que foi vivido e das experiências com 

a Filosofia no Ensino Médio a partir da perspectiva de O mestre ignorante 

(RANCIÈRE, 2017). O nosso intuito é apresentar a perspectiva avaliativa utilizada no 

decorrer dos encontros, em seguida, pedir que narrem suas vivencias no transcorrer 

da ação educativa-filosófica e, nesse sentido, o que perceberam como avaliação.  

O objetivo dessa atividade será o de perceber em que medida a nossa proposta 

de avaliação impactou os/as nossos/as alunos/as. A palavra se fará livre, todos/as 

poderão manifestar seu pensamento da maneira que quiserem. Será o momento em 

que cada um/a poderá falar de suas percepções sobre todo o processo de 

aprendizagem de Filosofia a partir dos signos “igualdade de inteligência” e 

“emancipação intelectual”, presentes em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) pois, 

como sugere Rancière (2017, p. 29), “[...] se responde a alguém que vos fala, e não a 

quem vos examina: sob o signo da igualdade”. 

Na perspectiva de uma experiência com a Filosofia no Ensino Médio a partir de 

O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), atuaremos desde o início em todo o processo 

incentivando e cobrando de todos/as os/as discentes uma profícua pesquisa na “coisa 

comum” acerca das questões-problema. Além disso, tomaremos nota e gravaremos 



110 

 

em áudio a experiência filosófico-educacional para identificar a intensidade das 

ações/atitudes particulares de cada discente perante o problema posto. O intuito, ao 

final, será de criar uma narrativa de toda a experiência vivenciada por todos/a a partir 

das lições emancipatórias de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). 

 

3.3 CRONOGRAMA DE EXECUÇÃO DA INTERVENÇÃO PRÁTICA 

 

Quadro 1: Cronograma de Execução da Intervenção Prática. 

AÇÃO DESCRIÇÃO PERÍODO 

Comitê de Ética 

Encaminhamento de “ementa” ao Comitê de Ética da UERN 
depois das sugestões da banca de qualificação da pesquisa. 
Com isso, solicita-se autorização para iniciar a presente 
intervenção prática do projeto “Avaliação em Filosofia no Ensino 
Médio: igualdade e emancipação em O mestre ignorante de 
Jacques Rancière”. 

Setembro 

24/09/2019 

Primeiro contato 
com a turma 

Apresentação primária do projeto a turma e em seguida será feito 
o convite aos alunos para participarem da pesquisa.  

Novembro 

01/11/2019 

Assinatura do 
TCLE e TALE 

 

Essa fase se caracteriza pelo contato com os pais ou 
responsáveis e assinatura do Termo de Consentimento Livre e 
Esclarecido – TCLE (ANEXO A, p. 225) e (ANEXO B, p. 227) e 
do Termo de Assentimento Livre e Esclarecido – TALE (ANEXO 
C, p. 229). Marcaremos uma reunião com os voluntários da turma 
escolhida e seus respectivos representantes legais para uma 
nova e aprofundada apresentação do projeto de pesquisa. 
Avaliação em Filosofia no Ensino Médio: igualdade e 
emancipação em O mestre ignorante de Jacques Rancière. 

Novembro 

06/11/2019 

Primeiro encontro  

No primeiro encontro faremos uma exposição dialogada acerca 
dos princípios básicos que nortearão a pesquisa. 

Em seguida apresentaremos aos voluntários a proposta prática 
para os encontros. Divulgaremos os capítulos de O mestre 
ignorante de Jacques Rancière que serão discutidos nos 
encontros. Dividiremos os 10 (dez) participantes em 5 (cinco) 
duplas distintas. Será estabelecido que nos encontros 
subsequentes cada uma das duplas terá 15 (quinze) minutos 
para explanar suas ideias acerca da questão problema colocada 
para o texto proposto. Nos 15 (quinze) minutos finais faremos 
discursões livres sobre tudo que foi colocado até então no 
encontro. No final de cada encontro daremos algumas 
recomendações para o encontro seguinte. Na qualidade de 
pesquisador tomarei nota de tudo que acontecer a partir de um 
caderno de anotações e gravarei todos os diálogos na 
perspectiva de não deixar escapar nenhum elemento da 
experiência. 

Em seguida aplicaremos um questionário simples com 5 (cinco) 
perguntas abertas:  

 O que você entende por Filosofia? 

 Qual a importância do ensino de Filosofia para você? 

 Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia?  

 Você concorda com esse formato? Justifique.  

 O que você mudaria? (APÊNDICE C, p. 168). 

Novembro 

08/11/2019 

 



111 

 

AÇÃO DESCRIÇÃO PERÍODO 

O objetivo é fazer uma sondagem prévia com os alunos acerca 
do que eles entendem por Filosofia, seu ensino e sobre como 
eles percebem a forma de avaliação adotada na disciplina. Ao 
final deste primeiro encontro apresentaremos a questão-
problema “como tornar-se emancipado?” que será retomada no 
segundo encontro a partir do texto “uma aventura intelectual” 
(RANCIÈRE, 2017, p. 17-38). 

Segundo 
encontro 

(Discussões 
temáticas)  

No segundo encontro, o texto trabalhado será o capítulo primeiro: 
“uma aventura intelectual” (RANCIÈRE, 2017, p. 17-38). A partir 
da questão-problema levantada no primeiro encontro, “como 
tornar-se emancipado?” daremos início a uma discussão em 
torno do que seja um ensino emancipador; deixaremos a palavra 
livre para cada um dos participantes formularem seus 
argumentos. Nos últimos 15 (quinze) minutos faremos discursões 
livres sobre tudo que foi colocado até então no encontro. Ao final 
apresentaremos a questão-problema “todos os homens são 
iguais em inteligência?” que será retomada no terceiro encontro 
a partir de parte do capítulo terceiro: “a razão dos iguais” 
(RACIÈRE, 2017, p. 71-86).  

Novembro 

11/11/2019 

Terceiro encontro 

(Discussões 
temáticas) 

No terceiro encontro, o texto que faremos uso será parte do 
capítulo terceiro: “A razão dos iguais” (RACIÈRE, 2017, p. 71-86). 
A partir da questão-problema levantada no segundo encontro, 
“todos os homens são iguais em inteligência?” Deixaremos a 
palavra livre para cada dupla, em seu tempo disponível, 
formularem seus argumentos em torno da “igualdade de 
inteligências” em Jacques Rancière. Nos últimos 15 (quinze) 
minutos faremos discursões livres sobre tudo que foi colocado 
até então no encontro. Ao fim, indicaremos o texto que será 
trabalhado e sua respectiva questão/problema a ser discutida no 
quarto encontro: “o que não devemos desprezar?” que será 
retomada no quarto encontro a partir de parte do capítulo quarto: 
“A sociedade do desprezo” (RANCIÈRE, 2017, p. 109-119). 

Novembro 

14/11/2019 

Quarto encontro  

(Discussões 
temáticas)  

No quarto encontro, o texto que faremos uso será parte do 
capítulo quarto: “a sociedade do desprezo” (RANCIÈRE, 2017, p. 
109-119). A partir da questão-problema levantada no terceiro 
encontro, “o que não devemos desprezar?” Deixaremos a palavra 
livre para cada dupla, em seu tempo disponível, formularem seus 
argumentos em torno da impossibilidade de manutenção da 
liberdade individual em uma sociedade. Nos últimos 15 (quinze) 
minutos faremos discursões livres sobre tudo que foi colocado 
até então no encontro. Ao fim, indicaremos o texto que será 
trabalhado e sua respectiva questão/problema a ser discutida no 
quinto encontro: “podemos institucionalizar o Ensino Universal?” 
que será retomada no quinto encontro a partir de parte do 
capítulo quinto: “o emancipador e suas imitações” (RANCIÈRE, 
2017, p. 141-169). 

Novembro 

19/11/2019 

Quinto encontro 

(Discussões 
temáticas) 

No quinto encontro, o texto que faremos uso será parte do 
capítulo quinto: “o emancipador e suas imitações” (p. 141-169). A 
partir da questão-problema levantada no quarto encontro, 
“podemos institucionalizar o Ensino Universal?” Deixaremos a 
palavra livre para cada dupla, em seu tempo disponível, 
formularem seus argumentos em torno da instrução do Ensino 
Universal. Nos últimos 15 (quinze) minutos faremos discursões 
livres sobre tudo que foi colocado até então no encontro. Ao fim, 
informaremos que teremos no sexto encontro uma roda de 
conversa avaliativa. 

Novembro 

22/11/2019 

 



112 

 

AÇÃO DESCRIÇÃO PERÍODO 

Sexto encontro 
(avaliação)  

No último encontro aplicaremos um questionário sócio 
econômico (APÊNDICE A, p. 166) o intuído é construir o perfil 
dos participantes. Em seguida aplicaremos um questionário 
simples (APÊNDICE D, p. 169) com uma pergunta aberta, o 
objetivo é colher uma narrativa acerca do impacto da experiência 
para os nossos participantes, quais foram as maiores dificuldades 
e as aprendizagens mais significativas no percurso da pesquisa. 

 Ao final, faremos uma roda de conversa avaliativa, neste instante 
os alunos poderão externar os pontos positivos e negativos 
acerca de todo o trabalho. 

Novembro 

26/11/2019 

Entrevista 

Para compreender a relação do aluno entrevistado com a 
Filosofia, com o seu ensino e o processo de avaliação 
aplicaremos uma entrevista com perguntas elaboradas a partir de 
um roteiro semiestruturado com cada participante da pesquisa. 
Apresentarei a proposta de avaliação a partir das ideias 
emancipatórias contidas no Mestre Ignorante feita no decorrer 
dos encontros e pedirei que confrontem com a resposta dada no 
primeiro encontro acerca da percepção que tinham sobre o 
processo de avaliação que é feito na Escola Estadual Profa. 
Calpúrnia Caldas de Amorim. 

Novembro 

10/12/2019 
à 

20/12/2019 

Organizar, 
classificar e 
analisar o 
material 

Essa etapa diz respeito apenas ao professor pesquisador. Será 
feito a organização, classificação e análise dos dados colhidos 
em campo. 

Dezembro/
Janeiro 

02/12/2019 
à 

31/01/2020 

Fonte: elaborado pelo autor.  



113 

 

4 ANÁLISE DOS RESULTADOS DA PESQUISA 

 

Descreve-se a partir de agora todo o processo de aplicação da proposta de 

intervenção, de forma detalhada, respeitando a ordem dos encontros de discussões 

temáticas. Em um primeiro momento, apresentaremos o nosso caminhar com o 

Comitê de Ética da UERN, o recrutamento dos/as voluntários/as, os instrumentos de 

coleta de dados usados na pesquisa e as etapas do processo de avaliação dos dados 

construídos. Em seguida, apresentaremos o perfil dos/as participantes da pesquisa, 

fundamental para a experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), pois nos 

proporcionou a primeira visão do ambiente sócio econômico dos/as pesquisados/as e 

sua relação com a educação. Por fim, relataremos alguns fatos que marcaram os 

encontros, mostraremos as análises feitas nas discussões temáticas com base na 

experiência vivida com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) e, principalmente, as 

respostas dadas pelos/as participantes aos questionários. 

 

4.1 DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES 

 

Encaminhamos, no dia 24 de setembro de 2019, a “ementa” ao Comitê de Ética 

da UERN depois das sugestões da banca de qualificação da pesquisa. Com isso, 

solicitamos a autorização para iniciar a ação educativo-filosófica do projeto “Avaliação 

em Filosofia no Ensino Médio: igualdade e emancipação em O mestre ignorante de 

Jacques Rancière”. Com a autorização dada, partimos para a implementação in loco 

do projeto. 

Entre as ações previstas no projeto estão a convocação dos/as voluntários/as, 

construção de dados, organização, classificação e análise dos dados construídos. A 

convocação dos/as participantes aconteceu no dia 01 de novembro de 2019, neste 

instante apresentamos primariamente o projeto às turmas da 2º Série A e B e, em 

seguida, convidamos os/as alunos/as para participarem da pesquisa. Aqueles/as que 

se dispusessem a participar deveriam comparecer a uma reunião juntamente com os 

pais ou responsáveis para a assinatura do Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (TCLE) (ANEXO A, p. 225; ANEXO B, p. 227) e do Termo de 

Assentimento Livre e Esclarecido (TALE) (ANEXO C, p. 229). 

A reunião com os/as voluntários/as das turmas escolhidas e seus/uas 

respectivos/as representantes legais ocorreu no dia 06 de novembro de 2019, na 



114 

 

nossa sala ambiente36. Na ocasião, se fizeram presentes 11 (onze) voluntários/as e 

seus/uas respectivos/as representantes legais. Fizemos a leitura dos documentos 

mencionados anteriormente e explicamos aos/às presentes a natureza da pesquisa e 

seus objetivos, coloquemo-nos à disposição para esclarecer possíveis dúvidas sobre 

a pesquisa. 

Foi dado aos pais e alunos/as o prazo de até o primeiro encontro para que os 

termos de autorização fossem entregues. Prazo este prontamente atendido com a 

entrega dos termos assinados pelos/as participantes e seus/uas respectivos/as 

representantes legais. Como previsto no projeto, dez alunos/as aceitaram participar 

da pesquisa com o consentimento de seus/uas responsáveis. Devido a desistência de 

um voluntário presente na primeira reunião, não foi preciso fazer o sorteio para o 

preenchimento das 10 (dez) vagas. 

Os 6 (seis) encontros de discussões temáticas foram realizados na Escola 

Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM), no contra turno, turno 

vespertino, pois, atendendo às especificações federais do aumento progressivo da 

jornada escolar (BRASIL, 2019)37, o Estado do Rio Grande do Norte implementou 

carga horária suplementar para a educação escolar. Seguindo a normativa atual, as 

aulas do turno vespertino iniciam às 13 horas e encerram às 18 horas. Os 6 (seis) 

encontros de discussões temáticas ocorreram no mês de novembro de 2019. 

A ideia era propor um espaço-tempo para aprendizagem da Filosofia, tomando 

como base os 8 (oito) passos referenciados a partir de O mestre ignorante 

(RANCIÈRE, 2017), com duração de 6 (seis) encontros. No decorrer dos encontros, 

usamos uma “ficha avaliativa” (APÊNDICE E, p. 170), criada a partir dos princípios de 

“igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual” vistos em O mestre ignorante 

                                                 
36 Entendemos aqui a Sala ambiente como um espaço que “[...] estabelece um clima que predispõe 

uma pessoa a sentir determinadas sensações, assim como vontade e predisposição para manifestar 
específicos comportamentos, distintas ações, diferentes atitudes. [...] Esses ambientes são 
cuidadosamente planejados para invocar sensações e convocar as ações que de fato provocam.” 
(PENIN, 1997, p. 20). 

37 A Portaria nº 1.938, de 6 de novembro de 2019, em seu artigo primeiro estabelece: “Instituir o 
Programa Educação em Prática, com a finalidade de contribuir para a ampliação, com qualidade, da 
jornada escolar, e para a melhoria da aprendizagem dos estudantes dos anos finais do ensino 
fundamental e do ensino médio das redes de ensino públicas, por meio da cooperação entre as 
secretarias de educação ou órgão equivalente e as instituições de ensino superior públicas ou 
privadas, a ser promovida a partir de uma articulação entre o Ministério da Educação - MEC, as 
entidades representativas das instituições de educação superior e as entidades representativas das 
redes públicas de educação básica” (BRASIL, 2019, [n.p.]). Na prática, em nossa escola, a Secretaria 
da Educação, da Cultura, do Esporte e do Lazer do Estado do Rio Grande do Norte implantou para o 
turno matutino aulas suplementares no contra turno (vespertino). No turno vespertino, introduziu o 
sexto horário, com início às 13h e término às 18h. 



115 

 

(RANCIÈRE, 2017), para verificar a presença, constância e intensidade dos 

elementos da “atenção”, “vontade” e “busca” em cada um/a dos/a participantes. No 

final, apresentamos o resultado do experimento avaliativo e pedimos que externassem 

suas opiniões no momento das entrevistas. 

Para compreender a relação do/a aluno/a com a Filosofia, sua estrutura de 

ensino e o processo de avaliação da Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de 

Amorim (EECCAM), usamos quatro instrumentos de coleta de dados: um questionário 

sócio econômico (APÊNDICE A, p. 166), um questionário para a percepção inicial 

(APÊNDICE C, p. 168), outro questionário para entender o impacto da experiência 

(APÊNDICE D, p. 169) e, por fim, entrevistamos cada um/a dos/as 10 (dez) 

participantes, com perguntas elaboradas a partir de um roteiro semiestruturado 

(APÊNDICE B, p. 157). Todas as entrevistas foram gravadas em áudio, identificadas 

por números e transcritas. O material colhido foi organizado, classificado e analisado 

de acordo com os princípios de “igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual” 

presente em O mestre ignorante, de Jacques Rancière. 

O processo de avaliação dos resultados contou com três etapas distintas: na 

primeira etapa, de acordo com Gomes (2012), após colher todo o material no campo 

de pesquisa, partimos para a interpretação dos dados, ou seja, fizemos leituras 

interpretativas de toda a documentação, buscando mergulhar nos depoimentos para 

entender a visão de conjunto e, claro, as peculiaridades dos dados da pesquisa. Logo 

em seguida, buscando captar a essência dos depoimentos, selecionamos e 

classificamos os dados construídos a partir de três eixos temáticos: perfil do/a aluno/a 

pesquisado/a; percepção a priori dos/as participantes acerca do conceito de Filosofia 

e seu processo de ensino-aprendizagem; e o impacto da experiência com O mestre 

ignorante (RANCIÈRE, 2017) para os/as participantes da pesquisa. 

Fazendo uso do questionário sócio econômico (APÊNDICE A, p. 166), 

buscamos construir o perfil de nossos/as pesquisados/as, sua idade, sexo, 

composição familiar, sua renda e o espaço de tempo que dedicam aos estudos. Em 

seguida, para compreender a concepção dos/as participantes acerca do ensino de 

Filosofia, antes da experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), aplicamos 

no primeiro encontro um questionário (APÊNDICE C, p. 168) com perguntas abertas. 

O objetivo era saber o tipo de relação existente entre os/as alunos/as participantes, a 

Filosofia, seu ensino e, principalmente, sobre o processo avaliativo desta disciplina no 

Ensino Médio público no contexto da EECCAM. No último eixo, para compreender o 



116 

 

impacto da experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) para os/as 

participantes da pesquisa, usamos 2 (dois) instrumentos de pesquisa: um questionário 

(APÊNDICE D, p. 169) com uma pergunta aberta, aplicado no sexto encontro, e 

entrevistas com os/as 10 (dez) participantes usando um roteiro semiestruturado 

(APÊNDICE B, p. 157), elaborado a partir dos princípios de “igualdade de inteligência” 

e “emancipação intelectual” contidos em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). 

Na segunda etapa, a partir da base temática criada na primeira etapa, fizemos 

recortes em trechos das narrativas para identificar as ideias explícitas e implícitas 

acerca dos signos “igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual” contidos em 

O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Em seguida, fizemos questionamentos com 

o intuito de problematizar as ideias encontradas: As ideias se modificam de grupo para 

grupo? Em que eles convergem? No que são diferentes? Esses foram alguns dos 

questionamentos que fizemos para encontrar o sentido contido nas ideias elencadas 

das narrativas (GOMES, 2012). 

Na terceira etapa, aprofundamos o sentido das ideias. Para tanto, fizemos 

diálogos entre: (a) nossa fundamentação teórica, a saber: os signos “igualdade de 

inteligência” e “emancipação Intelectual” presentes na obra O Mestre Ignorante, de 

Jacques Rancière, e outros comentadores do assunto com os relatos provenientes da 

pesquisa; (b) nossas observações em campo de pesquisa e os relatos; (c) a realidade 

dos/as alunos/as (o contexto) e os relatos; (d) objetivos e as ideias presentes nos 

relatos. De fato, contrapomos a visão anterior de nossos/as pesquisados/as acerca 

do ensino/aprendizagem da disciplina de Filosofia com a perspectiva posterior à 

experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Como produto das 

intervenções, construímos uma narrativa de nossa interpretação das ideias principais 

dos depoimentos (GOMES, 2012). 

 

4.2 PERFIL DO/A ALUNO/A PESQUISADO/A 

 

Acreditamos que o primeiro passo de toda pesquisa científica é compreender 

tanto o campo de pesquisa quanto os sujeitos pesquisados, desta forma, poderemos 

direcionar melhor as nossas ações e produzir bons dados para a nossa narrativa. 

Nesse sentido, decidimos construir o perfil socioeconômico dos participantes da 

pesquisa. Decerto, saber dessas informações traria subsídios teóricos sobre a 

estrutura de vida deles/as e ajudaria a construir uma melhor interação nos encontros 



117 

 

– obter esses dados possibilitariam conhecer particularmente o participante da 

pesquisa e, se necessário, atender alguma necessidade com relação a logística dos 

encontros (deslocamento, atestado, declarações, etc.). Dos/as dez inscritos/as, temos 

cinco participantes do sexo feminino e cinco do sexo masculino. No tocante à média 

de idade, o público feminino é composto de duas meninas com 16 anos e três com 17 

anos. Já no que diz respeito, aos meninos, dois deles possuem 16 anos, um possui 

17 anos, um tem 18 e o mais velho participante tem 19 anos. Vejamos tal distribuição 

no Gráfico 1, a seguir: 

 

Gráfico 1: Faixa etária dos participantes. 

 
 
Fonte: Acervo do autor. 

 

Em relação ao estado civil, todas as meninas se declararam solteiras, nenhuma 

delas possui filhos/as, e residem em domicílio dos pais. Já entre os meninos, um 

declarou estar namorando. Todos os cinco afirmaram não possuir filhos/as; quatro 

deles residem em domicílio dos pais e somente um diz residir com os tios. 

Com relação à renda familiar, nenhum dos/as dez participantes possui emprego 

e nenhum estágio com ou sem remuneração. Destarte, nenhum deles precisou mudar 

seu horário normal de aula. 

Quanto ao nível salarial familiar, os dados demonstram que, das cinco meninas 

participantes, uma delas vive em família com renda que varia entre ½ salário mínimo 

e 01 salário mínimo. As outras famílias das quatro meninas vivem com a renda que 

varia de 01 a 02 salários mínimos. Por sua vez, entre os cinco meninos participantes 

da pesquisa, existe um que vive em uma família com renda que varia entre ½ a 01 

salário mínimo; três meninos vivem em uma família com renda que varia de 01 a 02 

2

3

0 0

2

1 1 1

0

1

2

3

4

5

16 anos 17 anos 18 anos 19 anos

Idade

Meninas

Meninos



118 

 

salários mínimos e, por fim, um dos meninos vive em uma família com renda que varia 

de 02 a 03 salários mínimos. Esses dados podem ser conferidos no Gráfico 2: 

 

Gráfico 2: Renda familiar. 

 
Fonte: Acervo do autor. 

 

Quando foi perguntado as cinco meninas sobre o tempo dedicado aos estudos 

por semana, duas delas afirmaram que se dedicam 10 horas por semana, uma falou 

que dedica cerca de 13 horas, uma relatou estudar por 14 horas e a última 15 horas 

por semana. Já com relação às horas por semana dedicadas aos estudos pelos 

meninos, um deles afirmou que se dedica por 03 horas, um por 05 horas, outro menino 

por 8 horas e dois deles se dedicam por 10 horas semanais. Vejamos o Gráfico 3: 

 

Gráfico 3: Tempo dedicado aos estudos. 

 
Fonte: Acervo do autor. 

 

1

4

0

1

3

1

0

1

2

3

4

5

Até 1 salário
mínimo

Até 2 salários
mínimos

Até 3 salários
mínimos

Nível salarial dos pais

Meninas

Meninos

0 0

2

3

2

1

2

0
0

1

2

3

4

5

Até 6 horas Até 9 horas Até 12 horas Até 15 horas

Tempo de estudo semanal

Meninas

Meninos



119 

 

Por conseguinte, quando questionamos as meninas sobre quanto tempo 

dedicavam ao estudo dos conteúdos da disciplina de Filosofia por semana, uma delas 

respondeu que dedicava 01 hora por semana e quatro meninas dedicavam 02 horas 

por semana. Já com relação aos meninos, um deles afirmou que dedica 02 horas por 

semana ao estudo dos conteúdos da disciplina de Filosofia e os outros quatro meninos 

dedicam 01 hora por semana para os estudos de Filosofia. Esses dados podem ser 

visualizados no Gráfico 4: 

 

Gráfico 4: Tempo dedicado aos estudos de Filosofia. 

 
Fonte: Acervo do autor. 

 

Pedimos para que os/as participantes marcassem em um quadro a palavra que 

mais representava o sentimento ao saber que teriam aula da disciplina de Filosofia, 

como resposta foram obtidos os seguintes resultados: duas meninas marcaram “Muito 

Feliz” e três meninas marcaram “Feliz”. Para as nossas participantes a justificativa 

para este sentimento para com as aulas de Filosofia provém da relação direta de 

amizade que existe entre elas e o professor. Nas palavras delas, temos: 

 

As aulas de Filosofia me deixa (sic.) muito feliz porque o professor delas é 
excelente e para mim é muito interessante com todos os temas e atividades, 
é uma aula prazerosa (Est. A3, APÊNDICE F, p. 171). 
 
As aulas de Filosofia são excepcionais, Suedson consegue fazer com que o 
aluno interaja e expresse suas opiniões sobre um determinado assunto, 
tornam assim uma aula mais agradável e dinâmica (Est. A7, APÊNDICE F, p. 
171). 

 

1

44

1

0

1

2

3

4

5

Até 1 hora Até 2 horas

Tempo de estudo semanal em Filosofia

Meninas

Meninos



120 

 

A fala destas participantes deixa claro a importância da convivência harmoniosa 

com o professor e o compromisso vocacionado que a posição de docente exige para 

uma boa experiência educacional. Colaborando com as falas anteriores a participante 

diz que: “[...] dependendo do professor a aula fica muito monotona (sic.) e alguns 

professores não gosta (sic.) do que faz, só está ali para dizer que está na sala” (Est. 

A5, APÊNDICE F, p. 171). 

Entendemos que para as três meninas pesquisadas a boa interação com os/as 

professores/as, não só da disciplina de Filosofia, como também de outras áreas, pode 

proporcionar aulas prazerosas e agradáveis. Por sua vez, duas das pesquisadas 

afirmam que se sentem felizes nas aulas de Filosofia porque compreendem que o 

ensino de Filosofia é importante para construir um ser humano mais reflexivo e 

consciente de suas potencialidades: “[...] a disciplina de Filosofia e (sic.) necessária 

na grade curricular do ensino médio e importante para assuntos da vida cotidiana” 

(Est. A2, APÊNDICE F, p. 171). 

Percebemos nesse próximo discurso a importância da Filosofia, no que diz 

respeito a poder proporcionar para o/a aluno/a indicações para a construção de uma 

consciência de suas potencialidades. 

 

Acredito que a filosofia nos ajuda a pensar, nos ajuda a questionar, quem nós 
somos e o que queremos ser, termos nossas ideias, sem a filosofia, como 
pensaríamos em nos tornar independente (sic.)? Como teríamos 
pensamentos revolucionários, a filosofia nos ensina a sermos ideias, e ideias 
são a prova de bala (Est. A6, APÊNDICE F, p. 171). 

 

Para os participantes do sexo masculino, obtivemos as seguintes reações 

quando pedimos para marcarem no quadro a palavra que mais representasse o 

sentimento ao saber que teriam aula da disciplina de Filosofia, quatro meninos 

marcaram “Feliz” e um marcou “Muito Feliz”. 

Para três dos meninos, o sentimento de felicidade é proveniente das aulas que 

se mostram interessantes por causa dos temas que são discutidos em sala, o que 

torna o assunto de fácil compreensão: “Acho as aulas bem interessante (sic.) e gosto 

da matéria, não tenho muita dificuldade de aprender” (Est. A1, APÊNDICE F, p. 171).  

Seguindo o mesmo caminho, outro jovem diz: “Nesses ultimos (sic.) meses, 

comecei a me interessar bastante pela disciplina e estou me dedicando mais, além de 

ficar bastante empolgado com as aulas (Est. A10, APÊNDICE F, p. 171). Outro 

participante colocou o seguinte comentário: “Gosto bastante de alguns temas da 



121 

 

filosofia, mas não dedico tanto tempo como as outras matérias” (Est. A8, APÊNDICE 

F, p. 171). Para esse outro jovem, o interesse na aula de Filosofia é devido ao método 

que o professor utiliza: “Eu fico muito feliz, pois gosto da metodologia do professor. É 

bem interessante e torna a aula bem interessante também” (Est. A9, APÊNDICE F, p. 

171). Nosso último estudante acredita que o ensino de Filosofia pode construir 

indivíduos mais ativos e reflexivos: “Eu gosto de filosofia, me faz pensar, me faz 

questionar e se isso é importante fico feliz” (Est. A4, APÊNDICE F, p. 171). 

O perfil dos/as participantes desta experiência é de jovens de 16 aos 19 anos, 

todos/as solteiros/as e sem filhos/as. Com exceção de um, que mora com os tios, 

todos/as os/as outros/as residem em domicílio dos pais. A maioria vive em uma família 

com renda que varia entre 1 a 2 salários mínimos. Não possuem emprego ou estágio 

com ou sem remuneração, portanto, podem dedicar boa parte do tempo aos estudos. 

As meninas dedicam cerca de 5 horas a mais para os estudos semanais do que os 

meninos e quase 1 hora a mais para o conteúdo de Filosofia. Por fim, todos mantém 

uma boa relação com a Filosofia e seu ensino. Segundo os relatos, todos/as sentem-

se felizes nas aulas. 

 

4.2.1 Primeiro encontro 

 

A exposição aqui presente tem por premissa apenas apresentar alguns 

exemplos de como ocorreu o processo de avalição na ação educativa-filosófica que 

se utiliza dos elementos da “atenção”, “busca” e da “vontade” fruto da indicação de O 

mestre ignorante (2017). O primeiro encontro ocorreu no dia 08 de novembro de 2019, 

das 15h20min às 17h com o objetivo de orientar e verificar previamente o que os/as 

alunos/as pensam sobre o ensino-aprendizagem na disciplina de Filosofia no contexto 

da EECCAM. Considerando o clima quente de nossa região, achamos por bem fazer 

a orientação na sala de Atendimento Educacional Especializado (AEE) da EECCAM, 

uma das poucas salas climatizadas da escola. No primeiro momento, fizemos uma 

exposição ampla da proposta de trabalho para os encontros, foi um diálogo acerca 

dos princípios básicos que norteiam uma pesquisa científica. Ressaltamos a 

importância de atividades acadêmicas na área de educação, principalmente para o 

ensino de Filosofia, pois podem proporcionar mudanças significativas no que tange à 

melhoria da disciplina no âmbito da EECCAM. Também foi pedido a todos/as a 

colaboração e a responsabilidade em todas as atividades do projeto a partir daquele 



122 

 

momento. Achamos o grupo um pouco tenso, apreensivo e silencioso. Acreditamos 

que eram naturais estes sentimentos, pois nenhum/as deles jamais tivera participado 

de um projeto como esse. 

Em seguida, foi apresentado aos/às voluntários/as a proposta da ação 

educativo-filosófica e o aporte teórico, O mestre ignorante, de Jacques Rancière. 

Divulgamos os capítulos de O mestre ignorante que seriam discutidos nos encontros. 

Tentando estimular a interação entre os participantes e, talvez, conseguir provocar as 

vontades distraídas, sugerimos como proposta para a ação educativa-filosófica dividir 

os 10 (dez) participantes em 5 (cinco) duplas distintas e estabelecemos como tarefa 

imprescindível para o sucesso desta experiência a leitura árdua de cada um dos textos 

previstos para cada encontro. Sendo assim, nos encontros subsequentes cada uma 

das duplas teria 15 (quinze) minutos para explanar suas ideias acerca da questão 

problema colocada para o texto proposto. Contudo, ressaltamos que não é uma 

proposta engessada e, como participantes da pesquisa, poderiam sugerir novas ideias 

para os encontros. De imediato um dos/as participantes sugeriu criar um grupo no 

Whatsapp para manter uma comunicação mais rápida e prática no decorrer dos 

encontros.  

Em seguida, foi aplicado um questionário simples (APÊNDICE C, p. 168), com 

5 (cinco) perguntas abertas: I) O que você entende por Filosofia? II) Qual a importância 

do Ensino de Filosofia para você? III) Como é feita a avaliação na disciplina de 

Filosofia? IV) Você concorda com esse formato? Justifique. V) O que você mudaria?  

O objetivo desse instrumento foi fazer uma sondagem prévia com os/as 

alunos/as acerca do que eles/as entendiam do sistema de ensino-aprendizagem 

adotado na disciplina de Filosofia na EECCAM. Os/as participantes tiveram 1h para 

essa atividade. Em síntese, o primeiro encontro era para apresentar a proposta 

prática, organizar os encontros e compreender o ponto de vista dos/as envolvidos/as 

na pesquisa acerca da Filosofia, seu ensino e o processo de avaliação no contexto da 

EECCAM. 

Ao final, informamos os passos do próximo encontro e reafirmamos o 

compromisso que cada um/a teria com a leitura do texto que seria trabalhado no 

segundo encontro: “uma aventura intelectual” (RANCIÈRE, 2017, p. 17-38), e a 

questão-problema provocadora do encontro “Como tornar-se emancipado?” 

Ficamos à disposição no decorrer da semana para atender os grupos, tanto de 

forma presencial (na escola), quanto via rede sociais/aplicativos (Facebook e 



123 

 

Whatsapp). A seguir, temos as repostas dadas ao questionário (APÊNDICE C, p. 168), 

com perguntas abertas. 

 

4.2.2 Análise do questionário com questões abertas 

 

No final do primeiro encontro, aplicamos um questionário (APÊNDICE C, p. 

168) com cinco perguntas abertas cujo objetivo era captar dos/as participantes da 

pesquisa a visão que tinham da Filosofia, de seu ensino e do processo avaliativo da 

disciplina antes da experiência com O Mestre Ignorante. A primeira questão feita foi 

“o que você entende por Filosofia?”. Para sete dos/as participantes, a Filosofia é uma 

espécie de estudo que pode levar ao conhecimento das coisas do mundo. Vejamos 

alguns depoimentos: 

 

Acho que não tenha algo que defina a filosofia, pois filosofia é ideias, ciências 
das ideias e cada um tem sua própria filosofia, quando penso estou 
filosofando (Est. A6, APÊNDICE L, p. 177). 
 
Filosofia é o ensino que estuda a sociedade seja ela política, cultural ... acho 
que a filosofia é voltada para o problema na sociedade (Est. A1, APÊNDICE 
G, p. 172). 

 

Para três participantes, a Filosofia é entendida como atitude reflexiva, um 

estímulo ao pensamento, uma porta para o entendimento: 

 

“[...] Filosofia é a arte de pensar e de refletir sobre os acontecimentos ao redor 
de todos e conseguir resolvelos (sic.) através da filosofia”. (Est. A10, 
APÊNDICE P, p. 181). 
 
A filosofia é o que me faz questionar, pensar em muitos pontos de vista tudo 
aquilo que nos passam como verdades absolutas (dogmas), sem ter 
justificativa a maioria das vezes (Est. A3, APÊNDICE I, p. 174). 

 

Sobre a segunda questão, “qual a importância do ensino de Filosofia para 

você?”, todos/as afirmaram acreditar que é importante estudar a Filosofia: “[...] ensina 

o pensar e a partir disso eu consigo tirar conclusões de assuntos a partir das minhas 

próprias ideias.” (Est. A9, APÊNDICE O, p. 180). Em outras afirmações: 

 

Me fazer pensar no porquê de todas as ‘verdades’, ter novos conhecimentos 
e não somente aceitar sem duvidar de tudo o que dizem. (Est. A3, APÊNDICE 
I, p. 174). 
 



124 

 

É importante porquê o ensino me faz pensar em diversas situações que 
acontecem ao meu redor e com a filosofia, isso se torna mais fácil. (Est. A10, 
APÊNDICE P, p. 181). 
 
Me ajuda a ter uma compreensão melhor do mundo; e que alguns 
ensinamentos filosoficos (sic.) mesmo que sejam antigos ainda conseguimos 
usá-los nos dias de hoje (Est. A7, APÊNDICE M, p. 178). 

 

Entramos agora nas perguntas voltadas especificamente para o nosso objeto 

de estudo: a avaliação no ensino de Filosofia. A primeira questão formulada foi “como 

é feita avaliação na disciplina de Filosofia?”. Em algumas respostas, a percepção de 

parte de nossos/as participantes é de uma avaliação conteudista, feita por um/a 

professor/a “explicador” que tenta avaliar o coletivo por um modelo padrão e único que 

não leva em consideração as especificidades dos indivíduos. 

 

O professor passa o conteudo (sic.) na sala, depois aplica a prova e avalia 
atraves (sic.) de questões de multipla (sic.) escolha, e dependendo do numero 
(sic.) de questões acertadas, você tira uma nota boa ou ruim. (Est. A10, 
APÊNDICE P, p. 181). 
 
A avaliação da disciplina é feita com base nas explicações e debates 
realizados na classe, entre alunos e professor, além disso, são feitos 
trabalhos e, por último, prova (Est. A2, APÊNDICE H, p. 173). 
 
Explica o assunto e tem interação com a sala. metade (sic) da avaliação são 
05 pontos de prova 02 pontos de visto e 03 pontos de seminario (sic.) (Est. 
A1, APÊNDICE G, p. 172). 

 

As respostas deixam claro o modelo avaliativo ainda presente e dominante no 

cotidiano escolar da rede pública, cuja prática se volta a mensurar a quantidade de 

conteúdo absorvido pelo/a aluno/a através de aulas expositivas, o que Cerletti (2009) 

classifica de “educação formal”. Contudo, em duas respostas encontramos resquícios 

de uma possível mudança, de um pequeno ensaio para outro tipo de avaliação, uma 

que busca verificar algo a mais que não tão somente o conteúdo. Uma de “[...] forma 

simples e [...] livre, com diálogos e desenvolvimento” (Est. A4, APÊNDICE J, p. 175). 

Segundo o Est. A9 (APÊNDICE O, p. 180): 

 

[...] desde o ano de 2018 mudou pois em 2018 eu achava uma avaliação 
muito feita por um todo como um sistema, e atualmente está sendo mais 
individual e assim é melhor pois avalia os conhecimentos de cada um a (sic.) 
sua própria maneira. 

 



125 

 

O encontro com a história de Jacotot aconteceu em 201838 e desde então a 

nossa ação no magistério vem sendo repensada. No decorrer das análises destas 

respostas, percebemos a forte influência que O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) 

teve na nossa mudança de postura como docente de Filosofia no Ensino Médio 

público. Mesmo de forma inconsciente, aplicamos, antes mesmo da ação educativo-

filosófica, princípios que são caros e presentes em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 

2017), como por exemplo: compreender que cada indivíduo é capaz de aprender 

qualquer coisa que queira e possui uma bagagem sócio cultural que não pode ser 

desprezada no processo de ensino-aprendizado em Filosofia. Acredito que esse 

repensar docente é fruto de nossas experiências no PIBID (2014-2016) e no Mestrado 

Profissional em Filosofia PROF-FILO (2018-2020). 

Quando foi perguntado aos/às participantes se concordavam com esse formato 

de avaliação, obtivemos respostas variadas e interessantes. Quatro dos/as 

participantes concordam e afirmaram que não existe “[...] dificuldade em relação ao 

metodo (sic.) aplicado” (Est. A2, APÊNDICE H, p. 173). 

 

Sim, porque não é uma nota que definirá o que a filosofia consegue nos 
ensinar, mas sim, em (sic.) a forma como a filosofia consegue fazer parte de 
nossos pensamentos e nossas opiniões. (Est. A3, APÊNDICE I, p. 174). 
 
Sim, a aula fica mais divertida quando os alunos participam e debatem sobre 
suas opiniões; as provas são necessárias para fixar o conteúdo. (Est. A7, 
APÊNDICE M, p. 178). 

 

Três participantes concordaram, em parte, acreditam que os diálogos, os 

debates e seminários são agradáveis e produtivos, mas não gostam das provas que 

são aplicadas. Segundo o Est. A9 (APÊNDICE O, p. 180): “Não e sim, pois eu acredito 

que o questionamento é interessante, assim como o dialogo (sic.), mas eu não gosto 

de provas bimestrais com perguntas objetivas, sendo que a aprendizagem de cada 

um é diferente”. 

Para dois de nossos/as participantes, a forma de avaliar não está boa e deveria 

mudar. Segundo eles/as, 

 

                                                 
38 O professor-pesquisador vem utilizado os princípios emancipatórios de O mestre ignorante (2017) 

desde de 2018, ano de sua entrada no Mestrado Profissional em Filosofia PROF-FILO, desta forma, 
em muitos comentários dos participantes já verificaremos indícios da presença dos signos da 
“igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual” de O mestre ignorante, de Rancière. 



126 

 

“[...] pode ser trabalhada de uma forma melhor”. (Est. A8, APÊNDICE N, p. 
179). 
 
[...] acho que a Filosofia deveria avaliar a opinião de quem está sendo 
avaliado, pois acredito que a Filosofia é onde ensina ideias e a forma de 
questionar (Est. A6, APÊNDICE L, p. 177). 

 

O/a participante A4 se absteve de emitir sua opinião sobre esta pergunta, 

afirmando não ter opinião formada acerca deste assunto. 

Por fim, perguntamos o que eles/as mudariam no processo de avaliação a que 

eram submetidos/as. Para quatro de nossos/as participantes, não deveria mudar 

nada, pois o modelo dado está bom. Não existe prejuízo algum para eles/as, portanto, 

não mudariam nada. 

Para outra parte dos/as participantes, o diálogo feito em sala deveria ser o 

objeto principal da avaliação: o debate em sala teria valor equivalente a provas e 

exames: “Na avaliação bimestral seria com questões objetivas e nos outros cinco 

pontos seria com mais diálogo acerca dos temas que contém no livro didático.” (Est. 

A8, APÊNDICE N, p. 179). 

E, para alguns/as, a participação nos diálogos poderia ser a única forma de 

avaliar em Filosofia. 

 

Tiraria a prova para a avaliação de notas e deixaria mais o dialogo (sic.) fazer 
esse papel, tirando isso eu acho uma otima (sic.) maneira de avaliação (Est. 
A9, APÊNDICE O, p. 180). 
 
Mudaria a maneira de como avaliar, colocaria um assunto da filosofia, 
exemplo, estoicismo, e a sala iria debater sobre o assunto. Quem soubesse 
mais do assunto tiraria uma nota melhor e quem fosse ruim, nota baixa e 
ponto final. (Est. A10, APÊNDICE P, p. 181). 

 

Percebemos no comentário do Est. A10, para além da importância do processo 

dos debates colocado por seus pares, a enraizada concepção da cultura do conteúdo 

em nosso sistema educacional, de fato, ainda se dá grande valor para aquele/a que 

consegue absorver mais do assunto apresentado pelo “mestre explicador” do que 

buscar conhecer sozinho os signos do mundo – é muito difícil quebrar a lógica da 

explicação. Contudo, encontramos indícios positivos para uma, talvez, mudança de 

rumo de algumas concepções no contexto do ensino-aprendizagem da Filosofia. Uma 

sugestão dos/as participantes, para aprimorar os debates, foi que fosse usado nas 

atividades em sala a obra original ao invés de apenas fazer o uso dos livros didáticos 

ou de trechos escolhidos pelo/a professor/a. 



127 

 

Chamamos a atenção nesse momento para essas respostas, acreditamos que 

podem iluminar o nosso caminho em direção à compreensão e, se possível, à melhoria 

do processo de ensino aprendizado na disciplina de Filosofia na EECCAM. Para um/a 

deles/as, deveríamos ensinar “[...] o aluno a questionar de acordo com o seu próprio 

ideal. Sem uma avaliativa, acredito que não dá para avaliar o ideal de alguém” (Est. 

A6, APÊNDICE L, p. 177). 

Refletindo sobre essas respostas, acreditamos que trocaríamos a palavra 

“ensinar” por “estimular” o/a aluno/a a questionar, pensamos que cabe melhor com a 

experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) que estamos propondo. 

Rancière (2017) entende este movimento como instigar uma vontade aprisionada a 

se libertar. 

A segunda resposta corresponde à introdução do Ensino de Filosofia desde da 

tenra idade, pois favorece o desenvolvimento estruturado da personalidade dos 

indivíduos. 

 

[...] a filosofia deveria ser dada desde cedo por ser algo tão vasto e com tanto 
a oferecer e ensinar atraves (sic.) de todos os filósofos antigos e aos que 
virão, e dessa forma fazer com que as constatações, os questionamentos 
comecem desde cedo, o que formaria personalidades e caráteres fortes. (Est. 
A3, APÊNDICE I, p. 174). 

 

Corroborando com essa afirmação de que a Filosofia deveria fazer parte dos 

currículos oficiais desde as séries iniciais, comenta Cirino (2016, p. 157): 

 

[...] uma postura de convite, de acolhimento, de escuta atenta e, a partir das 
questões que os colocamos sobre uma multiplicidade de fatos que nos 
inquietam e que inquieta as crianças, pois dentro desse movimento, elas – as 
crianças - tem sua própria voz, trabalhamos no sentido do diálogo, da busca 
de elementos para problematizar o pensar. Esse movimento é para nós a 
experiência do pensamento no espaço da Filosofia com crianças. 

 

Apresentar aos/as alunos/as desde muito cedo um ambiente salutar para se 

desenvolver uma experiência com Filosofia pode propiciar efeitos positivos no 

desenvolvimento de novas habilidades intelectuais para os indivíduos. 

Podemos, a partir deste primeiro instrumento de pesquisa, entender que os/as 

participantes da pesquisa compreendem a Filosofia, por um lado, como um tipo de 

estudo que leva a um dado conhecimento do mundo ou, por outro, como uma ação 

reflexiva, um movimento intelectual necessário para a construção de pessoas 

preparadas para enfrentar os problemas que se manifestam a todo instante. Todos/as 



128 

 

os/as participantes percebem que o ensino de Filosofia é importante, pois para 

eles/as, pode levar a conhecer o mundo por um ângulo diferente do que aí está. 

No que diz respeito à descrição do processo de avaliação feito na disciplina de 

Filosofia, com exceção de duas respostas que atestam que houve uma pequena 

mudança na forma de avaliar, os demais relatam que a avaliação é feita com base na 

quantidade do conhecimento/conteúdo dado pelo/a professor/a e absorvido pelo/a 

aluno/a nas aulas expositivas. Com relação a concordarem ou não com esse formato 

avaliativo, verificamos que os/as que aceitam esse modelo sem questionar são os/as 

que não sentem dificuldade nos exames, já se adequaram aos procedimentos 

avaliativos. 

A grande maioria ressalta desconforto com as provas e exames que, segundo 

eles/as, é algo injusto pois “[...] muita gente que estuda se dá mal nas provas, mesmo 

sabendo do assunto; E, tem gente que não faz nada e tira uma nota muito boa.” (Est. 

A10, APÊNDICE P, p. 181)”. Essa afirmação representa a insatisfação da maioria de 

nossos/as participantes com a forma de avaliação que é aplicada em Filosofia. 

Contudo, um elemento foi inúmeras vezes citado e colocado como algo 

agradável, interessante e, diferente das provas, momento de uma avaliação que prima 

pelas especificidades/habilidades dos/as alunos/as e, desta forma, mais justa. 

Segundo os/as participantes, os debates se colocam como elemento positivo das 

práticas avaliativas que estão em vigor atualmente no ensino de Filosofia no âmbito 

da EECCAM. 

Aplicamos o questionário sócio econômico (APÊNDICE A, p. 166) para os/as 

dez pesquisados/as. Em termo quantitativo, com base nesse instrumento de pesquisa, 

verificamos que cerca de 40% de nossos/as pesquisados/as não possuem nenhum 

tipo de insatisfação com a forma que é feita a avaliação na disciplina de Filosofia na 

EECCAM. Outros 40% estão insatisfeitos/as de alguma forma, em algum momento do 

processo de avaliação feito na disciplina de Filosofia na EECCAM. E, 20% de 

nossos/as pesquisados/as rejeitam por completo o formato de avaliação feito na 

disciplina de Filosofia na EECCAM. Pode-se deduzir, a partir deste resultado, que 60% 

dos/as pesquisados/as possuem algum tipo de insatisfação, em algum instante do 

processo avaliativo no percurso do ensino-aprendizagem da disciplina de Filosofia na 

EECCAM. Vejamos o Gráfico 5: 

 

 



129 

 

Gráfico 5: Satisfação com o formato da avaliação em Filosofia. 

 
Fonte: Acervo do autor. 

 

Dentre as possíveis causas para essa grande insatisfação está a não 

adaptação, por parte dos/as alunos/as, à metodologia de provas e exames utilizada 

pelo/a professor/a da disciplina de Filosofia, e o sentimento sempre presente de 

injustiça proveniente do entendimento que o resultado (nota aritmética) das avalições 

(provas e exames) não retratam fielmente toda a experiência educacional ocorrida em 

sala. 

 

4.2.3 Segundo encontro 

 

Devemos novamente ressaltar que a nossa pesquisa visa verificar o processo 

de avaliação em Filosofia no ensino Médio. Para tanto, propomos a ação educativa-

filosófica estruturada a partir dos signos “igualdade de inteligência” e “emancipação 

intelectual” presentes em O mestre ignorante. Nessa perspectiva, estamos falando em 

desenvolver o processo avaliativo em uma Filosofia baseada na ação/atitude, em um 

movimento feito individualmente em busca de conhecer as coisas do mundo sem 

intermediários, pois trata-se de uma Filosofia emancipatória e, por isso, elegemos três 

elementos que podem ser utilizados para verificar a existência e constância desse 

movimento intelectual feito pelos seres humanos. Estamos falando da “atenção”, da 

“busca” e da “vontade”. Em todo o caminho feito procuramos encontrar indícios desses 

três elementos nas ações/atitudes dos participantes da pesquisa. 

40 40

20

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

Grau de satisfação sobre a avaliação em Filosofia

Satisfeitos

Parcialmente
insatisfeitos

Insatisfeitos



130 

 

O segundo encontro ocorreu no dia 11 de novembro de 2019, na sala do Pibid, 

das 15h20min às 17h. Em respeito aos/às presentes, a reunião teve início no horário 

previsto com 9 (nove) participantes, mas o/a décimo/a participante chegou no decorrer 

do encontro. O grupo de alunos/as sugeriu que, ao invés de cada dupla falar por 15 

(quinze) minutos, todos/as pudessem discutir em uma boa roda de conversa a partir 

da leitura prévia do texto proposto, o capítulo primeiro: “uma aventura intelectual” 

(RANCIÈRE, 2017, p. 17-38). Como pesquisadores dos signos contidos em O mestre 

ignorante, entendemos esse pedido como um movimento para uma autonomia no 

plano da ação educativa-filosófica proposta. Decerto que prontamente acatamos a 

sugestão – devemos estabelecer o princípio hipotético da igualdade de inteligência e 

estimular a aparição da potência emancipadora em cada ser humano (RANCIÈRE, 

2017). Contudo, estabelecemos a regra de respeito à ordem de fala: quando um/a 

dos/as participantes estivesse falando os/as demais deveriam permanecer em silêncio 

e, caso quisessem tecer algum comentário, deveriam fazer inscrição. 

Iniciamos a discussão com a questão-problema levantada no primeiro encontro, 

“como tornar-se emancipado?”. O começo foi difícil e lento, pois eles/as não estavam 

acostumados a ter tanta liberdade de fala em sala de aula. De fato, estavam aflitos/as 

e, em boa parte do tempo, desconfortáveis com aquela nova situação, na qual se 

encontravam inseridos/as. Percebemos que as vontades estavam distraídas, existia 

receio de errar, não havia atenção no encontro. Desta forma, não estavam buscando 

compreender os signos daquele momento (RANCIÈRE, 2017). Porém, com os nossos 

estímulos a favor da liberdade e valorização da fala individual, gradualmente eles/as 

foram se acostumando e, de forma particular, decifrando a língua da obra O mestre 

ignorante (RANCIÈRE, 2017). Ligaram as descobertas que fizeram no texto aos seus 

saberes e a experiência pôde ter início.  

Seguindo as indicações de O mestre ignorante (2017), a princípio, como 

pesquisadores participantes da ação educativa-filosófica, nos colocamos como seres 

razoáveis ocupantes de um mundo da “desrazão” (RANCIÈRE, 2017) e procuramos 

a todo instante incentivar a participação ativa, a pesquisa árdua e a manifestação de 

seus pensamentos. A estratégia foi sempre propor novas questões a partir da 

questão-problema inicial e, a todo instante, fazer ligações com o cotidiano de 

significados deles/as. Para começar, assim como Jacotot em suas experiências 

educacionais, tentamos não balizar o caminho com as nossas explicações – 

confessamos que não foi fácil permanecer sem tentar responder as perguntas 



131 

 

lançadas; como dito anteriormente, quebrar essa lógica da explicação é tarefa árdua. 

Partindo da questão-problema, pedimos que relatassem o que tinham lido e 

compreendido dos signos do Mestre ignorante. Decerto, tentamos estimular as 

vontades distraídas de nossos participantes. Como colocado em Rancière (2017), 

ligamos a vontade de nossos participantes à nossa vontade. De fato, obtivemos êxito 

e os partícipes da ação educativa-filosófica começaram a colocar mais “atenção” no 

percurso da experiência. Dois temas não saíram da pauta do encontro: o conceito de 

emancipação e a diferença entre o mestre explicador e o mestre que ignora. 

No decorrer do diálogo, surgiram algumas afirmações, como por exemplo: “a 

emancipação nada mais é que liberdade” (Est. A4, APÊNDICE AK, p. 214). Sabemos 

que não representa diretamente a resposta à pergunta “O que é a emancipação?”, 

mas, de certa forma, é uma resposta que conduz ao entendimento da palavra 

“emancipação” a partir da interação que eles/as tiveram com a obra. Um dos princípios 

fundantes do Ensino Universal é que todos/as possuem a mesma potência intelectual, 

portanto, qualquer um pode, por força de sua própria vontade, desvendar os segredos 

do mundo dos signos (RANCIÈRE, 2017). Nesse caso em específico, verificamos que 

existiu o elemento da busca por parte do Est. A4, pois tentou, à sua maneira, 

decifrar/lê os signos da inteligência da coisa comum em questão, O mestre ignorante.  

Os/as alunos/as estavam tão acostumados a ouvir as explicações dos/as 

professores/as e ter de imediato as respostas prontas e em definitivo às suas 

perguntas que, em boa parte do tempo, permaneceram em estado de constante 

tensão e ansiedade para descobrir ou pelo menos tentar, por força de sua própria 

vontade, buscar as resoluções das perguntas feitas. A discussão exigia uma dose 

extra de ânimo, destarte, procuramos manter o estímulo/impulso das vontades 

distraídas reformulando a questão, então, reorientamos a pergunta para “o que seria 

um indivíduo emancipado?”. 

Funcionou e, entre algumas idas e vindas nos diálogos acalorados, mas de boa 

interação entre os/as participantes do grupo, surgiu outra colocação muito pertinente 

e de forte aceitação por parte de todos/as os/as presentes. Para esse/a aluno/a, o 

indivíduo emancipado é aquele que consegue pensar “[...] com clareza, tomar suas 

próprias decisões e acredita em suas capacidades” (Est. A3, APÊNDICE AK, p. 217). 

Uma afirmação simples, clara e própria de seu/sua autor/a, proveniente de uma leitura 

singular e sem intermediários das ideias de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). 



132 

 

Visualizamos, nessa afirmação, o elemento da “atenção” no que tange à 

capacidade da nossa participante em perceber, compreender e, não menos 

importante, relacionar os signos que carrega consigo com os que se apresentam à 

sua frente no mundo, em especial, na ação educativa-filosófica em andamento. O fator 

da busca também está presente quando a mesma deixa evidente que se ligou à 

inteligência do livro, à sua maneira, sem intermediários, e fez sua própria interpretação 

dos signos lá contidos. No que diz respeito à vontade, constatamos sua presença no 

instante em que a participante faz o movimento intelectual de tentar entender a 

inteligência do livro. Nesse sentido, a vontade como motor da inteligência produz a 

força necessária para que o ser humano possa buscar por si mesmo decifrar os 

códigos humanos que se apresentam a todo instante no mundo (RANCIÈRE, 2019). 

Em todos os encontros, o diagnóstico avaliativo foi fruto de nossas observações não 

tão somente dos diálogos, mas, em especial, da recorrente consulta feita pelos 

participantes em suas anotações particulares para embasar suas falas. De fato, esses 

rascunhos demonstram em matéria a pesquisa feita para entender os signos de O 

Mestre Ignorante (2017). 

Em seguida, o diálogo enveredou para a distinção entre um mestre explicador 

e um mestre ignorante. Alguns/as participantes acreditavam no papel positivo do 

mestre explicador para a educação, totalmente pertinente em um ambiente sócio 

cultural marcado pelo conceito da explicação para a transmissão de conhecimento. 

O Est. A5 (APÊNDICE AK, p. 218) considera: “[...] o professor [...] passa o seu 

conhecimento para os alunos, [...] passa o que ele mesmo aprendeu [...] e cada um 

vai aprendendo o que na verdade eles querem aprender”. 

Até pouco tempo essa era uma verdade incontestável e, claro, não podemos 

negar sua importância para a construção de nossa sociedade, mas podemos e 

devemos, a partir de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), pensar outras 

possibilidades para o papel do/a mestre/a no ensino-aprendizado na disciplina de 

Filosofia. 

Para tanto, em oposição evidente à afirmação anterior, outro/a aluno/a diz: “[...] 

acho que o mestre explicador limita você a ter determinado conhecimento [...] já o 

mestre ignorante não” (Est. A3, APÊNDICE AK, p. 218). Perguntamos a este/a 

mesmo/a aluno/a como acontecia esta restrição de conhecimento, em resposta diz: 

“[...] do próprio conhecimento dele” (Est. A3, APÊNDICE AK, p. 218). Não estamos 

aqui para atestar quem compreendeu melhor o texto ou aquele/a que melhor explanou 



133 

 

o seu ponto de vista, não é isso. Estamos verificando a intensidade da procura, a 

vontade de tentar decifrar cada signo sozinho, a atenção colocada em cada atividade 

e a constante busca feita por cada um na experiência com O mestre ignorante 

(RANCIÈRE, 2017).  

Na qualidade de pesquisadores dos preceitos emancipatórios de O mestre 

ignorante, identificamos que o Est. A3 manteve-se atento à discussão, a todos os 

signos que emanavam de seus pares e buscou, individualmente, em meio ao 

encontro, formular sua concepção acerca do personagem professor/a e sua atuação 

no ensino-aprendizagem. Verificamos também a forte presença do fator da vontade 

nesse/a participante, pois mobilizou sua inteligência com o objetivo de tentar 

desvendar a diferença entre um professor explicador e um professor emancipador. 

O que podemos dizer deste segundo encontro é que foi bem satisfatório, pois 

percebemos que todos/as fizeram as leituras e todos/as participaram com vigor da 

experiência, foi um bom início. Ao final, reafirmamos o texto que seria trabalhado no 

terceiro encontro: “A razão dos iguais” (RANCIÈRE, 2017, p. 71-86), e sua referida 

questão-problema “todos os homens são iguais em inteligência?”.  

Um aspecto metodológico que deve ser exposto é o fato de que sempre após 

a saída dos participantes da pesquisa, em todos os encontros, ficamos na sala para 

organizar as nossas anotações, transcrever algumas falas que achamos pertinentes 

e preencher a ficha avaliativa (APÊNDICE E, p. 170) com os dados computados no 

decorrer de cada encontro. Acreditamos que a melhor forma de construir uma boa 

narrativa de toda a experiência vivida é capitar e estruturar o mais rápido possível todo 

o conhecimento adquirido. 

 

4.2.4 Terceiro encontro 

 

O terceiro encontro ocorreu no dia 14 de novembro de 2019, na sala de vídeo 

da escola, das 15h20min às 17h. Neste encontro, estiveram presentes 7 (sete) 

participantes, os/as três que faltaram justificaram as ausências (problemas de saúde 

e afazeres domésticos). 

Mantivemos a dinâmica da roda de conversa proposta no segundo encontro; 

em nossa opinião foi uma boa sugestão, pois viabilizou o rápido entrosamento de 

todos/as os/as voluntários/as da experiência. O texto usado foi parte do capítulo 

terceiro: “A razão dos iguais” (RANCIÈRE, 2017, p. 71-86). A questão-problema 



134 

 

formulada para embasar as discussões foi “todos os homens são iguais em 

inteligência?”. Como forma de estimular a discussão questionamos em alto e bom som 

se realmente todos os homens são iguais em inteligência? Foi instantâneo, a maioria 

quis falar e colocar sua opinião para os demais.  

De pronto, surgiu uma discussão acerca da “igualdade de inteligência” e um/a 

dos/as participantes disse: 

 

[...] todos nós temos a mesma capacidade, mas aí tem a questão do esforço, 
e como você já falou bem, a inteligência é uma questão de ter mais 
conhecimento de determinada área ou não, entendeu? E eu tenho aquele 
pensamento que você pode ser inteligente... conhecer mais sobre alguma 
coisa da área, mas não entender as mesmas coisas de outra área. Por isso 
que eu não gosto de dizer que uma pessoa é mais inteligente que a outra. 
(Est. A3, APÊNDICE AL, p. 220). 

 

Afirmação rapidamente rebatida: 

 

Eu mudei o pensamento que tive. Eu falei que inteligência era juntar 
experiência. Aí comecei a pensar a partir da última aula, e tipo, eu sou mais 
inteligente sobre mim, ninguém é mais inteligente sobre mim do que eu, 
porque eu sei sobre tudo sobre mim. Quando eu li esse último capitulo (sic.) 
agora, eu comecei a pensar aqui, pelo que diz, nem todos são iguais na 
inteligência, porque tem gente que tem a genética para ser mais inteligente e 
o exemplo que tem é: dois irmãos que podem ser criados na mesma escola, 
com a mesma sociedade, os mesmos direitos, e mesmas opções nas coisas 
e um ainda pode ser mais bem sucedido que o outro. (Est. A9, APÊNDICE 
AL, p. 220). 

 

Na afirmação do Est. A3, percebemos sua vontade de desvendar/adivinhar a 

inteligência do texto em questão e comunicar sua descoberta mesmo que provisória 

para os demais. Identificamos o elemento da busca em sua fala no instante em que 

tenta decodificar sem intermediários a questão colocada. Com relação à atenção 

empregada no percurso, pode ser caracterizada como em processo de 

percepção/compreensão dos signos que se apresentaram até então (RANCIÈRE, 

2017). Dizemos isso porque, ao final do encontro, sua percepção acerca desse tema 

mudou novamente. Como dito antes, não estamos avaliando o resultado, mas a ação 

de tentar solucionar, o movimento da inteligência que se reconhece como igual às 

outras (RANCIÈRE, 2017). De fato, é muito difícil se distanciar das amarras do sistema 

explicador em tão pouco tempo e, talvez, ter um olhar de ser humano razoável em um 

mundo da desrazão (RANCIÈRE, 2017). 



135 

 

Por sua vez, o Est. A9, para embasar o seu comentário, citou a história dos dois 

irmãos criados da mesma maneira, nas mesmas condições e ao crescerem um teve 

sucesso e o outro não. Segundo ele/a, o rapaz de sucesso é geneticamente mais 

inteligente do que o outro. No caso desse estudante, existe o desejo de busca para 

encontrar a resposta à pergunta; também observamos que sua vontade impulsiona 

sua inteligência, mas é, de fato, no quesito atenção que o participante se destaca. Não 

estamos dizendo que tenha encontrado a solução para a pergunta, não é isso. Seu 

destaque está em conseguir ter a atenção necessária para associar os seus signos 

com os signos que foram apresentados a ele/a – as aprendizagens mais significativas 

que um ser humano tem em sua infância se dá através da observação, comparação 

e repetições sucessivas (RANCIÈRE, 2017). Não estamos verificando o resultado, 

mas, simplesmente, o caminho/ação/atitude que está sendo feito para conseguir 

decifrar individualmente os signos que se manifestam a todo instante. 

Não demora muito para ser contestado da relevância de sua afirmação e dizem 

que, na verdade, depende muito mais do esforço e da dedicação que cada um coloca 

em tudo que se propõe a fazer do que simplesmente acreditar que é algo proveniente 

da genética. “Eu atribuo isso aí ao esforço, porque todos eles têm as mesmas 

oportunidades e recursos, vai depender deles corre atrás” (Est. A3, APÊNDICE AL, p. 

210). 

Ainda reforçam que o esforço deveria ser atrelado a uma permanente atenção 

em todos os passos no caminhar da vida: “[...] as pessoas possuem a mesma 

capacidade de inteligência, mas não a mesma dedicação. Eu acho que se uma pessoa 

quer se dedicar, se ela tiver dedicada ela vai se sair melhor na vida.” (Est. A4, 

APÊNDICE AL, p. 220). Os Est. A3 e A4 em suas colocações retratam bem o nível de 

desenvolvimento dos participantes no que se refere à crescente capacidade de 

decifrarem sozinhos a inteligência do texto usado na pesquisa.   

Esforço e dedicação foram as palavras de ordem utilizadas nesse terceiro 

encontro pelos/as participantes, até chegarem ao elemento da vontade de cada um/a 

de tentar descobrir os segredos das coisas do mundo. Devemos ressaltar que para 

chegar a essas afirmações foi preciso que o professor-pesquisador, sempre que 

necessário, fizesse pequenos questionamentos acerca da ligação dos signos contidos 

em O mestre ignorante com os signos do cotidiano particular deles/as. Essa ação 

surtiu efeito positivo e conseguimos boas interações nas discussões. 



136 

 

O interessante desta experiência é, de fato, verificar que a cada encontro está 

ocorrendo uma evolução do quesito autonomia na relação, sem intermediários, que 

os/as nossos/as jovens participantes estão conseguindo com a interpretação singular 

de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Aos poucos eles/as estão conseguindo 

associar a inteligência do texto às suas vidas. Não é um trabalho rápido, não acontece 

do dia para a noite, mas com tempo e uma boa dose de paciência a atividade produz 

bons frutos. 

Ao final, reafirmamos o texto que seria trabalhado no quarto encontro “A 

sociedade do desprezo” (RANCIÈRE, 2017, p. 109-119) e sua referida questão-

problema “o que não devemos desprezar?”. Não fugindo à nossa rotina na experiência 

educacional, ficamos após o encontro para ordenar as nossas anotações e preencher 

a ficha de avaliação de cada um de nossos participantes.    

 

4.2.5 Quarto encontro 

 

O quarto encontro ocorreu no dia 19 de novembro de 2019, na sala de vídeo 

da escola, das 15h20min às 17h. Neste encontro, todos/as os/as participantes 

estiveram presentes. O texto trabalhado foi “A sociedade do desprezo” (RANCIÈRE, 

2017, p. 109-119) e a questão-problema feita para dar início ao debate foi “o que não 

devemos desprezar?”.  

Novamente nos utilizamos de uma dose de entusiasmo para fazer essa 

pergunta aos participantes e, prontamente, se iniciou a discussão. “Eu acho que a 

inteligência do outro [...]” (Est. A8, APÊNDICE AM, p.227), essa foi a resposta à 

pergunta feita e que incentivou todos/as a darem sua opinião sobre o assunto. Nesse 

encontro em particular, acreditamos que os/as participantes estão mais atentos/as ao 

corpo do texto, na inteligência da obra. Houve uma maior e melhor interação entre as 

palavras do livro e a vida deles/as. Inclusive, algo que nos chamou a atenção de 

imediato foi a conexão que fizeram de outros trechos do livro, trabalhados em 

encontros anteriores, com o capítulo daquele encontro. 

Vejamos o que o/a participante diz para acompanhar a resposta dada: 

 

Acho que isso tem a ver com o primeiro capítulo da semana retrasada que 
tem a questão da desigualdade, [...] a gente tem a tendência a se sentir 
superior ao outro e tenta deixar, ao máximo, essa pessoa pra baixo [...] (Est. 
A9, APÊNDICE AM, p. 227). 



137 

 

O Est. A9, em sua fala, desenvolve bem os três elementos que utilizamos para 

nortear o nosso processo de avaliação em nossa ação educativa-filosófica baseada 

nos signos “igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual”, presentes em O 

mestre ignorante. Ele/a tem a atenção necessária para compreender que existe uma 

íntima ligação de completude entre os signos que acaba de ter contato e os de 

encontros anteriores e, talvez, perceber alguma ligação com as suas leituras mais 

particulares, de seu cotidiano de vida; esse movimento de ligação e, inevitavelmente, 

de comparação nos diz que está havendo uma atitude de contra-tradução dos signos 

que se apresentam à sua frente, desta forma, existe uma ação de busca por 

compreender os signos. Por sua vez, quando direcionamos o olhar para o elemento 

da vontade percebemos que além de impulsionar sua inteligência a tentar descobrir 

os signos do texto em questão sem intermediários tenta concomitantemente adivinhar 

e comunicar esses mesmos signos que está a decifrar (RANCIÈRE, 2017). Após essa 

colocação, como em um só coro todos/as estavam concordando que existe igualdade 

na capacidade de aprender, que todos/as podem encontrar o caminho do 

conhecimento por força de seu empenho. 

Para provocar a continuidade da discussão, questionamos: quer dizer que 

podemos aprender música e ser como Mozart um dia foi? Como resposta: “[...] a gente 

tem a mesma capacidade de aprender, mas de maneira diferente. Então pode ser que 

não aprenda igual a Mozart, igual a você” (Est. A9, APÊNDICE AM, p. 228). Podemos 

deduzir que certamente aprenderam alguma coisa sobre música. Segundo Rancière 

(2017), em uma pesquisa, geralmente, você pode não encontrar o que procura, mas 

certamente encontrará alguma coisa. Trago aqui o comentário do Est. A9 por entender 

que essa fala retrata bem o desenvolvimento da capacidade de busca através da 

pesquisa individual dos participantes.  

Percebemos que a cada encontro os/as participantes demonstram mais 

vontade de compreender cada linha, cada palavra de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 

2017), apesar do pouco espaço de tempo entre as reuniões e o grande número de 

atividades extra sala que eles/as devem se fazer presentes no cotidiano escolar, 

mesmo assim, constatamos que estão buscando construir, cada um à sua maneira, 

uma conduta de pesquisa. 

Constatamos também, maior atenção nas discussões, sempre acaloradas e 

cada vez mais referendadas pela obra O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) – estão 

citando bem mais o texto. Decerto, já se sentem à vontade com a forma como são 



138 

 

conduzidas as atividades nos encontros. Suas colocações já não são baseadas em 

“achismos” e sim fruto da apropriação que fazem de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 

2017) e da carga sociocultural que cada um carrega – a história particular deles/as. 

Não podemos esquecer que esse aprofundamento nas leituras, essa pesquisa, produz 

anotações que proporciona sustentação às colocações e, sem dúvida, nos fornece 

dados/indícios materiais para a nossa avaliação da ação/atitude filosófica dos 

participantes. 

Ao final, reafirmamos o texto que seria trabalhado no quinto encontro: “o 

emancipador e suas imitações” (RANCIÈRE, 2017, p. 141-169). A partir da questão-

problema: “podemos institucionalizar o Ensino Universal?”. E, sem hesitar, após a 

saída dos participantes organizamos as nossas anotações e preenchemos a ficha de 

avaliação de cada estudante. 

 

4.2.6 Quinto encontro 

 

O quinto encontro ocorreu no dia 22 de novembro de 2019, na sala de vídeo, 

das 15h20min às 17h. Nesse encontro, sete participantes estiveram presentes. O 

texto trabalhado foi “o emancipador e suas imitações” (RANCIÈRE, 2017, p. 141-169). 

A questão-problema usada para iniciar a discussão foi: “podemos institucionalizar o 

Ensino Universal?”. 

Logo de início, o Est. A2 (APÊNDICE AN, p. 230) questionou dizendo: “Só o 

Estado? A família não é uma instituição?”. A partir daí surgiu uma ótima discussão 

sobre a concepção da família na sociedade e se ela não poderia utilizar, segundo 

eles/as, o Ensino Universal para emancipar os/as componentes. A discussão durou 

por grande parte do tempo disponível para o encontro e não obtivemos uma resposta 

clara e unânime a respeito desta questão. Nessa colocação do Est. A2, que abre 

margem para discutir o ambiente de atuação do Ensino Universal, se traduz um bom 

exemplo para ser apresentado. Quando o estudante questiona a concepção da 

família, reorienta e assemelha/compara esse entendimento de signo a outros signos 

que se apresentam no mundo e está, inevitavelmente, produzindo uma ação/atitude 

em prol de sua “emancipação intelectual”. Em nossa avaliação, verificamos o 

elemento da atenção fortemente presente no discurso quando o Est. A2 percebe e 

compreende a importância de relacionar a concepção de instituição ao signo de 

família, causando, assim, a reflexão sobre o lugar de atuação do Ensino Universal. 



139 

 

Constatamos o caminhar da busca no momento em que trabalha para desvendar os 

signos sem intermediários explicadores. Por fim, percebemos a presença da vontade 

no instante em que comunica a descoberta/leitura dos signos, feita por sua 

inteligência, a outras inteligências.  

Devemos novamente dizer que não é o intuito desta pesquisa transcrever todos 

os acontecimentos em cada um dos encontros e sim relatar e analisar, a partir dos 

conceitos de “igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual”, presentes em O 

mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), os aspectos mais interessantes dos encontros. 

E, nesse ambiente, aplicar a avaliação que verifica a ocorrência dos elementos da 

“atenção”, “busca” e “vontade”. Retornando ao nosso caso, o que chamou nossa 

atenção foi a habilidade do/a participante de colocar uma questão tão importante e 

pertinente para a discussão. Inclusive, que não obteve resposta direta e provocou 

novos questionamentos. O que demonstra o desenvolvimento da atenção, um dos 

focos desta pesquisa, em relacionar os signos da obra em discussão com alguns 

aspectos da vida cotidiana e formular novas indagações – ele/a estava construindo o 

seu filosofar. 

Cerletti (2009, p. 81) afirma que: 

 

O objetivo final de todo professor de Filosofia deverá ser fazer de seus alunos, 
em alguma medida, filósofos. Em virtude disso, deverá tentar promover neles 
uma atitude filosófica, já que será ela que, eventualmente, dará lugar ao 
desejo de filosofar. 

 

Acima de qualquer boa citação ou colocação bem feita nos encontros, o que 

procuramos é, sem dúvida, indícios de uma mudança de comportamento, uma ação 

diferente, uma atitude que indique que o/a estudante pesquisado/a iniciou o processo 

de busca constante por tentar entender/compreender as coisas do mundo a partir de 

sua própria visão. Talvez, que tenha iniciado o caminho para se tornar um ser humano 

“razoável” (RANCIÈRE, 2017). O que verificamos nestes últimos encontros foi 

realmente alguns passos positivos em direção para este caminho – são mínimos e até 

pouco visíveis sim, mas estão presentes. 

Ao final, reiteramos que no último encontro seria aplicado um questionário 

socioeconômico (APÊNDICE A, p. 166) e um questionário com uma pergunta aberta 

(APÊNDICE D, p. 169). Em seguida, faríamos uma roda de conversa avaliativa com 

todos/as os/as participantes (alunos/as e o professor pesquisador), avaliando a 



140 

 

experiência, a turma, o professor pesquisador e a pesquisa. Após a saída dos 

participantes, como de costume, organizamos as nossas anotações e preenchemos 

as fichas de avaliação de cada participante. 

 

4.2.7 Sexto encontro 

 

O sexto encontro, dedicado a avaliar o impacto da ação educativo-filosófica, 

ocorreu no dia 26 de novembro de 2019, na sala de vídeo, das 15h20min às 18h. 

Nesse encontro, todos/as os/as participantes estiveram presentes. Aplicamos no 

sexto encontro um questionário socioeconômico (APÊNDICE A, p. 166) cujo intuito 

era construir o perfil dos/as participantes. Em seguida, aplicamos um questionário 

simples com uma pergunta aberta (APÊNDICE D, p. 169), o objetivo foi colher uma 

narrativa acerca do impacto da experiência para os/as nossos/as participantes, quais 

foram as maiores dificuldades e as aprendizagens mais significativas no percurso da 

ação educativo-filosófica. 

A dedicação em responder aos dois instrumentos foi tamanha que decidimos 

retirar a roda de conversa avaliativa que se seguiria logo após – inclusive, porque todo 

o tempo reservado para o encontro foi utilizado para responder os questionários. Por 

fim, agradecemos a dedicação e o compromisso de todos/as no desenvolvimento das 

atividades e, agendamos as entrevistas individuais de acordo com a disponibilidade 

de cada um/a.  

Encontramos seis pontos positivos/significantes e convergentes nos relatos de 

nossos/as participantes. O primeiro diz respeito ao valor dado à ação educativo-

filosófica; todos/as os/as participantes disseram que foi importante, pois foi diferente 

das demais metodologias e, de forma singular, representou mudanças de 

pensamento, ou pelo menos, uma reflexão acerca do nosso sistema de ensino: 

 

A pesquisa me chamou atenção por se tratar da forma de aprendizagem, os 
encontros eram divertidos e instigantes, com todos os questionamentos que 
nos fazíamos sobre as hierarquias sociais da educação. Cada encontro 
mudava a minha concepção sobre os professores e alunos, sobre a forma 
como eram retratadas as inteligências e como eu as interpretava, até que eu 
ouvi o que meus colegas de pesquisa haviam compreendido. A forma que 
fizemos nossas descobertas intelectuais foi simples e maravilhosa, ao mesmo 
tempo, simplesmente compartilhando nosso entendimentos (sic.). (Est. A3, 
APÊNDICE S, p. 184). 

 



141 

 

O segundo ponto faz referência à “igualdade de inteligência”, a maioria dos/as 

nossos/as participantes relataram que este foi um dos aspectos mais interessantes da 

experiência. Todos/as possuem a mesma capacidade intelectual e o que difere cada 

ser humano é a vontade individual colocada na atividade de solucionar as questões 

que se apresentam na vida (RANCIÈRE, 2017). 

 

Ler o livro me fez voltar para minha infância, o tempo que eu questionava 
sobre tudo inclusive sobre as cores, eu me perguntava o porquê que as cores 
têm esse nome e quem disse que algo era amarelo ou azul? Eu fazia várias 
perguntas sobre qualquer coisa, o porquê, quem disse? Para um adulto 
questiona-se (sic.) sobre essas coisas é visto como tolice por alguns. Quando 
eu cresci parei de me questionar sobre várias coisas e tomei como verdade 
absoluta tudo aquilo que me falavam, na minha cabeça o professor era 
alguém superior aos alunos em questão de inteligência e que desde da 
infância era necessário um mestre explicador. Mas o livro logo no início me 
mostrou que eu posso pegar um livro, entender por si só em meio do meu 
raciocínio (Est. A7, APÊNDICE W, p. 189). 

 

Outro elemento muito comentado foi a concepção e a diferença entre o Mestre 

explicador e o Mestre ignorante. Segundo os/as nossos/as participantes, houve uma 

grande mudança de entendimento sobre estes/as dois personagens. 

 

Outro ponto bem interessante sobre os encontros foi a dinâmica que ficou 
totalmente livre para o grupo escolher, assim nos deixando ainda mais a (sic.) 
vontade para discutir sobre o livro. Eu acho que para mim foram encontros 
bem produtivos e que me deram uma nova maneira de ver o mundo, algo que 
me chocou muito foi perceber que um mestre explicador pode ser alguém não 
tão produtivo na minha formação, e que um mestre ignorante pode me dar 
um auxilio (sic.) mesmo que indiretamente para minha construção pessoal. 
(Est. A9, APÊNDICE Y, p.191). 

 

Essa resposta nos coloca a pensar se os participantes da pesquisa teriam 

chegado à essa conclusão se tivéssemos usado outra obra que não O mestre 

ignorante? Certamente, que não chegariam às mesmas conclusões que chegaram, 

mas, de certo, encontrariam alguma conclusão. Segundo Rancière (2017), raramente 

alguém que procura algo acha especificamente o que procura, mas, sem dúvida 

alguma, achará alguma coisa. O quarto ponto de convergência entre os relatos foi a 

crítica à ordem explicadora, para alguns/as foi extremamente perturbante pensar que 

a explicação pode limitar/aprisionar os indivíduos ao invés de ensiná-los.   

 

 

 



142 

 

A pesquisa de certa forma nos fez pensar fora da jaula, pensarmos como 
mentes independentes, sem que um mestre explicador tenha que nós dizer, 
de certa forma, foi como uma crítica, como eu usava minha vontade, se eu 
não tivesse entrado e fizesse parte da pesquisa, talvez continuaria como um 
robô, veria, faria, mas não questionaria, e me mostrou de uma certa forma o 
que eu precisava fazer para melhorar, para evoluir a forma que imagino e 
penso. (Est. A6, APÊNDICE V, p. 188). 

 

O quinto ponto colocado como positivo na experiência foram os debates, as 

discussões, as conversas que proporcionaram, segundo eles/as, uma melhor 

aprendizagem do livro O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). 

 

Foi interessante, porque os debates que eram feitos em cada encontro foi 
(sic.) muito importante para estabelecer um laço entre os participantes e, 
principalmente, despertar as diversas opiniões e entendimentos sobre o livro 
o Mestre Ignorante de Jacques Rancière (Est. A2, APÊNDICE R, p. 183). 

 

O último ponto diz respeito ao caráter da “emancipação intelectual”. Todos/as 

acreditam que houve uma mudança substancial na forma que eles/as percebem as 

suas capacidades. Hoje, acreditam que carregam um enorme potencial para aprender 

o que quiserem, por força de sua própria iniciativa e de constância na pesquisa: “Quem 

abandona as engrenagens da máquina social, tem a sorte de fazer circular a energia 

elétrica da emancipação” (RANCIÈRE, 2017, p. 150-151). 

 

O mestre ignorante’ fez minha mente dar voltas, porém com os debates foi 
como se todas as dúvidas se esclarecessem. Mas tudo isso foi para, que de 
certo modo, nos emancipássemos. A emancipação quer dizer um ser 
independente, mas para se ter a emancipação intelectual, percebi que preciso 
de algo que achava não importar, a minha capacidade, ter confiança em mim, 
buscar mais pelo conhecimento, por mais difícil que possa parecer, por mais 
medo que eu possa ter de explorar um universo verdadeiro, aquele que está 
em minha mente e que muitas vezes me limita a explorar. (Est. A3, 
APÊNDICE S, p. 184). 

 

Para os/as nossos/as participantes, houveram três momentos que, para 

alguns/as, podem ser entendidos como situações difíceis e, para outros/as, como um 

ponto negativo. As/os estudantes relataram dificuldades com a leitura do texto por 

conter termos desconhecidos. Essa dificuldade era fortemente relatada nos encontros 

e, em meio aos diálogos que se seguiam a partir desse problema, sempre surgia 

relatos que diziam ter encontrado a saída para tal situação lendo mais vezes o mesmo 

texto e pesquisando as palavras/termos desconhecidos em dicionários 

físicos/internet. 



143 

 

Acreditamos que essa situação indica bem o movimento de pesquisa feito em 

prol de decodificar os signos do mundo e, sem dúvida, podemos identificar os três 

elementos avaliativos: “atenção”, “busca” e “vontade”. Verificamos o elemento da 

atenção no instante em que o participante compreende a necessidade de investigar o 

que a palavra/termo representa para o real entendimento daquela passagem e as 

possíveis relações que podem ser feitas a partir deste entendimento; a busca se 

caracteriza na ação de contra-tradução dos signos do texto que é feita de forma 

constante e individual pelo participante e, por fim, existe a vontade como o motor da 

inteligência que tenta, simultaneamente, adivinhar e comunicar os signos já 

interpretados sem mestres explicadores (RANCIÈRE, 2017).  

Outras situações relatadas foram: os poucos encontros e local inadequado para 

os encontros. De fato, o espaço disponibilizado pela escola nem sempre estava à 

disposição do grupo; o ambiente não era amplo nem climatizado e não havia material 

didático à disposição. Certamente, esses são problemas de cunho estrutural pelos 

quais passam a maioria das nossas escolas públicas. Aqui nos cabe apenas relatar e 

externar a nossa indignação por verificar que as mudanças na leis que regem a 

educação não se refletem no investimento necessário em espaços adequados para 

que o tempo-espaço escolar possa, de fato, ser um tempo-espaço livre para a 

aprendizagem. 

 

4.3 CONSIDERAÇÕES SOBRE A AÇÃO EDUCATIVO-FILOSÓFICA 

 

Os encontros foram importantes para os/as nossos/as alunos/as e para o 

professor-pesquisador, principalmente porque favoreceu o acesso a novas 

concepções sobre o ensino-aprendizagem na disciplina de Filosofia, o que provocou 

mudanças na forma de perceber esse ensino; conceber os diversos agentes que lá 

estão (alunos/as, professor/a, gestão e família) e repensar a avaliação. 

Entendemos, a partir da pesquisa, que houve uma relação de igualdade no 

processo de ensino-aprendizagem, portanto, ocorreu uma inversão na estrutura de 

ensino. Para Cerletti (2003), existe uma lógica da explicação com sua organização 

elaborada de cima para baixo, “educação verticalizada”. Nesse sentido, há no plano 

educacional uma concepção de superiores e inferiores (RANCIÈRE, 2017). O que 

fizemos foi tentar romper com essa organização, implantando o hipotético princípio da 



144 

 

igualdade de inteligência, presente em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), em 

todos os encontros. 

Observamos que a maior dificuldade encontrada pelos/as alunos/as foi 

atribuída à leitura atípica de um texto filosófico. Segundo os depoimentos, não havia 

o costume de ler obras tão complexas, contudo, dificuldade prontamente combatida 

por meio da pesquisa árdua dos/as alunos/as. Os participantes impuseram grande 

atenção na busca incessante em compreender os signos das palavras através da 

consulta em outras fontes como dicionários e, necessariamente, a vontade de 

comunicar sua reescrita já traduzida aos outros participantes (RANCIÈRE, 2017). 

Essa pesquisa por parte das/dos participantes ficou materializada nos 

rascunhos/apontamentos que a cada encontro se tornaram mais presentes como 

fontes para embasar os diálogos. Também verificamos nas falas deles/as forte 

referência à constante pesquisa para descobrir o significado das palavras e o quanto 

isso foi gratificante para eles/as na reformulação de suas ideias. Como professor-

pesquisador, procuramos sempre colocar novas questões-problema e incentivá-los a 

tentarem solucionar sozinhos. Parece-nos que a cada nova questão-problema 

colocada, a pesquisa ficava mais intensa. O maior problema encontrado foi resistir ao 

desejo de explicação, pois romper com a ordem estabelecida é sempre muito difícil e 

requer tempo. Destarte, o movimento em torno de construir uma pesquisa particular e 

aprofundada para desvendar/interpretar os signos de O mestre ignorante feito por 

cada uma/um das/dos participantes se constitui como o campo de nossa ação 

avaliativa. Tentamos identificar nesse processo de leitura dos signos os elementos da 

atenção, da busca e da vontade em cada tentativa feita por parte das/dos 

participantes. De fato, acreditamos que em se tratando de uma Filosofia voltada para 

a ação/atitude de compreender as coisas do mundo à sua medida, a avaliação que 

parta da análise destes elementos é, certamente, uma boa escolha. 

Percebemos também que a nossa concepção de Filosofia sofreu modificações 

devido a maior aproximação que os/as alunos/as tiveram com uma concepção de 

Filosofia mais ativa e presente na vida deles/as. Na verdade, de interesse deles/as. 

Nesse sentido, acreditamos que a ação educativo-filosófica fez com que o ensino de 

Filosofia tivesse mais sentido, desta forma, deixou de ser algo distante e passou a 

povoar o mundo deles/as. 

A relação entre o professor e aluno/a no ensino-aprendizagem da Filosofia foi 

modificada. Se antes tinha um professor explicador, que apresenta sua ciência e cobra 



145 

 

de acordo com a quantidade de conteúdo absorvido, hoje existe um professor que 

estabelece a “igualdade de inteligência” como princípio para início do aprender, que 

ao invés de explicar o que acredita ser verdade, coloca inúmeras questões e cobra 

com vigor que seus alunos/as “busquem” solucionar com intensidade e constância. 

(RANCIÈRE, 2017). Nesse sentindo, sua função é reorientada para o patamar de 

motivador, um estimulador de vontades. É aquele que instiga e cobra uma ação mais 

efetiva de conhecer tudo no mundo a partir da pesquisa constante. 

Na próxima subseção, teremos a análise das entrevistas com perguntas 

semiestruturadas (APÊNDICE B, p. 167) com cada um/a dos/as dez participantes da 

pesquisa. 

 

4.4 ANÁLISE DAS ENTREVISTAS 

 

As entrevistas ocorreram entre os dias 10 e 13/12/2019, na EECCAM, e foram 

marcadas individualmente, respeitando a disponibilidade de cada participante. 

Dividimos as entrevistas em três eixos: o primeiro dizia respeito às perguntas voltadas 

para identificar as percepções dos/as participantes acerca da experiência com O 

mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017); o segundo era referente às perguntas 

direcionadas para verificar se os princípios da “igualdade de inteligências” e 

“emancipação intelectual” foram contemplados no contexto da ação educativo-

filosófica, e perguntas com o intuito de analisar o instrumento “ficha avaliativa” 

(APÊNDICE E, p. 170) usado para verificar a ação/atitude filosófica dos/as 

participantes. 

As primeiras perguntas diziam respeito às impressões dos/as participantes 

acerca da experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Ao perguntar se 

a experiência foi importante, todos/as os/as participantes responderam que sim. 

Percebemos indícios de uma mudança de percepção sobre o sistema de ensino-

aprendizagem em diversas respostas, como por exemplo: 

 

Sim, porque fez eu (sic.) perceber tudo que tem dentro de uma escola, as 
hierarquias presentes, a relação que os alunos têm com os professores e as 
relações de ensino (Est. A3, APÊNDICE AC, p. 197). 
 
Em relação principalmente a aprender, por que eu tinha na minha cabeça que 
aprender necessitava de alguém e passou a ser de mim próprio. (Est. A9, 
APÊNDICE AI, p.209). 
 



146 

 

Sim, porque eu aprendi a vê o professor de outra forma. Não era como eu 
imaginava. Tipo, eu imaginava que o professor, ele (sic.) sabia mais que os 
alunos. (Est. A7, APÊNDICE AG, p.205). 

 

A colocação do Est. A7 se manifesta como campo rico para uma análise mais 

aprofundada acerca da percepção que os alunos/as possuem do/a professor/a na 

relação de ensino-aprendizagem. De fato, a/o professor/a conhece mais signos do 

mundo que seu/a aluno/a, porque vêm buscando há mais tempo. Certamente, com o 

passar do tempo, a/o sua/seu aluna/o poderá conhecer também os signos que se 

apresentam no mundo. Em seguida, perguntamos, então, se esta experiência teria 

sido diferente das outras formas de se fazer Filosofia na Escola. Todos/as 

responderam que sim, e dois acrescentaram: 

 

Eu achei que, não o livro em si, mas o modo do encontro eu achei diferente 
com rodas de encontros e outras coisas. [...] a gente ficou muito por igual. 
Todos ficaram entre iguais e podemos discutir sem ninguém se sentir maior 
ou menor que ninguém. (Est. A9, APÊNDICE AI, p. 209). 
 
Foi, por que não é comum que se tenha esse tipo de pesquisa, pra que 
saibam qual a opinião da gente sobre o método de ensino, nem esses tipos 
de debates, nem sei lá uma nota baseada no que a gente conhece ou nos 
incentivos que eles passam pra gente, é só conteúdo e não tem essa 
interação. (Est. A3, APÊNDICE AC, p. 197). 

 

Identificamos na primeira resposta que o princípio da “igualdade de inteligência” 

(RANCIÈRE, 2017) esteve em atividade no âmbito da ação educativo-filosófica com 

os/as alunos/as nos seis encontros e, por sua vez, na segunda resposta observamos 

indícios de uma prática, no ensino-aprendizagem em Filosofia, voltada, segundo 

Marçal e Tomazetti (2011), para o entendimento das subjetividades dos/as alunos/as. 

Questionamos se os encontros teriam sido cansativos; a maioria afirmou que 

não, inclusive comentaram que “[...] foi até prazeroso”. (Est. A4, APÊNDICE AD, p. 

199). Em outra fala, foi dito que “[...] os encontros foram bem dinâmicos. Divertidos, 

de certa forma”. (Est. A8, APÊNDICE AH, p. 207). 

Contudo, alguns sentiram cansaço em relação à leitura atípica a que foram 

submetidos: “[...] não estava acostumada com o tipo de leitura que o livro utiliza” (Est. 

A2, APÊNDICE AB, p. 195). Em outra fala, acrescenta: “[...] a leitura do livro, eu achei 

uma dificuldade por que eu não tenho costume, não que não goste, mas eu não tenho 

costume de ler livro, principalmente de papel, impresso”. (Est. A9, APÊNDICE AI, p. 

209). 



147 

 

Percebemos aqui um problema crônico da educação pública, a falta de leitura. 

Existe uma cultura de ler pouco. Como fala Larrosa (2002), vivemos em um tempo em 

que tudo é muito rápido, não paramos para aprofundar nada, por isso nada nos toca, 

nesse caso, deixamos de viver experiências maravilhosas com os livros. 

Quando perguntamos se o que foi visto nos encontros tem algum tipo de 

relação com as vidas deles/as, todos disseram que sim, e dois relatos descrevem de 

forma direta o momento em que puderam fazer o exercício de ligação da experiência 

com o cotidiano deles/as. 

 

Teve [...] impacto dentro de sala, porque durante as aulas eu me peguei 
pensando, será que realmente é necessário o professor esta explicando isso? 
(Est. A4, APÊNDICE AD, p. 199). 
 
[...] eu passei a relacionar coisas da minha vida com coisas da pesquisa, 
como exemplo uma aula de projeto de vida, onde questionamos que não 
tínhamos aula de física o ano inteiro, e a professora sugeriu pegarmos um 
livro de física e estudar, na época achava que não era possível, mas depois 
dos encontros percebi que é sim possível, basta querer (Est. A3, APÊNDICE 
AC, p. 197). 

 

Segundo Rancière (2017), em uma pesquisa não é preciso que se encontre o 

que estava procurando, mas, com certeza vai encontrar alguma coisa. O que é preciso 

que eles/as saibam, independentemente das respostas encontradas a partir de suas 

indagações, é que acreditem que podem conseguir, simplesmente por força da 

vontade que cada um emprega na busca que fizer. 

Dentre os benefícios da pesquisa para os/as participantes, destacamos a 

mudança da forma que percebiam o ensino-aprendizagem da disciplina de Filosofia. 

 

Foi o aprendizado, o ensino, a forma que ele critica, afirmando que é possível 
ensinar algo que não sabemos, e que todos podem aprender, e que ninguém 
é melhor que o outro (Est. A8, APÊNDICE AH, p. 207). 
 
O maior benefício foi a possibilidade de abrir minha mente para novas 
maneiras de aprender, de ensinar e de não precisar depender de alguém para 
aprender, achei isso o mais importante (Est. A9, APÊNDICE AI, p. 209). 

 

Perguntamos qual teria sido o maior problema ou dificuldade encontrada na 

experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Tivemos uma variedade de 

respostas de diferentes níveis, como por exemplo: questões que envolve problemas 

psicológicos, um/a dos/as participantes relatou que sofria de ansiedade: “Essa 

atividade me ajudou em parte a lidar com essa minha dificuldade” (Est. A6, APÊNDICE 



148 

 

AF, p. 203). Outro/a aluno/a comentou que sua grande dificuldade foi a reflexão acerca 

da utilidade do professor no processo de ensino-aprendizagem: “As questões com 

relação a precisar ou não de um professor para aprender algo, essa ideia ficava 

batendo em minha cabeça” (Est. A3, APÊNDICE AC, p. 197). 

Mas, de fato, a maioria disse que a maior dificuldade da experiência está 

relacionada à leitura do texto, segundo eles/as, os termos são desconhecidos, o que 

exigiu uma gama bem maior de pesquisas: “Foi exatamente a leitura do livro, eu achei 

uma dificuldade por que eu não tenho costume, não que não goste, mas eu não tenho 

costume de ler livro, principalmente de papel, impresso.” (Est. A9, APÊNDICE AI, p. 

209). 

Quando perguntamos se o conceito de Filosofia teria sido modificado após os 

encontros, seis de nossos/as alunos/as afirmaram que sim. Identificamos que essa 

mudança de opinião se deve, principalmente, pelo contato com a obra O mestre 

ignorante (RANCIÈRE, 2017). Segundo os relatos, o texto trouxe novas questões 

sobre o ensino: “[...] eu nunca havia lido um livro de algum filósofo, sempre estudava 

sobre o que eles eram e nunca suas obras” (Est. A7, APÊNDICE AG, p. 205). Em 

outro comentário: “[...] o livro traz uma realidade diferente do que vimos na escola, no 

caso da emancipação intelectual” (Est. A6, APÊNDICE AF, p. 203). 

Em outra resposta, ao afirmar que houve mudança no conceito Filosofia, o/a 

aluno/a usou o termo “atenção” presente em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017): 

 

Sim, e tanto que mudou de encontro a encontro, eu tinha na cabeça que a 
Filosofia era algo complicado, algo difícil de entender. Comecei a achar mais 
simples e só precisa ter atenção e também eu percebi que a filosofia é algo 
que acontece sempre na vida da gente, imaginava que era mais coisa da 
antiga, da Grécia entre outras coisas. E agora percebi que é sempre 
atualmente. (Est. A9, APÊNDICE AI, p. 209). 

 

Ao perguntar se a importância do ensino de Filosofia teve modificação após a 

experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), a maioria afirmou que sim. 

Segundo os depoimentos, a mudança se deu pontualmente no grau de importância, 

hoje é atribuído um valor maior à aprendizagem de Filosofia por parte deles/as. 

 

Foi modificado, pois eu achava que a Filosofia era só a parte política e dos 
filósofos, mas percebi que a Filosofia é algo mais profundo, algo que dá para 
crescer dentro (Est. A4, APÊNDICE AD, p. 199). 

 



149 

 

As próximas três perguntas dizem respeito à postura do professor durante os 

seis encontros. A partir dos depoimentos colhidos, verificaremos se a conduta do 

professor foi condizente com a concepção filosófica presente em O mestre ignorante 

(RANCIÈRE, 2017). A primeira questão dizia respeito ao tipo de relação estabelecida 

entre os/as alunos/as e o professor na ação educativo-filosófica. 

Segundo os/as alunos/as, existiu uma relação de “Igualdade, pois a todo 

momento o professor não se colocava acima dos participantes, sem explicar, tivemos 

que descobrir” (Est. A8, APÊNDICE AH, p. 207). Em outra resposta, comenta de forma 

semelhante que foi uma “[...] relação de igualdade, pois sempre estávamos 

conversando e discutindo os assuntos, o tempo todo ocorreu uma relação de 

igualdade” (Est. A9, APÊNDICE AI, p. 210). Para Rancière (2017), um dos critérios 

para que seja implantado o “Ensino Universal” é que todo homem e/ou mulher se 

compreenda igual intelectualmente a todos os outros. 

A segunda pergunta relacionada à postura do professor, foi se ele teria 

estabelecido questões-problemas a todo tempo do percurso da experiência. Como 

resposta, tivemos: “sim, sempre estava fazendo perguntas para pensar e para 

responder” (Est. A3, APÊNDICE AC, p. 197). 

 

Sim, quando tínhamos duvidas em vez de responder o professor fazia 
perguntas, uma maneira de estimular, ajudando a tentar achar as respostas, 
e no final de todo encontro sempre tinha uma pergunta, um exercício para 
praticarmos em casa (Est. A9, APÊNDICE AI, p. 210). 

 

A terceira pergunta relacionada à postura do professor na experiência fez 

referência ao quanto ele estimulava a vontade dos/as alunos/as. Com exceção de 

um/a dos/as alunos/as, que disse que o professor estimulou em “[...] alguns 

momentos, por exemplo quando estávamos perdidos” (Est. A4, APÊNDICE AD, p. 

199). 

Os demais afirmaram: 

 

Todo o tempo, pois sempre tinha a relação de igualdade como também todo 
mundo estava querendo fazer, estudar. E também devido as perguntas no 
final dos encontros estimulava todos a quererem aprender (Est. A9, 
APÊNDICE AI, p. 210). 

 

As duas perguntas seguintes foram direcionadas para autoavaliação por parte 

dos/as entrevistados/as da pesquisa. Contempla os termos da “atenção” e “busca” 



150 

 

presente em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Questionamos sobre o quanto 

de atenção eles/as teriam colocado nas atividades da ação filosófico-educativa. As 

respostas foram diversas, pertinentes e sensatas: “Dei mais atenção aos encontros 

do que ao livro, mas deveria ter me aprofundado mais no livro” (Est. A2, APÊNDICE 

AB, p. 195). Por sua vez, em outra resposta tivemos: 

 

Muita atenção, inicialmente não dei a devida atenção no primeiro capítulo, 
mas depois percebi que a minha opinião estava equivocada, achava que o 
mestre ignorante era algo ruim, devido à pouca atenção que tive. (Est. A3, 
APÊNDICE AC, p. 198). 

 

Acerca da questão da busca por tentar entender todos os signos de O mestre 

ignorante (RANCIÈRE, 2017), entendemos que todos/as tiveram dificuldade com a 

leitura da obra; também é correto dizer que todos/as, à sua maneira, usaram do 

expediente da pesquisa para transpor as dificuldades de compreensão do texto: “[...] 

cheguei a ler os conceitos três, quatro, cinco vezes para entender, buscava os 

significados, pesquisava” (Est. A10, APÊNDICE AJ, p. 212). O que um 

mestre/professor deve fazer com intensidade é cobrar que seu aluno/a esteja 

continuamente pesquisando (RANCIÈRE, 2017). 

Também demonstra que a pesquisa se torna firme quando o objeto procurado 

é de nosso interesse: “Procurei alguns, nem todos, só os que estavam mais 

relacionados com a minha vida, tipo a relação da emancipação intelectual, pais e 

filhos, mestre e aluno” (Est. A2, APÊNDICE AB, p. 196). 

As próximas cinco perguntas procuravam verificar se o processo de avaliação 

aplicado na experiência estava em consonância com a concepção filosófica indicada 

em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). A primeira questão a este respeito foi se 

a avaliação feita concordava com a proposta de Filosofia apresentada pelo professor-

pesquisador. Todos responderam que sim: “Foi concordante, pois acho que fui 

avaliada de forma correta, onde teve dias que não evolui tanto e outros dias mais, 

você me avaliou respeitando esses momentos” (Est. A7, APÊNDICE AG, p. 206). 

 

Foi concordante, porque quando se fala em vontade, atenção e busca, é tudo 
que em minha opinião se enquadra na filosofia, ela nos faz pensar, e o livro 
trouxe muito isso (Est. A3, APÊNDICE AC, p. 198). 

 

E, uma posição mais crítica: 

 



151 

 

Foi concordante, mas ainda acho que o ensino de Filosofia tem muito a ser 
modificado, a proposta ainda tem em parte coisas da outra proposta, pois não 
deixa de ser uma avaliação (Est. A4, APÊNDICE AD, p. 200). 

 

O comentário do Est. A4 revela que este/a estudante ainda sente que está 

sendo avaliado/a. Dessa forma, embora o professor-pesquisador tenha modificado a 

proposta de avaliação na ação educativo-filosófica desenvolvida à luz de O mestre 

ignorante, o fato é que a/o estudante em questão percebe que se trata de alguma 

forma de avaliação a qual foi submetido/a. Ao afirmar que o modelo de avaliação 

proposto durante a intervenção “[...] não deixa de ser uma avaliação”, a/o estudante 

faz um movimento intelectual interessante: compara os dois modos de avaliação e 

conclui que, de uma forma ou de outra, foi submetido a um processo avaliativo. 

Caberia à/ao estudante aprofundar a sua comparação entre os dois processos e 

verificar em que os dois processos se equivalem e se distanciam. De qualquer modo, 

nesse movimento que a/o estudante faz, o professor pode verificar a capacidade de 

analisar, comparar e concluir, atos intelectuais que não se consegue sem atenção, 

busca e vontade.  

Em seguida, perguntamos se a proposta aplicada na experiência com O mestre 

ignorante (RANCIÈRE, 2017) foi igual às demais formas de avaliar que são feitas no 

ensino de Filosofia na EECCAM. Todos/as afirmaram que é totalmente diferente: 

 

Totalmente diferente, pois o método foi diferente, cativante, pois nós alunos, 
estamos bem presos a esse método maçante de sala de aula, essa 
experiência foi relaxante (Est. A4, APÊNDICE AD, p. 200). 
 
Totalmente diferente, porque os métodos dos outros professores avaliarem 
não é assim, eles não fazem uma roda de conversa para ouvir os alunos, para 
tentarem entender a opinião deles (Est. A7, APÊNDICE AG, p. 206). 
 
Totalmente diferente, porque nenhum professor chega para perguntar sobre 
a nossa opinião, sobre e que entendemos, geralmente só dá conteúdo e 
temos que aprender, pegar aquele conteúdo e fazer totalmente igual (Est. A3, 
APÊNDICE AC, p. 198). 

 

Sobre o instrumento avaliativo “ficha avaliativa” (APÊNDICE E, p. 170), fizemos 

duas perguntas: uma sobre sua compreensão e a outra sobre sua concordância com 

a Filosofia aplicada na ação educativo-filosófica. Todos/as responderam que é de 

simples compreensão. Por sua vez, sobre a segunda questão, a maioria relatou que 

concordam em todos os aspectos, e apenas dois/as disseram em parte: “Sim, em 



152 

 

parte, porque já era um método usado, o professor incentivava a leitura, então de certa 

forma coincidiu com a ficha” (Est. A6, APÊNDICE AF, p. 204). 

Perguntamos o que eles/as mudariam no formato da nossa proposta de 

avaliação. Sete de nossos/as participantes afirmaram que não mudariam nada, a 

estrutura de avaliação que foi feita esta boa “[...] achei interessante, um bom método 

de avaliação” (Est. A5, APÊNDICE AE, p. 202). 

E, para três, há a necessidade de acrescentar, por um lado, “[...] mais aulas, 

pois o tempo foi pouco. Mais tempo mais aprendizado, uma possibilidade de evolução” 

(Est. A9, APÊNDICE AI, p. 211). Por outro, deveria ser adicionado “[...] um espaço 

para o aluno se auto avaliar (sic.), para que ele pudesse contrapor a opinião do 

professor e juntos chegarem num consenso na nota” (Est. A3, APÊNDICE AC, p. 198). 

Essa análise sobre o processo de avaliação baseado nos signos emancipatórios 

contidos em O mestre ignorante fornece um belíssimo exemplo de amadurecimento 

da percepção da potência intelectual da/do participante da pesquisa. Pudemos 

verificar a ocorrência dos três elementos avaliativos que fizemos uso em nossa ação 

educativa-filosófica. Decerto, quando o Est. A3 compreende a necessidade de apontar 

uma possível melhoria na metodologia da avaliação no ensino-aprendizagem da 

Filosofia, confirma que teve atenção no percurso de nossa pesquisa. Por sua vez, ao 

agir sem intermediários para realizar sua releitura do signo da avaliação, diz-nos que 

se utilizou do expediente da busca. E, por fim, quando se atreve a decodificar e 

anunciar mutuamente todos os signos acerca do processo de avaliação que 

interpretou nos encontros, utiliza-se da potência da vontade para impulsionar sua 

inteligência (RANCIÈRE, 2017).  

Na última questão, perguntamos qual seria a função do/a professor/a no ensino 

de Filosofia após a experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Com 

exceção de um/a participante, que disse que a função é ensinar a partir da explicação, 

todos/as os/as demais revelaram que a função do/a professor/a é de motivador. Para 

Rancière (2017), é aquele que provoca as vontades aprisionadas a se libertarem. 

Ele/a seria um “[...] incentivador, acredito que os professores poderiam utilizar esse 

método, pois ajuda mais os jovens a interagir, a buscar mais” (Est. A6, APÊNDICE 

AF, p. 204). Nesse sentido, o/a professor/a teria como função “[...] estimular a vontade, 

a busca e mostrar para o aluno que ele tem a capacidade de aprender tudo” (Est. A8, 

APÊNDICE AH, p. 208). 



153 

 

Por fim, deixamos a palavra livre para aqueles/as que quisessem falar sobre a 

relevância da experiência com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Dos vários 

relatos, escolhemos comentar sobre dois, que para nós demostra bem o impacto da 

pesquisa para os/as nossos/as alunos/as. Verificamos que a “atenção” figura como 

elemento principal dos depoimentos e mostra que, de certa forma, a experiência vivida 

nos encontros com O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) ativou um sentido 

importante, porém, deixado de lado por parte dos homens. 

 

A experiência com livro ajuda a você mudar sua opinião com relação a escola, 
eu passei a prestar atenção nas pessoas, meio que criticando, olho para o 
professor e me indago, isso é explicador? O livro me ajudou a olhar para todo 
o sistema e ver como funciona, tendo uma percepção maior do mundo, me 
ajudou a ter um maior senso crítico (Est. A10, APÊNDICE AJ, p. 213). 
 
Essa experiência me motivou a buscar mais, não me restringindo apenas ao 
professor. A experiência que tive foi necessária para compressão de várias 
partes da minha vida na qual não tinha atenção (Est. A2, APÊNDICE AB, p. 
196). 

 

Podemos perceber na ação educativa-filosofia que, menos que uma 

compreensão apurada das ideias contidas na obra O mestre ignorante (RANCIÈRE, 

2017), os/as participantes conseguiram, com os encontros, apurar e expandir sua 

visão não só acerca da estrutura de ensino-aprendizagem da Filosofia a nível médio, 

como também reorientar a concepção sobre os papéis dos principais personagens da 

educação [professor/a e aluno/a] e, acima de tudo, possibilitou aos/às participantes 

da pesquisa conhecer alguns pontos de suas capacidades intelectuais. 

 

  



154 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A avaliação no processo de ensino e aprendizagem na Educação Básica é um 

desafio que tem inquietado professores/as do referido nível de ensino, como também 

os/as docentes responsáveis pela formação das/dos futuras/os professoras/es. A 

nossa pesquisa tratou de entender o processo de avaliação que é feito no Ensino de 

Filosofia na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM), na 

cidade de Caicó, precisamente nas turmas 2º Série A e B do turno matutino. O 

interesse pelo referido estudo surgiu das inquietações provindas da relação 

conflituosa entre os/as estudantes e as provas e exames. É interessante citarmos que 

a vivência do professor-pesquisador no Programa Institucional de Bolsas de Iniciação 

à Docência (PIBID), em 2014, na qualidade de supervisor, possibilitou o retorno às 

pesquisas sobre o ensino-aprendizagem da Filosofia.  

A experiência formativa e formadora no PIBID permitiu colocar questões acerca 

do modo de “ser” e “fazer” em sala de aula e, consequentemente, o estímulo para uma 

reorientação no processo de ensino-aprendizagem na disciplina de Filosofia. A nossa 

experiência no magistério público mostrou que os resultados obtidos nas avaliações 

não refletiam a realidade vivenciada em sala, desta forma, uma reflexão da nossa 

ação docente que possibilitasse uma reorientação da nossa prática em sala de aula 

se constituía como ação inadiável. A questão que nasceu dessa vivência educacional 

e nos acompanha até então é: como poderíamos avaliar filosoficamente o/a aluno/a 

secundarista? O que, inevitavelmente, leva a uma outra questão: o que seria uma 

avaliação filosófica? São questões complexas que nos inquietava, e percebíamos a 

necessidade de uma investigação teórico-metodológica necessária para suscitar uma 

resposta que contribuísse com as discussões sobre a avaliação em Filosofia no Ensino 

Médio. 

Com essas questões em mente, ingressamos no Mestrado Profissional em 

Filosofia-PROF-FILO e no qual tivemos a oportunidade de conhecer a história da vida 

do educador Jacotot narrada em O mestre ignorante de Jacques Rancière. Depois de 

uma experiência pedagógica nos Países Baixos, o mesmo aprendeu que era possível 

partir do princípio hipotético da “igualdade das inteligências” e da necessidade da 

“emancipação intelectual” para todos/as os/as que não conseguem perceber suas 

potencialidades individuais. Por isso, compreendemos que seria essa experiência 

pedagógica que deveríamos seguir em nossa ação educacional. Nossa aposta teve 



155 

 

êxito e a experiência do professor Jacotot nos possibilitou reorientar a nossa 

concepção de Filosofia e, consequentemente, as nossas posições acerca da 

avaliação no componente curricular de Filosofia no Ensino Médio público. Dessa 

forma, tomamos como o nosso objetivo geral analisar e aprender, a partir dos signos 

“igualdade” e “emancipação intelectual” presentes na obra O Mestre Ignorante: cinco 

lições sobre emancipação intelectual, de Jacques Rancière, sobre o processo 

avaliativo na disciplina de Filosofia na Escola Estadual Professora Calpúrnia Caldas 

de Amorim (EECCAM) (Caicó-RN). 

Para auxiliar na construção de nossa pesquisa, fizemos uso da modalidade 

científica de investigação que acreditávamos que mais se enquadrava em nossa 

pesquisa e que poderia ajudar a entender o processo de avaliação na disciplina de 

Filosofia a partir dos signos da “igualdade de inteligência” e “emancipação intelectual”, 

indicações de O mestre ignorante. Utilizou-se, assim, da pesquisa qualitativa com a 

abordagem pesquisa-ação, tendo em vista a própria implicação do pesquisador como 

docente no cenário de pesquisa, a EECCAM. 

Seguindo esse trajeto, a nossa problemática foi: como podemos repensar a 

avaliação em Filosofia no Ensino Médio da Escola Estadual Professora Calpúrnia 

Caldas de Amorim (EECCAM) a partir dos signos “igualdade” e “emancipação 

intelectual” de O mestre ignorante? Nesse aspecto, o sentido da Filosofia para os/as 

estudantes no Ensino Médio e a identidade ou relação do/a professor/a-filósofo/a com 

a Filosofia são elementos fundamentais para esse entendimento. 

Para tentar atingir os nossos objetivos e responder às nossas indagações 

procuramos, no primeiro momento, discutir sobre algumas concepções de “avaliação”. 

Em seguida, discutimos sobre o problema da avaliação especificamente em Filosofia 

e, com efeito, constatamos que a questão da avaliação em Filosofia, assim como 

qualquer outro problema da aprendizagem em Filosofia (metodológico ou didático) 

deve ser orientado pela concepção de Filosofia que o/a professor/a-filósofo/a se 

apropriou. Dessa forma, uma vez que decidimos trilhar o caminho de nossa docência 

na companhia das lições de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), a primeira coisa 

que fizemos foi reorientar a pergunta “O que é a Filosofia?” para uma questão mais 

específica: “O que é Filosofia pensada a partir das lições de O mestre ignorante? 

(RANCIÈRE, 2017). Entendemos que a Filosofia nessa perceptiva se caracterizava 

como uma atitude emancipatória, uma ação educacional que parte do princípio 

hipotético da “igualdade de inteligência”. Assim, nossa ação como educador foi buscar 



156 

 

estimular a vontade de aprender contida em cada estudante ou em cada um/a que 

ignora sua própria capacidade intelectual. 

Portanto, essa nova posição filosófica nos conduziu a reorientar a relação de 

ensino-aprendizagem da Filosofia a partir de ações/atitudes cujos princípios partissem 

do Ensino Universal, o método de Jacotot. Dessa maneira, pensamos em oito passos 

para a construção de uma ação educativa-filosófica no ensino da Filosofia que respeita 

as indicações presentes em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017). Nosso foco 

nesse instante na relação de ensino-aprendizagem foi, em especial, no aprendizado 

do/a estudante, a partir do método próprio do/a aluno/a. Sendo assim, elaboramos 

uma estrutura de avaliação em Filosofia, a partir dos elementos “vontade”, “atenção” 

e “busca” presentes em O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017), que verificam a 

atitude/ação do/a estudante perante as coisas que deseja aprender no mundo, uma 

avaliação que constata se a decodificação dos signos está sendo bem feita pelo/a 

aluno/a, se a pesquisa está acontecendo de forma ativa e contínua. Decerto, tentamos 

verificar e aprender com o movimento intelectual feito pelos participantes da pesquisa 

quando aprendiam sozinhos os signos que se colocavam no caminho deles/as. 

De fato, o que fizemos foi verificar na participação das/dos estudantes a 

ocorrência dos elementos da “atenção”, “busca” e “vontade”, encontrados em O 

mestre ignorante. A nossa observação para a percepção dessa ação/atitude se deu 

nos encontros nos quais identificamos nas falas e, em especial, nos registros 

produzidos pelas/os participante e nas anotações que foram usadas como suporte 

teórico para dar sustentação às suas ideias. Nessas anotações, reconhecemos os 

indícios materiais da pesquisa individual sobre os temas trabalhados. 

Nas entrevistas com os/as participantes ficou evidente que a ação educativa-

filosófica a partir das lições de O mestre ignorante (RANCIÈRE, 2017) favoreceu o 

acesso a novas concepções de ensino-aprendizagem na disciplina de Filosofia, o que, 

de fato, provocou mudanças na forma de perceber esse ensino e conceber os diversos 

agentes que lá estão (estudantes, professor/a, gestão escolar e família). Percebemos, 

a partir da pesquisa, que houve um ensaio para um hipotético sentimento de igualdade 

e que, portanto, ocorreu uma inversão na estrutura verticalizada do processo de 

ensino-aprendizagem. 

Entendemos como resultado que, apesar de já existir uma boa relação com as 

aulas de Filosofia, a ação educativo-filosófica proporcionou uma maior aproximação 

das/dos estudantes com a Filosofia; descobriram que a Filosofia está mais próxima 



157 

 

delas/es do que imaginavam a princípio. Certamente, passou a ter sentido na vida de 

cada uma/um. Além disso, constatamos que a cada encontro as/os estudantes 

construíam maior autonomia na relação, sem intermediários, com o livro O mestre 

ignorante, a coisa comum entre professor/a e estudantes. Aos poucos elas/es 

conseguiram associar a inteligência do texto às suas vidas. Percebemos também 

mudança de posicionamento, uma ação diferente, uma atitude que indicou que as/os 

estudantes estavam buscando constantemente aprender as coisas do mundo a partir 

de sua própria visão. Esse movimento intelectual demonstra que o processo de 

aprendizagem na disciplina de Filosofia, durante a ação educativo-filosófica, foi 

repensado por todas/os que fizeram parte da experiência. Ou seja, a relação existente 

entre o professor e estudantes no ensino-aprendizagem da Filosofia e seus papéis 

foram questionados. 

Nessa pesquisa, aprendemos que a relação das/os estudantes com a avaliação 

em Filosofia foi reorganizada/melhorada, pois a maioria das/os estudantes enxergou 

na proposta da ação educativo-filosófica uma alternativa para diminuir, ou talvez, 

sanar os atritos decorrentes dos resultados não condizentes com a realidade 

vivenciada em sala de aula da disciplina de Filosofia e a avaliação. Nesse sentido, tal 

quesito sozinho já justificaria esta pesquisa e, inevitavelmente, abre terreno para 

futuras reflexões acerta da avaliação no ensino da Filosofia a nível médio. Também, 

observemos alguns entraves socioculturais e históricos que atrapalham a condução 

das práticas educativas e filosóficas na escola pública como por exemplo: pouco 

tempo para as aulas de Filosofia na grade curricular e, não menos importante, a falta 

de estrutura física mínima nas escolas públicas como, por exemplo, salas climatizadas 

que possa atender a todos os setores da educação.  

Contudo, a maior dificuldade relatada pelos/as estudantes foi a da leitura de 

textos filosóficos. Porém, foi possível observar o movimento que as/os participantes 

fizeram para superar essa dificuldade: repetir a leitura do texto base três à quatro 

vezes e, fundamentalmente, a consulta/pesquisa em dicionários especializados ou 

não. O resultado dessas pesquisas apareceu nos apontamentos/rascunhos 

produzidos pelos estudantes e utilizados como aporte teórico no momento de fala no 

decorrer dos encontros. 

Concluímos, portanto, retomando à questão inicial reformulada: como avaliar 

filosoficamente o/a aluno/a de Filosofia, ensino médio, na Escola Estadual Professora 

Calpúrnia Caldas de Amorim (EECCAM) a partir dos signos “igualdade de 



158 

 

inteligências” e “emancipação intelectual”, presentes em O mestre ignorante 

(RANCIÈRE, 2017)? Como vimos, a questão da avaliação passa pela discussão da 

prática docente e das suas perspectivas pedagógicas (HOFFMANN, 2009; 2010; 

LUCKESI, 2010; 2011) e, em particular, por se tratar do ensino de Filosofia, 

entendemos que as escolhas didáticas, metodológicas, os conteúdos e as abordagens 

avaliativas no ensino-aprendizagem da Filosofia decorrem e devem estar ligadas às 

possíveis e subjetivas posições filosóficas que o/a professor/a de Filosofia assume 

(BOAVIDA, 1996; CERLETTI, 2003; 2009; TOMAZETTI, 2014). 

Portanto, nessa pesquisa, para que pudéssemos repensar a avaliação numa 

perspectiva também filosófica, para além de tudo que foi dito sobre avaliação nas 

ciências da educação, foi necessário, primeiramente, uma reorientação na nossa 

própria concepção de Filosofia. Assim, em segundo lugar, a partir de O mestre 

ignorante (RANCIÈRE, 2017), aprendemos que a questão da avaliação não se resume 

a verificar os conteúdos compreendidos, mas o quanto de “atenção”, “busca” e 

“vontade” cada estudante individualmente vai agenciando na sua pesquisa, no seu 

estudo e na sala de aula. Por isso, a lógica do processo de ensino-aprendizagem 

muda e o cerne da ação educativa deixa de ser aquele/a que ensina e se centra no 

espaço-tempo daquele/a que se propõe a aprender. Destarte, pensar em uma 

avaliação filosófica é, antes de tudo, imaginar e inventar uma verificação que parta e 

considere os signos decifrados/decodificados pelos/as estudantes e que possibilite a 

verificação de seu desenvolvimento no caminho de tentar ler os outros signos que se 

apresentam a todo instante no mundo. 

Diante disso, entendemos que a utilização das lições de O mestre ignorante 

(RANCIÈRE, 2017) para tentar entender o processo de avaliação na disciplina de 

Filosofia no Ensino Médio se manifestou como uma boa decisão. Pois, observamos 

que a ação educativa-filosófica possibilitou aos/as estudantes aprender sobre a 

estrutura de ensino-aprendizagem da Filosofia no nível médio, sobre os papéis dos 

principais personagens do processo educacional, reavaliar a relação com os 

mecanismos da avaliação e, sem esquecer, que viabilizou aos/às participantes da 

pesquisa a possibilidade de perceber, cada um/a à sua medida, alguns aspectos de 

suas capacidades intelectuais. 

 

  



159 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução de Alfredo Bosi. 4. ed. 
São Paulo. Martins Fontes, 2000. 
 
 
ARAÚJO, Ivanilza Medeiros Oliveira Lins (Org.). Projeto Pedagógico Pedagógico 
da Escola Estadual Calpúrnia Caldas de Amorim. Caicó: EECCAM, 2019. (Em 
construção). 
 
 
BOAVIDA, João. Por uma didáctica para a filosofia – análise de algumas razões. 
Revista Filosófica de Coimbra, n. 9, 1996. p. 91-110. Disponível em: 
https://www.saavedrafajardo.org/Archivos/Coimbra/09/Coimbra09-04.pdf. Acesso 
em: 04 maio 2020. 
 
 
BOGDAN, Robert; BIKLEN, Sari. Investigação Qualitativa em Educação: uma 
introdução à teoria e aos métodos. Portugal: Porto Editora, 1994. 
 
 
BORBA, Francisco S. Dicionário Unesp do português contemporâneo. Curitiba: 
Piá, 2011. 
 
 
BRASIL. Ciências humanas e suas tecnologias. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretária de Educação Básica, 2006. 133 p. (Orientações curriculares para o 
ensino médio; volume 3). ISBN 85-98171-44-1. 
 
 
BRASIL. Lei nº 11.684, de 2 de junho de 2008. Altera o art. 36 da Lei no 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos 
currículos do ensino médio. Brasília: Congresso Nacional, 2008. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11684.htm. Acesso 
em: 04 maio 2020.  
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Guia de livros didáticos: PNLD 2012: Filosofia. – 
Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2011. 40 p.: il. 
Disponível em: https://www.fnde.gov.br/index.php/programas/programas-do-
livro/pnld/guia-do-livro-didatico/item/2988-guia-pnld-2012-ensino-m%C3%A9dio. 
Acesso em: 04 ago. 2020.  
 
 
BRASIL. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Altera as Leis n º 9.394, de 20 
de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, e 
11.494, de 20 de junho 2007, que regulamenta o Fundo de Manutenção e 
Desenvolvimento da Educação Básica e de Valorização dos Profissionais da 

https://www.saavedrafajardo.org/Archivos/Coimbra/09/Coimbra09-04.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11684.htm
https://www.fnde.gov.br/index.php/programas/programas-do-livro/pnld/guia-do-livro-didatico/item/2988-guia-pnld-2012-ensino-m%C3%A9dio
https://www.fnde.gov.br/index.php/programas/programas-do-livro/pnld/guia-do-livro-didatico/item/2988-guia-pnld-2012-ensino-m%C3%A9dio


160 

 

Educação, a Consolidação das Leis do Trabalho - CLT, aprovada pelo Decreto-Lei 
nº 5.452, de 1º de maio de 1943, e o Decreto-Lei nº 236, de 28 de fevereiro de 1967; 
revoga a Lei nº 11.161, de 5 de agosto de 2005; e institui a Política de Fomento à 
Implementação de Escolas de Ensino Médio em Tempo Integral. Brasília: Congresso 
Nacional, 2017. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-
2018/2017/Lei/L13415.htm#art3. Acesso em: 25 jul. 2019. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: CNE, 
2018a. Disponível em: 
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_sit
e.pdf. Acesso em: 09 jan. 2019. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Portaria nº 649, de 10 de Julho de 2018. Institui o 
Programa de Apoio ao Novo Ensino Médio e estabelece diretrizes, parâmetros e 
critérios para participação. Brasília: Ministério da Educação, 2018b. Disponível em: 
https://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-649-de-10-de-julho-de-2018-
29495216?inheritRedirect=true.Acesso em: 05 de ago. 2020. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Portaria nº 1.938, de 6 de novembro de 2019. 
Institui o Programa Educação em Prática. Brasília: Ministério da Educação, 2019. 
Disponível em: http://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-1.938-de-6-de-novembro-
de-2019-226514499. Acesso em: 02 jan. 2020. 
 
 
BRITO, Sueny Nóbrega Soares de. A Experiência do Pibid-Filosofia Caicó-RN na 
Construção de Metodologias para o Ensino de Filosofia. 2019. Dissertação 
(Mestrado Profissional em Filosofia) – Universidade do Estado do Rio Grande do 
Norte, Caicó, 2019. 
 
 
CARVALHO, Marcelo; SANTOS, Marli dos. O ensino de Filosofia no Brasil: três 
gerações. In. CORNELLI, Gabriele (Coord.). Filosofia: ensino médio. Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2010, p. 13-44. (Coleção 
Explorando o Ensino; v. 14). 
 
 
CEPPAS, Filipe. Arte, educação e emancipação. Aisthe, v. VII, n. 11, p. 89-101, 
2013. 
 
 
CERLETTI, Alejandro A. La política ignorante del maestro de escuela: la lección de 
Rancière. Educ. Soc., v. 24, n. 82, p. 299-308, abr. 2003. 
 
 
CERLETTI. O ensino de filosofia como problema filosófico. Tradução de Ingrid 
Muller Xavier. Belo Horizonte: Autentica Editora, 2009. 
 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2017/Lei/L13415.htm#art3
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2017/Lei/L13415.htm#art3
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf
https://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-649-de-10-de-julho-de-2018-29495216?inheritRedirect=true.Acesso
https://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-649-de-10-de-julho-de-2018-29495216?inheritRedirect=true.Acesso
http://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-1.938-de-6-de-novembro-de-2019-226514499
http://www.in.gov.br/web/dou/-/portaria-n-1.938-de-6-de-novembro-de-2019-226514499


161 

 

CIRINO, Maria Reilta Dantas. Filosofia com crianças: cenas de experiência em 
Caicó (RN), Rio de Janeiro (RJ) e La Plata (Argentina). Rio de Janeiro: NEFI, 2016. 
(Coleção: Teses e Dissertações; 2). 
 
 
COLÉGIO DIOCESANO SERIDOENSE. História do Colégio. Caicó, RN, [n. d.]. 
Disponível em: http://www.cdscaico.com.br/institucional/historia. Acesso em: 12 out. 
2019. 
 
 
COTRIM, Gilberto. História global. 3. ed. São Paulo: Saraiva, 2016. 
 
 
CRUZ, Crislaine Santana; BRETAS, Silvana Aparecida. O Método da Igualdade: 
Jacotot e a experiência do ensino universal no contexto da Revolução Francesa. In: 
Reunião Nacional da ANPEd, 38. Anais [...]. São Luís, MA: UFMA, out. 2017. p. 1-
17. Disponível em: 
http://anais.anped.org.br/sites/default/files/arquivos/trabalho_38anped_2017_GT02_
846.pdf. Acesso em: 21 jul. 2019. 
 
 
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a Filosofia? Tradução de Bento Padro Jr. e 
Alberto Alonso Muñoz. 3. ed. São Paulo: Editora 34, 2010. 
 
 
DIAS, Marinês Barbosa de Oliveira. Avaliação em Filosofia sim! Por que não? Uma 
proposta para a elaboração de instrumentos avaliativos da aprendizagem de 
Filosofia na Educação Básica. Revista Sul-americana de Filosofia da Educação – 
Resafe, Rio de Janeiro, v. 13, n. 1, p. 54-63, abr. 2010. 
 
 
FAGUNDES, Katherine Cortiana. O que pode o filosofar no ensino fundamental: 
caminhos para uma educação na perspectiva emancipatória. 2013. Dissertação 
(Mestrado em Educação) – Faculdade de Ciências e Letras, UNESP/Araraquara. 
São Paulo, 2013. 
 
 
GALLO, Silvio. Para além da explicação: o professor e o aprendizado ativo da 
Filosofia. In: KUIAVA; SANGALLI; CARBONARA (Org.). Filosofia, formação docente 
e cidadania. Ijuí: Ed. Unijuí, 2008, p. 167-180. 
 
 
GALLO, Silvio. Ensino de filosofia: avaliação e materiais didáticos. In. CORNELLI, 
Gabriele (Coord.). Filosofia: ensino médio. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Básica, 2010, p. 159-170. (Coleção Explorando o Ensino; v. 
14). 
 
 

http://www.cdscaico.com.br/institucional/historia
http://anais.anped.org.br/sites/default/files/arquivos/trabalho_38anped_2017_GT02_846.pdf
http://anais.anped.org.br/sites/default/files/arquivos/trabalho_38anped_2017_GT02_846.pdf


162 

 

GALLO, Silvio; KOHAN, Walter Omar. Crítica de alguns lugares comuns ao se 
pensar a filosofia no ensino médio. In. GALLO, Silvio; KOHAN, Walter Omar. 
Filosofia no Ensino Médio. 2. ed. Petrópolis/RJ: Vozes, 2000, p. 174-196. 
 
 
GHEDIN, Evandro; FRANCO, Maria Amélia Santono. Questões de método na 
construção da pesquisa em educação. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2011. (Coleção 
docência em formação. Série saberes pedagógicos). 
 
 
GOMES, Romeu. Análise e interpretação de dados de pesquisa qualitativa. In: 
DESLANDES, Suely Ferreira. Pesquisa Social: Teoria, método e criatividade. 32. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2012, p. 79-108. 
 
 
HAYDT, R. C. Avaliação do processo de ensino-aprendizagem. 6. Ed. São Paulo: 
Editora Ática, 2004. 
 
 
HOFFMANN, Jussara Maria Lerch. Avaliação mediadora: uma prática em 
construção da pré-escola à universidade. Porto Alegre: Mediação, 2009. 
 
 
HOFFMANN, Jussara Maria Lerch. Avaliar: respeito primeiro, educar depois. 2. ed. 
Porto Alegre: Meditação, 2010. 
 
 
INEP. Ministério da Educação. ENEM. Brasília: [s.d.]. Disponível em: 
http://portal.inep.gov.br/web/guest/enem. Acesso em: 23 nov. 2019. 
 
 
KOHAN, Walter Omar. Três lições de filosofia da educação. Educ. Soc., Campinas, 
v. 24, n. 82, p. 221-228, abril 2003 Disponível em: http://www.cedes.unicamp.br. 
Acesso em: 28 de mar. de 2019. 
 
 
KOHAN, Walter Omar. Infância - entre educação e filosofia. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2005. 264 p. 
 
 
KOHAN, Walter Omar. O ensino da filosofia e a questão da emancipação. In. 
CORNELLI, Gabriele (Coord.). Filosofia: ensino médio. Brasília: Ministério da 
Educação, Secretaria de Educação Básica, 2010, p. 203-212. (Coleção Explorando 
o Ensino; v. 14). 
 
 
KOHAN, Walter Omar. Sócrates & a educação: o enigma da filosofia. Tradução de 
Ingrid Müller Xavier. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2011. (Coleção Pensadores 
& Educação). 
 

http://portal.inep.gov.br/web/guest/enem
http://www.cedes.unicamp.br/


163 

 

KOHAN, Walter Omar. O mestre inventor: relatos de um viajante educador. 
Tradução de Hélia Freitas. Belo Horizonte: Autentica Editora, 2013. (Coleção 
Educação: Experiência e Sentido). 
 
 
KRASILCHIK, M. As relações pessoais na escola e a avaliação. In: DE CASTRO, 
A. D.; CARVALHO, A. M. P. (Orgs.). Ensinar a Ensinar: Didática para a Escola 
Fundamental e Média. São Paulo: Thomson Learning, Fundamental e Média. São 
Paulo: Thomson Learning, 2001, p. 165-175. 
 
 
LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Tradução de 
João Wanderley Geraldi. Revista Brasileira de Educação [on-line], n. 19, p. 20-28, 
2002. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf. Acesso em: 04 
maio 2020. 
 
 
LARROSA, Jorge. Tremores: Escritos sobre experiência. Tradução de Cristina 
Antunes; João Wanderley Geraldi. Belo Horizonte: Autêntica, 2017. 
 
 
LAVILLE, Christian. A construção do saber: manual de metodologia da pesquisa 
em ciências humanas. Tradução de Heloisa Monteiro e Francisco Settineri. Porto 
Alegre: Artmed; Belo Horizonte: Editora UFMQ, 1999. 
 
 
LIBÂNEO, José Carlos. Didática. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2013. 
 
 
LUCKESI, C. C. Avaliação da aprendizagem escolar. 21. ed. São Paulo: Cortez, 
2010. 
 
 
LUCKESI, C. C. Avaliação da aprendizagem componente do ato pedagógico. 
São Paulo: Cortez, 2011. 
 
 
MARÇAL, Katiuska I; TOMAZETTI, E. M. Aula de Filosofia e Avaliação. Educação 
em Revista (UNESP. Marília), v. 12, p. 97-108, 2011. 
 
 
MARQUES, Ângela Cristina Salgueiro; PRADO, Marco Aurélio Máximo. O Método 
da Igualdade em Jacques Rancière: entre a política da experiência e a poética do 
conhecimento. Revista Mídia e Cotidiano, v. 12, n. 3, p. 7-32, dez. 2018. 
 
 
MASSCHELEIN, Jan. O aluno e a infância: a propósito do pedagógico. Educ. Soc., 
v. 24, n. 82, p. 281-288, abr. 2003. 
 
 

http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf


164 

 

MASSCHELEIN, Jan; SIMONS, Maarten. A pedagogia, a democracia. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2014. (Coleção Educação: Experiência e Sentido). 
 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio da pesquisa Social. In: DESLANDES, 
Suely Ferreira. Pesquisa Social: teoria, método e criatividade. 32. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2012, p. 9-30. 
 
 
PENIN, S. T. S. Sala-ambiente: invocando, convocando, provocando a 
aprendizagem. Revista Ciência e Ensino, Campinas, FE/Unicamp, n. 3, p. 20-21, 
dez. 1997. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4709193/mod_resource/content/4/Sala%20a
mbiente.PDF. Acesso em: 17 abr. 2020. 
 
 
RANCIÈRE, Jacques. Atualidade de O mestre ignorante. [Entrevista cedida a] 
VERMEREN, Patrice, CORNU, Laurence e BENVENUTO, Andrea. Educ. Soc., v. 
24, n. 82, p. 185-202, abr. 2003. 
 
 
RANCIÈRE, Jacques. O Espectador emancipado. Tradução de Ivone C. Benedetti. 
São Paulo: Editora WMF; Martins Fontes, 2012, p. 128. 
 
 
RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante – cinco lições sobre a emancipação 
intelectual. Tradução de Lilian do Valle. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2017. 
 
 
RANCIÈRE, Jacques. Escola, Produção e igualdade. Tradução de Aimberê 
Guilherme Quintiliano Rocha do Amaral. Pro-posições, v. 29, n. 3, set./dez. 2018, p. 
669-686. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/pp/v29n3/0103-7307-pp-29-3-
0669.pdf. Acesso em: 13 mar. 2020. 
 
 
RIO GRANDE DO NORTE. Secretaria de Estado da Educação, da Cultura, do 
Esporte e do Lazer. Portaria-SEI Nº 356, de 08 de outubro de 2019. Estabelece as 
Normas de Avaliação da Aprendizagem Escolar para a Rede Estadual de Ensino e 
dá outras providências. Natal, RN: SEEC, 2019. Disponível em: 
http://3dirednc.blogspot.com/2019/11/portaria-sei-356-de-08102019.html. Acesso 
em: 01 mar. de 2020. 
 
 
RODRIGUES, Z. A. L. O ensino da Filosofia no Brasil no contexto das políticas 
educacionais contemporâneas em suas determinações legais e paradigmáticas. 
Educar em Revista (Editora UFPR), n. 46, out/dez. 2012. p. 69-82. 
 
 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4709193/mod_resource/content/4/Sala%20ambiente.PDF
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4709193/mod_resource/content/4/Sala%20ambiente.PDF
http://www.scielo.br/pdf/pp/v29n3/0103-7307-pp-29-3-0669.pdf
http://www.scielo.br/pdf/pp/v29n3/0103-7307-pp-29-3-0669.pdf
http://3dirednc.blogspot.com/2019/11/portaria-sei-356-de-08102019.html


165 

 

SANTOS, José Ozildo dos. Padre João Maria: o santo potiguar (I). In: Construindo 
a História [on-line]. [S.l], 09 fev. 2012. Disponível em: 
http://construindoahistoriahoje.blogspot.com/search/?q=Padre+Jo%C3%A3o+Maria+
Cavalcanti+de+Brito&x=3&y=3. Acesso em: 16 nov. 2019. 
 
 
SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do trabalho cientifico. 23. ed. São 
Paulo: Cortez, 2007. 
 
 
SILVA, Janssen Felipe da. Avaliação educacional: fundamentos teóricos e relação 
com a política educacional. AGUIAR, Márcia Angela da Silva (Org.). Seminários 
Regionais da ANPAE. [Recurso Eletrônico]. Recife, PE, 2018, n. 1. Tema Central: 
“Política, prática e gestão da educação”. Disponível em: 
http://www.anpae.org.br/seminario/ANPAE2012/Textos/JanssenFelipe.pdf. Acesso 
em: 22 mar. 2018. 
 
 
SKLIAR, Carlos. Jacotot-Rancière ou a dissonância inaudita de uma pedagogia 
(felizmente) pessimista. Educ. Soc., v. 24, n. 82, p. 229-239, abr. 2003. 
 
 
STÖRIG, Hans Joachim. História geral da filosofia. Revisão: Edgar Orth. 2. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2009. 
 
 
TEIXEIRA NETO, José; SOUZA, José Francisco das Chagas. O PIBID e a 
formação de professores - avaliação e impactos no curso de licenciatura em 
filosofia (Campus Caicó-UERN). In. ROCHA, Gabriel Kafure da. Sertão filosófico: o 
ser-tao vai vir-à-mar. Olinda, PE: Livro Rápido, 2018, p. 34-48. 
 
 
TOMAZETTI, Elisete M. Formação de Professor de Filosofia para o Ensino 
Médio: entre políticas e práticas, entre universidade e escola. In: MATOS, Junot 
Cornélio; COSTA, Marcos Roberto Nunes. Ensino de Filosofia: questões 
fundamentais. Recife: Ed. Universitária UFPE, 2014, p. 31-42. 
 
 
  

http://construindoahistoriahoje.blogspot.com/search/?q=Padre+Jo%C3%A3o+Maria+Cavalcanti+de+Brito&x=3&y=3
http://construindoahistoriahoje.blogspot.com/search/?q=Padre+Jo%C3%A3o+Maria+Cavalcanti+de+Brito&x=3&y=3


166 

 

APÊNDICES 

 

APÊNDICE A - QUESTIONÁRIO I - SÓCIO ECONÔMICO 

  

 
 
 
1 SOCIAL  
Idade:___ anos Sexo (   ) M (   ) F  
Estado civil: (   )solteiro(a)  (   )casado(a)  (    )separado(a)  (   )viúvo(a)  
(   )outro ___________________  
Número de filhos: (    ) nenhum (    ) está gestante   (    ) 1 (    ) 2 (    ) 3 (    ) mais de 3  
(   ) Mora com os pais   (   ) avós      (   ) tios      (   ) sozinho (a)      (   ) outros ___________   
 
2 PROFISSIONAL  
JORNADA DE TRABALHO  
Você possui algum emprego remunerado? (    )Não (    )Sim  
Qual função exerce nesse emprego? _______________________________  
Carga horária semanal:____ horas  
Você participa de estágio remunerado ou não? (    )Não (    )Sim  
Qual função exerce nesse estágio? _______________________  
Carga horária semanal:____ horas  
Você trabalha em algum emprego não remunerado? (    ) Não (   ) Sim  
Qual função exerce nesse trabalho? _______________________  
Carga horária semanal:____ horas  
Você teve de mudar seu horário normal de aula por causa desse emprego e ou estágio?  
(    ) Não  (    ) Sim  
2.1. NÍVEL SALARIAL (   ) 1/2-1 Salário Mínimo (  ) 1-2 Salários Mínimos (  ) 2-3 Salários 
Mínimos  (  ) 3-5 Salários Mínimos (  ) 5-10 Salários Mínimos (  ) 10-20 Salários Mínimos (  ) 
Mais de 20 Salários Mínimos  
NÍVEL SALARIAL FAMILIAR (   ) 1/2-1 Salário Mínimo (  ) 1-2 Salários Mínimos (  ) 2-3 Salários 
Mínimos  (  ) 3-5 Salários Mínimos (  ) 5-10 Salários Mínimos (  ) 10-20 Salários Mínimos (  ) 
Mais de 20 Salários Mínimos  
 
3 ESTUDO  
Quanto tempo dedica aos estudos semanalmente? ____ horas  
Quanto tempo dedica ao estudo dos conteúdos da disciplina Filosofia semanalmente? 
__horas Qual é sua reação ao saber que terá aula da disciplina de filosofia? 
 

Muito triste Triste Indiferente Feliz Muito feliz 

          

     

  
Comente sua resposta:  



167 

 

APÊNDICE B - QUESTIONÁRIO II - ROTEIRO PARA ENTREVISTA 

 

  

  
 

Acerca da experiência feita com a obra O mestre ignorante: 

 Foi importante?  

 Foi diferente?  

 Foi cansativa? 

 Tem relação com sua vida?  

 Qual foi o maior benefício?  

 Qual foi o maior problema que você encontrou? 

Seu conceito sobre a Filosofia mudou após os 6 (seis) encontros?  

A importância do Ensino de Filosofia foi modificada após os 6 (seis) encontros? 

Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e o professor de 

Filosofia na experiência dos 6 (seis) encontros?   

O professor estabeleceu questões problemas durante toda a experiência dos 6 (seis) 

encontros?    

O professor na experiência ocorrida nos 6 (seis) encontros estimulou a vontade dos 

alunos em: 

(   ) nenhum momento                          (   ) poucos momentos 

(   ) boa parte do tempo                        (   ) todo o tempo 

Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na experiência com O mestre 

ignorante?  (   ) pouca atenção  (   ) muita atenção (   ) nenhuma atenção  

Você, sem auxílio de explicação, buscou com firmeza entender todos os signos de O 

mestre ignorante?  

A avaliação que foi feita na experiência ocorrida nos 6 (seis) encontros tendo por base 
os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados em O mestre ignorante, 
foi concordante com a proposta de Filosofia apresentada pelo professor?  
         (   ) foi concordante        (   ) não foi concordante       (   ) em parte concorda  
Essa proposta de avaliação é: 
         (  )  Igual as demais  (   ) Semelhante em parte as demais (   ) Totalmente 
diferente das demais  
O modelo de ficha avaliativa utilizado na experiência é de fácil compreensão?  
(   ) sim     (   ) não 
A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a proposta de Filosofia 
aplicada pelo professor nos 6 (seis) encontros?   
(   ) em parte               (   ) em todos os aspectos      (   ) não mantém relação 
O que você mudaria neste formato de avaliação?  
(   ) tudo          (   ) nada        (   ) apenas acrescentaria  
 
Para você, qual é a função do professor no Ensino de Filosofia depois dessa 
experiência? 
  

 



168 

 

APÊNDICE C - QUESTIONÁRIO III – PECEPÇÃO INICIAL 

 

 
 

 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

 

 

 

 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

 

 

 

 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia?  

 

 

 

 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

 

 

 

 

 

 

5) O que você mudaria?  

  

 

 

 

 

 

  



169 

 

APÊNDICE D - QUESTIONÁRIO IV - PERGUNTA ABERTA 

 

 
 

Considerando os encontros, construa uma narrativa descrevendo as dificuldades, 
aprendizagens e aponte os pontos positivos e negativos de seu percurso nesta 

experiência. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



170 

 

APÊNDICE E - FICHA DE AVALIAÇÃO 

  

 
FICHA DE AVALIAÇÃO 

 
 
 

 

Conceito “A” é dado quando ocorre os 3 (três) aspectos (presença, constância e intensidade) em cada um dos 

mecanismos de avaliação; 

Conceito “B” é dado quando ocorre 2 (dois) aspectos em um dos mecanismos de avaliação; 

Conceito “C” é dado quando ocorre o aspecto da presença em um dos mecanismos de avaliação; 

Conceito “D” é dado quando não ocorre nenhum dos aspectos em um dos mecanismos de avaliação; 

O conceito geral é estabelecido por maioria simples, ou seja, ocorrendo em 2 (dois) dos 3 (três) mecanismos de 

avaliação a repetição de um conceito será esse o conceito geral. Em caso de ocorrência de 3 (três) diferentes 

conceitos utilizaremos a regra do equilíbrio, ou do meio termo. A – B – C = B; A – C – D = C e B – C – D = C      

  

 
Aspectos 

    

 

 
Mecanismo 
de avaliação 

 

Presença –  

Diz respeito a 
existência deste 

dispositivo no 
encontro. 

Constância – 

Continuidade do 
dispositivo no 

encontro. 

Intensidade – 

Manifestação da 
força empregada 
no dispositivo no 

encontro. 

Conceito 

A = 9 – 10 
B = 8 – 8,9 
C = 7 – 7,9 
D = menor que 7 

 

VONTADE - 

Energia interna que 
impulsiona os 

indivíduos    

    

ATENÇÃO - 

Capacidade de 
observar, 

compreender e 
relacionar todos 
signos que são 

colocados em seu 
caminho a partir da 
coisa comum e sua 
questão problema.  

    

BUSCA – O 

caminhar que 
sempre devemos 

fazer para 
encontrar o todo da 
inteligência posta 

em cada expressão 
humana.  

    

Nome: 
 

Conceito Geral 

Coisa comum:  
 

 

Data: 
 



171 

 

APÊNDICE F - TRANSCRIÇÃO - TERCEIRO TÓPICO - QUESTIONÁRIO I 

 

Est. A1: Acho as aulas bem interessante e gosto da matéria, não tenho muita 

dificuldade em aprender. 

 

Est. A2: Ficaria feliz porque a disciplina de filosofia é necessária na grade curricular 

do ensino médio e importante para assuntos da vida cotidiana. 

 

Est. A3: As aulas de filosofia me deixa muito feliz porque o professor delas é excelente 

e para mim é muito interessante com todos os temas e atividades, é uma aula 

prazerosa. 

 

Est. A4: Eu gosto de filosofia, me faz pensar, me faz questionar e se isso é importante 

fico feliz. 

 

Est. A5: Assim depende pois, dependendo do professor a aula fica muito monótona e 

alguns professores não gosta do que faz, só está ali para dizer que está na sala. 

 

Est. A6: Acredito que a filosofia nos ajuda a pensar, nos ajuda a questionar, quem 

somos e o que queremos ser, termos nossas ideias, sem a filosofia como pensaríamos 

em nos tronar independentes? Como teríamos pensamentos revolucionários, a 

filosofia nos ensina a sermos ideais e ideias são a prova de bala. 

 

Est. A7: As aulas de filosofia são excepcionais, o professor consegue fazer com que 

o aluno interaja e expresse suas opiniões sobre determinado assunto, tornando assim 

uma aula mais agradável e dinâmica. 

 

Est. A8: Gosto bastante de alguns temas de filosofia, mas não dedico tanto tempo 

como as outras matérias. 

 

Est. A9: Eu fico feliz, pois gosto da metodologia do professor, é bem interessante e 

torna a aula bem interessante também. 

 

Est. A10: Nesses últimos meses comecei a me interessar bastante pela a disciplina e 

estou me dedicando mais, além de ficar bastante empolgado com as aulas. 

 

  



172 

 

APÊNDICE G - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A1) 

 

Resposta Est. A1: 

1) O que você entende por Filosofia? 

Filosofia é o ensino que estuda a sociedade seja ela política, cultural... Acho 

que a filosofia é voltada para o problema na sociedade. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

Olhar o problema na sociedade de 2 maneiras, entender como determinado 

problema acontece. 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

Explica o assunto e tem interação com a sala, metade da avaliação são 5 

pontos de prova e 2 pontos de visto e 3 pontos de seminário. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Sim, acharia que esse método de avaliação poderia ser padrão. 

 

5) O que você mudaria? 

Nada, essa aplicação está ótima. 

 

  



173 

 

APÊNDICE H - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A2) 

 

Resposta Est. A2: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

A filosofia é o estudo de nossas experiências enquanto pessoas. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

O ensino da filosofia é importante para analisarmos os fatos com base nos 

pensamentos de outros filósofos ou com base no nosso pensamento filosófico. 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

A avaliação da disciplina é feita com base nas explicações e debates realizados 

na classe, entre alunos e professor, além disso são feitos trabalhos e por último 

a prova. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Sim, não tenho dificuldade em relação ao método aplicado. 

 

5) O que você mudaria? 

As avaliações da disciplina não estão me prejudicando, então por mim não 

mudaria nada. 

 

  



174 

 

APÊNDICE I - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A3) 

 

Resposta Est. A3: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

A filosofia é o que me faz questionar, pensar em outros pontos de vista, tudo 

aquilo que nos passam como verdades absolutas (dogmas), sem ter 

justificativa a maioria das vezes. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

Me fazer pensar no porquê de todas as “verdades”, ter novos conhecimentos e 

não somente aceitar sem duvidar de tudo o que dizem. 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

Através do conhecimento que conseguimos adquirir e da participação, ou seja, 

nos pôr para pensar. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Sim, porque não é uma nota que definirá o que a filosofia consegue nos ensinar, 

mas sim, em a forma como a filosofia consegue fazer parte de nossos 

pensamentos e nossas opiniões. 

 

5) O que você mudaria? 

Apenas acrescentaria, a filosofia deveria ser dada desde cedo por ser algo tão 

vasto e com tanto a oferecer e ensinar através de todos os filósofos antigos e 

aos que virão, e dessa forma fazer com que as constatações, os 

questionamentos comecem desde cedo, o que formaria personalidades e 

caráteres fortes. 

 

  



175 

 

APÊNDICE J - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A4) 

 

Resposta Est. A4: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

Entendo como conhecimento do mundo. Por meio da filosofia desenvolvemos 

pensamentos ideológico e de raciocínio.  

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

Desenvolver raciocínio e ideologias com a própria imaginação. 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

De forma simples e atualmente livre, com diálogos e desenvolvimento. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Não tenho opinião formada. 

 

5) O que você mudaria? 

Não mudaria. 

 

  



176 

 

APÊNDICE K - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A5) 

 

Resposta Est. A5: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

É um estudo de tudo e de todos. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

Que ensina cada vez mais as diferenças do mundo e como ele é. 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

Discutindo o que já sabemos e descobrindo novas coisas. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Pelo jeito que penso sim, mas pelo outro lado não, pois nem tudo é adequado. 

 

5) O que você mudaria? 

Nada basicamente, pois gosto do modelo da filosofia. 

 

 

  



177 

 

APÊNDICE L - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A6) 

 

Resposta Est. A6: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

Acho que não tenho algo que defina a filosofia pois, filosofia é ideias, ciência 

das ideias e cada um tem sua própria filosofia, quando penso estou filosofando. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

É a importância de pensar, onde são vistas as ideias de outras pessoas ao 

longo da história, para enriquecer nossas próprias ideias.  

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

É ensinando a forma de pensamento filosófico político, social etc. testando seu 

conhecimento sobre o assunto, para uma fácil interpretação, concordando ou 

não. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Não, pois acho que a filosofia deveria avaliar a opinião de quem está sendo 

avaliado, pois acredito que a filosofia é onde ensina ideias e a forma de 

questionar. 

 

5) O que você mudaria? 

Ensinando o aluno a questionar de acordo com seu próprio ideal. Sem uma 

avaliativa, acredito que não dá para avaliar o ideal de alguém. 

 

  



178 

 

APÊNDICE M - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A7) 

 

Resposta Est. A7: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

Entendo como uma disciplina que busca entender os pensamentos e decisões 

humanas, além de ajudar a ver o mundo de outra maneira. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

Me ajuda a ter uma compreensão melhor do mundo; e que alguns 

ensinamentos filosóficos mesmo que sejam antigos ainda conseguimos usa-

los nos dias de hoje. 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

Por meio de debates, seminários com temas livres, prova, trabalho. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Sim, a aula fica mais divertida quando os alunos participam e debatem sobre 

suas opiniões, as provas são necessárias para ficar o conteúdo.  

 

5) O que você mudaria? 

Adicionaria leituras de alguns livros para debater durante as aulas. 

 

  



179 

 

APÊNDICE N - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A8) 

 

Resposta Est. A8: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

Conjunto de ideias e valores que são adquiridos ao longo da vida. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

Tem como importância a construção de reflexões, e de indivíduo que possam 

contribuir para uma sociedade igualitária.  

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

É dividida em cinco pontos de avaliação, que contem dez questões e mais cinco 

pontos de seminário. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Não. Porque ela pode ser trabalhada em uma forma melhor. 

 

5) O que você mudaria? 

Na avaliação bimestral seria com questões objetivas e nos outros cinco seria 

com mais dialogo acerca dos temas que contem no livro didático.  

 

  



180 

 

APÊNDICE O - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A9) 

 

Resposta Est. A9: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

É o modo que se estimula o pensar e a compreensão de questões culturais, 

sociais e etimológicas.  

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

Eu acho importante porque ensina o pensar e a partir disso eu consigo tirar 

conclusões de assuntos a partir das minhas próprias ideias.  

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

Eu acho que desde o ano de 2018 mudou pois em 2018 eu achava uma 

avaliação muito feita por um todo como um sistema, atualmente está sendo 

mais individual w assim é melhor por avaliar os conhecimentos de cada um à 

sua própria maneira. 

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Não e sim, pois eu acredito que o questionamento é interessante, assim como 

o diálogo, mas eu não gosto de provas bimestrais com perguntas objetivas, 

sendo que a aprendizagem de cada um é diferente. 

 

5) O que você mudaria? 

Tiraria a prova para avaliação de notas e deixaria mais o dialogo fazer esse 

papel, tirando isso eu acho uma ótima maneira de avaliação. 

 

  



181 

 

APÊNDICE P - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTAS QUESTIONÁRIO III (Est. A10) 
 
Resposta Est. A10: 

 

1) O que você entende por Filosofia? 

Para mim filosofia é a arte de pensar e de refletir sobre os acontecimentos ao 

redor de todos e conseguir resolvê-los através da filosofia. 

 

2) Qual a importância do Ensino de Filosofia para você? 

É importante porque o ensino me faz pensar em diversas situações que 

acontecem ao meu redor e com a filosofia isso se torna mais fácil. 

 

3) Como é feita a avaliação na disciplina de Filosofia? 

O professor passa o conteúdo na sala, depois a prova e avalia através de 

múltipla escolha e dependendo do número de questões acertadas você tira 

uma nota boa ou ruim.  

 

4) Você concorda com esse formato? Justifique. 

Nem tanto, eu gosto buscando das metodologias, porem muita gente que 

estuda se dá mal nas provas, mesmo sabendo do assunto e tem gente que não 

faz nada e tira uma nota muito boa. 

 

5) O que você mudaria? 

Mudaria a maneira de como avaliar, colocaria um assunto de filosofia, exemplo, 

“estoicismo”, e a sala iria debater sobre o assunto. Quem soubesse mais do 

assunto tiraria uma nota melhor e quem fosse ruim nota baixa e ponto final, 

 

  



182 

 

APÊNDICE Q - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A1) 

 

Resposta Est. A1: 

 

Considerando o livro o mestre ignorante achei o tema muito bom, a parte que 

mim interessou foi a primeira parte, 15 “uma aventura intelectual” o mestre 

emancipador. A pergunta que me fez pensar bastante foi, como torna-se emancipado? 

Será que eu sou uma pessoa emancipada? Emancipação significa: qualquer 

libertação, independência. A partir dessa pergunta tentei ser uma pessoa emancipada, 

seja no ambiente escolar ou em casa. 

 Os encontros foram bastante edificantes pois aprendia um pouco mais com os 

colegas de classe, pois ponto de vista diferentes de um determinado assunto pode se 

questionar ou não sobre seu ponto de vista. 

Ainda na primeira parte, a ordem explicadora, destaquei a seguinte frase: tal é a 

preocupação do pedagogo esclarecido: a criança está compreendendo? Ela não 

compreende. Encontrarei maneiras novas de explicar-lhe, mais rigorosas em seu 

princípio, mais atrativas em sua forma; e verificaria o que ele aprendeu, se essa forma 

de se importa-se o aluno está entendendo ou não fosse com todos os professores 

talvez teriam mais mentes abertas. 

 

  



183 

 

APÊNDICE R - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A2) 

 

Resposta Est. A2: 

 

Durante o período, entre o início e o fim dos encontros o professor encaminhava 

os capítulos do livro para serem lidos e nos próximos encontros discutidos. Foi 

interessante, porque os debates que eram feitos em cada encontro foi (sic) muito 

importante para estabelecer um laço entre os participantes e, principalmente, 

despertar as diversas opiniões e entendimentos sobre o livro o Mestre ignorante de 

Jacques Rancière. 

O livro o Mestre Ignorante trata as cinco lições sobre emancipação intelectual. 

No início do livro o professor Joseph Jacotot encontra-se numa situação difícil e 

entrega o livro Telêmaco aos seus alunos afim de que eles aprendessem o francês, 

porque os alunos eram holandeses e ele odiava a língua holandesa. Mas como os 

estudantes holandeses iriam aprender o francês sem o mestre explicador? No 

entanto, os ignorantes aprenderam sozinhos o que o mestre Jacotot ignorava. Isso 

surpreendeu Jacotot e a partir disso, Jacotot passou a desacreditar dos antigos 

métodos de concepção da desigualdade das inteligências e passou a acreditar que 

todas as inteligências são iguais, apenas as manifestações das inteligências são 

desiguais. 

O percurso do livro apresentou dificuldades na sua interpretação por apresentar 

alguns termos desconhecidos, no entanto, foram superados. O livro o mestre 

ignorante foi uma leitura calma e muito vantajosa, através dele aprendi sobre a 

emancipação intelectual e suas atribuições. 

 

  



184 

 

APÊNDICE S - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A3) 

 

Resposta Est. A3: 

 
A pesquisa chamou atenção por se tratar da forma de aprendizagem, os 

encontros eram divertidos e instigantes, com todos os questionamentos que nos 

fazíamos sobre as hierarquias sociais da educação. Cada encontro mudava a minha 

concepção sobre os professores e alunos, sobre a forma como se eram retratadas as 

inteligências e como eu as interpretava, até que ouvi o que meus colegas de pesquisa 

haviam compreendido. A forma que fizemos nossas descobertas intelectuais foi 

simples e maravilhosa, ao mesmo tempo simplesmente compartilhando nosso 

entendimentos. 

“O mestre ignorante” fez minha mente dar voltas, porém com os debates foi 

como se todas as dúvidas se esclarecessem. Mas tudo isso foi para que de certo 

modo nos emancipássemos. A emancipação intelectual quer dizer um ser 

independente, mas para se ter a emancipação intelectual, percebi que preciso de algo 

que achava não importar, a minha capacidade, ter confiança em mim, buscar mais 

conhecimento por mais difícil que possa parecer, por mais medo que eu possa ter de 

explorar um universo verdadeiro, aquele que está em minha mente e que muitas vezes 

me limita a explorar. 

No decorrer dos encontros, a cada capitulo eu fazia observações: “desde 

novinhos, já possuíamos a capacidade de falar línguas, é que futuramente serão 

aperfeiçoadas por professores” “perdemos a nossa inteligência própria quando 

passam a nos ensinar”; “se possuem os mesmos recursos, o que diferenciará em 

inteligência será sua vontade”; “o ser humano, dividido entre o bem e o mal, se 

acorrenta aos pensamentos, as leis da sociedade, mesmo sendo capaz de se impor 

através da liberdade de sua consciência”; “ideias suprimidas por palavras de outras 

pessoas, a falta de razão de alguns acaba por destruir a inteligência de outros”; o 

ensino universal, não deve ser uma norma e sim parte da vida em seu 

desenvolvimento, pois se for uma norma nem todos o darão o valor que possui”; “ os 

progressistas emancipadores, que buscam emancipar o povo baseado em novos 

métodos emancipadores, não estão mais do que criando “emancipadores”, presos as 

cadeiras dos seus emancipadores”. 

Já no ultimo capitulo, em minha mente veio a última reflexão, ela foi A 

REFLEXÃO: “o livro retrata o controle da sociedade baseada em métodos que 

deveriam libertar nossas mentes, nossos espíritos que entretanto nos prende em 

dogmas que aceitamos sem sequer questionarmos se realmente é o melhor, pois 

muitas vezes nossa capacidade e nossa inteligência a julgamentos aqueles que se 

dizem de inteligência superior e aceitamos pois os métodos de emancipação 

intelectual impostos, nos dizem isso e que mesmo podendo e tendo a capacidade de 

negar, não o fazemos por acreditar que só acalcaremos  a real inteligência se 

seguirmos os mestres explicadores, estes que já estão dominados pelos mesmo 

sistema e mesmo assim, acreditam estar levando emancipação baseada em sua 

própria prisão, sem sequer terem noção, ou porque já desistiram de se questionar por 

justamente terem feito o que muitos estão, permitir que sejam limitados e não 

ignorados. Acredita- se quer ser ou não mas, é possível ensinar aquilo que se ignora.   



185 

 

APÊNDICE T - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A4) 

 

Resposta Est. A4: 

 

No primeiro dia que estive presente, por vezes eu me perguntei “o que estou 

fazendo aqui? ”, mas ao pegar o livro nas mãos e ler os capítulos meu gatilho começou 

a disparar desenfreadamente, estive me perguntando muitas coisas desde o primeiro 

encontro, contudo no segundo encontro muitas questões me sondavam e como o 

pessoal começou “devagar” eu achei o momento ideal para expor tais questões. “O 

mestre teria que deixar de explicar? ”, “isso de fato isso de fato seria muito diferente? 

”, “as pessoas não têm que estar dispostas demais para mudar tão radicalmente? ”.  

Sempre me perguntei se a sociedade não está fadada ao fracasso seja por 

serem manobrados, o que caracteriza uma grande falta de intelecto ou por seus atos 

repugnantes de desmatamento e exploração. No mais eu sou sociedade, todos somos 

sociedade, nos falta resiliência, compaixão e capacidade de raciocínio de ideias. 

Na verdade volto atrás, não na falta capacidade de raciocínio, nos faltam bom 

senso. Por vezes os alunos estão cansados do método de ensino maçante dos 

mestres e os métodos impostos no livro me fez rever o sistema de ensino com outros 

olhos. Mesmo que os métodos de Jacotot me fez realmente questionar a instituição 

de ensino, mas creio que de fato, se o método dele fosse aplicado se tornaria apenas 

mais um sistema, e todos novamente estariam seguindo novos métodos. Eu pude 

perceber que o método de ensino usado no livro, é o ideal para alunos tidos como 

“problemáticos”, pois vai de contra todos os métodos padrões impostos pelas escolas 

e de fato com um pouco de jeito esses alunos tidos como problemáticos são 

reinseridos no contexto social educacional.  

As aulas me fizeram ter uma nova visão sobre ensino e se um dia eu tiver o 

prazer de ensinar pessoas eu de fato irei aplicar alguns dos ensinamentos do livro 

para velos funcionando na pratica por algumas vezes. Todos estamos presos no ciclo 

vicioso criado pelo sistema e devemos definitivamente romper isso, mesmo que aos 

poucos tornando a sociedade cada vez mais emancipada e com capacidade de 

pensar cada vez mais. Um dos trechos que mais me chamou atenção foi em: “o 

emancipador e suas imitações, onde diz que todos temos inteligências iguais”. De fato 

todos nós temos essa inteligência, cabe a nós ter a vontade e o desejo de querer. Pois 

um emancipado pensa com clareza, age com razão e confia em sua capacidade. 

Anotações:  

1818 – restauração francesa – contestou a hegemonia europeia. 

Retorica – a arte de argumentos. 

Emancipar: entende que em todas as pessoas há uma igualdade de inteligências. 

O método de ensino de Jacotot mostra que o homem é capaz de educar a si 

mesmo, desde que seja emancipado intelectualmente. Os alunos estão presos no: 

não vamos aprender sem professor, é difícil entender sem explicação, cada um é cada 

um, inteligentes e incapazes. Os professores convencionais nada fazem do que repetir 

conteúdo, que podem ser dominados pelos aprendizes sem a necessidade de uma 

invasão. 

Conhecer e desenvolver as aptidões dos alunos e reconhecer que não há 

superioridade entre aluno e professor. Na maioria dos casos os alunos estão 



186 

 

cansados, o sistema deveria ser reformulado pois a nota não define conhecimento. 

Afinal o que seria uma sociedade emancipada? Um lugar onde inteligência não é 

calculada? Como seria o sistema avaliativo? Onde ficaria a metodologia individual 

nisso? Como saberia se realmente ocorreu uma aprendizagem? Qual a diferença nos 

métodos? Os alunos aparentemente aprenderam mais rápido? Porque o mestre 

despertou confiança neles, no intelecto deles – alunos? 

No mais foi isso, a experiência da troca de ideias foi realmente algo diferente 

do meu atual e a troca de conhecimentos me fez crescer intelectualmente. 

 

  



187 

 

APÊNDICE U - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A5) 

 

Resposta Est. A5 

 

Depende pois contudo houve alguns imprevistos e com isso acabei faltando 

alguns encontros e não pude vir a todos, pois constantemente estou doente por ter 

um sistema imunológico um pouco fraco, fazendo com que eu não possa sair 

frequentemente toda hora, mais os momentos que eu presenciei foi muito bem 

aproveitado, pois foi bem discutido, com base das discussões do livro, eu tive 

dificuldade em algumas partes do livro, por não entender bem o conteúdo, por ele ser 

um livro bem detalhado com seus segredos a ser desvendados e suas propostas 

cabíveis a quem está lendo. 

No meu ponto de vista o achei bem interessante, daqueles livros que quando 

começamos a ler não queremos mais parar, por ser diferente de muitos outros e nos 

fazer mudar de opinião e de pensamento, porque no começo ele nos faz achar uma 

coisa e no final descobrimos que seria uma coisa totalmente diferente. 

Minha pessoa teve dificuldade em entender algumas coisas do capitulo, mais 

depois de ser discutido deu para tirar algumas dúvidas, no caso do ponto que eu não 

teria entendido, ele retrata que quem quer aprender tem sua total capacidade de 

conseguir aprender, só que para isso acontecer vai ser preciso muito esforço, força 

de vontade e com isso requer do aluno uma vontade a mais, pois se não haver essa 

vontade de aprender de fazer algo e se esforçar e não irá conseguir mesmo sendo ele 

totalmente capaz de aprender as mesmas coisas, só precisa ter a mesma vontade e 

se esforçar o tanto ou até mais do que o outro. 

Contudo podemos rever que sempre teremos a mesma capacidade de 

aprendizagem, basta querer, se esforçar e lutar por isso, que você será capaz de 

aprender as mesmas coisas que as outras pessoas, só não será igual ou da mesma 

maneira, porque você irá aprender do seu jeito, da sua própria maneira. 

 

  



188 

 

APÊNDICE V - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A6) 

 

Resposta Est. A6 

 

Ao começar a pesquisa, um processo entrou na minha cabeça, “como vou 

conseguir realizar algo que não tinha e nem imaginava fazer”, eu não conseguiria se 

não tentasse, a insegurança estava e continuava no meu peito, mesmo com a 

dificuldade do dia a dia, compareci a uma boa parte dos encontros de debate, comecei 

a entender o texto de uma forma que abriu os poros e as ligações do meu cérebro e 

cada informação começou a entrar. 

“O que era o mestre ignorante? ”, até então era algo ruim, precisamos que as 

pessoas sejam ignorantes para que possamos buscar e descobrir como nos mesmos 

conhecer o nosso limite e que o mestre explicador seria alguém que limitaria nossa 

capacidade. O homem é uma vontade servida por uma inteligência, talvez seja de fato 

as vontades desigualmente imperiosas, seja suficientemente, explique essas 

desigualdades de performance os intelectuais. O homem é servido por inteligência e 

é o que nos move ao longo da caminhada. 

A pesquisa de certa forma nos fez pensar fora da jaula, pensarmos como 

mentes independentes, sem que um mestre explicador tenha que nós dizer, de certa 

forma, foi como uma crítica como eu usava minha vontade, se eu não tivesse entrado 

e fizesse parte da pesquisa, talvez continuaria como um robô, veria, faria mas não 

questionaria e me mostrou de uma certa forma o que eu precisava fazer para 

melhorar, para evoluir a forma que imagino e penso. 

Ninguém tem relação com a verdade se não está em sua orbita própria, é 

preciso aprender. Todo o homem tem em comum essa capacidade de experimentar o 

prazer e valer a pena, mas essa similitude não é para cada um, senão uma virtualidade 

a ser verificada. 

O principal foco do texto ensina que todos os homens são capazes de aprender 

mas depende da maneira que você usa sua vontade, é verdade que o homem tudo 

pode fazer, é necessário aprender com os que trabalharam entre o abismo do 

sentimento e a expressão a que usa a cada afim de um meio de aprendizagem, 

aprender a linguagem dos meios de comunicação para comover os outros para seguir 

tentando, pois tudo é ficção, somente a capacidade da consciência e da razão de cada 

um de nós é invariável, a experiência da pesquisa nos estimulas a pesquisarmos e 

buscarmos tudo o que podemos e sermos capazes de fazermos o que acreditamos 

sermos capazes. Pois o mestre ignorante se trata da emancipação intelectual, torna-

se independente de um outro pensamento. 

 

  



189 

 

APÊNDICE W - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A7) 

 

Resposta Est. A7: 

 

Vejo que os encontros foram bastantes motivacionais, criativos e agradáveis. 

Me ajudou bastante a perder minha vergonha, além de fazer com que eu crie o habito 

da leitura, as discussões sobre o livro fizeram com que eu acabasse vendo o mundo 

de outra forma me fez pensar mais e não ficar presa em “uma caixinha” no famoso 

senso comum.  

Ler o livro me fez voltar para minha infância, o tempo que eu questionava o 

porquê que as cores têm esse nome e quem disse que algo era amarelo ou azul? Eu 

fazia várias perguntas sobre qualquer coisa, o porquê, quem disse? Para um adulto 

questionar-se (sic) sobre essas coisas é visto como tolice por alguns. Quando eu 

cresci parei de me questionar sobre várias coisas e tomei como verdade absoluta tudo 

aquilo que me falavam, na minha cabeça o professor era alguém superior aos alunos 

em questão de inteligência e que desde da infância era necessário um mestre 

explicador.  

Mas no livro logo no inicio me mostrou que eu posso pegar um livro, entender 

por si só em meio do meu raciocínio, além disso o livro fala que as palavras que a 

criança aprende melhor e mais facilmente são aquelas sem mestre explicador, 

destaco aqui a seguinte frase: “são as que aprendem sem mestre explicador, antes 

de qualquer mestre explicador” o capitulo que mais me marcou foi o capitulo terceiro 

“a razão dos iguais”, primeiro ele me mostra que opinião é bem diferente do que eu 

imaginava, além disso esse capitulo me mostrou sobre as inteligências fazendo uma 

comparação entre dois irmãos, ele disse que duas crianças nascem com inteligências 

iguais mais tarde esses indivíduos não terão a mesma inteligência por terem exercido 

de maneira diferente a frase que mais me marcou foi “não direi que ele é menor 

sucedido porque é menos inteligente, direi que talvez ele tenha realizado um trabalho 

menos bom porque trabalhou menos bem, que não viu bem porque não olhou bem, 

direi que ele dedicou o seu trabalho com menor atenção. 

 

  



190 

 

APÊNDICE X - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A8) 

 

Resposta Est. A8: 

 

O livro o mestre ignorante escrito por Jacques Rancière possui uma linguagem 

um pouco complexa, com termos e analogias bem formuladas e críticas razoáveis 

perante a sociedade. É ressaltado a importância do “elo” professor e aluno e descreve 

também a construção de um novo método de ensino que vai alcançar desde o pobre 

ao rico.  

A história se passa no período humanista onde os ideais sociais e filosóficos 

estavam sendo construídas. Rancière descreve a história de Jacotot, um professor 

que no longo de sua vida passa por várias ignorâncias e acaba indo ensinar em uma 

universidade na França. Na instituição ele se depara com um grupo de estudantes do 

qual não consegue explicar nenhum conteúdo, pois não sabe falar a língua holandesa. 

Sem nenhuma intenção, ele passa um livro chamado “Telêmaco” no qual acreditava 

que os alunos não seriam capazes de compreender o livro. Após alguns dias os 

mesmos surpreendem Jacotot e mostra que o que o professor ignora o aluno é capaz 

de aprender. 

Nesse viés, o livro vai trabalhando vários termos sociais que vai fundamentando 

o “ensino universal”. Ao longo da narrativa, Jacotot vai passando por uma longa 

transformação intelectual no qual acredita que todos os indivíduos podem aprender 

qualquer coisa.  

Para Jacque Rancière, um indivíduo emancipado é aquele que sabe que possui 

capacidade de fazer qualquer coisa. Relacionando ao professor, foi possível entender 

que o “mestre explicador” é diferente do “mestre ignorante, o mestre explicador só 

está preocupado com a explicação. Já o mestre ignorante ignora o aluno e o estimula 

a ter vontade. Nesse sentido, o aluno irá desenvolver a emancipação intelectual e vai 

ser capaz de aprender qualquer coisa.  

Ao longo dessa experiência o mais dificultoso foi a linguagem filosófica. Nos 

pontos negativos foi o pouco tempo que tivemos em relação a esse trabalho. Nos 

pontos positivos, me foi agregado diversas experiências no meu individual e social. 

 

  



191 

 

APÊNDICE Y - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A9) 

 

Resposta Est. A9: 

 
Eu considero os encontros bem construtivos, eu nunca imaginei que gostaria 

de um projeto extra na escola. Eu decidi entrar no projeto somente porque  professor 

estava precisando de voluntários e imaginei que não seria algo que me serviria depois, 

mas realmente me surpreendi, pois no primeiro encontro o professor já nos mostrou o 

livro: o mestre ignorante, que despertou minha curiosidade pelo título, já que antes eu 

tinha na cabeça que ignorante seria tipo uma pessoa estressada e quando comecei a 

ler o livro percebi que não era isso, mas sim, uma pessoa que ignorava, mas mesmo 

assim continuei imaginando que fosse uma pessoa ruim até eu achar que o terceiro 

encontro em que graças a uma pergunta que o professor “soltou no ar” acabei 

percebendo que nem sempre o ignorante é algo ruim, e daí mudei totalmente meu 

modo de pensar. 

Outro ponto bem interessante sobre os encontros foi a dinâmica que ficou 

totalmente livre para o grupo escolher, assim nos deixando ainda mais a (sic.) vontade 

para discutir sobre o livro. Eu acho que para mim foram encontros bem produtivos e 

que me deram uma nova maneira de ver o mundo, algo que me chocou muito foi 

perceber que o mestre explicador pode ser alguém não tão produtivo na minha 

formação, e que o mestre ignorante pode me dar um auxilio (sic.) mesmo que 

indiretamente para minha construção pessoal. 

Um ponto que para mim pode ser considerado negativo, foi a leitura do livro, 

que por que não ter um certo costume de ler livros escritos em papel foi muito 

cansativo tanto que eu não li tantas vezes como os outros, mas tentei ler o máximo 

que pude. 

Uma dificuldade também que vi foi no pouco tempo que tivemos, porque eu 

acredito que com mais encontros e mais pessoas teria sido uma dinâmica bem mais 

legal de se construir. No geral eu gostei muito da experiência já que me deu uma ideia 

de como me libertar ou como o próprio livro diz - me emancipar- e assim me deu uma 

percepção que eu posso aprender e “ensinar” tanto ou até mais que um professor e 

ainda que tenha uma capacidade de emancipar outras pessoas e que mesmo que eu 

as emancipe, ainda sim elas terão um pensamento só delas e não serão somente 

copias minhas. Agora passando mais para o local dos encontros, ou seja, na EECCAM 

para mim foi um pouco cansativo ter que ficar tendo que trocar de sala em alguns 

encontros, pois não tem uma estrutura “perfeita” para esses tipos de encontros, mas 

mesmo assim foi bem prazeroso participar do projeto. 

  



192 

 

APÊNDICE Z - TRANSCRIÇÃO - RESPOSTA QUESTIONÁRIO IV (Est. A10) 

 

Resposta Est. A10: 

 
No começo, quando peguei o livro, foi basicamente no começo da leitura, era 

muita coisa nova, por exemplo, a ideia de sermos emancipados. Sempre pensei que 

para aprender precisaríamos de um mestre que explique para nós, alunos. 

Essa ideia de emancipação intelectual mexeu muito comigo, porque esse termo 

foge dos padrões da sociedade. Padrões que seguimos cegamente. Essa foi minha 

maior dificuldade. Outra dificuldade foi a questão do vocabulário. No livro, tem palavra 

que não fazia ideia do significado, acabou dificultando a leitura e compreensão, mas 

resolvi isso fácil fácil. A aprendizagem foi a coisa mais complicada de se conseguir 

nesses debates e de estudo, porém, os debates foram um ponto decisivo para se 

aprender muito com o livro e debater pontos onde não teve compreensão das 

perguntas que o professor colocava na mesa para tirar mais aprendizado de todos. 

Depois de várias perguntas, várias horas estudando e debatendo, acredito que 

a aprendizagem foi conseguida e que levarei isso para o resto da vida. O fato de 

estarmos debatendo sobre emancipação intelectual já é um ponto positivo, pois esse 

termo é muito desconhecido das famílias e das pessoas, emancipação intelectual que 

poucos sabem e que as pessoas que também participaram também desenvolveram 

essa técnica, no qual o pai pobre pode dar a educação para o seu filho sem precisar 

de um mestre explicador. 

Outro ponto positivo é que essa técnica existia no livro onde Joseph Jacotot, 

desenvolveu, pode ser aplicada por qualquer pessoa que foi emancipada. Depois de 

saber sobre a técnica, com o tempo e dedicação poderei emancipar as pessoas da 

minha família, que loucura... 

Só de saber que estou ajudando uma pessoa muito inteligente e querida por 

todos através de seu mestrado, em troca, ele avaliou me emancipando. Esse é o ponto 

mais importante, obrigado! 

Primeiramente as pessoas do debate, as vezes, todo mundo queria falar ao 

mesmo tempo, mas isso não prejudicou em nada, afinal o assunto é bem divertido e 

bom de se estudar. Outra coisa é a ideia de sabermos o que emancipação intelectual 

é uma técnica muito desconhecia e pouco utilizada, segundo minha visão e com os 

textos. Esse tipo de leitura nunca vai ser popular, só vai ser popular “entre as pessoas 

que são emancipadas” que são pouquíssimas. Para finalizar meu percurso, aqui fica 

a frase de Joseph Jacotot: “creio que Deus criou a alma humana capaz de se instrui 

por si própria e sem mestres”. 

 

  



193 

 

APÊNDICE AA - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A1) 

 
- DATA: 10/12/2019 
 
Entrevista com o Est. A1.  
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Sim, porque fez eu me aproximar de pessoas de salas diferentes que 
eu não esperava e em determinados assuntos era interessante ver as outras 
opiniões. 

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Um pouco, foi diferente de outros encontros, era outro dialogo onde 
podíamos expressar nossa opinião. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Não. 

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Acho que sim, onde você pode se emancipar sem precisar de outras 
pessoas, podendo aprender tudo que quiser desde que haja esforço, podendo 
já saber o assunto antes do professor explicar. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: O aprendizado. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Algumas palavras que eu não entendia no texto, fui fazendo 
pesquisas e anotando. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Permaneceu o mesmo. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Não 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Foi boa, eu consegui falar o que queria, me expressar. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Colocou na grande maioria dos encontros 

 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 
vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Pouca atenção, pois não consegui ler tudo. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 

 Aluno: Sim tentei compreender. 



194 

 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente. 

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Em todos os aspectos. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Nada 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: É cada vez mais ajudar, incentivar na melhoria e emancipar a cada 
dia. 

 
  



195 

 

APÊNDICE AB - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A2) 

 
- DATA: 10/12/2019  
 
Entrevista com o Est. A2. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Foi, porque eu pratiquei o que não praticava antes, uma leitura 
diferente do que estou acostumada. 

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Sim, porque sai da rotina do que é visto nas aulas, a emancipação 
intelectual não é muito vista na escola. 

 Professor: foi cansativo? 

 Aluno: Um pouco, pois não estava acostumada com o tipo de leitura que o 
livro utilizava. 

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Sim, pude relacionar com a emancipação intelectual, pois estamos 
sempre perguntando sobre algo. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: O maior benefício foi compreender algumas coisas do cotidiano. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: tipo, não estava acostumada com o tipo de leitura que o livro utiliza. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Permaneceu o mesmo. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Não mudou, eu apenas reforcei o estudo sobre a importância da 
filosofia. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: ficou mais dinâmica, mais igualitária.   

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim. 

 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 
vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo. 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Dei mais atenção aos encontros do que ao livro, mas deveria ter me 
aprofundado mais no livro. 

 Professor: você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 



196 

 

 Aluno: Procurei alguns, nem todos, só os que estavam mais relacionados 
com a minha vida, tipo a relação da emancipação intelectual, pais e filhos, 
mestre e aluno. 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante porque foi baseado no que era debatido em sala, 
relacionado o que o professor apresentava em sala. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente das demais, pois os modelos avaliativos não são 
baseados nesse método, para fazer uma prova precisamos fazer uma busca. 

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Todos os aspectos 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Nada 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função do professor seria ser o mestre motivador, não restringindo o 
conhecimento do aluno.  

 

 Considerações: Essa experiência me motivou a buscar mais, não me 
restringindo apenas ao professor. A experiência que tive foi necessária 
para compressão de várias partes da minha vida na qual não tinha 
atenção. 

 
  



197 

 

APÊNDICE AC - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A3) 

 
- DATA: 12/12/2019 
 
Entrevista com o Est. A3. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Sim, porque fez eu perceber tudo que tem dentro de uma escola, as 
hierarquias presentes, a relação que os alunos têm com os professores e as 
relações de ensino.  

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: foi, por que não é comum que se tenha esse tipo de pesquisa, pra que 
saibam qual a opinião da gente sobre o método de ensino, nem esses tipos 
de debates, nem sei lá uma nota baseada no que a gente conhece ou nos 
incentivos que eles passam pra gente, é só conteúdo e não tem essa 
interação. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Não.  

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Teve, pois eu passei a relacionar coisas da minha vida com coisas da 
pesquisa, como exemplo uma aula de projeto de vida, onde questionamos 
que não tínhamos aula de física o ano inteiro, e a professora sugeriu 
pegarmos um livro de física e estudar, na época achava que não era possível, 
mas depois dos encontros percebi que é sim possível, basta querer. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: Pude descobrir mais sobre minha capacidade, confiar mais em mim. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: As questões com relação a precisar ou não de um professor para 
aprender algo, essa ideia ficava batendo em minha cabeça. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Não.  

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Não, mas afirmo que a Filosofia é realmente necessária, que não 
precisar ser aplicada como matéria, mas como algo diário.  

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Relação igualitária, a nossa opinião importava também.   

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim, sempre estava fazendo perguntas para pensar e para responder. 
 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 

vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo, as perguntas estingavam a gente. 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 



198 

 

 Aluno: Muita atenção, inicialmente não dei a devida atenção no primeiro 
capítulo, mas depois percebi que a minha opinião estava equivocada, achava 
que o mestre ignorante era algo ruim, devido à pouca atenção que tive.  

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 

 Aluno: Sim, mas não foram todos, alguns tive dificuldade, e depois procurei 
os significados. 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda 

 Aluno: Foi concordante, porque quando se fala em vontade, atenção e 
busca, é tudo que em minha opinião se enquadra na filosofia, ela nos faz 
pensar, e o livro trouxe muito isso. 

 Professor: essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente, porque nenhum professor chega para perguntar 
sobre a nossa opinião, sobre e que entendemos, geralmente só dá conteúdo 
e temos que aprender, pegar aquele conteúdo e fazer totalmente igual. 

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim, bem simples. 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Todos os aspectos. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Adicionaria um espaço para o aluno se auto avaliar, para que ele 
pudesse contrapor a opinião do professor, e juntos chegarem num consenso 
na nota. 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função é orientar, instigar. 
 

Considerações: Através da experiência percebi que, o sistema de educação que 
temos estimula muitos os professores, e eles tentam passar para nós o 
conhecimento que eles adquiriram, querem quem nos se emancipem, nos 
liberte, só que nem eles mesmo perceberam que esse conhecimento que foi 
passado para eles não foi uma forma de emancipação, foi como uma prisão, 
limitando-os, então quando eles tentam passar essa emancipação para gente, 
eles também estão de certa forma nos limita, e essa pesquisa me ajudou a 
perceber isso, que podemos procurar, nos emancipar.   
 

  



199 

 

APÊNDICE AD - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A4) 

 
- DATA: 11/12/2019 
 
Entrevista com o Est. A4. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Foi, ela apresentou uma nova forma do sistema de ensino, pois 
achava que o sistema do ensino nunca funcionaria, e o mestre ignorante 
mostrou que é possível. 

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Foi, justamente no impacto do método de ensino apresentado no livro, 
essa nova forma de ensino. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Não, em nenhum momento, foi até prazeroso. 

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Teve, no impacto dentro de sala, porque durante as aulas eu me 
peguei pensando, será que realmente é necessário o professor esta 
explicando isso?  

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: Foi eu procurar me informar mais, o mestre ignorante me incentivou a 
procurar mais palavras sem precisar perguntar. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Foi comparecer, porque geralmente na quarta eu deixava para fazer 
outras coisas, mas não me arrependi. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: É difícil falar, pois meu conceito sobre a Filosofia é diferente do 
conceito de Filosofia, pois a filosofia para mim é um estilo de vida, uma 
ideologia, pois ela impacta nossa vida, por exemplo, se eu quero alcançar 
algo em minha vida, a Filosofia vai estar ali como uma motivação. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Foi modificado, pois eu achava que a filosofia era só a parte política e 
dos filósofos, mas percebi que a Filosofia é algo mais profundo, algo que dá 
para crescer dentro. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Relação de igualdade. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim, fazia perguntas para estimular. 
 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 

vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Em alguns momentos, por exemplo quando estávamos perdidos em 
algum assunto ele guiava mesmo sem querer guiar. 



200 

 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Muita atenção, li todo o livro. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 

 Aluno: Sim. 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante, mas ainda acho que o ensino de Filosofia tem muito 
a ser modificada, a proposta ainda tem em parte coisas da outra proposta, 
pois não deixa de ser uma avaliação. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente, pois o método foi diferente, cativante, pois nós 
alunos, estamos bem presos a esse método maçante de sala de aula, essa 
experiência foi relaxante.  

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim. 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Sim em todos os aspectos. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Acrescentaria, o autoconhecimento, auto avaliação do próprio aluno. 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função eu acho que é motivar, instigar, fazer o aluno querer mais. 
 

 Considerações: Eu gostei do método, eu comecei achando que era uma 
coisa, mas a partir dos encontros eu vi que era diferente. Eu deixei de 
praticar esporte, que é algo que eu gosto muito, para vir para os 
encontros, e estes foi tão prazeroso quanto minhas atividades de 
esporte.  

 
  



201 

 

APÊNDICE AE - ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A5) 

 
- DATA: 13/12/2019 
 
Entrevista com o Est. A5. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Sim, porque foi uma proposta diferenciada das que tivemos no 
decorrer do ano. 

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Sim, pois essa proposta não foi praticada por nenhum outro professor. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Não, pois foi algo que aceitamos e nos interessamos. 

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Sim, porque na base do livro ele relaciona o que aconteceu com ele, e 
grande parte acontece em nossas vidas. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: A mudança de pensamento, o livro fez nos pensarmos muito como é 
vivido e como é tratado, como é a escola e o cotidiano de professor e aluno. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Sou um pouco desatenta, e então não dei atenção 100% todo o 
tempo. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Mudou, pois descobri coisas novas, principalmente depois dos 
encontros, sobre o que é a Filosofia, ela faz parte da nossa história. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Sim, mudou meu pensamento e o conceito sobre a Filosofia, cada 
encontro foi mudando o pensamento, abrindo novos aspectos. Agora vejo que 
com a Filosofia cada um pode mudar e descobrir seu próprio conceito. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim, todos os encontros, fazendo com que nosso raciocínio ficasse a 
flor da pele. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Relação de igualdade, amizade. 
 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 

vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo. 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Muita atenção. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 



202 

 

 Aluno: Sim, mas nem todos consegui entender, coisas mais complexas, 
devido isso pesquisei para tentar entender. 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante, porque foi bem explicado tudo que seria praticado, 
principalmente sobre a avaliação. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente, porque foi uma proposta de avaliação diferente, 
nenhum outro professor praticou, eles apenas falam não nos ouve em grande 
parte.  

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim. 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Todos os aspectos. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Nada, pois achei interessante, um bom método de avaliação. 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função é incentivar, ajudar em novas descobertas. 
 

Considerações: O mestre ignorante foi importante com relação ao conceito de 
cada um, porque cada pessoa entrou pensando de um jeito e saiu pensando de 
forma diferente, descobrimos coisas que não sabíamos, abrindo nossos olhos 
totalmente. Nunca havíamos parado para pensar sobre a avaliação do professor, 
como avaliar. Essa avaliação é melhor da que é praticada.   
 
  



203 

 

APÊNDICE AF – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A6) 

 
- DATA: 11/12/2019 
 
Entrevista com o Est. A6. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Grande parte foi, pois pudemos observar que o livro do mestre 
ignorante nos ajudou a abrir mais a mente, com relação a coisas que 
geralmente ignoramos no nosso dia a dia. 

 Professor: Essa experiência foi diferente das outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Sim, pois há aspectos do livro que abre a nossa mente de uma forma 
que nunca havia experimentado antes, que jamais pensei que fosse possível. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: A única parte cansativa foi a leitura. 

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Sim, com relação a vontade de buscar e que eu não tenho limitações. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: O incentivo. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Foi expor a minha opinião na frente das pessoas, pois tenho 
ansiedade, mas aos poucos consegui interagir. Essa atividade me ajudou em 
parte a lidar com essa minha dificuldade. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Sim, pois o livro traz uma realidade diferente do que vimos na escola, 
no caso da emancipação intelectual. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Não mudou, pois sempre achei que a filosofia é necessária para o 
ensino. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Foi boa pois todo mundo pode contribuir e dá sua opinião, todo 
mundo teve uma ligação intelectual, então foi ótimo. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim, durante todo o percurso. 
 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 

vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Muita atenção pois o texto requer muita atenção. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 



204 

 

 Aluno: Sim, tentava entender todos os aspectos, o que não entendia 
buscava, pesquisava. 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante, porque os aspectos estabelecidos no livro de certa 
forma batiam com o que o professor apresentou. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente, pois ela ajudou a entender os termos 
relacionados a vontade de procurar, de entender. 

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim. 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Sim, em parte, porque já era um método usado, o professor incentiva 
a leitura, então de certa forma coincidiu com a ficha 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Mudaria nada, eu gostei da experiência. 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função é de incentivador, acredito que os professores poderiam 
utilizar esse método, pois ajuda mais os jovens a interagir, a buscar mais. 

 

 Considerações: O que eu mais gostei no livro foi que no início eu achava 
que o conteúdo seria relacionado a coisas ruins, devido ao título ter a 
palavra “ignorante”, mas quando li, percebi que o mestre ignorante 
ignora o aluno para ele poder explorar seus limites, sua própria maneira 
de alto entender. A emancipação intelectual foi importante, pois se o 
homem tiver vontade ele consegue o que quiser, se tiver vontade e 
atenção, sem temer algo, por mais que alguém diga que não pode.  

 

  



205 

 

APÊNDICE AG – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A7) 

 
- DATA: 13/12/2019  
 
Entrevista com o Est. A7. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Sim, porque eu aprendi a vê o professor de outra forma. Não era 
como eu imaginava. Tipo, eu imaginava que o professor, ele sabia mais que 
os alunos. 

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Sim, pois deixava a gente discutir o assunto. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Não. 

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Sim, consegui relacionar com muita coisa, quando criança me 
questionava muito, e depois do livro me pergunto mais sobre as coisas. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: Eu tinha vergonha de expressar minha opinião, e nos encontros 
passei a me expressar mais. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Foi não poder participar de todos os encontros devido a minha rotina 
cansativa de estudos. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Mudou, eu nunca havia lido um livro de algum filósofo, sempre 
estudava sobre o que eles eram e nunca suas obras. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Sim aumentou, tive a experiência com o livro. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Relação amigável, passamos a vê o professor de forma diferente. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim, todos os encontros. 
 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 

vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo. 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Pouca atenção, pois acho que devia ter me dedicado mais ao livro. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 

 Aluno: Sim, consegui compreender. 



206 

 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante, pois acho que fui avaliada de forma correta, onde 
teve dias que não evolui tanto e outros dias mais, você me avaliou 
respeitando esses momentos. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente, porque os métodos dos outros professores 
avaliarem não é assim, eles não fazem uma roda de conversa para ouvir os 
alunos para tentarem entender a opinião deles. 

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim. 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Todos os aspectos. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Nada, não mudaria nada. 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função é ensinar, explicar. 
 

Considerações: A experiência para mim foi boa, devido ao convívio com os 
alunos e o professor, tivemos uma relação diferente, eu achava que nunca 
deveria questionar o professor sobre algo, mas minha ideia mudou, hoje não 
posso culpar um professor por não ensinar bem, pois tenho que buscar se 
realmente eu quiser aprender. 
 
  



207 

 

APÊNDICE AH – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A8) 

 
- DATA: 11/12/2019 
 
Entrevista com o Est. A8. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Sim, por causa da experiência que eu tive com a obra. 

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Sim, a obra aborda vários pontos da sociedade. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Não, os encontros foram bem dinâmicos. Divertidos, de certa forma.  

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Teve, na questão do ensino universal, da vontade, busca, estimulo.  

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: Foi o aprendizado, o ensino, a forma que ele critica, afirmando que é 
possível ensinar algo que não sabemos, e que todos podem aprender, e que 
ninguém é melhor que o outro. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Só a linguagem do livro, eu pesquisei para buscar o que não entendia. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Sim, eu era bem fechado com relação a Filosofia, e percebi que ela 
possibilita vários conhecimentos e possibilidades. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Foi modificada no sentido da busca, pois achava que a Filosofia era 
só para pensar, mas ela ajuda a conhecer, buscar novas coisas. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Igualdade, pois a todo momento o professor não se colocava acima 
dos participantes, sem explicar, tivemos que descobrir. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim 
 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 

vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo, estimulando os participantes a buscarem os conceitos. 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Muita atenção, sempre tive dificuldade com filosofia, mas ao longo da 
experiência fui melhorando. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 

 Aluno: Sim, através das pesquisas, buscando os significados. 



208 

 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente, porque avaliou a busca, o interesse e a vontade. 

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Em parte, ela se diferencia um pouco. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Mudaria nada 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função é estimular a vontade, a busca, e mostrar para o aluno que 
ele tem a capacidade de aprender tudo. 

 
  



209 

 

APÊNDICE AI – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A9) 

 
- DATA: 10/12/2019 

 
Entrevista com o Est. A9. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Sim, foi importante pois mudou totalmente meu pensamento, percebi 
que o modo ver passou a ser diferente. 

 Professor: em que? 

 Aluno: Em relação principalmente a aprender, por que eu tinha na minha 
cabeça que aprender necessitava de alguém e passou a ser de mim próprio. 

 Professor: Essa experiência foi diferente das outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: eu achei que, não o livro em si, mas o modo do encontro eu achei 
diferente com rodas de encontros e outras coisas. 

 Professor: em que? 

 Aluno: por que a gente ficou muito por igual. Todos ficaram entre iguais e 
podemos discutir sem ninguém se sentir maior ou menor que ninguém. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Não achei, a minha única dificuldade foi na leitura, pois não tenho 
hábito ler, mas mesmo assim os encontros foram gratificantes. 

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Sim, pois estou em processo de aprendizagem. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: O maior benefício foi a possibilidade de abrir minha mente para novas 
maneiras de aprender, de ensinar e de não precisar depender de alguém para 
aprender, achei isso o mais importante. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Foi exatamente a leitura do livro, eu achei uma dificuldade por que eu 
não tenho costume, não que não goste, mas eu não tenho costume de ler 
livro, principalmente de papel, impresso. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: sim, e tanto que mudou de encontro a encontro, eu tinha na cabeça 
que a Filosofia era algo complicado, algo difícil de entender. Comecei a achar 
mais simples e só precisa ter atenção e também eu percebi que a filosofia é 
algo que acontece sempre na vida da gente, imaginava que era mais coisa da 
antiga, da Grécia entre outras coisas. E agora percebi que é sempre 
atualmente. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Sim, antes não achava a filosofia necessária, mas agora percebi que 
podemos aprender sozinho se quisermos, a filosofia que eu conhecia, que era 
passada no ano anterior é diferente da apresentada este ano, os professores 
apresentam os conteúdos de forma diferente. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 



210 

 

 Aluno: Uma relação de igualdade, pois sempre estávamos conversando e 
discutido os assuntos, o tempo todo ocorreu uma relação de igualdade. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim, quando tínhamos duvidas em vez de responder o professor fazia 
perguntas, uma maneira de estimular, ajudando a tentar achar as respostas, e 
no final de todo encontro sempre tinha uma pergunta, um exercício 
praticarmos em casa. 

 Professor: Foi confuso para você não ter as respostas prontas? 

 Aluno: Sim, mas foi interessante pois tive mais vontade de entender e buscar 
procurar as respostas, em vez de receber sem merecer. 

 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 
vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo, pois sempre tinha a relação de igualdade como 
também todo mundo estava querendo fazer, estudar. E também devido as 
perguntas no final dos encontros estimulava todos a quererem aprender. 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Muita atenção, porque pesquisei, tive o interesse, não foi 100%, mas 
não fiquei sem vontade, então considero que tive muita atenção. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 

 Aluno: Não exatamente, mas muitos sim, pois era algo diferente do que estou 
acostumado, como palavras, significados, mas sempre estava pesquisando, 
mas existiu sim algumas que eu fique preso. 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Nos encontros foi concordante 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente porque, na maioria das avaliações que são feitas 
buscam uma resposta, como exemplo a matéria de matemática onde é dada 
uma formula e temos que responder, em nesses encontros foi pelo esforço, 
pela vontade de querer, que na minha opinião deveria ser assim a avaliação, 
porque nem sempre o aluno entende o assunto, mas ele pode tentar ao 
máximo conseguir entender, achei bem diferente.  

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim, pois foi bem explicativa no modo que foi feito. 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Em todos os aspectos, foi realizada da maneira que foi explicada. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria?   



211 

 

 Aluno: Apenas acrescentaria mais aulas, pois o tempo foi pouco. Mais tempo 
mais aprendizado, uma possibilidade de evolução. 

  Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: Não de ensinar, mas de estimular o aluno a ele aprender por ele 
próprio, o professor seria um auxiliador. 

 
  



212 

 

APÊNDICE AJ – ENTREVISTA INDIVIDUALIZADA (Est. A10) 

 
- DATA: 12/12/2019 
 
Entrevista com o Est. A10. 
 
Acerca da experiência com a obra O mestre ignorante: 

 Professor: Foi importante? 

 Aluno: Sim, pois saiu do padrão 

 Professor: Essa experiência foi diferente de outras formas de se fazer 
filosofia ou permaneceu da mesma sequência? 

 Aluno: Sim, no assunto. 

 Professor: Foi cansativo? 

 Aluno: Em algumas partes, pois precisa de alguma reflexão ampla.  

 Professor: Tudo que foi visto tem algum tipo de relação com sua vida? 

 Aluno: Teve, vou levar muita coisa para minha vida, o mestre explicador 
ajudou a me tornar uma pessoa observadora. 

 Professor: Qual foi o maior benefício desse exercício? 

 Aluno: Me ajudou a despertar, me tornar uma pessoa diferente. 

 Professor: Qual foi a maior dificuldade que encontrou nessa experiência? 

 Aluno: Entender os conceitos. 

 Professor: Seu conceito sobre a filosofia mudou após os 6 encontros? 

 Aluno: Sim, hoje em dia acredito que a Filosofia ajuda a buscar a verdade, e 
que devemos buscar a verdade durante toda a sua vida. 

 Professor: A importância do ensino de filosofia foi modificada após os 6 
encontros? 

 Aluno: Foi modificada, hoje em dia acho importante a Filosofia, acho que 
deveria ter mais aulas. 

 Professor: Em sua opinião, que tipo de relação foi estabelecida entre você e 
o professor de filosofia nos 6 encontros? 

 Aluno: Estimulo, o professor nos incentivou a sempre tentar, buscar. 

 Professor: O professor estabeleceu questões problemas durante toda 
experiência dos 6 encontros? 

 Aluno: Sim, sempre que indagávamos algo, o professor aprofundava ainda 
mais. 

 Professor: O professor na experiência ocorrida nos 6 encontros estimulou a 
vontade dos alunos em: nenhum momento? Boa parte do tempo? Poucos 
momentos? Todo o tempo? 

 Aluno: Todo o tempo. 

 Professor: Em sua opinião, o quanto de atenção você colocou na 
experiência: pouca atenção? Muita atenção? Nenhuma atenção? 

 Aluno: Muita atenção, pois era algo diferente do comum, passamos a ver as 
coisas de maneira diferente e reflexiva. 

 Professor: Você sem o auxílio da explicação, buscou com firmeza entender 
todos os signos de o mestre ignorante? 

 Aluno: Sim, cheguei a ler os conceitos três, quatro, cinco vezes para 
entender, buscava os significados, pesquisava. 



213 

 

 Professor: A avaliação que foi feita na experiência dos 6 encontros tendo por 
base os elementos da vontade, atenção e da busca, encontrados na obra, foi 
concordante com a proposta de filosofia apresentada pelo professor: Foi 
concordante? Não foi concordante? Em parte concorda? 

 Aluno: Foi concordante, a proposta do livro teve haver com a avaliação, você 
tem que ter vontade, atenção. 

 Professor: Essa proposta de avaliação é: igual as demais? Semelhante as 
demais? Totalmente diferente das demais? 

 Aluno: Totalmente diferente, pois estimula o aluno, faz o aluno ir atrás. Ler 
um livro e tentar entender através do debate é diferente. 

 Professor: O modelo de ficha de avaliativa utilizado na experiência é de fácil 
compreensão: sim? Não?  

 Aluno: Sim. 

 Professor: A ficha avaliativa utilizada na experiência é concordante com a 
proposta de filosofia aplicada pelo professor nos 6 encontros: em parte? Em 
todos os aspectos? Não mantem relação? 

 Aluno: Em parte. 

 Professor: O que você mudaria no formato de avaliação: tudo? Nada? 
Apenas acrescentaria? 

 Aluno: Mudaria nada, é o suficiente para o aluno conseguir o que quer. 

 Professor: Para você qual é a função do professor no ensino de filosofia 
depois dessa experiência? 

 Aluno: A função é estimular, porque essa experiência gira em torno do 
estimulo. 

 

Considerações: A experiência com livro ajuda a você muda sua opinião com 
relação a escola, eu passei a prestar atenção nas pessoas, meio que criticando, 
olho para o professor e me indago, isso é explicador? O livro me ajudou a olhar 
para todo o sistema e ver como funciona, tendo uma percepção maior do 
mundo, me ajudou a ter um maior senso crítico. 
 
  



214 

 

APÊNDICE AK – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (2º encontro) 

 
Discussões temáticas 
Segundo encontro ocorrido no dia 11/11/2019. 
A partir da questão-problema levantada no primeiro encontro, “como tornar-se 
emancipado? ” 
 
Professor: o que vocês podem me dizer sobre isso, como torna-se emancipado? 
Est. A4: uma coisa que percebi no livro é que mesmo tendo um mestre ignorante, nós 
também somos um pouco ignorantes, eu posso ser uma pessoa ignorante, não saber 
algo sobre determinado assunto e ensinar aquele assunto para outra pessoa, do meu 
ponto de vista sobre aquilo, eu acho que é nesse momento que a gente ensinar sem 
saber que a gente está se emancipando. 
Professor: mas como assim eu posso ensinar algo que eu não sei?  
Est. A9: é como o instagram, dou vários conselhos amorosos mas minha vida não 
anda bem. 
Est. A4: é tipo automático que aparece para a gente. 
Est. A2: é tipo faça o que eu digo mas não faça o que eu faço 
Professor: mas o que seria emancipar?  
Est. A2: emancipar ou emancipado? 
Professor: emancipar ou emancipado, da forma que você entender. 
Est. A10: emancipar é a ação. 
Est. A3: é liberdade 
Professor: é ação, é liberdade, como assim? Mas depende do outro?  
Est. A10: para se tornar emancipado eu acredito que sim. 
Professor: então para que eu me torne emancipado é necessário que o outro me 
emancipe. 
Est. A4: para eu me emancipar é necessário que eu queira me emancipar. 
Professor: como assim? 
Est. A4: porque se a vontade for minha, eu não vou precisar da ajuda da outra pessoa 
para fazer ela. 
Professor: mas qual é a vontade? 
Est. A4: de se emancipar, a emancipação nada mais é que liberdade.  
Est. A2: eu acho que a gente precisa emancipar para se emancipar. 
Professor: como assim? 
Est. A2: porque a gente tem que ter outra pessoa invectivar a gente de que a gente é 
capaz, e a gente pode fazer qualquer coisa sozinho, aprender sozinha. 
Professor: então não é utilizar a inteligência do outro, é utilizar a vontade do outro? 
Seria isso? 
Est. A10: a nossa própria vontade 
Est. A9: ou a falta de vontade, que tipo na história no livro que ele entregou o livro para 
os alunos e os alunos se emanciparam sem a ajuda dele, mas tipo, teve a intervenção 
dele porque ele levou o livro. 
Est. A2: acho que não é a vontade do outro, mas por exemplo, para você se emancipar 
você precisar do estimulo de outra pessoa emancipada para emancipar você. 
Professor: o estimulo de um emancipado? 
Est. A2: é, tipo eu vou estimular ele a ler esse livro. 
Professor: então você vai ligar a inteligência dele a inteligência do livro?  
Est. A2: é, ai vamos supor que eu sou emancipada. 
Est. A5: mas também ele tem que querer, se ele não quiser não vai acontecer nada. 



215 

 

Est. A2: é mas ele é emancipador, ele tem a visão. 
Est. A5: então, tem o estimulo mas também tem que ter o querer dele, pois se ele não 
quiser não vai acontecer nada. 
Est. A4: eu acho que para alguém se emancipar precisa de alguém que instrua essa 
pessoa a fazer isso. 
Professor: precisa instigar ou instruir? 
Est. A4: instruir, ela vai mostrar o caminho mas não dizer como fazer 
Professor: interessante, então vai mostrar o caminho mas não vai dizer como fazer. 
Est. A2: claro que ele é um ignorante, saber que ele aprendeu. 
Est. A4: é tipo nessa parte de emancipador e suas limitações, ele fala que portanto o 
ignorante pode começar a instruir seus filhos, cabe ainda fornecer os princípios das 
instituições e é preciso aprender qualquer coisa e a isso relacionar todo o resto. 
Professor: é preciso aprender qualquer coisa e? 
Est. A4: e relacionar todo o resto. 
Professor: não entendi, como assim aprender qualquer coisa e relacionar todo o resto? 
Est. A4: ele vai aprendendo tudo e relacionar tudo, por exemplo ele vai aprender a, 
suponha que ele seja filho de um lenhador, e o lenhador entregou o machado ao filho 
e disse se vire, ai o filho tem suas opções, ou ele vai cortar a madeira ou vai tentar 
quebrar uma pedra, se ele tentar quebrar primeiro a pedra e ele não conseguir, 
obviamente ele vai ser instruído a cortar a madeira. 
Professor: o filho poderia ter visto o pai cortar a madeira e automaticamente associar, 
agora você trouxe uma coisa interessante, ele deve aprender algo e relacionar isso 
que ele aprendeu com outra coisa, correto? Então vou pegar também a imagem do 
machado, como é que eu posso relacionar o machado a outras coisas, como é que eu 
posso entender o mundo a partir do machado?  
Est. A10: eu acho que assim, para você saber o que você pode fazer com o machado, 
o que você tem capacidade de fazer com aquilo, o machado dá para fazer várias 
coisas. 
Est. A5: ele pode cortar várias coisas diferentes, ao invés da madeira. 
Est. A3: nós estamos falando com relação a primeira pergunta, como torna-se 
emancipado, a partir das suas leituras? 
Est. A3: assim, acho que aquele que consegue raciocinar com clareza, toma suas 
próprias decisões e acredita em suas capacidades. 
Professor: raciocinar com clareza e tomar suas próprias decisões, será que tem outro 
elemento ai no meio? Eu raciocínio com clareza, eu tomo minhas próprias decisões, 
mas qual seria uma outra coisa que o livro falou e que é também uma característica 
de um cidadão emancipado? 
Est. A4: vontade? 
Professor: sim, tem também a ver com vontade, mas tem outra coisa, e tem a ver com 
se conhecer. 
Est. A4: prioridade 
Professor: sim, tem a ver com prioridade. 
Est. A4: observar e repetir 
Professor; sim, tem a ver com observar e repetir, mas o indivíduo emancipado é um 
indivíduo que?  
Est. A3: é um indivíduo que pensa com clareza e toma suas próprias decisões. 
Professor: agora tem um elemento no meio que o livro fala. 
Est. A9: sei lá, curiosidade, vontade, querer. 



216 

 

Professor: sim, tem curiosidade, vontade e querer, mas tem algo que diz que o 
indivíduo emancipado é uma coisa e não outra coisa, e não depende do outro, 
depende de? 
Est. A9: inteligência, liberdade. 
Est. A2: tem a ver com ensino universal? 
Professor: o ensino universal seria aquela estrutura que todo mundo pode aprender a 
partir de si mesmo, mas e ai, qual seria a característica que diz que o indivíduo 
emancipado é uma coisa e não outra coisa? 
Est. A10: desigualdade, inteligência. 
Professor: a inteligência? Na verdade ele fala que todo indivíduo tem a capacidade de 
aprender, não quer dizer que eu vá aprender a mesma coisa que você ou fazer tão 
bem as coisas que você faz ou vice e versa, eu tenho a capacidade para fazer isso, 
claro se eu tiver a vontade de fazer, mas tem outra característica que diz que algo me 
torna emancipado. 
Est. A8: pensar com clareza e tomar suas próprias decisões. 
Professor; agora o lance emancipar! 
Est. A4: eu acho que emancipar é quando você tem suas próprias ideologias. 
Est. A9: quando o indivíduo se liberta de algo que ele fez. 
Est. A10: acho que é tipo, uma pessoa ser capaz de emancipar outras pessoas 
Professor: sim, mas eu só sou capaz de emancipar outras pessoas se eu for 
emancipado, agora como eu me torno um indivíduo emancipado? 
Est. A3: quando ele passa a ter suas próprias ideologias, suas próprias decisões? 
Professor: ideologia é um termo utilizado ali, ideologia vem de ideia, é mais profundo 
do que simplesmente acreditar que o indivíduo bolou algo e de repente esse algo foi 
propagado e muita gente começou a seguir, e se tornou uma ideologia, uma ideologia 
vigente coisa e tal. É maior, e ao mesmo tempo menor, porque é a partir do próprio 
indivíduo. Você falou de duas coisas maravilhosas, qual foi a primeira? 
Est. A3: é pensar com clareza e tomar suas próprias decisões. 
Professor: eu posso ser livre e não tomar minhas próprias decisões, concordam? 
Tomar as próprias decisões é maior, isso diz que eu estou dando um passo para me 
emancipar, agora para eu tomar minhas próprias decisões eu preciso algo de mim, o 
que? 
Est. A8: saber que eu sou capaz de fazer outras coisas a partir do que eu aprendi, tipo 
eu vejo meu pai cortando a madeira, ai vou lá e corto a madeira, mas a partir daquela 
ação que eu fiz eu penso que sou capaz de fazer outras coisas, tipo nossa eu consegui 
isso, será que eu posso conseguir fazer outras coisas, a gente vai passar a questionar 
muito mais, vamos ter mais vontade de fazer outras coisas para tentar ter aquela 
sensação de ter liberdade. 
Professor: então vamos tentar formatar, então ser emancipado é um indivíduo que? 
Est. A3: que pensa com clareza e toma suas próprias decisões e acredita na sua 
capacidade 
Professor: acredita ou outra coisa?  
Est. A3: ele possui e acredita na sua capacidade 
Professor: por exemplo, eu estou em uma situação onde eu tenho que pular de um 
prédio para o outro, eu não sei se consigo atingir aquela distância, automaticamente 
eu vou olhar a distância e pensar algo. 
Est. A8: que eu sou capaz ou que não sou. 
Est. A3: Quando ele falou em relação ao machado ele disse que o rapaz iria tentar 
primeiramente com a pedra e não conseguiria, automaticamente ele partiria para 
madeira, esse rapaz por optar por uma falha, por não insistir naquilo ele, eu acho que 



217 

 

ele não acreditou que ele pode se auto evoluir, porque se ele tentasse com algo ou 
outra pedra ele conseguiria, então ele desistiu muito fácil. 
Est. A10: ele tem que ter confiança em sim, na sua capacidade 
Professor: mas para eu ter confiança na minha capacidade é necessário que eu 
conheça o que? 
Est. A9: o meu potencial. 
Professor: quem mais pode conhecer meu potencial que eu mesmo? Mas na verdade 
não há cola pois eu me colocando no mesmo patamar que vocês, talvez vocês tenham 
uma interpretação a partir da ligação que vocês fazem com a vida de vocês totalmente 
diferente da minha, e vai ser, porque olha o lance do machado, não tem no livro 
machado, assim como não tem o lance de pular de um prédio para o outro que foi uma 
ligação que eu fiz, então o que eu estou pedindo a vocês é que façam também outras 
ligações, então ser emancipado? 
Est. A3: é pensar com clareza, tomar suas próprias decisões. 
Est. A2: conhecer seu próprio potencial. 
Professor: e depois que eu conheço meu próprio potencial eu tenho que fazer o que? 
Est. A2: Por em prática!  
Professor: e quem vai saber o momento de pôr em pratica? 
Est. A3: nós. 
Est. A8: eu. 
Est. A: se a gente já conhece nosso potencial automaticamente vamos saber que hora 
deve usar ele. 
Est. A5: ou se pode ou não fazer aquilo. 
Professor: então ser emancipado seria o que pessoal, só para a gente fechar o lance 
de emancipar?  
Est. A4: pensar com clareza. 
Professor: então penso com clareza sobre tudo. 
Est. A3: tomar nossas próprias decisões. 
Est. A3: baseados na minha capacidade e no meu potencial, sendo que tem que ter 
prudência. 
Professor: essa prudência vem a partir de que? 
Est. A3: de quando eu conheço a mim mesmo, meu potencial. 
Professor: então a partir do momento que eu conheço a mim mesmo eu não vou 
precisar de alguém que diga os meus limites, correto? 
Est. A5: até porque os outros não vai conhecer você do que você mesmo, isso é uma 
coisa muito do cotidiano que a gente passa no dia a dia, as pessoas ficam ditando a 
gente e muitas coisas. 
Est. A9: no livro fala isso, que tem um professor que ele diz que a gente é para fazer 
isso, o mestre explicador, sendo que ele não sabe disso. 
Est. A3: então foi isso que eles fizeram, eles acreditaram no potencial deles eles viram 
que eram capazes. 
Professor: agora tem o lance que então quer dizer que não precisa de professor não 
né? 
Est. A3: eu acho que o professor ele vem para orientar. 
Est. A4: é aquela coisa que eu acho que ele está ali para mostrar, instruir o que você 
tem que fazer. 
Professor: mas instruir, instruir não seria embrutecer? 
Est. A3: ele instiga! 
Professor: ah instigar é legal, eu achei legal quando você falou que o mestre que 
ignora ele apresenta algo, instiga, então ele conduz não é isso?  Conduz? 



218 

 

Est. A4: não ele não conduz, instiga.  
Est. A2: ele faz o ignorante aprender sozinho com o mestre ignorante, a partir de sua 
ignorância ele cria suas próprias conclusões a respeito do assunto que ele está 
estudando, sem o mestre explicador. 
Professor: mas é fundamental o mestre? 
Est. A9: não, que o professor é essencial não, mas ele é tipo um estimulo, que ele iria 
instigar você a querer, não que você pudesse, e como você disse que quando a gente 
era criança a gente decidia fazer as coisas não por alguém, foi por nós mesmos. 
Professor: então eu posso tirar o mestre que não altera nada? 
Est. A9: alteraria, poderia ser que deixasse aquilo para mais tarde, acho que atrasaria 
o processo. 
Professor: então o mestre atrasaria o processo?  
Est. A9: não a falta do mestre atrasaria o processo. 
Professor: então o mestre se faz necessário?  
Est. A8: não  
Est. A8: como no final do livro que ele diz que as pessoas emancipadas vão para a 
cidade para ajudar as pessoas mais pobres, os pais irem ensinando os filhos 
pequenos a se emanciparem para nos futuro eles não vão precisar dos professores, 
porque eles já são emancipados, eles já sabem que eles vão acreditar na potência 
deles e vai poder qualquer coisa. 
Professor: então quer dizer que não tem função um professor de segundo ano? 
Est. A3: tem é que é uma coisa, você acredita no seu potencial, o professor ele fica 
tipo no estimulo, ele te dar o estimulo, se você acredita na sua capacidade você busca 
aquilo, quer dizer ele não vai precisar trilhar sozinho caminho inteiro. 
Professor: é preciso ter um professor de escola ou qualquer pessoa pode fazer isso? 
Est. A9: não só o professor de escola, pode ser uma pessoa que te passe vontade, 
querer, historias, tipo um professor pode ser um senhor de idade que esta te contando 
uma história. 
Professor: totalmente analfabeto e não tem problema? 
Est. A5: eu acho que o professor como se diz, ele passa o seu conhecimento para os 
alunos, não aquilo que está em si no livro, ele passa o que ele mesmo aprendeu, ele 
vai passando para cada um, e cada um vai aprendendo o que na verdade eles querem 
aprender. Tipo se eles tiverem vontade eles vão aprender, o professor ele dá o 
estimulo a ele querer aquilo. 
Professor: no caso você está querendo dizer que eu tenho que aprender a ciência do 
mestre, não é isso? 
Est. A9: não, no caso ele seria um mestre explicador. 
Professor: e tem diferença entre o mestre explicador e o mestre ignorante? Tem? 
Est. A3: tem 
Est. A3: eu acho que o mestre explicador limita você a determinado conhecimento, já 
o mestre ignorante não. 
Professor: ele limita a partir de que o mestre explicador? 
Est. A3: do próprio conhecimento dele. 
Professor: então ele estabelece que o indivíduo está aprendendo ou não? E nesse 
momento ele estabelece uma relação? 
Est. A3: como assim uma relação? 
Professor: ele estabelece uma relação entre professor e aluno. 
Est. A3: sim 
Professor: qual 
Est. A3: a de desigualdade, aquela de superior 



219 

 

Professor; e para o mestre que ignora? Porque no início a gente acreditava que o 
mestre ignorante seria algo bruto, e não é não? 
Est. A9: não 
Est. A2: porque assim, se o mestre explicador desse jeito, será que é igualdade? 
Est. A3: ele falou no livro aqui uma frase que você ignora aquilo que você ensina. 
Professor: como é que eu vou ensinar algo que eu ignoro vou ensinar alguém a tocar 
guitarra sem saber tocar? Como é que eu vou fazer isso? 
Est. A3: baseado na potencialidade da pessoa, foi o que aconteceu no livro o professor 
era francês e odiava a língua holandesa, então ele ensinou que o indivíduo tem a 
capacidade. 
Professor: mesmo eu não sabendo guitarra eu posso estimular com que as pessoas 
possam aprender a tocar guitarra? 
Est. A3: sim 
Est. A2: acho que isso é até uma coisa que os coaching fazem na verdade, que eles 
estão lá para te incentivar, nada mais é que o incentivo 
Est. A4: vai depender da sua vontade também 
Est. A2: tem também os influenciadores digitais, eles te influenciam a comprar 
determinado produto. 
 
  



220 

 

APÊNDICE AL – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (3º encontro) 

 
Discussões temáticas 
Terceiro encontro ocorrido no dia 14/11/2019. 
A partir da questão-problema levantada no segundo encontro, “todos os 
homens são iguais em inteligência? ” 
 
Professor: “todos os homens são iguais em inteligência? ” 
Est. A9: todos são diferentes da gente? Depois de você ler o capítulo o que você 
achou? 
Est. A3: eu tenho algumas concepções, não sei se são... todos nós temos a mesma 
capacidade, mas aí tem a questão do esforço, e como você já falou bem, a inteligência 
é uma questão de ter mais conhecimento de determinada área ou não, entendeu? E 
eu tenho aquele pensamento que você pode ser inteligente... conhecer mais sobre 
alguma coisa da área, mas não entender as mesmas coisas de outra área. Por isso 
que eu não gosto de dizer que uma pessoa é mais inteligente que a outra. 
Est. A9: eu mudei o pensamento que tive. Eu falei que inteligência era juntar 
experiência. Aí comecei a pensar a partir da última aula, e tipo, eu sou mais inteligente 
sobre mim, ninguém é mais inteligente sobre mim do que eu, porque eu sei sobre tudo 
sobre mim. Quando eu li esse último capitulo agora eu comecei a pensar aqui, pelo 
que diz, nem todos são iguais na inteligência, porque tem gente que tem a genética 
para ser mais inteligente, e o exemplo que tem é: dois irmãos que podem ser criados 
na mesma escola, com a mesma sociedade, os mesmos direitos, e mesmas opções 
nas coisas e um ainda pode ser mais bem sucedido que o outro. 
Est. A3:  eu atribuo isso aí ao esforço, porque todos eles têm a mesmas oportunidades 
e recursos, vai depender deles corre atrás. 
Est. A8: tem também a questão se eles querem, seja pela sociedade, sempre tem a 
questão das opiniões, o texto fala muito, quando pessoas tem opiniões mais formadas 
são consideradas pessoas mais inteligentes, e pessoas que não tem opiniões mais 
formadas são consideradas pessoas inferiores a eles. 
Est. A3: e se você perceber no início do capitulo fala de pessoas que formam opiniões, 
pessoas de cérebros fracos, impopulares e que se opunham à ciência. 
Est. A9: tem também a questão que a opinião cada um tem a sua, e todo fato tem a 
ciência. 
Est. A3:  exatamente! Aqui bem no início ele fala que a gente pode ter uma opinião, 
mas ela não pode ser considerada se ela não for baseada em argumentos ou fatos. 
Est. A10: vou dá um exemplo aqui. Não! Não são iguais em inteligência. Você tem um 
físico e um filosofo, você pergunta para os dois: como surgiu a vida? O físico 
provavelmente vai responder assim: ah! Surgiu através do “Big Bang” houve uma 
explosão e puf, aí surgiu tudo. O filosofo não, ele pode usar a questão religiosa ou 
filosófica. Falar deus criou a terra. 
Est. A4: ah! Lembrei o que ia falar. Eu acho que a sociedade ela têm, as pessoas tem 
a mesma capacidade de inteligência, mas não a mesma dedicação. Eu acho que se 
uma pessoa quer se dedicar, se ela tiver dedicada ela vai se sair melhor na vida. 
Est. A3: eu coloquei que as opiniões elas mostram a individualidade de uma pessoa, 
no caso os pensamentos dela e as ideologias que ela tem, que ela cria, dela mesma, 
isso não é justamente a emancipação. E no livro diz que criar opiniões é uma coisa 
de mentes fracas, diz nesse início do capitulo. 
Professor: Você pode ler? 



221 

 

Est. A3: “É preciso refletir melhor sobre a razão desses efeitos: ‘Nós orientamos as 
crianças a partir da opinião da igualdade das inteligências’. Mas, o que é uma opinião? 
É, dizem os explicadores, um sentimento que formamos sobre os fatos 
superficialmente observados. As opiniões crescem, muito particularmente, nos 
cérebros fracos e populares, e se opõem à ciência, que conhece as verdadeiras 
razões dos fenômenos. Se desejardes, vos ensinaremos a ciência.” (RANCIÈRE, 
2017, p. 71). 
Professor: quem diz isso? No texto fala que diz isso, que a opinião não teria tanta 
validade, quem é que afirma isso? 
Est. A3: os cientistas 
Professor: vocês falaram dois personagens naquele dia. 
Est. A8: mestre explicador e o mestre ignorante. 
Professor: e quem estava falando ai? 
Est. A2: mestre explicador 
Professor: será? 
Est. A1: o mestre ignorante, e fala um pouco sobre isso, refletir, refletir melhor sobre 
as coisas. 
Est. A5: eu acho mesmo que haja mestre explicadores, sempre vai ter opiniões 
opostas, porque uns vão pensar que é uma coisa e outros vão pensar outra. 
Professor: posso ler um pouquinho? Vamos lá! A razão dos iguais. É preciso refletir 
melhor sobre a razão desses efeitos: ‘Nós orientamos as crianças a partir da opinião 
da igualdade das inteligências’. Mas, o que é uma opinião? É, dizem os explicadores, 
um sentimento que formamos sobre os fatos superficialmente observados. As opiniões 
crescem, muito particularmente, nos cérebros fracos e populares, e se opõem à 
ciência, que conhece as verdadeiras razões dos fenômenos. Se desejardes, vos 
ensinaremos a ciência” (RANCIÈRE, 2017, p.71). Professor: quem vocês têm ai? 
Est. A3: eu sei que tem uma coisa que ele diz assim que como se a opção que eles 
tinham lá não fosse muito aprofundada. 
Professor: mas ai eu pergunto, logo depois ele vai falar sobre dois personagens, quem 
são? 
Est. A8: no caso seria as crianças. 
Est. A3: é as crianças 
Professor: então vejam só, como é que a gente aprende a andar? 
Est. A3: observando 
Professor: a partir das nossas experiências, nossos pensamentos, e ai? Pensem, será 
que ele tá falando realmente, será que Jacques Rancière está falando realmente em 
explicadores? Ele está rejeitando as opiniões? Ou ele tá falando que alguém tá 
dizendo que alguém disse aquilo, não sei e ai? 
Est. A9: eu acho que ele tá dizendo que alguém disse. Tipo na pesquisa ele diz: Mas, 
o que é uma opinião? É, dizem os explicadores, um sentimento que formamos sobre 
os fatos superficialmente observados. As opiniões crescem, muito particularmente, 
nos cérebros fracos e populares, e se opõem à ciência, que conhece as verdadeiras 
razões dos fenômenos. Se desejardes, vos ensinaremos [...] (RANCIÈRE, 2017, p. 
71). 
Professor: quem vai nos ensinar? 
Est. A9: o mestre explicador! 
Professor: e quem disse que é necessário que a gente precisa de um cara que nos 
ensine? E ai pensem. 
Professor: a gente falou em dois mestres semana passada, que foram? 
Est. A9: mestre ignorante e mestre explicador. 



222 

 

Professor: isso! E por quanto tempo vocês pensavam que o ignorante seria aquele 
indivíduo que não sabia nada? 
Est. A2: egoísta 
Est. A9: porque associa o ignorante a algo de ruim, porque ignorante viria de que? 
Ignorar eu acho. E tipo, de onde ignorar é o bom, é isso que eu quero saber. 
Professor: será que ignorar pra ele não seria algo que para gente é algo que é ruim, 
o que seria isso que ele ignora? 
Est. A2: diz que ignorante é aquele que aprende com o mestre que ignora, tem no livro 
só que não lembro o capitulo. Talvez o mestre ignorante, acho que é. 
Est. A4: talvez o ignorante ensina ao mestre explicador, porque se ponha no lugar do 
mestre, ele tá lá dando aula, explicando, explicando, e que tá ignorando a aula? 
Est. A8: não, mas pode ser que o mestre ignorante, é porque quando diz mestre 
ignorante vem a questão talvez por exemplo, a partir do momento que ele ignorar 
certas coisas para explicar os alunos. 
Professor: porque fala em ignorar para que ambos sejam emancipados, e ai? Nós 
vivemos em uma sociedade o que? Segundo Jacques Rancière? 
Est. A2: desigual, desigualdade 
Professor: sim, é algo da desigualdade, uma sociedade o que? Para que você saiba 
alguma coisa é necessário o quê? 
Professor: então vivemos em uma sociedade? Para que você chegue em algum lugar 
é necessário que alguém intermediei a inteligência de alguém. Lembrem em todo lugar 
segundo Jacques Rancière tem inteligência. 
Est. A9: a gente não vai ter uma resposta nesse negócio todinho. “Risos” 
Professor: talvez vocês adentrem na inteligência do livro hoje, daqui a meia hora, 
daqui um ano, talvez daqui a dez anos, diz ai? Ou talvez nunca, não sei. Será que 
vocês são ignorantes? Será que ignorante é bom? 
Est. A9: isso eu nunca vou conseguir tirar da minha cabeça que ignorante não deixa 
de ser ruim, por mais que haja esse pensamento que ignorante não é algo ruim, nós 
fomos criados entendendo isso, nunca seja ignorante. 
Professor: porque precisamos ignorar? Para que a gente possa se emancipar? 
Est. A9: nem tantos, as regras não são ruins, a regras você vê, observa, ai você decide 
se devem ser seguidas ou não. 
Est. A3: um exemplo imagina o mundo sem pessoas para decidir, pessoas que não 
escolhesse as coisas?  Imagina se não tivesse governo? 
Est. A5: ela está, tipo dizendo governo porque, a gente sempre acha que vai ter um 
representante para decidir por a gente. 
Est. A9: não necessariamente decidir por nós 
Est. A4: seria mais para representar. 
Professor: quais são os aspectos individuais que vocês encontraram? 
Est. A4: tem uma parte do livro que ele fala de sociedade emancipada, o que seria 
essa sociedade emancipada? 
Professor: a sociedade emancipar ou seria o indivíduo emancipado? 
Est. A4: é porque a sociedade é formada por indivíduos. 
Professor: Sim, o que faz esses indivíduos? 
Est. A3: na emancipação intelectual seria mais interessante, diz assim:  “Para ele, 
efetivamente, as proposições de emancipação intelectual não seriam mais do que 
sonhos de cérebros bizarros, afetados por uma forma particular da velha doença do 
espírito que é conhecida pelo nome de melancolia. Nesse caso, os espíritos 
superiores — isso é, os cérebros superiores — de fato comandariam os espíritos 



223 

 

inferiores [...]” (RANCIÈRE, 2017, p.74). Eu acho que mais pra frente desse capitulo 
ele fala de diferenças entre espíritos e matéria, eu acho. 
Professor: espíritos superiores e inferiores 
Est. A3: é exatamente, e essa parte eu acho que a única coisa que eu não consegui 
associar 
Est. A2: eu gostei muita da última retórica, acho que foi a que mais assim… 
Professor: em que especificamente? 
Est. A2: o problema retórico da sociedade, quando ele, porque retórico não é falar 
bem? Aproveitar bem, falando de pessoas. 
Est. A4: que na verdade é a arte de argumentar. 
Est. A2: é a arte de argumentar, da eloquência que é retórico. Foi o que mais gostei e 
também do superiores e inferiores, porque fala sobre a sociedade. 
Professor: a igualdade tem que ser dada como princípio ou como fim? 
Est. A9: como princípio! 
Professor: porquê? 
Est. A9: porque se a gente acredita na igualdade para todos desde o início a gente vai 
conseguir seguir ela como igualdade, se a gente decidir colocar a igualdade no final 
das coisas a gente acaba que o caminho que a gente seguiu pode não ter acontecido. 
Est. A3: tipo a gente agora, estamos confusos falando sobre, porque a gente não teve 
essas coisas sendo tratadas antes 
Est. A4: eu acho que igualdade gera desigualdade. 
Professor: eu pergunto a vocês em que posição eu estou falando com vocês hoje? 
Est. A8: mestre 
Est. A3: mestre 
Est. A9: sua posição é igual, você está falado como se a gente fosse igual, como se 
não tivesse uma hierarquia aqui. 
Professor: tem hierarquia ou não tem? 
Est. A9: eu acho que não, nesse momento não. 
Professor: então a gente está tentando estabelecer o quê? 
Est. A3: eu acho que tem, você é o que mais sabe. 
Est. A2: porque você está sendo professor enquanto está fazendo as perguntas, e a 
gente respondendo. 
Professor: imaginem só, será que eu estou provando isso nesse lance de superiores 
e inferiores? Porque se eu estiver provando isso automaticamente você não está 
evoluindo no discurso, então se você não quer que isso aconteça você teria quê? O 
que vai acontecer? Então lembrem, a gente está tentando colocar o que ele está 
pedindo, o quê? Você falou. 
Est. A9: igualdade 
Professor: com o quê? Como fim ou com o princípio? E a ordem do discurso é 
fundamental para que o indivíduo implante a igualdade de princípio, porquê? Porque 
defender o discurso onde eu posso está falando de cima ou no de baixo?  Então 
imaginem só eu ignoro a inteligência de vocês porquê? Eu comecei comigo, mas 
comecei a partir da minha concepção de vida, quero saber agora qual o tipo de 
conversa que a gente está fluindo? Então quanto a vocês, o que é que vocês pensam 
das peripécias dessas palavras? 
Est. A7: o livro fala sobre a inteligência igual entre as crianças, que assim que elas 
nascessem elas têm a mesma inteligência nos primeiros dias e logo depois não. 
Professor: mesma inteligência ou mesma capacidade? 
Est. A7: Mesma capacidade, e mais tarde vem outros fatos, constatei que essas duas 
inteligências já não fazem as mesmas coisas, não obtém os mesmos resultados, e lá 



224 

 

no final ele diz que o instinto e a necessidade nos conduz de forma idêntica, todos têm 
mais ou menos as mesmas necessidades a serem satisfeitas e todos querem 
igualmente entrar na sociedade dos humanos, na sociedade dos falantes, eles ficam 
observando as habilidades. 
Professor: e porque você acha que essas crianças se separam? São inteligentes, 
foram criados pela mesma família, tiveram as mesmas condições, aprenderam a 
mesma língua, mas porque um se destaca e o outro não? 
Est. A2: por causa do esforço. 
Est. A3: atenção 
Professor: esforço, atenção… 
Est. A10: atenção e dedicação, tipo a criança que dá mais atenção aprende mais se 
sai melhor, e a que se distrai mais não consegue. 
Est. A7: tem até uma parte que ele fala assim, é preciso que esteja sempre repetindo, 
para poder se lembrar de tantos signos absolutamente arbitrários, quanto atenção é 
necessária para tudo isso? 
Est. A7: que a gente siga repetindo e quando a gente é criança a gente fica escutando 
as coisas, sons, a gente sempre fica repetindo aquilo, ai quanto mais a gente repete 
mais a gente vai aprendendo. 
Professor: será? O que você repetiu e foi aprendendo? Aliás pergunto a cada um, o 
que vocês repetiram, aprenderam e nunca mais esqueceram? E vocês aprenderam 
sozinhos? 
Est. A9: tipo como sempre falam, se você aprende a andar de bicicleta, você pode 
passar anos e nunca vai desaprender. Eu acho que seria tipo isso, que a gente tenta 
aprender sozinho, sem ajuda e nunca vai para de saber. Tipo quando a pessoa perde 
a memória, ela não sabe o que é certos objetos, família, mas ela ainda sabe falar 
normalmente, é muito difícil alguém perder a memória e não saber falar então eu acho 
que tipo, isso é algo só da gente, sem intervenção no futuro, eu acho que foi algo que 
a gente aprendeu sozinho. 
Professor: o que mais? 
Est. A7: quando eu era criança eu gostava muito de andar de bicicleta, ai quando eu 
aprendi na creche a soletrar, tipo as professoras ensinam mais a soletrar bola, silabas 
pequenas, e eu por amar tanto bicicleta, consegui fazer em casa sozinha, não sei, eu 
fui juntando em minha cabeça e consegui, mostrei a minha mãe e ela viu que estava 
certo, e ficou impressionada e levou para creche e lá as professoras ficaram 
admiradas com isso. Porque era uma coisa que eu gostava. 
Professor: tipo, ninguém te ensinou a soletrar e escrever a palavra bicicleta mas você 
associou. 
Est. A7: sim 
Professor: o que vocês necessariamente aprenderam sozinho e não precisaram de 
um intermediário? Ela falou, aprendeu a escrever a palavra bicicleta sozinha, ligando 
os códigos de uma coisa que ela gostava. 
Est. A4: o que eu apendi sozinho sem precisar de um intermediário foi jogar peteca, 
mas isso eu já tinha 14 anos. 
Est. A8: tem um exemplo que eu vi semana passada, um menino viu a gente lutando, 
fazendo alguns golpes, ele foi fazer as técnicas que a gente já é acostumado a fazer, 
fez só observando, eu gostei, ele foi bem executada (sic.). 
Professor: vocês ensinaram alguma coisa a ele? 
Est. A8: não! Foi uma técnica totalmente diferente, e ele fez, teve vontade, gostei pois 
ele se sentir confortável assim em fazer. 



225 

 

Est. A3: quando eu era criança, eu tinha muita dificuldade de aprender a ler, 
principalmente em sala quando tinha muita gente, eu tinha dificuldade em juntar as 
palavras, só sabia as sílabas, ai quando eu chegava em casa, como eu não conseguia 
fazer isso em sala, pegava o livro, fazia a lição da Mônica, ai eu tentava ler e 
simplificava já estagnada, logo no início, eu dizia para mim, eu não vou sair daqui se 
eu não conseguir pronunciar essa fala inteira. Ai fiquei tentando, tentando, se eu não 
me engando depois de uma semana eu consegui falar aquelas sílabas sozinha, e não 
contei aquilo para ninguém. E até hoje eu lembro das falas, não sai da minha cabeça. 
Est. A10: eu aprendi andar de skate sozinho, eu comprei um skate e no início tive que 
ficar sozinho tentando me equilibrar, e sem ninguém me explicar, ai aos poucos fui 
aprendendo, ficar em linha reta, acho que é mais a questão de dedicação mesmo, 
quando você tenta você vai conseguindo, eu demorei um mês, mas consegui andar 
em linha reta. 
Est. A9: acho que a primeira coisa que vem na minha cabeça que a gente aprende 
sozinho é pensar, eu acho que é uma coisa que a gente aprende sozinho e sem 
ninguém. 
Est. A8: tem também a questão da vontade, atenção. 
Est. A9:  eu acho que o raciocínio nasce junto com a gente.   
Est. A3: eu acho que a gente é muito curiosa quando é criança, para tudo, não sei se 
vocês já perceberam, eu tenho uma irmã que quando era menor por tudo ela me 
perguntava porque, por tudo. 
Professor: pessoal em que determinado momento a gente para de aprender sozinho 
e precisa de um intermediário? 
Est. A9: a gente começou acreditar que precisa, ou que a gente não precisa. 
Est. A4: é a mesma coisa que patrão 
Est. A9: acho que a gente acha que precisa, ele monitora, ele sempre vai checar. 
Est. A4: então ele seria como um monitor 
Professor: ele vai checar e vai fazer o que?  
Est. A3: ele vai monitorar a gente, ele limita a gente. 
Professor: limita a gente a partir de quem? 
Est. A8: a partir do conhecimento dele. 
Professor: dele quem? 
Est. A9: ele já quer saber se é mestre explicador ou ignorante, sempre essa pergunta. 
Professor: vamos pensar então, quer dizer que ele limita o indivíduo, quando ele fica 
taxando se você está aprendendo ou não ele está te limitando, foi isso que vocês 
disseram, então ele está limitando a partir a ciência de quem? 
Est. A2: da ciência dele 
Professor; do aluno ou do professor? 
Est. A2: eu acho que do aluno 
Professor: então como é que o professor vai saber até que ponto o aluno vai chegar? 
Est. A4: eu acho que não tem um ponto, vai chegar. 
Professor: mas você acabou de falar que tem o ponto do professor? 
Est. A9: eu acho que ele não limita, acho que pronto, é tipo quando alguém ver alguém 
que admira, se você tem algum ídolo que você admira você quer seguir ele, eu acho 
que é por isso que existe pessoas para a gente aprender, a gente admira a mãe e o 
pai, a gente quer aprender, acho que é mais ou menos isso. 
Professor: e se vocês chegassem para um professor de química ou professor de física 
chega com um livro de física a quântica, dissesse professor quero aprender isso?  
Est. A10: ai ele falaria assim, é muito difícil, você não teria capacidade para isso. 



226 

 

Est. A4: no primeiro dia de aula eu cheguei para o professor de química com um livro 
de radiação, falando sobre radiação e energia nuclear, ai ele disse a gente vai ver. 
Professor: então o professor tem que fazer? 
Est. A4: tem que incentivar o aluno! 
Est. A9: você está “bugando” todo mundo professor! “Risos”  
 
  



227 

 

APÊNDICE AM – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (4º encontro) 

 
Discussões temáticas 
Quarto encontro ocorrido no dia 19/11/2019. 
A partir da questão-problema levantada no terceiro encontro, “o que não 
devemos desprezar? ”  
 
Professor: “o que não devemos desprezar? ” 
Est. A8: eu acho que a inteligência do outro, porque eu acho que a gente julga muito 
isso, por exemplo uma pessoa que tem a capacidade melhor de fazer as coisas, e a 
pessoa que não tem tanta capacidade é julgada que não tem inteligência suficiente. 
Est. A3: eu acho que a gente se compara muito uns com os outros 
Est. A9: eu acho que isso tem a ver com o primeiro capítulo que ele passou na semana 
retrasada, que tem a questão da desigualdade, tem dizendo tipo, a gente tem a 
tendência de se sentir superior ao outro e tentar deixar, ao máximo, essa pessoa pra 
baixo pra gente ser superior. 
Est. A8: tem também essa questão de comparar assim, mas tem dizendo que é para 
gente buscar individualidade. 
Est. A2: eu achei essa pergunta no emancipador e suas limitações, sabendo-se que o 
conhecimento de Telêmaco ou de qualquer outra coisa é, por si mesmo, indiferente. 
“O problema não é fazer sábios, mas elevar aqueles que se julgam inferiores em 
inteligência, fazê-los sair do charco em que se encontram abandonados: não o da 
ignorância, mas do desprezo de si, do desprezo em si da criatura razoável. O desafio 
é fazê-los homens emancipados e emancipadores. ” (RANCIÈRE, 2017, p.142) 
Est. A2: eu acho que não temos de desprezar é a nossa capacidade. 
Est. A9: eu não vejo que a gente é incapaz de nada, tipo eu não acho. 
Est. A3: acho que é um olhar incapacitado eu acho que não somos incapazes de fazer 
nada. 
Est. A6: não devemos desprezar a nossa capacidade. 
Est. A2: olha, capacidade é quando somos capazes, então devemos desprezar a 
nossa incapacidade. 
Pausa porque entrou um visitante: 
Visitante: posso entrar? 
Professor: sim, claro! Nós estamos estudando Jacques Rancière, contribua com a 
gente!  
Est. A9: o que não devemos desprezar? Foi jogado para gente. 
Visitante: eu acho que não devemos desprezar a igualdade de inteligência, todos 
somos capazes de aprender, mas as manifestações de cada um vão ser diferente, 
todo mundo é capaz de aprender alguma coisa, mas tem aprendizagem diferente, 
cada um manifesta de forma diferente mas a igualdade de aprender é a mesma. 
Est. A4: mas ai volta para aquela questão da dedicação.  
Est. A8: começou falando que nenhuma inteligência pode se sobrepor a outra, ai no 
final do capitulo tem dizendo. 
Est. A3: a gente não deve desprezar nossa vontade, a nossa capacidade. 
Professor: então não podemos desprezar o quê? 
Est. A8: nossa inteligência! 
Est. A3: nossa capacidade! 
Est. A3: a capacidade do outro. 
Professor: então quer dizer que devemos desprezar a nossa? 
Est. A8: não, acho que é ... porque é aquela coisa.  



228 

 

Est. A3: porque é aquela coisa de igualdade, não devemos desprezar nem a nossa 
nem a do outro  
Professor: então quer dizer que eu poso aprender piano? 
Todos: pode! 
Est. A2: pode se você se esforçar  
Professor: igual a Mozart? 
Est. A3 se você se esforçar!  
Est. A8: você pode ser até melhor que ele. 
Est. A9: é interessante primeiro o que ele diz, tipo, a gente tem a mesma capacidade 
de aprender, mas de maneira diferente. Então pode ser que não aprenda igual a 
Mozart, igual a você. 
Est. A8: mas não igual a Mozart, mas igual a você. 
Est. A8: você pode até se sobrepor a ele. 
Est. A3: como uma história de um piano, tinha uma pessoa tentando tocar ai chegava 
uma pessoa nela e dizia pare de tocar você não é bom nisso, ai ela dizia se eu parar 
eu não vou ser boa. 
Professor: então na concepção é só questão do tempo, vontade. 
Est. A7: no livro ele diz que: “Além disso, sempre houve, sempre haverá, e há em toda 
parte seres desigualmente dotados para as coisas da inteligência: sábios e ignorantes, 
pessoas de espírito e tolos, espíritos abertos e cérebros obtusos. “ (RANCIÈRE, 2017, 
p. 73). 
Est. A4: mas as pessoas são desiguais porque já vem formando esse discurso de 
desigualdade. 
Professor: a partir de quem? Do pensador? 
Est. A8: eu acho que é uma questão individual a gente ser desigual, da gente ser 
desigual na inteligência, por causa que as inteligências são diferentes, mas as 
vontades são as mesmas, todo mundo tem vontade, agora inteligência não. 
Est. A3:  quando você diz que as vontades são as mesmas, eu acho que se todos nós 
tivéssemos a mesma vontade para tudo. 
Est. A8: não todo mundo tem a capacidade de ter vontade, mas não tem assim... 
Est. A6: eu pensei nisso, que: “[...] o homem é urna vontade servida por uma 
inteligência. Talvez o fato de vontades desigualmente imperiosas seja suficiente para 
explicar a desigualdade das performances intelectuais. “ (RANCIÈRE, 2017, p. 79-80). 
Quando a gente debateu nesse encontro ai e no outro que se tivéssemos vontades 
iguais de buscar aquilo eu acho, como é que você falou? 
Est. A3: é que ele falou que ele acha que as inteligências são desiguais e as vontades 
são as mesmas, ai eu disse que se a gente tivesse a mesma vontade e todos nós 
tivéssemos a mesma capacidade nos saberíamos das coisas de forma igual ou talvez 
parcial do que a gente procura, e nem todo mundo tem que aprender as mesmas 
coisas. 
Professor: voltemos ao exemplo que eu dei dos dois meninos, vamos lá, eram gêmeos, 
nascidos na mesma família, criados no mesmo código moral, tiveram as mesmas 
possibilidades e em dado momento da vida um teve ascensão e o outro não teve. 
Est. A3: tiveram a mesmas oportunidades 
Est. A2: um teve mais dedicação que o outro provavelmente  
Est. A8: não, mas teve a questão da vontade também, um não teve a vontade de 
seguir a mesma coisa do outro, por isso que o outro é mais bem sucessivo, o caminho 
dele foi diferente. 
Est. A3: ele não precisa seguir necessariamente o mesmo caminho que o outro, ele 
pode seguir o dele mas com a vontade que ele tem naquilo. 
Professor: você pode ler toda a sua frase? 



229 

 

Est. A6: “[...] o homem é uma vontade servida por unta inteligência. Talvez o fato de 
vontades desigualmente imperiosas seja suficiente para explicar a desigualdade das 
performances intelectuais [...]”. (RANCIÈRE, 2017, p. 79-80). 
Professor: o que é uma vontade imperiosa? 
Est. A2: vontade de se impor sobre o outro 
Est. A2: que gosta de se impor 
Professor: então querendo ou não, a inteligência ou a vontade que... 
Est. A2: os dois, estão próximos 
Est. A8: é inteligência, vontade e dedicação 
Est. A2: ‘o homem é uma vontade servida por uma inteligência’, e tem uma parte que 
diz que os homens possuem a mesma inteligência. 
Est. A8: pode ser a mesma capacidade de vontade 
Est. A2: então, ai vai depender da vontade, na inteligência que os gêmeos tinham eu 
acho que é esse o motivo que um se deu mal e o outro bem. 
Est. A9: acho que a vontade imperiosa é que se impor mais que a outra basicamente, 
eu acho que seria isso, vamos dizer que além deles nascerem juntos, estudar na 
mesma escola, terem basicamente o mesmo DNA, um teria uma vontade maior de 
seguir uma certa matéria para estudar, mas o outro não. 
Professor: então esse que teve a vontade imperiosa, foi o que venceu na vida. 
Est. A7: eu anotei até uma parte aqui: “[...]não direi que ele é menos bem sucedido 
porque é menos inteligente. Direi que talvez ele tenha realizado um trabalho menos 
bom porque trabalhou menos bem, que não viu bem porque não olhou bem. Direi que 
ele dedicou a seu trabalho menor atenção. ” (RANCIÈRE, 2017, p.78).  
Est. A3: segundo fala ai ele teve mais dedicação, atenção, naquilo que você quer. 
Professor; quais são as melhores aulas que a gente tem? 
Est. A2: as que a gente mais se dedica. 
Est. A3: as que a gente debate também. 
Professor; mas qual é a aula que a gente mais gosta? 
Est. A4: a que a gente tem vontade de aprender alguma coisa.    
Professor: então se a gente tem vontade, então se a gente tem vontade a gente dedica 
o que a ela? 
Est. A2: atenção. 
Professor: e se a gente dedica atenção a gente vai? 
Est. A3: a gente busca! 
Professor: a gente o que? 
Est. A8: inteligência, conhecimento! 
Professor: inteligência de que? 
Est. A3: de tudo! 
Professor: da matéria, do teclado, do celular, da parede, de tudo! Na verdade a gente 
tem que entender que essa concepção de inteligência dele não é uma inteligência 
humana simplesmente, e é, porque tudo desse mundo humano não vem a partir do 
ser humano, tudo que está aqui quem construiu? 
Est. A3: o ser humano 
Professor: então é parte de uma inteligência o quê?  
Est. A3: humano!  
 
  



230 

 

APÊNDICE AN – TRANSCRIÇÕES - DISCUSSÕES TEMÁTICAS (5º encontro) 

 
Discussões temáticas 
Quinto encontro ocorrido no dia 22/11/2019. 
A partir da questão-problema levantada no quarto encontro, “podemos 
institucionalizar o Ensino Universal? ” 
 
Professor: podemos institucionalizar o ensino universal? O estado pode usar isso 
como uma técnica para ensinar todo mundo? 
Est. A2: só o estado? A família não é uma instituição também? 
Professor: sim! 
Est. A3: seria mais considerado uma forma padrão de ensino, mas uma norma a ser 
seguida, isso devia fazer parte também.  
Est. A8: tem também a questão da desigualdade, onde o estado tem uma certa 
inteligência em expor os problemas deles. 
Est. A2: só se tem o estado como instituição? 
Professor: não 
Est. A2: se a família é uma instituição, a gente poderia institucionalizar o ensino 
universal. 
Professor: você poderia explicar como isso poderia acontecer? 
Est. A2: o ensino universal é a gente aprender sozinho, porque vemos outras pessoas 
fazendo, quando somos crianças tentamos fazer os mesmo gestos e estímulos dos 
meus pais, eu vou tentar fazer e aprender através deles. 
Professor: como assim? 
Est. A2: falar! Falar! A gente aprende sozinho a falar, mas a gente depende de uma 
pessoa para falar. 
Est. A3: mas se você fizer tudo que sua família faz você não iria se tornar uma cópia 
deles? 
Est. A2: estou falando sobre o ensino universal da criança. 
Professor: então não seria ensinar o conteúdo que você aprendeu, mas ensinar a ação? 
Como agir para tentar atingir aquele determinado conhecimento? 
Est. A4: acho que ensinar seria instruir, 
Est. A2: assim por que quando em institucionalizar ele está falando também da família, 
porque a família num é também uma instituição. E quando a gente é criança 
aprendemos a fazer o que eles fazem, a gente não aprender a fazer o que uma pessoa 
de fora faz. 
Est. A4: mas a emancipação precisa ser de berço? 
Est. A3: certas coisas sim, mas quando você falou que deveríamos aprender com 
nossos familiares, você falou que a partir deles automaticamente a gente iria se tornar 
copias, você falou que eles iriam instruir a gente, não estaríamos pensando sozinhos, 
por nós mesmos. Seriamos mais uma cópia. A gente aprende muita coisa sozinho. 
Est. A2: mas uma criança que nasce nos EUA ou que nasce no Brasil, ela aprenderá 
o que outras pessoas ensinar a elas fazerem, ela não vai aprender a falar português 
estando nos EUA. 
Est. A4: mas e se a criança americana andar com a criança brasileira? 
Professor: ela só nasceu no Brasil? 
Est. A2: ela é uma criança que aprendeu a falar português, estou usando a referência 
de uma criança brasileira. 
Est. A9: então tanto faz ela nascer no Brasil ou no EUA, ela nasceu num canto e foi 
levada com dois dias para os EUA e lá ela cresceu, pode ser assim? 



231 

 

Est. A2: tem uma criança brasileira e uma criança americana, já que ela disse que as 
crianças aprendem alguma coisa sozinho, se eu pegar essa criança brasileira e a 
criança americana, a que nasceu americana vai falar inglês e a que nasceu no Brasil 
vai falar português.  
Professor: por que? 
Est. A2: só que elas foram influenciadas a falar essa língua, e quando ela chegar lá 
não saberá falar, e se a criança sair do Brasil e chegar nos EUA e aprender sozinha, 
de repente a língua da outra criança, ela pode aprender. 
Est. A3: pode! Mas não necessariamente ela só vai entender o que a outra pessoa 
falar, tem outras maneiras de comunicação além da fala quando você gesticula, 
quando você se expressa, tipo: eu quero dizer para você que eu quero sentar em uma 
cadeira. 
Est. A2: justamente isso, porque que você acha que uma criança faz isso? Porque ela 
vê outras pessoas fazerem. Quando uma criança passa por uma situação de espanto, 
ela vê porque provavelmente ela já viu o pai dela ou a mãe dela fazer algum gesto de 
espanto. Quando a criança é pequena, sei lá, quando uma pessoa gesticula uma ação 
de pânico, ela não vai saber que é uma situação de pânico, ela vai saber pela 
expressão. 
Est. A3: eu sei disso, mas esses são os conhecimentos básicos que a gente tem 
quando é criança, é assim que a gente aprende, a partir do momento que a gente 
cresce, vou usar a expressão “entender por gente”, quando eu me entendo por gente 
eu consigo entender as coisas direitos, tudo bem, quando você é criança, quando 
você vê seu pai e sua mãe brigando, você não vai entender aquilo.  
Professor: posso utilizar esse exemplo da criança? Achei bem pertinente. Eu tenho 
uma criança portuguesa, aliás, uma brasileira que nasceu no Brasil e aprendeu 
português, e uma criança americana que aprendeu inglês, transfiro elas 
simultaneamente para o País da outra, então elas se pegam em outro lugar, com outa 
cultura, com outras formas de ver e fazer.  
Est. A5: perdidas! 
Professor: fica perdida, mas porque ela pode aprender?  
Est. A3: porque ela vai repetir 
Professor: ela vai repetir, mas ela vai repetir porquê? 
Professor: porque ela vai repetindo? 
Est. A3: porque ela associa. 
Est. A2: ela vai ser influenciada. 
Professor: ela repete, ela associa, mas porque ela repete, associa? 
Est. A4: porque ela vai ter vontade. 
Professor: ela vai ter vontade?  
Est. A2: ela vai ser obrigada. 
Est. A4: ela vai precisar. 
Est. A3: é aquela coisa que Est. A9 falou, tipo de o mestre que pode ser necessário 
futuramente, que podemos precisar dele. Tipo quando a gente vai aprender andar de 
bicicleta, a gente vai aprender isso quando for criança, mas em um dado momento 
que a gente tem uma bicicleta e quer aprender a gente vai aprender na marra! 
Professor: tem até um lance interessante sobre as crianças, dizem que as crianças 
vão testando um pouco os adultos, por exemplo se uma criança chora, e ela foi 
atendida naquele momento ela vai sempre repetir porque sabe que depois da 
repetição vem algo que ela espera, que ela quer. 
Est. A2: ela aprendeu com aquilo. 



232 

 

Est. A9: acho que isso não é nem muito certo comparar, mas estilo então um cachorro, 
claro que não dá para comparar, quando estão treinando eles dão tal coisa ele recebe 
um petisco, então ele sempre vai querer fazer a mesma coisa. 
Professor: é uma analogia esdrúxula, mas é interessante. É só a gente parar e tentar 
interpretar um pouco as crianças, as mais novas, os bebês, geralmente eles aprendem 
pra caramba repetindo e onde a gente aprende mais?  
Est. A8: Por força da nossa vontade. 
Professor: mas principalmente por forca da nossa? 
Est. A10: necessidade. 
Professor: quando necessitamos nos impomos, quando a gente estuda mais 
arduamente? 
Todos: nas provas! 
Professor: de repente, nossa! Você estudou tanto e não tem nada a ver. 
Est. A5: você vai empurrando com a barriga até um certo ponto, ai quando vê tem que 
ir na marra mesmo. Ou vai ou volta. 
Professor: necessidade, vontade. Então vamos lá, você voltou em uma questão 
extremamente pertinente, eu perguntei se podemos institucionalizar o ensino universal, 
ai a galera nossa, disse não, não, não, ai você diz, a família não é uma instituição tida 
pela sociologia a família é uma instituição, ai eu pergunto a vocês, sendo a família 
uma instituição, e sendo a família a primeira e grande e mais importante instituição do 
ser humano, o ensino universal pode ser inserido na família? Pode ser 
institucionalizado na família? 
Est. A2: eu acho que com certeza sim! 
Professor: lembre o que vocês me falaram no último encontro, o indivíduo só pode 
emancipar a partir do momento que ele já é emancipado. Como é que eu posso 
automaticamente dizer que uma família inteira, todo mundo é emancipado? 
Est. A2: quando tomamos nossas próprias decisões, quando temos nossa 
independência. 
Professor: como foi dito a partir do livro, nenhuma instituição pode emancipar. 
Est. A9: eu acho que não é a instituição que deve emancipar alguém, a pessoa deve 
se emancipar. 
Est. A3: porque você começa instruindo de novo a pessoa a fazer isso, por isso que 
eu falei, que eu acho que é assim, não teria como aquele indivíduo ser instituído no 
mundo, não é isso que você fala? Porque tipo assim, seria mais uma norma como 
aprender, porque seria mais uma coisa fixa, a gente só poderia se emancipar desse 
jeito. 
Professor: até na família? 
Est. A10: na família não. 
Professor: Mas a família não é uma instituição? 
Est. A3: tudo parte da família, se a gente for parar para pensar, a gente começa a 
fazer tudo com a família, a gente aprende as coisas com a família, então se eles 
impusessem que a gente aprendesse aquilo através deles, seria a mesma coisa fixa. 
Professor: tá bom, deixa ver se eu entendi, se pode ou não institucionalizar o ensino 
universal, na verdade a primeira pergunta é o que é o ensino universal? 
Est. A2: aprender sozinho 
Professor: apender sozinho? 
Est. A2: você disse! 
Est. A2: você disse que o ensino universal você aprende sozinho. 
Professor: isso! 
Professor: o que é que você tirou daí, desse capitulo que você leu? 



233 

 

Est. A2: que você pode institucionalizar o ensino universal, ai diz que se você quiser 
institucionalizar esse ensono com a família, pode, podemos. 
Professor: porque? 
Est.A2: porque a criança desde cedo ela aprende o que os pais fazem, ela não 
aprende o que outra pessoa faz, o que outra família faz. Se você pegar duas crianças 
de duas famílias diferente, provavelmente essas duas crianças vão ser diferentes. 
Sempre. 
Est. A2: provavelmente não, elas vão ser diferentes, até porque toda família tem uma 
cultura diferente. 
Est. A10: provavelmente não vão ser diferente, porque toda família tem uma cultura 
diferente. 
Est. A4: intensidade 
Professor: o que você tirou mais propicio desse capitulo? 
Est. A4: foi que mesmo eu não tendo a capacidade de ser um mestre explicador, eu 
posso ensinar algo as pessoas. 
Professor: ensinar o que? 
Est. A4: qualquer coisa, desde religião a qualquer ensino. 
Professor: “Est. A6” o que você achou mais interessante? 
Est. A6: achei interessante o que o senhor disse sobre institucionalizar o ensino 
universal, Est. A3: nesse capitulo ele retrata o controle da sociedade, que eles 
exercem, que a sociedade ela é controlada, e que ela deveria libertar as pessoas, mas 
que, no entanto, a gente só aprende o que eles falam. 
Est. A3: eu acredito que o livro ele retrata todo o controle da sociedade, que ele exerce, 
que é controlado, ele é baseado em métodos que deveriam libertar as pessoas que 
tem algum foco, mas que, no entanto, nos prende em dogmas que aceitamos e se 
quer questionamos, na verdade a gente não se questiona, pergunta, porque no caso 
achamos que os mestres são os melhores, e por isso a gente se submete, muitas 
vezes, a não capacidade da nossa inteligência, porque a gente acha, cada mestre 
explicador, ele tem a inteligência superior a nossa, e a gente se submete a isso, e 
porque eles dizem, porque os métodos de emancipação nos transmite isso, que 
mesmo podendo, tendo essa capacidade, quando questionados, nós acreditamos que 
só alcançamos tal inteligência se a gente conseguir seguir os métodos dos mestres 
explicadores, desde que eles já estão dominados pelo mesmo sistema e que mesmo 
assim eles acreditam que estão ensinando a emancipação baseado nas próprias 
prisões deles, mas eles se quer notam isso. Simplesmente pelo fato deles desistirem 
de se questionar, e fazer o que muitos estão fazendo, permitindo que eles sejam 
limitados, parados. 
Est. A8: o ensino é o discernimento dos pobres, os pobres eles não tem como pagar 
um bom mestre explicador para ensinar seus filhos, e eles são taxados como qualquer 
um da sociedade, não conseguem se emancipar, ai o livro vem e diz que eles 
conseguem sim se emancipar, ai diz que Jacotot se mudava para as cidades e pedia 
para que os pais de família fosse procurar ele, para ele instruir eles a ensinar seus 
filhos como se tornarem pessoas emancipadas, porque eles acreditavam também que 
podiam ensinar o que sabe, mas como a gente já tem uma conclusão que a gente 
pode ensinar algo que a gente já sabe. Eu acho que isso deveria ser divulgado e os 
pais que eles são capazes sim de ensinar aos seus filhos os que eles sabem, para 
elas se tornarem emancipados. 
Est. A10: acho que se as escolas ensinares a se colocar isso na sociedade em geral, 
eu acho que vai acabar virando um método, vai acabar virando um ato tipo assim 
normal, porque no livro tem várias histórias assim de pessoas que estavam em um 



234 

 

certo canto e emancipavam as pessoas, e não tipo, pegavam a sociedade todinha e 
emancipava todas elas. 
Est. A2: eu mesma questionei Jacotot, em um momento que ele diz que as pessoas 
do interior vinha pegar ele para ter a emancipação, porque só ele? Buscava ele para 
poder ter emancipação. Ai me perguntei, porque só o método dele? Lendo o livro eu 
percebi que naquela época ele era a única pessoa que tinha o pensamento diferente 
dos outros. 
Est. A10: eu nunca escutei nada sobre o nome Jacotot na vida, eu acredito que 
ninguém aqui escutou 
Professor: vocês não acham que o sistema daquela época escondeu ele? 
Est. A3: não, porque eles falam que eles tiraram o nome dele de muitas coisas, porque 
remetiam ao ensino dele. 
Est. A8: no final do livro tem dizendo que uma pessoa que é emancipada, ela vai em 
uma cidade ele não vai usar o método de Jacotot para emancipar, ele vai ensinar, mas 
ele volta dizendo que precisa emancipar essas pessoas, esses amigos de Jacotot vão 
lá e vê que eles conseguiram se emancipar de uma forma diferente dele, ou seja, não 
queriam que só usassem o método de Jacotot, para que não pudesse ser um ensino 
universal, ser individual. 
Professor: tem uma parte do livro que é interessante, acredito que você tenha lindo, 
onde ele é chamado para dá aula em uma escola militar, onde hipoteticamente falando, 
demorariam mais de um ano para formar os tenentes, e ele conseguiu formar em um 
terço do tempo os tenentes, só que eles em vez de ficarem felizes ficaram triste, 
porque na verdade não era esse o intuito deles. Ele percebeu ai que não iria ser algo 
benéfico, o lance da institucionalização não seria algo benéfico, pois batia no que você 
falou. 
Est. A3: é porque as pessoas iriam começar aprender de boas, e se elas aprendessem 
a mesma coisa… 
Est. A9: na pergunta que você nos fez, podemos institucionalizar métodos, acho que 
podemos, mas não devemos, é sinal que não devemos porque tem o negócio do rei, 
que ele ditou para fazer isso, ensinar os tenentes, mas que não deveria ter porque 
seria um novo e o antigo método. 
Professor: o novo método iria se transformar em? 
Est. A9: no antigo! Iria voltar um ciclo, iria sempre seguir a mesma coisa. 
Est. A8: e se ele tivesse ensinado as crianças teria sido mais correto, porque as 
crianças elas iriam se tornar pessoas mais emancipadas, e que elas iriam ensinar as 
próprias pessoas a se emanciparem, já o tenente não. 
Est. A3: é como fala no livro que sobre os protecistas, eles pegam o antigo método, 
eles aperfeiçoam, e jogam para o povo. 
Est. A9: achei interessante outra parte do livro onde tem dizendo que não deveria ser 
para todos, deveria ser emancipado para o ensino dos pobres. Não é para os pobres, 
mas dos pobres. 
Est. A8: ele diz no livro que: “Mas ele não é um método de pobres. É um método de 
homens, isto é, de inventores. Quem o empregar, quaisquer que sejam sua ciência 
exposição social, multiplicará seus poderes intelectuais. É preciso, pois, anunciá-lo 
aos príncipes, aos ministros e aos poderosos: eles não pode instituir. o Ensino 
Universal; podem, no entanto, aplicá-lo na instrução de seus filhos. E podem usar seu 
prestígio social para anunciar amplamente o benefício.” (RANCIÈRE, 2017, p. 1147-
148). 
 

  



235 

 

ANEXOS 

 

ANEXO A - TCLE (Alunos maiores de idade) 

 
  

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 
Para alunos maiores de idade 

 

Esclarecimentos  

 

Este é um convite para você participar do projeto “Avaliação em filosofia no ensino médio: 

Igualdade e emancipação em O mestre ignorante de Jacques Rancière” vinculado ao curso de 

mestrado profissional em filosofia da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, 

coordenado pelo mestrando e professor de Filosofia da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas 

de Amorim-EECCAM, Suédson Relva Nogueira e sob a orientação do Prof. Dr. José Teixeira 

Nero.  

Sua participação é voluntária, o que significa que você poderá desistir a qualquer momento, 

retirando seu consentimento, sem que isso lhe traga nenhum prejuízo ou penalidade. Essa 

pesquisa tem por objetivo geral: Investigar e intervir, a partir dos conceitos “igualdade” e 

“emancipação intelectual” presentes na obra O Mestre Ignorante: cinco lições sobre 

emancipação intelectual de Jacques Rancière, no processo avaliativo na disciplina de filosofia 

na Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim. Quanto aos objetivos específicos: 

Investigar os conceitos “igualdade” e “emancipação intelectual” em o Mestre ignorante; 

Analisar o papel do mestre em o Mestre ignorante; Pensar o processo de ensino e avaliação em 

filosofia a partir dos conceitos “igualdade” e “emancipação intelectual” presentes em o Mestre 

ignorante; Identificar, por meio de questionários e entrevistas semiestruturadas, as perspectivas 

dos alunos da EECCAM sobre a avaliação na disciplina de filosofia e, por fim, aplicar os 

conceitos de “igualdade” e “emancipação intelectual” de o Mestre ignorante para analisar as 

práticas de avaliação no ensino de filosofia na EECCAM. Caso decida aceitar o convite, você 

participará de 6 (seis) encontros com discussões temáticas em sala, dará sugestões, participará 

de entrevistas semiestruturas e responderá a questionários sobre aspectos sociais, condições de 

trabalho, de estudo e sobre a avaliação na disciplina de filosofia. Todos os 6 (seis) encontros e 

as entrevistas serão gravadas em áudio. As gravações serão ouvidas por mim e marcadas com 

um número de identificação durante a gravação e seu nome não será utilizado. Em seguida as 

entrevistas serão transcritas, usadas na pesquisa e arquivadas em um disco rígido na 

coordenação pedagógica da escola. Você terá direito à indenização e ressarcimento (sob a 

responsabilidade do pesquisador responsável), por eventuais danos ou gastos decorrentes da 

pesquisa, que implicará em riscos mínimos, qual seja o constrangimento no momento de 

resposta ao questionário ou a entrevista e a publicidade de dados sigilosos. Os riscos da pesquisa 

serão minimizados por meio da garantia do total sigilo dos dados e da liberdade de desistir da 

pesquisa a qualquer momento ou de não responder a qualquer pergunta, sem prejuízo de 

qualquer ordem. Como benefícios da pesquisa temos a abertura de discursões acerca do avaliar 

contemporâneo na disciplina de filosofia e a perspectiva de introdução, no contexto educacional 

da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim, da atitude emancipatória de Jacques 

Rancière. Os dados resultantes desta pesquisa serão armazenados em veículo impresso, a ser 

acondicionadas em pastas adequadas e em disco rígido em local seguro, (coordenação 



236 

 

pedagógica da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim), por um período mínimo 

de 5 anos. Ressaltamos que todas as informações obtidas serão sigilosas e seu nome não será 

identificado em nenhum momento. Você ficará com uma cópia deste Termo e toda a dúvida 

que você tiver a respeito desta pesquisa, poderá perguntar diretamente para o professor Suédson 

Relva Nogueira, “Rua Israel Victor da Silva, 39 – Maynard – Caicó/RN CEP: 59300-000” ou 

pelo telefone (84) 99603-4131.   

Dúvidas a respeito da ética dessa pesquisa poderão ser questionadas ao Comitê de Ética em 

Pesquisa (CEP-UERN) Faculdade de Ciências da Saúde da UERN Rua: Miguel Antônio da 

Silva Neto, s/n - Prédio Faculdade de Medicina - 2º Andar - Bairro: Aeroporto, Mossoró/RN 

CEP: 59.607-360 e-mail: cep@uern.br  

 

 

Consentimento Livre e Esclarecido  

Estou de acordo com a participação no projeto “Avaliação em filosofia no ensino médio: 

Igualdade e emancipação em O mestre ignorante de Jacques Rancière” descrito acima. Fui 

devidamente esclarecido quanto aos objetivos da pesquisa, aos procedimentos aos quais serei 

submetido e dos possíveis riscos que possam advir de tal participação. Foram-me garantidos 

esclarecimentos que possa vir a solicitar durante o curso da pesquisa e o direito de desistir da 

participação em qualquer momento, sem que minha desistência implique em qualquer prejuízo 

a minha pessoa ou de minha família. A minha participação na pesquisa não implicará em custos 

ou prejuízos adicionais, sejam esses custos ou prejuízos de caráter econômico, social, 

psicológico ou moral. Autorizo assim a publicação dos dados da pesquisa a qual me garante o 

anonimato e o sigilo dos dados referentes a minha identificação. Participante da pesquisa ou 

responsável legal: 

 

Caicó/RN, ______/_______/_______  
 

             __________________________________________________ 

                 Nome por extenso do participante ou responsável legal 

 

                       ___________________________________________________ 

                                       Assinatura do participante ou responsável legal 

 

__________________________ 

Suédson Relva Nogueira 

Pesquisador Responsável 

   

Suédson Relva Nogueira (Pesquisador responsável) - Professor da Escola Estadual Professora 

Calpúrnia Caldas de Amorim-EECCAM e discente do Mestrado Profissional em Filosofia-

PROF-FILO, da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN, Campus Avançado 

de Caicó, no endereço Av. Rio Branco, n. 725, Centro, CEP: 59300-000 – Caicó – RN. E-mail: 

suedson.relva@gamil.com Tel.(84) 99603-4131.    

Prof. Dr. José Teixeira Neto (Orientador da pesquisa) - Doutor em Filosofia. Professor do 

Mestrado Profissional em Filosofia-PROF-FILO da Universidade do Estado do Rio Grande do 

Norte-UERN, Campus Caicó. E-mail: josteix@hotmail.com Tel.  (84)99967-0941.    

Comitê de Ética em Pesquisa (CEP-UERN) Faculdade de Ciências da Saúde da UERN Rua: 

Miguel Antônio da Silva Neto, s/n - Prédio Faculdade de Medicina - 2º Andar - Bairro: 

Aeroporto, Mossoró/RN CEP: 59.607-360 e-mail: cep@uern.br  

mailto:cep@uern.br
mailto:cep@uern.br


237 

 

ANEXO B - TCLE (Alunos menores de idade) 

 

  
 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 
Para pais ou responsáveis de alunos menores de idade 

 

Esclarecimentos  

 

Este é um convite para você participar do projeto “Avaliação em filosofia no ensino médio: 

Igualdade e emancipação em O mestre ignorante de Jacques Rancière” vinculado ao curso de 

mestrado profissional em filosofia da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, 

coordenado pelo mestrando e Prof. de Filosofia da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de 

Amorim, Suédson Relva Nogueira e sob a orientação do Prof. Dr. José Teixeira Nero.  

A participação de seu (a) filho (a) é voluntária, o que significa que você poderá desistir a 

qualquer momento, retirando seu consentimento, sem que isso lhe traga nenhum prejuízo ou 

penalidade. Essa pesquisa tem por objetivo geral: Investigar e intervir, a partir dos conceitos 

“igualdade” e “emancipação intelectual” presentes na obra O Mestre Ignorante: cinco lições 

sobre emancipação intelectual de Jacques Rancière, no processo avaliativo na disciplina de 

filosofia na Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim. Quanto aos objetivos 

específicos: Investigar os conceitos “igualdade” e “emancipação intelectual” em o Mestre 

ignorante; Analisar o papel do mestre em o Mestre ignorante; Pensar o processo de ensino e 

avaliação em filosofia a partir dos conceitos “igualdade” e “emancipação intelectual” presentes 

em o Mestre ignorante; Identificar, por meio de questionários e entrevistas semiestruturadas, as 

perspectivas dos alunos da EECCAM sobre a avaliação na disciplina de filosofia e, por fim, 

aplicar os conceitos de “igualdade” e “emancipação intelectual” de o Mestre ignorante para 

analisar as práticas de avaliação no ensino de filosofia na EECCAM. Caso decida aceitar o 

convite, seu filho (a) participará de 6 (seis) encontros com discussões temáticas em sala, dará 

sugestões, participará de entrevistas semiestruturas e responderá a questionários sobre aspectos 

sociais, condições de trabalho, de estudo e sobre a avaliação na disciplina de filosofia. Todos 

os 6 (seis) encontros e as entrevistas serão gravadas em áudio. As gravações serão ouvidas por 

mim e serão marcadas com um número de identificação durante a gravação e seu nome não será 

utilizado. Em seguida as entrevistas serão transcritas, usadas na pesquisa e arquivadas em um 

disco rígido na coordenação pedagógica da escola. Seu filho terá direito à indenização e 

ressarcimento (sob a responsabilidade do pesquisador responsável), por eventuais danos ou 

gastos decorrentes da pesquisa, que implicará em riscos mínimos, qual seja o constrangimento 

no momento de resposta ao questionário ou a entrevista e publicidade de dados sigilosos. Os 

riscos da pesquisa serão minimizados por meio da garantia do total sigilo dos dados e da 

liberdade de desistir da pesquisa a qualquer momento ou de não responder a qualquer pergunta, 

sem prejuízo de qualquer ordem. Como benefícios da pesquisa temos a abertura de discursões 

acerca do avaliar contemporâneo na disciplina de filosofia e a perspectiva de introdução, no 

contexto educacional da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim, da atitude 

emancipatória de Jacques Rancière. Os dados resultantes desta pesquisa serão armazenados em 

veículo impresso, a ser acondicionadas em pastas adequadas e em disco rígido em local seguro 

(coordenação pedagógica da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim), por um 

período mínimo de 5 anos. Ressaltamos que todas as informações obtidas serão sigilosas e seu 

nome não será identificado em nenhum momento. Você ficará com uma cópia deste Termo e 



238 

 

toda a dúvida que você tiver a respeito desta pesquisa, poderá perguntar diretamente para o 

professor Suédson Relva Nogueira, “Rua Israel Victor da Silva, 39 – Maynard – Caicó/RN 

CEP: 59300-000” ou pelo telefone (84) 99603-4131.  

Dúvidas a respeito da ética dessa pesquisa poderão ser questionadas ao Comitê de Ética em 

Pesquisa (CEP-UERN) Faculdade de Ciências da Saúde da UERN Rua: Miguel Antônio da 

Silva Neto, s/n - Prédio Faculdade de Medicina - 2º Andar - Bairro: Aeroporto, Mossoró/RN 

CEP: 59.607-360 e-mail: cep@uern.br  

 

Consentimento Livre e Esclarecido  

Estou de acordo com a participação de meu filho (a) no projeto “Avaliação em filosofia no 

ensino médio: Igualdade e emancipação em O mestre ignorante de Jacques Rancière” descrito 

acima. Fui devidamente esclarecido quanto aos objetivos da pesquisa, aos procedimentos aos 

quais o meu filho (a) será submetido e dos possíveis riscos que possam advir de tal participação. 

Foram-me garantidos esclarecimentos que possa vir a solicitar durante o curso da pesquisa e o 

direito de desistir da participação de meu filho (a) em qualquer momento, sem que sua 

desistência implique em qualquer prejuízo a ele (a), minha pessoa ou de minha família. A 

participação de meu filho (a) na pesquisa não implicará em custos ou prejuízos adicionais, 

sejam esses custos ou prejuízos de caráter econômico, social, psicológico ou moral. Autorizo 

assim a publicação dos dados da pesquisa a qual me garante o anonimato e o sigilo dos dados 

referentes a identificação de meu filho (a). Participante da pesquisa ou responsável legal:  

  

Caicó/RN, ______/_______/_______  
 

              ________________________________________________ 

                   Nome por extenso do participante ou responsável legal 

 

 

                        _________________________________________________ 

Assinatura do participante ou responsável legal 

 

 

                         _______________________________________________ 

Suédson Relva Nogueira 

Pesquisador Responsável 

 

Suédson Relva Nogueira (Pesquisador responsável) - Professor da Escola Estadual Professora 

Calpúrnia Caldas de Amorim-EECCAM e discente do Mestrado Profissional em Filosofia-

PROF-FILO, da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN, Campus Avançado 

de Caicó, no endereço Av. Rio Branco, n. 725, Centro, CEP: 59300-000 – Caicó – RN. E-mail: 

suedson.relva@gamil.com. Tel.(84) 99603-4131.    

Prof. Dr. José Teixeira Neto (Orientador da pesquisa) - Doutor em Filosofia. Professor do 

Mestrado Profissional em Filosofia-PROF-FILO da Universidade do Estado do Rio Grande do 

Norte-UERN, Campus Caicó. E-mail: josteix@hotmail.com. Tel.  (84)99967-0941.    

Comitê de Ética em Pesquisa (CEP-UERN) Faculdade de Ciências da Saúde da UERN Rua: 

Miguel Antônio da Silva Neto, s/n - Prédio Faculdade de Medicina - 2º Andar - Bairro: 

Aeroporto, Mossoró/RN CEP: 59.607-360 e-mail: cep@uern.br 

   

mailto:cep@uern.br
mailto:cep@uern.br


239 

 

ANEXO C - TALE 

 

 

 
  

 

TERMO ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

Declaro que estou ciente e concordo em participar do estudo “Avaliação em filosofia no ensino 

médio: Igualdade e emancipação em O mestre ignorante de Jacques Rancière” vinculado ao 

curso de mestrado profissional em filosofia da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, 

coordenado pelo mestrando e Prof. de Filosofia da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de 

Amorim, Suédson Relva Nogueira e sob a orientação do Prof. Dr. José Teixeira Nero. Declaro 

que fui devidamente esclarecido (a) quanto ao objetivo geral: Investigar e intervir, a partir dos 

conceitos “igualdade” e “emancipação intelectual” presentes na obra O Mestre Ignorante: cinco 

lições sobre emancipação intelectual de Jacques Rancière, no processo avaliativo na disciplina 

de filosofia na Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim. Quanto aos objetivos 

específicos: Investigar os conceitos “igualdade” e “emancipação intelectual” em o Mestre 

ignorante; Analisar o papel do mestre em o Mestre ignorante; Pensar o processo de ensino e 

avaliação em filosofia a partir dos conceitos “igualdade” e “emancipação intelectual” presentes 

em o Mestre ignorante; Identificar, por meio de questionários e entrevistas semiestruturadas, as 

perspectivas dos alunos da EECCAM sobre a avaliação na disciplina de filosofia e, por fim, 

aplicar os conceitos de “igualdade” e “emancipação intelectual” de o Mestre ignorante para 

analisar as práticas de avaliação no ensino de filosofia na EECCAM. Quanto aos procedimentos 

aos quais serei submetido: participarei de 6 (seis) encontros com discussões temáticas em sala, 

darei sugestões, participarei de entrevistas semiestruturas e responderei a questionários sobre 

aspectos sociais, condições de trabalho, de estudo e sobre a avaliação na disciplina de filosofia. 

Todos os 6 (seis) encontros e as entrevistas serão gravadas em áudio. As gravações serão 

ouvidas pelo pesquisador e serão marcadas com um número de identificação durante a gravação 

e meu nome não será utilizado. Em seguida as entrevistas serão transcritas, usadas na pesquisa 

e arquivadas em um disco rígido na coordenação pedagógica da escola. Terei direito à 

indenização e ressarcimento (sob a responsabilidade do pesquisador responsável), por eventuais 

danos ou gastos decorrentes da pesquisa, que implicará em riscos mínimos, qual seja o 

constrangimento no momento de resposta ao questionário ou a entrevista e a publicidade de 

dados sigilosos. Os riscos da pesquisa serão minimizados por meio da garantia do total sigilo 

dos dados e da liberdade de desistir da pesquisa a qualquer momento ou de não responder a 

qualquer pergunta, sem prejuízo de qualquer ordem. Como benefícios da pesquisa temos a 

abertura de discursões acerca do avaliar contemporâneo na disciplina de filosofia e a 

perspectiva de introdução, no contexto educacional da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas 

de Amorim, da atitude emancipatória de Jacques Rancière. Os dados resultantes desta pesquisa 

serão armazenados em veículo impresso, a ser acondicionadas em pastas adequadas e em disco 

rígido em local seguro (coordenação pedagógica da Escola Estadual Profa. Calpúrnia Caldas 

de Amorim), por um período mínimo de 5 anos. Ressaltamos que todas as informações obtidas 

serão sigilosas e meu nome não será identificado em nenhum momento. Dessa forma, concordo 

em participar voluntariamente da pesquisa e autorizo sua publicação. Os pesquisadores 

explicaram para mim e para meus pais (ou responsável legal) como a pesquisa vai ocorrer, 

mostraram os pontos positivos e negativos, tiraram as minhas dúvidas e me deixaram a vontade 



240 

 

para “aceitar” ou “não aceitar” participar deste estudo. Permito que as informações que eu dei 

sejam publicadas em eventos ou revistas de ciências (científicas).  

 

 

   Caicó/RN, ______/_______/_______  
 

 

                    ____________________________________________________ 

                 Assinatura do Aluno 

 

 

                        __________________________________________________ 

Assinatura do Pesquisador 

 

 

Suédson Relva Nogueira (Pesquisador responsável) - Professor da Escola Estadual Professora 

Calpúrnia Caldas de Amorim-EECCAM e discente do Mestrado Profissional em Filosofia-

PROF-FILO, da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN, Campus Avançado 

de Caicó, no endereço Av. Rio Branco, n. 725, Centro, CEP: 59300-000 – Caicó – RN. E-mail: 

suedson.relva@gamil.com. Tel.(84) 99603-4131.    

Prof. Dr. José Teixeira Neto (Orientador da pesquisa) - Doutor em Filosofia. Professor do 

Mestrado Profissional em Filosofia-PROF-FILO da Universidade do Estado do Rio Grande do 

Norte-UERN, Campus Caicó. E-mail: josteix@hotmail.com. Tel.  (84)99967-0941.    

Comitê de Ética em Pesquisa (CEP-UERN) Faculdade de Ciências da Saúde da UERN Rua: 

Miguel Antônio da Silva Neto, s/n - Prédio Faculdade de Medicina - 2º Andar - Bairro: 

Aeroporto, Mossoró/RN CEP: 59.607-360 e-mail: cep@uern.br 

 

  

mailto:cep@uern.br


241 

 

ANEXO D - CARTA DE ANUÊNCIA 

 

 

 

Eu,__________________________________________________________________ (nome), 

(CPF ou matrícula): ____________________, representante legal da ___________________ 

(nome da instituição) ______________________________________________, localizada no 

endereço: _____________________________________________________________  venho 

através deste documento, conceder a anuência para a realização da pesquisa intitulada: 

“Avaliação em filosofia no ensino médio: Igualdade e emancipação em O mestre ignorante de 

Jacques Rancière” vinculado ao curso de mestrado profissional em filosofia da Universidade 

do Estado do Rio Grande do Norte, coordenado pelo mestrando e Prof. de Filosofia da Escola 

Estadual Profa. Calpúrnia Caldas de Amorim, Suédson Relva Nogueira e sob a orientação do 

Prof. Dr. José Teixeira Nero, a ser realizada no local _________________________.. Declaro 

conhecer e cumprir as Resoluções Éticas Brasileiras, em especial a Resolução 466/12 e suas 

complementares.  Esta instituição está ciente de suas responsabilidades, como instituição 

coparticipante do presente projeto de pesquisa e de seu cumprimento no resguardo da segurança 

e bem- estar) dos(a) participantes de pesquisa nela recrutados(as), dispondo de infraestrutura 

necessária para a garantia de tal segurança e bem estar.  Ciente dos objetivos, métodos e técnicas 

que serão usados nesta pesquisa, concordo em fornecer todos os subsídios para seu 

desenvolvimento, desde que seja assegurado o que segue abaixo: 1) O cumprimento das 

determinações éticas da Resolução 466/12 CNS/MS; 2) A garantia do(a) participante em 

solicitar e receber esclarecimentos antes, durante e depois do desenvolvimento da pesquisa; 3) 

Liberdade do(a)  participante de retirar a anuência a qualquer momento da pesquisa sem 

penalidade ou prejuízos.  Antes de iniciar a coleta de dados o(a) pesquisador(a) deverá 

apresentar a esta Instituição o Parecer Consubstanciado devidamente aprovado, emitido por 

Comitê de Ética em Pesquisa Envolvendo Seres Humanos, credenciado ao Sistema 

CEP/CONEP.    

  

________________ Caicó - RN, ____/____/____    

  

_________________________________  

Assinatura e Carimbo do (a) responsável preferencialmente.    

Na inexistência do carimbo, Portaria de nomeação da função ou CPF.  

 

 


