
FUNDAÇÃO UNIVERSIDADE FEDERAL DO ABC 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
RAFAEL REBOUÇAS BRANDÃO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
O ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO A PARTIR DO PENSAMENTO 

GRAMSCIANO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Bernardo - SP 

2020 



 
 

 

RAFAEL REBOUÇAS BRANDÃO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO A PARTIR DO PENSAMENTO 

GRAMSCIANO 

 
 
 
 
 
 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Mestrado Profissional 

em Filosofia – PROF-FILO, do núcleo sediado pela Universidade 

Federal do ABC (UFABC), como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestre em Ensino de Filosofia. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Orientador: Dr. Silvio Ricardo Gomes Carneiro 

 
 
 
 
 
 
 
 

São Bernardo - SP 

2020 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                            Sistema de Bibliotecas da Universidade Federal do ABC Elaborada pelo                                                                                                                                                                                                            

Sistema de Geração de Ficha Catalográfica da UFABC com os dados fornecidos pelo(a) autor(a). 

 

 

Rebouças Brandão, Rafael 
O ESINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO A PARTIR DO 

PENSAMENTO GRAMSCIANO / Rafael Rebouças Brandão. — 2020. 
 

129 fls. 
 

Orientador: Silvio Ricardo Gomes Carneiro 
 
 

Dissertação (Mestrado) — Universidade Federal do ABC, Mestrado 
Profissional em Filosofia - PROF-FILO, São Bernardo do Campo, 2020. 

 
 

1. Espontaneísmo. 2. Senso Comum. 3. Bom senso. 4. Crítica. 5. 
Atitude filosófica. I. Ricardo Gomes Carneiro, Silvio. II. Mestrado 
Profissional em Filosofia - PROF-FILO, 2020. III. Título. 



 

 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Dedico esta dissertação a todos os meus familiares e 

amigos, em especial a todos os jovens das periferias, 

que são privados de um ensino de qualidade. 



 

AGRADECIMENTOS 

 
             O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior — Brasil (CAPES) — Código de Financiamento 001, que tornou 

possível esta pesquisa por meio da Bolsa de estudos — Demanda Social, concedida pelo 

Programa de Mestrado Profissional em Filosofia (Prof-Filo). 

            Agradeço a todas as pessoas que de alguma forma fizerem parte deste projeto.                                   

]           Agradeço ao meu professor e orientador, Dr. Silvio Ricardo Gomes Carneiro, 

pela dedicação, paciência ao longo dessa etapa, sempre me orientando para melhorar 

a pesquisa e o meu aprendizado. 

Agradeço à Prof. Dra. Márcia Aparecida Jacomini, a Dra. Débora Cristina 

Goulart e a Prof. Dra. Fernanda Carlos Borges, que compuseram a banca de 

qualificação, pelos comentários e orientações. Agradeço aos professores e 

professoras, que, aceitaram o convite para participarem deste momento fundamental 

em meu processo, são os professores (as): Prof. Dr. Alex Sandro Calheiros de Moura, 

Prof. Dra. Márcia Aparecida Jacomini, Prof. Dra. Marinê de Souza Pereira, Prof. Dra. 

Suze de oliveira Piza. 

Agradeço aos meus colegas do mestrado, do núcleo PROF-FILO, Adriana, 

Cristiano, Fúlvio, Maria, Fabiano, Priscila, Eder e Jeferson que com seus comentários 

durantes as aulas colaboraram com essa pesquisa. 

Agradeço aos meus familiares. 

Ao Gilmar e ao Léo, pelo socorro nos momentos de dificuldade. 

Agradeço a todos os professores do Programa de Mestrado – Prof-Filo – 

UFABC. 

A Capes pelo apoio financeiro concedido. 

Agradeço a todos os meus alunos e ex-alunos, desejo que saibam que o motivo 

dessa pesquisa existir são vocês. 

Por fim, agradeço a todos aqueles que direta, ou indiretamente, colaboraram, 

rezaram por essa pesquisa. 



 

RESUMO 

 
A pesquisa aborda o ensino de Filosofia partindo do senso comum em busca do bom 

senso, uma filosofia que parte do espontaneísmo, que é um senso comum acrítico; 

onde aparecem as opiniões sem uma elaboração crítica, sem reflexão e, que são 

recebidas automaticamente pelo indivíduo. São opiniões atropeladas pelos 

acontecimentos e pela ausência de um bloco unificador e organizado, pois, o senso 

comum da classe subalterna possui opiniões vindas de diversos tempos. Assim, com 

a presença de uma opinião organizada, se consegue formar um bloco para o exercício 

comum e para a formação de uma classe popular forte e determinada, para exercer a 

luta social, dessa forma, deve estar organizada para transformar a sua história e poder 

exercer uma luta pela hegemonia, uma filosofia das massas. 

O espontaneísmo e o senso comum estão presentes de diversas maneiras em 

todas as classes sociais. O objetivo dessa pesquisa é o desenvolvimento da reflexão 

crítica a partir do senso comum dos alunos, permitir suas ideias, o ponto de vista do 

aluno, a sua fala, o que ele pensa, o que concorda etc., utilizando-se disto, para 

posteriormente, desenvolver através da filosofia, as críticas, as reflexões e 

intervenções, para que possibilitem ao estudante elaborar um senso crítico, um novo 

pensamento, de buscar constantemente uma atitude filosófica diante da sua realidade 

e, assim, aprimorar cada vez mais, uma postura consciente dos problemas que os 

cercam como sujeito social, portanto, transformando o senso comum recebido 

automaticamente, em busca do bom senso, um senso crítico e melhor elaborado. Para 

isso será analisado primeiramente o senso comum, partindo do pensamento 

espontâneo, como recurso nas aulas de Filosofia. A elaboração crítica e consciente é 

considerada um ponto importante dentro do processo de aprendizado filosófico. Para 

isso, se especificarão os elementos constituintes do senso comum, elementos de 

crenças e identificando a presença de modelos sociais conservadores, míticos, 

enrijecidos por concepções de mundo de uma elite dominante. A fim de analisar como 

se dá essa dominação e a contribuição de uma atitude e leitura filosófica para a criação 

de um senso crítico e sistematizador, se faz importante o ensino de Filosofia nas 

escolas, principalmente na rede pública de ensino, onde ocorre um sucateamento no 

processo de desenvolvimento humano do aluno da periferia. No primeiro capítulo será 

abordada um breve relato da vida de Antônio Gramsci. No segundo capítulo, a 



 

questão do senso comum em Gramsci, um filosofar a partir do senso comum acrítico, 

desorganizado, com o objetivo de transformar esse senso comum em um bom senso, 

em opiniões críticas, reflexivas e organizadas, em vista de uma emancipação do 

aluno. No terceiro capítulo traremos a prática, com exemplos de aulas produzidas a 

partir do senso comum. A prática filosófica nas aulas será a partir de aulas em roda 

de conversa e de exposição dos pensamentos dos alunos sobre diversas questões. 

Estas consistem na ampla liberdade para os alunos falarem, escreverem, desenharem 

ou qualquer outra forma que venham a se manifestar, bem como da atenta 

participação do professor diante de todo o processo, discutindo, provocando, trazendo 

contextos sociais etc. 

 
Palavras-chave: Espontaneísmo. Senso comum. Bom senso. Crítica. Atitude. Ensino 

de Filosofia. 



 

ABSTRACT 

 
The research approaches the teaching of Philosophy starting from common 

sense in search of common sense, a philosophy that starts from spontaneism, which 

is an uncritical common sense; where opinions appear without critical elaboration, 

without reflection, and which are automatically received by the individual. These are 

opinions run over by events and the absence of a unifying and organized bloc, since 

the common sense of the subaltern class has opinions from different times. Thus, with 

the presence of an organized opinion, a block can be formed for the common exercise 

and for the formation of a strong and determined popular class, to exercise the social 

struggle, thus, it must be organized to transform its history and power exercise a 

struggle for hegemony, a philosophy of the masses. 

Spontaneism and common sense are present in different ways in all social 

classes. The objective of this research is to develop critical reflection based on 

students' common sense, to allow their ideas, the student's point of view, their speech, 

what they think, what they agree with, etc., using this, to later, develop through 

philosophy, the criticisms, reflections and interventions, so that they allow the student 

to develop a critical sense, a new thought, to constantly seek a philosophical attitude 

towards his reality and, thus, to improve more and more, a posture aware of the 

problems that surround them as a social subject, therefore, transforming the common 

sense received automatically, in search of common sense, a critical and better 

elaborated sense. For that, common sense will be analyzed first, starting from 

spontaneous thinking, as a resource in Philosophy classes. Critical and conscious 

elaboration is considered an important point within the philosophical learning process. 

For this, the constituent elements of common sense, elements of beliefs and the 

presence of conservative, mythical social models, stiffened by worldviews of a 

dominant elite, will be specified. In order to analyze how this domination occurs and 

the contribution of a philosophical attitude and reading to the creation of a critical and 

systematic sense, the teaching of Philosophy in schools is important, especially in the 

public school system, where there is a scrap in the human development process of 

students from the periphery. In the first chapter, a brief account of the life of Antonio 

Gramsci will be discussed. In the second chapter, the question of common sense in 

Gramsci, a philosophizing based on uncritical, unorganized common sense, with the 



 

aim of transforming that common sense into good sense, into critical, reflective and 

organized opinions, in view of the emancipation of the student. In the third chapter we 

will bring the practice, with examples of classes produced from common sense. The 

philosophical practice in classes will be based on classes in conversation and exposure 

of students' thoughts on various issues. These consist of ample freedom for students 

to speak, write, draw or any other form that may be manifested, as well as the attentive 

participation of the teacher in the whole process, discussing, provoking, bringing social 

contexts, etc. 

 
Keywords: Spontaneism. Common sense. Common sense. Criticism. Attitude. 

Philosophy teaching. 



 

SUMÁRIO 
 
 

INTRODUÇÃO………………………………………………………………………….. 11 

CAPÍTULO 1 O PENSAMENTO DE GRAMSCI E AS PRIMEIRAS 

IMPLICAÇOES NA EDUCAÇÃO………………………………………………...…... 

 

18 

CAPÍTULO 2 A PRAXIS DO ENSINO DE FILOSOFIA EM GRAMSCI…………… 22 

2.1 O Senso comum em Gramsci……………………………………………….. 22 

2.2 A escola como concepção capitalista para as classes subalternas….. 30 

2.3 A filosofia da práxis como instrumento da educação emancipatória.... 34 

2.4 A filosofia a partir do senso comum…………………………………………. 45 

CAPITULO 3 APLICAÇÃO DE GRAMSCI NA APRENDIZAGEM DOS ALUNOS 

QUE ESTUDAM FILOSOFIA……………………………………………… 

 

57 

3.1 Teoria e prática……………………………………………………………………. 57 

3.2 Filosofia da periferia……………………………………………………………… 60 

3.2.1 Pressupostos de um Ensino de filosofia…………………………………… 65 

3.2.2 Um método no Ensino de Filosofia…………………………………………. 66 

3.2.3 Experiência da aula……………………………………………………………. 72 

3.2.4.1 O processo de coleta, de lavantamento do senso comum, presente 

nos alunos………………………………………………………..……………………. 

 

73 

3.2.4.2 Aula dois……………………………………………………………………….. 76 

3.2.4.3 Aula três………………………………………………………………………. 83 

3.2.4.4 Aula quatro…………………………………………………………………….. 92 

3.2.4.5 Aula cinco………………………………………………………..……………. 94 

3.2.4.6 Aula seis……………………………………………………………………….. 97 

3.2.4.7 Aula sete……………………………………………………………………….. 99 

3.2.4..8 Aula oito……………………………………………………………………….. 101 

3.2.4.9 Aula nove………………………………………………………………………. 106 

3.2.4.10 Aula dez………………………………………………………………..…….. 107 

3.2.4.11 Aula onze……………………………………………………………..……… 110 

3.2.4.12 Aula doze……………………………………………………..……………… 111 

3.2.4.13 Aula treze……………………………………………………..……………… 116 

3.2.4.14Aula quatorze………………………………………………………………… 118 

CAPITULO 4 CONSIDERAÇÕES FINAIS………………………………………….. 125 



 

 

Bibliografia………………………………………………………………………………. 129 



11 
 

 

- INTRODUÇÃO 

 
A questão que me provocou para a elaboração deste trabalho surgiu, em um 

primeiro momento, de uma reflexão sobre o lugar da filosofia no ensino público da 

rede estadual de educação de São Paulo. Como poderia ser a prática deste ensino, a 

partir do lugar de professor de Filosofia atuando em uma periferia da zona sul - bairro 

do Campo Limpo? Cheguei ao tema refletindo sobre a desigualdade entre os mundos 

dos jovens da elite e os jovens da periferia; ou ainda, sobre o senso comum contido, 

absorvido pelos jovens da periferia, que em sua maioria não trazia um senso crítico- 

reflexivo, questionador, um senso de classe, de união etc. De outro modo, eles traziam 

sonhos e falas provenientes de uma cultura da elite, uma repetição de vidas, ideias, 

sonhos, visão de mundo e da vida. Um fazer automático, sentimentos de vazio 

existencial, também estavam nos afetos daqueles jovens. Diante deste cenário, 

percebi também a ausência de uma filosofia da periferia, uma visão de mundo original, 

no sentido que Gramsci traz, ou seja, uma classe subalterna que construa o governo 

de si mesma e que não seja governada por outra classe. Notei o medo e a vergonha 

que vinham deles, quando falavam da periferia, do lugar que moravam, da vida ali etc. 

Muitos desses jovens, apresentam falta de um senso crítico, de uma noção de 

pertencimento e agente de transformação, de mudança, de organização, de 

identidade social e cultural. 

Então, fui percebendo que não adiantaria fazer em princípio, logo no início do 

primeiro contato desses jovens com a filosofia na escola, uma abordagem apenas 

trazendo a história da filosofia, um uso do ensino de filosofia trazendo a sua história, 

trazendo diretamente a história da filosofia, evitando uma colonização do pensamento, 

mas, buscar captar, entender o senso comum presente nos jovens, pois, a visão que 

eles têm do mundo, as suas opiniões são filosofias, são concepções de mundo, de 

vida, de felicidade, de liberdade, de ciência, enfim, nas opiniões dos jovens existem 

filosofias e concepções. 

Assim, não seria pertinente trazer naquele momento, os problemas filosóficos 

logo de primeira, fazendo com que os alunos identifiquem, na história geral e da 

filosofia, nas escolas filosóficas, os dogmas filosóficos, as escolas tradicionais, as 

crenças, as ideias e os sistemas de opressão presentes ali, nas teorias filosóficas etc. 

Entre tantas outras formas de usar a filosofia no ensino médio, escolhi o caminho por 



12 
 

 

meio do senso comum, do qual julgo ser o mais próximo desta realidade. Então pensei 

nos elementos desse senso comum: a realidade, o próprio pensamento, a visão de 

mundo, de vida do jovem, a realidade que ele percebe, as coisas que acontecem e 

como ele percebe, como ele nota essas coisas a sua volta, nos acontecimentos gerais. 

O que este jovem pensa sobre algo, tinha que tirar dele, deixá-lo falar, escrever, 

pensar, provocá-lo também, criar debates, encenações sobre acontecimentos da vida 

real, debatê-las, refletir etc. Enfim, partir do espontaneísmo, de um senso comum 

muitas vezes acrítico e desorganizado. 

Todo professor e professora sempre devem procurar refletir e se questionar 

sobre a sua prática, sobre o seu lugar e sobre o mundo em que está. Assim, por 

exemplo, o que um professor de filosofia pode fazer dentro de uma sala de aula, no 

caso aqui, seria eu esse professor, pois, partindo da minha realidade, onde cada sala 

tem uma média de 40 alunos e uma média de 10 a 15 salas de aula por período. 

O que um professor de filosofia e o ensino de filosofia, podem fazer para 

contribuir na construção daquela micro sociedade presente em sala de aula e 

consequentemente, para o seu redor. O professor de filosofia da periferia de São 

Paulo (sendo o meu caso: que moro ao lado da escola e círculo nos ambientes sociais 

do bairro em geral), mesmo que não queira, uma hora ou outra terá que se confrontar, 

questionar-se e buscar entender, conhecer, aproximar-se e levantar o senso comum 

dos jovens daquele lugar, onde eles estão inseridos. Assim, partir de diversas 

realidades, com o objetivo de transformá-lo, criticá-lo, organizar e construir um novo 

senso comum. Não dá para pensar que ensinar filosofia, em uma rede pública de 

ensino, nunca entrará em atrito com as opiniões correntes e que não terá que lhe dar 

com diferentes e inesperadas situações, próprias de uma realidade plural, dispersa e 

diversa, como é uma grande periferia de São Paulo. Daí o papel do ensino de filosofia, 

o de um filosofar com o rosto da periferia, uma posição de ter como objetivo, o de criar 

um senso comum, com intensa e constante postura crítica, com consciência de classe, 

com atitudes e consciência de sujeito, autor do processo histórico etc. 

Dessa maneira, é fundamental a presença e o ensino de filosofia no ensino 

público. Este é o lugar de onde eu parto. Pensando, refletindo em como deveria ser 

esse ensino, como deveria ser a relação da filosofia com os jovens e vice-versa, com 

tal intuito, que me empenhei em elaborar esse trabalho e cursar um programa 

especializado para refletir e questionar tal fazer. A filosofia deve falar com o jovem, 



13 
 

 

para isto deve ter atenção para não se mostrar superiora, distante e algo só para 

alguns, deve-se começar com a filosofia no primeiro ano a partir de opiniões, de 

diversos assuntos, realidades, visões de mundo do próprio jovem, existe vida ali, 

existe mundos, etc. 

O que os jovens pensavam ser a filosofia e o que a filosofia pensa sobre o 

jovem da periferia de São Paulo e qual o papel da filosofia no ensino e no processo 

filosófico durante o percurso do jovem. Portanto, julgo, não ser de primeira 

importância, partir, apenas de um ensino enciclopédico da filosofia, digo isto ao 

primeiro contato do jovem para com a filosofia dentro da escola pública, não deve ser, 

em um primeiro contato, a partir da história da filosofia ou de simplesmente fazer com 

que os alunos decorem filosofias, o que disse tal filósofo e filósofa, decorar conceitos. 

De outro modo, parece mais necessário em primeiro momento que seja elaborado um 

processo, de mergulho no senso comum acrítico, desorganizado, para que, a partir 

dele, aproveitando o espontaneísmo (que é um senso comum recebido de forma 

acrítica, com ideias dispersas, fragmentadas, as quais não deixam de conter, 

entretanto, a possibilidade de se tornar matéria para crítica consciente e organizada), 

presente nas massas populares, buscar uma reflexão, sobre as diversas concepções 

de mundo manifestas em seus fragmentos. 

Nosso trabalho parte desse senso comum acrítico, sem reflexão, fragmentado, 

com ideias e concepções de mundo separadas, desse espontaneísmo presente nas 

massas populares, nas classes oprimidas que convivem numa coletividade. Decerto, 

ainda que lhes falte um conjunto uniforme, agregador de concepção de mundo, 

paradoxalmente é tal falta que lhes torna pertencentes à mesma classe ou segmento 

social, o que ocorre na periferia. Formular questões a partir desse senso comum 

presente, dar espaço para o jovem falar, expor o pensamento, a visão de mundo, a 

sua concepção de mundo. 

O professor deve permitir que o senso comum apareça, o professor deve 

provocar para que seja exposto e debatido constantemente as opiniões, as crenças, 

os valores, as religiões, as opiniões políticas, dos alunos e conjuntamente dentro do 

processo, o professor deve questionar e fazer críticas sobre as opiniões dos alunos 

bem como as suas próprias. É fundamental essa abertura, pois, é justamente por meio 

desse espontaneísmo que irá aparecer o tipo de senso comum presente naquele 

senso comum das massas populares, dos subalternos, mostrando que existem 



14 
 

 

diversos sensos comuns, visões de mundo, concepções, e filosofias desagregadas, 

acríticas, sentidos comuns que se repetem, e são assimilados e aceitos pela classe 

subalterna, sem se dar conta do processo de dominação da classe dominante, 

aceitando concepções de mundo que não a dela própria, não elaborado por ela. No 

entanto, a despeito dessa assimilação, é possível dizer que tais visões não se 

estabelecem de maneira única: são fragmentos de uma totalidade. 

A filosofia e o seu ensino têm um papel fundamental na educação e na 

transformação da sociedade como um todo. A sociedade brasileira, em especial, 

marcada pela hierarquização, resultado de um processo de dominação e opressão, 

que ocorreu por um longo processo histórico. Decerto, uma parcela desta sociedade 

lutou e luta para manter a sua hegemonia e a sua dominação sobre os subalternos. 

As camadas subalternas, quando não passam por um processo crítico e elaborado de 

transformar o senso comum, possuem concepções dispersas de mundo, crenças 

recebidas automaticamente, das quais foram assimiladas acriticamente, aceitas sem 

nenhum senso reflexivo-crítico, sendo assim, não procurando sistematizar tais 

concepções. E esse tipo de senso comum quando presente, vindos de opiniões de 

todo tipo, vindas de todo lugar, concepções desagregadas, desarticuladas, onde 

aparece a ausência de consciência de classe popular, ausência de vontade e falta de 

senso, a falta de ter a consciência que sua condição é um produto histórico e a falta 

de noção de que ele que é o sujeito histórico transformador. Sendo assim, transformar 

o senso comum das camadas subalternas é criar a sua própria concepção de mundo, 

é tornar a consciência de classe popular crítica, e atuante para a luta. 

O exercício filosófico pode abrir essa possibilidade, em oposição a essa 

consciência da classe subalterna, que se alinha à classe dominante. Sendo assim, 

muitos inimigos da filosofia foram e são contra a sua presença no ensino público, 

argumentando que ela não serve para nada, que não se deve perder tempo e dinheiro 

investindo nessa disciplina, que os jovens devem se formar para a vida futura, devem 

ser um bom cidadão, um bom funcionário. Em contrapartida, os inimigos da filosofia 

estão cheios de manuais dizendo a estes jovens e aos profissionais da educação 

como se deve educá-los. Tais inimigos impõem, implícita e explicitamente, qual deve 

ser o caminho certo para se dar bem na vida, concepções de mundo e de vida que 

não são da maioria, mas de uma minoria que acaba impondo à maioria como deve ser 

as coisas. Estes não querem que as grandes massas da sociedade se libertem 



15 
 

 

das concepções de mundo que possuem, da condição de subalternidade, de maneira 

acrítica, um senso comum que é produto de uma elite dominante com o objetivo 

obscuro de manter sua hegemonia. 

O ensino de filosofia na rede pública de ensino, deve partir do senso comum, e 

elaborar uma crítica consciente para que esses sensos comuns sejam transformados, 

naquilo que Gramsci denominaria “bom senso”, que é um novo senso comum, próprio, 

criado pelos próprios indivíduos, mas sempre pensando no todo social em que estão 

inseridos. Assim, o papel da filosofia carrega consigo o intuito de criar um senso 

comum, crítico-reflexivo e atuante. Daí a importância de um ensino a partir do senso 

comum. É em relação a esse material que se pode operar o contato com a tradição, 

com as escolas de pensamento, tornadas objetos de críticas e contraste com o bom 

senso, em vista de se elaborar uma reflexão mais bem apurada dos processos de 

dominação etc. Busca-se com esta atitude elaborar críticas, reflexões ou ajustes em 

tais pensamentos, tomar consciência e conhecimento dos processos de dominação, 

tanto dos processos sociais, históricos, culturais etc. Além disso, é possível que o 

estudante, ao enfrentar o seu próprio senso comum, passe a elaborar o próprio 

pensamento, conquistando uma consciência cada vez mais crítica, elaborando 

criticamente a própria concepção, criando cultura, buscando sua originalidade, o seu 

ser. Um saldo do que podemos chamar com Gramsci de uma “filosofia da práxis”. 

Daí a importância de o professor ter uma concepção, de que todos e todas são 

filósofos(as), pois, todos possuem concepções, ainda que fragmentadas, produzidas 

pelo senso comum estabelecido. Porém, sem um trabalho filosófico crítico, essas 

concepções são tomadas como verdades absolutas, e esse professor especialista, 

partindo da concepção da práxis crítica, pode provocar nos alunos a percepção das 

influências impostas à condição subalterna e, contrário a isso, elaborar críticas e 

reflexões produzindo um pensamento e concepção melhor aprimorados e um senso 

mais crítico. 

"Todos os homens são filósofos”, diria Gramsci (apud COUTINHO, 2011, p. 

145), mas não no sentido que todos são especialistas - o que será mais bem explicado 

no decorrer do trabalho. De outro modo, essa afirmação explicita que todos possuem 

uma concepção de mundo, pois, todos estão inseridos em um grupo dentro de um 

espaço-tempo na sociedade, e nasceram já inseridos em tais grupos e que já 

possuíam concepções, conservavam valores, culturas, folclore, senso comum, 



16 
 

 

crenças, filosofias e concepções de seus antepassados, possuem uma linguagem, 

possuem elementos conceituais, culturais, de crenças, valores nessas formas de 

linguagens, etc. 

Por isso, também, a importância de o professor de filosofia ser próximo da 

comunidade, entender seus problemas, suas questões, onde ele se encontra 

enquanto sujeito naquele espaço. Não obstante, problematizando a questão do ensino 

de filosofia e o seu papel para com os jovens da periferia de São Paulo, na zona sul, 

e tendo em vista todo o debate de como as ideias se estabelecem numa condição 

periférica e subalterna, acompanha nesta pesquisa a necessidade de o próprio ensino 

de filosofia ser um problema filosófico. Assim, entendemos que o objetivo do ensino 

de filosofia, tem a necessidade de analisar neste trabalho a própria noção e o papel 

da filosofia no senso comum e como se dá a passagem deste para o bom senso, ou 

seja, para a filosofia da práxis. 

Para isto, partimos da concepção de senso comum do filósofo e político, 

Antônio Gramsci. Entre as diversas preocupações do filósofo desde seus primeiros 

textos estão problemas que introduzimos aqui como o senso comum, a classe 

subalterna, a concepção de mundo e a filosofia, acreditamos que por meio de suas 

contribuições poder-se-á, primeiramente, partir de uma análise do senso comum dos 

alunos e ir de encontro a suas concepções, filosofias, e além dos muros da escola. 

Com isso, é possível fazer do pensamento e da prática, uma constante atitude crítica 

e coerente, visando a transformação da sua condição e da sociedade, de seus valores, 

da sua cultura, da política, da sua ação. 

Procuramos por meio dessa pesquisa, compreender o senso comum e o seu 

caráter na sociedade, na escola, sua aceitação acrítica e a importância de se elaborar 

um ensino para uma atitude filosófica crítica e, sistematizadora dos elementos da 

filosofia, da cultura e mesmo da história. Nisso, o nosso ensino possibilita identificar 

concepções, crenças, valores, cultura, que oprimem o sujeito histórico, reduzindo-os 

a concepções de mundo de uma elite dominante. Em outras palavras, o ensino de 

filosofia, com base na práxis crítica, deve carregar consigo o intuito de transformar e 

elaborar um novo senso comum, com bom senso e com atitude filosófico-crítico, 

visando elaborar a sua própria concepção, criar cultura, saber que deve lutar 

conscientemente (pois, você pode, de maneira acrítica, lutar em uma luta que não é a 

sua), e assim tornar-se um sujeito criador da história. 



17 
 

 

Nesse sentido, desenvolvemos nossa pesquisa em duas partes: no primeiro e 

no segundo capítulo, será abordada a questão da filosofia da práxis gramsciana, como 

fundamento do ensino de filosofia. Dessa maneira, um ensino de filosofia, que parte 

de uma concepção gramsciana, tendo como objetivo, a ação para a organização e a 

formação dos jovens da periferia. O professor de filosofia, que atua na periferia, que 

luta e trabalha pela consciência de uma classe, pela união dos jovens da periferia, 

pela construção de um senso crítico, organizado e consciente de seu papel como 

construtor do seu futuro. 

O papel da filosofia da práxis no ensino de filosofia, tem como objetivo 

organizar, de modo consciente, o senso comum dos jovens da periferia, aprimorá-la, 

buscando constantemente a sua originalidade, a realização da sua própria filosofia, ou 

seja, dirigente de si mesmo, não mais em uma condição de governado, mas, uma 

classe governante de si. Assim, partindo, desse pressuposto gramsciano, do ensino 

de filosofia na periferia, ele se torna o exercício de uma filosofia contra a ideologia da 

classe dominante, que, essa mesma classe dominante, que, em um ambiente de 

ensino, acaba por exercer a sua atividade, de impor a sua ideologia, também, nas 

escolas públicas, influi por meio das leis da educação, das provas, dos livros, das 

apostilas, da forma como apresenta e direciona o jovem para o mercado de trabalho, 

da estrutura das escolas, da alimentação dos jovens. Dessa forma, a classe dominante 

cimenta a sua ideologia, impondo a sua concepção para toda uma sociedade e não 

deixando o jovem destruir e construir concepções de mundo. 

No terceiro capítulo, desenvolvemos a parte prática. Um processo que tem 

como objetivo desenvolver e colocando em prática, um ensino de filosofia. Assim, 

partindo dos pressupostos de Gramsci, usar o espontaneísmo, usar e buscar conhecer 

o senso comum presente nos alunos, com a intencionalidade de transformá- lo em um 

bom senso, algo feito de maneira consciente, crítica e elaborada. 



18 
 

 

1 CAPÍTULO 1 – O PENSAMENTO DE GRAMSCI E AS PRIMEIRAS IMPLICAÇÕES 

NA EDUCAÇÃO. 

 

Gramsci foi um homem que buscou incansavelmente conhecer profundamente 

o seu povo, o povo da qual fazia parte e que a muito tempo eram oprimidos, 

subjugados, usados por outros povos e classes dominantes. Como intelectual de seu 

tempo, buscou transformar “as condições de vida do povo, exprimiu as aspirações das 

massas populares, formulou os objetivos de liberdade, de justiça, de emancipação 

social a que tende a luta secular dos oprimidos contra os opressores” (TOGLIATTI, 

1950). 

Preso devido ao seu engajamento contra o fascismo de Mussolini, desenvolveu 

no cárcere, de 1926 a 1935, uma imensa produção intelectual, registrada em trinta e 

três cadernos que foram fornecidos pelas diretorias das prisões por onde passou. 

Vinte e nove cadernos destes, possuem apontamentos e notas elaborados ao longo 

de uma década de reflexão e constituem o cerne de seu pensamento. Na noite de 25 

de abril de 1937 sofre um derrame cerebral, vindo a morrer dois dias depois, no dia 

27 de abril de 1937. Tatiana Schucht, sua cunhada, fez com que o material produzido 

na prisão fosse preservado e o levou a Moscou, deixando-o sob a responsabilidade 

do Partido Comunista (PCUS), que confiou a Palmiro Togliatti a responsabilidade de 

organizá-lo e prepará-lo para publicação. Os primeiros escritos dos Cadernos do 

cárcere vieram a público na Itália, entre 1948 e 1951, através do empenho de Togliatti, 

que agrupou cuidadosamente os textos por temas e publicou-os em seis volumes 

distintos (GRAMSCI,1999, v1, p. 7-9). 

Percebemos a importância da ação e do pensamento de Gramsci para a 

organização e formação da grande massa do proletariado italiano. O pensador lutou 

pela consciência de uma classe, pela união dos trabalhadores e a sua libertação da 

condição de subalternos e pela construção de um senso crítico, organizado e 

consciente de seu papel como construtor de seu futuro. Um povo que lutou contra 

muitas opressões, contra um sistema de exploração das massas trabalhadoras, 

existentes em enorme quantidade. 

No Brasil, este autor se afirma como um dos principais influenciadores para 

nosso pensamento crítico. Seu olhar aprofunda uma crítica ao quadro social que 

passou por diversas situações de exploração da mão de obra escrava em um 



19 
 

 

processo de violenta colonização e que, em tempos de democracia, desenvolveu um 

severo processo de sucateamento da educação brasileira. Com efeito, foi instaurada 

a elitização na qualidade de ensino, baseada nos interesses de uma minoria, 

comandada e dirigida por uma classe dominante externa e interna, de uma política 

dirigente em favor desta classe dominante, causando diversos problemas sociais e 

econômicos. 

Assim, podemos ver por meio das lutas dessas classes subalternas e a sua luta 

na busca de sua organização, a importância de cada vez mais lutar de modo 

consciente e dirigente de si mesma, transformadora e construtora da sua própria 

história. O povo brasileiro foi originado a partir da miscigenação entre diferentes etnias. 

A população, a cultura brasileira é bastante miscigenada, isso ocorreu em razão da 

mistura de diversos grupos humanos que aconteceu no país, inúmeras raças que 

formaram o povo brasileiro. E as futuras periferias da grande capital se tornam o 

despejo, a selva capitalista que em nome do progresso atropela a todos que não 

possuem folego capital. Com muito esforço, a classe subalterna acaba por ter que 

lutar por sua sobrevivência, sendo oprimida e empurrada às margens da sociedade, 

obrigando-os a irem para periferia. Essa condição foi causada por um longo processo 

histórico desigual e dirigido por uma elite dominante. 

Ocupando um lugar especial nessa história de dominação social, a escola 

acaba sendo uma trincheira de combate contra a classe dominante. De um lado, a 

educação pública serve aos interesses da elite dominante para que os jovens e os 

professores reproduzam todo o seu aparelhamento ideológico como forma de manter 

a sua hegemonia, utilizando-se do medo e da ameaça contra os professores. Em 

especial, aqui habita um discurso contra a área de humanas, como a filosofia e a 

sociologia, que, segundo o Estado hegemônico autoritário1, são espaços para que 

professores acabem usando suas aulas para doutrinar os alunos, com teorias 

alienantes. Exemplos não faltam até mesmo a partir dos próprios alunos da periferia, 

com a colaboração dos próprios familiares, que incentivam aos seus filhos para que 

produzam vídeos, gravações das falas, das aulas dos professores, que são 

considerados esquerdistas e doutrinadores. O que acaba criando um clima pesado e 

amedrontador para o professor exercer a sua atividade filosófica, que tanto precisa 

 
 

1 Apontamos os recentes ataques feitos pelo ex-ministro da educação, Weintraub. 



20 
 

 

fazer-se do uso da crítica e da palavra, para o seu exercício profissional. Uma 

realidade que vemos hoje, por exemplo, na escola sem partido, que na verdade tem 

um partido e um objetivo, o de impedir as críticas ao seu projeto e a sua política, dessa 

forma, continuar fazendo uso da educação, para perpetuarem jovens, cidadãos e 

eleitores acríticos e subalternos. Esse sistema também, fomenta em uma divisão em 

categorias da classe dos professores. 

Muito do senso comum produzido pela classe dominante acaba sendo 

absorvido automaticamente, sem uma postura crítica, pela classe subalterna, 

periférica. Esta, por sua vez, acaba tomando muito desse senso comum para si, o que 

traz para a classe subalterna a fragmentação própria de crenças e concepções de 

mundo diversas e dispersas. Conforme absorvidas como ideias comuns, elas acabam 

sendo creditadas pelos subalternos como verdades absolutas. Como por exemplo, a 

crença no mérito pelo trabalho na frase: “Deus ajuda quem cedo se levanta”, muitas 

vezes, reproduzida pela classe subalterna como verdade absoluta e inquestionável. 

Assim, um certo senso comum da classe dominante é espalhado através dos muitos 

aparelhos do Estado e instituições que estão a serviço dessa hegemonia, por meio da 

qual agem, com o intuito de buscar o consenso para a ação da conservação de sua 

hegemonia. 

Ao solidificar a sua hegemonia, a classe dominante busca pavimentar os 

conflitos sociais, por meio de suas ideologias: um cimento social com o qual procura 

convencer as pessoas, criando um consenso de modo autoritário e alienante para a 

solidificação de sua ação política, utilizando-se dos diversos meios e canais do seu 

sistema, o que transforma os poderes como mecanismos da ação. O que afeta a 

classe subalterna, e que acaba por causar desorganização, fazendo com que em 

muitos momentos, a classe subalterna, fique reproduzindo a concepção de mundo da 

classe dominante. 

Contra toda essa instrumentalização social e política orquestrada pela classe 

dirigente, que, se faz necessário um método de ensino de filosofia na escola da 

periferia, e com a concepção de uma filosofia da práxis, o que faz da sala de aula, 

uma trincheira de luta e de ação na intervenção das concepções dos alunos da rede 

pública de ensino, em uma periferia de São Paulo. 

Como professor de filosofia, busco ser um intelectual orgânico, com a intenção 

de organizar o senso comum da classe subalterna, e constantemente provocar uma 



21 
 

 

ação-reflexão e uma reflexão-ação, da organização e transformação das visões de 

mundo, que flagradas através do senso comum dos alunos, aparecem fragmentadas. 

Diante deste material por vezes confuso, o professor de filosofia deve organizá-lo 

buscando articulação, das filosofias. É o que Gramsci opera com a filosofia da práxis, 

cujo objetivo é organizar o senso comum da classe subalterna, aprimorá-la, buscando 

constantemente a sua originalidade, a realização da sua própria filosofia, a de sua 

periferia, a sua visão de mundo, com senso crítico, reflexivo, organizado e dirigente 

de si mesmo, não mais em uma condição de governado, mas, uma classe governante 

de si. 

. 



22 
 

 

2 CAPÍTULO 2 - A PRÁXIS DO ENSINO DE FILOSOFIA EM GRAMSCI 

 
2.1 O SENSO COMUM EM GRAMSCI 

 
Risorgimento, como Spaventa2: basta recordar suas observações sobre 

aqueles que pretendiam, com a desculpa de que o momento da autoridade é 

imprescindível e necessário, conservar sempre o homem no “berço” e na 

escravidão (GRAMSCI, 1999, c 10 § 6, p. 293). 

 

As classes dominantes, aqueles que ocupam o poder político e econômico, 

atuam com autoridade sobre a vida do povo, procura a todo tempo e por diversos 

instrumentos exercer o domínio por meio de forças e instituições manipuladas. Essa 

classe dominante parte do pressuposto de superioridade da elite, de ganância pelo 

poder e riquezas, atuam por meio de sistemas econômicos desenfreados, que 

resultam em realidades desordenadas e desiguais. Na miséria produzida por esse 

sistema em desequilíbrio, oprimem os mais necessitados, os quais acabam arrastados 

a “participar” desta engrenagem faminta e insaciável. 

Como professor de filosofia de uma periferia, percebo o resultado desse 

mecanismo social, quando meus alunos não trazem quase nenhuma esperança ou 

expectativa em relação ao futuro de suas vidas. Muitos alunos falam do sonho e do 

que desejam fazer profissionalmente, academicamente, mas, ao mesmo tempo, esses 

alunos também trazem esse questionamento sobre as condições e as diferenças entre 

os filhos da elite e os filhos da periferia, que precisarão contar com a sorte, com um 

esforço dez vezes maior em relação ao do filho da elite. Em contraste a isso, capacitar 

esse aluno para o enfrentamento dessa realidade periférica é fundamental. Afinal, a 

filosofia ajuda no processo de análise e crítica dessa realidade, e utilizando-se de 

diversos caminhos possibilita a organização do senso comum dos alunos gerará um 

maior e constante senso crítico sobre tais realidades. Trata-se, pois, de uma atividade 

 
 
 

2 Spaventa: para ele o Espírito era imanente na história da filosofia. Sua interpretação era libertar a 

cultura  filosófica  italiana  de  seu  provincialismo,   espalhando o   idealismo   alemão,   em   particular 

hegeliano, na península. 

Spaventa também foi deputado do Reino da Itália em três legislaturas: ele era um defensor de uma 

política secular e vinculado a um forte senso de Estado , considerado a fonte dos princípios e valores 

inspiradores de um desenvolvimento civil harmonioso, do qual indivíduos e a comunidade, eles devem 

obter os alimentos necessários para o crescimento "ordenado e correto". 



23 
 

 

de reflexão crítica diante do senso comum dos alunos periféricos, imersos em sua 

condição ideológica de subalternos. O senso comum da classe subalterna facilmente 

se deixa convencer pelos ideais produzidos por uma classe dominante e 

conservadora, uma classe dominante que produz uma perspectiva sobre o senso 

comum (VACCA, 2016), um recorte que aprofunda ainda mais as camadas de 

dominação. 

De acordo com Gramsci, “[...] senso comum, que é a ‘filosofia dos não filósofos’, 

isto é, a concepção do mundo absorvida acriticamente pelos vários ambientes sociais 

e culturais” (apud COUTINHO, 2011, p. 148), podemos afirmar que o senso comum é 

o conhecimento obtido por tradição, aqueles herdados por meio dos antepassados e 

todas as experiências que aquela determinada coletividade viveu; é o conhecimento 

de todos, homens/mulheres comuns, não-especialistas. 

Mas também, é uma forma de conhecimento universal, pois, todos e todas, em 

qualquer área do conhecimento e de sua especialidade, é também um ser humano 

comum e que faz uso de um certo conhecimento espontâneo em diversas ocasiões e 

situações de seu dia a dia. É todo o imenso e variável conjunto de ideias que fazem 

com que os seres humanos interpretem a realidade. Assim, segundo Gramsci, 

“Todavia, o ponto de partida deve ser sempre o senso comum, que é 

espontaneamente a filosofia das multidões, que se trata de tornar ideologicamente 

homogênea” (apud COUTINHO, 2011, p. 150). 

Quando não é refletido, criticado e analisado, o senso comum se encontra 

misturado às crenças que não se sabe de onde vêm, preconceitos de todas as 

espécies, visões de mundo fragmentadas. Assim, quando esse senso comum é 

recebido acriticamente, é um conhecimento espontâneo e fragmentado, o que resulta, 

sob o manto ideológico da classe dominante, em um saber conservador e simplista, 

que mantém a todos neste limite de saberes. No entanto, em meio a este processo, 

que opera tanto um saber tradicional quanto ideologias dominantes, o ser humano se 

encontra juntamente com seus contemporâneos e com o grupo social da qual faz parte 

e que traz a herança de conhecimentos anteriores, tradicionais, às vezes com 

elementos de mudanças e incorporações. Algo que é possível perceber com Gramsci, 

que: 

demonstra acreditar que existem vários 'sensos comuns', diferenciados por 

conotação social e área geográfica. Mas ele usa a expressão também com 

uma conotação não positiva. De fato, escreve que 'todo estrato social tem seu 



24 
 

 

senso comum, que é, no fundo, a concepção de vida e a moral mais difusa 

[…]. O senso comum não é algo rígido e imóvel, mas se transforma 

continuamente, enriquecendo-se de noções científicas e opiniões filosóficas 

introduzias no costume (LIGUORI; GUIDO, VOZA; PASQUALE, 2017, p. 

722). 

 
Assim, percebe-se que, para Gramsci existem diversos sensos comuns que 

estão dispersos e fragmentados. É desse modo que esses sensos comuns aparecem 

em sala de aula, com algumas concepções que os alunos nem sabem de onde surgem 

nem quais são suas razões. Pois, em uma sala de aula da periferia, estamos com 

jovens vindos de diversas e diferentes culturas, de regiões geográficas, cada qual com 

concepções variadas de bem e mal, de religião e moral. Algo que, à primeira vista, faz 

com que esses sensos comuns se mostrem dispersos e desorganizados; concepções 

de mundo que os alunos trazem, que, em alguns casos, percebemos que acaba por 

ter incorporado acriticamente e acaba por recebê-lo como verdade absoluta e única. 

Decerto, tal presença acrítica do senso comum é o que Gramsci (2017; p.722) procura 

apresentar com o significado negativo, “não positivo” do senso comum. Assim, no 

senso comum, de todas as classes, estão inseridos automaticamente elementos de 

crenças vindas não se sabe de onde, de opiniões científicas diversas, de visões de 

mundo que acabam sendo introduzidas no costume, o que acaba por moldar a vida 

dessas pessoas, que vivem e interagem em torno naquele modo de vida, daquelas 

normas e regras morais, na cultura daquele determinado estrato social, na sua 

religião. 

E é aqui que o senso crítico, a análise do senso comum deve ser feita, e em 

sala de aula com a filosofia, coletando e separando, identificando os sensos comuns. 

Com isso, o professor parte desta perspectiva comum, buscando pontos de análises 

tanto positivas quanto negativas, as influências e as contradições do senso comum. E 

essa postura do professor não é a de uma colonização do pensamento, mas seu 

oposto: é a descolonização de sensos comuns inseridos na comunidade de maneira 

acrítica e fragmentária. Movimento importante para a crítica da ideologia hegemônica 

em defesa de uma filosofia da periferia, por uma concepção de mundo que seja crítica 

e autêntica, com a sua cultura. 

Existem inumeráveis formas de senso comum, percebemos em diversas 

culturas traços racionais misturados e ao lado de mitos, crenças e folclores. Diante 



25 
 

 

disso, podemos dizer que a história, a vida dos povos, das pessoas, teria uma 

constante transformação do senso comum, fazendo a história. 

Portanto, o senso comum vai transformando, e por isso, cria consigo futuras 

crenças, folclore e mundos. Em resposta a isso, Gramsci (apud COUTINHO; 2011, p. 

150), opera uma “filosofia da práxis”, aquela que transforma, critica e analisa a si 

mesma e a todas as demais filosofias, de modo a transformar o senso comum. 

Pensar então o ensino de filosofia como uma filosofia da práxis é tanto a análise 

crítica e coerente das correntes filosóficas como também a atitude de transformar e 

organizar os sensos comuns fragmentados, uma vez que, na sala de aula, existem 

diversos sensos comuns que devem ser organizados e analisados. Podemos dizer, 

pois, que o ensino de filosofia incide em uma crítica do folclore, de modo a operar um 

exercício descrito por Gramsci da seguinte forma: 

 
[…] o folclore foi estudado até agora (na realidade até agora apenas foi 

coletado material cru). Seria preciso estudar o folclore, ao contrário, como 

“concepção do mundo e da vida”, em grande medida implícita, de 

determinados estratos (determinados no tempo e no espaço) da sociedade, 

em contraposição (também está, na maioria dos casos, implícita, mecânica, 

objetiva) às concepções do mundo “oficiais” (ou, em sentido mais amplo, das 

partes cultas das sociedades historicamente determinadas) que se 

sucederam no desenvolvimento histórico (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 27 

§ 1, p. 133). 

 
 

É preciso olhar para o senso comum e para todas as suas formas como uma 

concepção de mundo, como uma filosofia, mas, como uma filosofia que transforma o 

senso comum, uma filosofia que transforma as outras filosofias. Não se trata, pois, de 

uma filosofia que apenas interpreta as demais correntes de pensamento, mas aquela 

capaz de transformar as visões de mundo, modificar a realidade, criar um sentido 

comum, uma nova concepção de mundo. E por isso mesmo, consciente de ser sujeito 

da própria história e não objeto submetido à história de outros. Um conflito, pois, contra 

a ideologia dominante, a partir das camadas populares. 

 
Quando, individualmente, um elemento da massa supera criticamente o 

senso comum, ele aceita, por este mesmo fato, uma filosofia nova: daí, 

portanto, a necessidade, numa exposição da filosofia da práxis, da polêmica 

com as filosofias tradicionais (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 150). 



26 
 

 

A ideologia da camada subalterna da sociedade, uma filosofia da periferia, é 

fundamental na organização do senso comum, de modo a produzir uma contra 

ideologia. 

Daí ser importante um ensino de filosofia na periferia com a concepção de um 

ensino filosófico crítico. Pois a própria escola pública é parte ideológica do depósito e 

distribuição do senso comum da classe dominante, com o intuito de reproduzir e 

formar o bloco ideológico. E quais instituições e órgãos fazem parte dessa estrutura? 

“Dela fazem parte: bibliotecas, as escolas, os círculos e os clubes de variado tipo, até 

a arquitetura, a disposição e os nomes das ruas” (LIGUORI; GUIDO, VOZA; 

PASQUALE, 2017, p. 400). 

A despeito desse conjunto ideológico, deve-se analisar e criticar o senso 

comum das classes subalternas e dominantes, não aceitando tudo que aparece como 

senso da periferia. 

A sala de aula de filosofia se apresenta, então, como uma trincheira de combate 

contra hegemonia dominante, um espaço cheio de contradições. E nessa sala de 

filosofia, nessa trincheira, o professor como um intelectual orgânico, pode organizar o 

senso comum, e assim, formar outros intelectuais orgânicos saídos da periferia, que 

ao partirem dali, atuarão em outras trincheiras do sistema, criando ao longo do tempo, 

através de um longo processo, o elemento necessário para a filosofia contra 

hegemônica, uma cultura própria da periferia, da classe subalterna. Um combate feito 

na própria trincheira da ideologia, contra a própria ideologia dominante: 

 
É graças à ideologia que um sujeito coletivo se torna consciente de si e, 

portanto, pode contrapor-se à hegemonia adversária: a ideologia como lugar 

de constituição da subjetividade coletiva. Se não se entende que este sujeito 

– que se tornou consciente de si – deve munir-se de um próprio 'aparelho 

hegemônico' ('ideológico') para travar sua luta nas concretas 'fortalezas e 

casamatas' do Estado 'integral', permanecer-se-á preso a uma concepção 

idealista e ao mesmo tempo racionalista-iluminista (LIGUORI; GUIDO, VOZA; 

PASQUALE, 2017, p. 400). 

 

O senso comum contém, pois, esse conjunto de costumes, valores, lendas, 

conceitos, provérbios, manifestações artísticas em geral, preservado por um povo ou 

grupo populacional, por meio da tradição oral e que produzem modos de ver e de agir 

próprios a um “folclore filosófico” (GUIDO; PASQUALE, 2017, pag. 307). Isto é, uma 

concepção de mundo e da vida que não a da classe subalterna, uma vez que não foi 



27 
 

 

construído por ela mesma, mas por relações de dominação. Assim, uma visão de 

diversos fragmentos, pedaços soltos e espalhados durante o processo histórico, da 

mesma forma, que hoje vemos diversos e diferentes estratos dentro de uma classe 

social ou da classe trabalhadora, o proletariado. Conforme os comentadores: 

 
É uma justaposição mecânica de várias concepções do mundo, ou até mesmo 

um museu de fragmentos de todas as concepções do mundo e da vida que 

se sucederam na história. Também o pensamento da ciência moderna 

fornece elementos ao folklore (LIGUORI; GUIDO, VOZA; PASQUALE, 2017, 

pag. 307). 

 

As camadas de baixo da sociedade assimilam roboticamente, 

automaticamente, alienadamente visões de mundo, acumulam coisas antigas, do 

passado, entulhos diversos, vindos de todas as partes e tempos da vida humana e do 

globo terrestre, a própria ciência e a ideia de progresso acabam por serem produtos 

que alimentam tal concepção das classes subalternas, ”o pensamento e a ciência 

moderna fornecem continuamente novos elementos ao 'folclore moderno'” 

(COUTINHO, 2011, p. 151), o tempo e o espaço se modificam e as formas e 

adaptações do senso comum, igualmente. A sociedade vai se transformando e assim, 

parte do senso comum permanece e parte se transforma, ficando fragmentado pela 

história. 

 
O folklore deteriora-se, empobrece-se, e vai […] livrando-se de elementos que 

se tornaram supérfluos e inúteis, recebendo outros fatos necessários e 

preciosos, modificando seu legado, trocando-o de lugar em lugar, variando 

formas e aspectos, evoluindo no tempo, diversificando-se no espaço; até o 

ponto em que novas superstições intervêm, enquanto que a série parecia 

encerrada (LIGUORI; GUIDO, VOZA; PASQUALE, 2017, p. 308). 

 

Dessa deterioração do folklore resulta que o senso comum, como 

conhecimento espontâneo, é assistemático e disperso, é um tipo de conhecimento 

também empírico, baseando-se na experiência do dia a dia das pessoas, um tipo de 

conhecimento não-crítico segundo Gramsci (2017; p. 308-309), um saber que não se 

coloca como problema e não se questiona enquanto saber, possui crenças e postura 

reacionária, conservadoras, resistente às mudanças. 

O professor de filosofia, agindo no senso comum, nas diversas opiniões dos 

alunos, vai perceber que o senso comum é contraditório, o senso comum é 



28 
 

 

polimórfico, está sujeito a mudar de forma ou se apresentando de diversas formas, 

agir e trabalhar no senso comum e desenvolver, aprimorar, elaborar as suas 

oposições, suas polarizações, suas discordâncias, com a intenção de transformá-lo, 

modificá-lo. Tal movimento desdobra-se em uma práxis, por meio do qual, o professor 

de filosofia, como o intelectual orgânico responsável por essa organização em sala de 

aula, atua em prol da classe proletária, a classe da periferia, seus alunos. 

E essa batalha é por tomada de posição, a luta pela hegemonia cultural e 

ideológica por meio do senso comum dos alunos e do professor. Portanto, transformar 

e modificar o senso comum, organizá-lo é uma ação, uma filosofia da práxis. E em 

muito do senso comum, que aparece em sala de aula, e, que, em diferentes graus, 

também, está presente em muitas outras camadas da classe dominada, que é a 

crença e a sensação, de que não a o que fazer para mudar situações sociais e que 

deve ser o sujeito, responsável pela sua própria história, enquanto classe. Seria a 

partir daí que podemos apreciar uma filosofia, que segundo Gramsci, opera junto ao 

senso comum: 

 
O senso comum não é uma concepção única, idêntica no tempo e no espaço: 

é o “folclore” da filosofia e, como o folclore, apresenta-se em inumeráveis 

formas; seu traço fundamental e mais característico é o de ser uma 

concepção (inclusive nos cérebros individuais) desagregada, incoerente, 

inconsequente, conforme à posição social e cultural das multidões das quais 

ele é a filosofia (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 11 § 13, p. 114). 

 
Todas as diferentes formas do senso comum, seus diferentes traços 

apresentados pelas desagregadas visões de mundo das massas populares da 

sociedade, são produtos e resultados da força de pressão e do sistema hegemônico 

coesão da classe dominante. O que gera visões de mundo fragmentadas, a partir do 

qual os subalternos se encontram também dispersos para elaborarem a sua 

consciência enquanto classe. Com isso, as massas populares, sua vida, as 

concepções de mundo, assimiladas aleatoriamente, acabam por ser organizadas pela 

classe dominante, em um processo de hegemonia, conceito central da filosofia de 

Gramsci. Segundo o autor: 

 
Estes sistemas influem sobre as massas populares como força política 

externa, como elemento de força coesiva das classes dirigentes, e, portanto, 

como elemento de subordinação a uma hegemonia exterior, que limita o 



29 
 

 

pensamento original das massas populares de uma maneira negativa, sem 

influir positivamente sobre elas, como fermento vital de transformação interna 

do que as massas pensam, embrionária e caoticamente, sobre o mundo e a 

vida (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 11 § 13, p. 114-115). 

 

Esse sistema acaba por abafar e não permitir uma organização do pensamento 

original das classes subalternas, sistemas que estão na sociedade, por meio de leis e 

instituições contrárias à emancipação dos subalternos. 

Dessa forma, temos o papel das ideologias como cimento social de uma 

sociedade dividida. Mas Gramsci nos alerta sobre a dinâmica da ideologia nas 

sociedades, operando em seus dois tipos. Segundo o autor, é preciso diferenciar 

ideologias historicamente orgânicas e ideologias arbitrárias: 

 
Enquanto são historicamente necessárias, as ideologias têm uma validade 

que é validade “psicológica”: elas “organizam” as massas humanas, formam 

o terreno no qual os homens se movimentam, adquirem consciência de sua 

posição, lutam etc. Enquanto são “arbitrárias”, não criam mais do que 

“movimentos” individuais, polêmicas etc. (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 7 § 

19, p. 237). 

 

A ideologia historicamente necessária são aquelas ideias e conjunto de 

questões, organizados para serem o chão onde será o que garantirá o movimento em 

conjunto. As arbitrárias, são aquelas ideias desconexas, individualistas, que dizem 

algo que não serve a uma grande massa de pessoas, por isso, sem força. 

Dessa forma, Gramsci, ao dividir o conceito de ideologia, apresenta aquela com 

maior força histórica. A ideologia é diferente do senso comum. Não é uma noção de 

realidade da classe subalterna. Embora ambas sejam práxis sociais que produzem 

visões de mundo, cada qual produz efeitos diversos na vida social. O senso comum é 

um conjunto de valores que organiza a vida social e, numa sociedade de classes, 

produz uma visão fragmentada. A ideologia é a operação que produz a liga. 

É o passo fundamental para a classe dominante manter seu status. Assim, a 

ideologia é: “o significado mais alto de uma concepção de mundo que se manifesta 

implicitamente na arte, no direito, na atividade econômica, em todas as manifestações 

de vida individuais e coletivas” (GRAMSCI, 1986, p. 16). Tendo como caráter e 

intenção conservar a unidade de todo o bloco social, a ideologia, enquanto concepção 

de mundo, possui a função positiva de atuar como “cimento” de toda a estrutura social. 



30 
 

 

Assim, a partir com um fragmento que se aproxima da concepção de Gramsci, 

Marilena Chauí afirma: 

 
a ideologia é um conjunto lógico, sistemático e coerente de representações 

(ideias e valores) e de normas ou regras (de conduta) que indicam e 

prescrevem aos membros da sociedade o que devem pensar, o que devem 

valorizar, o que devem sentir, o que devem fazer e como devem fazer. Ela é, 

portanto, um corpo explicativo (representações) e prático (normas, regras, 

preceitos) de caráter prescritivo, normativo, regulador, cuja função é dar aos 

membros de uma sociedade dividida em classes uma explicação racional 

para as diferenças sociais, políticas e culturais, sem jamais atribuir tais 

diferenças à divisão da sociedade em classes, a partir das divisões na esfera 

de produção. Pelo contrário, a função da ideologia é a de apagar as 

diferenças, como as de classes, e de fornecer aos membros da sociedade o 

sentimento da identidade social, encontrando certos referenciais 

identificadores de todos e para todos, como, por exemplo, a Humanidade, a 

Liberdade, a Igualdade, a Nação, ou o Estado (CHAUI; MARILENA, 1980, p. 

113). 

 

Percebemos, então, que a função de uma ideologia é espalhar o caráter 

ideológico de uma classe social sobre a outra classe, para movimentar, formar o seu 

domínio de forma alargada. No exercício da ideologia da classe dominante, ela exerce 

a sua atividade, em escolas públicas, influi por meio das leis da educação, das provas, 

dos livros, apostilas, da forma como apresenta e direciona o jovem para o mercado de 

trabalho, da estrutura das escolas, da alimentação dos jovens. Impondo a sua 

ideologia ali, na escola, a classe dominante cimenta a sua ideologia - não enxergando 

um todo, mas impondo a sua concepção para toda uma sociedade. 

 

 
2.2 A ESCOLA COM CONCEPÇÃO CAPITALISTA PARA AS CLASSES 

SUBALTERNAS 

 

Vejamos esse debate sob o ponto de vista da escola, uma instituição como um 

piso ideológico, onde se prática e divulga visões de mundo, concepções por exemplo 

de cidadania, de educação, de liberdade, de bem, etc. Exigem uma cidadania de cima 

para baixo, lotam as salas de aula, colocam profissionais não especialistas para dar 

aulas, exploram a mão de obra do professor, que está na linha de frente e é muito mal 

remunerado, enquanto outras profissões, com um menor impacto na vida social, 

acaba por ganhar dez vezes mais. Para observarmos isso, basta olhar para a grande 



31 
 

 

parte do nosso sistema político, que, alimenta cargos que nada fazem, ganhando 

absurdos, além do nosso sistema judiciário, que ganham em um ano, o que um 

trabalhador demora a vida toda para ganhar. Também, o professor do ensino básico, 

que tem que trabalhar em várias escolas, para tentar ter uma vida digna. 

A escola, dentro de um contexto capitalista, faz desta instituição, que deveria 

ser um local de formação igualitária e de espaço de transformação das desigualdades, 

e da organização das contradições sociais, e isto envolve todas as dimensões da vida 

do ser humano. O que a classe dominante toma por escola pública e o uso que se 

deve ser feito dela, é a de ser um campo de exercício de sua ideologia, acaba por ser 

utilizada como um lugar, um campo e um local estratégico para a formação de seus 

empregados, dos futuros e atuais colaboradores da grande empresa, uma escola 

focada e direcionada por interesses de classes. 

Assim, a escola deve formar indivíduos preparados e capacitados para 

consolidar a hegemonia. E existe uma escola para cada especialidade, um ramo 

complexo e dividido. A cada desenvolvimento da divisão do trabalho, a escola 

aprofunda suas especializações. Conforme Carlos Coutinho: 

 
A tendência atual é a de abolir qualquer tipo de escola 'desinteressada' (não 

imediatamente interessada) e 'formativa', ou de conservar apenas um 

reduzido exemplar, destinado a uma pequena elite de senhores e mulheres 

que não devem pensar em preparar-se para um futuro profissional, bem como 

a de difundir cada vez mais as escolas profissionais especializadas, nas quais 

o destino do aluno e sua futura atividade são predeterminados (COUTINHO; 

CARLOS, 2011, p. 213). 

 

Assim, portanto, por todo esse processo de divisão e subdivisões, de 

especializações, temos escolas voltadas e direcionadas intencionalmente para classe 

dominante. A escola capitalista é um lugar em que ocorre a formação para ele seguir 

a subserviência, em um modelo técnico-industrial, mercadológico-bancário, 

favorecendo aos ideais neoliberais presentes na visão econômica que orienta a 

política-educacional3, “o essencial repousa na capacidade do trabalhador de continuar 

a aprender o que lhe será útil profissionalmente” (LAVAL, 2004, p. 49) 

 

 
3 Existe uma diferença de tempo entre o conceito de escola capitalista e a escola na visão 

neoliberal, porém, o intuito permanece, ou seja, formar “cidadãos preparados para o trabalho, para o 
mercado de trabalho e assim garantir a mão de obra necessária para a manutenção do Estado burguês. 



32 
 

 

A escola deve olhar para o geral, para tudo o que implica a vida humana de 

qualidade e que estivesse a serviço de todas as pessoas, que garantisse ao menos 

mecanismos que ajudassem igualmente a todos a se realizarem enquanto seres 

humanos. A ideia do capital é: quanto mais bens materiais, diplomas, fama, 

reconhecimento, você conquista melhor você é, e mais valor você tem, logo, mais 

importância você tem. Laval destaca que o interessante para a escola hoje, segundo 

o discurso neoliberal, é o “aprender a aprender” em um sentido de ter ''criatividade, 

desembaraço, flexibilidade e autonomia” no modo do trabalho, devendo a escola 

“abandonar tudo o que se pareça com uma “acumulação de saberes supérfluos” 

(LAVAL, 2004, p. 49), assim, um ensino de filosofia não pode ser crítico e 

transformador, mas deve formar o jovem com os pressupostos dos ideais de cidadania 

do sistema vigente. 

O problema é que não há a possibilidade de todos serem bem-sucedidos aos 

moldes da ideologia burguesa-capitalista, ocorrendo dessa forma uma corrida 

desenfreada, desorganizada, injusta e desigual aos melhores lugares da sociedade 

capitalista. 

E é óbvio que a população das periferias, os jovens das escolas públicas, pela 

própria lógica interna do sistema, terão que se virar e desvirar-se para alcançar um 

lugar ao sol. Em nosso contexto social, que instiga a cultura do individualismo, do 

psicologismo burguês da autoajuda e da cultura motivacional, da resiliência, acabam 

na verdade, isolando e dividindo a sociedade como um todo, uma cultura que gera e 

fabrica competidores, pessoas competindo o tempo todo, em todos os níveis e setores 

da sociedade e da cultura dominante. 

Numa escola baseada na divisão de classes, a classe subalterna foi impedida 

de ajudar na construção de uma sociedade emancipada, na construção de um ser 

humano com concepções de mundo mais justas, igualitárias, de empatia, de bem 

comum e liberdade. É justamente partindo dessa concepção de mundo, que se faz 

necessário lutar conscientemente e constantemente para transformar a sociedade e a 

cultura como um todo, na construção de um ser humano demasiadamente humano. 

Eis aqui um espaço em que Carlos Nelson Coutinho reconhece uma educação 

abrangente. 



33 
 

 

[…] escola única inicial de cultura geral, humanista, formativa, que equilibre 

de modo justo o desenvolvimento da capacidade de trabalhar manualmente 

(tecnicamente, industrialmente) e o desenvolvimento das capacidades de 

trabalho intelectual (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 214). 

 

Vemos a concepção de um preparo para a vida social diversa, uma escola com 

a tarefa de inserir o jovem na vida social, de prepará-lo com afinco humano, 

explorando todas as suas potencialidades enquanto sujeito. Ou seja, uma educação 

para a capacidade do desenvolvimento de sua total autonomia e desenvolvimento 

enquanto ser humano. Portanto, uma criação não somente prática, mas uma formação 

prática em diálogo com a intelectual, humana, para que o indivíduo crie e tenha a sua 

própria iniciativa, uma ação na sociedade uma ação crítica-reflexiva, intelectual e 

autônoma. 

Uma forma igualitária de dar oportunidades iguais para todos. Para tanto, 

Coutinho sustenta que: 

 
A escola unitária requer que o Estado possa assumir as despesas que hoje 

estão a cargo da família no que toca à manutenção dos alunos, isto é, requer 

que seja completamente transformado o orçamento do ministério da 

educação nacional, ampliando-o enormemente e tornando-o mais complexo: 

a inteira função da educação e formação das novas gerações deixa de ser 

privada e torna-se pública, pois somente assim ela pode abarcar todas as 

gerações sem divisões de grupos ou castas (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 

215). 

 

Este tipo de concepção, tem no horizonte, uma economia política voltada para 

a educação de todos, de forma igualitária, por meio de políticas públicas. Assim, uma 

concepção de escola que não reflete criticamente seu contexto social, acaba por 

reproduzir continuamente a hegemonia de uma sociedade competitiva, e os abismos 

entre diversas camadas sociais. 

Esse modelo escolar passa a ser justamente o contrário no capitalismo. Como 

parte desse modo de produção, a escola capitalista para a classe subalterna acaba 

sendo um lugar somente de formação técnica, quando muito. O que também significa 

dizer um treinamento para uma cidadania acrítica. Formam tecnocratas, obedientes 

serviçais, civilizados, competidores, cumpridores de tarefas, copistas e jovens cheios 

de sonhos capitalistas, como ter uma bela casa, um belo carro, uma bela conta 

bancária, ser o melhor custe o que custar. Seguem, a palavra e o conceito da moda. 



34 
 

 

Passando a ideia de que estão preparando-os para a vida, para a realidade tal 

como ela só pode ser, os profissionais da educação hegemônica levam à camada 

subalterna a acreditar que realmente estão oferecendo a melhor educação para seus 

filhos, pensando em seu bem, em sua autonomia. No entanto, tais profissionais 

somente continuam a engrenagem social burguesa concepção de mundo egoísta, 

competitiva, meritocrática. 

No limite, o ser humano dessa educação ganha o seu valor pela utilização de 

sua energia vital, como um produto e uma peça a ser usada para a sua máquina 

funcionar corretamente. 

 
Somos frutos da cultura ocidental, que nega o direito à palavra do outro e 

impõe a sua pelo uso da força ou da domesticação das consciências, 

tornando hegemônica a palavra do opressor, sua ideologia, sua concepção 

de mundo como fato natural, determinado (FREIRE apud SOUZA, 2015, 

2015, p. 88). 

 

A peça que quebrar ou não funcionar direito, aquela que não se enquadra nos 

modelos, simplesmente é trocada por outra que servirá, exercendo funções práticas e 

automáticas, repetindo o movimento social da força hegemônica operada e 

instrumentalizada pela classe dirigente e dominante. 

 

 
2.3 A FILOSOFIA DA PRÁXIS COMO INSTRUMENTO DA EDUCAÇÃO 

EMANCIPATÓRIA 

 

Desde a independência nacional, a educação brasileira demora-se longamente 

para sair dos quintais de uma classe dirigente, privilegiando a formação de uma casta 

da sociedade em detrimento de outra. No entanto, há um longo processo de muitas 

lutas em prol do construir o que poderia vir a ser um cidadão, no sentido de sermos 

autores de nossa cultura. Busca dessa forma, uma conscientização conjunta 

(FREIRE, 2015, p. 213). 

 
Ninguém deixa seu mundo, adentrado por sua raiz, com o corpo vazio ou 

seco. Carregamos conosco a memória de muitas tramas, o corpo molhado de 

nossa história, de nossa cultura; a memória, às vezes difusa, às vezes nítida, 

clara, de ruas da infância, da adolescência, (...) a mão que se apertou, o 

sorriso que se perdeu num tempo de incompreensões, uma frase (…) Uma 



35 
 

 

palavra por tanto tempo ensaiada e jamais dita, afogada sempre na inibição, 

no medo de ser recusado que, implicado a falta de confiança, em nós 

mesmos, significa também a negação do risco (FREIRE apud SOUZA, 2015, 

p. 188). 

 

As mudanças ocorreram, as transformações foram sendo feitas com muito 

custo e luta. 

Trata-se aqui de um bom modo de introduzir a filosofia da práxis. A questão é 

que a filosofia da práxis se organiza como algo transitório, sendo por isso mesmo, 

transformadora da realidade. A filosofia da práxis se difere de todas as outras 

concepções filosóficas, justamente porque ela é transitória, o que a torna capaz de 

transformar a si mesma e às demais filosofias mediante a crítica. Contraria, pois, às 

filosofias tradicionais, que buscam se manter em suas concepções como verdades 

absolutas. Segue aqui Marx, na tese XI sobre Feuerbach (1845), quando afirma que 

os filósofos até aquele momento tinham apenas lançado diversas e diferentes 

interpretações sobre o mundo (MARX, 1969, p. 26-28). Entretanto, enquanto apenas 

interpretam o mundo, não conseguiriam se tornar filosofias concretas. De outro modo, 

uma filosofia que se prestasse à ação política trataria de transformar mundo. Nesta 

frase, Marx não abandona a filosofia como um mero idealismo interpretativo. De outro 

modo, ele modifica o status da filosofia, conferindo-lhe, um novo sentido, a saber: 

concebe uma “filosofia da práxis”. Segundo Coutinho (2011, p. 165-166), não é uma 

filosofia isolada, absoluta em seus sistemas. De outro modo, a filosofia da práxis tem 

uma pretensão de universalidade. Dessa forma, torna-se uma filosofia capaz de 

transformar a realidade. Assim, continua Coutinho: 

 
Mas cada sistema filosófico, tomado em si mesmo, não foi a expressão 

consciente destas contradições, já que tal expressão só poderia ser dada pelo 

conjunto dos sistemas em luta entre si. Todo filósofo está e não pode deixar 

de estar convencido de que expressa a unidade do espírito humano, isto é, a 

unidade da história e da natureza; de fato, se tal convicção não existisse, os 

homens não atuariam, não criariam uma nova história, isto é, as filosofias não 

poderiam transformar-se em 'ideologias', não poderiam assumir na prática a 

granítica e fanática solidez daquelas 'crenças populares' que têm a mesma 

energia das 'forças materiais’ (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 165 - 166). 

 

Ora, sob este ponto de vista, a história é contraditória e a filosofia da práxis 

busca constantemente estar livre das diversas concepções e posturas que possuam 



36 
 

 

uma visão única, recortada, de uma parte apenas, o que a tornaria dogmática. De 

outro modo, a filosofia da práxis deve estar atenta a uma consciência dos demais 

elementos de contradição que constitui a própria realidade histórica do homem, das 

sociedades. 

É necessário conhecer como são constituídas as relações entre os homens, 

“ninguém educa ninguém, ninguém tampouco se educa sozinho, os homens e 

mulheres se educam entre si mediatizados pelo mundo” (Freire apud SOUZA, 2015, 

p. 190). Essa tomada da consciência crítica por sua vez resulta no seguinte 

movimento, descrita por Coutinho: 

 
[…] a filosofia da práxis busca liberar-se de qualquer elemento ideológico 

unilateral e fanático, é a consciência plena das contradições, na qual o próprio 

filósofo, entendido individualmente ou como grupo social global, não só 

compreende as contradições, mas coloca a si mesmo como elemento da 

contradição, eleva este elemento a princípio de conhecimento e, 

consequentemente, de ação. O 'homem em geral' é negado, qualquer que 

seja a forma em que se apresente, e todos os conceitos dogmaticamente 

'unitários' são ridicularizados e destruídos enquanto expressões do conceito 

de homem em geral ou 'natureza humana' imanente em cada homem 

(COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 166). 

 

Decerto, as filosofias que ignoram as contradições de concepção tradicional, 

dogmática, imutável e intransigente partilham da história hegemônica de uma classe 

dominante. É o que havíamos dito sobre o contexto da educação nas escolas 

periféricas. 

Diante desse cenário, a filosofia da práxis é uma necessidade. Ainda mais no 

contexto atual, na atualidade da política educacional e social, submetida ao discurso 

de uma escola que não tenha partido, em que propõe aos alunos das periferias uma 

visão de liberdade e sociedade sem contradição alguma, uma postura adestradora 

diante dos professores com infinitas ameaças de exonerações, vídeos na internet, 

gravações, um estado educacional policialesco. Procuram, em contrapartida, passar 

a ideia aos alunos de que não existe nada a ser transformado na sociedade, que os 

professores críticos estão errados, que existe espaço para todos e é só se esforçar 

para obter o melhor desempenho. De acordo com esse discurso, o problema não está 

no governo, na história dos dominantes, no sistema econômico e, portanto, a 

sociedade é justa. O problema está no indivíduo que não se esforçou e não se esforça 



37 
 

 

como deveria, a meritocracia que não olha para todo o processo, do sistema desigual 

a décadas. A escola sem partido acusa a constituição de controlar a população, que 

deveria estar livre às regras do mercado. Portanto, não defendem que todos possuam 

direitos iguais e, sequer a constituição, quando se coloca dessa maneira. Portanto: 

“Num momento em que impera entre nós a globalização neoliberal, a ideologia do 

pensamento único, a ideologia do mercado acima da Vida, em que se decretou o fim 

das Utopias, momentos de fatalismos e de sentimento de impotência [...]” (Freire apud 

Souza, 2015, p. 67). 

Há aqui um contraponto. Contrário à neutralidade que a hegemonia tenta impor, 

a filosofia da práxis apresenta o conflito como parte inerente das instituições. Sem a 

dimensão conflituosa, a classe dominante acaba por criar uma distopia, que está 

carregada de um falso valor político, que é fazer os alunos acreditarem que nada pode 

ser transformado, que não existem contradições. Entretanto, a filosofia da práxis, 

baseada no conflito, também opera uma dimensão transformadora. Conforme 

Coutinho (2011, p. 167), isso “não significa que a utopia não possa ter um valor 

filosófico, já que ela tem um valor político e toda política é implicitamente uma filosofia, 

ainda que desconexa e apenas esboçada”. Algo que se vale da contradição inerente 

ao senso comum e suas variações na forma ideológica. 

Assim, existe a contradição na ideologia da classe dominante, que atravessa 

inúmeras condições, ou nas palavras de Paulo Freire: “o sexo só, não explica tudo. A 

raça só, também. A classe só, igualmente (…) Além da cor da pele, da diferenciação 

sexual, há também a 'cor' da ideologia” (Freire apud Souza, 2015, p. 189). 

Na ideologia dominante, vale a ideia de que existe um grupo social mais 

capacitado e forte, que busca a igualdade, a fraternidade e a liberdade de todos na 

sociedade. Criam um estado de coisas e de verdades absolutas onde a ideia é a 

manutenção e assegurar jovens pacíficos hoje para manterem uma sociedade futura 

cada vez mais obediente e que mantenha o consenso ao seu sistema hegemônico. 

As ideias não podem ser entendidas fora do contexto histórico e social. 

Enquanto na verdade, a sala de aula deve ser o espaço, a trincheira, onde é 

necessário e deve ocorrer a manifestação, a organização, a expressão das 

contradições históricas, buscando a consciência destas contradições em nossa 

sociedade atual e em sua formação. Em defesa do conflito que apresente as 

contradições, no entanto, a sala de aula deve ser um campo de batalha, de estratégias 



38 
 

 

para a formação e organização da classe subalterna, da camada periférica e para a 

organização de uma filosofia que combata a filosofia da classe dominante, 

denunciando e conhecendo os seus elementos, os seus pressupostos. 

O professor de filosofia, por sua vez, é o intelectual orgânico que tem a sua 

ação política dentro da sala de aula, criando espaço para a crítica do senso comum, 

da sua análise, sair desse folclore, uma ação política que deve organizar a filosofia da 

classe subalterna, para transformar a sociedade. Para tanto, o professor deve ter 

atenção ao senso comum dos alunos, utilizá-los e estar em relação de aprendizado, 

de troca de saberes com os alunos. Com efeito, trata-se de um professor disposto a 

aprender sempre, mas, sem esquecer-se de seu papel como professor, que é o 

formador de uma consciência, que está como um especialista ali, que tem uma práxis 

filosófica, uma teoria e uma prática com a filosofia, um saber mais aprimorado, mais 

técnico, um saber teórico e prático. 

O professor de filosofia, por ter esse percurso filosófico é o especialista, o que 

tem uma organização crítica dos saberes filosóficos e técnica. Apesar de ser o 

especialista ali em sala de aula, o professor não deve ter a sua postura em sala, como 

se fosse um patrão falando ao seu empregado. Um discurso de autoritarismo não deve 

fazer parte das aulas de filosofia. Pelo contrário, “deve ir transformando-se com o 

povo. E isso implica no respeito ao 'saber de experiência feito' (…) somente a partir 

do qual é possível superá-lo” (Freire apud SOUZA, 2015, p. 187), respeitar a 

experiência de vida, de mundo, a opinião do aluno, superar o senso comum em busca 

do bom senso, é uma ação política, dessa forma: (Freire apud SOUZA, 2015, p. 

187),“[…] perceber criticamente a importância do senso comum e o que nele há de 

bom senso”. 

Há aqui um ponto de vista caro para a reflexão gramsciana, que de certo modo, 

defende a filosofia que existe no senso comum. Pois, o que diferencia o fato de “todos 

os seres humanos serem filósofos (as)”, da ideia de que “qualquer um pode ensinar 

filosofia” no lugar do professor de filosofia? Se todos são filósofos, qualquer professor 

pode assumir as aulas de filosofia? Não partimos dessa lógica, mas, do sentido que 

Gramsci diz: 

 
O filósofo profissional ou técnico não só 'pensa' com maior rigor lógico, com 

maior coerência, com maior espírito de sistema, do que os outros homens, 

mas conhece toda a história do pensamento, isto é, sabe explicar o 



39 
 

 

desenvolvimento que o pensamento experimentou até ele e é capaz de 

retomar os problemas a partir do ponto onde eles se encontram após terem 

sofrido a mais alta tentativa de solução etc. Ele tem, no campo do 

pensamento, a mesma função que, nos diversos campos científicos, têm os 

especialistas. Entretanto, existe uma diferença entre o filósofo especialista e 

os demais especialistas, a saber, a de que o filósofo especialista se aproxima 

mais dos outros homens do que os demais especialistas.[...] Com efeito, é 

possível imaginar um entomólogo especialista sem que todos os outros 

homens sejam 'entomólogos' empíricos, ou um especialista da trigonometria 

sem que a maior parte dos outros homens se ocupem da trigonometria etc. 

(podem-se encontrar ciências refinadíssimas, especializadíssimas, 

necessárias, mas nem por isso 'comuns'), mas é impossível pensar em um 

homem que não seja também filósofo, que não pense, precisamente porque 

o pensar é próprio do homem como tal (a menos que seja patologicamente 

idiota) (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 10, II, § 52; 1, p. 410-411). 

 

O professor de filosofia é esse técnico, o profissional especialista em um 

constante exercício de busca de um rigoroso pensar. Ele procura estudar com rigor os 

processos das diferentes formas do pensamento. Consegue ter o senso do movimento 

do pensamento até a sua realidade, é capaz de retornar a questões de onde esses 

problemas surgiram bem como ver em que ponto essas questões se encontram no 

presente, após diversas tentativas em solucioná-los. Ele é o especialista no 

pensamento, preocupa-se e ocupa-se a todo momento com isso, da mesma forma que 

um outro especialista de outro ramo ocupa-se com sua atividade. 

No entanto, isso não significa tornar a filosofia da práxis distante das 

contradições. O especialista da filosofia não é um técnico neutro. Pelo contrário: 

 
[…] Se a filosofia da práxis afirma teoricamente que toda 'verdade' tida como 

eterna e absoluta teve origens práticas e representou um valor 'provisório' 

(historicidade de toda concepção do mundo e da vida), é muito difícil fazer 

compreender 'praticamente' que tal interpretação é válida também para a 

própria filosofia da práxis, sem com isso abalar as convicções que são 

necessárias para a ação (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 167). 

 

Existem no ambiente político social diversas dificuldades, em relação à filosofia 

da práxis. A ideologia da classe dominante contrapõe o filósofo ao homem de ação. 

No entanto, o filósofo é um homem de ação, o professor de filosofia no ensino médio 

é o intelectual orgânico, que deve organizar uma filosofia e isto é ação, é filosofia. No 

entanto, ao partir da filosofia da práxis, o professor de filosofia se depara com as 

camadas presentes no senso comum. Na sala de aula estão, de certo modo, todas as 



40 
 

 

relações sociais que são construídas na história da humanidade. Deduz-se desse 

estado de coisas, muitos dramas morais, culpas e sofrimentos, bem como certo 

sentimento de superação. O ensino de filosofia, construído a partir da práxis, depara- 

se, pois, com estes dilemas. Decerto, tal postura traz muitas vezes complicações e 

reclamações a quem quer que questione esses tabus, assuntos que para eles eram 

intocáveis, verdades indiscutíveis, referenciais acertados e absolutos. 

A filosofia da práxis opera, pois, com um caráter histórico. A ação política 

empreendida pela filosofia da práxis, que vai se opor às culturas hegemônicas 

produzidas pela classe dirigente, carrega consigo as contradições historicamente 

postas pela ideologia hegemônica, o modo como a ideologia se efetiva. “A hegemonia 

realizada significa a crítica real de uma filosofia, sua real dialética” (COUTINHO; 

CARLOS, 2011, p. 167). 

A partir disso, é possível à filosofia da práxis operar uma transformação da 

realidade, reconhecendo as contradições históricas e a possibilidade de mudança dos 

eixos que norteiam a sociedade. Trata-se, pois, de, desde a posição da classe 

subalterna, abrir-se para uma nova concepção de mundo, uma ação filosófica que cria 

um bom senso, uma nova organização das relações sociais a partir da crítica concreta 

de uma filosofia, da crítica ao senso comum estabelecido acriticamente. Uma 

elaboração constante e paciente de crítica, portanto. Seguimos aqui Paulo Freire, que 

afirma: 

 
Ninguém é sujeito da autonomia de ninguém. Por outro lado, ninguém 

amadurece de repente aos 25 anos. A gente vai amadurecendo todo dia ou 

não. A autonomia, enquanto amadurecimento do ser para si, é um processo, 

é um vir a ser (FREIRE, PAULO apud SOUZA, ANA INÊS, 2015, p. 205). 

 

Logo, a filosofia da práxis tem em si mesma, o propósito de fazer a camada 

subalterna progredir para uma consciência de uma vida melhor. Assim, precisa-se que 

os intelectuais estejam em contato direto com essa camada da sociedade e esse 

movimento orienta-se não para manter a classe subalterna na opressão, mas para 

construir um bloco intelectual e moral em vista da possibilidade de um progresso 

intelectual de massa, construir e organizar um consenso e não somente de uma 

pequena parte da sociedade, de pequenos grupos. 



41 
 

 

A questão é que o subalterno, na divisão social estabelecida, carrega consigo 

concepções do passado que acolhe de modo acrítico. Muitas vezes, coisas e 

concepções que são e foram passadas entre gerações nunca foram questionadas. É 

necessário que os alunos no ensino de filosofia entrem em conflitos sobre ideias 

políticas, éticas, sobre a sua maneira de conceber a realidade. Assim, ele será 

provocado a buscar uma consciência política, onde a teoria e a prática se unirão para 

ocorrer a luta. Com isso: 

 
[…] a filosofia da práxis é uma filosofia independente e original que tem em si 

mesma os elementos de um novo desenvolvimento para passar de 

interpretação da história a filosofia geral. É preciso trabalhar justamente neste 

sentido [...] A filosofia da práxis é o coroamento de todo este movimento de 

reforma intelectual e moral, dialetizado no contraste entre cultura popular e 

alta cultura (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 176). 

 

É, pois, a superação e o desenvolvimento de uma nova cultura, que traz consigo 

o horizonte de uma igualdade dos acessos aos bens culturais e políticos. No exercício 

crítico pela superação das divisões sociais acontece o movimento, o vir a ser de uma 

nova cultura, de uma nova moral, de novas relações sociais. 

A sala de aula deve também acompanhar esse movimento, provocado pela 

dialética em que uma teoria é também uma ação e uma ação também é uma teoria. 

Conforme Coutinho: 

 
[…] é uma filosofia que é também uma política e uma política que é também 

uma filosofia. Ainda atravessa sua fase popular: suscitar um grupo de 

intelectuais independentes não é coisa fácil, requer um longo processo, com 

ações e reações, com adesões e dissoluções e novas formações muito 

numerosas e complexas: é a concepção de um grupo social subalterno, sem 

iniciativa histórica, que se amplia continuamente, mas de modo inorgânico, e 

sem poder ultrapassar um certo grau qualitativo que está sempre aquém da 

posse do Estado, do exercício real da hegemonia sobre toda a sociedade, 

que, só ele, permite um certo equilíbrio orgânico no desenvolvimento do grupo 

intelectual (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 176-177). 

 

Entre a teoria e a ação, a filosofia no ensino médio público nas periferias é uma 

ação política que segue em um contínuo processo de construção e desafios. Como 

colocado anteriormente, o professor de filosofia se depara com momentos de reações 

de jovens que repulsam outra concepção de mundo que não a dele. 



42 
 

 

Nesse sentido, é muito interessante quando em sala de aula o professor capta 

que a maioria dos alunos não possuem a noção de que pertencem a uma condição 

comum. Paradoxalmente, a ausência desta noção é um fator que os une. Dela vem a 

força para fazer ser um futuro bloco social orgânico. Por exemplo, o grêmio estudantil 

pode ser a experiência deste elemento social, quando se organizam e percebem que 

são fortes unidos, que colocam a teoria em prática, quando buscam o conhecimento 

das questões e colocam esse conhecimento em prática nas ações em benefício da 

escola, da convivência deles ali. Desde essa elaboração, os alunos notam que 

pertencem a um mesmo lugar. 

A partir de uma visão crítica, os discentes podem inclusive mudar as opiniões 

do corpo docente, da direção. Com efeito, o poder não é algo estático, mas é uma 

relação histórica e pode ser mudada. Há uma luta contra hegemônica posta aqui. A 

visão crítica faz com que a comunidade escolar perceba que podem formar e fazer 

parte de um organismo social, de algo vivo, de onde estabelecem relações com os 

demais. 

A filosofia em sala de aula e o professor de filosofia no seu uso por meio da 

filosofia da práxis, precisa se empenhar por elaborar a crítica ao senso comum acrítico. 

Com isso, elabora-se um bom senso, uma ação de conscientização. Pois, antes de 

transformar a realidade, é preciso tomar primeiro consciência da realidade, dos 

processos que desvelaram as relações. Dessa forma (Freire apud Souza, 2015, 

p. 197), opera-se aqui um “ato de conhecimento, não só dos conteúdos, mas dá razão 

de ser dos fatos econômicos, sociais, políticos, ideológicos, históricos”, pois todas 

essas dimensões ajudam a explicar a submissão e a condição de subalternidade. 

Cabe, então, ao professor de filosofia elaborar provocações, trabalhos, aulas 

que ajudem na elaboração de uma consciência de classe e na crítica geral das 

concepções de mundo, na consciência dos direitos e na luta pela construção de novos 

direitos, na ampla discussão de todas estas questões. 

Tendo isso em vista, o professor atua uma filosofia em sala de aula, utilizada 

como instrumento da educação emancipatória, com a intenção de formar jovens que 

governem a si mesmos, “o homem que caminha sobre as próprias pernas” 

(COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 177). 

Na condição de professor de filosofia da periferia de São Paulo, na constante 

construção por uma educação emancipatória, passa a ser fundamental levar todo o 



43 
 

 

conhecimento possível e geral para dentro das aulas de filosofia utilizando-se do 

conhecimento do senso comum dos alunos, de suas visões de mundo, de tê-los como 

sujeitos do conhecimento, em uma relação de sujeito-sujeito. Como na concepção de 

Paulo Freire: 

 
Possibilitar nas classes populares o desenvolvimento de sua linguagem, 

jamais pelo blablablá autoritário e sectário dos 'educadores', de sua 

linguagem que, emergindo da e voltando-se sobre sua realidade, perfile as 

conjecturas, os desenhos, as antecipações do mundo novo (FREIRE, PAULO 

apud SOUZA, ANA INÊS, 2015, p. 203). 

 

É esse sentido que uma concepção de filosofia da práxis, em sala de aula, na 

periferia, deve ser utilizada, como um instrumento de transformação. Nela, está a 

intencionalidade de organizar esse conhecimento presente no senso comum – um 

movimento em busca do senso mais bem apurado, criticado e analisado e, assim, 

consciente. Pois, é esse sentido de superação que se trata, não é ter acesso ao senso 

comum e forçar para que permaneçam nele, conservando-o em todos os seus pontos, 

mas é analisá-lo com o intuito de cultivar o “caroço” de bom senso que o senso comum 

possui. 

Se acaso o professor de filosofia, apenas reproduzir o senso comum, achando 

que não se deve criticá-lo, analisá-lo e organizá-lo, na verdade, reproduz a postura 

autoritária da classe dominante, e dessa maneira, reproduz, sem saber ou sabendo, 

a filosofia burguesa. Com isso, deixa de perceber e investigar com afinco, as diversas 

e complexas contradições de partes que estão presentes no senso comum da classe 

subalterna. Assim, estará por fazer, o que busca perpetuar na classe subalterna, a 

classe dominante. Mas, é necessário conhecê-lo e respeitar o senso comum dos 

alunos, ou melhor, deve-se entrar em contato com o senso comum. Não se trata de 

um encontro desinteressado, mas, como professor de filosofia, parte de uma 

concepção da práxis, e buscar ultrapassar o senso comum estabelecido. 

Ou seja, o senso comum não pode ser ignorado jamais. É necessário que o 

professor conheça o senso comum dos alunos e se relacione com ele de forma 

democrática e simples, assim, de acordo com Paulo Freire (2015, p. 187), “O que não 

é possível (…) é o desrespeito ao saber de senso comum; o que não é possível é 

tentar superá-lo sem, partindo dele, passar por ele”. Ou, como nos afirma Gramsci: 



44 
 

 
 

 
A filosofia da práxis não busca manter os “simples” na sua filosofia primitiva 

do senso comum, mas busca, ao contrário, conduzi-los a uma concepção de 

vida superior. Se ela afirma a exigência do contato entre os intelectuais e os 

simples não é para limitar a atividade científica e para manter uma unidade 

no nível inferior das massas, mas justamente para forjar um bloco intelectual- 

moral que torne politicamente possível um progresso intelectual de massa e 

não apenas de pequenos grupos intelectuais (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 

10, II, § 12; p. 103). 

 

Deste ponto de vista, a filosofia da práxis não é somente uma unidade entre 

teoria e prática, mas é a expressão histórica das classes populares, dos subalternos, 

que querem educar a si mesmos na arte do governo. Uma práxis que está 

fundamentada nas relações que atua ao mesmo tempo passiva e ativamente. Ela é a 

expressão teórica do esforço feito pelas classes populares para educarem a si 

mesmas a arte do governo, sempre com a atitude crítica, estando atenta, refutando e 

contestando todos os desvios ideológicos, inclusive aqueles aceitos e dados pela 

própria camada subalterna. Portanto, de acordo com Gramsci: 

 
Uma filosofia da práxis só pode apresentar-se, inicialmente, em atitude 

polêmica e crítica, como superação da maneira de pensar precedente e do 

pensamento concreto existente (ou mundo cultural existente). E portanto, 

antes de tudo, como crítica do “senso comum” (e isto após basear-se sobre o 

senso comum para demonstrar que “todos” são filósofos e que não se trata de 

introduzir ex novo uma ciência na vida individual de “todos”, mas de inovar e 

tornar “crítica” uma atividade já existente); e, posteriormente, como crítica da 

filosofia dos intelectuais, que deu origem à história da filosofia (GRAMSCI; 

ANTONIO, 1999, c 10, II, § 12; p. 101). 

 

Por isso, a transformação do senso comum passa por debater o senso comum 

presente nos alunos da periferia, com a intenção de superar as maneiras de se pensar 

anteriormente e, que, trazem traços de um conservadorismo e ao mesmo tempo traços 

da maneira de pensar contemporânea. É no meio desse debate que a filosofia passa 

a se mostrar em sua práxis. Algo que Gramsci percebe quando se questiona: 

 
 

Com efeito, não existe filosofia em geral: existem diversas filosofias ou 

concepções do mundo, e sempre se faz uma escolha entre elas. Como ocorre 

esta escolha? E esta escolha um fato puramente intelectual, ou é um fato 

mais complexo? E não ocorre frequentemente que entre o fato intelectual e a 



45 
 

 

norma de conduta exista uma contradição? Qual será, então, a verdadeira 

concepção do mundo: a que é logicamente afirmada como fato intelectual, ou 

a que resulta da atividade real de cada um, que está implícita na sua ação? 

E, já que a ação é sempre uma ação política, não se pode dizer que a 

verdadeira filosofia de cada um se acha inteiramente contida na sua política? 

(GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 10, II, § 12; p. 96-97). 

 

Uma filosofa no ensino público, que parte do senso comum, porque seria 

importante tal ensino de filosofia em meio a uma periferia, aliás, uma filosofia que parte 

de dentro de periferia? Por que uma filosofia partindo desse espaço poderia ser 

contemplada em escolas da classe dominante? De que maneira, que, ao se fazer 

filosofia partindo do senso comum é uma ação política? 

 

2.4 A FILOSOFIA A PARTIR DO SENSO COMUM 

 
Em um contexto italiano do século XX, a classe dominante, dizia-se e atribuía 

um valor acadêmico e ideal em relação a quem era considerado ou não, um intelectual. 

Esta classe dominante, afirmava-se provedora do conhecimento e a única capaz para 

tal elaboração, julgando o filho do proletariado como inferior intelectualmente em 

relação ao filho burguês. 

Assim, fazia-se uma educação de primeira qualidade somente para a classe 

burguesa, enquanto para a camada subalterna destinava uma escola voltada para a 

formação de proletariados para a sociedade industrial. Com efeito, a classe dominante 

utiliza a escola como lugar para perpetuar a condição subalterna das massas e, assim, 

permanecer com a sua atividade hegemônica. Gramsci não deixa de registrar essa 

marca, no seguinte relato: 

 
O que o senhor faria para educar moralmente um papuano4?’, perguntou um 

de nós, alunos, há muitos anos, ao Prof. Labriola5, numa de suas lições de 

Pedagogia, objetando contra a eficácia da Pedagogia. ‘Provisoriamente (...) 

 

4 Povos aborígenes papuanos que vivem na Indonésia. Os primeiros habitantes de Papua Nova Guiné, 
provavelmente migrantes do arquipélago indonésio, chegou a cerca de 50.000 anos atrás. 

 
 

5 Labriola nasceu em Cassino e era filho de um professor. Em 1861, ele se matriculou na Universidade 
de Nápoles. Em 1874, foi nomeado professor de filosofia na Universidade de Roma, onde passaria o 
resto de sua vida. Embora ele fosse crítico do liberalismo desde 1873, sua abordagem ao marxismo foi 
gradual e não expressou explicitamente um ponto de vista socialista até 1889. 



46 
 

 

eu faria dele um escravo; e essa seria a pedagogia adequada à circunstância, 

deixando para depois saber se, com seus netos e bisnetos, seria possível 

começar a usar algo da pedagogia moderna’[...] Deve ser aproximada 

também do modo de pensar de Gentile6 no que se refere ao ensino religioso 

nas escolas primárias[...] Poder-se-ia recordar o que disse Bertrando 

Spaventa sobre aqueles que gostariam de ver os homens sempre no berço 

(ou seja, no momento da autoridade, que, não obstante, educa para a 

liberdade os povos imaturos) e pensam que toda a vida (dos outros) se passa 

num berço (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 11, II, § 1; p. 85 - 86). 

 

A classe dominante, a fim de conservar o seu sistema de opressão, acaba 

fazendo da educação, o seu campo de influências e disseminação de sua cultura. 

Para Gramsci, continuando o raciocínio anterior de seu relato: 

 
[…] o problema deve ser colocado historicamente de outro modo: ou seja, se 

uma nação ou um grupo social que atingiu um grau superior de civilização 

pode (e, portanto, deve) “acelerar” o processo de educação dos povos e dos 

grupos sociais mais atrasados, universalizando e traduzindo de modo 

adequado a sua nova experiência (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 11, II, § 1; 

p. 86). 

 
Ainda de acordo com nosso autor, ele nos lembra que, para efetiva esse salto, 

“[…] é necessário, ao contrário, que exista uma luta a respeito, e essa luta é 

precisamente a condição para que os netos e bisnetos do papuano sejam libertados 

da escravidão” (GRAMSCI, 1999, c 11, II, § 1; p. 86-87). 

Fazendo-se uma analogia em relação à atividade filosófica em sala de aula de 

uma periferia, podemos dizer que o ensino dessa disciplina nesse contexto, partindo 

do senso comum, tem como pressuposto, demonstrar que todos as pessoas são 

filósofos (as); que todos temos opiniões, conhecimento sobre algo, o que mobiliza um 

trabalho inicial de coletar as opiniões e visões de mundo daquela turma. A este, segue 

um segundo momento: o de mobilizar críticas, reflexões, análises, e organizar o 

pensamento e o senso comum, em vista de renová-lo com uma melhor apuração e, 

portanto, de modo consciente. De acordo com Gramsci (1999, c 11, II, § 12; p. 93), o 

ensino de filosofia deveria ser tal que: 

 
 
 

6 Giovanni Gentile (1875-1944). Autointitulado filósofo do fascismo, foi ministro da Instrução Pública 
entre 1922 e 1925 (já no governo de Mussolini foi autor de importante reforma do ensino. Membro do 
grande conselho fascista, permaneceu fiel a Mussolini até o final (GRAMSCI, 1999, c 11, pag. 85-92). 
Sua crítica parte pelo fato de que tanto Croce como Gentile continuamente em suas filosofias cortejar 
o senso comum popular (GRAMSCI, 1999, c 11, pag. 457-470). 



47 
 

 

Após demonstrar que todos são filósofos, ainda que a seu modo, 

inconscientemente — já que, até mesmo na mais simples manifestação de 

uma atividade intelectual qualquer, na “linguagem”, está contida uma 

determinada concepção do mundo —, passa-se ao segundo momento, ao 

momento da crítica e da consciência, ou seja, ao seguinte problema: é 

preferível “pensar” sem disto ter consciência crítica, de uma maneira 

desagregada e ocasional, isto é, “participar” de uma concepção do mundo 

“imposta” mecanicamente pelo ambiente exterior, ou seja, por um dos muitos 

grupos sociais nos quais todos estão automaticamente envolvidos desde sua 

entrada no mundo consciente (e que pode ser a própria aldeia ou a província, 

pode se originar na paróquia e na “atividade intelectual” do vigário ou do velho 

patriarca, cuja “sabedoria” dita leis, na mulher que herdou a sabedoria das 

bruxas ou no pequeno intelectual avinagrado pela própria estupidez e pela 

impotência para a ação), ou é preferível elaborar a própria concepção do 

mundo de uma maneira consciente e crítica e, portanto, em ligação com este 

trabalho do próprio cérebro, escolher a própria esfera de atividade, participar 

ativamente na produção da história do mundo, ser o guia de si mesmo e não 

mais aceitar do exterior, passiva e servilmente, a marca da própria 

personalidade?. 

 

Esta perspectiva particularmente interessa nessa pesquisa. Mas, por que 

Gramsci nos cadernos do cárcere de número 11, ao abordar a filosofia e o seu ensino, 

fala do senso comum e a implicação no ensino de filosofia? Ora, já falamos um pouco 

sobre o senso comum, ideologia e sua tendência a consolidar uma hegemonia. Agora 

vamos partir do senso comum de modo a abordar a práxis do ensino da filosofia. 

Vimos que no senso comum se estabelecem condicionantes ideológicos, visões 

desagregadoras, concepções eternas, deterministas e imutáveis. Existe nele, “[...] um 

caráter de conservadorismo: ele é levado a acreditar que aquilo que existe hoje, 

sempre existiu'” (LIGUORI; GUIDO, VOZA; PASQUALE, 2017, pag. 723). No entanto, 

o senso comum não é o território dos preconceitos cristalizados apenas. Gramsci 

elabora uma crítica a Benedetto Croce7 e Giovanni Gentile que pode nos ajudar a 

pensar melhor a respeito desse lugar do senso comum no exercício da filosofia. O 

debate aqui nos interessa para uma reflexão mais detida sobre a passagem que nos 

interessa entre a filosofia e o senso comum. Quanto ao primeiro: 

 
 
 
 

7Benedetto Croce (1866-1952) de família rica, influente e conservadora. Inicialmente Croce chega a 

apoiar o governo fascista de Mussolini, mas depois se opõe ao regime. O confronto com o materialismo 

histórico e a filosofia de Hegel levou-o a elaborar seu próprio conceito filosófico, o Idealismo Dialético, 

interpretado como uma visão otimista da história da humanidade, como uma evolução dialética rumo 

ao progresso do espírito objetivo e como uma história da liberdade. 



48 
 

 

Gentile fala de 'natureza humana a-histórica e de 'verdade do senso comum', 

como se no 'senso comum' pudesse se encontrar tudo e como se existisse 

um 'único senso comum' eterno e imutável (LIGUORI; PASQUALE, 2017, 

pag. 723). 

 

Segundo Liguori, para Gramsci, Croce e Gentile se associam ao senso comum 

por interesses de classe, de perpetuação para manter os demais em condições de 

subalternidade. De acordo com Guido (2017, p. 723), “Croce e Gentile se associam 

tática e estruturalmente ao senso comum, porque querem que os subalternos 

continuem a ser subalternos”. O que Gramsci está querendo dizer, não é que não 

exista nenhuma verdade no senso comum, mas que ele é algo confuso, contraditório 

e que tem aversão às mudanças. Segundo Gramsci (1999, pag. 118), “precisamente 

porque o senso comum é grosseiramente misoneísta e conservador, e ter conseguido 

inserir nele uma nova verdade é prova de que tal verdade tem uma grande força de 

expansividade e de evidência”. Dessa forma, no senso comum existe de tudo, e no 

meio deste tanto também traz elementos de verdade, pois, justamente, também por 

isto, existe a possibilidade de uma tese se tornar um bom senso. 

Daqui, surge a tão conhecida ideia gramsciana de que todos são, de 

determinado modo, filósofos. Segundo nosso autor: 

 
É preciso destruir o preconceito, muito difundido, de que a filosofia é algo 

muito difícil pelo fato de ser a atividade intelectual própria de uma determinada 

categoria de cientistas especializados ou de filósofos profissionais e 

sistemáticos. É preciso, portanto, demonstrar preliminarmente que todos os 

homens são “filósofos”, definindo os limites e as características desta “filosofia 

espontânea”, peculiar a “todo o mundo” (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 11 § 

12, p. 93). 

 

É preciso, pois, acabar com a ideia de que à filosofia é reservada aos que 

possuem uma inteligência elevada e é reservada somente para os filósofos 

profissionais. É preciso antes, saber, que “todos são filósofos”. Portanto, quando 

Gramsci afirma que é preciso “demonstrar” que todos os homens são filósofos, o que 

isso quer dizer? Justamente porque todas as relações possuem uma filosofia 

enquanto visão de mundo, então implícita ou explicitamente, todos tiveram, tem e 

terão em algum momento de suas vidas contato com a cultura filosófica. De acordo 

com Gramsci (1999, c 11 § 12, p. 93), isso pode acontecer: 



49 
 

 

1) na própria linguagem, que é um conjunto de noções e de conceitos 

determinados e não, simplesmente, de palavras gramaticalmente vazias de 

conteúdo; 2) no senso comum e no bom senso; 3) na religião popular e, 

consequentemente, em todo o sistema de crenças, superstições, opiniões, 

modos de ver e de agir que se manifestam naquilo que geralmente se 

conhece por “folclore”. 

 
Ou seja, uma questão essencial é a de que nascemos fazendo parte de um mundo, 

de uma cultura, de diversas visões de mundo, de conceitos pré-estabelecidos, pela 

estrutura de uma linguagem, por novos sensos comuns e bons sensos, por todo um 

sistema de crenças, religiões em geral, por valores já determinados. 

Nesse sentido, Gramsci nos faz entender que o senso comum é o “folclore” da 

filosofia, reconhecendo: 

 
Por ciência popular – ou folclore, conhecimento popular – o conhecimento 

empírico, ou fundado no senso comum, que tem sido uma característica 

ancestral, cultural e ideológica dos que se acham na base da sociedade. Esse 

conhecimento lhes tem possibilitado criar, trabalhar e interpretar, 

predominantemente com os recursos naturais diretos oferecidos ao homem 

(FALS, ORLANDO; BRANDÃO, CARLOS RODRIGUES (Org.), 1984, p. 45). 

 

Com base nesse “folclore”, em que se imerge num imenso oceano de 

concepções formuladas por gerações e gerações, compreende-se que “todos os 

homens são filósofos”, pois todos de algum modo “estão” em uma concepção de 

mundo, mesmo que não saibam disso ou que nunca pensem sobre tal questão. É a 

partir do encontro com o senso comum, que Gramsci (1999, c 11 § 12, pag. 93) pode 

seguir com sua perspectiva crítica, afinal: 

 
Após demonstrar que todos são filósofos, ainda que a seu modo, 

inconscientemente — já que, até mesmo na mais simples manifestação de 

uma atividade intelectual qualquer, na “linguagem”, está contida uma 

determinada concepção do mundo —, passa-se ao segundo momento, ao 

momento da crítica e da consciência. 

 
Daí nosso pressuposto de estabelecer um ensino de filosofia a partir do senso 

comum: pois existe uma semente de bom senso, algo de espontâneo, no senso 

comum, na “filosofia dos não-filósofos”, na visão de mundo recebida de modo não- 

crítico, recebido como verdades absolutas, imutáveis, permanentes, indubitáveis, 

anacrônicas e por muitos tomadas como verdades, como uma religião. 



50 
 

 

Estaríamos aqui em consonância com Gramsci (1999, c 11 § 13, p. 114), 

quando este afirma: 

 
Destinado essencialmente a uma comunidade de leitores que não são 

intelectuais de profissão, deveria partir da análise crítica da filosofia do senso 

comum, que é a “filosofia dos não-filósofos”, isto é, a concepção do mundo 

absorvida acriticamente pelos vários ambientes sociais e culturais nos quais 

se desenvolve a individualidade moral do homem médio. O senso comum não 

é uma concepção única, idêntica no tempo e no espaço: é o “folclore” da 

filosofia e, como o folclore, apresenta-se em inumeráveis formas; seu traço 

fundamental e mais característico é o de ser uma concepção (inclusive nos 

cérebros individuais) desagregada, incoerente, inconsequente, conforme à 

posição social e cultural das multidões das quais ele é a filosofia. 

 
Portanto, Gramsci (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 128-150), admitia que o 

senso comum possuía um “caroço de bom senso”, a partir do qual poderia desenvolver 

o espírito crítico. Advertia, contudo, para o risco de uma superestimação do senso 

comum, cujos horizontes, afinal, são inevitavelmente muito limitados. Como temos 

insistido, o "senso comum” é, em si mesmo, difuso e incoerente. A percepção da 

realidade, no âmbito desse campo visual estreito, não poderia deixar de ser, segundo 

o teórico italiano, drasticamente empírica, restrita à compreensão, imediata e 

superficial. 

Apesar do senso comum ser limitado em si mesmo, quando não se apresenta 

como conservador, é possível encontrar nele uma dimensão utópica e libertadora que 

pode ser ampliada através do senso crítico. Dessa forma, o caminho para uma melhor 

e mais aprimorada consciência crítica é o senso comum, pois, através dele temos 

contato com a história das classes oprimidas e das concepções que se tornaram 

hegemônicas e foram assimiladas acriticamente. Existe um conhecimento popular, 

espontâneo no homem comum. Haveria no senso comum a possibilidade de uma 

“filosofia espontânea” de não-filósofos, a possibilidade de uma crítica sobre este 

material cultural e, por conseguinte, de sua transformação. 

 
Comecemos examinando as contribuições do conhecimento popular, ou 

folclore, a ciência do homem comum. Ela é o conhecimento prático, empírico, 

que ao longo dos séculos tem possibilitado, enquanto meios naturais diretos, 

que as pessoas sobrevivam, criem, interpretem, produzam e trabalhem. 

Gramsci mostrou um caminho quando reivindicou que existe nas classes 

trabalhadoras uma “filosofia espontânea” contida na linguagem (como um 

complexo de conhecimentos e conceitos), no senso comum e no sistema de 

crenças que, embora incoerente e disperso em nível geral, tem valor na 



51 
 

 

articulação das práticas cotidianas (FALS, ORLANDO; BRANDÃO, CARLOS 

RODRIGUES (Org.), 1984, p. 47-48). 

 
Dessa forma, não se despreza totalmente o modo de pensar do senso comum, 

mas se enfatiza que é preciso superar um primeiro momento, estágio de 

conhecimento, em direção a uma abordagem crítica, coerente. Pois, existe algum bom 

senso no senso comum, existe um espontaneísmo e é por essa brecha que o 

professor de filosofia vai seguir, como um intelectual orgânico, para a elaboração 

crítica e consciente dos pressupostos impostos e recebidos acriticamente pelo 

homem. 

Desde então, conforme Gramsci (1999, c 11, § 12, p. 93-94): 

 
 

[...]passa-se ao segundo momento, ao momento da crítica e da consciência, 

ou seja, ao seguinte problema: é preferível “pensar” sem disto ter consciência 

crítica, de uma maneira desagregada e ocasional, isto é, “participar” de uma 

concepção do mundo “imposta” mecanicamente pelo ambiente exterior, ou 

seja, por um dos muitos grupos sociais nos quais todos estão 

automaticamente envolvidos desde sua entrada no mundo consciente (e que 

pode ser a própria aldeia ou a província, pode se originar na paróquia e na 

“atividade intelectual” do vigário ou do velho patriarca, cuja “sabedoria” dita 

leis, na mulher que herdou a sabedoria das bruxas ou no pequeno intelectual 

avinagrado pela própria estupidez e pela impotência para a ação)[...]. 

 
 

Partindo das diversas formas do senso comum, iniciam-se as críticas às 

concepções do senso comum. Com isso, busca-se a consciência dos fatores, dos 

mecanismos, dos ideais implícitos e explícitos em diversos campos nas estruturas da 

sociedade, na história, nas filosofias, na cultura. Ou seja, buscam-se os pressupostos 

da práxis social, suas condições de dominação, as formas resultantes de alienação, 

as divisões de classes e suas injustiças correspondentes, bem como o ponto de vista 

do subalterno que vive nas periferias. Começa-se a refletir e criticar as visões de 

mundo que durante todo o processo histórico do homem foram sendo impostas, 

assimiladas e recebidas acriticamente e automaticamente pelas massas populares. 

Como um saldo da crítica ao senso comum, Gramsci (1999, c 11 § 12, p. 93- 

94) propõe um exercício contra hegemônico, quando conclui: 

 
 

a própria esfera de atividade, participar ativamente na produção da história 

do mundo, ser o guia de si mesmo e não mais [...] é preferível elaborar a 

própria concepção do mundo de uma maneira consciente e crítica e, portanto, 



52 
 

 

em ligação com este trabalho do próprio cérebro, escolher reiterar do exterior, 

passiva e servilmente, a marca da própria personalidade[...]. 

 
Ou seja, a proposta gramsciana resiste a ficar passivamente na produção da 

história do mundo. De outro modo, o senso comum não é aceito de maneira passiva, 

mas precisa ser transformado em bom senso, que é a elaboração coerente do saber 

e como explicitações das intenções conscientes dos indivíduos livres. 

Esse bom senso é o núcleo sadio do senso comum. Algo que vem com o 

reconhecimento do lugar social em que este senso comum se estabelece. Segundo 

nosso autor (GRAMSCI, 1999, c 11 § 12, p. 94): 

 
Pela própria concepção do mundo, pertencemos sempre a um determinado 

grupo, precisamente o de todos os elementos sociais que compartilham um 

mesmo modo de pensar e de agir. Somos conformistas de algum 

conformismo, somos sempre homens-massa ou homens-coletivos. O 

problema é o seguinte: qual é o tipo histórico de conformismo, de homem- 

massa do qual fazemos parte? 

 

Com efeito, após o mapeamento do senso comum e das ideias que circulam 

nele, o exercício passa a ser tomar consciência do grupo a que pertencemos e da 

forma em que pensamos e agimos a partir desse lugar social. Passo fundamental para 

elaborarmos conscientemente a nossa concepção e nossas escolhas, buscando 

superar o que estava simplesmente dado pelo senso comum, buscando saber, em 

contrapartida, os motivos de tais ideias nesta visão de mundo. Pois, se vivemos e 

nunca fizemos uma crítica coerente das ideias que nos rodeiam, acabamos por 

simplesmente participar de visões fechadas, preconceituosas, ou mesmo adotamos 

filosofias e visões de mundo desconexas com nossa própria realidade. 

É possível inclusive de, sem a crítica, defender e passar a ter a mesma visão 

de mundo (por exemplo, de um grupo que nos oprime), passando até mesmo a 

acreditar que uma classe ou um grupo de pessoas realmente devem comandar, 

orientar, dirigir toda uma massa. Seríamos assim a parte acrítica da massa, como 

afirma Gramsci (1999, c 11 § 12, p. 94): 

 
Quando a concepção do mundo não é crítica e coerente, mas ocasional e 

desagregada, pertencemos simultaneamente a uma multiplicidade de 

homens-massa, nossa própria personalidade é compósita, de uma maneira 

bizarra: nela se encontram elementos dos homens das cavernas e princípios 



53 
 

 

da ciência mais moderna e progressista, preconceitos de todas as fases 

históricas passadas estreitamente localistas e intuições de uma futura filosofia 

que será própria do gênero humano mundialmente unificado. Criticar a própria 

concepção do mundo, portanto, significa torná-la unitária e coerente e elevá-

la até o ponto atingido pelo pensamento mundial mais evoluído. 

 

Qualquer ser humano, não sendo dominado, possui toda essa capacidade de 

autocrítica, de compreender e criticar, em uma relação contínua com atitudes que 

transformem sua condição e de todo um grupo. Um exercício que se desdobra em 

tarefas mais profundas. Gramsci aqui não apenas aplica o exercício crítico ao senso 

comum, como também à filosofia tal como apresentada pela ideologia hegemônica. 

Nesse sentido, significa também: 

 
Criticar toda a filosofia até hoje existente, na medida em que ela deixou 

estratificações consolidadas na filosofia popular. O início da elaboração crítica 

é a consciência daquilo que é realmente, isto é, um “conhece-te a ti mesmo” 

como produto do processo histórico até hoje desenvolvido, que deixou em ti 

uma infinidade de traços acolhidos sem análise crítica. Deve-se fazer, 

inicialmente, essa análise (GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 11 § 12, p. 94). 

 
Conhecer a ti mesmo é conhecer todo o desenvolvimento do processo histórico 

do homem, da luta de classes, a maneira como se deram as relações sociais, o modo 

como se estabeleceram, o que foi desenvolvido pela classe dominante como 

mecanismo de opressão sobre a classe subalterna, utilizando-se da própria filosofia, 

da história do pensamento, como instrumento ideológico, para o aparelhamento de 

sua hegemonia, em vista do domínio de pensamento por meio da práxis social 

burguesa sobre a classe subalterna. Dessa maneira, o “conhece-te a ti mesmo” é 

reconhecer-se enquanto pessoa inserida em uma classe social e, portanto, conhecer- 

se enquanto classe, consciente do pertencimento a um ser comum. Daí um ensino de 

filosofia de Gramsci, a partir de um “conhecer-te a ti mesmo” capaz de recuperar o 

senso da consciência de classe, de luta consciente, de práxis social. 

Assim, o ensino de filosofia da práxis, em uma periferia, tem como ação 

concreta, organizar e elaborar uma filosofia popular, uma construção conjunta e 

articulada de uma cultura própria, de uma filosofia da periferia, uma atividade filosófica 

em busca do bom senso. É criticar e analisar todo o senso comum presente, organizá- 

lo, buscando ter a consciência de valores assimilados acriticamente, por isso, uma 



54 
 

 

concepção, não pertencentes àquela classe social e, organizar valores próprios. É 

organizar uma filosofia da própria periferia, onde todos se envolvam e sejam sujeitos 

históricos e assim, façam, filosofia. Uma organização crítica que reúna teoria e prática, 

bem como confira organicidade que movimenta ao bom senso, a consciência 

filosófica. 

No caso das escolas e do ensino de filosofia, é preciso – como temos insistido 

- ouvir, debater e perceber o senso comum dos alunos. Enfim, é preciso deixar vir à 

tona o senso comum dos alunos para poder trabalhá-los filosoficamente. Significa 

partir das opiniões e dos pensamentos espontâneos, acríticos, não refletidos. 

Aqui, mais uma vez, cabe a advertência: todo esse conhecimento e capacidade 

que estão no senso comum e nas classes subalternas devem ser valorizados, mas, 

com o cuidado de não os ter como concepção final, e sim como meio para se 

desenvolver a elaboração sistemática e crítica das formas de opressão e 

desagregação que se manifestam por meio dele. É preciso uma elaboração crítica que 

reúna teoria e prática, bem como confira organicidade ao bom senso. 

Vejamos neste exemplo que o próprio Gramsci (1999, c 11, § 12, p. 100) nos 

apresenta: 

 
O idealismo também se manifestou contrário aos movimentos culturais de “ida 

ao povo”, expressos nas chamadas Universidades populares [...] eles tiveram 

êxito, no sentido em que revelaram, da parte do “simples”, um sincero 

entusiasmo e um forte desejo de elevação a uma forma superior de cultura e 

de concepção do mundo. Faltava-lhes, porém, qualquer organicidade, seja de 

pensamento filosófico, seja de solidez organizativa e de centralização cultural; 

tinha-se a impressão de que se assemelhavam aos primeiros contatos entre 

os mercadores ingleses e os negros africanos: trocavam se coisas sem valor 

por pepitas de ouro. De resto, a organicidade de pensamento e a solidez 

cultural só poderiam ocorrer se entre os intelectuais e os simples se 

verificasse a mesma unidade que deve existir entre teoria e prática, isto é, se 

os intelectuais tivessem sido organicamente os intelectuais daquelas massas, 

ou seja, se tivessem elaborado e tornado coerentes os princípios e os 

problemas que aquelas massas colocavam com a sua atividade prática, 

constituindo assim um bloco cultural e social. 

 
 

É preciso, pois, que os intelectuais façam esse intercâmbio, essa dialética entre 

a teoria e a prática. Intelectuais que organizem as massas, que ajude na elaboração 

e apresente os problemas delas a partir delas e junto a elas. Diferente do autoritarismo 



55 
 

 

do líder fascista, os intelectuais orgânicos, saídos das próprias massas populares 

conhecem e saberão organizar as massas. Isto é, a filosofia espontânea não é um 

Anti-intelectualismo, mas um exercício crítico de superação concreta da divisão de 

classes. Segundo Gramsci (1999, c 11, § 12, p. 100): 

 
Tratava-se, pois, da mesma questão já assinalada: um movimento filosófico 

só merece este nome na medida em que busca desenvolver uma cultura 

especializada para restritos grupos de intelectuais ou, ao contrário, merece-o 

na medida em que, no trabalho de elaboração de um pensamento superior ao 

senso comum e cientificamente coerente, jamais se esquece de permanecer 

em contato com os “simples” e, melhor dizendo, encontra neste contato a 

fonte dos problemas que devem ser estudados e resolvidos? Só através deste 

contato é que uma filosofia se torna “histórica”, depura-se dos elementos 

intelectualistas de natureza individual e se transforma em “vida”. 

 
 

Mas ainda resta uma questão: como se dá a passagem do senso comum para 

a filosofia? Na filosofia evidencia-se principalmente os aspectos de construção, 

criação, concepção individual do pensamento. No senso comum, evidenciam-se os 

aspectos dispersos, confusos de um pensamento genérico, comum de uma 

determinada época em um determinado grupo popular. Portanto, toda filosofia pode 

virar bom senso de um grupo social. Assim, trata-se de criar uma filosofia que, estando 

ligada à vida prática, acaba por fazer do senso comum um bom senso. E essa 

transformação só ocorre com o contato direto e constante com a cultura das massas, 

do povo. O caráter espontâneo da filosofia, portanto, não é passivo. É necessária uma 

constante atitude crítica, no modo de superar as filosofias conservadoras, passadas. 

Exercício de combate às ideologias que está presente na filosofia da práxis. 

Como “todos” são filósofos, devido à concepção de mundo que cada um 

assimilou (mesmo quando acriticamente), não se trata de reformar ou somente 

interpretar as concepções, mas, de fazer da crítica constante uma atividade e atitude 

em vista de uma postura permanente, que situe os sujeitos de maneira consciente 

reflexiva-criticamente diante das mais variadas visões de mundo e suas 

correspondentes filosofias. É, portanto, fundamental esse processo filosófico e a 

atitude consciente e inovadora do povo como sujeito ativo de transformação e criação 

da história. Isso implica na seguinte visão gramsciana do estudo da filosofia: 



56 
 

 

E assim, portanto, que uma introdução ao estudo da filosofia deve expor 

sinteticamente os problemas nascidos no processo de desenvolvimento da 

cultura geral, que só parcialmente se reflete na história da filosofia, a qual, 

todavia, na ausência de uma história do senso comum (impossível de ser 

elaborada pela ausência de material documental), permanece a fonte máxima 

de referência para criticá-los, demonstrar o seu valor real (se ainda o tiverem) 

ou o significado que tiveram como elos superados de uma cadeia e fixar os 

problemas novos e atuais ou a colocação atual dos velhos problemas 

(GRAMSCI; ANTONIO, 1999, c 11 § 12, p. 101). 

 

Diante deste quadro, qual a função da filosofia na escola, principalmente para 

as camadas subalternas, sobretudo para aqueles que vivem nas periferias das 

grandes capitais? Nossa aposta baseia-se no exercício crítico sobre o senso comum 

que circula nesse território. Eis a tarefa que Gramsci (1999, c 11 § 12, p. 103) inspira 

em nosso trabalho: 

 
[…] a filosofia da práxis não busca manter os “simples” na sua filosofia 

primitiva do senso comum, mas busca, ao contrário, conduzi-los a uma 

concepção de vida superior. Se ela afirma a exigência do contato entre os 

intelectuais e os simples não é para limitar a atividade científica e para manter 

uma unidade no nível inferior das massas, mas justamente para forjar um 

bloco intelectual-moral que torne politicamente possível um progresso 

intelectual de massa e não apenas de pequenos grupos intelectuais. 



57 
 

 

3 CAPÍTULO 3 - APLICAÇÃO DE GRAMSCI NA APRENDIZAGEM DOS ALUNOS 

QUE ESTUDAM FILOSOFIA 

 

3.1 TEORIA E PRÁTICA 

 
A história é um tempo onde se cruzam caminhos e depende de onde você está 

e do que você sabe para ter em vista o horizonte de possibilidades. No caso das 

classes subalternas, vai também depender de onde elas estão, o que elas sabem, 

como e o quanto elas estão organizadas ou desorganizadas, depende também das 

relações hegemônicas que existem e disto alguns caminhos se destacam para levar 

o passado até o futuro. Ou seja, a história está aberta. Como vimos sob o ponto de 

vista gramsciano, a estrutura das relações de forças históricas são sempre estruturas 

móveis. Onde há forças, reside uma pluralidade de fatores, de atores presentes da 

possibilidade de mudança. 

Esse modo mais detido ao contexto histórico é muitas vezes contrário ao modo 

como a filosofia é apresentada: como algo somente para algumas pessoas ociosas e 

“intelectualizadas”, por vezes burgueses, idealistas, que vivem no mundo da lua e não 

sabem o que é a realidade, que imaginam e falam de coisas que não existem. De certo 

modo, neste senso comum, a filosofia é como uma atividade de e para loucos. E de 

fato é o que muitos alunos ao iniciar as aulas pensam ser filosofia. Algo muito presente 

quando introduzo a filosofia para minhas turmas. 

Sendo assim, o primeiro ponto é questionar e criticar tais concepções. Como 

tenho muitas salas de primeiros anos, faço logo no início a exploração de suas 

concepções, procurando, conforme havíamos notado com Gramsci, destruir qualquer 

preconceito sobre a filosofia, sendo preciso tirar a ideia de que ela é algo para poucos. 

É possível até mesmo encontrar entre professores acadêmicos de filosofia a oposição 

do ensino de filosofia no ensino médio, alegando que a disciplina não é para os jovens, 

que não é para ela estar no ensino básico, pois, os alunos não possuem capacidade, 

possibilidades, ferramentas intelectuais para entendê-la. 

Diante do que diz Gramsci (COUTINHO; CARLOS, 2011, p. 128-140), tal visão 

elitista da filosofia não percebe o germe crítico do bom senso e a possibilidade de que 

“todos são filósofos”. Em meu ensino de filosofia, parto dessa concepção gramsciana, 

deixando as ideias de o senso comum virem à tona. Portanto, apontando para isto 

desde as primeiras aulas, busco colocar em prática todas estas concepções do senso 



58 
 

 

comum sobre a filosofia, sempre provocando os alunos, questionando, elaborando 

críticas e reflexões sobre tais concepções sobre a filosofia. É neste exercício que 

aproximo a turma do campo da filosofia: todos são filósofos. Pois todas as pessoas, 

ainda que submetidas a uma ideologia hegemônica, têm uma filosofia espontânea, um 

germe de filosofia a partir das concepções de mundo fragmentadas de seus próprios 

sensos comuns. Eis um trabalho fundamental da Filosofia nas escolas: o exercício 

crítico sobre o senso comum estabelecido. 

E essa filosofia espontânea está contida dentro de um sistema. Pois, como 

notamos anteriormente, o espontâneo não quer dizer algo que é sem regras, sem 

direcionamento. Lembramos aqui, o que dissemos: o caráter espontâneo do 

pensamento, base para uma crítica do senso comum, resulta de uma elaboração 

detida sobre os materiais ideológicos. Além disso, o espontâneo afirma um nível 

básico da criatividade de uma filosofia, um nível básico e que pertence a todo mundo. 

E este nível básico está inserido dentro de um sistema, que se exerce dentro de 

regras. Como isso ocorre? 

A filosofia espontânea está presente na linguagem mesma, que é um conjunto 

de noções, um conjunto de concepções e não apenas o jogo de regras gramaticais. 

Como nos diz Gramsci (1999, c 11 § 12, p. 93): 

 
Após demonstrar que todos são filósofos, ainda que a seu modo, 

inconscientemente — já que, até mesmo na mais simples manifestação de 

uma atividade intelectual qualquer, na “linguagem”, está contida uma 

determinada concepção do mundo—, passa-se ao segundo momento, ao 

momento da crítica e da consciência. 

 
A linguagem tem dentro de si mesma um conteúdo, ela é um conjunto de forma e 

conteúdo. Isto é, uma maneira de falar também significa uma maneira de pensar. 

Dessa forma, inovar a linguagem é inovar o pensamento, é criar uma nova maneira 

de pensar, pensar de maneira nova o que os outros já haviam pensado de maneira 

velha. 

De que modo o espontaneísmo está dentro de um sistema? Ora, na linguagem, 

no senso comum e nas demais instituições sociais, como a religião popular, sempre 

se forma um conjunto de condições que permite ou não pensar as coisas. E como se 

definem essas condições? Elas se definem graças a uma hegemonia. 



59 
 

 

Ora, um sistema hegemônico é um sistema com um conjunto de regras que 

permitem pensar ou não pensar coisas, de ver o mundo de uma determinada maneira. 

Nesse caso, a linguagem, o sentido comum e as instituições sociais são o depósito de 

uma hegemonia concreta. Nestes campos estão contidos o sistema de inclusão ou 

exclusão que se cristalizam sob a forma hegemônica dominante. Assim, no sentido 

comum se deposita materialmente o sistema de subordinação determinado pela 

hegemonia dada, como temos insistido. E o caráter espontâneo do pensamento 

deriva, pois, deste conjunto hegemônico e sua dinâmica social, suas contradições, 

suas afirmações absolutas 

Como exercício crítico do senso comum, a filosofia se realiza concretamente 

como sistema contra hegemônico. 

A verdade da crítica, portanto, está na possibilidade de um bom senso. Ou 

seja, o problema não é substituir uma concepção por outra (por exemplo, substituir 

uma concepção de mundo religiosa, por uma científica – a ideologia hegemônica pode 

permanecer nesta transição). A questão é se perguntar em que medida o senso 

comum, a linguagem, a religião popular e as demais instituições sociais podem dar 

lugar a uma agrupação coerente orgânica das massas populares, que podem ser 

capazes de atuar autonomamente na história mediante sua consciência de classe. 

Portanto, algo bem diverso de uma atuação enquanto sujeito individualista e que se 

torna um sujeito treinado para a competição e a meritocracia, tão corrente no discurso 

hegemônico presente. 

Aqui nos deparamos com um segundo passo para a consciência de classe, 

quando se encontra o limite da filosofia espontânea. Pois, aqui o nível espontâneo 

ainda resguarda uma hegemonia que foi decidida pela classe dominante, sendo a 

representação ideológica da sistematização de forças desta classe. Não é, pois um 

senso comum de concepções de mundo organizadas autonomamente, uma 

concepção de mundo que não pode oferecer às classes populares uma imagem de si 

mesmas como capazes de atuar historicamente de modo autônomo e independente. 

Pelo contrário, como vimos, você tem desorganização e dispersão. Daí a importância 

fundamental, das classes subalternas terem que criticar o senso comum, devendo 

organizar-se para obter a sua autonomia. 

Ainda que o caráter espontâneo do pensamento seja uma reação por parte da 

classe subalterna, não é possível a mudança. Nesta etapa inicial, o senso comum da 



60 
 

 

classe dos subalternos é limitado porque tal atitude pode ser apenas uma reação – 

importante, mas insuficiente – interna à opressão feita pela classe dominante. Uma 

reação que ainda se dá no interior de forças hegemônicas, mas sem a menor 

possibilidade de transformação da condição histórica estabelecida. 

É preciso, então, avançar do espontaneísmo para o pensamento crítico. Isso 

significa se orientar para a ação organizada para se libertar de tal condição, de pensar 

e agir de maneira consciente e criticamente em vistas de uma consciência de classe. 

Retomemos a questão de Gramsci, quando afirma (apud COUTINHO; 2011, p. 129): 

“Somos conformistas de algum conformismo, somos sempre homens-massa ou 

homens-coletivos. O problema é o seguinte: qual é o tipo histórico de conformismo, de 

homem-massa do qual fazemos parte?”. Fazer esta pergunta é lembrar que se luta por 

dentro do sistema de hegemonia: a contra hegemonia se faz por dentro do sistema, 

ocupando as trincheiras do Estado, as instituições, em ações políticas organizadas 

coletivamente. A questão aqui é: participamos de qual conformismo? – um outro modo 

de dizer que somos sempre homens coletivos. Somos conformistas de algum 

conformismo, somos sempre homens-massa ou homens-coletivos. 

 

 
3.2 FILOSOFIA DA PERIFERIA 

 
Neste momento procurar-se-á construir esse lugar da filosofia na periferia. Para 

tanto, traremos ao trabalho os exemplos da prática em sala de aula. Trata-se das 

tentativas de uma prática do professor de filosofia, na busca por uma práxis que sabe 

fazer fazendo do ensino de filosofia. A ideia é possibilitar que o jovem aluno do 

primeiro ano do ensino médio em seu primeiro contato com a filosofia na escola quebre 

muitos paradigmas e concepções de mundo e da filosofia hegemônica (que, ainda que 

não conheça seus cânones, opera em seu senso comum). Mediante este primeiro 

exercício, o ensino de filosofia se torna um instrumento de emancipação conjunta e 

unificada, de elaboração de um constante senso crítico e em defesa de uma forte e 

concreta consciência de classe. 

Essa ação, conforme temos insistido, ocorrerá a partir do senso comum deste 

grupo de alunos iniciantes, de seu espontaneísmo, dos diversos aspectos que se 

mostram desagregados. Assim, das concepções acríticas existentes com maior 

densidade no senso comum dos primeiros anos, procuramos um processo para 



61 
 

 

chegar ao bom senso. Desde então, segue-se para uma concepção de mundo que se 

transforme em atitude crítica, sistematizadora e refletida conscientemente. Trata-se, 

pois, de acompanhar os passos descritos na filosofia da práxis de Gramsci. A sua 

aplicação em sala de aula, por sua vez, ocorrerá em minha realidade no ensino público 

na periferia de São Paulo, através de uma filosofia do ensino de filosofia. 

Dentre as salas do ensino médio que tenho, (anualmente uma média de 12 

salas de primeiros anos), foi escolhida em razão da necessidade dessa pesquisa a 

etapa do primeiro ano. A ideia é aproveitar este momento de introdução do grupo ao 

território da filosofia. Foram escolhidas apenas duas salas para o desenvolvimento 

deste trabalho, desenvolvido no ano letivo de 2019. A escola em que atuo como 

professor de filosofia é constituída apenas de Ensino Médio nos três períodos. O bairro 

em que a escola está localizada é o Campo Limpo, zona sul de São Paulo, parte da 

periferia da capital paulista. As aulas ocorrem no período da tarde, com duas aulas 

semanais, com uma média de 40 alunos por sala. São salas com alunos presentes, 

não costumam faltar. Uma grande maioria deles faz outras atividades extraescolares, 

como teatro, cursos técnicos, esporte, alguns trabalham em casa pela internet. Nossa 

pesquisa, pois, trata das salas do período da tarde, as quais não possuem nenhum 

repetente, o que significa dizer, que, a filosofia era novidade para todos. 

Será exposto aqui, pequenos exemplos produzidos em sala de aula no primeiro 

semestre do ano letivo de 2019, com o objetivo de apresentar a prática do ensino de 

filosofia a partir da concepção proposta neste trabalho. 

Nesta parte do trabalho vou expor alguns exemplos realizados desta prática 

de ensino de filosofia, a partir de questionamentos dirigidos aos alunos. 

Portanto, parto da perspectiva dos estudantes sobre o que eles dizem tratar a 

filosofia, o que procuro extrair por meio de questionamentos, através da fala do aluno. 

Essa parte inicial é de fundamental importância, pois é a forma como o professor vai 

trazer a filosofia pela primeira vez aos alunos, mas também a forma como ele vai 

responder, interagir e escutar, de modo a acrescentar algo sobre o senso comum dos 

alunos. Neste instante, acabam surgindo várias indagações, diversas concepções, 

muitas questões, enfim, aparecem diversas visões sobre a filosofia e sobre os 

(as)filósofos (as), bem como, algo não de menor importância, sobre o que significa e 

para que serve a “presença” da filosofia naquela etapa. 



62 
 

 

Em meio a essas tantas questões e provocações que vão surgindo, vez ou 

outra, vou interferindo e buscando provocá-los, vou analisando o momento e, desde o 

início, procuro fazê-los compreender, por meio da experiência concreta que 

aprendemos uns com os outros. Uma passagem fundamental para instaurar desde o 

início o horizonte de uma coletividade, base fundamental para a crítica do 

individualismo e da competição que circula no senso comum desse grupo. Além disso, 

nessa apresentação, insisto que o ambiente das aulas de filosofia deve ser algo 

comum e um espaço aberto para diversas questões. 

Dessa forma, será apresentado aqui um programa de aula, por mim elaborado 

e colocado em prática, em vista de um objetivo, através de algumas tentativas em 

construir e elaborar um sistema, com a intencionalidade de constantemente buscar 

uma organização do ensino de filosofia na realidade em que estou inserido, 

participando dela e tentando transformá-la constantemente. 

Então, como já mencionado anteriormente, é fundamental que neste início, 

sobretudo, (claro, não somente aqui, mas, em todos os momentos), o professor de 

filosofia coloque em prática a dimensão e o caráter filosóficos, no esforço contínuo por 

uma postura investigativa, autocrítica. Isso exige uma desconstrução do professor de 

filosofia, contrária à imagem de um deus possuidor do saber, um mago que tem 

resposta para tudo. 

De outro modo, trata-se de apresentar de início, o docente em sua postura 

crítica, que tenha consciência da relação intersubjetiva no aprendizado e no ensino de 

filosofia, sem deixar de provocá-los e gerar desconfortos quanto às posturas, opiniões, 

concepções, filosofias etc. Trata-se de uma difícil medida, pois tais atitudes críticas 

devem evitar dizer que o professor seja visto apenas como um exemplo. De outro 

modo, cabe ao professor mostrar que vive filosoficamente, a sua atitude deve fazer 

com que os alunos entendam que o professor de filosofia está ali, junto com eles, com 

o objetivo de interagir, de formar e ser formado, e que todos estão juntos em uma 

viagem na busca constante pelo saber. 

Portanto, as conversas, discussões, críticas, exposições, devem ser 

amplamente possibilitadas. Enfim, possibilito de início que as conversas, discussões, 

sugestões, falas e opiniões aconteçam entre eles, tomando uma dimensão 

interessante, quando aparecem diversas outras questões, por exemplo, ao redor do 

significado da filosofia: quanto ganha um professor de filosofia? Ele só pode ser 



63 
 

 

professor? A filosofia só fala frases e fica viajando nelas? Nesse conjunto de 

interrogações fragmentadas, vou me relacionando aos poucos, com o decorrer da 

aula, provoco-os e vou intervindo de modo a provocar ativamente nas opiniões, 

tentando chamar a atenção deles para o fato de estarem perguntando e elaborando 

respostas, assim, procurando saber sobre algo que antes não buscavam saber com 

maior intento. 

Ressalto algumas questões e problemas que vão surgindo nesta troca de 

ideias, sempre aproveitando esse espontaneísmo filosófico gramsciano. Como vimos, 

cabe ao professor de filosofia certa sistematização. Ainda assim, em uma dessas 

provocações, sempre surge e se acaba em meio às discussões. Muito do sentido que 

busco nessas primeiras aulas, acaba escapando. O que motiva a um processo de 

ensino aberto sempre sujeito à redirecionamentos, reorganizando o sentido, intervindo 

junto ao grupo, falando, escrevendo, dentre outras práticas. 

Com isso, é importante dizer, o professor não precisa ter a convicção de que 

deverá terminar com as questões levantadas em uma única aula. Pode-se nesta etapa 

desenvolver este conjunto de questões nas aulas seguintes. Em meu planejamento, 

minha sugestão é que seja aproximadamente quatro ou seis aulas nesta introdução à 

filosofia, procurando adequar à realidade da instituição em que estou, pois, o tempo, 

a realidade de uma escola têm que ser observados. Dizendo de maneira direta, o 

tempo total de uma aula não é algo em que o professor tenha inteiramente disponível, 

pois, existem diversas situações e acontecimentos que fazem com que diminua o 

tempo de aula, somente por uma. Em média, naquele ano de 2019, acabo por ter entre 

20 a-25-30- minutos em média de aula. 

Sendo assim, seguimos com a experiência. É desse espontaneísmo operante 

em todos nós, que encontramos nossa entrada no que chamamos, amparados em 

Gramsci, de senso comum: uma noção que temos das coisas e do mundo, uma 

concepção de mundo. Mas, uma vez reformulada criticamente essa concepção de 

mundo e organizada como algo em comum, este senso comum se torna um bom 

senso. 

Quando você tem uma escola sem a presença de um grêmio estudantil, por 

exemplo, você está no espontaneísmo, no senso comum acrítico e desorganizado, 

claro, podemos ter um grêmio estudantil que esteja a serviço da gestão da escola ou 

da secretária de educação, usados para apaziguarem os ânimos. Porém, quando você 



64 
 

 

tem em uma escola, um grêmio estudantil que busca se organizar, busca uma 

autocrítica constante, busca em conjunto com todos os jovens da escola uma 

consciência de grupo estudantil na escola por exemplo, um bom senso é alcançado; 

ou seja, temos aqui a possibilidade de uma filosofia, uma concepção de mundo 

própria, pois transformou um senso comum acrítico e desorganizado. E assim, esse 

grêmio conquista e constrói força de ação dentro e fora da escola, na história de cada 

um. 

Ao fazer algumas experiências anteriores a partir do modo como seria 

trabalhado o início da atividade, com a prática em sala de aula, fui percebendo e 

trabalhando, o como poderia desenvolver as atividades. Como poderia começar? O 

que poderia fazer parte do início da elaboração que poderia constituir um modelo de 

aula, um bloco de bimestre? Como poderia organizar um método de ensino de 

filosofia? Sendo estas, algumas perguntas que me coloquei. Às quais, após algumas 

experiências, o caminho escolhido e trabalhado em sala será o que apresentarei na 

sequência deste capítulo. 

A experiência produzida através da prática do ensino de filosofia, trouxe um 

modo de fazer, de elaborar e organizar a apresentação dos resultados deste trabalho. 

Assim, segue-se uma apresentação que foi consequência da prática de uma 

experiência que procurou pensar um método de ensino, pensado, a partir de uma 

concepção de filosofia gramsciana. 

A experiência partindo da sala de aula e de acordo com a realidade da escola, 

da estrutura disponibilizada, do calendário escolar, foi produzido e coletado do próprio 

experimento em sala de aula. 

Como método, foi utilizado mediante diálogos com a sala, a elaboração de 

perguntas relatadas sob a forma de um registro ao final de cada etapa do processo. 

Foram elaboradas perguntas para que os alunos respondessem em seu caderno. E 

para coletar as respostas, às vezes, também eram formuladas questões ao final de 

uma ou duas aulas. Essa atividade de elaboração não tem uma maneira certa: 

depende muito de cada processo e de seu andamento. Algo que exige flexibilidade do 

professor, o qual volta sua atenção para o estágio em que os alunos estão no processo 

de ensino filosófico. Entre o senso comum e o bom senso das opiniões e 

questionamentos, o professor se estabelece como uma intervenção nos diálogos de 

sala de aula. 



65 
 

 

Portanto, foram utilizados o diálogo, as letras de música, pequenos versos, bem 

como elementos do cotidiano de cada um e da sociedade em geral, acontecimentos 

contemporâneos em diferentes eixos da sociedade, acontecimentos factuais usados 

para ilustrar problemas e contradições. Deste imenso material foi elaborado em 

conjunto com os alunos, análises, apontamentos. 

Em geral, parte-se de uma coleta sobre uma questão, a partir da qual os alunos 

foram ouvidos e provocados, tanto pelo professor, como por muitos que ali estavam 

e, ao fim de cada ponto, o professor pede uma atividade em vistas de uma resposta 

por parte dos alunos diante do quadro de questões apresentado. Após a análise do 

professor dos trabalhos produzidos pelos alunos, é possível estabelecer um horizonte 

do senso comum que circula entre os alunos. Vejamos os passos dessa filosofia da 

práxis. 

 

 
3.2.1 Pressupostos de um ensino de filosofia 

 
Partimos da concepção gramsciana, da qual, “todos os homens são filósofos”. 

Colocaremos em prática tal premissa, com o intuito de observar a sua possibilidade 

no início do ensino de filosofia. Testaremos tal premissa no ensino de filosofia, 

mediante a construção de um plano de sequência de aulas. 

Em um primeiro momento, o professor não vai expor a premissa gramsciana de 

que todos são filósofos aos alunos. O professor apenas vai utilizá-la como um 

pressuposto para a sua concepção, de um ensino de filosofia. As opiniões e as visões 

dos alunos e do professor serão o conteúdo em si. Nosso objetivo nesta primeira 

atividade de filosofia, busca colocar em prática a concepção de como deve ser uma 

iniciação ao ensino de filosofia a partir de Gramsci. Sendo assim, buscaremos em 

meio a uma atividade filosófica, levantar, coletar e buscar conhecer, a visão de filosofia 

que eles, os alunos trazem, com o intuito de colher o espontaneísmo presente, 

observar, identificar, expor, anunciar, denunciar e analisar os preconceitos em relação 

à filosofia, a partir de uma “filosofia espontânea”. 

Para tanto, fizemos da seguinte forma. Com as turmas desta experiência, temos 

2 aulas semanais, sendo uma na segunda-feira e a outra na quarta-feira no período 

da tarde. Destacamos o seguinte: uma aula pode durar mais de um dia. Afinal, 



66 
 

 

a questão introduzida pode não se limitar a um dia, podendo uma aula ter a sua 

continuidade por outros dias correntes. 

Partindo da questão em aberto sobre a noção que o grupo de estudantes 

tinham sobre a filosofia, e compreendendo a necessidade de uma síntese do debate 

nas aulas, organizamos as respostas coletadas por proximidade. Senso assim, 

colocarei as que foram repetidas em maior quantidade bem como, aquelas que foram 

similares. Então, não será a resposta de um aluno, mas o conjunto de respostas que 

se aproximarão. Ora ou outra, poderá ser utilizada como exemplo, a resposta de um 

aluno. 

 
 

3.2.2 Um método em ensino de filosofia 

 
Em minha experiência como professor de filosofia, conforme e por meio do dia 

a dia em sala de aula, de acordo com o passar dos anos e algumas reflexões sobre o 

modo, como e de que maneira poderia fazer uso da filosofia sem causar certa repulsa 

e preconceito aos jovens do primeiro ano, pelo fato, de ter verificado, de acordo com 

o tempo trabalhando com a filosofia no ensino médio, ter constatado uma tendência 

geral negativa em relação a filosofia, o seu servir para algo e como ela serie útil na 

vida do jovem, estes eram alguns questionamentos que recolhia dos alunos durante o 

meu percurso, uma pergunta que é feita constantemente pelos alunos do ensino 

médio, e de que maneira o seu ensino serviria para a suas vidas e formação escolar, 

constatavam o diagnóstico de uma percepção de inutilidade da filosofia na vida escolar 

daqueles alunos. 

 
Sendo assim, acabei por experimentar alguns meios e caminhos de ensino e 

aprendizagem em filosofia, com o intuito de romper visões, opiniões obscuras, 

preconceituosas, acríticas e elitizadas, sobre a filosofia, que, ao decorrer das aulas, 

os próprios alunos traziam, inclusive alunos do terceiro ano. Por isto, percebi e fiz a 

escolha pelo primeiro ano, onde um primeiro contato com a filosofia na escola ocorre. 

 
Com o intuito de aperfeiçoar a minha prática docente e dar sentido do seu ensino para 

os alunos, buscando refletir sobre a mesma, nas tentativas de encontrar um caminho 

para melhor desenvolver a minha prática docente, comecei a elaborar e experimentar 



67 
 

 

aulas, deixando em um primeiro momento, os livros, a lousa, a história da filosofia e o 

seu cânone de lado. Não que os livros e a história da filosofia não tenham importância, 

mas, o caminho a ser percorrido seria feito de outra maneira, e, a abordagem da 

história da filosofia e a apresentação das filosofias, ocorreria após um processo inicial. 

Assim, com a intencionalidade, de durante o processo de ensino de filosofia, 

descolonizando a via oficial da tradição, não percorreria por meio da tradição e nas 

vias dos complexos conceitos filosóficos, o caminho seria feito por outras trilhas. 

 
Dessa forma, começo a fazer com maior empenho e uso, a ferramenta do diálogo, os 

debates, as letras de música, poesias, frases, rodas de discussões, as opiniões dos 

alunos, as visões de mundo, os ditados populares, as crenças, simulações com os 

alunos, utilizando casos reais e públicos, que, aconteciam e acontecem nas salas de 

aula, nas escolas, na sociedade, no dia a dia do bairro e do mundo em geral. 

Desenvolvendo representações desses casos, como por exemplo, um júri, por meio 

do qual, os próprios alunos atuavam e participavam, interpretando e se colocando no 

lugar das pessoas que passaram e passam por determinadas realidades e situações. 

Trazendo significado e experiências de ensino aprendizagem em filosofia, 

aproximando-a. Permitindo e partindo do lugar de fala dos alunos, das opiniões, das 

ideias, das visões de mundo, dos preconceitos, das contradições, da complexidade, 

das crenças, dos afetos e sentimentos. Assim, partindo do lugar que pisam e por isso, 

reconhecem com maior facilidade. Por esse meio, o professor faz o caminho com os 

alunos, participa e interfere, permite interferência e aproximação. 

 
Para a realização dessa pesquisa em ensino de filosofia, fizemos a experiência 

pedagógica e filosófica em sala de aula, com o primeiro ano do ensino médio, em uma 

escola pública da periferia, da rede estadual de São Paulo. 

 
Assim sendo, foi colocado em prática um meio de caminhar com a filosofia e 

desenvolver um processo filosófico. Como se desenvolve esse processo? Como ele 

foi percorrido e de que forma foi feito? Responderemos a essas e a outras questões: 

em um primeiro momento, utilizamos o material contido e presente no senso comum, 

nas contradições, nas opiniões, nas crenças, nos valores, nas culturas, nas religiões, 

na linguagem, nas visões de mundo, nas filosofias que todos trazemos, mesmo que 



68 
 

 

não nos damos conta disso, pois, todos trazemos opiniões, valores, crenças e visões 

de mundo, portanto, filosofias espontâneas. 

 
Dessa forma, partindo do pressuposto filosófico do ensino de filosofia a partir de 

Gramsci, o que já foi elaborado e explicado no trabalho de pesquisa, pelo qual, 

defende-se a tese, que todos os seres humanos são filósofos, pois, estão e são 

inseridos em mundos desde o nascimento, em visões de mundo herdadas da tradição 

e visões que vão sendo incorporadas conforme o desenvolvimento na vida como um 

todo, pois, ao ensinar filosofia, ainda mais na realidade de uma periferia de São Paulo, 

onde essa pesquisa foi desenvolvida, que, é o de criar, desenvolver e fazer do ensino 

de filosofia, uma luta libertadora e que busca a autonomia do aluno, para que o aluno 

tenha governo de si mesmo. 

 
Na perspectiva de ressignificar e quebrar paradigmas pedagógicos e o modo de 

ensinar filosofia e a percepção do alcance da Filosofia no cotidiano, elaboramos um 

caminho em que os estudantes reflitam, pensem e façam a interpretação da afirmação, 

por exemplo: “todos somos filósofos” (conforme, Gramsci), em um processo que 

provoque e estabeleça consciência sobre o que é senso comum, senso crítico, filosofia 

como reflexão espontânea, filosofia como especialidade acadêmica e bom senso. 

Dessa forma, partindo desse pressuposto apresentado, evita-se com maior rigor 

repetir um ensino tradicional, acrítico, um ensino de memórias, mas, se faz outro 

caminho, reconhecendo e apontando tais influências e produções da cultura, feitas e 

elaboradas através da história da humanidade, com isto, se reconhece melhor as 

relações de dominação e subalternidade na produção intelectual e filosófica na história 

da filosofia e nos filósofos, assim, como no senso comum de diversos tempos e 

espaços históricos e culturais do homem. Assim, organizando e desenvolvendo 

criticamente através do senso comum presente, reconhecendo as marcas de 

subalternidade, dominações culturais sociais e filosóficas estruturadas na sociedade 

contemporânea. 

 
Portanto, o professor, reconhecendo e compreendendo que todos foram e são 

influenciados por visões de mundo externas, que, possuem opiniões absolvidas e 



69 
 

 

tomadas como verdades absolutas, vindas de todo lugar, posições que são diversas 

e contraditórias, sendo assim, todos são filósofos, pois, todos possuem uma filosofia 

espontânea, dessa forma, se parte do mundo em que estamos. 

 
Assim, busca-se coletar o senso comum dos alunos, permitir que ele apareça, se 

decorra. Permitir o caráter contraditório do senso comum. Durante esse processo, o 

professor está ali, dialogando, provocando e sendo provocado, manifestando também 

o seu senso comum. 

 
Durante o percurso se elabora críticas, reflexões, contradições, exemplos na história, 

do dia a dia, na cultura, na linguagem etc., com o intuito de desenvolver o senso crítico 

e reflexivo, algo organizado e mais bem elaborado, transformar o senso comum 

acrílico. 

 
Por meio dessas atividades e práticas, o senso crítico vai se desenvolvendo, 

ocorrendo mudanças de opiniões e pensamentos, reconhecendo na cultura, na 

história etc., a existência das relações de dominação, assim, desenvolvendo o 

processo do bom senso, um senso comum que passa por um processo crítico, 

analítico, algo mais bem elaborado, crítico/reflexivo, autônomo, uma consciência de 

classe, de mundo ao qual se pertence. 

 
Após e durante esse processo é introduzido e desenvolvido, junto com os alunos, o 

material histórico produzido pelos filósofos profissionais, a partir e com um caráter 

pedagógico ,que, sempre reconhece no aluno, um sujeito, construtor do 

conhecimento, então, é elaborado e utilizado as filosofias dos filósofos profissionais, 

as grandes filosofias, escolas filosóficas, com exercícios analíticos e críticos a elas, 

buscando conhecer, analisar e criticar as relações com o senso comum, onde e como 

elas aparecem, onde estão o caráter colonizador e opressor e como isso é introduzido 

na sociedade contemporânea, as visões de mundo produzidas por elas e repetidas 

acriticamente por nós, as diversas opiniões contidas em nossa sociedade, na política, 

na religião, na linguagem, nos preconceitos, nas visões de mundo, nas filosofias etc. 

Dessa forma, com a intencionalidade, de participar ativamente da construção e 

organização da própria visão de mundo do aluno, com a finalidade por meio da relação 

entre sujeito e sujeito, o professor de filosofia, participa com o aluno durante o 



70 
 

 

processo, o sujeito aluno, constituindo-se governante de si mesmo. O aluno precisa ir 

percebendo, sentindo e compreendendo cada aula como um processo vivido por ele 

para que, na especificidade da educação escolar, avance, como diz SAVIANI (1987), 

do "senso comum" à "consciência filosófica", entende-se, do senso comum ao bom 

senso. Portanto, transformar o senso comum. E transformar o senso comum é uma 

ação política. 

 
Um processo que, também e conjuntamente, leva o professor a se questionar, 

desenvolver a autocrítica e suas percepções do mundo e do senso comum, das 

crenças nas verdades pedagógicas que traz consigo, mas um processo que deve ser 

vividos por alunos e professores, podendo assim contribuir criticamente para o 

desenvolvimento do saber-fazer docente. Como nos diz Bourdieu e Wacquant, “é 

necessário questionar as noções, as visões, concepções ou teses com as quais 

argumentamos, mas sobre as quais nunca argumentamos” (Bourdieu, Wacquant, 

2000). 

 
O ambiente de pesquisa é a sala de aula, o laboratório é vivo, complexo, dinâmico, 

traz os mundos. É um ambiente que foge do carimbo oficial do comum da pesquisa 

acadêmica, que em muitas vezes e momentos, estiveram distantes desse lugar. 

O professor de filosofia, como um filósofo técnico, especialista, que reconhece o 

desenvolvimento e os processos do pensamento e das filosofias, tem como seu habitat 

a sala de aula, que é o seu próprio laboratório. Portanto, é necessário repensar e 

ressignificar o senso comum sobre o próprio fazer do ensino de filosofia, o que e como 

fazemos; é urgente a auto crítica em relação a forma e o caminho que se percorre. O 

senso comum precisa ser valorizado e refletido criticamente, para poder melhor saber 

o fazer, com e a partir de outros métodos, além dos tradicionais e oficializados pela 

estrutura política. 

Os estudantes do ensino médio, partilham de um mundo comum vivido, essa vivência 

possui reservatório cultural, um saber, porém, disperso em muitos casos e aspectos, 

por meio da elaboração do bom senso, de uma consciência mais crítica e consciência 

dos autores do processo de transformação do mundo, um novo sentido comum é 

estruturado, um saber consciente, que, torna possível a integração de cada indivíduo, 

formando uma identidade de grupo. 



71 
 

 

Portanto, esse processo apresentado nesse trabalho de pesquisa, tem como 

finalidade, o desenvolvimento consciente e de uma percepção crítica da realidade, de 

seus problemas e contradições. Intensificar nos alunos o desenvolvimento de atitudes 

de tomada de posição ante os problemas da sociedade, valorizar o senso comum, o 

saber dos alunos e suas visões de mundo, as suas questões em relação ao mundo e 

a sociedade como um todo. 

Ao pensar sobre o processo de ensino e aprendizagem, considera-se importante que 

o conhecimento mais aprimorado e crítico seja construído pelo aluno a partir das 

relações dialógicas, dos debates, das questões do senso comum, etc., que ocorrem 

em sala de aula, em detrimento a uma perspectiva mecânica da aprendizagem, em 

que o estudante apenas memoriza conceitos e filosofias, sem, de fato, compreender 

o seu significado e o seu aspecto de influência na vida em sociedade. Segundo Freire 

(2016), a partir de uma abordagem dialógica, é possível desenvolver a autonomia no 

estudante, constituir um bom senso, uma análise crítica dos argumentos e da vida 

prática na sociedade, das injustiças sociais, das condições de subalternidade, 

constituindo-o como protagonista na construção de seu próprio conhecimento. Para 

que isso ocorra, deve-se romper com a visão colonizadora de que ensinar se restringe 

à memorização dos conteúdos, da ideia de que ser um intelectual é decorar o quanto 

puder, que com a repetição se ensina e se aprende. Nessa perspectiva, o aluno não 

recebe, não acata respostas prontas, mas é levado a argumentar e exercitar sua razão 

na construção do conhecimento, um exercício filosófico buscando um bom senso, 

governar a si mesmo, um conhece a ti mesmo. Colaborando com os alunos, para que 

vejam e identifiquem a presença da filosofia no cotidiano. 

A partir dessa perspectiva do ensino de filosofia, o aluno do primeiro ano, já apreende 

que deve desenvolver uma atitude crítica e que deve ter como comum, o hábito de 

questionar mediante a resolução dos problemas, procurando respostas à suas 

próprias questões e questões da sociedade contemporânea em que está inserido e 

participa ativamente, ao invés de receber aquilo que foi elaborado pelo outro. 

Assim, oportunizando atitude que passa pela crítica e pela reflexão, transformando a 

sua visão do mundo, o que pode ter um resultado amplo para termos e construirmos 

um senso civilizatório para uma sociedade mais justa e solidária. 



72 
 

 

A partir desse processo, o aluno participa da aula, também a conduz e participa da 

atividade filosófica. A partir das aulas, dos matéria prima presente no senso comum 

que são utilizados, dos meios usados, dos registros à questão proposta, os alunos 

produzem um material sobre as questões e sobre a filosofia, sobre a sociedade, o 

mundo, os valores, as mensagens contidas nas letras de músicas, das filosofias e 

seus conceitos, dos aspectos do senso comum e do bom senso. A noção e 

identificação da presença da filosofia no cotidiano, no senso comum, colabora para 

promover um entendimento mais amplo e atualizado sobre a atividade filosófica no 

mundo contemporâneo. 

 

3.2.3 Experiência da aula 

 
Primeiro momento: A filosofia espontânea, partindo do senso comum 

Fazem parte desta atividade, algumas perguntas, que utilizarei como exemplos 

de atividades feitas em sala. Destaco aqui as seguintes questões: o que os alunos do 

primeiro ano sabem sobre filosofia, o que seria a filosofia para eles, qual é a noção 

que possuem da filosofia fora do ambiente escolar e o que pensam ser a filosofia no 

ambiente escolar, para que ela serviria, o que teriam escutado sobre a filosofia, entre 

outras questões semelhantes. O que seria a vida e como a filosofia poderia entrar e 

participar dela, de que maneira a filosofia, a vida, o mundo, a realidade estão 

conectados e qual é o sentido de ter filosofia no ensino médio, principalmente em uma 

periferia. Tais questões, além de servirem como exemplos para essa atividade, foram 

as que mais se encaixaram a este momento do processo, que procura objetivar melhor 

o senso comum dos estudantes em torno da matéria da filosofia. Um movimento que 

também agregou à minha experiencia, com o ensino de filosofia em sala de aula, ao 

constatar maior facilidade utilizando essas questões, apresentadas a cima, para um 

começo. 

Fazem parte deste início do processo a relação de perguntas realizadas pelo 

professor e respostas dadas pelos alunos, que – como havíamos indicado – serão 

tratados de maneira geral. Tais respostas serão materiais para atividades futuras e 

serão desdobradas em debates, conversas, discussões, escritos. 

No momento inicial, a resposta não foi o silêncio diante da questão sobre o 

sentido da filosofia para o grupo de estudantes. Pelo contrário, percebe-se um senso 



73 
 

 

comum presente nos alunos: todos possuem alguma opinião sobre a filosofia, a vida, 

dentre outras questões. Todos possuem um senso, uma noção. Assim, partindo de 

uma filosofia espontânea, pelo senso comum presente nos alunos, iniciamos um 

processo do ensino de filosofia, no primeiro ano do Ensino Médio. 

 

3.2.4.1 O processo de coleta, de levantamento do senso comum, presente nos 

alunos 

 

Primeiro Momento 

 
O objetivo é coletar alguns tipos de senso comuns sobre a filosofia. A intenção 

é coletar o senso comum presente nos alunos, em relação a filosofia. As respostas 

foram organizadas de modo geral, ou seja, foram coletadas as respostas que 

ocorreram com maior repetição entre os alunos. Ou respostas que sintetizam os 

debates em torno de diversas questões discutidas. 

Começamos da seguinte questão: 

 
Professor: O que é filosofia? O que pensam sobre ela? Qual é a opinião de 

vocês em relação a filosofia? Livremente, sem medo de errar. Conforme o 

tempo, as respostas se manifestam. 

 
Alunos: Que os filósofos não acreditam em Deus. Que a filosofia é contra Deus, 

contra a religião, que a filosofia é perigosa para os jovens, algumas pessoas 

sempre dizem isso, também meu pastor, minha catequista. Que são tudo doido, 

que não falam de coisas desse mundo, que só ficam pensando e falando de 

coisas que não dá para entender, que falam palavras meio que sem sentido, 

falam de coisas muito difíceis, que viajam nas ideias (no sentido, de que vivem 

no mundo da lua, o que tal concepção dos alunos já é bem conhecida por alguns 

professores de filosofia). Eu não sei o que era filosofia e nem sabia que existia. 

Penso que a filosofia é um estudo apenas de pessoas mais intelectuais. Que é 

uma matéria como qualquer outra. Que sempre pensei, que a filosofia estuda 

os filósofos, em como eles eram e o que eles fizeram. Que é algo relacionado 

com a vida. Que minha mente iria expandir. Nem imaginavam que iriam estudar 

filosofia em sala de aula.) É algo sem importância, a filosofia 



74 
 

 

é para poucas pessoas, pois, é muito difícil, além de não servir para nada, não 

vamos usar para nada. São teorias loucas e complicadas, são pessoas que 

vivem que vivem no mundo da lua. É uma perda de tempo. É bom para abrir a 

mente. Os filósofos falam como as coisas são, tem diversas teorias. Não sei 

para que, iremos usar a filosofia em nossa vida. Quando escuto falar de 

filosofia, as vezes é na televisão, em filmes e vídeos, é sempre de filósofos e 

suas teorias, na maioria das vezes, assuntos que não dão para entender direito, 

com palavras difíceis, ideias complicadas de se entender. A filosofia faz pensar, 

refletir sobre as coisas. 

 
Segundo Momento: 

 
Nesse momento, é feito uma outra pergunta, sobre a vida, com o intuito de 

relacionarmos o mundo da filosofia, com o mundo da própria vida. Dessa maneira, 

diminuindo o espaço entre a realidade da vida, um senso que todos temos, em relação 

ao que vivenciamos e experimentamos por meio da própria existência e, a filosofia, 

criar um sentido para o ensino de filosofia, um encurtamento da distância entre a 

filosofia e o senso comum dos alunos, nesse momento, e desse modo, aproximando 

o ensino de filosofia com a realidade da vida dos alunos. 

Professor: O que é a vida? 

 
Alunos: Sei lá, é um mistério. É algo bom de se viver, não tem sentido. É 

crescer, viver e morrer. É muito difícil. É boa. Não tem como explicar, só vivendo 

para ver. Me faço essa pergunta, mas não sei a resposta. Ela é feita de 

momentos, temos que aproveitar. É lutar para ter uma vida boa, um carro, uma 

casa, poder comprar as coisas. As vezes ela é boa e as vezes ela é ruim. A 

vida tem muitos desafios, devemos confiar sempre que vai dar certo. A vida é 

estar aqui, estar com as pessoas, estudar, trabalhar, se divertir, correr atrás dos 

seus sonhos, ser feliz, é sofrer, dar risada, passar por diversas coisas até a sua 

morte. A vida é um dom de Deus, ele nos deu e devemos cuidar. É lutar para 

conquistar as coisas, ter o seu carro, a sua casa, o seu lazer, casa de praia, 

sua moto, é fazer um bom curso, que de dinheiro, o que não é fácil, mas com 

esforço e força de vontade, se consegue, ser bem-sucedido. 



75 
 

 
 

 

Terceiro Momento: 

 
A partir da massa de senso comum apresentada pelo grupo, o professor organiza as 

respostas, com o objetivo de uma reflexão: 

Professor: Todos nos questionamos, de algum modo, em algum grau e fase, 

sobre a vida, em geral. Todos temos uma opinião sobre ele, de um modo ou de 

outro. Então, cada um tem uma percepção, uma opinião sobre a filosofia, da 

mesma forma, uma percepção em relação a vida. Dessa forma, cada um tem a 

sua, sente, percebe e questiona-se sobre a vida, em algum momento dela, 

todos fazemos, mesmo sem darmos conta disto. Isso é um senso filosófico em 

nós, um espontaneísmo, uma percepção, um perguntar-se, mesmo 

internamente. Vocês possuem algum conhecimento sobre essas coisas e as 

coisas a sua volta, sobre o mundo e a vida, possuem crenças e valores que 

vieram do passado e ao mesmo tempo estão sobre a influência do presente e 

tudo que ele tem. 

Desse modo, as perguntas podem se estender, podem ser diversas. Após essas duas 

questões colocadas pelo professor, pode-se perguntar e provocá-los sobre diversas 

outras questões. 

Podendo o processo ser estendido, ficando a critério do professor dar ou não, 

continuidade ao processo, com perguntas e questionamentos sobre: o que eles 

pensam sobre a liberdade, a democracia, a religião, sobre deus/Deus, sobre a 

violência, o preconceito, o prazer, o que é a felicidade, o que significa ser bem- 

sucedido, o que é o bem, o que é política, o que é o trabalho, entre outras questões, 

o que depende também, da realidade de cada professor, de onde ele está inserido e 

de onde pode partir, tal como o contexto da escola e a localização em que ela está 

inserida, os problemas do bairro. Isso é feito com o intuito do professor, em coletar 

cada vez mais, a diversidade dos tipos e formas de senso comuns presente nos alunos 

do primeiro ano do Ensino Médio da rede pública de uma parte da periferia na zona 

sul de São Paulo. 



76 
 

 

3.2.4.2 - O processo de desenvolvimento ao senso crítico 

 
Nessa etapa do processo, o professor de filosofia, elabora críticas às respostas dos 

alunos, provoca diferentes reflexões, com a intencionalidade de modificar um senso 

acrítico em direção para um senso crítico, algo mais bem elaborado, com uma 

consciência ativa dos alunos. 

Professor: Vocês possuem algo a dizer sobre a filosofia, mesmo que esse algo 

a dizer, venha a partir daquilo que, em algum momento, vocês ouviram falar 

dela. Também dizem algo sobre a vida, trazem uma experiência e, a partir 

disso, vocês dizem algo a respeito. Muitas vezes acabamos dizendo e repetindo 

as coisas, emitimos opiniões sem fazer uma crítica, sem uma reflexão, sem um 

questionamento. Inclusive sobre a filosofia, ou seja, acabamos repetindo muitas 

coisas e vamos assimilando como verdades únicas e absolutas para nós. 

Após essa introdução do problema, apresento a premissa gramsciana: “todos os 

homens são filósofos (as)”. Porém, é apresentada essa frase com outra linguagem, 

pois a linguagem demasiadamente técnica, de início, complica a questão, até mesmo, 

a mudança da linguagem, é uma forma de reinterpretação ao contexto social, cultural, 

econômico e escolar do qual partimos neste trabalho, assim, possibilitando maior 

proximidade e reconhecimento ao jovem. Assim, reformulamos a premissa 

gramsciana, da seguinte maneira. 

Professor: Todos(as) os(as) alunos(as) são filósofos(as), todos os jovens aqui 

do Campo Limpo são filósofos. 

 

Alunos: Todos não, mas deve ter um ou outro. Até porque, como muitos já 

disseram, a filosofia é distante, é algo muito difícil, com palavras complexas 

demais. Teorias difíceis de entender Que todo mundo pensa, que todo mundo 

tem dúvidas sobre Deus, que todo mundo precisa fugir um pouco desse mundo. 

 

Professor: Por que somente alguns jovens da periferia seriam filósofos? 

 
Alunos: Quase nenhum jovem da periferia poderia ter tal capacidade, as 

dificuldades são muitas, somos limitados, tem gente que nasce com talentos, 



77 
 

 

uns são mais inteligentes do que os outros. Além do que, toda essa dificuldade, 

faz com que, quase ninguém ou ninguém se interesse por ela. Parece ser algo 

complexo. Aqui as oportunidades são poucas, mas tem umas frases legais dos 

filósofos, que faz pensar. 

Girando em torno da ideia de que a filosofia é algo para os mais talentosos e 

inteligentes, aqui percebe-se um senso comum que se mistura com a influência das 

ideias da classe dominante em relação à classe subalterna-periferia. Uma sociedade 

dividida entre aqueles com e sem talentos. É um senso comum que reforça o papel 

de uma elite social, mas que também é partilhado pelo próprio jovem da periferia, que 

também acolheu o ideal, a visão de mundo da classe dominante, de modo acrítico e 

que acabou sendo introduzido por ele, como verdade absoluta em relação à filosofia. 

Professor: Isso que pensam sobre a filosofia e os jovens da periferia pode ser 

estabelecido como um preconceito. Não somente aquele que parte de vocês, 

mas também de uma pequena parte da sociedade, uma elite, que não quer que 

vocês pensem de forma crítica, não quer que vocês saibam questionar, não 

quer que estejam conscientes da importância de suas ações para ocorrer 

mudanças e, assim, transformem o mundo e o construa. Tal elite deseja que 

fiquem escravos do modo de vida dela, que reproduzam as crenças, os valores, 

as filosofias, o modo de vida, que ela quer. Dessa forma, essa ideia que fazem 

da filosofia, por exemplo, foi introduzida automaticamente, sem uma análise e 

assim, repetida por vocês, sem uma reflexão, é preciso procurar o que está por 

de traz disso. Assim, como dizem algumas letras de rap: uma classe dominante, 

a burguesia quer esmagar a periferia, quer dominar. É uma ideia de alguns 

poucos, que dominam a nossa sociedade, que acham que são os únicos 

capazes, que possuem grandes talentos, que são os melhores, e os outros, por 

serem pobres, são incapazes, pois, não possuem nada disso. Que não sabem 

pensar por si mesmos, devem ser guiados. Vocês são incapazes? O que vocês 

teriam a dizer sobre tudo que estamos falando? 

Alunos: Eu acho que todos pensamos, todo mundo pensa. Todos somos 

capazes. É que não temos muitas oportunidades. Provavelmente essa ideia 

que trazemos da filosofia estamos repetindo daqueles que querem realmente, 

que fiquemos assim, a mesma coisa; quando, de tempos em tempos, querem 



78 
 

 

tirar a filosofia do ensino médio, como ocorreu há pouco tempo, exatamente por 

isso: ficaríamos menos críticos sem a filosofia. Seria mais fácil de continuarmos 

seguindo um sistema. Essa frase que diz, que todos nós somos filósofos(as), 

quer dizer que, todo mundo pensa. 

Professor: Por aí. Todos temos uma opinião sobre algo. Mas, ainda é uma 

opinião que se mistura com muitas coisas, desorganizadas, acrítica, sem a 

elaboração de uma crítica, sem um questionamento. Todos somos filósofos, 

pois nascemos em um mundo pronto e com culturas estabelecidas, da ideia de 

certo e errado prontas, com ideias e definições das coisas já elaboradas por 

outros e fomos aceitando tal mundo. Por exemplo, a frase: “Todo trabalho 

dignifica, traz respeito e produz felicidade ao homem”, essa ideia de trabalho, 

presente na frase, é verdade? 

Alunos: É importante trabalhar, ter o seu sustento, um homem sem trabalho 

não sobrevive, não consegue nada. Se eu quiser alguma coisa, tenho que 

trabalhar. O meu pai ficou desempregado um tempo, não conseguia nada, 

bebia o dia todo quase. Se você não trabalha nessa sociedade, você não faz 

nada. A maioria trabalha para sobreviver, trabalha o dia todo e aos finais de 

semana. Existem trabalhos que são melhores do que outros trabalhos. Tem 

gente que se mata de trabalhar, outros, já nem tanto. Uma pessoa sem trabalho 

não consegue nada. 

Professor: Boa, mas onde está a dignidade, o respeito a vida, nestas 

realidades? Por exemplo: 4h:45min da madrugada, os metros, os ônibus e ruas 

lotadas. Principalmente aqui, vocês já devem ter visto isto. O pobre acorda cedo 

para ir trabalhar, só a ida ao trabalho já é cansativa. Muitas vezes, ele é 

humilhado. Se o pobre não vai trabalhar, mesmo doente, além de correr o risco 

de o patrão trocar ele por outro do dia para a noite, ele também não come, não 

mora, não se diverte. Diferente do rico, que pode acordar cedo por prazer, por 

estilo de vida, por ser o patrão e ter tal responsabilidade, mas não por questões 

de pura sobrevivência e escravidão. O trabalhador que se mata de tanto 

trabalhar e fica cada vez mais endividado e mais pobre e o patrão, o rico, que, 

não faz quase um porcento do que a maioria dos trabalhadores fazem e, ficam 

cada vez mais ricos, graças ao esforço da maioria, que é pobre. 



79 
 

 

Alunos: Não tinha pensado por esse lado, o sentido da frase. Podemos dizer 

que a grande maioria das pessoas daqui só trabalham para se sustentarem, ter 

aquele pouco, fazer o churrasco em um fim de semana, na folga. Juntar um 

dinheiro por muito tempo, para poder fazer uma boa viajem e ainda ter que 

torcer e correr atrás de promoções. Realmente é uma humilhação os 

transportes lotados e fedidos. Mas, também, tem gente que gosta muito de 

trabalhar. 

Deveria (sic) ser dividido os lucros, os salários deveriam ser bem melhores, as 

condições de trabalho, o tempo que se passa trabalhando na vida, alguém que 

é pobre, é muito desgastante. Veja o jogador de futebol, ganha milhões, para 

jogar bola. Diga-se de passagem, que jogar bola não é um trabalho e sim, um 

lazer. Os trabalhadores trabalham muito mais do que eles, os jogadores e os 

patrões, fazem coisas muito mais urgentes e diretas para a sociedade e as 

pessoas, chegam no final da vida, sem uma casa, devendo fundos e mundos, 

passando necessidade, sem uma aposentadoria digna. 

Professor: Concordo com vocês. As pessoas gostam de trabalhar ou foram 

treinadas e condicionadas, forçadas, a gostarem? Por exemplo, será que se 

você pudesse, você comeria todos os dias a comida aqui da escola? Ou, 

comemos isso porque é a única que temos e podemos? Gostamos daquilo que 

podemos? O nosso gosto, de certa maneira é condicionado, com a nossa 

realidade socioeconômica? Vocês comeriam todos os dias, arroz e feijão, se 

pudessem, por exemplo, comprar pizzas, Mc Donald´s todos os dias? 

Alunos: Ou seja, se pudéssemos, teríamos outros gostos, trabalharíamos com 

outras coisas, no caso, coisas que nos satisfariam, realmente. Com certeza, 

teríamos outras escolhas, o que faria de nós, pessoas muito mais satisfeitas 

com a vida, portanto, mais felizes. 

Professor: A mesma linha de raciocínio, muitos aqui, se pudessem, fariam 

medicina, odontologia, seriam viajantes, cientistas, artistas, ou seja, fariam 

coisas que realmente tem vontade, desejo, e não o que está ao alcance, devido 

as dificuldades e custos. Imaginem, quantos bons médicos, cientistas, juízes, 

artistas, não passaram e passam pela vida, sem exercer o seu talento, a sua 



80 
 

 

vontade. Inclusive muitos de nós. Muitas frustrações vindas daí geram males 

sociais. 

Alunos: É uma questão difícil, mesmo porque a maioria de nós temos (sic) 

esses sonhos e objetivos, mas, sabemos (sic) o quanto isso é uma exceção em 

nosso bairro. Daí a importância das bolsas de estudos também e das cotas 

sociais, raciais. Isso teria que ser mais bem trabalhado, todos deveriam ter o 

direito de ter o seu sonho ao seu alcance. Sabemos que não é fácil, mas seria 

bem melhor, se tivéssemos pessoas satisfeitas com a sua vida. 

Professor: Não estamos falando de dinheiro, estamos falando da realização 

pessoal, social, de um todo que poderia ser a sociedade. 

Alunos: O dinheiro é importante, mas não é tudo. 

 
Professor: Se você estiver em uma fila, em algum lugar para entrar, qualquer 

coisa parecida. Se você tiver dinheiro, perceberem que você tem muito dinheiro, 

não vão tratar você diferente dos outros? Ou qualquer outra situação 

semelhante. Inclusive, vocês já devem ter presenciado ou passado por isso, 

né? 

Alunos: Isso é muito presente em nossa sociedade. Claro, temos pessoas com 

dinheiro que não fazem isso, que são humildes, mas, a maioria faz e se utiliza 

do dinheiro para conseguirem muitas coisas. Muitos jogadores de futebol, 

cantores, famosos, se casam e namoram por fama e dinheiro, não porque 

realmente gosta (sic) da pessoa, gosta (sic) do que ela é, do que ela pode dar. 

Ou você acha que o Neymar é tão bonito assim? Aqui mesmo, na escola, tem 

um monte de menino, muito mais bonito do que ele e do que muitos famosos. 

Então, por que as pessoas não namoram com eles daqui? 

Professor: Pois é, é o preconceito de classe social, o status, o preconceito do 

bairro em que a pessoa mora. O dinheiro constrói, manipula, forja as relações 

sociais, transforma o modo como as pessoas se relacionam umas com as 

outras, com o trabalho, com a profissão, com a felicidade, com o próprio 

dinheiro, com a família, entre outras coisas. Precisamos lutar contra isso? 

Poderiam usar o dinheiro de outras formas? 



81 
 

 

Alunos: Com certeza, seria bem melhor um mundo, com mais igualdade, com 

pessoas se respeitando de verdade. Poderíamos usar o dinheiro para melhorar 

a vida dos mais pobres, por exemplo. Tem muita coisa que deveria ser mudada. 

Por exemplo, o salário dos políticos: para que um político precisa ganhar tanto 

e o lixeiro, o policial, o próprio professor, ganhar muito menos? Sendo que 

estes, além de trabalharem muito mais, estão muito mais à frente da sociedade. 

Deveria mudar o modo como as pessoas trabalham, os dias, o horário, o salário. 

Professor: Vivemos a vida dos outros. Mas, procuramos de fato repensar 

nossos valores? Nos questionamos sobre a nossa maneira de viver e da 

sociedade em que estamos inseridos? Como muitos de vocês disseram, na 

outra aula, a vida: “É lutar para conquistar as coisas, ter o seu carro, a sua casa, 

o seu lazer, casa de praia, sua moto, é fazer um bom curso, que de dinheiro, o 

que não é fácil, mas com esforço e força de vontade, se consegue. É ser bem- 

sucedido”. Diante disso, a vida é possuir bens? Ser bem-sucedido tem a ver 

com conquistar bens e ter as coisas? Quer dizer, que o índio, o eremita, o 

hippie, os pobres, as pessoas desapegadas de bens materiais e que vivem em 

agrovilas, vivem isoladas, em pequenos grupos sociais, sem quase nada de 

bens, são malsucedidas e, portanto, são infelizes? 

Alunos: Cada um tem a sua visão da vida. Existem pessoas que gostam e 

lutam muito para conquistarem bens, as coisas que hoje possuem na vida. Elas 

acham isso importante. 

Professor: Isso não é a reprodução de vida, da classe dominante, de uma elite 

rica, e que os pobres vão atrás, sem pensar, questionar, analisar e criticar? Se 

não, todas as pessoas pobres, seriam infelizes e todas as pessoas ricas, seriam 

felizes e bem-sucedidas, o que não acontece. 

Alunos: Isso não acontece mesmo, dos dois lados, temos pessoas felizes e 

infelizes, bem-sucedidas e malsucedidas. Existem pobres que dão risada de 

tudo, está na pior, mas está rindo. E o rico que tem de tudo e só reclama, toma 

remédio, atrapalha a vida dos outros da própria família, brigam por herança. O 

ser bem sucedido é algo que não tem que ver com o dinheiro. 



82 
 

 

Chegamos em um momento, da qual, podemos observar conforme o 

desenvolvimento das aulas, muitas questões, que os alunos não se davam conta, tal 

como, a questão da filosofia, de que também e as razoes de serem filósofos(as), a 

questão do trabalho e o processo crítico, a consciência do sentido da frase e o que ela 

carrega, e a distância do que ela diz para com a realidade vivenciada. A questão do 

dinheiro, felicidade e ser bem-sucedido, o trabalho e o lazer, o prazer. Percebemos ao 

desenvolvimento do senso crítico, da análise da realidade, da sociedade, uma 

mudança das percepções, da maneira de absorver as questões. Por meio do senso 

comum presente, levantadas as questões, e o processo de mudança das posições 

dos alunos, opiniões diferentes ao decorrer do processo foram aparecendo e uma 

nova maneira de interpretação também. Claro, dependendo do processo, em que o 

professor com as aulas esta, ele pode se estender por muitas aulas e diversas 

questões, mas, ficaremos por aqui por questões de tempo e delimitação do trabalho. 

Seguimos para a última questão desta etapa do processo, o processo de 

desenvolvimento do bom senso, quando – após um exercício de revisão das ideias 

sobre filosofia, passamos a uma revisão crítica da percepção imediata do que seria a 

filosofia para o senso comum da turma. A ideia aqui é verificar qual o deslocamento 

do senso comum para o senso crítico. 

Professor: Bem, após essas nossas aulas8 e um contato de vocês com a 

filosofia, gostaria de retomar a questão: o que é a filosofia para vocês? Mudou 

alguma coisa? 

Alunos: Eu pensava que iríamos falar de coisas difíceis, complicadas, teorias 

que ninguém entende, que seriam apenas frases, para pensarmos. Que 

falaríamos sobre qualquer coisa. Mas, percebi que a filosofia tem a ver com 

coisas da realidade. Questionarmos algo que todos podemos entender e 

pensar, foi uma quebra daquilo que pensávamos ser. Que tem um raciocínio, 

que faz desenvolver nossas opiniões. Que fala o que vivemos e abre espaço 

para filosofarmos também. Todos somos filósofos, isso foi o que mais gostei, 

estamos todos inseridos, mesmo que não saibamos, em filosofias ou filosofia, 

mas, agora, temos esse entendimento, temos uma consciência que antes não 

tínhamos. Acreditávamos nas coisas sem questionar ou criticar, sem perguntar. 

 

8 Total de 10 - 12 aulas. 



83 
 

 

Repetíamos e acreditávamos em frases, ideias, crenças e não 

questionávamos, para saber o porquê. Temos essa noção agora, somos 

filósofos(as), e temos que continuar sempre assim, desenvolvendo um senso 

crítico. 

Por essa etapa do processo, notamos a passagem do senso comum para o 

senso crítico, uma nova postura e leitura do mundo partindo dos alunos. Percebe-se 

a mudança de critérios dos alunos, uma consciência que antes não assimilavam, as 

contradições das frases em relação a realidade, a história, a sociedade etc., dessa 

forma, organizando e conseguindo elaborar novas opiniões e percepções. Um 

exemplo, é a postura consciente e crítica das razões de todos e todas serem 

considerados filósofos(as), o embate contraditório em relação ao ideal por traz do 

trabalho e a análise da realidade vivida e percebida por eles, apresenta um novo 

senso, que, partiu da crítica e análise da própria realidade vivida e presenciada por 

eles, na periferia. 

 

 
3.2.4.3 – O processo de desenvolvimento do bom senso 

 
Após um movimento de reconhecimento e intervenção sobre o senso crítico dos 

estudantes a respeito da própria matéria da filosofia, passamos a aprimorar o 

movimento seguinte, a caminho do que Gramsci (apud COUTINHO; 2011, p. 128- 

146)): denominaria “bom senso”. Nessa etapa, portanto, o professor busca fazer com 

que os alunos, exponham um senso comum modificado, um bom senso, algo mais 

bem organizado, crítico e consciente do processo filosófico. 

Professor: A filosofia é descartável? Vocês acham que não deveriam ter 

filosofia? Ela é algo inútil? 

Alunos: Agora temos outra visão da filosofia, ela tem a ver com as coisas da 

vida, com a realidade. A maioria de nós tínhamos (sic) outras visões dela, mas, 

como discutimos, os motivos de alguns não querem que ela faça sentido para 

nós, nos querem longe mesmo. Daí a importância, de termos aulas de filosofia 

no Ensino Médio. Ela é muito útil, nos faz questionar o mundo, as coisas. Eu 

sempre aprendi, que era pecado questionar a Deus, a religião, a igreja, o que 



84 
 

 

está escrito na Bíblia, e com a filosofia, aprendi a buscar um maior 

questionamento e crítica, com argumentos, o que me fez mudar de opinião 

sobre muitas coisas. Hoje percebo a visão que tínhamos da filosofia e dos 

filósofos, um preconceito mesmo. E, em relação ao preconceito, a grande 

maioria de nós achávamos (sic) que preconceito seria apenas de cor, bairro, 

classe social, modo de se vestir, opção sexual etc. O preconceito pode ser algo 

social, que vem com a história, vamos repetindo visões e opiniões. Repetimos 

modos de ser e não percebemos este processo. E devemos lutar contra isso, 

devemos lutar para podermos ser o que queremos. Na verdade, deveríamos ter 

filosofia, desde antes, não sei por que não temos. Aliás, hoje desconfio do 

porquê. Como em algumas aulas passadas, falávamos sobre as faculdades, os 

cursos universitários etc. Acho até que ela deveria estar em todos os cursos de 

faculdade, em um ou outro ano, por exemplo. 

Professor: Existe preconceito na periferia? 

 
Alunos: Existe sim, alguns podem achar que não, mas existe. Existe de negro 

contra negro, de pobre contra pobre. Até de mulher daqui que se garante nos 

caras daqui, e humilham outras meninas e meninos. Pessoas daqui do bairro, 

que querem mostrar uma coisa, mas não são aquilo que elas mostram porque 

tem vergonha de serem daqui, ostentam nas redes sociais, só para fazer inveja 

ao outro. Gostam de contar vantagem sobre os outros. Falam em respeito, mas 

não respeitam nem o sono alheio. Nem o conhecimento, a busca pelo 

conhecimento. Veja, aqui mesmo na sala, alguns que só atrapalham, fazem de 

propósito, não tem consciência. Não respeitam a maioria, que quer estudar. O 

preconceito está em todo o lugar. 

Professor: Eu também percebo isso, escuto reclamações de professores 

também. Além de morar no bairro também. Falta união, consciência de que 

estamos na mesma, que somos daqui da periferia e temos que estar 

organizados. Pois, a classe dominante, a elite, ela é muito bem organizada. O 

que podemos fazer para melhorar essas coisas, tanto aqui na nossa escola, 

como em nossas vidas, no lugar onde vivemos, o que podemos fazer? Fazemos 

parte da mesma classe, somos e vivemos na periferia. 



85 
 

 

Alunos: As pessoas precisam ter consciência, a maioria aqui busca isso, tem 

essa visão. Mas existe o medo de enfrentar. Muitos ameaçam. Quem tem 

coragem de enfrentar tudo isso? Por exemplo, aqui na sala, tem um ou outro 

que atrapalham (sic), eles sabem que atrapalham. Mas, quem vai bater de 

frente? O certo deveria sermos organizados mesmo, as oportunidades para 

nós, lá fora, já são difíceis. E ainda, se não nos esforçarmos, fica mais difícil 

ainda. É como diz a música do Racionais, que debatemos a letra9, ou seja, 

temos que ser 5 vezes melhores. 

Professor: E se organizarem-se, movimentos do bairro, na escola, procurando 

se unirem para irem contra essas questões? 

Alunos: Existem alguns grupos que tentam fazer isso, tem movimentos das 

igrejas, das ONGs, mas é pouco e muita coisa acontece e fica escondida, não 

é fácil de se mexer. Teria que ser todo mundo unido e enfrentar juntos, ou seja, 

buscar lutar para resolver as coisas, todo mundo junto. O problema também, 

são as drogas: o cara trabalha na biqueira10 e ganha mais do que a maioria 

daqui. O jovem daqui acaba não tendo muitas escolhas. Pega o caminho mais 

fácil. Então, ele pensa: para que estudar? Além do quê, os bons exemplos são 

poucos aonde (sic) moramos. O que fica mais difícil, muitos nunca tiveram nem 

uma referência, a referência mais próxima foi o tráfico. O pior é que a maioria 

sabe disso, busca tentar sair dessa vida, ou, como muitos que sabemos por aí, 

acabam se arrependendo lá na frente, mas, na maioria dos casos, não 

conseguem mais sair dessa vida. 

Professor: E por que entram nessa vida? 

 
Alunos: Além do que já falamos, falta também: organização, empatia. Muitos 

se ajudam aqui. Existem diversas instituições no bairro que colaboram, os 

projetos e tal. Existem os problemas de desigualdade social, que são grandes 

no Brasil. Aqui, a vida para o rico é muto mais fácil, em todos os sentidos, o 

pobre, que vive na periferia, até para se divertir é dificultoso. Por isso também, 

 

 
9 A letra da música foi usada no início de uma aula, por meio da qual, fizemos uma análise crítica da 
mensagem da letra em relação aos problemas sociais, culturais e históricos da nossa sociedade. 
10 Local de venda de drogas 



86 
 

 

a facilidade das drogas, do álcool, de bailes regados de drogas e onde, muitas 

vezes, acabam terminando em confusão, brigas, rivalidades e mortes. Isso 

quando a polícia não invade e espanca quem puder. Existem muitas 

dificuldades aqui. Tem muita coisa boa, muita gente que se superou e serve de 

lição, muita luta. Tem uma vizinha minha, que o marido está preso, ela tem 3 

filhos, ela trabalha em dois empregos, está sempre de bom humor e sempre diz 

para estudarmos e aproveitarmos. Diz que o marido errou, e que, tanto ele como 

ela, não tiveram muitas oportunidades na vida e as poucas que tiveram, não 

deram certo, o que fez ele ir para o crime, mas, que ele se arrependia muito da 

escolha que fez. 

Professor: Por que ele escolheu o crime e ela não? 

 
Aluno: É mais fácil o homem ter essa decisão. Acho que a facilidade é maior e 

as companhias são diferentes. Aqui tem muito mais homens no crime do que 

mulheres. Acho que nem é apenas uma escolha, são várias coisas juntas, as 

dificuldades, a desigualdade, o momento também, a necessidade em alguns 

casos. A falta de oportunidade. O jeito da pessoa também, tem gente que 

parece que gosta disso. 

Professor: Como poderia evitar tais realidades, o que pode ser feito? 

 
Aluno: Bom, pode-se melhorar as oportunidades para os pobres, os empregos, 

as Universidades podem ficar mais acessíveis, os aluguéis mais baratos e 

melhores condições para morar e viver. Poderiam investir muito mais nas 

periferias. Os políticos só olham para cá, quando querem voto. Já estamos até 

acostumados com isso. 

Professor: Quantos aqui querem cursar medicina? Ou outro curso de alto 

custo? E não podem fazer o curso, porque o dinheiro não permite, é questão 

de querer ou, não é? 

Aluno: Muitos de nós temos esse sonho, e que não poderemos realizar, devido 

às dificuldades financeiras. Se tivéssemos nascido (sic) ricos, as coisas seriam 

diferentes. 



87 
 

 

Professor: Se o filho da classe dominante, tivesse nascido e vivesse na 

realidade em que vocês nasceram e vivem. Eles conseguiriam o que eles 

conseguem, na realidade deles? Vocês, se estivessem nascidos no lugar deles, 

conseguiriam, mais facilmente, o que querem na realidade de vocês hoje? 

Alunos: Com certeza seria mais fácil, aliás, bem mais fácil. Como diz a música 

dos Racionais “a vida é desafio”, aqui é mil vezes mais difícil. Com toda a 

dificuldade daqui, ainda, muitos se superam. Imagina se tivesse condições. E o 

filho da classe dominante, aqui, passaria pelo que nós passamos, teria a 

mesmas condições que nós. Ninguém é melhor que ninguém, somos diferentes 

e temos diferentes oportunidades e essas oportunidades, uns poucos têm mais 

do que a grande maioria. Como vamos estudar integralmente, ter que comprar 

material, se manter de modo geral? Impossível para nós. Se acontece, é com 

um ou outro, é coisa rara. Temos as cotas, o que ajudou e ajuda muita gente, 

mas é pouco. Precisa de mais coisas para melhorar as condições. Vemos a 

desigualdade aí também, pois, para o filho do rico é muito simples. Agora, para 

nós, é muito complicado. 

Professor: O que ajudaria a melhorar? 

 
Alunos: Muitas coisas: poderiam diminuir os salários dos políticos, de modo 

geral, dos juízes; tirar os cargos de gente ali, que só aproveita; ter uma 

condenação mais justa e firme para crimes, como estupro, pedofilia, essas 

corrupções; melhorar as escolas, o ensino, ajudar o pobre a fazer um bom 

curso. Muitas outras coisas. 

Professor: As Universidades deveriam ser públicas ou privadas? 

 
Aluno: Com certeza. Se fossem públicas, aí as pessoas fariam o que realmente 

gostassem (sic) ou outra coisa. Ou se fossem todas pagas, com um valor muito 

acessível. 

Professor: E vocês acham que, com isso que falaram, se todos pudessem ter 

condições de acesso, por exemplo, os crimes, a violência, muitas coisas ruins 

que acontecem, diminuiriam? E por quê? 



88 
 

 

Alunos: Provavelmente sim. As pessoas estariam mais satisfeitas com as suas 

vidas, existiria mais igualdade. Infelizmente a desigualdade existe e ela causa 

muitos problemas. Como discutimos em outras aulas, muitos males sociais vêm 

dessa insatisfação. 

Professor: Somos todos iguais de fato? 

 
Alunos: Sim, somos todos seres humanos, sentimos as mesmas coisas. 

 
Professor: Sim, mas somos iguais no sentido social e histórico, ou seja, temos 

as mesmas condições, as oportunidades são iguais? Por exemplo, os principais 

vestibulares para medicina por exemplo, o sistema de avaliação, a Fuvest, entre 

outros, são igualitários? Só pelo fato de você ter terminado o Ensino Médio, 

assim, como o filho da elite, e dessa forma, ter o direito de poder fazer, significa 

igualdade? Ou seja, só porque se tem essa regra comum a todos, já é o 

suficiente, para resolver os problemas de oportunidades iguais e justas? Isso 

faz desse processo, algo justo para todos? Ou é igual enquanto é semelhante 

para alguns, dentre aqueles que tiveram as mesmas oportunidades. E é 

totalmente desigual para o restante? 

Alunos: Até porque, pensando melhor sobre isso, e sobre tudo que estamos 

discutindo nas aulas. Passam somente aqueles que fizeram cursinho, quantos 

de nós podem fazer um bom cursinho e uma boa escola? Essas escolas, dos 

ricos, treinam seus alunos desde cedo, para que eles possam passar com certa 

facilidade nesses cursos. A maioria não precisa trabalhar. Caso precisem de 

professor particular, contratam. Possuem um quarto somente para estudarem, 

tranquilos, sem barulho, sem terem que ajudar em casa. Bem diferente de 

nossa realidade. Aqui não é assim, são os cachorros latindo, as brigas dos 

vizinhos e na rua, é a polícia entrando na sua sala, é o baile, o som alto, a 

escuridão, a falta de ambiente, a falta de espaço, a gritaria dentro de casa. Essa 

prova de vestibular, só seria justa, se fosse diferente para nós, ou, a nossa 

situação geral, fosse a mesma do filho da elite. 

Professor: Estamos falando de dinheiro? De querer ter as coisas, de 

ostentação, ou, de realização social, pessoal, um bem em poder viver em uma 

sociedade mais justa e igualitária? Do que estamos falando? 



89 
 

 

Alunos: É a realização pessoal e social, de todos. Todos merecemos, não é só 

uma parte da sociedade, como vimos anteriormente11, apenas uma classe 

dominante, uma pequena parte da sociedade possui acesso a muitas coisas de 

boa qualidade e, que deveriam estar disponibilizadas para todos. O que vimos, 

conjuntamente com as outras disciplinas, também, isso é algo histórico, que já 

vem de muito tempo, são pessoas com poder e muito dinheiro, posses, que 

sempre estiveram nesse nível e a maioria sempre em níveis inferiores. O 

dinheiro seria consequência, até porque, talvez as pessoas nem ligariam muito 

nisso. Teríamos uma sociedade com outros tipos de problemas, mas, muitos 

problemas, seriam diminuídos. 

Após esse bloco de aulas e essa experiência, apresentamos um outro processo. 

Diante desse conjunto de questões, reapresento a premissa gramsciana, desta vez, 

tal como foi escrita: “todos os homens são filósofos”. Após isso, é dito aos alunos, qual 

o sentido que o filósofo deu para a frase. Com o intuito de melhor explicar e analisar 

a situação e as questões, e o que se pode levantar diante disto. 

 
 

Professor: Depois de algumas respostas e de procurar explicar de onde vem 

esta frase, faço alguns comentários e provocações: “Vamos lá, o filósofo está 

afirmando que todo mundo é filósofo(a). Isso quer dizer que todo mundo tem 

uma opinião sobre algo, mesmo que não se dê conta disso, inclusive, mesmo 

que não exponha o seu pensamento verbalmente, o que já vimos 

anteriormente; e que todos nós possuímos uma espontaneidade. Tipo, uma 

opinião que é automática, onde você não refletiu e não se questionou, você 

repete as coisas que sempre fez, ouviu etc. 

 
Faço uma intervenção com os alunos, perguntando-lhes: quem já sofreu alguma 

situação de racismo, bullying, homofobia, preconceito? 

 
Alunos: Preconceito em relação aos pobres, com as pessoas que moram nas 

periferias, com os "rolezinhos" nos shopping centers, a questão das drogas, por 

 

 

11 Este momento é referente ao tema das aulas, tanto a aula anterior, como a aula presente. 



90 
 

 

exemplo, o usuário de drogas que é pobre, é visto como um Nóia, um malandro. 

Já o usuário que é rico, já é visto como um usuário que usa para se divertir, 

para pensar, até nisto, vemos a divisão, que falávamos em outras aulas e 

discussões. 

 
As respostas dos estudantes afirmam tais situações, e o professor continua com as 

questões. Muitos elementos surgem daí. Como por exemplo: Os alunos citam outros 

casos, do que já passaram e passam, inclusive dentro da própria sala de aula, da 

escola. Um senso comum presente ali e utilizado. Dessa forma, a aula vai tomando 

uma proporção e vai estabelecendo diálogo com a realidade, a partir dela junto à vida 

concreta dos alunos e do professor. Surge dessa forma uma consciência sobre o 

preconceito ser comum a todos ali, de alguma forma. Inclusive porque todos moramos 

em uma periferia. Estas questões vão levando à tal consciência de pertencimento. 

Ocorre uma percepção dessa realidade comum. Aqui percebemos o espontaneísmo, 

um senso comum sobra a violência que alguns praticavam e que se estabelecia no 

meio deles, como absoluta. Em contrapartida a essa apresentação das cenas de 

violência e preconceito do cotidiano, surge a elaboração de um senso crítico gerando 

uma crítica e uma consciência ativa por parte dos alunos, questionando tais fatos da 

realidade, o que foi levado a uma realidade comum. Com efeito, cria-se um senso 

comum, um bom senso, algo que foi conscientemente questionado, criticado e 

transformado. 

 
Professor: Jovens, tais situações que passam ou passaram... essa situação 

foi legal? E como era ou é passar por aquilo? 

 
Diante das respostas, a grande maioria acaba afirmando que é algo muito ruim e 

pesado de se passar ou ver alguém passando. Digo a grande maioria e não a 

totalidade, porque, por uma experiência de aula, ocorreu um caso de alguns alunos 

que faziam bullying12 com outros colegas e, que, veio à tona naquele momento. Algo 

 
 

12Aproveitei o tema para outra ocasião. Fizemos posteriormente uma encenação: foi montado um júri 

com a questão do bullying como um caso. Cada aluno ficou com um papel, interpretaram o juiz, o 

promotor, as vítimas etc. Montou-se um julgamento de alunos que cometiam bullying. Durante a 

atividade, alunos interpretando as vítimas do caso relatavam a o que acontecia com eles. Além disso, 



91 
 

 

que veio a ser discutido e criticado pelos demais alunos: ocorreram discussões entre 

eles, mas, se chegou a uma consciência por parte dos que cometiam o bullying. 

Muitos achavam que era normal o bullying, achavam que não afetava tanto as pessoas 

e que era um modo de se sentir superior em relação ao outro. O que deu espaço para 

outros alunos questionarem o colega que tem tais defesas e entrarem em debate e 

darem exemplos concretos do mal causado por atitudes assim. Aqui temos o senso 

comum entre eles, os fatos da realidade vivida por eles, o questionamento desse 

senso comum dos que praticavam o bullying e, em seguida, o desenvolvimento da 

crítica e a mudança de senso comum desses alunos. 

O que acabou trazendo à tona uma reflexão sobre essas questões de violência e fez 

com que muitos ali mudassem o seu ponto de vista. Aquela realidade vivida pelos que 

sofriam a violência, questionando aqueles que praticavam, fez com que eles se 

conscientizassem e saíssem daquele senso comum acrítico. Um bom senso. Uma 

mudança de atitude, novas relações com aquela cultura violenta e opressora. 

 
Após o momento introdutório, coloquei na lousa a seguinte frase, tirada de uma música 

de Caetano Veloso: “Cada um sabe a dor e a delícia de ser o que é”13. Foi pedido aos 

alunos, em um primeiro momento, na primeira atividade, que escrevessem no 

caderno, o que a frase dizia para eles. As respostas dos alunos, resumo na seguinte 

fórmula: “Cada um sabe o que é tentar ou ser o que na verdade é, que isso é difícil 

em nossa sociedade, que está cheia de padrões.” 

 
Depois de mostrar, de modo geral, as respostas dos alunos, passo a coletar, 

novamente, o senso comum deles sobre a filosofia. Provoco-lhes, baseando-se nas 

respostas dos alunos e partindo delas. O que percebemos nesta resposta, a partir de 

uma perspectiva gramsciana, é o grão de bom senso presente no senso comum. 

Então, faço o seguinte questionamento: Toda a nossa reflexão, as discussões, o que 

vocês escreveram sobre a frase, tem relação com as respostas que vocês deram, 

sobre a filosofia na primeira questão? As respostas não são, também, um certo tipo 

 
 

ocorreu um caso, de um aluno estar fazendo o papel de acusado e, durante as narrativas, acabar 

pedindo desculpas pelas vezes que praticava tais atos com um colega da sala, que participava como 

júri popular. 
13 Trecho da canção “Dom de Iludir”, de Caetano Veloso. 



92 
 

 

de preconceito em relação a filosofia, ao filósofo (a)? Com efeito, destacamos nesse 

momento, um preconceito sobre a filosofia e, que, por um lado tem influência do senso 

comum produzido pela classe dominante, do próprio preconceito da classe dominante 

em relação à filosofia, por não terem nela algo útil para o seu sistema econômico e, 

que, muito dessa concepção é assimilado acriticamente pelos alunos da periferia. 

 
A partir dessa apresentação, foi pedido, que relacionassem a mensagem da frase e o 

que tinham interpretado dela, com algum tipo de preconceito. 

Como atividade final, foi pedido aos alunos, que fizessem um texto, analisando cada 

atividade e os acontecimentos durante estas atividades, destacando a reflexão de 

cada aluno sobre os assuntos. Sem entrar nesses resultados de maneira direta, 

ressaltamos que toda a atividade e a intencionalidade dessa primeira sequência 

didática foi buscar as opiniões sobre a filosofia, relacionar com preconceitos diversos, 

inclusive os que viviam. Provocar a reflexão, sair de um senso comum utilizado como 

meio, que através das discussões e exemplos reais elaborados a partir da realidade 

vivida por muitos; fizessem a crítica, a análise e, fomentando o senso crítico e, 

questionando, debaterem em busca da construção do bom senso. 

 
 
 
 
 

3.2.4.4 Aula dois: Um questionário filosófico 

 
Nessa parte do processo, a proposta é deixar o conhecimento, a opinião dos 

alunos se manifestarem em relação a determinados assuntos. Foi entregue um 

questionário aos alunos, a partir de questões da filosofia (e não mais sobre 

concepções de filosofia, como antes) e, de modo similar ao processo anterior, 

viabilizar no grupo a manifestação de diversas opiniões sobre os assuntos elencados. 

Após esse momento, será pedido aos alunos, que escrevam suas respostas. Essa 

atividade tem o objetivo de levar o aluno a perceber e refletir sobre as diversas 

influências recebidas pelo mundo em que vive, desde o seu nascimento. E entender 

melhor, o processo, que faz com que, todos sejamos filósofos. Em busca da saída de 

um senso comum acrítico. 



93 
 

 

Questões: 

a) O que você entende por cultura? 

b) O que é a felicidade para você? 

c) O que é o mundo para você? 

d) Por que existem lugares, regiões, com leis diferentes umas das outras? 

e) Você nasceu em um mundo que já tinha tudo isso. De que maneira esse 

mundo lhe influenciou? Dê exemplos: 

 
Nesta atividade, é realizado um momento de reflexões e discussões conjunta. Após 

ampla discussão, provoco-lhes com a seguinte questão: vocês escolheram a cultura, 

os hábitos, a língua, os valores em geral, a religião etc., que foram inseridos ao 

nascerem? 

 
Alunos: Cultura é aquilo que fazemos pelos costumes que herdamos. 

Felicidade: cada um tem a sua e é um momento de prazer que se tem. 

Felicidade é se dar bem na vida, conquistar as coisas, ter as suas próprias 

coisas, poder comprar, viajar para onde quiser, ser bem-sucedido. O mundo é 

onde vivemos, as vezes ele é ruim, as vezes ele é bom. As leis são diferentes, 

cada lugar tem as suas próprias regras. Já nascemos em um mundo que possui 

tudo isso. O mundo me influencia a seguir a vida, na sociedade, na maneira de 

ser que está aí. A escola é um exemplo, a religião, os valores, as leis, o modo 

de viver etc. 

 
Após tais discussões, partindo dessas respostas dos alunos, pergunto-lhes se todos 

esses elementos podem ser modificados, se essas influências podem ser alteradas 

por nós. Provoco-lhes a semente de bom senso, citada pelo filósofo Gramsci, em 

busca da construção do senso crítico. E as discussões ocorrem nesse campo. Com o 

passar das aulas, é percebido pelo professor, a mudança, a organização, uma reflexão 

mais apurada de muitas concepções sobre a realidade, que os alunos traziam. Nestas 

discussões, o professor provoca-lhes com questões a partir da realidade, como: se 

pudessem ter escolhido nascer em outro lugar, escolheriam? Se concordavam com 

todas as leis, só porque são leis. Se a lei é boa, seria para  quem? Se ser bem 

sucedido é ter uma casa, um carro, ter dinheiro? Se a felicidade 



94 
 

 

estava ligada com essas coisas; e, se sim, como muitos deles afirmaram e defendem, 

então, todos os pobres seriam tristes? E os índios? 

A partir dessas questões, peço-lhes que elaborem um texto, apresentando o que, 

segundo eles, de todas essas influências que mencionaram acima, caso pudessem 

escolher, quais delas não concordam, não gostam e por quais motivos. Neste 

exercício, grande parte dos alunos traz uma análise das influências, dentre as quais: 

as religiões, as leis, a sociedade, o modo de vida, o lugar que vivem etc. 

Assim, o professor consegue perceber um movimento, uma ação crítica, uma 

consciência diferente. Pois muitos trazem, como algo certo, que nem religião teriam, 

caso não tivessem a influência da mãe, do pai. Muitos viveriam em outros lugares, 

assim como trazem a discordância de leis e a concordância de outras. Neste 

distanciamento com a realidade cotidiana e suas práticas e costumes, o professor 

percebe esse movimento, que se torna mais consciente em relação às influências 

recebidas acriticamente, bem como uma abertura para a possibilidade de modificá- 

las. 

 

3.2.4.5 Aula três: Desenvolvendo o senso crítico 

 
Essa parte do processo tem como objetivo levar o aluno, a refletir mais sobre 

todas as influências e, desenvolver mais um senso crítico, apontar os pontos negativos 

e positivos das diversas influências recebidas. Fazer uma análise. O objetivo passa a 

ser atuar sobre o senso comum do aluno com um maior valor crítico, analítico e 

consciente. Com o objetivo de levar o aluno a ter consciência, que é sujeito da história, 

sujeito de uma nova cultura, de uma nova e diferente ação. Que o mundo é um produto 

da ação humana. E somos produtos da ação de outros homens, de outros mundos. 

Nessa aula, portanto, desenvolvemos discussões mais aprofundadas de modo a levar 

o aluno a organizar uma crítica. 

A proposta da atividade visa o seguinte: o aluno deve, após um debate, 

escrever um texto com os pontos negativos e positivos em relação com as aulas e os 

assuntos tratados, que, ele percebe, agora após as discussões e críticas em torno dos 

temas elencados nas aulas anteriores, o desenvolvimento da escrita, das falas. Dessa 

maneira, por meio das atividades, os alunos devem entender com um maior senso 

crítico, os pressupostos de todos serem considerados filósofos. 



95 
 

 

Portanto, essa etapa tem como objetivo levar o aluno a entender a razão de 

todas as pessoas serem consideradas filósofas, com o intento de fazer com que o 

aluno tenha uma maior consciência, em relação, ao fato deles, também, serem 

filósofos (as): afinal, eles pensam, agem, transformam a natureza, produzem cultura 

e visões de mundo, possuem opiniões diversas sobre as coisas. Decerto, eles 

participam de alguma concepção de mundo, sabendo ou não disto. E, sobretudo, a 

opinião deles sobre a cultura, a ideia de bem, a religião, as crenças populares, etc., 

está contida em uma filosofia, da qual, é passada de geração para geração sem uma 

crítica, uma reflexão, uma mudança das relações estabelecidas, crenças de todos os 

tipos, que permanecem . 

Novamente, nesse diálogo com os alunos, coleta-se o senso comum da turma 

sobre a filosofia, em que se percebe que as respostas ainda se assemelham com a 

respostas da primeira aula. Um senso comum disperso, mas ao mesmo tempo, tem 

em si, um senso comum que é presente nos alunos. A sua visão das coisas, o senso 

comum, que, possui sementes de bom senso. 

Mostrar aos alunos que existe um preconceito em relação a filosofia, que vem 

de um tipo de senso comum reproduzido, automaticamente, por muitas pessoas, sem 

uma crítica, uma análise, que, deveria ocorrer, dessa forma, uma opinião mais 

apurada. O professor deve fazer os alunos entenderem, que a filosofia faz parte e está 

presente em todos nós, em todo os lugares, inclusive nessa postura preconceituosa 

sobre a filosofia. A ideia de retornar ao mesmo tema, é em um tempo diferente, em 

outras aulas, isto é feito para verificar uma possível nova postura dos alunos em 

relação a várias questões tratadas anteriormente, e se ocorrem relações entre os 

conceitos e as ideias trabalhadas, tais como, a relação do preconceito a filosofia e o 

preconceito entre as classes sociais, entre o rico e o pobre, o branco que vive na 

periferia e o negro que também vive no mesmo espaço social, para que possa ser 

analisado o que e como os alunos elaboram suas análises e suas opiniões. 

Mas ela opera não apenas por palavras soltas ao vento, mas pela interpretação 

delas. Volta-se a ideia da primeira aula, porém, propondo aos alunos, a interpretação 

mais apurada, com outras respostas e possibilidades, dessa forma, organizando 

conscientemente um novo senso comum, bom senso: 

Professor: Todas as pessoas, todos os alunos (as) são filósofos (as). Em geral, 

segue a interpretação dos alunos: “todos pensamos algo”. Pergunto-lhes, 



96 
 

 

então: Por que alguns governos não gostam e não querem a presença da 

filosofia na escola? 

Aqui realizamos uma reflexão sobre a capacidade crítica da filosofia, segundo minha 

provocação: “Vocês, por exemplo, vão pela opinião do que ouvem falar sobre uma 

pessoa ou vocês buscam conhecer e tirar as suas próprias conclusões? Então, 

passam a evitar essas pessoas ou fazem de uma outra maneira? A resposta dos 

alunos é a de que “costumam ir muito pelo que os outros falam”. 

 
A partir disso, proponho-lhes o seguinte exercício: 

 
 

a) relacionem as primeiras aulas, o que foi discutido: a questão dos muitos tipos 

de preconceito e se em suas respostas, sobre a filosofia, se também, diante 

das respostas que deram sobre a filosofia, não é algum tipo de preconceito? 

b) relacionem os assuntos tratados em todas as aulas, as questões que 

debatemos, os exemplos, com a frase desta aula. 

 
a) Frase utilizada: “Todas as pessoas, todos os alunos (as) são filósofos (as)”. 

Reapresento aos alunos, de maneira dialogada, toda a questão. Baseado nas 

respostas anteriores e nas que a turma redigiu, demonstro para a turma que, de 

alguma maneira, somos todos, influenciados pelo mundo que vivemos e que 

influenciamos também. Temos ideias sobre as coisas, pensamos, temos opiniões 

como foi demonstrado por meio das atividades: temos crenças, religião, visões de 

mundo, estamos inseridos em alguma cultura e em um mundo. E que por tudo isso, 

somos todos filósofos (as). Todos pensamos, mas pensamos acriticamente, sem 

reflexão, o que nos faz receber o mundo automaticamente, pois, temos toda essa rede 

de influências. Assim, todos temos uma filosofia que é espontânea, específica, própria 

de cada um e ao mesmo tempo misturada com outras. Temos um conhecimento sobre 

o mundo, conhecemos através das experiências vividas, temos um senso da 

realidade, da política, do bem, trazemos as crenças, filosofias passadas e presentes 

etc. 



97 
 

 

Aluna: Um outro texto14: “A filosofia é o questionamento de todas as coisas. 

Não existe alguém que nunca tenha questionado algo, seja com alguém, 

sozinho ou até mentalmente”. Ao analisarmos esse texto, percebemos uma 

postura crítica da aluna. Ao mencionar ser a filosofia um questionamento de 

todas as coisas, ela compreende o fato de todos se perguntarem sobre algo. E 

buscarmos respostas de diferentes formas. 

 
Trabalhamos o desenvolvimento do senso crítico dos alunos, partindo de diferentes 

questões e procurando relações de diálogo com as diferentes realidades vivenciadas 

e percebidas pelos alunos, diante do mundo. Assim, na próxima aula, trabalharemos 

com os diferentes tipos de ditados populares, identificando o que opera por traz dessas 

crenças, buscando fazer uma análise e organizar um novo senso comum. 

 
 
 

3.2.4.6 Aula quatro: Um senso comum presente nos ditados populares 

 
Após inseri-los na concepção gramsciana de que eles(as) também são 

filósofos(as), iniciamos um novo processo. O objetivo desta etapa é fazer com que o 

aluno, perceba, por meio de ditados populares, dizeres, crenças etc., que, muitas 

destas ideias que as pessoas tomam como verdades estabelecidas, não são. Com o 

intuito de fazê-los perceber, que, tais concepções, sofrem influências de diversas 

ordens. É demonstrar esse senso sobre o mundo, a vida, que cada um temos. 

 
Realizamos a seguinte atividade: frases do saber popular são apresentadas para a 

turma. Nesta tabela, seguimos com as frases e as respostas dos alunos: 

Frases Propostas pelo Professor Respostas de Alunos(as) 

Deus ajuda quem cedo madruga é preciso se esforçar para conseguir 

algo; que o pobre, muitas vezes, está em 

tal condição porque não se esforçou; é 

preciso  acreditar  que  Deus  vai ajudar. 

(presença    de    um    senso    comum, 

 
 

14 Texto produzido pelo aluno em aula. 



98 
 

 
 associando a pobreza com preguiça, 

falta de esforço. E a espera em um Deus 

que virá resolver seus problemas e 

transformar a sua difícil realidade). 

O trabalho dignifica o homem o trabalho traz respeito, a pessoa que 

trabalha não é preguiçosa, ela vai atrás. 

(nem todo trabalho traz respeito) 

O sol nasce e se põe em que local? ele nasce no Leste e se põe no Oeste, 

nasce no Sul e se põe no Norte 

Querer é poder. você tem que querer, tem que pensar 

positivo, uma hora você vai conseguir, 

você quer algo, você pode, se esforce. 

(senso comum) 

 

Após a leitura das respostas em voz alta, faz-se um breve debate em torno delas. 

Depois, provoco-lhes da seguinte maneira: Se Deus ajuda quem cedo madruga, 

porque a imensa maioria das pessoas acordam de madrugada, enfrentam metrô 

lotado, ônibus lotado, trânsito, enfrentam sol, chuva, violência, humilhações etc. Essa 

frase não é contraditória? A realidade não é outra? Sendo assim, como Deus ajuda 

quem cedo madruga, se a grande maioria, acorda de madrugada e nada melhora. O 

rico acorda cedo porque quer, por costume. É diferente do pobre que, se não acordar 

cedo, perde o emprego, não paga o aluguel etc. Após questionamentos e análises 

sobre os argumentos e sobre a realidade, as opiniões ficam mais organizadas e os 

alunos conseguem responder a mesma questão, com um senso crítico, julgando algo, 

que antes não percebia. 

 
Após essa reflexão com os alunos, é feita uma outra atividade. É solicitado que os 

alunos produzam uma resposta a tais questões, observando se ocorreu alguma 

mudança em sua opinião, em sua reinterpretação. O que ocorre, é uma mudança de 

interpretação, os alunos emitem outras respostas, com uma maior crítica social em 

relação à questão, uma melhor análise sobre a realidade. 

Em cada pergunta do exercício proposto ocorre o mesmo processo: o professor segue 

com a mesma intencionalidade, que é fazer com que o aluno mude a sua percepção 



99 
 

 

filosófica, através da crítica, do questionamento. Como consequência, espera-se que 

produza no aluno o “espanto15”, que faça ele perceber e ter uma consciência mais 

apurada, que ele perceba esse movimento, da sua opinião, da sua filosofia 

espontânea a um senso crítico dos problemas do mundo, das ações e atitudes para a 

sua transformação etc. 

Na próxima aula usaremos letras de música, poema, entre outros, levando o 

professor a entender a visão que o aluno tem do espaço em que está inserido e, 

verificar como o aluno percebe a sua realidade através da arte, da música, se nestes 

meios existe o encontro e o reconhecimento de um sentido comum, um senso comum 

a todos, que o levam a identificar-se com a mensagem da letra e a tradução da 

realidade que vivem. Se é possível utilizar-se da música como instrumento de crítica 

e elaboração filosófica do senso comum. 

 

3.2.4.7 Aula cinco16: Um senso comum através da música. 

 
Conforme indicamos antes, nesta etapa é solicitado aos alunos que 

identifiquem uma letra de música ou poema com a sua vivência no bairro. Essa 

atividade tem o objetivo de coletar a sua visão do bairro, da periferia, por meio da arte, 

da música. Sendo assim, é solicitado aos alunos que busquem uma letra de música 

ou poema, o qual se assemelhe com a visão deles sobre o Campo Limpo, de modo a 

descrever o lugar que mora. As letras das músicas que eles trouxeram, em sua 

maioria, são de grupos, bandas de rap17, sobre as quais tecerei alguns comentários. 

As atividades, de alguns alunos foram lidas, algumas letras foram utilizadas 

para aula. Trago aqui um exemplo: 

Trilha sonora do gueto - (o crime não compensa): “A moda nas quebrada era 

ser função, usava sem maldade a gíria do ladrão”. 

 
 

 

15 Uma mudança de direção, perceber o que antes não percebia. Elaboração, organização consciente 
da crítica ao senso comum, as verdades estabelecidas. 
16Assumiremos aqui apenas uma análise com o primeiro dito popular. A aula seguinte a essa sequência 

(Aulas 6) aprofunda o sentido original desta aula, a saber: uma operação crítica sobre o senso comum 

mediante frases do dito popular. Deste modo, seguiremos da aula 5 para a aula 7, quando um novo 

material é introduzido. 
17 Além da que exemplifico, também trouxeram: “Filosofia” (Noel Rosa), “Estou cansado de ser pobre e 

até pior, eu sou negro” (Tupac- Changes), Racionais, Favela sinistra – Trilha sonora do gueto, Criolo – 

Boca de Lobo, Favela Vive 3. 



100 
 

 

Essa frase foi destacada pelo aluno e colocada na lousa para discussão. O aluno fez 

uma reflexão durante o debate e que se tornou o ponto de partida da aula. 

Diz o aluno: “Isso reflete, aqui no Campo Limpo. Onde todo mundo quer ser 

ladrão, por olhar isso bonito e muitos fazem de tudo, para imitá-los.” O que gerou uma 

discussão sobre diversas questões do bairro, questões sociais, políticas. As meninas 

que só querem os “malandros”, os caras que moram na favela, querem andar de carro 

zero, gastam muito dinheiro para colocar som no carro para ir nos bailes, mas não se 

importam em ajudar a própria família, a falta de oportunidade para os pobres, e por 

isso, esse seria um caminho para ascensão social, a falta de exemplos, não tem 

ninguém para se espelhar, a dificuldade de fazer uma boa faculdade e ter que 

trabalhar para se manter etc. 

A partir da letra, provocou-se um senso comum presente no aluno, utilizado 

para as aulas, ocorrendo debates em torno do que é ser malandro, das relações de 

poder existentes nas periferias e o assédio as mulheres, o machismo e o feminismo, 

o status que ser “bandido” traz na periferia e porquê. A violência como moda, as 

meninas que são oprimidas pelos traficantes, muitas vezes sofrendo perseguição e 

ameaça, caso não se relacionem com eles etc. Assim, se foi estabelecendo uma 

análise de muitas realidades vividas ali, desenvolvendo um senso crítico sobre os 

valores, as condições, as relações que existem na periferia e a sua crítica em relação 

aqueles exemplos. 

Percebemos que existe um senso comum entre eles, as meninas que reclamam 

do assédio nos bailes do bairro, do machismo presente entre eles, das meninas que 

são perseguidas e quase que obrigadas a ficarem com os traficantes. A biqueira do 

lado de casa, os traficantes, que, inibem os colegas dos moradores, de entrarem na 

favela, eles perguntam quem é fulano, que é a visita, de onde é etc. Segue-se uma 

mesma percepção de algumas questões e que são organizadas por meio da música, 

o cantor, o autor da letra, também está inserido e parte de uma realidade, que é 

comum a todos eles, que os fazem identificar-se, se reconhecendo. Dessa maneira, 

mostrando a visão que os alunos possuem do bairro e como trazer isso à tona, sem 

forçar tal situação, uma visão da periferia, por meio da arte, da música. Um senso 

comum que é organizado pelo autor e cantor da letra e, que traz uma identificação 

comum. Podendo ser utilizada como crítica e análise política, social, cultural, enfim, 

para elaboração de um novo senso comum. 



101 
 

 

3.2.4.8 Aula sete 

 
Aqui será utilizado o rap, pois, por meio dele percebemos, pela 

experiência produzida na atividade anterior, que, existe, em meio às interpretações 

das letras, feitas pelos alunos, um senso comum que é comum a todos ali na 

periferia. Ou seja, é a experiência que eles captam e vivem na periferia, e diante 

dessas diversas ações que vivem, principalmente situações de violência, de todos 

os tipos e níveis. Portanto, no rap você também já capta o senso crítico do aluno, 

porque ele reconhece a letra e faz a relação com a realidade a sua volta. Não é 

algo fantasioso, é real e concreto e, com a filosofia em sala, construindo um senso 

crítico a partir de tais realidades e vivências, desenvolve-se uma consciência 

melhor apurada filosoficamente, se estabelece o bom senso. 

 

Do ponto de vista que nos interessa nessa pesquisa, a constituição de uma 

filosofia da práxis, o rap tem a força de organizar o senso comum e produzir o senso 

crítico. Decerto, o rapper também está passando a visão de mundo dele, capaz de 

influenciar os demais que se identificam com suas letras e ritmo, o que faz dele, um 

intelectual orgânico. Contudo, o rap produz um ambiente propício para a palavra 

crítica. Por meio deste senso comum percebido pelos alunos, a letra de rap é o próprio 

fermento. Através desse conhecimento que cada um experimenta em sua realidade, 

do seu senso comum em relação à periferia, um conhecimento que faz todos se 

identificarem, em níveis diferentes. E por meio de senso comum, como dissemos 

anteriormente, também percebemos as influências e consequências de uma 

sociedade capitalista na periferia. Percebe-se o impacto capitalista, as suas relações 

sociais, que faz com que o aluno, ao escutar, saiba o que a letra está dizendo e 

identificar porque vive aquilo. O aluno começa a perceber que as violências na 

periferia, em sua maioria, possuem razões próprias à lógica capitalista. 

Dessa forma, nesta aula, trouxe para os alunos algumas letras de música. O 

objetivo era fazer os alunos relacionarem a mensagem da música com a realidade que 

viviam. Com o intuito de possibilitar aos alunos o exercício e o desenvolvimento do 

senso crítico sobre a sua realidade e a sociedade em que estão inseridos, criando 

com a atividade um maior nível de consciência filosófica. Na atividade, solicitei que 

destacassem algum trecho da música que, traduzia uma concepção de mundo, de 

bairro, da vida. 



102 
 

 
 

 

Música: Muleque De Vila (Projota) 

Eu falei que era uma questão de tempo 

E tudo ia mudar, e eu lutei 

Vários me disseram que eu nunca ia chegar, duvidei 

Lembra da ladeira, meu? 

Toda Sexta-feira meu melhor amigo é Deus e o segundo melhor sou eu 

Eu tanto quis, tanto fiz, tanto fui feliz 

Eu canto Xis, canto Péricles, canto Elis 

Torcedor do Santos, desse pão e circo eu também quis 

Não sei feliz, mas geral merece não ser infeliz 

Prosperei com o suor do meu trabalho 

Me guardei, lutei sem buscar atalho 

E sem pisar em ninguém 

Sem roubar também, então sei 

Que hoje o meu nome é Foda e meu sobrenome é Pra Caralho 

Deus olhou pra mim, disse assim, escuta “neguin” 

Pegue esse caderno e escreve cada folha até o fim 

Eu disse Senhor, sou tão tímido, sinto mó pavor  

Só no subir no palco a perna congelou 

Mas rodei o Brasil, CD na mochila foi cinquenta mil 

Mão em mão, na rodoviária passando mó frio 

Quem viu, viu, Curitiba meu tesouro, foi estouro 

Vinte e cinco mil, tio, DVD de ouro 

Triunfo bombou, Leandro estourou, Michel prosperou 

Dei valor, só trabalhador, homens de valor 

Minha cor não me atrapalhou, só me abençoou 

Quem falou que era moda, hoje felizmente se calou 

Vai, vai lá, não tenha medo do pior 

Eu sei que tudo vai mudar 

Você vai transformar o mundo ao seu redor 

Mas não vacila, moleque de vila, moleque de vila, moleque de vila 

Não vacila, moleque de vila, moleque de vila, moleque de vila 



103 
 

 

Já fui vaiado, já fui humilhado, já fui atacado 

Fui xingado, ameaçado, nunca amedrontado 

Aplaudido, reverenciado, homenageado 

Premiado pelos homens, por Deus abençoado 

Avisa o Rony que hoje é nós, não tem show, tô sem voz 

Se o Danilo não colar, vou buscar de “Cross” 

Se o Marques chegar, grita o Magrão, liga, mó função 

Tem churrasco, sem fiasco, tira espinha do salão 

Já cantei com Mano Brown, com Edi Rock, com Helião 

Com D2, com MV, dei um abraço no Chorão 

Aprendi fazer freestyle no busão 

Hoje é o mesmo freestyle, só que a gente faz no fundo do avião 

E hoje eu acordei chorando porque eu me peguei pensando 

Será que lá de cima a minha véia segue me olhando? 

Será que se me olhando, ela ainda tá me escutando? 

Será que me escutando, ela ainda tá se orgulhando? 

Hoje tanto faz, putaria tá demais 

Mas ninguém se liga mais, mas ninguém respeita os pais 

Mas pra mim tanto faz, porque ainda tem Racionais 

Pra quem quer um diferente, tem Oriente e Haikass 

Raps nacionais, rostos diferentes, mesmos ideais 

Salve, Sabota, e todo Rap sem lorota 

Os “mano” gosta de ir no Twitter xingar o Projota 

Mas trai a mulher e não abraça a mãe, faz uma cota 

Desde os dezesseis tô aqui, outra vez, vou sorrir 

Vou cantar, vou seguir 

Vou tentar, conseguir 

Se quer falar mal, fala daí 

Mas meu público grita tão alto que já nem consigo te ouvir 

Olha lá o outdoor com o meu nome 

Me emocionar não me faz ser menos homem 

Se o diabo amassa o pão, você morre ou você come? 

Eu não morri e nem comi, eu fiz amizade com a fome 



104 
 

 
 

 

Vai, vai lá, não tenha medo do pior 

Eu sei que tudo vai mudar 

Você vai transformar o mundo ao seu redor 

Mas não vacila, moleque de vila, moleque de vila, moleque de vila 

Não vacila, moleque de vila, moleque de vila, moleque de vila 

Não vacila. 

 
Após um tempo para que os alunos pudessem refletir, solicitei que expressassem uma 

reflexão, mediante uma parte da música que diria algo para eles. Em geral, obtive as 

seguintes observações, sobre as dificuldades de ser da periferia. Traz um quadro 

amplo: as pessoas que querem te prejudicar; a questão da cor, da raça; que a sua cor 

(aqui ele utiliza ‘cor” como a raça negra), não lhe atrapalhou, mas, que foi algo, que 

lhe ajudou, apesar de tudo. Outras perspectivas também que operam sobre os sonhos: 

as dificuldades que passou, mas que sempre acreditou no seu sonho, tinha uma 

utopia; do respeito e do desrespeito que existe na periferia. 

 
Alunos: A parte da música, que mais falou para eles, foi: 

“Se o diabo amassa o pão 

Você morre ou você come? 

Eu não morri e nem comi 

Eu fiz amizade com a fome” 

 
Desta letra, elencamos alguns temas: 

a) a questão da desigualdade social e suas consequências; 

b) a maldade de muitos. 

c) os caminhos que cada um vai, o que a pessoa é capaz de fazer para 

sobreviver. 

d) a periferia oferece alguns caminhos fáceis, como o crime, o que você faz? 

e) para vencer na vida, vindo de uma periferia, você tem, que muitas vezes, 

passar fome, ou seja, lutar contra as facilidades oferecidas. Não deixar as 

coisas ruins te abalarem, as coisas que vê acontecer na sua cara, estando em 

uma periferia. 



105 
 

 
 

 

A questão do significado do verso: 

“Se o diabo amassa o pão 

Você morre ou você come? 

Eu não morri e nem comi 

Eu fiz amizade com a fome” 

 
Após um breve momento de discussões, os alunos expõem o sentido da parte 

da música, que mais os tocou, da qual segue-se a explicação, uma síntese do foi 

apontado. 

Alunos: Você morre de fome ou você come o pão que o diabo amassou? Ele 

responde: eu não morri e não comi o pão que o diabo amassou, eu fiz amizade com a 

fome. Ou seja, ele fez amizade com as dificuldades para conseguir chegar aonde ele 

chegou, ele passou por cima do pão que o diabo amassou. 

 
O que percebi, como professor, em meio a esse processo, que existe um lugar comum 

entre eles, mas, que não costumam falar muito, por medo, por falta de espaço etc. 

Percebi isso, exatamente, possibilitando as falas, os espaços pertencentes a eles, o 

discurso, as interpretações, os versos, a música como relação para a aproximação 

das vidas da periferia, um falar, que, não é exercido, pois, o medo, a opressão, o 

sistema, a linguagem opressora e conservadora, que, tenta abafa esse falar que está 

recolhido, escondido por medo de expor algo, que pode ser considerado inferior, sem 

importância e valor. A fala por meio dessa possibilidade da aula, da música, exerce a 

função do reconhecimento e assim, ganhando significado para o jovem, as leituras do 

mundo, se assemelham e portanto, ganham força para serem ditas, faladas, 

pronunciadas sem medo, mas com organização, com, força expressiva do senso 

comum reconhecido e percebido, acabam por serem assumidas e faladas pelos 

alunos. 



106 
 

 

3.2.4.9 Aula oito18: Desenvolvimento do bom senso. 

 
Novamente, procuramos nessa aula extrair dos alunos um bom senso. Desta 

vez, partimos da seguinte questão: O que, após esse processo, significa a filosofia 

para você? Algo mudou? O objetivo é identificar um processo de bom senso por meio 

das experiências, que, partem do senso comum. Contudo, ao invés dos processos de 

diálogo, agora utilizaremos as estratégias de escrita. Nesse sentido, solicitei aos 

alunos a elaboração de um texto. 

Fico aqui com a seguinte análise do aluno: “A filosofia fala de tudo e não apenas 

dos filósofos, como eu pensava. A filosofia faz a gente pensar na nossa vida como um 

todo, faz analisar a maneira como a sociedade funciona, bem diferente de como eu 

pensava ser, algo que imagina ser difícil e ter que decorar um monte de texto. A minha 

visão hoje em dia, é que a filosofia está presente em tudo, em nosso jeito de ser, no 

jeito que fazemos as coisas, na nossa religião etc. A filosofia na minha opinião, e 

depois de melhor conhecê-la, é algo essencial, posso aprender muitas coisas sobre a 

minha realidade, a minha mente está se expandindo e começo a pensar e interpretar 

mais as coisas. A filosofia está em nossas vidas, em nossas visões de mundo, em 

nossas ações, na linguagem, a filosofia modifica e transforma o nosso pensamento, 

não se vê mais o mundo, como antes”. 

Ocorre, pois, um movimento: o aluno pensava e tinha uma visão em relação à 

filosofia, um preconceito, uma postura que ele imaginava, carregada de ideias dadas 

por uma classe dominante sobre o ensino de filosofia, o aluno tinha a visão de uma 

filosofia tradicional, que teria de decorar os conteúdos passados em aula, que era para 

poucos, algo muito difícil e portanto não daria para ele acompanhar. A partir do 

momento em que ele faz o contato com a filosofia, por meio de seu próprio senso 

comum, ele começa a ser questionado em sua visão anterior. Pois percebe que não 

seria algo como pensava, que a visão que tinha era uma concepção influenciada por 

outros. Por meio do seu próprio senso comum, o aluno passa por um processo crítico 

filosófico, constroem um senso crítico sobre o senso comum que reproduzia, e passa 

a ter uma nova opinião, um novo senso comum, algo mais elaborado, crítico e 

organizado, construindo um bom senso. 

 
18 Seguimos aqui para a aula 8, uma vez que, na experiência descrita, a sequência da aula 7 reforça 
os objetivos tratados na sequência didática anterior. 



107 
 

 

Na próxima aula, traremos alguns filósofos para os alunos trabalharem e 

colocar em prática, o processo gramsciano, de trazer a história, elaborarmos um senso 

crítico em relação ao pensamento e construir relações críticas com questões atuais, 

ou seja, fazer novo partindo do velho. Deste modo, o material filosófico ganha um outro 

patamar: já não é mais o território distante, mas um elemento que dialoga com as 

realidades da turma. 

 

 
3.2.4.10 Aula nove: As filosofias e algumas questões. 

 
Propus que os alunos se organizassem em grupos entre 5 a 8 pessoas19. Cada 

grupo se encarregou de um tema ou problemas filosóficos, tais como: 

 

1- A “razão”. 

2- “O que é a filosofia? Ela sempre existiu?”. 

3- Logos, os mitos, a pólis, a doxa. 

4- Verdade e a arché. 

Também foram escolhidos pelo professor, filósofos e escolas filosóficas para que os 

alunos apresentassem seminários. Assim, a turma apresentaria perspectivas 

filosóficas diversas, tais como: Heráclito, Parmênides, Sócrates, Epicurismo, 

Estoicismo, Ceticismo. Cada grupo ficou com 2 a 3 assuntos, problemas, filósofos e 

conceitos. A forma como iriam apresentar ficou livre. Porém, ao iniciarmos, todos 

preferiram fazer uma roda e ficando sentados na cadeira ou na mesa. 

A questão da roda foi um fato curioso, sobretudo porque a proposta veio da 

turma, que se organizou para tal. Daí, já percebia uma mudança em suas atitudes, 

organizando-se sozinhos. Conversamos antes e estabelecemos algumas regras, 

como: esperar o colega falar, levantar a mão para não ficar bagunçado, apenas 

estabelecido e elaborado isto, para evitar dispersão e ninguém se ouvir, e a liberdade 

de perguntar e falar qualquer coisa, sem medo nenhum, sendo proibidas as ofensas. 

Aqui, a ordem do diálogo mudou. Ao invés de uma aula centrada no jogo de perguntas 

e respostas provocadas pelo professor, os alunos passam a ter maior liberdade de 

conduzir o diálogo. 

 

 

19 Um total aproximado: 35 alunos. 



108 
 

 

Os alunos queriam saber dos filósofos e suas teorias, querendo entender mais 

a filosofia e o filosofar. Assim, iniciaram a apresentação. Dentre os exemplos sobre a 

filosofia e o filosofar, depois de exposições, falas e reflexões, registro nesta pesquisa 

o texto do aluno, que escreveu o seguinte: 

 
Aluno: Da série: o que vem primeiro? O ovo ou a galinha? Vem aí: o que se 

aprende primeiro? Filosofar ou filosofia? Aprendemos a filosofar e nunca a 

filosofia, uma vez que filosofia é apenas um conceito e filosofar é exercer este 

conceito. Mas será que filosofia é você falar umas palavras bonitas que no final 

faça (sic) as pessoas refletirem sobre algo ou criar um conceito concreto, cujo 

você desenvolveu enquanto buscava o saber? Entretanto e, filosofar? É 

simplesmente pensar? Como em uma aula de matemática ou pensar sobre algo 

que muitas pessoas buscam, porém poucas obtiveram respostas. Filosofar não 

é pensar no saber, mas saber transformar. Mas a verdadeira questão é: eu 

filosofei ou criei uma filosofia? 

 
Esse texto produzido pelo aluno resulta do acúmulo de todas as discussões e 

atividades produzidas até então. Daí, fiz um questionamento aos demais: se a filosofia 

era a atividade própria do ser humano, e ao começo, não existia uma filosofia, um 

filosofar, portanto, o que vem em primeiro? A filosofia ou o filosofar? 

Se analisarmos a resposta desse aluno, percebemos que ele foi capaz de fazer 

comparações e introduzir um ditado popular como modo de comparação. Diz que 

aprendemos apenas a filosofar, pois, a filosofia seria impossível, e que o filosofar seria 

a atividade que faz e produz a filosofia, é na ação de filosofar. Ao final ele termina com 

uma pergunta, o que torna a sua produção, um material que utilize em outras aulas, 

como provocação filosófica. Este material apresenta, pois, um exercício do senso 

crítico do aluno, fazendo uso de conceitos e construindo indagações e 

questionamentos. Transformando um senso comum, que, antes trazia em relação a 

filosofia. 

 
Um outro exemplo, de outro aluno, que participou do grupo responsável pela 

apresentação dos filósofos e a filosofia de Heráclito e Parmênides. Este aluno ficou 

com Heráclito. Ele começa a apresentação trazendo a vida, o ano de nascimento etc. 



109 
 

 

Logo observo um rascunho em seu colo, onde ele estava ora ou outra se orientando, 

estava escrito a mão, em caneta azul, muito rasurado. O texto foi o seguinte: 

 

Título: Influência de Heráclito na Atual Sociedade 

“Como este filósofo já havia dito: 'todo o mundo está em uma eterna e 

ininterrupta transformação, não só o mundo; todavia todos os seres vivos e não 

vivos também'. Sendo assim, ele nomeou isto como devir e anexou o devir ao 

fogo, pois, então temos que o fogo é o que faz ocorrer essas transformações a 

tudo; todavia em contrapartida, ele anexou a Deus, ao céu, a harmonia cuja faz 

com que essas transformações acabem. Basicamente Deus, uma figura divina, 

deixa tudo em completa harmonia, deixa tudo estável. 

Pois então, a igreja entra nisto, como a igreja não é tola, logo pegou está (sic) 

tese como base e figurou o inferno e o céu. Como a igreja sempre foi 

conservadora e nunca quis que seu sistema de doutrina e 'governo' fosse 

abalado ou abatido, logo anexou o fogo, o vermelho como algo maléfico, pois 

isto propunha a transformação do sistema. Sendo assim, entra esta figura do 

inferno que nós temos hoje: completamente em chamas, todo vermelho e com 

as maiores desgraças possíveis e impossíveis que se podem ocorrer. 

E como a igreja tem um poder inimaginável de 'controlar' os seus seguidores, 

seus fiéis, ela fez com que até hoje temos esta imagem, graças a ela temos 

que: o satanismo é algo ruim, comunismo é do capeta, o Movimento Rock e o 

Rock são do capeta, feminismo é do capeta e pertence ao inferno, dentre outras 

diversas formas de mudança proposta a um sistema ou algo conservador. 

Logo, isto ficou estabelecido de uma forma tão inimaginável que, talvez nunca 

conseguiremos mudar isto, nunca conseguiremos mudar esta imagem do modo 

que, tais coisas são vistas. 

NOTA: Não podemos negar que muitas igrejas (NEM TODAS), muitas das 

vezes são intolerantes religiosas ou não aceitam tal religião, ou é contra de 

certa forma”. 

*** 

Quando se começa a explicar Heráclito, o aluno levanta uma série de questões das 

quais geram muitas discussões em sala de aula e fora dela, tais como: a postura 

dogmática da Igreja Católica, dos valores morais, do que é considerado certo e errado 



110 
 

 

pela sociedade, dessa forma, podemos perceber, a questão do devir, o se tornar, o 

imutável e o mutável, o fluir das coisas, a sociedade que conserva valores, crenças 

etc. São relações dos conceitos do filósofo para com a história, a sociedade, a religião, 

a cultura. Nesse conjunto, o aluno problematiza a questão da crença no céu e no 

inferno e o uso que a Igreja fez e faz dessa ideia, como forma de controlar e oprimir 

as pessoas, a questão da força que essas coisas tem, quando diz da cor vermelha ter 

sido ligada ao inferno, por causa do fogo, são as influências das crenças contidas no 

senso comum. O aluno construiu e fez uma relação com a política, ao falar a questão 

do Movimento Rock e que, toda essa influência recebida acriticamente pelas pessoas, 

inclusive as religiosas, as fazem ter uma visão do Rock, segundo elas, como sendo 

algo do capeta, fazem elas dizer, que o feminismo é do capeta, e é o que muitos 

repetem e tem como verdades em suas vidas, trazendo uma gama de preconceitos, 

que alimenta todo um sistema ou algo conservador. E o aluno foi capaz de relacionar, 

uma filosofia com o contexto atual, dessa forma, renovando e fazendo nova leitura do 

mundo. O aluno conseguiu construir uma conexão entre verdades consideradas 

absolutas, por parte da história, das pessoas, das crenças, das religiões, das filosofias 

e relacioná-las com ideologias formadas por interesses de classes e manutenção de 

padrões culturais, conservadores. Exercendo a crítica ao modelo conservador e 

repetido por muitas pessoas atualmente, um senso comum e uma filosofia tradicional. 

Ao terminar a exposição, peço a todos um texto em que apontariam tais influências de 

poder. Eles deveriam elaborar uma crítica em relação a sociedade atual. Acreditamos 

que assim, com o exercício de escrita, a palavra grafada potencializa a crítica ao senso 

comum. 

 

 
3.2.4.11 Aula dez: Uma interpretação dos textos filosóficos. 

 
Após todas as sequências de atividades. Passamos para outra questão, outro 

exemplo de atividade. A turma deveria analisar, através de um texto, a seguinte 

frase de Marx: “os filósofos fizeram até agora interpretar o mundo, é preciso 

transformá-lo”. 

 

Das respostas, podemos chegar à seguinte formulação dos alunos: 



111 
 

 

Alunos: Eu acredito que o autor dessa frase quis fazer uma crítica aos filósofos, 

referindo-se à necessidade de superar o sentimento de impotência que nos é 

diariamente imposta por uma série de discursos sobre 'deixar o mundo da 

maneira em que ele está'. Ou seja, os filósofos (segundo a frase) se limitaram 

apenas a interpretar o mundo de diversas maneiras, se desviando da tarefa de 

modificá-lo, de levar suas interpretações para o mundo concreto. É deixar de 

viver alienado em um plano de ideias pouco ou nada preciso (definido), e ter 

como base a constante evolução do mundo. 

 

Este foi um texto produzido pelo aluno, após uma breve discussão sobre a frase. 

Percebemos um bom senso do aluno, ao notar, um sentido crítico contido nos 

pressupostos da frase, que contesta aos filósofos tradicionais, que, se acomodam 

apenas em teorias e não fazem algo para superar questões que são impostas a 

sociedade. Quando o aluno parte da necessidade de transformar o mundo, partindo 

da realidade concreta, elabora uma reflexão crítica quanto a própria filosofia. 

 
 
 

3.2.4.12 Aula onze: A música como conexão para uma análise. 

 
Nesta etapa, foi pedido aos alunos que escutassem a música: A vida é Desafio 

(Racionais MC's), com o objetivo, em um primeiro momento, de interpretar o sentido 

da música. Alguns alunos conseguiram escutar previamente e já produziram a análise 

em sala de aula mesmo; outros fizeram posteriormente o exercício em casa. Segue a 

letra da música da qual foi utilizada para esta atividade: 

Música: A vida é Desafio (Racionais MC´s)20. 

Sempre fui sonhador, é isso que me mantém vivo 

Quando pivete, meu sonho era ser jogador de futebol 

Vai vendo! 

Mas o sistema limita nossa vida de tal forma 

E tive que fazer minha escolha, sonhar ou sobreviver 
 
 
 

20 Álbum: Nada como um Dia após o Outro Dia. Data de lançamento: 2002. Racionais MC's. 



112 
 

 

Os anos se passaram e eu fui me esquivando do círculo vicioso 

Porém o capitalismo me obrigou a ser bem sucedido 

Acredito que o sonho de todo pobre é ser rico 

Em busca do meu sonho de consumo 

Procurei dar uma solução rápida e fácil pros meus problemas 

O crime 

Mas é um dinheiro amaldiçoado 

Quanto mais eu ganhava, mais eu gastava 

Logo fui cobrado pela lei da natureza 

Vish, catorze anos de reclusão 

O barato é louco, ó 

É necessário sempre acreditar que o sonho é possível 

Que o céu é o limite e você, truta, é imbatível 

Que o tempo ruim vai passar, é só uma fase 

Que o sofrimento alimenta mais a sua coragem 

Que a sua família precisa de você 

Lado a lado se ganhar pra te apoiar se perder 

Falo do amor entre homem, filho e mulher 

A única verdade universal que mantém a fé 

Olhe as crianças que é o futuro e a esperança 

Que ainda não conhece, não sente o que é ódio e ganância 

Eu vejo o rico que teme perder a fortuna 

Enquanto o mano desempregado, viciado, se afunda 

Falo do enfermo (irmão) falo do são (então) 

Falo da rua que pra esse louco mundão 

Que o caminho da cura pode ser a doença 

Que o caminho do perdão às vezes é a sentença 

Desavença, treta e falsa união 

A ambição é como um véu que cega os irmãos 

Que nem um carro guiado na estrada da vida 

Sem farol no deserto das trevas perdidas 

Eu fui orgia, ébrio, louco, mas hoje ando sóbrio 

Guardo o revolver enquanto você me fala em ódio 



113 
 

 

Eu vejo o corpo, a mente, a alma, o espírito 

Ouço o refém e o tio que diz lá no canto lírico 

Falo do cérebro e do coração 

Vejo egoísmo, preconceito de irmão para irmão 

A vida não é o problema, é batalha, desafio 

Cada obstáculo é uma lição, eu anuncio 

É isso aí você não pode parar 

Esperar o tempo ruim vir te abraçar 

Acreditar que sonhar sempre é preciso 

É o que mantém os irmãos vivos 

Várias famílias, vários barracos 

Uma mina grávida 

E o mano 'tá lá trancafiado 

Ele sonha na direta com a liberdade 

Ele sonha em um dia voltar pra rua longe da maldade 

Na cidade grande é assim 

Você espera tempo bom e o que vem é só tempo ruim 

No esporte no boxe ou no futebol 

Alguém sonhando com uma medalha o seu lugar ao sol 

Porém fazer o quê se o maluco não estudou 

500 anos de Brasil e o Brasil aqui nada mudou 

"Desespero aí, cena do louco 

Invadiu o mercado farinhado, armado e mais um pouco" 

Isso é reflexo da nossa atualidade 

Esse é o espelho derradeiro da realidade 

Não é areia, conversa, chaveco 

Porque o sonho de vários na quebrada é abrir um boteco 

Ser empresário não dá, estudar nem pensar 

Tem que trampar ou ripar para os irmãos sustentar 

Ser criminoso aqui é bem mais prático 

Rápido, sádico, ou simplesmente esquema tático 

Será instinto ou consciência 

Viver entre o sonho e a merda da sobrevivência 



114 
 

 

"O aprendizado foi duro e mesmo diante desse 

Revés não parei de sonhar, fui persistente 

Porque o fraco não alcança a meta 

Através do rap corri atrás do preju 

E pude realizar meu sonho 

Por isso que eu Afro X nunca deixo de sonhar" 

Conheci o paraíso e eu conheço o inferno 

Vi Jesus de calça bege e o diabo vestido de terno 

No Mundo moderno, as pessoas não se falam 

Ao contrário se calam, se pisam, se traem e se matam 

Embaralho as cartas da inveja e da traição 

Copa, ouro e uma espada na mão 

O que é bom pra si e o que sobra é do outro 

Que nem o sol que aquece, mas também apodrece o esgoto 

É muito louco olhar as pessoas 

A atitude do mal influencia a minoria boa 

Morrer à toa (e que mais?) matar à toa (e que mais?) 

Ir preso à toa, sonhando com uma fita boa 

A vida voa e o futuro pega 

Quem se firmou, falou 

Quem não ganhou, o jogo entrega 

Mais uma queda em 15 milhões 

Na mais rica metrópole, suas várias contradições 

É incontável, inaceitável, implacável, inevitável 

Ver o lado miserável se sujeitando com migalhas, favores 

Se esquivando entre noite de medo e horrores 

Qual é a fita, a treta, a cena 

A gente reza, foge, e continua sempre os mesmos problema 

Mulher e dinheiro 'tá sempre envolvido 

Vaidade e ambição, munição pra criar inimigo 

Desde o povo antigo foi sempre assim 

Quem não se lembra que Abel foi morto por Caim 

Enfim quero vencer sem pilantrar com ninguém 



115 
 

 

Quero dinheiro sem pisar na cabeça de alguém 

O certo é certo na guerra ou na paz 

Se for um sonho, não me acorde nunca mais 

Roleta russa quanto custa engatilhar 

Eu pago o dobro pra você em mim acreditar 

"É isso aí, você não pode parar 

Esperar o tempo ruim vir te abraçar 

Acreditar que sonhar sempre é preciso 

É o que mantém os irmãos vivos" 

Geralmente quando os problema aparece 

A gente tá desprevenido né não? 

Errado 

É você que perdeu o controle da situação, sangue bom 

Perdeu a capacidade de controlar os desafios 

Principalmente quando a gente foge das lição 

Que a vida coloca na nossa frente, eu sei, 'tá ligado? 

Você se acha, você se acha sempre incapaz de resolver 

Se acovarda morô? 

O pensamento é a força criadora, irmão 

O amanhã é ilusório 

Porque ainda não existe 

O hoje é real 

É a realidade que você pode interferir 

As oportunidades de mudança 

'Tá no presente 

Não espere o futuro mudar sua vida 

Porque o futuro será a consequência do presente 

Parasita hoje 

Um coitado amanhã 

Corrida hoje 

Vitória amanhã 

Nunca esqueça disso, irmão 

Acreditar e sonhar 



116 
 

 

E sonhar 

E sonhar 

 
Dentre as análises, destaco a seguinte: 

Aluno: Pelo que eu pude concluir a música apresenta diversos problemas que nós 

(a classe baixa) passamos em toda nossa sobrevivência; problemas 'literalmente' 

impossíveis de serem resolvidos, um ciclo sem fim que nós pobres passamos, uma 

vida já predestinada: começo, meio e fim. (Até aqui, a música, introduz o aluno e 

ele processa a informação, um senso comum). Mas apesar dos pesares, a música 

também nos dá esperança de sonhar, nos faz pensar em prosseguir, em quebrar o 

ciclo sem derrubar ninguém, apenas fazendo o seu certo, dominando a sua vida 

sem ser manipulado e, lutando para modificar a realidade, por exemplo, da periferia 

(partindo do pensamento crítico). Resumindo, como o próprio nome da música diz, 

a vida é desafio, a nossa vida é desafio, quem não vai à luta, perde a vez. Devemos 

sempre sonhar, nunca nos conformar com o que é imposto para nós pela 

sociedade, apesar das dificuldades, bom, acho que é isso que a música quer dizer. 

 
Compreendo que, ao fazer essa análise, o aluno percebe o campo de ideias que 

outrora formava seu senso comum. O aluno exercita, então, um bom senso. 

 
 
 

3.2.4.13 Aula doze: Liberdade, determinismo e as relações com questões sociais e 

questões da vida. 

 

Ao acabar a aula anterior, solicitei aos alunos que pesquisassem sobre o conceito de 

liberdade e determinismo – um dos temas elencados para a apresentação anterior. Na 

aula seguinte, os grupos, expuseram as questões e estabelecemos um breve debate, 

mediando tais conceitos com a música dos Racionais MC. Muitos alunos consideram 

que essa música poderia ser uma resposta bem elaborada para as questões nesse 

processo como um todo. 

Professor: Começando pelo determinismo e pela liberdade: a música nos diz, 

ao início, sobre um homem que tinha como sonho ser jogador, mas o 

'capitalismo' não determinou assim, e ele era apenas um entre diversos outros 



117 
 

 

garotos que tiveram (tem) a mesma história. A falta de liberdade de escolha o 

fez ser bem-sucedido através do crime e assim por diante... Logo depois vem 

a frase 'Deus ajuda quem cedo madruga': motivação, mas claro, fazendo a sua 

parte, indo à luta. E, para finalizar, vem a dissertação a respeito de como a 

sociedade é e o porquê de ela estar assim, que é o que praticamente toda a 

letra da música diz. Tudo acompanha com a parte que nos pede uma solução 

para isso, resposta que o próprio refrão da música nos dá: lutar sempre, união- 

ação da periferia, da classe trabalhadora. A letra nos fala diversas verdades, 

que o sistema faz questão de nos esconder, uma espécie de iluminação para 

mente que nos faz ter consciência, que é nós por nós mesmos, que temos que 

lutar juntos. Ela nos mostra os diversos problemas, mas também nos dá a 

solução, não parar de sonhar, e é claro, ir à luta: não se contentar com a vida 

que temos e sempre buscar querer mais. Daí, pergunto: o que você achava, 

pensava que era a filosofia e o que você acha, pensa, hoje sobre ela? 

 

Aluno: Antes de ter a filosofia como matéria escolar, eu não tinha uma base a 

respeito da própria, não sabia que era algo tão complexo e tão intenso. 

Acreditava que eram apenas pensamentos lunáticos jogados ao vento, sem pé 

nem cabeça, início ou fim e por aí vai. Ao longo do tempo, pude compreender 

que nós vivemos e respiramos a filosofia, ela nos compõe, filosofia é pensar, 

sentir e agir. É ter empatia, respeitar e entender o próximo. Para mim hoje, 

filosofia é abrir a mente, buscar a sua verdade, ter os próprios pensamentos, 

sem que o outro imponha na sua mente, como o próprio nome já diz é amor ao 

saber. (percebemos a passagem do senso comum-senso crítico-bom senso). 

Em seguida, pedi para que escutassem novamente a música do Racionais: “A Vida é 

desafio”, e fizessem um texto, com a seguinte proposta: Relacione a música do 

Racionais: A Vida é desafio, com o a sociedade atual e com as filosofias do 

determinismo e da liberdade. 

Alunos: Essa música retrata a Vida de grande parte das pessoas, onde 

demonstra como as pessoas agem desde que são crianças até sua vida adulta, 

em um mundo, em que todos possuem sonhos, mas por algum acaso, acaba 

desistindo dele ou tentando acelerar esse processo. Partindo de uma vida 

simples e tranquila, para uma vida repleta de perigo. Esse mundo é onde as 



118 
 

 

crianças têm os seus sonhos interrompidos, onde elas têm que decidir se 

querem sobreviver ou se preferem sonhar com algo que pode não acontecer. 

Porém, aí está o segredo, você não pode desistir de lutar para cumprir esse 

sonho, mesmo que você precise esquecer dele por um tempo. Assim que 

possível, volte a pensar nesse sonho e faça o possível e o impossível, pois a 

vida é feita de luta, se você não lutar por aquilo que quer e se contentar com o 

pouco que tem, nunca crescerá na vida. Essa música retrata tanto o 

determinismo quanto a liberdade, pois, nós, estamos determinados a sempre 

desistir de tudo que sonhamos, mas, devido a liberdade, nós, podemos quebrar 

isso que está determinado e real. 

 

Os alunos partem da música, fazem a interpretação e conseguem relacioná-la, 

utilizam-se dos conceitos filosóficos, partindo da interpretam da letra da música, 

utilizam-se dos conceitos de liberdade e determinismo, reconhecem aquela realidade 

e conseguem identificar e expor onde, por exemplo, o determinismo e a liberdade se 

encontram e de que forma acontecem na realidade. Trazem estas ideias para os 

problemas vividos por eles, o que faz, com que tomem a consciência de sujeitos do 

amanhã e ativos na elaboração e percepção da realidade que os circundam, partem 

de um senso comum, exercem um a atividade crítica ao relacionarem questões 

práticas, e chegam ao bom senso em relação a uma nova maneira de ver e fazer uso 

da liberdade, como algo que podem exercer em vista de uma mudança, de uma ação 

de intervenção na realidade. 

 
 
 

3.2.4.14 Aula treze: Filosofia: exercício crítico. 

 
Nessa aula, pedi aos alunos, após todas as discussões e debates, que 

fizessem um texto, utilizando-se das questões da liberdade e do determinismo, com 

alguma outra questão vista em sala de aula e, que, construíssem relações com os 

problemas que as letras provocaram e com a sua visão da sociedade. Após alguns 

debates que surgiram com a exposição do aluno e do professor, acabaram surgindo 

questões e questionamentos em torno da maneira como a sociedade opera a 

liberdade humana. 



119 
 

 

Essa foi a oportunidade para uma atividade de escrita, pela qual pudessem 

refletir sobre as seguintes questões: 

1) Por que na sociedade atual, predomina-se uma certa filosofia, com a crença 

de que as coisas sempre foram assim e os diversos problemas sociais, 

culturais, políticos acabam por serem naturais, por que a maioria possui 

essa visão de mundo? 

2) Qual filosofia predomina? 

Seguem algumas reflexões desses textos. 

Alunos: A sociedade, a meu ver, nunca foi igualitária, desde os tempos antigos, 

o mais poderoso era o que comandava e aquele que comandava era o único 

que tinha direitos. E como os demais eram considerados fracos, eles se aliavam 

a esses poderosos para possuírem algum direito e desde então, tudo começou 

a girar em torno disso, o mais forte e o mais rico é o que comanda e o restante 

apenas obedece e serve aos seus desejos, virando um ciclo vicioso, surgindo 

reis e rainhas, comandantes políticos que faziam as coisas aos seus gostos, ou 

seja, se eles não gostassem de algo, iam lá e acabavam com aquilo, com 

apenas algumas palavras e como a população se contentava com pouco, ela 

não lutava pelos seus direitos e isso ocasiona no determinismo, pois no período 

de reis e rainhas, caso você nascesse na família desses reis, você seria um 

dos herdeiros do trono e o povo não podia ser contra, pois se fossem, seriam 

punido, e assim, se tornava um ciclo quase infinito. 

Desde sempre, o mais poderoso é sempre aquele que reina, mas ele sempre 

reina porque consegue conservar a população a fazer o que eles querem e a 

população aceita tudo o que eles propõem, sem dizer nada, ou seja, todo o 

'fruto' do reinado é por causa da população trabalhadora. Todo o poder está em 

nossas mãos, mas, não sabemos usar, assim, tudo que resta é que a população 

tome um 'choque' de realidade e comece a usar as armas que tem para eliminar 

essa injustiça e tudo isso será graças ao livre arbítrio, pois, com apenas uma 

escolha diferente, nós seremos capazes de retirar essa injustiça e tornar o 

mundo um lugar mais justo para todos. 

 
Somos livres a partir do que a sociedade molda, ou seja, de fato, não somos. 

Contudo, dentro do padrão social temos liberdade à poucas escolhas. 



120 
 

 

Nascemos em um mundo pronto, com valores, regras, leis, políticas etc., já 

estabelecidas por outros e vamos vivendo e aceitando sem pensar, sem refletir 

sobre essas coisas, o que nos faz viver uma vida no modo automático. Ou seja, 

abraçamos uma filosofia de modo espontâneo, sem perceber, sem uma noção 

mais apurada de todo o processo histórico e social da construção da realidade 

em que vivemos. Por isso, existe uma questão determinante, são coisas já 

determinadas por outros sim...se não fosse assim, a maioria não estaria nas 

condições que se encontram...ninguém escolheria ser pobre, não poder ter uma 

boa educação, uma boa saúde, etc. é preciso lutar para transformar a nossa 

realidade. 

 
Nesse momento, em meio aos diálogos e trocas de argumentos entre os alunos, o 

faço um breve comentário: 

 

Professor: então, podemos dizer, que as condições melhores de uma parte da 

sociedade, é devido a um permanente e contínuo processo pela história, de 

uma classe que possuía e possui a dominação das terras, das matérias-primas, 

etc., e usavam pessoas, faziam e fazem de escravos para terem cada vez mais 

poder, fazendo uso disso como forma de dominação? É o que você mencionou 

no começo: até os gostos já vêm pronto, é direcionado, a ideia de felicidade, de 

beleza, de bem-sucedido, de trabalho, da organização da sociedade etc. É o 

que você mencionou quando falou do padrão social, que escolhemos dentro de 

um padrão já estabelecido, tem a ver isso? 

 

Alunos: Sim, isso que quis dizer na verdade, temos escolha somente dentro 

das ofertas que aparecem, dadas por outros. Mas podemos e devemos 

transformar isso. Temos a liberdade para mudar isso. Com organização e luta, 

conseguiram e conseguem transformar tais condições de miséria e domínio 

cultural, econômico, político e social, de uma classe impõe sobre as demais, 

que acaba sendo uma maioria; ou seja, se juntando e se organizando com um 

único objetivo em comum, apesar das diferenças entre as pessoas, mas as 

pessoas que se encontram nas condições de subalternidade, podem e tem 

liberdade de se organizarem e desse modo, já estarem em ação, para criarem 

possibilidades para transformar a sua realidade. Por exemplo, o rap, o funk, as 



121 
 

 

batalhas de rima etc. que acontecem e nasceram das classes subalternas da 

sociedade são formas de resistência e um modo de se organizarem, criando e 

fazendo cultura. 

 
Sobre isso, um comentário de um aluno que participa de movimentos pelo bairro, foi 

o seguinte: 

Eu faço batalhas de rimas no Sesc Campo Limpo, acabo compondo e criando 

minhas rimas, possíveis respostas etc...mando minha mensagem para a galera, 

o que acaba depois fazendo muitos virem trocar ideia comigo e acabo virando 

amigos, onde muitas vezes acontece, da gente só se conhecer de vista, 

morando perto etc., mas nunca ter se falado, e as batalhas fazem com que a 

gente se conheça mesmo, ai depois é só rolê... 

 
Buscando finalizar aquele momento, fiz um comentário: 

 
Então, agora você percebe com mais realidade a questão de ser possível a 

transformação da sociedade e de determinadas realidades que a classe 

dominante impôs sobre a maioria, por meio de um longo processo histórico, ou 

seja, da ação de uns poucos e da obediência servil de uma massa. Que sempre 

existirá um monte de caminhos e trilhas que podem ser construídos e 

percorridos para a transformação da sociedade e da história que não está dada, 

não está definida. 

 

 
Peço então uma segunda atividade: que os alunos escrevam um texto de final sobre 

os temas tratados para me entregar. Seguem alguns trechos: 

 
Atualmente, ainda somos escravos. Nossos pensamentos estão presos à falsa 

ideia de felicidade, mas além disso, ainda temos a questão que remete a essa 

manipulação, dinheiro não é felicidade? Nossa sociedade faz com que o 

dinheiro compre até mesmo a saúde e a dignidade. 

O grande impasse disso tudo é que cada vez mais os favorecidos se favorecem, 

obtêm o básico e muito além disso. É muito dinheiro para poucas pessoas e 

muitas pessoas dividindo pouco dinheiro. Todos nós temos o desejo de obter 



122 
 

 

aquilo que não possuímos, achando que dessa forma, obteremos a felicidade 

de fato, eternizada em carros, mansões etc. 

Todo esse sistema pode ser derrubado com luta, mas não luta de fato, não a 

corporal. A busca pelo conhecimento e resistência do que o próprio sistema nos 

impõe pode fazer a total diferença, pois, se temos conhecimento, 

consequentemente percebemos tamanha desigualdade e não deixamos que 

esse erro prevaleça futuramente. 

 
Solicito também aos alunos, após as discussões feita em sala, a leitura dos textos 

produzidos por eles mesmos. Realizamos também discussões em torno dos textos. 

Como modo de sistematizar as ideias que circulam naquele momento, é pedido a um 

outro aluno que produza um texto referente a toda a discussão feita em sala e que 

faça uma comparação, que faça uma leitura da sociedade atual. Segue o que foi 

produzido: 

Tendo em pauta o contexto atual, os burgueses são aqueles que possuem 

acúmulo de capital, os ricaços, representados por empresários, proprietários de 

terra e, principalmente pelos políticos. Os políticos usufruem de recursos que 

facilitam suas campanhas, de forma a conseguirem comprar a população com 

falsas propostas. Os principais recursos são os veículos de mídia, é através 

deles que são propagadas as notícias, compartilhadas inúmeras vezes, 

atingindo uma grande massa da população. Esse já é o início do problema, e o 

primeiro passo para passar por cima desse sistema é com a informação, a 

consulta de fontes e a verificação de notícias reais ou fake News. Porém, o 

contraponto disso tudo é a desinformação, pessoas que não tem, ou se 

contentam em não ter acesso à informação. Lá vai mais uma mãozinha dos 

políticos para contribuir com a desinformação, a garantia de que a população 

seja burra e não tenha atitude para correr atrás de uma vida descente, de que 

não saibam de seus direitos e acham que devem temer os ricos, de que não 

sigam com uma revolução em massa contra o sistema em busca de mudanças 

significativas no País. 

'O povo não deve temer seu estado. O estado deve temer o seu povo. A 

anarquia ostenta duas faces. A de Destruidores e a de Criadores. Os 



123 
 

 

destruidores derrubam impérios, e com os destroços, os criadores erguem 

mundos melhores' (V de Vingança21). 

 
Todo esse processo finaliza com um poema produzido por uma aluna do primeiro ano. 

Em uma das atividades propostas em filosofia, da qual, pedia para os alunos, 

relacionarem uma música ou um poema com a sua experiência de vida, no Campo 

Limpo. Segue o que a aluna produziu: 

 
Poema no estilo livre: Campo Limpo 

O Campo Limpo sofre com insetos, insetos que são piores que qualquer praga. 

Uma praga que só pensa em si, e não sabe conviver com outros grupos. 

Praga chamada de ser humano, que emporcalha seu ambiente de vida e suja 

os ambientes dos outros seres. 

E tentam cada vez mais afundar seus iguais, e pensam em resolver suas 

diferenças com violência. 

Como uma guerra civil, onde pessoas que não se odeiam lutam entre si e se 

matam por pessoas que se odeiam e não se matam. 

 
Portanto, neste processo de desenvolvimento da prática do ensino de filosofia a partir 

do senso comum e, ao decorrer do processo com os alunos, percebi como professor 

de filosofia, que, de fato, um ensino partindo das questões tratadas neste trabalho de 

pesquisa e seus pressupostos, cria-se possibilidades e meios para a elaboração de 

um processo do exercício da crítica, do questionamento a realidade vivida, e assim, 

através da qual, o aluno encontra sentido na filosofia, reconhece a filosofia como algo 

próximo e visível, que trata das coisas do mundo concreto, político, cultural, 

econômico, histórico, filosófico e social.. Se reconhece como autor do processo em 

desenvolvimento, desconstroem e constroem concepções e filosofias. Elaboram por 

 

21 V de Vingança é um filme de ação baseado na história em quadrinhos homônima de Alan Moore e 

David Lloyd, lançada em 1988, e cujo título original é V for Vendetta. 

 
Dirigida por James McTeigue, a obra é uma co-produção dos EUA, Alemanha e Reino Unido. Sua 
estreia foi em 2006, trazendo à tona a história de uma sociedade distópica no futuro e que é comandada 
por um ditador fascista. 



124 
 

 

meio do próprio senso comum, um senso crítico em busca do bom senso, quando 

reelaboram e transformam o próprio senso comum. Diversas opiniões foram 

modificadas, organizadas e questionadas. Novas posturas e visões de mundo foram 

organizadas. Dessa forma, uma prática do ensino de filosofia, que, é uma ação que 

transforma visões de mundo, uma filosofia que modifica outras filosofias, pensa, 

questiona e analisa a sua ação em sala de aula. 



125 
 

 

4- CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Ao viver e estando como professor de filosofia em uma periferia de São Paulo, 

toda a realidade vivenciada, sentida e percebida por mim, por meio dessa experiência 

em que mergulhei, surgiram-me algumas questões, dentre as quais, a problemática 

que era ensinar filosofia em uma sala de aula, de uma periferia de São Paulo, com 

todos os seus problemas e as diversas realidades em que viviam aqueles jovens. E 

começando a conhecer melhor a comunidade, frequentando alguns espaços comuns, 

conversando e observando, começava a questionar-me sobre como poderia fazer 

filosofia em um espaço com tantas contradições sociais, culturais, econômicas etc. 

Percebi que não poderia vir com discursos autoritários e acadêmicos, mas que 

teria que partir de algo comum a maioria daqueles jovens. Ao pensar e refletir 

buscando respostas possíveis, além, por diversas vezes ter tentado pôr em prática 

alguns modos de utilizar-se da filosofia em sala de aula, não conseguia uma abertura 

para possibilidades de ensino efetivo. O que me fazia inquieto, pois, as aulas 

acabavam se tornando desgastantes. 

Portanto, em meio a isso, conversando com alguns alunos sobre futebol, fui 

percebendo que eles tinham diversas opiniões sobre diferentes questões, e ao entrar 

nas conversas deles, notei que poderia partir disso. E devido às dificuldades, às 

opressões que se sofre ao estar e viver em uma periferia, teria que partir de algo que 

conhecesse a opressão e que teria um método para um ensino de filosofia para as 

classes oprimidas. Além de já trazer certa simpatia pela filosofia de Gramsci, dada a 

sua ampla complexidade, tentei melhor conhecer sua filosofia, notando a possibilidade 

de trazê-la como base para meu ensino. 

Assim, ao saber do programa do Prof-Filo, fui tentando a elaborar um projeto 

em cima de toda a dificuldade da realidade que estava enfrentando, mas que já não 

via muito o que fazer. Ingressei no programa Prof-Filo, embora nada me convencesse 

de que passaria. Mas, como Gramsci ensinou a lutar sempre, fui a caminho. Chegando 

até esta etapa do processo, sei que é um processo contínuo. Refletindo e vivendo tudo 

que foi oferecido, consegui perceber o caminho que quero percorrer, utilizando- se da 

filosofia, desejo continuar esse experimento, sempre tentando aprimorá-lo e tendo 

como desafio, o prazer de permanecer com o estudo que comecei. 



126 
 

 

Organizar o senso comum é também organizar a policromia desorganizada, os 

diversos tempos presentes ali nas concepções de mundo dos alunos e torná-las uma 

unidade. Dessa maneira, organizando os tempos, expressando uma vontade coletiva 

unitária e atuando historicamente e não mais estarem como objetos de ação de outros 

e sim como autores de ações histórica política. 

E o professor atua como um intelectual, que exerce a função de organização. 

No entanto, o professor deve saber aprender de seus alunos e os alunos do professor, 

em uma relação que se faz dialética, um intercâmbio, uma troca contínua. 

Elaboro assim um sentido de filosofia da práxis como uma filosofia que é uma 

política em concreto e não só um pensamento ou uma teoria da política. Gramsci se 

põe ao lado dos subalternos, das massas, das classes. Na concepção da filosofia da 

práxis, o exercício do pensamento se coloca no ponto de vista essencialmente da 

possibilidade de mudança, de transformação, de uma práxis que esta fundada nas 

relações, não podendo reduzi-la a nenhuma posição que utilize a essência de toda a 

fundamentação da razão para justificar uma hegemonia dada e assim, não mudá-la, 

não inovar. 

Diante destas situações, partimos da escola de aprendizado das massas – ou 

seja, a rede pública de ensino –, como uma sala que precisa ser um lugar de exercício 

de prática da luta, uma luta pela sobrevivência, pela emancipação, pela educação de 

qualidade, pela conquista de direitos, pela criação da própria concepções, da própria 

cultura e de uma tomada de consciência de classe. 

É no embate da negação dos aspectos negativos de sua vida, diante de todas 

as dificuldades que enfrentam, que as massas apreendem, ou seja, através da sua 

própria realidade. Em meio a todo esse processo, ocorrem crises na economia, crises 

sociais, conflitos, guerras, embates ao modelo de educação que favorece a elite, 

problemas de ordem política etc. Todas essas questões entre outras de ordem 

pessoais, regionais, acabam por modificar a vida das massas, fazendo com que as 

massas encontrem soluções para poderem sobreviver. 

Assim, o senso comum, a postura espontânea, por um lado faz com que as 

massas achem tudo normal. Daí a importância fundamental de elaborarem um senso 

crítico e a busca por organizarem-se. Neste campo, o professor tem um papel 

fundamental, participando ativa e constantemente como um intelectual orgânico do 

espaço escolar, ajudando as massas a organizar um novo senso comum, para a 



127 
 

 

elaboração crítica da história, das filosofias, da formação da sociedade, da cultura etc. 

O professor de filosofia, exerce a sua atividade, desenvolvendo e provocando 

constantemente um trabalho de organização, senso crítico, bom senso, consciência e 

colaborando na criação de um novo senso comum. 

A importância de refletir e lutar, no sentido de que um outro mundo, outras 

concepções de mundo e de vida, são possíveis, pensando e agindo para buscar 

soluções para os problemas da realidade, portanto, de influência direta na construção 

e na formação de um novo senso de cidadania, de um exercício direto e indireto que 

produza ações nos jovens e consequentemente na sociedade, a partir da relação dos 

jovens com o ensino de filosofia, uma filosofia da práxis. 

A escola da rede pública de ensino é uma trincheira de luta, como poderia 

pensar Gramsci (apud COUTINHO; 2011, p. 202-230), que também reconhece a 

escola popular como um espaço para o exercício e a organização das massas 

populares. As ideias de Antônio Gramsci ajudam a compreender as causas e os 

efeitos de um senso comum assimilado acriticamente. A causa é um modelo, uma 

concepção política e social que se distancia dos interesses das classes populares e 

favorece apenas a pequena parte, uma elite dominante, as concepções capitalista, 

tecnicista, positivista, que na medida que se expande, impõe a todos tal modelo, 

transforma as relações sociais, acabando por reduzir tudo e a todos a relações 

econômicos. E tais concepções afetam direta e indiretamente o senso comum, as 

concepções de mundo, a cultura, o modelo educacional. O que acaba por manter as 

classes subalternas dentro de concepções de mundo dirigidas pelas classes 

dirigentes, a elaboração de um modelo de cidadania “exigido” a ser seguido por meio 

de inúmeras cartilhas, documentos e orientações que são distribuídas e fomentadas 

para toda a sociedade. Materiais que servem de modelos elaborados e produzidos 

pela classe dominante e que servem ao seu próprio projeto de sociedade. 

Os professores de filosofia, enquanto membro de uma comunidade escolar e à 

frente de suas aulas, tratando do ensino de filosofia, pode buscar constantemente, a 

elaboração e a criação de um novo senso comum, uma reflexão crítica e coerente em 

busca do bom senso, da atitude filosófica. Neste sentido, este trabalho procurou a 

intencionalidade de pensar e agir, por meio do ensino de filosofia em sala de aula, um 

espaço, uma trincheira de luta para a construção e criação de um bom senso, de uma 

nova concepção. Um exercício filosófico com a possibilidade de pensar, refletir e 



128 
 

 

construir novas relações com a realidade e com o sujeito histórico, marca constante 

da filosofia da práxis. Assim, podemos nos organizar com o intuito de buscar um 

reconhecimento de conjunto com o objetivo de unirmos e construirmos possibilidades 

e trincheiras de fuga, criando rotas, que disponibilizam ocorrer ações para mudar e 

transformar determinadas situações de limitações que uma classe dominante impões 

sobre a outra. 

Em suma, os professores de filosofia devem atuar como organizadores de uma 

contra hegemonia: o que significa dizer que a função, a ação de uma contra 

hegemonia é a de se transformar em uma consciência emancipadora. Dessa forma, 

uma ideia, por exemplo, começa de modo simples e desorganizada. Porém, conforme 

a dialética social acontece, essa ideia se desenvolve e é aprimorada, ficando clara e 

com um grau de maior consciência. Com isso, estudantes e professores ganham maior 

comprometimento e sua ação interferirá com a intencionalidade de transformar a 

história, uma consciência de classe. 



129 
 

 

REFERÊNCIAS 

 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 6. ed. Tradução de Alfredo Bosi. São 

Paulo: WMF Martins Fontes, 2012. 

BOURDIEU, Pierre, WACQUANT Loïc. La nouvelle vulgate. Le Monde 

Diplomatique, maio 2000, p. 6-7. 

CARVALHO, A. M. P. Reformas nas licenciaturas: a necessidade de uma 

mudança de paradigma mais do que de mudança curricular. Em aberto, v. 1 2, 

n.54, p. 51 – 63, 1992. 

CARVALHO, José S. Educação, cidadania e direitos humanos. Petrópolis: Vozes, 

2004. 

CHAUI, Marilena. O que é a ideologia. São Paulo, Brasiliense, 1980. (Col. Primeiros 

Passos) 

COUTINHO, Carlos Nelson. O leitor de Gramsci: escritos escolhidos 1916-1935. 

Org. Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011, p. 375. 

FALS, Orlando; BRANDÃO, Carlos Rodrigues (Org.). Aspectos teóricos da 

pesquisa participante: considerações sobre o significado e o papel da ciência 

na participação popular. São Paulo: Brasiliense, 1984, 42-62 pag. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. São Paulo, SP. Editora Paz e Terra. 2009. 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 

educativa. 54ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2016. 

 
GRAMSCI, Antonio. Introdução ao Estudo da Filosofia. A filosofia de Benedetto 

Croce. In:  . Cadernos do Cárcere. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de 

Janeiro, Civilização Brasileira, 1999. v. 1. 

  . Os intelectuais. O princípio a educativo. Jornalismo. In:  . 

Cadernos do Cárcere. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro, Civilização 

Brasileira, 2001. v. 2. 

  .  Maquiavel,  Notas  sobre  o  Estado  e  a  Política.  In:  . 

Cadernos do Cárcere. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro, Civilização 

Brasileira, 2007. v. 3 

  . Temas de cultura, ação católica. Americanismo e fordismo.  In: 

  .  Cadernos  do  Cárcere.  Trad.  Carlos  Nelson  Coutinho.  Rio  de Janeiro, 



130 
 

 

Civilização Brasileira, 2007. v. 4. 

  .  O Risorgimento.  Notas sobre a história  da Itália.  In:  . 

Cadernos do Cárcere. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro, Civilização 

Brasileira, 2002. v. 5. 

  .  Literatura.  Folclore.  Gramática.    In:  . Cadernos do 

Cárcere. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 

2002 v. 6. 

  . Concepção dialética da história. 6. ed. Rio de Janeiro, Civilização 

Brasileira, 1986. 

  . Os intelectuais e a organização da cultura. 5. ed. Rio de Janeiro, 

Civilização Brasileira, 1985. 

LAVAL, Christian. A escola não é uma empresa: o neo-liberalismo em ataque ao 

ensino público. Editora: Planta, 2004, 324p. 

LIGUORI, Guido; VOZA, Pasquale (Orgs.). Dicionário gramsciano (1926-1937). - 1. 

ed. – São Paulo: Boitempo, 2017, p. 831. 

MARX, Carlos; FEDERICO, Engels. Teses sobre Feuerbach (1845) – Publicado 

Obras selecionadas de Carlos Marx e Frederico Engels. Transcrição: Instituto 

Marxismo-Leninismo. Editora: Progresso – Moscou, 1969, pag. 26-28. 

MOURA, José; CHITAS, Eduardo; MELO, Francisco; PINA, Álvaro. Carta a Joseph 

Bloch (1890). Tradução: José Barata Moura: Edições Progresso Lisboa – Moscovo, 

1982, pag. 547 – 549. 

SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica. (Col 

Educação contemporânea). editora: Autores associados. 11. ed. 1996. 

TOGLIATTI, Palmiro. Antonio Gramsci, chefe da classe operária italiana. 

Problemas - Revista Mensal de Cultura Política n 25. Março – Abril de 1950. 

Transcrição: Fernando A.S. Araújo – 2008. 

VACCA, Giuseppe. Modernidades alternatvas. O século XX de Antonio Gramsci. 

Tradução: Luiz Sérgio Henrique. Brasília: Fundação Astrojildo Pereira (FAP), 2016. 


	AGRADECIMENTOS
	RESUMO
	ABSTRACT
	SUMÁRIO
	1 CAPÍTULO 1 – O PENSAMENTO DE GRAMSCI E AS PRIMEIRAS IMPLICAÇÕES NA EDUCAÇÃO.
	2 CAPÍTULO 2 - A PRÁXIS DO ENSINO DE FILOSOFIA EM GRAMSCI
	3 CAPÍTULO 3 - APLICAÇÃO DE GRAMSCI NA APRENDIZAGEM DOS ALUNOS QUE ESTUDAM FILOSOFIA
	3.2.1 Pressupostos de um ensino de filosofia
	3.2.2 Um método em ensino de filosofia
	3.2.3 Experiência da aula
	3.2.4.1 O processo de coleta, de levantamento do senso comum, presente nos alunos
	3.2.4.2 - O processo de desenvolvimento ao senso crítico
	3.2.4.3 – O processo de desenvolvimento do bom senso
	Questões:
	4- CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS
	. Temas de cultura, ação católica. Americanismo e fordismo.  In:
	.  Literatura.  Folclore.  Gramática.    In:  . Cadernos do Cárcere. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2002 v. 6.

