
 
 

 

             
 

 
 

PROGRAMA MESTRADO PROFISSIONAL SOCIOLOGIA EM REDE NACIONAL 
 

 
Aconguaçus, Anacés, Anacé-guaçus, Acarakus, Aconguaçus, Akriús, Akocis, Alarues, Anaperu-açus, Anaperu-
mirim, Assimis, Baturités, Bruxarás, Bulbuís, Caracarás, Chibatas, Cariús, Cariú-anés, Caratiús, Condadus, Coremas, 
Gavião, Inhamum, Icó, Icozinhos, Jaguaribara, Jaguaruana, Jenipapo, Jucá, Janduí, Kalabaça, Kamacu, Kanindés, 
Karcu-açus, Karatís, Kariris, Pacajus, Paupinas, Pimpão, Pitaguarys, Potiguaras, Quixelôs, Quixerés, Quixexéus, 
Quixarius, Reriús, Tapebas, Tocarijus, Tremembés, Tupinambás, Tabajaras, Tapuia-Kariris, Tupiba-Tapuias, 
Xixirós,  Aikanãs, Aikewaras, Akuntsus, Amanayés, Anambés, Aparais, Apiakás, Apinayés, Apurinãs, Aranãs, 
Arapasos, Araras, Araras da Volta Grande do Xingu, Araras do Rio Branco, Araras, Shawãdawas, Arawetés, 
Arikapús, Aruás, Ashaninkas, Asurinis do Tocantins, Asurinis do Xingu, Atikuns, Avás-Canoeiros, Awetis, Bakairis, 
Banawás, Baniwas, Barás, Barasanas, Barés, Bororos, Canelas, Apanyekrás  Ramkokamekrás, Chiquitanos, Cintas 
largas, Coripacos, Denis, Desanas, Djeoromitxís, Dows, Enawenê-nawês, Etnias do Rio Negro, Fulni-ôs, Galibis do 
Oiapoque, Galibis-Marwornos, Gaviões Parkatêjês, Gaviões Pykopjês, Guajás, Guajajaras, Guaranis, Guaranis 
Kaiowás, Guaranis Mbyas, Guaranis Ñandevas, Guatós, 
 
 
LEI 11.645/2008 E O ENSINO DE SOCIOLOGIA(S): PROBLEMATIZANDO INVISIBILIDADES 

INDÍGENAS URBANAS DENTRO DE UMA ESCOLA PÚBLICA DE TUPÃ/SP 
 
 
Hixkaryanas, Hupdas, Ikolens, Ikpengs, Ingarikós, Iranxes, Manokis, Jamamadis, Jarawaras, Javaés,  Jiahuis, Jumas, 
Ka'apors, Kadiwéus, Kaiabis, Kaingangs, Kaixanas, Kalankós, Kalapalos, Kamaiurás, Kambebas, Kanamaris, 
Kanoês, Kantarurés, Karajás, Karajás do Norte, Karapanãs, Karipunas de Rondônia, Karipunas do Amapá, Kariris-
Xokós, Karitianas, Karos, Karuazus, Katukinas do Rio Biá, Katukinas, Panos, Kaxararis, Kaxinawás, Kaxixós, 
Kaxuyanas, Kayapós, Kayapós Xikrin, Kinikinaus, Kiriris, Kisêdjês, Kokamas, Korubos, Kotirias, Krahôs, Krenaks, 
Krikatís, Kubeos, Kuikuros, Kulinas, Kuntanawas, Kuruayas, Kwazás, Makus, Makunas, Makuraps, Makuxis, 
Manchineris, Marubos, Matipus, Matis, Matsés, Maxakalis, Mehinakos, Menkys, Manokis, Miranhas, Mirity-
tapuyas, Mundurukus, Muras, Nadöbs, Nahukuás, Nambikwaras, Naruvotus, Nawas, Nukinis, Ofaiés, Oro Wins, 
Palikurs, Panarás, Pankarás, Pankararus, Pankarus, Parakanãs, Paresís, Parintintins, Pataxó, Pataxós Hã-Hã-Hães, 
Paumaris, Pirahãs, Pira-tapuyas, Puyanawas, Rikbaktsas, Sakurabiats, Saterés Mawés, Shanenawas, Sirianos, Suruis 
Paiters, Tapayunas, Tapirapés, Tapuios, Tarianas, Taurepangs, Tembés, Tenharins, Terenas, Ticunas, Timbiras, 
Tinguis Botós, Tiriyós, Torás, Trukás, Trumais, Tsohom-dyapas, Tukanos, Tumbalalás, Tuparis, Tupiniquins, 
Tuyukas, Umutinas, Uru-Eu-Wau-Waus, Waimiris, Atroaris, Waiwais, Wajãpi, Wajurus, Wapixanas, Warekenas, 
Wari' Waujas, Wayanas, Xacriabá, Xavantes, Xerente, Xetás Xingu, Xipayas, Xoklengs, Xucuru, Yaminawás, 
Yanomamis, Yawalapitis, Yawanawás, Ye'kuanas, Yudjas, Yuhupdes, Zo'és, Zorós, Zuruahãs 
 

 
 
 
 

MARLEIDE QUIXELÔ 
2021 

 



 
 

Marleide Maria de Jesus 
(Marleide Quixelô) 

 
 
 
 
 
 
 
 

LEI 11.645/2008 E O ENSINO DE SOCIOLOGIA(S): PROBLEMATIZANDO INVISIBILIDADES 
INDÍGENAS URBANAS DENTRO DE UMA ESCOLA PÚBLICA DE TUPÃ/SP 

 
 
 

 
 
 
 

Dissertação de mestrado vinculado ao Programa Mestrado 
Profissional Sociologia em Rede Nacional pela Universidade 
Estadual Paulista – UNESP – Marília. Associada Profsocio 
Universidade Federal do Ceará – UFC. 
Área de concentração: ciências sociais/educacão. 
Orientador: Prof. Dr. Fábio Kazuo Ocada 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MARÍLIA – SP 
 

2021 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Sistema de geração automática de fichas catalográficas da Unesp. Biblioteca da Faculdade de 

Filosofia e Ciências, Marília. Dados fornecidos pelo autor(a). 

 

Essa ficha não pode ser modificada. 

 

 

 



 
 

 

(Tupinambá)           (Wajãpi)           (Xucuru)         (Xacriabá)          (Pataxó)        (Xerente) 

Origem BA                    AP                   AL                     MG                      BA                 TO 

(Desde 1500)              (1741)             (1756)                 (1775)                 (1807)            (1920) 

 

Nomes da capa: as 42 (e mais) etnias do Ceará e as 305 etnias dos povos indígenas  

Etnias existentes antes das colonizações: cerca de 1500 etnias nativas  

Fotos: lideranças das etnias indígenas apresentadas no trabalho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

Marleide Maria de Jesus 
(Marleide Quixelô) 

 

LEI 11.645/2008 E O ENSINO DE SOCIOLOGIA(S): PROBLEMATIZANDO INVISIBILIDADES 

INDÍGENAS URBANAS DENTRO DE UMA ESCOLA PÚBLICA DE TUPÃ/SP 

 

 

 

Dissertação submetida a comissão examinadora como 
requisito parcial para a obtenção do grau de mestre em 
sociologia 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

__________________________________________________ 

Profº Drº Fábio Kazuo Ocada - UNESP  

(Orientador) 

 

____________________________________________________ 

Profª Drª Maria Valéria Barbosa – UNESP 

Examinadora Interna 

 

_____________________________________________________ 

Profª Drª Niminon Suzel Pinheiro – UNIRP 

Examinadora Externa 

 

 

 

Apresentada em: _________/________/___________ 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

Agradecimento maior à Natureza que me rege e protege até aqui. 

A todas as pessoas que me ajudaram (e ajudam) até esse instante. São tantas que não 

caberiam nessas páginas. Se somos o resultado de múltiplas mãos, estimo a todas as pessoas que 

atravessaram (e atravessam) o meu caminho a minha mais profunda gratidão. 

 Á(o)s minhas/meus ancestrais e ao nosso povo indígena Quixelô originário da região 

centro-sul de onde hoje denominam Ceará. Povo que a mais de trezentos anos enfrenta processos 

colonizatórios inclusive por vias educacionais monoculturais. Sim, os sequestros das consciências 

étnicas indígenas, como lembra a pensadora Rita Laura Segato, em povos que estão submetidos à 

violentos, extensos e intensos processos seculares colonizatórios, também se dão por essas vias. 

 À minha mãe, minha raiz indígena Quixelô Kariri, que mesmo sofrendo os múltiplos 

efeitos dolorosos das diásporas (migrações), fez o possível para tornar as coisas um pouco menos 

complicadas. À família consanguínea dispersa, desconhecida e a família transcendental que 

recebi durante as caminhadas e nos ajudam a prosseguir nessas confusas jornadas. 

A professora Maria Valéria Barbosa - presente de Orixás - que ajudou dentro do que pôde 

com encontros, debates e dicas importantes para o trabalho apesar da sua área de estudos ser mais 

aprofundada nas questões afro-brasileiras. Seus acompanhamentos foram de extrema importância 

e acabou sendo ponte na ausência de pessoas (com formação específica) para dialogar e tirar 

dúvidas sobre as temáticas indígenas e educacionais indígenas dentro da universidade. 

Ao professor Fábio Ocada que aceitou a troca e a orientação “transição” em contextos de 

pandemia (covid-19) e por seu tema de pesquisa se aproximar um pouco das questões estudadas. 

Ao professor Antônio Aguilera Urquiza, docente da universidade UFMS que passou 

leituras importantes em meio às minhas dúvidas, confusões, tropeços e oscilantes percursos. 

Á professora Niminon Suzel Pinheiro estudiosa e historiadora das populações indígenas 

regionais dos territórios que hoje denominam “oeste paulista”, lutadora e defensora das inserções 

das educações étnicas indígenas dentro do hoje chamam estado de São Paulo. Pessoa sensível às 

lutas étnicas indígenas e mais ainda que também reconhece, mesmo na brancura, a sua 

ancestralidade Guarani. Aceitou o convite de participar da banca examinadora e deu importantes 

contribuições para na qualificação do trabalho. 

À todas as pessoas da Escola Estadual Joaquim Abarca – Tupã/SP - por me acolherem por 

quase nove anos apesar de ser um corpo estranho - “ilha alienígena” - dentro desse espaço. 



 
 

A todas as pessoas da Universidade Estadual Paulista – UNESP - campus Marília que 

atravessaram (e atravessam) o meu caminho. Obtive acolhimento pela segunda vez desde a 

graduação.  

Um agradecimento especial à dubo-heri - mestra na língua Dzubukuá kippeá - Idiane 

Cruz da Silva que contribuiu com a revisão do resumo do trabalho na língua Dzubukuá Kippeá 

(Kiriri) um dos quatro dialetos da língua Kariri: Dzubukua-Kariri, Kippeá, Sapuya e Kamuru do 

tronco linguístico Macro-Jê. Com sua simplicidade, paciência e sabedoria fortalece mesmo à 

distância com seus conhecimentos ancestrais exercendo de forma remota (online) o verdadeiro 

ensino pedagógico-reparatório. E porque não bicultural-antropológico-sociológico histórico e 

reparatório por vias práticas e de fato. Fazendo refletir sobre formas de ensinos remotos que 

busquem as devoluções dos saberes étnicos específicos para suas/seus herdeiras/os atuais de 

formas: diferenciadas, interculturais e bilingues de fato, diante de contextos tão complexos como 

os quais vivemos. Para mim, está sendo uma grande aprendizagem esse processo na busca por 

formas mais inclusivas e valorativas que levem em conta as devoluções históricas, reparatórias e 

mitigatórias educacionais e que pensem as condições permanentes de sustentações institucionais 

dos saberes étnicos das primeiras educações nativas que são sim as nossas heranças ancestrais. 

Saberes étnicos e linguísticos adormecidos em muitos contextos também por vias educacionais 

hegemônicas para muitas/os herdeiras/os indígenas espalhadas/os e em diversos contextos. 

 Esse é um passo a ser refletido com diversos outros segmentos sociais e educacionais no 

sentido de se repensar políticas públicas e reparatórias históricas para as populações nativas e/ou 

povos/indivíduos atuais dispersos em contextos urbanos. Bem como sobre o que vem a ser o 

exercício pleno das “educações biculturais” (étnicas indígenas/brasileiras) que considere, 

contemple, reconheça, inclua, respeite e valorize de fato já desde as primeiras educações as 

nossas etnias e cidadanias indígenas na modernidade colonial. Uma satisfação imensa estar de 

alguma forma reaprendendo a língua dzubukuá kippeá. Herança ancestral a ser retomada, adotada 

e apropriada por muitos grupos/indivíduos étnicos Kariris dispersos em diversas cidades 

brasileiras e já em retomadas étnicas, educacionais, linguísticas e ancestrais em alguns núcleos 

familiares urbanos. Agradeço imensamente por todos os apoios que recebi nessa longa jornada. A 

todas as pessoas que reconhecem a ancestralidade nativa independente da cor da pele (fenótipo) e 

lutam, a seus modos, com e pelos povos originários do(s) nosso(s) Brasil(is) (ancestrais, atuais, 

vindouros e transcendentais) os meus mais profundos: TORÉS (Danças, religiões, curas e lutas)!! 



 
 

ORAÇÃO PELA LIBERTAÇÃO DOS POVOS INDÍGENAS 
Poesia escrita por Eliane Potiguara 

Dedicado a Marçal Tupã-y, cacique Guarani Nhandewa assassinado em 1983 
Parem de podar as minhas folhas e tirar a minha enxada 

Basta de afogar as minhas crenças e torar minha raiz 
Cessem de arrancar os meus pulmões e sufocar minha razão 

Chega de matar minhas cantigas e calar a minha voz. 
Não se seca a raiz de quem tem sementes 

Espalhadas pela terra pra brotar. 
Não se apaga dos avós _ rica memória 

Veia ancestral: rituais pra se lembrar 
Não se aparam largas asas 

Que o céu é liberdade 
E a fé é encontrá-la. 

Rogai por nós, meu pai – Xamã 
Pra que o espírito ruim da mata 

Não provoque a fraqueza, a miséria e a morte. 
Rogai por nós _ terra nossa mãe 

Pra que essas roupas rotas 
E esses homens maus 

Se acabem ao toque dos maracás. 
Afastai-nos das desgraças, da cachaça e da discórdia, 

Ajudai a unidade entre as nações. 
Alumiai homens, mulheres e crianças, 

Apagai entre os fortes a inveja e a ingratidão. 
Dai-nos a luz, fé a vida nas pajelanças, 
Evitai, ó Tupã, a violência e a matança. 

Num lugar sagrado junto ao igarapé 
Nas noites de luas cheia, ó Marçal, chamai 

Os espíritos das rochas pra dançarmos o Toré. 
Trazei-nos nas festas da mandioca e pajés 

Uma resistência de vida 
Após bebermos nossa chicha com fé. 

Rogai por nós, ave-dos céus 
Pra que venham onças, caititus, siriemas e capivaras 

Cingir rios Juruena, São Francisco e Paraná. 
Cingir até os mares do Atlântico 

Porque pacíficos somos, no entanto. 
Mostrai nosso caminho feito boto 

Alumiai pro futuro nossa estrela 
Ajudai a tocar as flautas mágicas 

Pra vos cantar uma cantiga de oferenda 
Ou dançar num ritual Iamaká. 

Rogai por nós, Ave-Xamã 
No Nordeste, no sul toda a manhã 

No Amazonas, agreste ou no coração da cunhã. 
Rogai por nós, araras, pintados ou tatus 

Vinde em nosso encontro 
Meu Deus _ Nhendiru! 
Fazei feliz nossa mintã 

Que de barrigas índias vão renascer. 
Dai-nos cada dia a esperança. Porque só pedimos terra e paz 

Pra nossas pobres- Essas ricas crianças. 
  

(ELIANE POTIGUARA, 2018. p.31). 



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS 
 

CEEI -TO – Conselho de Educação Escolar Indígena de Tocantins 

CEPISP – Conselho Estadual dos Povos Indígenas de São Paulo 

CF – Constituição Federal de 1988 

CNPI – Comissão Nacional de Políticas Indigenistas 

CNE/CEB – Conselho Nacional de Educação e Câmara de Educação Básica 

CNEEI – Conselho Nacional de Educação Escolar Indígena 

COMPIR – Conselho Municipal de Promoção da Igualdade Racial de Palmas - TO 

FUNAI – Fundação Nacional do Índio 

FUNASA – Fundação Nacional de Saúde 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

LDB – Lei de Diretrizes e Bases da Educação de 1996 

MEC – Ministério da Educação 

MJ – Ministério da Justiça 

MPF – Ministério Público Federal 

NEI- SP – Núcleo de Educação Indígena do estado de São Paulo 

OIT – Organização Internacional do Trabalho 

ONU – Organização das Nações Unidas 

PEI – Projeto de Escola Integral 

RANI – Registro Administrativo de Nascimento de Indígena 

RG – Registro Geral 

SECADI – Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão 

SEDUC - SP - Secretaria Estadual de Educação do estado de São Paulo 

SEDUC -TO - Secretaria Estadual de Educação do estado de Tocantins 

SEPPIR – Secretaria Nacional de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

SIL – Summer Institute of Linguistc (Instituto de Verão de Linguista) 

SPI – Serviço de Proteção ao Índio 

SESAI – Secretaria Especial de Saúde Indígena 

DSEI – Distrito Sanitário Especial Indígena 

TI – Terra Indígena demarcada 

 



 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1. Mascote da cidade 

Figura 2. Imagem “Dia do Índio” 

Figura 3. Imagens de duas escolas primárias: municipal (2016) particular (2019) em Tupã/SP 

Figura 4. Escola particular (2019) em Tupã/SP 

Figura 5. Grafitti da artista plástica Mari Pavanelli 

Figura 6. Estátua “Ita” (pedra em tupi-guarani) do artista plástico Itamar Aparecido Freitas 

Figura 7. Ponto de ônibus no centro da cidade com fotografia de indígena Krenak/Kaingang 

Figura 8. Imagem de indígena com cocar no ônibus de transporte municipal 

Figura 9. Escola Estadual Joaquim Abarca 

Figura 10. Tabela do IBGE (2010) referente a população brasileira por cor/raça 

Figura 11. Organograma da sequência de datações históricas seculares indígenas/estrangeiras 

Figura 12. Tabela IBGE (2010) da população residente indígena e não-indígena no Brasil 

Figura 13. Tabela IBGE (2010) sobre a população total indígena por municípios 

Figura 14. Tabela IBGE (2010) segundo população indígena urbana 

Figura 15. Tabela IBGE (2010) segundo população indígena rural 

Figura 16. Mapa da cidade de Tupã/SP 

Figura 17. Contextos coloniais: mapa etno-histórico de Curt Nimuendaju (1981) 

Figura 18. Organograma: complexidades interculturais/intersetoriais/indígenas/órgãos estatais 

Figura 19. Relação de órgãos interculturais/intersetoriais educacionais corresponsáveis 

Figura 20. Indígenas ideais do “Dia do Índio”: indígenas dos imaginários sociais 

Figura 21. Indígenas reais de carne e osso: lideranças das seis etnias encontradas 

Figura 22. Proposta intercultural. Tabela demográfica IBGE 2010: população por cor/raça 

Figura 23. Legislações indigenistas vigentes (e outras) por ordem cronológica. 

Figura 24. Proposta intercultural antropológica-sociológica no ensino de sociologia(s) 

Figura 25. Práticas discursivas de entendimentos das diferenças étnicas indígenas nas 

universidades pensadas também para a educação básica monocultural. 

 

 

 



 
 

 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1. Professoras/es participantes que lecionam no ensino médio e/ou no ensino 

(fundamental e médio) 

Quadro 2. Professoras participante que lecionam no ensino fundamental 

Quadro 3. Quadro do questionário sobre as temáticas indígenas 

Quadro 4. Questionário das professoras colaboradoras do ensino fundamental 

Quadro 5. Participação de estudantes indígenas ( e outras/os) e suas etnias 

Quadro 6. Respostas de estudantes que pesquisaram sobre a origem étnica indígena 

Quadro 7. Etnias indígenas encontradas por estudantes em suas origens familiares 

Quadro 8. Etnias e línguas indígenas de estudantes no estudo em questão 

Quadro 9. Tabela dividida por sequências cronológicas histórico-centenárias em etnias 

Quadro 10. Sequências de imagens, pinturas e fotografias simultaneamente das seis etnias 

Quadro 11. Visualizando as complexidades das presenças de estudantes segundo as origens 

étnicas indígenas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SAMBEÁ NATÉ1  

Bouró dó aiby bihé myribae mysã saí mó sambuyè ukici 11645/2008 dó byté ynatekié aiby 
dzunasi ninhó ande tapuinhiu anrá subatekerá (wohoy/hidzi) ande aiby sambuyè 11684/2008 dó 
byté ynatekié ay tokerá mó sociologia anra subatekié damaté dehé idjé buyo bé andé wakié anra 
niódere aiby kumiquea niódere peredy i dzunasi aiby dió subatekié aiby dzunasi ninhó andé mó 
docli subatekerá whachini yrasichy (ninhó/brasileira) asaang  petóye, radaendó mó subatekerá 
radamu aiby subatekerá bendó bihé yrasichy. 
Ay coran naté bu chène ay dzené aiby eridizá wachini moinghité ay tçate aiby coran mó nunhiu 
ninhó radamu aiby bihé subatekerá wohoy anra natiacró aiby Tupã/SP. Ay naté  tçohó vdjé keité 
netço-wowo chenèá (decoloniais) vdjé crodira bó keité subatekerá didehó yrasichy anra tókerá 
aiby sociologia. Bó curoté aiby dí buá uzanhi keité quantitativos-qualitativos anra subateá aiby 
erekidí bó 11 dubo-heri, 8 nunhiu mó subatekerá damaté. Dehé aiby erekidí sembohó ay bihé 
nunhiu ninho ay tçohó anra mó “cidadania brasileira” ay mó dzé ninhó: Xerente. Andeli hechye 
piwonhé ay wachini idzãkua mé andé bu chèneá ay dzené aiby vdjé ecudu wibae ubádi bó chèneá 
ay dzené aiby ay coran aiby dzunasi ninhó andé ay wakié aiby subatébarae mó nunhiu mó pétoye 
damutsó ninhó anra mutsóho saidzá aranque-dzó. Bihéte dehé bihé manuté keité didehó yrasichy 
bó ay wohoy mó sociologia(s). Catciby rèigyta woroné sodé bouró dó aiby teudiokié aiby 
sambuyè 11.645/08 yboá ye ay mèmarã bó niódere sambyyé saidzá idzãkua cri radamu aiby 
subatekerá, ubí ay reré aranque-dzó didehó yrasichy anra wohoy aiby sociologia(s) andé buyo 
dehé ay kié “docli aiby sambyyé” mó subatekerá ninhó wororé petóye, didehó yrasichy andé 
whachini nunú (buyõ tsohó/buyõ yrasichy) anra moighité natiacró onadcendi mó buyõ ecudu 
subatekerá ninhó andé kié-ninhó mó pitewó buyo ye complexas. 

 

Mé: Wohoy aiby sociologia(s), subatekerá bendó bihé yrasichy, subatekerá wachini yrasichy 

(ninhó/brasileiras), descolonizações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Língua Dzubukuá – Kippeá (Kariri). Um dos quatro dialetos da língua Kariri – Dzubukuá-Kariri, Kippea (Kiriri), 
Sapuya e Kamuru do tronco linguístico Macro-Jê. Tradução do resumo com apoio da dubo-heri indígena kariri-Xocó 
Idiane Cruz da Silva e Nhenety indígena kariri-Xocó. Língua ancestral e em processos de reaprendizagens por 
diversos núcleos de indígenas das nações Kariri urbanos. 



 
 

RESUMO 

Apesar de uma década da lei federal 11.645/2008 que tornam obrigatórias as “temáticas” 
indígenas e afro-brasileiras nas escolas públicas/particulares e da lei federal 11.684/2008 que 
torna obrigatório a “disciplina” de sociologia(s) no(s) ensino(s) médio(s), ainda encontramos 
muitos abismos e lacunas na implementação da primeira legislação quando se trata das incursões 
pedagógicas das temáticas indígenas e de inclusões educacionais biculturais (indígena/brasileira) 
em diferentes áreas/níveis de ensino dentro da educação básica monocultural. 
O presente trabalho busca refletir sobre estes dois contextos a partir da presença de estudantes 
indígenas dentro de uma escola pública na cidade de Tupã/SP. A pesquisa tem como proposta 
teórico-metodológica reflexões decoloniais como suporte para propostas didáticas interculturais 
na disciplina de sociologia(s). Para coleta de dados foram utilizados recursos quantitativos-
qualitativos na aplicação de questionários para 11 professoras/es, 8 estudantes do 2º ano de 
ensino médio. Além de entrevista com a única estudante indígena a ter na sua “cidadania 
brasileira” o seu nome étnico: Xerente. É importante conjugar as duas legislações citadas e buscar 
reflexões sobre como juntas podem contribuir para reflexões sobre a presença das temáticas 
indígenas e a falta de reconhecimento de estudantes de diferentes pertencimentos étnicos nativos 
no interior desses espaços. Apresenta também uma pequena proposta intercultural para o ensino 
de sociologia(s). Pelos resultados deduz-se que apesar da conquista da lei 11.645/08 são extensos 
os desafios para implementação concreta dessa legislação desde “dentro” das escolas, visto os 
poucos espaços interculturais no ensino de sociologia(s) e mais ainda a não “inclusão de fato” de 
educações indígenas específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues 
(pluriétnicas/pluriculturais) nos contextos urbanos diante de conjunturas educacionais indígenas e 
não-indígenas de tramas altamente complexas. 

 

Palavras chaves: Ensino(s) de sociologia(s), educação básica monocultural, educações 
biculturais (étnicas indígenas/brasileiras), descolonizações 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

Despite a decade of federal law 11,645/2008 that make indigenous and Afro-Brazilian “themes” 
mandatory in public/private schools and federal law 11,684/2008 that makes the “discipline” of 
sociology(s) mandatory in secondary education(s), we still find many abysses and gaps in the 
implementation of the first legislation when it comes to pedagogical incursions on indigenous 
themes and bicultural educational inclusions (indigenous/Brazilian) in different areas/levels of 
education within basic education monocultural. 
This work seeks to reflect on these two contexts from the presence of indigenous students within 
a public school in the city of Tupã/SP. The research has as its theoretical-methodological 
proposal decolonial reflections as support for intercultural didactic proposals in the discipline of 
sociology(s). For data collection, quantitative-qualitative resources were used in the application 
of questionnaires to 11 teachers, 8 students from the 2nd year of high school. In addition to an 
interview with the only indigenous student to have in her “Brazilian citizenship” her ethnic name: 
Xerente. It is important to combine the two legislations mentioned and seek reflections on how 
together they can contribute to reflections on the presence of indigenous themes and the lack of 
recognition of students from different native ethnic backgrounds within these spaces. It also 
presents a small intercultural proposal for teaching sociology(s). From the results, it can be 
deduced that despite the achievement of Law 11.645/08, the challenges for the concrete 
implementation of this legislation from “inside” schools are extensive, given the few intercultural 
spaces in the teaching of sociology(s) and even more so the lack of “inclusion of fact” of specific, 
differentiated, intercultural and bilingual (multiethnic/multicultural) indigenous education in 
urban contexts in the face of highly complex indigenous and non-indigenous educational 
conjunctures. 
 
Keywords: Sociology teaching (s), monocultural basic education, bicultural educations 
(indigenous / Brazilians), decolonizations 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

1. CAPÍTULO I....................................................................................................................15 

1.1 DEFININDO O ESTUDO E AS MOTIVAÇÕES QUE NORTEIAM A PESQUISA ..15 

1.2 CONTEXTOS TEÓRICOS.............................................................................................20 

1.3 METODOLOGIA............................................................................................................21 

1.4. IMPORTÂNCIA DO RECONHECIMENTO DA DUPLA CIDADANIA ÉTNICA....68 

2. CAPÍTULO II...................................................................................................................72 

2.1 EDUCAÇÃO BÁSICA MONOCULTURAL: ENTRE INDÍGENAS 

IDEAIS “GENÉRICOS” E INDÍGENAS REAIS “COMPLEXOS”.....................................72 

2.2 ESTATÍSTICAS INDÍGENAS DO IBGE-2010: MENOR  

DENSIDADE DEMOGRÁFICA OU DENSIDADE DEMOGRÁFICA MENOR?..............77 

2.3 Brasil (is) pluriétnicos nativos:  as plurieducações dos mais de 305 dos povos 

 indígenas..................................................................................................................................81 

2.4 COLONIALIDADES DO(S) SABER(ES): EDUCAÇÃO “MONOCULTURAL”  

E EDUCAÇÕES ÉTNICAS “PLURICULTURAIS”..............................................................86 

2.5 SOCIOLOGIA MONOCULTURAL X SOCIOLOGIA(S) PLURICULTURAIS..........101 

2.6 CONTEXTOS HISTÓRICOS INDÍGENAS E OS CONTEXTOS IMIGRATÓRIOS  

ESTRANGEIROS..................................................................................................................116 

2.7 DIMENSÕES INTER/MULTICULTURAIS / INTERSETORIAIS  

EDUCACIONAIS INDÍGENAS E NÃO-INDÍGENAS.......................................................134 

2.8 COLONIALIDADES DO(S) SER(ES) ÉTNICO(S) INDÍGENA(S): DE  

INDÍGENAS (SIMPLIFICADOS) À INDÍGENAS ÉTNICOS (COMPLICADOS)...........144 

3. CAPÍTULO III.................................................................................................................147 

3.1 TEMÁTICAS EDUCACIONAIS ÉTNICAS INDÍGENAS E ENSINO(S) DE 

 SOCIOLOGIA(S): PROPOSTA INTERCULTURAL.........................................................147 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS..........................................................................................180 

REFERÊNCIAS...................................................................................................................185 

APÊNDICES.........................................................................................................................194 

ANEXOS...............................................................................................................................198 

 



 
 

14 
 

 
 

1. CAPÍTULO I 

1. 1 DEFININDO O ESTUDO E AS MOTIVAÇÕES QUE NORTEIAM A PESQUISA 

 

 Inicialmente vamos pontuar o lugar de quem escreve. Falo de um lugar multiplamente 

incômodo. Incômodo, pois, assim como aponta (GAGNON, 2006) ao escolhermos o que vamos 

estudar na vida acadêmica e se o que escolhemos como foco de estudo for tido socialmente como 

marginal; também seremos marginalizadas/os dentro da academia e na vida social e profissional. 

Incômodo, pois, me posiciono como “indígenas de consciências étnicas tardias”. Ou seja, 

indígenas e mestiças/os (SEGATO, 2012) que só vão obter na fase adulta de suas vidas 

conhecimentos sobre os seus pertencimentos étnicos indígenas. Incômodo, pois faço parte dos 

grupos étnicos hoje, chamados “indígenas urbanos” enfrentando situações em que as nossas 

existências são a todo momento postas em xeque (hesitações, descréditos e posições dubitáveis 

aos reconhecimentos dos nossos pertencimentos étnicos) pelas nuvens discursivas colonialistas 

(FERNANDES, 2015, p. 265), ainda mais quando sequer nossas existências são cogitadas 

(imaginadas) dentro desses espaços. Incômodo, pois, refletir e fazer refletir sobre situações 

históricas extensas e intensamente silenciadas não é nada confortável (GOULART, 2012, p. 14). 

 O que motivou a estudar o tema da pesquisa foi uma inquietação percebida por certas 

“ausências” dentro da minha própria formação e dentro da educação básica monocultural 

eurocêntrica que obtive dentro das escolas públicas em Terra Guaianases - a capital de São Paulo. 

 Sim, terras do povo indígena Guaianases antes dessa cidade se sobrepor ao território 

indígena Guaianases e se transfigurar como a capital mais rica do país. Os desconhecimentos 

sobre os nossos povos indígenas são tão profundos já desde a educação básica monocultural pela 

qual passamos que, para mim, antes de migrar para as Terras Kaingang (cidade de Marília); 

Guaianases era apenas o nome de uma estação de metrô/trem dentro dessa capital. E não aprendi 

nada sobre isso na disciplina de história ou de geografia desde a educação básica até à 

universitária. O aprendizado foi (e continua sendo) por pesquisas à parte. Nesse sentido, escolhi 

estudar o tema mesmo que na graduação o tema de pesquisa ter sido outro. Portanto, tive que me 

debruçar sobre um tema novo para mim e complexo em pouco tempo, tema do qual domino 

pouco, mas sempre em abertura para trocas de conhecimentos e processos de aprendizagens. 

Sou ascendente indígena do povo Quixelô da grande nação Kariri originário do Ceará, 

povo que enfrenta diásporas migratórias dentro da capital de São Paulo e em diversas outras 



 
 

15 
 

 
 

cidades brasileiras. Não nasci no Ceará, mas nas hiper periferias de São Paulo. Porém, esse fato 

não retira as nossas ancestralidades étnicas indígenas. Somos netas/os e bisnetas/os de indígenas, 

sim! Assim como nipo-brasileiras/os (japonesas/es) nascidas/os por aqui não deixam de ser 

netas/os e bisnetas/os de japonesas/es. Porém, pairam sobre nós as permanentes “nuvens 

discursivas colonialistas” (FERNANDES, 2015, p. 265). Ou seja, discursos que deslegitimam as 

nossas existências e origens étnicas como os que nos apontam como “indígenas ilegítimos” ou 

“falsas/os indígenas”, por nascermos em contextos urbanos e por sermos indígenas misturadas/os 

(OLIVEIRA, 1998, 1999). Fazer as pessoas compreenderem os contextos históricos seculares que 

atravessam as nossas histórias/memórias étnicas são verdadeiras ginásticas mentais (SEGATO, 

2012, p. 109). 

 Perceptível que, o mesmo não acontece com ascendentes mestiças/os de japonesas/es ou 

povos europeus, cujas “japonidades” ou “europeidades” não são postas em xeque, pois a 

confirmação de suas origens se encontra geralmente já contidas em seus nomes de registros civis.  

Nós, de ascendências étnicas indígenas mestiças de povos secularmente negados/apagados 

(principalmente os povos do Nordeste), além de não possuirmos a portabilidade permanente de 

nossas “indigenidades” ou etnicidades nos documentos civis, ou seja, os registros das nossas 

primeiras cidadanias e origens étnicas indígenas como, por exemplo, nomes étnicos contidos na 

certidão civil de nascimento, RG na cidadania brasileira, etc; ou ainda o (RANI – Registro 

Administrativo de Nascimento de Indígenas); temos que estar o tempo todo tendo que argumentar 

que não somos indígenas do século XVI (período colonial). Mas sim, indígenas/mestiças/os do 

século XXI (modernidade-colonial). Portanto, povos que por séculos estão sob efeitos de 

múltiplos apagamentos históricos, das memórias e sob diversas transfigurações étnicas 

(RIBEIRO, 1977).  

Redirecionar os pensamentos no sentido de que não existem indígenas apenas convivendo 

“em territórios tradicionais”, como povos vivendo em seus “coletivos”, mas também em 

múltiplas realidades em contextos mais “individualizados/isolados” e segregados como 

“grupos/indivíduos” isolados ou dispersos por diversos motivos “no meio de multidões urbanas” 

(conglomerados) em outras áreas (rurais/cidades) (IBGE, 2010), causam vários nós na cabeça das 

pessoas acostumadas com olhares reducionistas diante das muitas realidades étnicas indígenas 

rurais/urbanas contemporâneas. 



 
 

16 
 

 
 

 Além de conceberem indígenas apenas dentro das florestas ou nos “territórios de 

origens”, pensadas/os apenas como povos reduzidos em aldeias carregando “trajes tradicionais” 

como constantemente vistos nas mídias televisivas, impressas e digitais, etc; os povos indígenas 

são tidos como povos imutáveis e não dinâmicos nos espaços, tempos/espaços e dentro das 

próprias histórias coloniais ocidentais/modernas. Visões difundidas por diversos meios 

midiáticos, instituições educacionais e diferentes setores sociais. 

 Além disso, os primeiros povos são vistos como não contribuintes braçais e intelectuais 

de todo o constructo de cada período histórico constitutivo da dita “sociedade brasileira”. Como 

se não estivessem presentes nos períodos: coloniais, imperiais, republicanos, ditatoriais e 

democráticos atuais. São sistematicamente anulados dentro das complexas relações estabelecidas 

desde as intrusivas colonizações ibéricas até às das modernidades coloniais de estado-nação 

atuais. Como se durante séculos não tivessem passado (e ainda passam) por trabalhos forçados (e 

escravos), servidões, resistências, campesinatos, proletarizações, etc., (FERNANDES, 2015, p. 

265) em diversos contextos históricos e até os dias atuais. Ou seja, “os verdadeiros indígenas” 

dos imaginários de muitas pessoas (inclusive das áreas educacionais monoculturais), estão 

congelados no tempo (RABESCO, 2014, p. 49) e/ou espaço ou engessados geralmente em algum 

- (TI) Territórios Indígenas demarcados – invocados como legítimos apenas dentro desses 

“contextos tradicionais”. Geralmente em algum lugar da Amazônia ou no Xingu. São poucos os 

trabalhos que buscam refletir sobre as problemáticas de indígenas inseridos dentro de contextos 

complexos como os grupos étnicos em contextos rurais/urbanos. Alguns desses estudos são os de 

(GUIRAU; SILVA, 2013) que aponta para essa situação: 

O pensar sobre os povos indígenas dificilmente se afasta de uma concepção que 
entende a identidade étnica e a cultura como coisas, ou seja, que identidade é, 
segundo Manuela Carneiro da Cunha (2009), quem ou aquilo que, por meio de um 
modelo imergido em uma essência, se percebe idêntico; e cultura é o conjunto de 
regras, itens e valores previamente dados.   
Desse entendimento, formou-se uma concepção de índio onde alguns de seus 
traços culturais foram selecionados e elegidos pela sociedade nacional como 
verdadeiros do ser indígena. Tais traços, enrijecidos no imaginário brasileiro, 
identificam como índio apenas aquele indivíduo que mora em aldeia e que se 
parece, nas suas representações estéticas, com um índio de tempos passados.  
Ao que parece esta é também a leitura feita pelo IBGE, ressignificando a 
autodeclaração para a população indígena que vive nas cidades esses indígenas 
não são reconhecidos na sua etnicidade nem pela sociedade e nem pelo poder 
público e, consequentemente, não conseguem ter seus direitos enquanto povos 
indígenas assegurados para além do território indígena. (GUIRAU; SILVA, 2013, 
p.13). 
 



 
 

17 
 

 
 

Mesmo diante de permanentes cenários de “esvaziamentos de si” (FERNANDES, 2015, 

p. 286), as consciências étnicas indígenas para algumas/uns ascendentes, chegam em alguma fase 

de nossas vidas. Para mim, a “consciência étnica indígena Quixelô” não esteve presente desde 

sempre. Para chegar a essa informação foi todo um processo do qual a educação básica 

monocultural colonial - que obtive dentro das escolas públicas – nada contribuiu. Por viver parte 

da infância e juventude em internatos, não tive referenciais indígenas positivados (além da parca 

presença de minha mãe) para sustentar uma autoestima positiva (autoconsciência étnica 

constante) que garantisse a defesa das origens seja em qualquer lugar ou espaços que ocupamos.  

 Portanto, obter conhecimentos (e acessos a informações históricas) sobre  as nossas 

origens étnicas, (aos)/os direitos e deveres indígenas contemporâneos e as autoconsciências 

constantes para valorização e retomadas das origens étnicas de muitas/os indígenas urbanas/os, 

soa quase que como uma incógnita em nossas vidas diante das permanentes “colonialidades do(s) 

ser(es)” (STREVA, 2016) das histórias étnicas indígenas, dos “esvaziamentos de si” 

(FERNANDES, 2015, p. 285) ou mesmo das “ignorâncias de si” (alienações) que enfrentamos 

cotidianamente. Sim, principalmente para ascendentes indígenas em contextos rurais/urbanos, 

existe toda uma conjuntura secular complexa para que sejamos ignorantes diante das nossas 

próprias histórias/memórias/origens étnicas nativas inclusive por vias educacionais hegemônicas. 

 Nesse sentido, nós (indígenas e indígenas mestiças/os) (SEGATO, 2012, p.115) só vamos 

perceber que somos indígenas depois de muitas reflexões, autoconsciências e pesquisas étnicas, 

apesar das “crises identitárias”, sofrimentos psíquicos e ético-políticos que acompanham esses 

processos. Meus referenciais indígenas durante a infância e juventude foram: as revistas de 

Maurício de Souza com a Turma do Papa-capim, programas televisivos em especial programas 

da TV Cultura, músicas de apresentadoras de TV, dentre outros (todos eles mostrando indígenas 

apenas “dentro das tradições”). Ou seja, bem distantes das complexas realidades rurais/urbanas 

nas quais muitas/os ascendentes indígenas/mestiças/os estão mergulhadas/os, principalmente nas 

hiper/periferias das grandes cidades. Só na universidade, obtive “consciência tardia” do que 

significa Quixelô (povo indígena originário do sertão centro-sul de onde hoje denominam Ceará).  

Povo do qual também sou parte (mesmo vivendo em contextos de diásporas e “ilhadas/os” 

em meios urbanos) que passa por mais de trezentos anos de processos colonizatórios em recente 

retomada/reemergência étnica. Porém, na universidade também encontrei (e ouso dizer encontro 

até esse momento), muitas dificuldades para encontrar pessoas dispostas às reflexões, trocas de 



 
 

18 
 

 
 

saberes, agencias e dispostas a promover espaços para diálogos interculturais. Por não haver 

também grupos ou núcleos de estudos relacionados ao tema, espaços de valorizações e debates 

mais aprofundados sobre as situações vivenciadas por indígenas nas contemporaneidades. 

 Falar das questões indígenas dentro da Amazônia é um (uni)verso ou (multi)verso bem 

diferente. Falar das questões indígenas dentro de congresso nacional brasileiro é outro ainda. 

Falar das questões indígenas dentro de uma universidade onde não se vê grupos ou núcleos de 

estudos e pesquisa, de apoios como espaços concretos para diálogos e escutas interculturais sobre 

as temáticas indígenas, considerando as situações históricas e contemporâneas, é 

estonteantemente outra situação. Portanto, estar e permanecer nesses espaços sem tantos apoios 

institucionais (e outros), somente entende os processos dolorosos quem enfrenta essas situações.  

Questões à parte, busquei dentro do limite que me cabe, fazer algumas reflexões dentro do 

trabalho. Passei cerca de doze anos dentro de várias escolas públicas de educação básica 

monocultural colonial para apenas na universidade saber sobre a nossa ascendência e origem 

étnica Quixelô-mestiça, levando em conta também nossas muitas mestiçagens (SEGATO, 2012). 

Sim, somente depois de adultas/os e, mesmo assim dependendo dos contextos de diásporas e 

destinações migratórias/dispersivas que enfrentamos, algumas pessoas despertam para a situação 

das “consciências étnicas indígenas”, outras infelizmente, não. Pois, esses processos geram 

também crises identitárias, sofrimentos psíquicos e sociais diversos. Então a pergunta que 

inquieta desde então: somos indígenas mesmo que misturadas/os (PACHECO, 1998,1999). 

Porém, a ausência da(s) temática(s) étnicas indígenas dentro da educação básica monocultural 

colonial não contribui(u) para que se despertasse para a condição de “consciência étnica indígena 

Quixelô (ou outras)”.  

Isso me motivou a buscar estudar um pouco mais para saber sobre a história do povo 

Quixelô. História do nosso povo (assim como a de muitos outros povos originários), também não 

transmitidas para nós dentro da educação básica monocultural colonial com as profundidades que 

merecem, desde os nossos locais de origens ou fora deles ou mesmo nas universidades. Os 

referenciais sobre os “verdadeiros” indígenas chegavam pela TV, livros didáticos, etc; eram (e 

continuam sendo) bem distantes das múltiplas realidades enfrentadas por nós indígenas 

misturadas/os ou não (OLIVEIRA, 1998, 1999) em contextos de diásporas em múltiplas 

realidades nas (aldeias/áreas rurais/urbanas) (IBGE, 2010), ou indígenas mestiças/os (SEGATO, 

2012) sem acesso às educações sobre nossas primeiras cidadanias étnicas indígenas, direito aos 



 
 

19 
 

 
 

conhecimentos sobre as nossas histórias e memórias e ao reconhecimento de políticas públicas 

específicas (ANDRADE, 2013), (GUIRAU; SILVA, 2013).  

Quantas/os estudantes indígenas/mestiças/os também não estão enfrentando essa mesma 

condição dentro de diversas cidades e escolas públicas/particulares brasileiras? Que legislações 

disponíveis hoje para que se apontem discussões nesse sentido? O que outros campos de 

conhecimentos das ciências, as ciências sociais e em específico o(s) ensino(s) de sociologia(s) 

(GOULART, 2012), (CHATES, 2015, 2016) podem contribuir para esses debates? 

Nesse trabalho, buscou-se se atentar aos contextos históricos e os dilemas das seculares 

conjunturas educacionais coloniais impostas às sociedades indígenas incidindo também nos 

contextos atuais. O trabalho foi divido em três partes a saber: 1) contextos teóricos, 2) a tripla 

condição das problemáticas educacionais indígenas x estabelecimento do ensino de sociologia(s) 

no(s) Brasil(is), 3) proposta intercultural e considerações finais. 

 

1.2 CONTEXTOS TEÓRICOS 

 

Procurei alguns trabalhos sobre as temáticas na plataforma de busca da biblioteca da 

Universidade Estadual Paulistas – campus Marília – Catálogo Athena. Busquei selecionar 

primeiro com as palavras “educação” e “indígena”. Encontrei alguns trabalhos (KINDELL, 1978) 

cartilha do Summer Instituto of Linguistics (SIL) para educação bicultural (educação étnica 

indígena/educação brasileira); três livros (HERNÁNDEZ,1981), (CAPACLA, 1995), (FUNARI e 

PINÕN, 2014), uma coletânea de artigos sobre educação indígena (SILVA, 1981) e uma 

dissertação de doutorado sobre etnomatemática (SCANDIUZZI, 2000). Busquei também por 

outras plataformas de busca como Oásis e pesquisas pelo Google. 

Pela plataforma Oásis pesquisei as palavras “educação” e “indígena” apareceram vários 

trabalhos em diversas universidades brasileiras. Num total de 2.558.863 de produções. Me 

concentrei nas produções das universidades estaduais paulistas pelo fato de a pesquisa ser feita 

numa escola pública em terras Kaingang no interior de São Paulo no município de Tupã/SP. Pela 

UNESP aparecem (103) trabalhos, na UNICAMP (96) trabalhos e na USP (115) dentro dessa 

instituição. Grande parte desses trabalhos concentrados nos programas de pós-graduação em 

Educação. Depois pesquisei as palavras “educação indígena” e “urbanos”. Pela UNESP tem (4) 

produções, pela UNICAMP (7) produções e pela USP (6) produções. Em seguida pesquisei as 



 
 

20 
 

 
 

palavras “educação indígena” e “sociologia”.  Pela UNESP (5), pela UNICAMP (11) e pela USP 

(9). E por fim procurei pelas palavras “educação indígena”, “sociologia” e “ensino médio”. Pela 

UNESP (3), pela UNICAMP (2) e pela USP (0 zero). 

Depois fiz uma pesquisa pelo provedor Google com as palavras “educação indígena” e 

“ensino médio” no estado de São Paulo. Apareceram dados das escolas estaduais localizadas no 

estado de São Paulo. Porém, dentro das - TI “terras indígenas demarcadas”. As escolas estão 

localizadas no estado contando com 31 escolas estaduais indígenas2 e outras 3 municipais3 na 

capital. As unidades estão distribuídas nas regiões das diretorias de ensino de Bauru, 

Caraguatatuba, Itararé, Miracatu, Penápolis, Registro, Santos, São Paulo (diretorias Norte 1 e Sul 

3), São Vicente e Tupã. 

E por fim procurei as palavras “educação indígena” “educação básica” e “sociologia”. 

Encontrei os trabalhos de (GOURLART, 2012) e (CHATES, 2015, 2016). Pelas pesquisas foi 

possível perceber que existem bastante trabalhos relacionados a educação e temáticas indígenas 

nas produções brasileiras e dentro das universidades estaduais de São Paulo. Mas, ainda são 

poucos os que relatam as questões indígenas dentro da(s) sociologia(s), do(s) ensino(s) de 

sociologia(s) e dentro dos contextos urbanos. 

 

1.3. METODOLOGIA 

 

A pesquisa foi realizada durante o ano de 2019 e se baseou numa pesquisa empírica de 

campo – in lócus - na própria escola que lecionei. Durante esse ano, me dividi em dupla (e mais) 

jornadas de estudos, trabalho e vida familiar. Enquanto procurava o material de estudos e o 

momento para a coleta de dados na cidade de Tupã/SP cursava as disciplinas do curso de 

mestrado profissional na cidade de Marília/SP. Ou seja, por ser um mestrado profissional voltado 

para estudantes trabalhadoras/es, muitas/os de nós tivemos que nos desdobrar na dedicação aos 

estudos, aos trabalhos profissionais e as demandas outras (familiares e pessoais), ciente das 

extenuações ligadas a essas jornadas e de nossas limitações pessoais. Portanto, dentro das 

exigências de tempo para participação dentro do ambiente acadêmico em eventos, militâncias a 

 
2 Fonte: https://www.educacao.sp.gov.br/noticias/governo-de-sao-paulo-cria-tres-novas-escolas-indigenas/( acesso 
fev. de 2020) 
3Fonte:http://www.educacao.sp.gov.br/centralatendimento/Relat_Escola.asp?ID_DIR=013&ID_MUN=100&ID_DIS
T=55&NM_MUN=SAO%20PAULO&NM_DIST=PARELHEIROS&CD_ADM=2&Nova=1  e 
https://www.escol.as/209792-jaragua (acesso fevereiro de 2020) 



 
 

21 
 

 
 

grupos acadêmicos, fica bem difícil para quem enfrentam tripla (ou mais) jornadas, participar 

desses espaços e discussões que porventura promovem. Para quem tem que se dividir entre 

estudos, trabalhos e situações familiares, as participações nesses espaços ficam muitas vezes 

restritos, e as participações integrais nesses espaços fica direcionado a grupos seletos. 

 Em meio a muitas condições adversas temos que encontrar equilíbrios entre nossos erros 

e acertos, defeitos e qualidades, fragilidades e potencialidades, para poder buscar fazer o mínimo 

que está ao nosso alcance pelas temáticas étnicas indígenas diante também de tão poucos apoios 

políticos, institucionais, emocionais e diversos, nos diferentes espaços 

hegemônicos/homogeneizados no qual nos inserimos. A pesquisa foi realizada com recursos 

próprios e com poucas parcerias visto o não lugar das temáticas indígenas na universidade e 

dentro das cidades. Teve a participação de estudantes colaboradoras/es do 2º ano do ensino 

médio, professoras/es da escola pesquisada e outras/os colaboradoras/es. A metodologia utilizada 

foi a pesquisa de campo – in lócus - com coleta de dados de forma quantitativa (questionários) e 

qualitativa (entrevista) e interpretativa. 

Na pesquisa, foram aplicados questionários estruturados entre os meses 

(novembro/dezembro) entre dois grupos-alvos: professoras/es e estudantes do 2º ano do ensino 

médio. Os questionários possuem perguntas fechada elaboradas para captar o propósito da 

pesquisa sobre as temáticas indígenas e a lei 11.645/2008 dentro do contexto dessa escola. Os 

procedimentos metodológicos buscaram sondar os conhecimentos ou desconhecimentos de 

estudante do 2º ano do ensino médio e professoras/es sobre a legislação 11.645/2008, legislação 

que obriga a abordagens mínimas das temáticas indígenas dentro das escolas públicas/particulares 

e nos currículos escolares na educação básica monocultural. 

 E a partir da coleta desse material, buscou-se pensar em como o(s) ensino(s) de 

sociologia(s) – sociologias no plural pois são muitas sociologias étnicas indígenas a serem 

pensadas – podem ser um norte na busca de instrumentos para produzir conhecimentos “mais 

condizentes” sobre as múltiplas situações atuais vivenciadas por diferentes 

povos/grupos/indivíduos indígenas. Durante a pesquisa, outra problemática surge no percurso 

como situação de estudo. A única estudante a se autodeclarar indígena (e possuir o nome étnico 

Xerente dentro da documentação civil da sua segunda “cidadania brasileira” - certidão de 

nascimento civil, RG, etc), integrante das turmas do 2º ano do ensino médio, não se prontificou a 

responder o questionário. Então busquei formular um roteiro de entrevista com perguntas abertas 



 
 

22 
 

 
 

e aplicá-lo à mesma fora do contexto da escola negociando a realização da entrevista entre os 

meses de dezembro/janeiro com suas/seus parentes e grupo doméstico Xerente (TO/SP). 

A entrevista estruturada com a única estudante indígena – da etnia Xerente - a possuir o 

nome da etnia indígena na sua “cidadania brasileira” – certidão civil - também capturou situações 

que pelo questionário não seriam possíveis observar. Assim como nos aponta (MANZINI, 2012) 

A entrevista semiestruturada tem como característica um roteiro com perguntas 
abertas e é indicada para estudar um fenômeno com uma população específica: 
grupo de professores; grupo de alunos; grupo de enfermeiras, etc. Deve existir 
flexibilidade na sequência da apresentação das perguntas ao entrevistado e o 
entrevistador pode realizar perguntas complementares para entender melhor o 
fenômeno em pauta (MANZINI, 2012 p. 8) 
 

 
A entrevista se realizou na residência alugada pelo grupo doméstico Xerente (TO/SP) que 

vivencia contextos migratórios de onde seu povo é originário, região do estado do Tocantins, no 

município de Palmas para dentro dos territórios Kaingang onde hoje chamam estado de São 

Paulo num dos bairros periféricos da cidade de Tupã (cidade do interior). Para entrevista foi 

utilizado gravador de celular. Entre conversas sobre a situação do povo Xerente, a autorização da 

mãe e a realização da entrevista, fiquei cerca de 1 hora com a estudante do povo Xerente. A 

transcrição da entrevista se deu de forma integral (da forma como foi respondida pela estudante 

dessa etnia). 

Em todas as situações foram aplicados termos de esclarecimento e consentimento para 

participantes/colaboradoras/es professoras/es e mães/pais responsáveis por estudantes. Para 

professoras/es os termos foram assinados pelas/os próprias/os docentes e para estudantes foram 

explicados os objetivos do estudo e entregues os termos para serem assinados por responsáveis e 

só aplicados questionários se devolvidos os termos assinados. Além disso, dentro dos termos de 

consentimento livre e esclarecido houve espaços para que todas/os as/os colaboradoras/es 

deixassem seus contatos pessoais com propósito de retornar para elas/es os resultados da 

pesquisa. Como indica (MANZINI, 2012), os questionários e o roteiro de entrevista estruturada 

foram submetidos a apreciação da coorientadora. A análise dos questionários se deu a partir de 

categoria e temas. Foram analisadas as respostas de professoras/es e estudantes de acordo com o 

tema proposto na pesquisa. 

A análise da entrevista se deu por conteúdo do discurso. Foram analisadas as falas da 

estudante Xerente (TO/SP), para acompanhar os processos migratórios/educacionais bem como 



 
 

23 
 

 
 

situações vivenciadas nos contextos educacionais monoculturais que marcam a sua subjetividade 

indígena, os racismos estruturais/sistêmicos/simbólicos que enfrenta e sistemas de opressões 

dentro desse espaço dito formativo e educacional que pouco se atentam à sua presença e pertença 

étnica indígena e diferenciada Xerente (TO/SP). 

Com esse material foi possível sondar sobre as presenças e ausências das temáticas 

indígenas dentro da escola pesquisada e a situação de desconhecimentos e vigência sobre as 

aplicações da lei 11.645/2008 que já possui uma década de promulgação (validação). E, como a 

disciplina de sociologia(s) dentro do(s) ensino(s) médio(s) com a mesma idade cronológica de 

retorno aos currículos de formação básica, pode contribuir para sugerir pequenas intervenções 

com propostas interculturais para a inserção das temáticas indígenas (ou étnicas indígenas), 

buscando formas de conhecimento mais básicos, densos e de visualizações complexas históricas 

tanto para estudantes indígenas/suas etnias quanto para não indígenas. A seguir apresento um 

breve histórico da cidade de Tupã/SP e da escola estadual Joaquim Abarca para situar dentro dos 

contextos históricos, essa região. 

 Caracterizando a cidade da pesquisa: breve histórico da Estância Turística de Tupã 

                        Figura 1. Mascote da cidade 

 

(Arquivo pessoal) 

Representação bem próxima ao “indígena imaginário” do - Dia do Índio - reforçado nas escolas primárias 
Encontrado em vários pontos da cidade e estampado em adereços de lojas locais de artesanatos 
 

 
 

 
 



 
 

24 
 

 
 

                                        Figura 2. Atividade “Dia do Índio” 

 
                                       Fonte: PINTERST, 2019 
No Google são imagens como essa que aparecem. As mesmas que marcaram (e marcam) muitos 
imaginários nas escolas primárias e secundárias nas educações básicas até os dias de hoje. 
 
 
                   Figura 3. Semana do Índio              Figura 4. Educação adventista    

 
                   Fonte: TUPÃSP, 2016                    Fonte: EDUCAÇÃOADV, 2019 
 
             Imagens duas escolas primárias: municipal (2016) e particular (2019) na cidade de Tupã 4 
A primeira demonstra uma indígena da TI Vanuíre pintando uma criança. Qual a etnia/povo da criança? 
A segunda demonstra uma criança de uma escola particular “vestida” como se concebe “índio” no “Dia do 
Índio”. Se não encontrar outras oportunidades: que concepção de indígenas terá pelo resto de sua vida? 
 
 
 As imagens acima têm um propósito de fazer refletir como são transmitidos até os dias de 

hoje dentro das escolas primárias/fundamentais, os conhecimentos sobre o que vem a ser “índio” 

no “Dia do Índio”. Estudantes do ensino médio passaram por cinco anos de educações primárias 

(municipais) e pelas atuais quatro séries do ensino fundamental (municipais/estaduais) no total de 

nove anos. Portanto, também carregam consigo uma bagagem educacional incompleta e 

 
4 Fonte nas referências bibliográficas. 



 
 

25 
 

 
 

deficitária diante das diferentes realidades e condições vivenciadas por sociedades indígenas 

brasileiras em condições anteriores e atualmente em seus contextos educacionais e formativos 

(SOUZA; NACIMENTO, 2010, p. 134). 

Os territórios onde se encontra atualmente a Estância Turística de Tupã e outras cidades 

do interior do oeste do estado de São Paulo são primeiramente territórios originários e milenares 

dos povos indígenas: Kaingang, Oti-Xavante e Guarani (NIMUENDAJU, 1981), (CRUZ, 2007, 

p. 60). Porém, expulsos de suas terras e da própria “história oficial” pelos processos violentos de 

colonizações patrocinados pelas elites locais (CRUZ, 2007, p.60 apud PINHEIRO, 1999). Os 

grupos indígenas Kaingang atuais, vivem reduzidos na “reserva” multiétnica– TI Vanuíre - 

próximo à região e alguns grupos/indivíduos isolados dispersos pelas áreas rurais e cidades 

circunvizinhas, dentre elas a cidade de Tupã/SP. Hoje, próximo à região do município de Arco-

Íris à 23 km de Tupã/SP, encontram-se os grupos Kaingang (originários da região) e krenak 

(MG/SP) (junto à grupos/indivíduos indígenas isolados de outras regiões como Terenas (MS/SP) 

e alguns indivíduos dos povos do Nordeste: Pankararu (PE/SP), Atikun (AL/SP) e Fulni-ô 

[PE/SP]). Curioso como o povo Kaingang originário que passa por processos colonizatórios 

desde ([1910-2021] – 101 anos) na região da cidade de Tupã/SP, só são mencionados no site da 

prefeitura dessa cidade como “índios”. A versão milenar, histórica e contemporânea do povo 

Kaingang não se menciona nem aparece nesse site. 

Ou seja, o povo milenar originário da região que tem cerca de cem anos de contatos com 

colonizadores desaparece na própria história da cidade pelo viés colonial. No próprio site da 

prefeitura é possível perceber os projetos e as discursividades colonialistas (NASCIMENTO, 

2009, p. 33), (FERNANDES, 2015, p. 265), ao apontar o histórico da cidade quando menciona o 

nome – Tupã - como “Deus trovão ou espírito bom” e homenagem aos “primitivos habitantes da 

região: os índios” - e só. Enquanto para o colonizador da região - Luiz de Souza Leão - dedica 

quase o site inteiro, além de mencionar sua ancestralidade da era “seiscentista”. Ou seja, voltou 

três séculos e meio atrás para enaltecer a ancestralidade desse colonizador, demonstrando com 

isso que, os colonizadores de contatos seculares com indígenas da região são dignos de histórias, 

memórias e ancestralidades. Já os povos indígenas milenares Kaingang originários da região, não. 

Os estudos de (CRUZ, 2007) apontam os efeitos disso para as pessoas que vivem na região: 

Habitam em Vanuíre os Kaingang, primitivos habitantes da região e os Krenak, 
que vieram da região leste do Estado de Minas Gerais para a aldeia, a partir da 
década de 1940, devido às invasões de suas terras.  Também há índios Terena, que 



 
 

26 
 

 
 

vieram do Mato Grosso do Sul, por volta de 1950 para trabalhar nas roças, ou, no 
caso das mulheres, para cozinhar. A maioria dos índios na reserva é de Krenak e 
Kaingang. A existência do Posto Indígena Vanuíre ainda é desconhecida por 
muitos regionais, o que é fácil de perceber quando falamos com os citadinos sobre 
a existência de indígenas na região. É comum seu espanto, principalmente entre os 
jovens, o que constatei quando fui professor para pré–universitários, em Marília. 
Isto mostra que a história da região tem sido contada através do viés do 
conquistador, onde o índio é apagado não lhe restando uma parte nessa história. 
Procurando reverter tal situação, os Kaingang e Krenak têm se organizado e 
buscado mudar essa história que os marginalizou. Num processo contínuo, eles 
têm saído da aldeia para vender artesanatos e participar de eventos nas cidades 
vizinhas, onde têm a oportunidade de mostrar sua “cultura”, como eles mesmos 
dizem. São formas criadas para conquistar seu espaço perante a sociedade 
regional. (CRUZ, 2007. p. 11) 

 

Dessa forma, é possível perceber os projetos e as discursividades colonialistas 

(NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009), (FERNANDES, 2015), tanto no site quando na própria 

produção de “ciência”, pois palavras como “índios”, “primitivos”, “conquistador” também 

reproduz o olhar colonial de quem merece ser história e de quem precisa ser esquecido nas 

continuidades das “historicidades oficiais coloniais” dos processos colonizatórios ainda em curso 

(SEGATO, 2012, p. 121). 

  Prosseguem assim, marginalizando indígenas das suas próprias histórias, memórias 

ancestralidades, das suas contribuições históricas/contemporâneas e suas próprias existências 

(anteriores e atuais).  Esse processo se reproduz também em informações disponíveis dentro da 

cidade, geralmente versões de ascendentes colonizadores. Nunca versões de etnias indígenas, 

refletindo também nas áreas de educações básicas monoculturais. Alimentando assim, 

imaginários coloniais de muitas pessoas e gerações nas regiões e em várias cidades 

circunvizinhas. 

 Porém, existem algumas situações contraditórias entre os discursos do site da prefeitura e 

as presenças de etnias indígenas aldeadas/os da região que circulam em participações de alguns 

eventos da cidade, além de alguns “signos imagéticos indígenas” presentes nos espaços urbanos. 

Existem imagéticas vistas como símbolos de “resistências” ou “reforços” (do que seriam as/os 

indígenas autênticas/os), como são vistos dentro dos espaços da cidade. Cidade essa, “bem 

comtemplada com imagens indígenas”. Diferente de outras cidades da região como, por exemplo, 

Marília/SP (que possui poucos referenciais indígenas dentro dos espaços da cidade). Alguns 

desses “símbolos” em Tupã/SP, são vistos com os grafismos indígenas pintados nos postes 

próximo a Secretaria de Cultura e Biblioteca Municipal. O grafitti da artista plástica Mari 



 
 

27 
 

 
 

Pavanelli na praça do centro da cidade, a estátua “Ita” (pedra em tupi-guarani) do artista plástico 

Itamar Aparecido no meio da praça (bem próximo a imagem do mascote da cidade). As imagens 

fotográficas dos micro-ônibus de transporte coletivo público municipal e imagens fotográficas em 

ponto de ônibus dando lugar a indígenas caracterizados com adereços de suas “tradições”: 

cocares, grafismos, arcos, flechas, etc. Além do importante museu histórico etnográfico – Museu 

Índia Vanuíre - que concentra grandes acervos museológicos de várias etnias indígenas 

brasileiras tido como uma referência na América-Latina. 

 Ou seja, todas essas “imagens” reforçando as ideias de indígenas “autênticos” que 

carregam artefatos concebíveis dentro das suas “tradições”. Para além dessa contemplação, é 

preciso observar também que indígenas estão dentro de múltiplos contextos urbanos dentro dessa 

mesma cidade. O último censo IBGE (2010), mapeou dentro dessa cidade, 131 pessoas 

autodeclaradas indígenas5. Porém, não apontou suas respectivas etnias indígenas e bairros de 

residências. Portanto, essas etnias pouco são representadas/os e pensados dentro dos espaços das 

cidades. Dentro dos contextos urbanos também existem diversas etnias indígenas em todos os 

contextos (rurais/urbanos). Dessa forma, utilizam artefatos tidos como a da mais alta 

modernidade: “celulares”, “frequentam escolas públicas/particulares”, “transportes públicos ou 

próprios”, trabalham em áreas rurais, nas fábricas, moram em Conjuntos Habitacionais, 

apartamentos, residem em diferentes espaços urbanos, etc. Estão inseridas/os em muitos lugares, 

profissões e condições cujas dinamicidades históricas são complexas. Porém, dentro desses 

contextos as etnias não originárias da região são pouco representadas nos espaços dentro dessa 

cidade. Suas etnias aparecem apenas como “nomes de ruas”, sem profundidades sobre suas 

especificidades históricas ou sobre suas origens/destinos/contribuições presentes e presenças nas 

contemporaneidades. 

Algumas vezes, já presenciei algumas/uns indígenas da Terra Indígena Vanuíre, 

circularem pela cidade com “adereços” que as/os caracterizam dentro de suas “tradições”: 

grafismos, cocares, brincos, etc. Essas condições são diferenciadas para indígenas que residem 

em contextos urbanos, pois, as/os primeiras/os tem um “porto seguro” para retornar e as/os 

acolher: a (TI) – Terra Indígena demarcada. Para indígenas que residem em contextos urbanos, 

que desconhecem ou conhecem tardiamente suas origens étnicas ou migram por diversos 

motivos, essas/es últimas/os, são obrigadas/os a se anular (descaracterizar) compulsória ou 

 
5 Mapa IBGE -indígena (2010). 



 
 

28 
 

 
 

voluntariamente dentro de ambientes onde pulsam as colonialidades6 em todos os níveis sociais 

para poderem encontrar empregos, utilizarem diferentes serviços públicos, participarem de outros 

espaços de sociabilidades, para não sofrerem diversos contextos vexatórios de preconceitos, 

desqualificações, inferiorizações, incompreensões, deboches, constrangimentos, desdém, etc. 

 Essas situações também me foram relatas ao conversar com indígenas da Terra Indígena 

Vanuíre (que por alguma razão optaram por viver nas cidades). Ou seja, ser indígena na (TI) é 

extremamente diferente de ser indígena em contextos rurais/urbanos coloniais. As colonialidades 

dos saberes/poderes/seres (LANDER, 2005), se reproduzem de forma visceral nesses espaços nos 

cotidianos cujos indígenas adentram para trabalhos e estudos e tem que se “descaracterizar 

etnicamente” para poder “sobreviver”. O que infelizmente, só reforçam as invisibilidades das 

presenças étnicas indígenas nas cidades e dificulta os reconhecimentos e proposições de políticas 

públicas específicas para esses segmentos étnico-raciais. Abaixo, algumas fotografias com 

imagens de indígenas registradas nas terras milenares do povo Kaingang onde hoje chamam 

cidade de Tupã/SP: 

       Figura 5. Grafitti da artista plástica Mari Pavanelli  

 

(Arquivo pessoal) 

Grafitti produzido pela artista que nasceu na cidade de Tupã/SP 
Espaço Cultural (Zé Pretinho) praça central da cidade 

 
6 O conceito de colonialidade é o mesmo utilizado por Quijano (2005). O estado-nação não é mais dependente das 
metrópoles colonizadoras, mas permanecem a situações coloniais internas nas relações de poder entre diferentes 
grupos raciais, de poder, gênero, etc. Ver. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América latina. In. LANDER 
(2005) A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais perspectivas latino-americanas. Colección Sur Sur. 
CLACSO, Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 2005 
 
 
 



 
 

29 
 

 
 

             Figura 6. Estátua “Ita” (pedra em tupi-guarani) 

 

(Arquivo pessoal) 

 Estátua “Ita” (pedra em tupi-guarani) do artista plástico Itamar Aparecido Freitas.  
O que identifica a etnia dessa estátua? Qual sua história? 
Que imaginários reforça? Que imaginários quebra? O que e a quem representa? 
 
 
      Figura 7. Ponto de ônibus no centro da cidade com fotografia de indígena Krenak/Kaingang 

 

(Arquivo pessoal) 

Ponto de ônibus no centro da cidade com fotografia de indígena Krenak/Kaingang 
dentro da Terra Indígena Vanuíre praticando as tradições. Elas (tradições) cabem cotidianamente 

dentro da cidade? Esse mesmo indígena sem carregar adereços considerados das suas “tradições”, na 
cidade, é visto como indígena? 

 
 
 

 



 
 

30 
 

 
 

      Figura 8. Imagem de indígena com cocar: ônibus de transporte municipal.   

 

(Arquivo pessoal) 

 Imagem de indígena com cocar: ônibus de transporte municipal. Aos fundos uma mata.  
Não poderia ser representado também dentro da cidade de Tupã/SP? 

 
Segundo os dados retirados do site da prefeitura sobre os dados gerais da cidade é 

possível perceber os projetos e  discursos colonialistas (NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009), 

(FERNANDES, 2015), produzidos para apagar a história indígena Kaingang da região como se 

na região durante os cem anos de processos colonizatórios, não houvesse tido violentos conflitos 

entre indígenas e colonizadores (CRUZ, 2007, p. 67) nos processos de invasões e espoliação das 

terras nativas, sustentando assim a ideia de “vazios demográficos”, como se no lugar só houvesse 

“mata virgem” (GOULART, 2012, p. 8). Além disso, destacam os povos estrangeiros - 

beneficiários dos processos colonizatórios - como os únicos colaboradores e construtores das 

cidades. Vejamos então o diz o site: 

“A Estância Turística de Tupã está localizada na Alta Paulista, a oeste de São Paulo, 

cidade que reúne a tranquilidade das pequenas cidades e as opções e variedades dos grandes 

pólos. Foi fundada no dia 12 de outubro de 1929, por Luiz de Souza Leão, numa região de 

floresta virgem, no espigão dos rios do Peixe e Feio (ou Aguapeí), traçado da Ferrovia. E o nome 

escolhido - TUPÃ (o Deus do Trovão ou Espírito Bom) surgiu com a finalidade de homenagear 

os primitivos habitantes do local, os índios. 



 
 

31 
 

 
 

Tupã surgiu à sombra do cultivo do café, transformando-se, com o apoio direto dos 

imigrantes, que também ajudaram a ocupar o interior do Estado de São Paulo. São as colônias de 

Letos, Russos, Japoneses, Portugueses, Italianos, Espanhóis, Sírios, etc. Com o fim desse 

ciclo de riquezas do café, iniciou-se um longo período de transformação e adaptação para a 

agropecuária. O gado, o algodão e o amendoim passaram a ser a nova moeda forte da região. O 

trem, a industrialização da carne, do amendoim e do algodão acabariam por delinear o progresso 

da cidade, ligando-a, às regiões Noroeste, Sorocabana, norte do Paraná e Mato Grosso. 

O Município de Tupã é constituído de 4 (quatro) DISTRITOS: a SEDE, PARNASO, 

VARPA e UNIVERSO. A população geral de Tupã, informada em estimativa do IBGE, Censo 

2010: 65.705 habitantes.” 

 

O fundador 

 

“Luiz de Souza leão, nasceu no estado de Pernambuco, no dia 16 de março de 1901. Filho 

de Antônio de Souza Leão e Leopoldina Mesquita de Souza Leão, neto dos Barões de Morenos, e 

do Comendador Permínio de Paula Mesquita e Elvira Moraes de Paula Mesquita. 

Descendente de uma das mais antigas famílias de Pernambuco pelos Souza Leão, 

descendente de Domingos de Souza Leão, que chegou a Pernambuco em 1656, vinda da Vila de 

Penafiel, Província do Porto, Portugal, e pelo lado materno do General Gaspar Van-Der-Ley, 

chefe das tropas de Maurício de Nassau, ligado por laços de sangue às principais famílias de 

Pernambuco. Começou a trabalhar em 1919, no Engenho de seus pais, com cultura de cana-de-

açúcar e criação de gado, tendo viajado para o Rio de Janeiro, para visitar a Exposição 

Comemorativa do Centenário da Independência. 

Vindo a São Paulo em março do mesmo ano, tomou contato com a terra paulista tendo 

visitado Campinas – Vila Americana e Jaú, de que resultou o seu entusiasmo, por São Paulo, e 

sua posterior mudança definitiva para este Estado. Em agosto do mesmo ano, comprou um sítio 

de Café, em Cafelândia, e aumentou-o. Fundou a Fazenda Leopoldina, próxima à cidade, onde 

ficou até 1925. Esta fazenda foi vendida em março de 1925 para o Sr. Ramón Sanches. Em 1926, 

comprou em Pirajú, a Fazenda Bela Vista, do Sr. Joaquim Leonel de Barros, que vendeu em 1928 

ao Sr. Arlindo Mellão. Em 1928, a convite de Olavo Ferraz, passou a dirigir a Empresa de terras 

São Paulo-Rio com sede no Rio de Janeiro, que possuía uma Fazenda na Pavuna, onde foi feita a 



 
 

32 
 

 
 

Vila Pedro II, à margem da estrada de ferro auxiliar da Central do Brasil e da antiga estrada de 

ferro que seguia para Petrópolis. Luiz de Souza Leão faleceu em 21 de setembro de 1980. 

Conforme havia pedido, seu túmulo com seu busto de bronze encontra-se ao lado esquerdo de sua 

residência.” 

 

 Povos originários e povos colonizadores: histórias entrelaçadas ou histórias apagadas? 

 

 Depois de observar os discursos do site impossível não perceber as permanências das 

historiografias coloniais – versão de colonizadores - como parte do cotidiano de gestoras/es 

políticas/os ou pessoas comuns. Ou seja, nem mesmo na história da cidade, as/os indígenas 

Kaingang, verdadeiras/os habitantes milenares originários dessas terras são considerados 

enquanto parte integrante dela situando-os apenas na categoria supraétnica: “índios”. Não se 

menciona suas existências anteriores, seus saberes, línguas, modos de vida, organizações, 

conflitos entre indígenas e colonizadores, (CRUZ, 2007), as contribuições desse povo para os 

costumes locais ou contribuições braçais para as construções e serviços dentro da cidade 

(anteriores e atuais), etc. Ou seja, no site aparece como um povo inexistente enquanto história 

para a região. Não se menciona no que contribuíram (e contribuem) para construir ou alimentar 

as cidades como foram (e prosseguem sendo) utilizadas/os como mão-de-obra nas áreas rurais e 

nas cidades. As versões históricas de diversos indivíduos indígenas Kaingang (e de outras etnias) 

dispersos, aldeadas/os/desaldeadas/os, etc; não estão presentes. Nesse sentido, as versões 

indígenas sobre as suas próprias histórias não existem. O que existe é a versão de colonizadores. 

 O que dizer das suas presenças atuais nas áreas urbanas (Kaingang), das presenças de 

outros povos indígenas (de várias etnias) e das presenças das 131 pessoas autodeclaradas 

indígenas que residem nessa cidade com cerca de 65.700 habitantes segundo os últimos dados 

contidos no site do IBGE (2010)? Ou seja, nessa cidade, existe 1 indígena para cerca de 500 

habitantes. E de indivíduos Kaingang (e outros povos) que estão nas escolas públicas dessa 

cidade? O que essas presenças têm a ver com os debates educacionais monoculturais atuais? 

 Outra situação que precisa ser pontuada é a presença nessa cidade de “imigrantes tardios” 

vindos depois da abolição da escravidão negra assim como apresentados no histórico do site da 

prefeitura. Esses imigrantes foram patrocinados para vir ao Brasil pelas políticas imigratórias do 

governo da monarquia no fim do século XIX para a substituição da mão-de-obra em sua maioria 



 
 

33 
 

 
 

de povos negros (mas também de indígenas). Esses últimos povos ficando abandonados à própria 

sorte e grupos étnicos indígenas sob os efeitos colonizatórios diversos, diante de suas vidas e 

sobre seus territórios. 

Como transmitir noções básicas sobre esses contextos históricos entre indígenas e não 

indígenas, para estudantes do ensino médio no sentido de visualizarem com maiores precisões e 

compreensões sobre as situações históricas desiguais seculares que enfrentam povos indígenas e 

negros em contraste com políticas que por cinco séculos beneficiaram (e beneficiam) ascendentes 

portugueses, de luso-brasileiras/os e por mais de um século beneficia imigrantes europeias/eus, 

asiáticas/os e outras/os tardias/os em detrimento dos primeiros povos indígenas e dos povos 

negros? Como demonstrar didaticamente essas profundas desigualdades históricas, os pesos de 

acúmulos de séculos de colonialismos que recaem sobre indígenas e negras(os) anteriores e 

contemporâneos e os seus reflexos inclusive na pouca representatividade política e nos 

desequilíbrios demográficos atuais (IBGE, 2010)? 

 

 Breve histórico da escola: Escola Estadual Joaquim Abarca 
 
      Figura 9. Escola Estadual Joaquim Abarca 

 

(Arquivo pessoal) 

A situação se repete no histórico encontrado no plano de gestão pedagógico quadrienal da 

Escola Estadual Joaquim Abarca (2019-2022). Único documento “oficial” disponível sobre o 

histórico da escola. A menção à(o)s habitantes Kaingang originários da região é nula restando a 

eles a simples menção de - “nome de rua” - assim como são reduzidos muitos outros povos cujos 

nomes étnicos são vistos nas ruas dentro dessa cidade. Vejamos o que menciona o texto do plano 

de gestão pedagógico. 



 
 

34 
 

 
 

 Histórico da Unidade Escolar - Histórico de criação 

“O estabelecimento foi criado pelo Decreto de 15/05/52, publicado a 17/05/1952. Com 

instalação em 26/05/1952, denominado Grupo Escolar de Vila Abarca, com o funcionamento de 

uma só classe do 1º grau masculino. 

Pelo Decreto nº 52.375 de 30/01/1970 publicado a 31/01/1970, foi transformado em 

Grupo Escolar - Ginásio de Vila Abarca. 

Por força da Lei de 04, publicada a 05/11/1971, o GEG de Vila Abarca passou a 

denominar-se G.E.G "Joaquim Abarca". 

Por meio do Decreto 6.907 de 23/10/1975 publicado a 24/10/1975, passou a denominar-se 

Escola Estadual de 1º Grau "Joaquim Abarca". 

Conforme publicação no Diário Oficial de 23/01/1976, o Colégio Estadual de Vila Abarca 

e o Grupo Escolar Ginásio "Joaquim Abarca" de Tupã foram fundidos, passando a ter a seguinte 

denominação: Escola Estadual de 1º Grau Joaquim Abarca. 

A partir de 02/02/1981, a Escola Estadual de 1º Grau Joaquim Abarca é transformada em 

Escola Estadual de 1º e 2º Grau "Joaquim Abarca", sendo E.E.P.S.G “Joaquim Abarca”.  Com a 

transformação do 1º Grau em Ensino Fundamental e o 2º Grau em Ensino Médio, a EEPSG 

"Joaquim Abarca" passa a denominar-se ESCOLA ESTADUAL JOAQUIM ABARCA, que é o 

seu atual nome”. 

 

Histórico do Patrono 

“Joaquim Abarca nasceu em 1891, em Yecla, comarca de Vitigudino, província de 

Salamanca, na Espanha. Em 1918 já havia comprado terras do Dr. Lélio Pizza nessa região de 

Tupã, pertencentes à Fazenda de Guataporanga. A família de Joaquim Abarca chegou a Tupã em 

1929, vindo de Monte Azul Paulista, onde residira. Cada terra tem sempre os que a servem, 

aqueles que por um conjunto de circunstâncias lhe orientam o destino, respondem pelas suas 

conquistas, lideram o seu progresso. Joaquim Abarca foi para Tupã um desses homens, um desses 

líderes do desbravamento. Foi agricultor, cafeicultor e industrial. Mas tinha “fome” de amor pela 

cidade. E esse amor o fez doar terras de sua fazenda para a extensão da Rua Aimorés e 

construção da Vila Abarca, bairro em que hoje está localizada a Escola Estadual Joaquim Abarca. 

Anos mais tarde foi reconhecido pela sua bondade e amor pela cidade tendo seu nome em uma 

das ruas da cidade. Queria com o progresso de Tupã, que se tornasse uma grande cidade, um 



 
 

35 
 

 
 

lugar de destaque, entre os novos municípios do Estado de São Paulo. Aqui construiu patrimônio, 

constituiu família. Joaquim Abarca é avô do ex-prefeito de Tupã, Carlos Eduardo Abarca e 

Messas”. 

 

Histórico da clientela/comunidade/entorno da escola 

“A Escola Estadual Joaquim Abarca está localizada na esquina entre as ruas Brasil e 

Caingangs. Dessa forma, a localização da escola faz parte do anel viário da cidade, o que 

intensifica ainda mais o trânsito em seu entorno, dificultando a circulação de carros e pedestres, 

principalmente nos horários de entrada e saída da escola. Além disso, as ruas Brasil e Caingangs 

são majoritariamente de estabelecimentos comerciais, exceto, os quarteirões da rua Caingangs 

que ficam acima da escola, pois ali se inicia, o Parque Universitário, um dos bairros mais nobres 

da cidade. Diante dessa localização, fica evidente que a Escola Estadual Joaquim Abarca atende 

poucos alunos que moram próximo da mesma, primeiro por fazer parte de uma localização 

comercial e, segundo, por estar do lado de um bairro nobre, ou seja, crianças e jovens, moradores 

desse bairro, em sua maioria, frequentam escolas privadas. De fato, a clientela da escola é 

constituída da seguinte forma: uma pequena parcela de alunos, moradores de bairros próximos da 

escola, bairros tidos como tradicionais, por fazerem parte do início da construção da cidade; uma 

parcela significativa de alunos, moradores de bairros bem distantes que são trazidos, para escola, 

pelos responsáveis, ou transporte particular fretado, porque os responsáveis consideram a escola 

de qualidade, o que legitima o esforço, segundo eles; e uma parcela significativa de alunos 

oriundos da zona rural e dos distritos de Universo, Parnaso e Varpa. Vale ressaltar que a escola 

atende todos os alunos da Zona Rural e dos distritos, transportados por meio do convênio firmado 

entre a Secretaria Estadual da Educação do Estado de São Paulo e a Secretaria Municipal da 

Educação da cidade de Tupã, estudantes do Ensino Fundamental Anos Finais e Ensino Médio. 

Isso posto, fica caracterizado a heterogeneidade da clientela atendida pela escola. Costuma-se 

dizer que, na Escola Estadual Joaquim Abarca, existe, na verdade, várias escolas dentro da 

mesma escola. Essa heterogeneidade expressa o desafio da formação humana, por um lado, e 

potencializa a diversidade, característica da sociedade, por outro lado.  

A escola atende atualmente 1033 alunos, 680 no período da manhã e 353 no período da 

tarde. Desses 1033 alunos, 381 são alunos do Ensino Médio e 652 são alunos do Ensino 

Fundamental Anos Finais. É   importante ressaltar que a escola é responsável por atender, no 



 
 

36 
 

 
 

período da manhã, os alunos da zona rural e dos Distritos de Varpa, Parnaso e Universo, 

juntamente com parte dos alunos da Zona Urbana, dos segmentos Ensino Fundamental Anos 

Finais e Ensino Médio, enquanto que no período da tarde o atendimento realizado é para os 

alunos do segmento Ensino Fundamental Anos Finais, oriundos da Zona Urbana. Contamos hoje 

com 349 alunos que fazem uso do transporte, todos eles oriundos dos distritos mencionados e das 

propriedades rurais que fazem parte do entorno do município”. 

 

Perfil do Corpo Docente 

“A Equipe Docente da Escola Estadual Joaquim Abarca, em sua maioria é composta por 

professores efetivos e algumas vezes temos alguns docentes em Licença Saúde e/ou em processo 

de aposentadoria; quando isso acontece, suas aulas são atribuídas a outros docentes, que em geral 

pertencem às categorias F” ou “O”. A Escola conta com um total de 55 docentes, destes 3 

readaptados. As professoras readaptadas exercem atividades conforme o rol de atividades delas, 

auxiliando na secretaria, na portaria e na coordenação, cuidando da organização das aulas, da 

entrada e saída de alunos e do controle de frequência dos alunos. Alguns professores se 

encontram afastados, designados a outros cargos na diretoria de ensino e em outras escolas. 

Vários docentes efetivos na Unidade acumulam cargo, sendo alguns acúmulos com o próprio 

estado e outros com municípios. Contamos ainda com professores interlocutores para alunos com 

deficiência auditiva, quando há demanda para tal, assim como é comum nos últimos tempos 

professores-auxiliares para alunos público-alvo da educação especial por determinação 

judicial. Ainda importante acrescentar que a escola também faz solicitação de profissionais 

Cuidadores sempre que há demanda, tendo em vista o objetivo de uma educação inclusiva, que 

elimine barreiras de acesso aos alunos na escola”. 

 

 Estudantes indígenas/mestiças/os na escola pública pesquisada: paradoxos das 

inclusões-excludentes e as presenças-ausentes. 

Assim como demonstrado acima, aqui também é possível perceber como os projetos e as 

discursividades colonialistas (NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009), (FERNANDES, 2015) se 

fazem presente apontando para o patrono da escola como “desbravador” enquanto os povos 

originários Kaingang são apenas “nome de rua”. Visualizamos através desses discursos as 

permanências do que é dito ou não-dito sobre as presenças-ausências étnicas indígenas 



 
 

37 
 

 
 

(PACHECO, 2017, p. 150) (anteriores e contemporâneos). Seja no plano pedagógico dessa 

escola, sobre a não-presença nem mesmo dos povos Kaingang originários da própria região onde 

escola está situada, produzindo desconhecimentos sobre os contextos anteriores e 

contemporâneos sobre as história e existências contemporâneas desses e outros povos indígenas. 

Seja como grupos/indivíduos étnicos (dentro das áreas rurais/urbanas). Seja sobre o histórico da 

constituição da cidade de Tupã; seja sobre o histórico da escola estadual Joaquim Abarca as 

continuidades dos não-ditos estabelecidos por relações de poder e assimetrias entre indígenas e 

não-indígenas dentro da cidade. Se nem no plano pedagógico da escola a história mais profunda 

do povo Kaingang originário da região está presente, o que dizer das presenças de estudantes 

indígenas de diversas etnias dentro dessa escola? E sobre os reconhecimentos de suas 

presenças/pertenças étnicas que são de corresponsabilidades intersetoriais educacionais dessa 

escola, dos órgãos indígenas, indigenistas e de órgãos federais/estaduais/municipais educacionais 

segundo seus contextos migratórios e educacionais? 

Em seu livro - Aprisionando sonhos: educação escolar indígena no Brasil - o linguista e 

professor (D’ANGELIS, 2017) destaca em seus estudos sobre as políticas educacionais coloniais 

para sociedades indígenas que: 

Em 1584 os regimentos de Dom João III dirigidos ao primeiro 
Governador Geral do Brasil (que viria para cá, acompanhado dos 
primeiros grupos de jesuítas), estipularam uma política de “inclusão 
excludente” muito clara, a respeito das crianças indígenas. [...]  

[...]Como se vê, tratava-se de incluir crianças indígenas no mundo 
“cristão” (leia-se, colonial português) e de excluir as mesmas crianças da 
vida nas suas comunidades e da participação na cultura de seu povo 
(D’ANGELIS, 2017, p. 35-36) 

 
Gestores políticos e educacionais que estão à frente da educação básica monocultural 

contemporâneas, prosseguem reproduzindo posições colonialistas e anti-indígenas em vários 

âmbitos e de maneiras includentes-excludentes. Seja no não-ditos sobre a própria história do 

lugar que não menciona nem mesmo a história do povo Kaingang originário como parte 

integrante das histórias do lugar, seja nos desconhecimentos de presenças/pertenças étnicas de 

estudantes indígenas urbanas, seja nos apagamentos e/ou mesmo na não percepção sobre as 

origens étnicas de estudantes que frequentam esse estabelecimento institucional dito educacional, 

etc. 

Outra situação que merece ser pontuada, é que pelo próprio plano de gestão da escola é 

possível perceber que o discurso da “educação inclusiva/especial/professores-



 
 

38 
 

 
 

auxiliares/determinação judicial” se apresenta de forma seletiva. Ou seja, “inclusão” da 

“educação inclusiva” no contexto dessa escola é somente para estudantes com “necessidades 

especiais”. Outras inclusões – como as de grupos étnico-raciais, por exemplo - não são dignas 

de serem incluídas/observadas cotidianamente em suas “especificidades” como as demandas 

étnicas e educacionais específicas (diferenciadas, interculturais e bilíngues) de estudantes 

indígenas que estudam dentro da escola. Portanto, paradoxalmente prosseguem praticando as 

históricas inclusões-excludentes (D’ANGELIS, 2017), não observando os efeitos cotidianos das 

presenças-ausências (estudantes desses pertencimentos étnicos podem estar presentes 

“fisicamente” desde que suas etnicidades estejam ausentes (GUIRAU; SILVA, 2013, p. 13). 

 Como produzir espaços que levem em consideração de formas mais – equânimes, 

democráticas, simétricas, plurais e integrais de fato - os direitos às educações indígenas 

específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues? Seriam as inclusões étnicas possíveis? O 

que dizer das presenças de 131 pessoas autodeclaradas indígenas urbanas (IBGE, 2010) dentro 

desse município – Tupã/SP - com cerca de 65.700 habitantes que muito provavelmente utilizam 

os serviços públicos de educações básicas níveis primários/fundamentais/médios (e 

universitários) e das 6 etnias indígenas (e outras tantas) diferentes encontradas dentro da escola?  

Nesse sentido, a diversidade contida no outro discurso que se apresenta no texto do plano 

de gestão da escola precisa ser revisitado no sentido de se refletir sobre qual “diversidade” e/ou 

“inclusão” se contempla de fato: “Isso posto, fica caracterizado a heterogeneidade da clientela 

atendida pela escola. Costuma-se dizer que, na Escola Estadual Joaquim Abarca, existe, na 

verdade, várias escolas dentro da mesma escola. Essa heterogeneidade expressa o desafio da 

formação humana, por um lado, e potencializa a diversidade, característica da sociedade, por 

outro lado” (PLANO DE GESTÃO, 2019-2022, p. 12). 

 

Caracterizando professoras/es participantes da pesquisa: 

Abaixo está uma tabela com a participação de professoras/es que se propuseram a 

contribuir com a pesquisa e responderam ao questionário proposto entre os meses de 

novembro/dezembro do ano de 2019. É importante salientar que não foi possível pedir para que 

todas/os as/os professoras/es respondessem ao questionário pela sobrecarga de trabalho que 

algumas/uns estão expostas/os, (algumas/uns pelo desinteresse pelo tema), pelo curto tempo que 



 
 

39 
 

 
 

tinha para aplicar o questionário dada as notícias de transformação da escola em PEI (Projeto de 

Escola Integral) e pelos excessos e demandas de trabalhos que as/os professoras/es enfrentam. 

 Pedi a contribuição voluntária de algumas/uns professoras/es em um ATPC (Aula de 

Trabalho Pedagógico Coletivo). Houve poucas/os voluntárias/os. Algumas/uns fui abordando 

pessoalmente em convite para participar. Dentre 55 professoras/es de ensino fundamental e 

médio (entre efetivas/os e contratadas/os) da escola Joaquim Abarca foi possível coletar 

informações de 11 professoras/es que se propuseram a participar da pesquisa. Dentre essas/es, 8 

professores lecionam só para ensino médio ou ambos (ensino fundamental e médio) e 3 (só no 

ensino fundamental). Não foi possível precisar quantas/os só lecionam no nível fundamental ou 

médio, pois, muitas/os lecionam nesses dois níveis além de algumas/uns acumularem cargos em 

outros órgãos ou escolas. 

 

Quadro 1. Professoras/es participantes que lecionam no ensino médio e/ou no ensino 
(fundamental e médio) por ordem de probabilidade de as temáticas indígenas serem abordadas 
segundo a lei 11.645/2008 (histórias, literaturas e artes). 
Disciplina Escolaridade Idade (Cor/raça) Etnia/povo 

indígena 

Concursada/o 

Efetiva/o 

Tempo de 

carreira 

História 

(EF e EM) 

Superior 

completo 

40 anos Negra          -  Sim 10 anos 

Português 

(EF e EM) 

Pós-

graduação 

(Mestrado) 

48 anos Branca          -       Sim 27 anos 

Português 

(EF e EM) 

Pós-

graduação 

45 anos Branca           - Sim 20 anos 

Artes 

(EF e EM) 

Superior 

completo 

57 anos Branca          -   Sim 22 anos 

Artes 

(EF e EM) 

Superior 

completo 

49 anos Branca           -  Sim  28 anos 

Geografia 

(EF e EM) 

Curso 

superior 

completo 

50 anos Branca           - Sim 28 anos 

Biologia e Pós- 40 anos Nipo-         - Sim 11 anos 



 
 

40 
 

 
 

Ciências 

(EM) 

Graduação 

(Mestrado) 

brasileiro 

(pardo) 

Matemática 

(EF e EM) 

Curso 

superior 

completo 

35 anos Parda         - Sim 5 anos 

 

Quadro 2. Professoras participante que lecionam no ensino fundamental por ordem de 

probabilidade de serem abordados os conteúdos indígenas de acordo com a lei 11.645/2008: 

 

Disciplina Escolaridade Idade (Cor/raça) Etnia/povo 

indígena 

Concursada 

Efetiva 

Tempo 

de 

carreira 

Português/Inglês 

(EF) 

Superior 

Completo 

53 anos Branca         - Sim 29 anos 

Português/Inglês 

Educação 

Especial 

(EF) 

Superior 

Completo 

45 anos Parda          -  Não 7 anos 

Biologia e 

Ciências 

(EF) 

Pós-

Graduação 

(Mestrado) 

44 anos Indígena  Supõe que 

Pataxó 

(MG/SP) 

Sim 19 anos 

 

 

 Pelo quadro étnico-racial de professoras/es podemos ver as diversidades étnicas existentes 

dentro do(s) Brasil(is) (nativas/mestiças/estrangeiras) e imaginar os processos históricos que 

envolvem “essas presenças”. Porém, com a presença apenas de uma professora autodeclarada – 

indígena e supõe ser do povo Pataxó (MG/SP) - que leciona a matéria de ciências no (ensino 

fundamental) e uma autodeclarada negra que leciona história no (ensino fundamental e médio). 

 As/os outras/os professoras/es, ficaram entre: 2 “pardas”, 6 “brancas” e 1 “nipo-

brasileiro”. Essa pequena amostra (micro-espaço) reflete as assimétricas densidades demográficas 

(desproporcionalidades étnico-raciais) apontadas pelo último censo do IBGE (2010). É 



 
 

41 
 

 
 

importante salientar que essas/es docentes estão lidando cotidianamente com estudantes de 

“diferentes origens e pertencimentos étnicos - nativas/mestiças/estrangeiras”, dentro da escola 

pública em que lecionam e que suas pertenças étnicas também entram nas condições subjetivas 

de formações, condições afetivas e “curiosidades” de estudantes, assim como seus 

posicionamentos refletem nos valores e ideias que transmitem ou mesmo questões que abordam 

ou deixam de abordar. 

 Assim, os dados demográficos demonstrados pelo último censo IBGE (2010) também se 

refletem nos espaços dessa escola dentro do “corpo docente” (ou mesmo discente/estudantes) 

onde as etnias “brancas” são maiorias. No grupo de professoras/es que se propuseram a participar 

da pesquisa nessa escola: 6 autodeclaradas (brancas), seguidas de outras etnias “minorias” como: 

1 indígena, 1 negra, 1 nipo-brasileiro e 2 pardas. 

 Devemos refletir que em termos de “maiorias” ou “minorias” étnico-raciais (pensadas 

também como categoria analítica, social e histórica), isso também se reflete nos espaços de 

representatividades, nas proporcionalidades étnicas e nas relações de poder, assimetrias políticas 

e no direcionamento da priorização de demandas educacionais, nas formações e subjetividades de 

estudantes, no reforço ou ausência de “signos sociais étnicos-raciais” positivos ou negativos, de 

legitimidades sociais ou não de certos grupos étnicos-raciais. Ou seja, em termos “numéricos” as 

poucas presenças de grupos étnicos sub-representados7, também adentram na condução do que é 

tido ou não prioritário enquanto políticas públicas ou demandas educacionais ou em contextos 

macros (multi-institucionais) ou micros (multilocais) dentro ou fora das escolas, nas referências 

subjetivas étnicas de pessoas, nas relações de poderes/saberes/seres (LANDER, 2005), baixa ou 

autoestima de docentes e estudantes, transmissões de valores, saberes e experiências formativas 

ou educacionais, etc. 

Quadro 3. Quadro do questionário sobre as temáticas indígenas dentro das formações, 

disciplinas, livros didáticos, currículo, conhecimentos da lei 11.645/2008 e cursos de 

extensão. Os nomes utilizados para professoras/es são nomes de origem indígenas. 

Obtivemos as seguintes respostas: 

 
7 As questões dos grupos étnicos sub-representados entram na mesma perspectiva do trabalho de (SOUZA; 
NASCIMENTO, 2010) que discorrem sobre os grupos étnico minoritários que não dispõe de estruturas de poder para 
melhores reações diante dos não reconhecimentos de suas demandas étnicas educacionais diferenciadas em contextos 
urbanos. Ver o trabalho de SOUZA, Vânia R. F. P., NASCIMENTO, Raimundo N. F. Antropologia, educação e 
estado pluricultural: notas sobre o sistema educacional brasileiro frente à pluralidade cultural. Revista o público e o 
privado, UECE, nº 16 julho/dezembro, 2010 



 
 

42 
 

 
 

Professora 

(or) 

Disciplina Em sua 

formação 

teve 

algum 

contato 

com as 

temáticas 

indígenas? 

Em que medida 
suas aulas 
(disciplina) 
contemplam a 
diversidade 
étnico-racial 
brasileira? 
 

Você acha 
que os 
livros 
didáticos 
abordam a 
temática? 
 

E o 

currículo 

oficial? 

Já teve 
contato ou 
informação 
sobre a Lei 
11.645/08 
que torna 
obrigatória 
as 
temáticas 
indígenas e 
afro-
brasileiras 
nas escolas 
públicas? 
 

Já teve 
oportunidade 
de ter algum 
curso de 
extensão que 
aborde a 
temática 
pela 
diretoria de 
ensino?  
 
Em qual 
ano? 
 

Jandira História Sim Constantemente, 
a medida em 
que os temas 
abordados 
abrangem esta 
temática e 
quando há um 
fato relacionado 

Abordagem 
de maneira 
sucinta e 
superficial, 
sendo 
colocada 
muitas 
vezes no 
último 
bimestre 
escolar 

O currículo 
aborda, mas 
não dá 
subsídios 
para um 
trabalho 
efetivo 
devido a 
organização 
da grade 
curricular 
ao final dos 
bimestres 

Sim Sim, no ano 
de 2016 

Jussara Português Não Em literatura Atualmente, 
sim 

Sim Sim Pela 
diretoria, 
não. 
No 
mestrado, 
sim. 

Jupira Português Não Em textos 
trabalhados em 
sala de aula 

Muito 
pouco 

Pouco Não Não 

Iara Arte Sim Foram 
abordados em 
todos os 
bimestres 

Sim Sim Nunca 
ouvi falar, 
porém é 
abordada 
no 
currículo 

Não 

Jacira Arte Sim Pelo menos um 
bimestre em 
cada série 

Os livros de 
arte estão 
abordando 
atualmente 

Sim Sim Sim, fiz um 
curso de 
cultura afro-
brasileira 



 
 

43 
 

 
 

Tuíra Geografia Muito 

pouco 

2º ano do 
ensino 
médio – 
formação do 
território 
brasileiro 
(chegada 
dos 
portugueses) 

Muito 
resumido, 
nos livros 
do ensino 
fundamental 
o tema é 
mais 
complexo 
 

Estudamos 

um pouco 

no 2º ano 

do ensino 

médio 

Não 

tive 

Infelizmente 

não tive, 

mas gostaria 

muito de 

participar 

Tainá Matemática Sim Não 

contempla 

Aborda 

pouco 

Não sei 

dizer 

Não 

tive 

contato 

Não 

Taiguara Biologia Somente 

em 

simpósios 

e 

congressos 

Quando 

abordamos 

o meio 

ambiente e 

biogeografia 

Muito 

pouco. São 

carentes 

nessa área. 

Nas 

minhas 

disciplinas, 

aborda 

muito 

pouco. 

Não Não 

 

 Das educações primárias até as universitárias monoculturais: o que muda nas formações 

de professoras/es em relação às temáticas étnicas indígenas? 

 

 Com as respostas de professoras/es da escola pesquisada podemos visualizar algumas 

questões relacionadas as: formações de professoras/es. Questões ligadas as formações dentro das 

grades curriculares nas universidades, áreas de conhecimentos que mais abordam as temáticas, 

permanências e mudanças de currículos na educação básica, desconhecimentos de legislações 

vigentes relacionadas às temáticas e os direitos indígenas dentro dos currículos e escolas, etc. 

Podemos refletir aqui sobre algumas questões relacionadas aos processos formativos: 

formação de professoras/es. 

A primeira situação que podemos observar é que de oito professoras/es participantes que 

lecionam no (ensino médio/fundamental), apenas 4 responderam que tiveram contato com 

temáticas (ou histórias) indígenas em suas formações universitárias: 1 (história), 2 (artes) e 1 

(matemática). Não tiveram ou muito pouco: 2 (português), 1 (geografia), 1 (biologia). No ensino 

fundamental 2 responderam que tiveram contato com as temáticas indígenas: 1 (português) e 1 



 
 

44 
 

 
 

(educação especial/português). E 1 que não teve (ciências). É importante salientar a formação de 

professoras/es pois, as/os mesmas/os, além de serem as/os transmissoras/es de conhecimentos (ou 

desconhecimentos) sobre as temáticas indígenas (e outras) também estão lidando cotidianamente 

com estudantes oriundas/os de diversas origens étnicas (inclusive de pertencimentos 

indígenas/mestiças/os). Assim, se possuem uma formação incompleta e deficitária em relação as 

temáticas indígenas, nas práticas pedagógicas cotidianas isso também vai se refletir dentro das 

salas de aula, nas interações com essas/es estudantes, nas reflexões que promovem ou deixam de 

promover, nos preconceitos que reforçam ou não, etc. 

A segunda situação a refletir é sobre a questão das situações pluriétnicas 

(nativas/mestiças/estrangeiras): socio diversidades brasileiras. 

 O tema aqui se torna complexo pois, além das diversidades internas próprias às 

sociedades indígenas em suas pluridiversidades étnicas: mais de 305 povos diferentes 

(Tupinambá, Wajãpi, Xucuru, Xacriabá, Pataxó, Xerente, etc.); existem as diversidades de 

condições de transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977) com grupos estrangeiros e de mestiçagens 

(SEGATO, 2012) enfrentadas por indivíduos/grupos dessas etnias isolados de seus povos por 

situações de diásporas. Além das presenças de grupos étnicos distintos e oriundos de povos 

estrangeiros.  

Geralmente quando em áreas rurais/contextos urbanos, todas essas etnias lidam em suas 

relações interculturais/multiétnicas com pessoas de outras socio diversidades oriundas tanto de 

povos nativos quanto de povos estrangeiros (ascendentes europeus, africanos, asiáticos, etc). 

Assim, as socio-diversidades étnicas brasileiras (nativas/mestiças/estrangeiras) comportam 

complexidades enormes que precisam ser visualizadas e levadas em conta em termos de 

reflexões, condutas e condução de políticas públicas educacionais focalizadas (e específicas), 

pois as ausências de “signos étnicos indígenas positivos” se refletem também dentro dos 

cotidianos das escolas públicas e nas realidades enfrentadas por estudantes indígenas desses 

seguimentos étnicos. 

A terceira situação a se refletir é sobre os materiais pedagógicos disponíveis: a abordagem 

das temáticas em livros didáticos. 

Com a conquista da promulgação da lei 11.645/2008 e as conduções de políticas públicas 

específicas setoriais promovidas pelos governos de Lula (2003-2011) e Dilma (2011-2016), 

houve alguns avanços em termos de políticas afirmativas com a Lei nº 12.711 de 20 de agosto de 



 
 

45 
 

 
 

2012 - Lei de cotas (BRASIL, 2012) - (para pessoas étnicas indígenas e afro-brasileiras/os) 

dentro das universidades. O reconhecimento dessas presenças étnicas e políticas afirmativas 

específicas dentro das universidades (LIMA; BARROSO, 2013) avançou muito mais se 

comparados com os reconhecimentos das presenças étnicas indígenas dentro das escolas públicas 

brasileiras de níveis primários/fundamentais/médios de educações básicas monoculturais. Muitas 

vezes invisibilizados nos contextos urbanos (NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009). São tratadas/os 

por termos despersonificados e massificantes como “alunas/os”, “estudantes”, 

“jovens/juventudes”, “clientela”, “grupos populares”, “baixa renda”, etc. Termos geralmente 

utilizados para identificar as estudantes indígenas dentro desses espaços e de políticas públicas 

não-indígenas e hegemônicas/homogeneizadas. Reflexo disso são as ausências de políticas 

públicas específicas para os seguimentos étnicos (GUIRAU; SILVA, 2013) e ausências de 

estatísticas educacionais de órgãos ligados ao MEC focalizadas nas etnias de estudantes 

indígenas que residem e estudam em escolas públicas em contextos urbanos tidos como 

“desaldeadas/os” (ou não mais indígenas em muitos imaginários). Por exemplo, ausência de 

pesquisas pelo MEC/INEP (Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio 

Teixeira) sobre esses diferentes segmentos étnico-raciais. 

 As conduções de políticas afirmativas e focalizadas estimularam também maiores 

ocupações de espaços por pessoas desses pertencimentos em órgãos educacionais estratégicos. 

Outras políticas promovidas por órgãos estratégicos dentro do MEC como o SECADI (de 

políticas educacionais diferenciadas) ocupados por importante representantes indígenas como a 

ascendente do povo Potiguara - Rita Potiguara (CE/DF) (dentre outras/os gestoras/es indígenas) -

também teve grandes repercussões nas conduções de políticas públicas específicas. 

Consequentemente com maiores reorientações nas discussões de como eram tratadas as temáticas 

indígenas com alguns avanços de políticas educacionais como apontados por (SILVA, 2019): 

Dentro das escolas, nas ruas, nas mídias modernas e antigas, nas 
universidades, o problema da invisibilidade das sociedades indígenas se impõe 
como um obstáculo para se compreender a riqueza da diversidade dessas culturas. 
Essa invisibilidade ainda está nos livros didáticos e nos currículos de história e 
reflete o saber oficial, a visão das elites, sejam elas políticas, culturais ou 
econômicas (BITTENCOURT, 2013). Esse discurso que generaliza e naturaliza a 
história, tomando a visão de mundo de determinado setor da sociedade, tornando-
o amplo e cristalizando a visão etnocêntrica, decerto gera o preconceito contra as 
sociedades indígenas. Atualmente, o Governo Federal vem insistentemente 
mantendo esse discurso, colocando o indígena em uma condição “primitiva” 
quase animalesca, pregando a necessidade de uma “integração” à sociedade 
nacional, alcançando o invejável status de cidadão brasileiro.   Desde 2003 a 



 
 

46 
 

 
 

legislação brasileira tem buscado inserir no contexto escolar temas e grupos 
sociais que antes eram negligenciados, motivada sobretudo pela pressão dos 
movimentos sociais, dos movimentos indígenas e pelas novas abordagens no 
estudo dessas sociedades feitas por antropólogos e historiadores. (SILVA, 2019, 
p.3) 

 
Portanto, segundo as respostas de algumas/uns professoras/es, houve alguns avanços nas 

efetivações de “presenças” das temáticas indígenas nos livros didáticos, principalmente dentro 

das áreas disciplinares atreladas ao texto da legislação 11.645/2008 (história/literatura/arte), que 

podemos deduzir, oriundas dos avanços das políticas educacionais preocupadas com a condução 

das temáticas indígenas dentro das educações básicas convencionais. Como nas repostas de 

Jussara (português) “Atualmente, sim”. E Jacira (artes) “Os livros de arte estão abordando 

atualmente”. Porém, Iara (artes) “nunca ouvi falar, porém é abordada no currículo”. Houve de 

alguma forma transformações, visto que lecionam na educação básica monocultural a 27, 28 e 22 

anos respectivamente e a legislação possui apenas uma década de promulgação (validação). É 

possível que tenham observado as diferenças de inserções das temáticas indígenas nos livros 

didáticos dada as obrigatoriedades em âmbito nacional de se abordar em suas disciplinas 

(literatura/português/artes) áreas contempladas dentro doo texto desta legislação. 

Porém, insuficientes em termos de conteúdos como apontados na fala de Jandira 

(história): “Abordagem de maneira sucinta e superficial, sendo colocada muitas vezes no último 

bimestre escolar”. Ou de pouca visualização e contemplação das complexidades das dinâmicas 

históricas (anteriores e contemporâneas) de etnias indígenas dentro de diferentes contextos 

históricos como apontados pelas respostas de Tuíra (geografia): “Muito resumido, nos livros do 

ensino fundamental o tema é mais complexo”.  

Dessa forma, é possível visualizar que os livros didáticos também são instrumentos 

utilizados para cristalizar certas visões (anteriores e contemporâneas) de grupos dominantes sobre 

povos/indivíduos indígenas/ascendentes. As desconstruções se fazem necessárias mesmo dentro 

de cenários hegemonizados/homogeneizados, etnocêntricos e dominantes (não-indígenas) 

(URQUIZA, 2012). Contextos que desconsideram as presenças étnicas de estudantes indígenas 

contemporâneas “como estão”, visto as transfigurações étnicas seculares (RIBEIRO, 1977). Por 

isso, a importância de se buscar, por vias de diálogos interculturais (se houver aberturas), 

políticas públicas específicas, reorientações e reformulações desses instrumentos/materiais 

didáticos massificadores, uniformizadores e formadores de milhões de estudantes na educação 

básica convencional sem consideração às suas pertenças étnico-raciais. 



 
 

47 
 

 
 

Dessa forma, se os livros didáticos são os instrumentos didáticos-pedagógicos utilizados 

por milhões de professoras/es e estudantes brasileiras/os de diversas origens étnico-raciais 

(nativas/mestiças/estrangeiras) dentro das escolas públicas brasileiras para se obter os 

conhecimentos básicos sobre as sociedades indígenas; como inserir e conhecer profundamente as 

histórias dos mais de 305 povos indígenas diferentes se fazem grandes desafios dentro desses 

contextos educacionais e sociais. 

  Reformular urgentemente esses instrumentos no sentido de se transmitir conhecimentos 

básicos e mais condizentes com as realidades históricas (anteriores e contemporâneas) das 

diferentes etnias tem que estar nas agendas políticas e educacionais dada a obrigatoriedade em 

âmbito federal da lei 11.645/2008. Porém, o currículo reduzido (para sociedades indígenas) 

reproduz as continuidades de histórias coloniais desconexas das realidades indígenas e os 

reforços desses instrumentos ainda são vigentes como nos aponta (SILVA, 2019): 

O livro didático, mesmo com todas as reelaborações, ainda silencia 
violentamente outras histórias. De acordo com Circe Bittencourt, o livro didático é 
antes de tudo uma mercadoria (BITTENCOURT, 2004, p. 71). Mesmo entendido 
em todos os seus aspectos e contradições, dos sujeitos que o fabricam até aos 
sujeitos que os consomem, o livro didático continua sendo um instrumento de 
reprodução da ideologia e do saber oficial. Ele é o veículo portador de um sistema 
de valores e de uma cultura, generalizando e tornando naturais temas que dizem 
respeito unicamente à classe dominante (Idem, 2004, p. 72-73). Não é à toa, 
portanto, que os livros didáticos, de forma geral, mantenham a invisibilidade das 
sociedades indígenas e de tantos outros grupos sociais ainda hoje. De acordo com 
Circe Bittencourt, a representação dos indígenas no livro didático sempre foi 
constante a partir de 1860 (Idem, 2004, p. 80-81). Muito embora estereotipada em 
sua grande maioria, houve uma variação nessas representações, feita por autores 
que tinham obviamente pontos de vista diferente. É o caso do livro publicado em 
1900, História do Brasil nas escolas primárias, de João Ribeiro. Ao admitir os 
conflitos entre nativos e portugueses e destacar a importância de se entender as 
culturas indígenas, evitando generalizações e estereótipos, João Ribeiro era um 
contraponto na representação tradicional do indígena no livro didático (Idem, 
2004, p. 82). De forma geral, as representações sobre os indígenas nos livros 
didáticos fortaleciam a percepção que se tinha sobre os nativos: selvagens (ou 
seja, sem civilização), normalmente retratados em rituais antropofágicos, quando 
não, devorando algum missionário católico. A oposição entre o europeu e o 
indígena se fazia através do martírio dos padres católicos, considerados, nessa 
situação, como heróis. Com o fôlego que as teorias racistas ganharam no início do 
século XX, o indígena agora é visto nos livros didáticos como o degenerador da 
raça brasileira, que através da mestiçagem nos deixou como herança a indolência 
e a aversão ao trabalho (Idem, 2004, p. 84). (SILVA, 2019, p 8) 

 
 



 
 

48 
 

 
 

Portanto, com os conteúdos dos livros didáticos distribuídos a milhões de estudantes 

brasileiras sobre “o que vem a ser indígenas ideais”, esses instrumentos ajudam a 

formar/cristalizar imaginários sociais sobre o que são indígenas “verdadeiras/os” (MOREIRA, 

2013) dentro da história tida como “oficial”; nos dias atuais sistemicamente difundidos como 

“indígenas genéricos” (povos homogêneos) (FREIRE, 2002, p.4) com poucas profundidades 

históricas na visão da ausência de etnias indígenas dentro de contextos contemporâneos 

modernos coloniais (contextos rurais/urbanos). Esses instrumentos não contribuem para 

visualizar suas contribuições históricas, legados para a humanidade e suas permanências 

contemporâneas dentro das modernidades-colonais, pois as histórias (de diversas etnias indígenas 

e outros povos) prosseguem sendo violentamente silenciadas (SILVA, 2019). Dessa forma, são 

com esses instrumentos e imaginários sociais que desde as educações primárias passando por 

todos níveis educacionais da “educação básica monocultural”, dos diferentes níveis das 

educações fundamentais de poucas transformações de consciências históricas (MOREIRA, 2013, 

p. 176), pelos ensinos médios ou mesmo nas universitárias que estudantes passarão por seus 

percursos educacionais obtendo informações deficitárias, incompletas e parcos conteúdos sobre o 

que vem a ser as/os “verdadeiras/os indígenas” atuais, alimentados com as representações 

essencializadas e distorcidas de povos indígenas ao longo da história colonial “oficial”. Prossegue 

em suas reflexões (SILVA, 2019): 

 
A representação dos indígenas nos livros didáticos segue o mesmo rumo 

das representações dessas sociedades em outros lugares, sejam revistas, livros, 
música ou jornais. Segundo Luís Donisete Grupioni, os livros didáticos “ajudam a 
formar uma visão equivocada e distorcida sobre os grupos indígenas brasileiros” 
(GRUPIONI, 1995, p. 482). Segundo esse autor, existe um descompasso entre a 
produção da ciência de referência e o saber escolar. As sociedades indígenas são 
desconhecidas ou mal interpretadas pelos professores de escola para não-índios. 
Sobram estereótipos nos livros didáticos e uma visão romântica do indígena, visto 
como parte inicial da história e sem grandes contribuições para a construção da 
nação (a não ser na culinária e em algumas palavras que foram emprestadas do 
tupi). Tanto os índios quanto os negros são evocados apenas no passado. Sua 
contemporaneidade é absolvida pelos livros didáticos. Ainda segundo Grupioni, o 
livro didático não problematiza a origem dos nativos americanos. Seu enfoque é 
no passado, onde o “índio aparece como coadjuvante na história e não como 
sujeito histórico” (Idem, 1995, p. 487). Sendo retratados pela falta (sem leis, sem 
civilização, sem governo, sem escrita), as sociedades indígenas são 
descontextualizadas pelos manuais didáticos, ao mesmo tempo que os relatos dos 
viajantes muitas vezes naturalizam a visão do europeu conquistador. O exotismo 
que surge dessa falta de compreensão do Outro, traz à reboque o preconceito, que 



 
 

49 
 

 
 

se manifesta, entre outras coisas, com a morte de um indígena incinerado por 
jovens em plena madrugada. (referência a Galdino Pataxó grifos nossos) 

Os livros didáticos tornam invisíveis as sociedades indígenas. Mesmo que 
os alunos sejam bombardeados com notícias sobre os “índios” nos jornais ou na 
internet, sua história no livro escolar é marcadamente pretérita, sem relação com o 
presente ou o futuro. O índio é representado de forma genérica (usam cocar, 
andam nus, comem peixe e farinha), ignorando-se a diversidade que existe entre 
as diferentes etnias e, principalmente, ignorando seus rituais, suas cerimônias, sua 
cosmologia ou suas relações de parentesco (Idem, 1995, p. 490). (SILVA, 2019, 
p.8) 

 
Ou seja, apesar dos avanços promovidos por políticas públicas educacionais específicas 

para reformulação de materiais dentro das escolas públicas/particulares, colocadas em práticas 

nos governos de Lula e Dilma em termos de políticas públicas destinadas e focalizadas em 

conteúdos e grupo étnicos-raciais específicos, ainda são/serão enormes os desafios e caminhos a 

serem percorridos para se produzir conjuntamente com órgãos intersetoriais indígenas e não-

indígenas de formas mais horizontais, saberes mais condizentes com as muitas realidades atuais 

dos diferentes povos/grupos/indivíduos indígenas até que se chegue às materializações “em livros 

ou outros materiais didáticos interculturais”. Com noções básicas de nortes mais completos, 

densos e de visualizações complexas, dado os contextos massificadores e uniformizadores dentro 

do modelo da educação básica monocultural visto as diminuições das contribuições históricas e 

presenças indígenas nas formações étnicas brasileiras anteriores e contemporâneas. 

 Reformular e acompanhar os redimensionamentos de conhecimentos básicos que se 

atentem para as contribuições históricas, valorizações passadas, presentes e futuras dos diferentes 

povos/grupos/indivíduos indígenas são enormes desafios mesmo em contextos complexos como 

são as histórias indígenas, dentro de instrumentos pedagógicos hegemonizados/homogeneizados 

industriais (como são os livros didáticos) utilizados em muitas escolas brasileiras. Portanto, são 

situação a serem repensadas em todos os níveis educacionais a ser promovido por equipes 

multiprofissionais que trabalham com as demandas indígenas e educacionais indígenas. 

As ausências das temáticas indígenas (pluriétnicas brasileiras) nos livros didáticos 

também foram observadas quando lecionei a disciplina de “história” no 1ª ano do ensino médio 

no ano de 2019. Nos livros didáticos de história, enquanto para as histórias dos povos das 

chamadas “civilizações antigas”: gregos, romanos, mesopotâmicos, etc; eram dedicadas cerca de 

10 páginas; para as civilizações antigas do continente latino-americano: maias, astecas, incas, no 

máximo 3 páginas. Para as sociedades indígenas brasileiras (em suas diferentes etnias – mais de 

305) os livros apresentam menos páginas com imagens em contextos descontextualizados, sem 



 
 

50 
 

 
 

profundidades históricas, em contextos fragmentários, dispersos, etc; com ainda menos 

abordagens didáticas. Portanto, sem profundidades nos contextos históricos coloniais-centenários 

de contatos indígenas e não indígenas mais atentas as relações interculturais histórico-coloniais 

entre povos nativos, estrangeiros e outros segmentos. 

 Contextualizo essa situação, pois são com esses instrumentos 

massificadores/uniformizadores que estudantes se apropriam (ou não) de saberes nas práticas 

cotidianas. Temática mais presente nas chamadas disciplinas de ciências humanas no ensino 

médio. Dentro das disciplinas obrigatórias são essas que tem maiores probabilidades de serem 

abordadas as temáticas indígenas pelo texto da lei 11.645/2008: (histórias/artes/literaturas). 

Seguidas pelas disciplinas dos cursos de ciências humanas (geografias/sociologias/filosofias/ 

inglês). Disciplinas essas, que deveriam abordar com mais frequências as temáticas indígenas em 

vista de outras disciplinas como de ciências biológicas (biologias/educações físicas) e exatas 

(matemáticas/físicas/químicas) que compõem a grade curricular do ensino médio monocultural 

convencional e cuja ausência das temáticas indígenas deve ser ainda maior. 

Quinta situação observada são os poucos espaços para as temáticas indígenas dentro dos 

currículos: currículos escolares. 

Muito do que é direcionado ou não dentro das escolas também faz parte de currículos 

estabelecidos como “oficiais” dentro de cada área/disciplina. Isso se reflete como já mencionado 

acima nos livros didáticos e nas práticas pedagógicas cotidianas. Assim, se não há espaço no 

currículo e “calendário oficial escolar” para as questões indígenas, as realidades que se 

apresentam nos cotidianos letivos são como se as temáticas indígenas ficassem 

exprimidas/comprimidas num permanente “não-lugar”. Como se fossem temáticas para serem 

abordadas sempre em “segundo plano”, “não-prioritário” ou “demanda menor”. Como observado 

nas respostas de Jandira (História): “O currículo aborda, mas não dá subsídios para um trabalho 

efetivo devido a organização da grade curricular ao final dos bimestres”. Ou mesmo nas 

observações de Tuíra (Geografia): “Estudamos um pouco no 2º ano do ensino médio”.  

Em sua análise sobre a discriminações planejada dos currículos escolares, em vista da 

situação das presenças de outras histórias nos currículos, nas formações de professoras/es e nas 

condições de estudantes negras(os) no ensino fundamental (BRITO, 2017) se atenta para as 

seguintes situações: 

A estrutura ideológica própria do colonialismo incorporou a 
heterogeneidade das histórias e culturas ao universo europeu, criando uma única 



 
 

51 
 

 
 

configuração cultural, intelectual e de produção do conhecimento a ser 
reconhecida e valorizada. O currículo materializado nas escolas continua centrado 
em uma visão eurocêntrica de mundo, reduzindo a diversidade cultural a um único 
paradigma. O resultado disso é a exclusão de grande parte das culturas humanas 
do currículo escolar, e, quando muito, são tratadas como algo exótico e estranho à 
“normalidade” em um binarismo hierárquico: “Nossas nações, as tribos dele; 
nossas religiões, as superstições deles; nossa cultura, o folclore deles; nossa arte, o 
artesanato deles; nossas manifestações, os tumultos deles; nossa defesa, o 
terrorismo deles” (SHOHAT; STAM, 2006, p. 21).  (BRITO, 2017, p. 77) 

 
As ausências de signos educacionais “étnicos” positivos enfrentadas por estudantes 

ascendentes negros também são enfrentadas por estudantes ascendentes indígenas submetidos a 

contextos seculares/educacionais não indígenas também complexos em (áreas rurais/cidades) e de 

corresponsabilidades intersetoriais estatais não efetivadas.  

Pensar nas (in)visibilidades ou percepções das “presenças-ausências” (PACHECO, 2017) 

ou as “inclusões excludentes” (D’ANGELIS, 2017) de estudantes indígenas é extremamente 

complexo dados as situações histórico-coloniais que enfrentam, os graus de mestiçagens 

(SEGATO, 2012) e as presenças ou ausências de “consciências étnicas indígenas” ou condições 

de autodeclarações mesmo que tardias como propõem a (Convenção da OIT - Organização 

Internacional do Trabalho 169 de 2004, p. 8) nas realidades enfrentadas por essas/es estudantes. 

 Temos que lembrar que muitos povos indígenas (grupos/indivíduos isolados) foram por 

séculos (e muitos prosseguem sendo), multiplamente alijados das suas condições de “ser 

indígenas” (NASCIMENTO POTIGUARA, 2006) ou de expressarem suas 

etnicidades/indigenidades (GUIRAU; SILVA, 2013). Portanto, suas existências em contextos 

urbanos são sempre postas em xeque - constantemente submetidas a situações dubitáveis, 

vexatórias dada as posições hierárquicas e desqualificadoras advindas de certos segmentos por: 1) 

não estarem dentro das aldeias; 2) por não carregarem permanentemente “adereços tidos como 

tradicionais das culturas indígenas”: grafismos, cocares, pinturas, etc, e 3) por muitas/as das/os 

estudantes desses segmentos ainda desconhecerem suas origens étnicas por situações históricas 

de diásporas migratórias e transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977). Além disso, não tem 

suportes jurídicos-técnicos-pedagógicos dentro da educação básica monocultural, para se verem 

positivamente “representadas/os” permanentemente com signos étnicos indígenas: professoras/es 

desses pertencimentos, valorizações dos saberes indígenas/línguas nativas e simbologias étnicas 

indígenas no interior dos espaços das escolas públicas, trocas de saberes sobre as legislações 



 
 

52 
 

 
 

indigenistas vigentes, etc. Ou seja, não existem espaços para “ser indígena”8 com as garantias de 

educações específicas mais integrais e inclusivas de fato - diferenciadas, interculturais e 

bilíngues - dentro desses espaços ou mesmo com apoios ou suportes 

técnicos/administrativos/jurídicos para acionar e fazer cumprir as políticas públicas indigenistas 

ou educacionais específicas (GUIRAU; SILVA, 2013). Assim, não podemos perder de vista que 

essas conjunturas de situações não começam no “ensino médio”. Mas, vem desde as formações 

primárias dentro da educação básica como nos aponta (BRITO, 2017) em seus estudos sobre 

estudantes negras(os) no contexto primário (fundamental) na cidade de Bauru no interior paulista: 

Na escolarização básica a prática pedagógica continua contribuindo com a 
manutenção de uma cultura escolar que perpetua a imagem do fracasso que ronda 
os estudantes negros. A construção identitária da criança e do jovem negros e 
negras sofre prejuízos ao ser associada a uma história de sofrimento apenas. São 
isoladas as situações em que os estudantes têm contato com a arte africana, a 
riqueza de seus contos e diversidade de suas culturas, com a contribuição dos 
povos africanos no desenvolvimento de tecnologias e conhecimentos para a 
humanidade, ou mesmo com as histórias de resistência e luta dos trabalhadores 
negros escravizados. É como afirma o historiador Silva (2015, s/p), os 
“descendentes precisam saber que história da África é tão bonita quanto à da 
Grécia”. (BRITO, 2017, p. 77) 

 
Portanto, os currículos (geralmente de ciências humanas), apesar de mencionarem as 

presenças históricas indígenas e negras não dão espaços e condições de 

instrumentalizações/operacionalizações mais efetivas no interior das escolas e nas práticas 

pedagógicas cotidianas, para as/os estudantes indígenas se verem representadas/os positivamente 

(ausências de signos indígenas positivos materializados no interior das escolas) ou mesmo os 

saberes ligados aos seus povos étnicos contempladas/os cotidianamente enquanto 

“disciplina/ensino/rotina”. Portanto, assim como aponta os estudos de (BRITO, 2017), 

ascendentes indígenas e africanos têm que saber que as histórias de “Pindoramas”9 e das 

“Áfricas” são tão bonitas quanto as histórias da Grécia. 

Sexta situação são os desconhecimentos das legislações específicas indígenas e afro-

brasileiras (talvez por ter apenas uma década): falta de informações sobre a lei 11.645/2008 entre 

docentes. 

 
88 Sobre as possiblidades de “ser indígena” sem sofrer diversas formas de discriminações e desqualificações ver o 
trabalho de NASCIMENTO, Rita Gomes do. Educação escolar dos índios: consenso e dissensos no projeto de 
formação Tapeba, Pitaguary e Jenipapo-Kanindé. UFRN, Natal, 2006 
9 Nome de origem tupi-guarani que significa “terra das palmeiras”. Nome utilizado por povos Tupi dado aos 
territórios indígenas antes de receber o nome de Brasil. Fonte https://www.ecoamazonia.org.br/2012/04/tupi-guarani/ 
(acesso setembro 2020) 



 
 

53 
 

 
 

Outra situação observada, foi a falta de informações ou mesmo os desconhecimentos em 

relação a lei 11.645/2008. Das/os oito professoras/es do ensino médio e do ensino fundamental, 

apenas 3 responderam conhecer a lei: 1(história), 1(português) e 1(artes). No ensino fundamental 

referente ao Quadro 4; apenas 2 professoras dentre 3 responderam que conhecem (mas com 

respostas vagas). As respostas das professoras que lecionam no ensino fundamental ao afirmar 

que conhecem a legislação 11.645/2008 foram bastante vagas. Não sei se pelo motivo de como 

estava formulada a pergunta no questionário ou devido ao fato das exigências de professoras/es 

estarem sempre “informadas/os” ou “antenadas/os” sobre as legislações visto serem da área 

profissional de ensino. Como as respostas de Irani (português/inglês/educação especial): “sim já 

li algo sobre ela na constituição”.  

Essa legislação não está na Constituição Federal que foi promulgada em 1988. A 

legislações 11.645 foi promulgada em 2008. Portanto, vinte anos depois da Constituição Federal 

de 1988. Outra situação a se destacar é que a professora contratada de “educação especial” – 

educação sempre apontada como “educação inclusiva” – na sua formação, não teve contato com 

projetos que incluíssem indígenas: “A faculdade me proporcionou um projeto que abordou o 

tema: afro-brasileiro. Mas nada sobre os índios”. Ou seja, nos processos formativos de 

profissionais de “educação inclusiva”, a inclusão existe para certos grupos sociais de estudantes 

tidos como dignos de serem “incluídos”. Outros grupos sociais (principalmente grupos étnico-

raciais), prosseguem sendo excluídos sistematicamente inclusive das formações universitárias de 

profissionais que atuarão nas disciplinas de “educações inclusivas” – educação especial – dentro 

das educações básicas monoculturais. 

E por fim, se pontua o não conhecimento da lei 11.645/2008 por parte de profissionais das 

educações acentuando o não-lugar dessa legislação dentro desse espaço. Nas respostas de Anari 

(português): “já ouvi falar, mas parece que não está sendo cumprida”. A resposta - “mas parece 

que não está sendo cumprida” - é uma resposta vaga. Como se a docente desconhecesse ou 

estivesse distante da realidade educacional da própria escola da qual essa professora faz parte e 

na qual essa legislação tinha que estar sendo cumprida (visto que é obrigatória em todas as 

escolas públicas/particulares). “Mas parece que não está sendo cumprida” - aonde? Ou seja, a 

principal legislação que dá sustentação e abertura para abordar as questões e temáticas indígenas 

nas educações básicas monoculturais é desconhecida por metade de professoras/es 

colaboradoras/es, dentro dessa escola em pesquisa. As docentes que responderam que conhecem 



 
 

54 
 

 
 

a lei 11.645/2008, uma docente trocou a data de promulgação (validação) da lei e a outra tem 

dúvidas de como/onde a legislação é cumprida. O que dizer das presenças étnicas de estudantes 

indígenas e dos conhecimentos sobre essa legislação quando voltamos nossas indagações para 

estudantes do ensino médio dentro do ensino de sociologia (s)? 

Sétima situação são as formações de extensão e aprimoramentos docentes: cursos de 

extensão para professoras/es como continuidades formativas. 

Além de ser a única professora efetiva autodeclarada negra (Jandira- História), foi a única 

que fez um curso de extensão nessas temáticas (étnicas indígenas/afro-brasileiras). O curso de 

extensão citado por Jandira também realizei no ano de 2016. Com a temática – “Redescobrindo 

os povos indígenas brasileiros” - me convidaram para falar um pouco sobre as questões de 

indígenas em contextos urbanos. Percebi nesse contexto, que o curso foi oferecido pela diretoria 

de ensino de Tupã/SP na qual recebi um convite. Outras pessoas organizadoras do curso falaram 

das situações indígenas, mas não se atentavam para as presenças de indígenas urbanos 

contemporâneas e nem para as questões relacionadas a implementações da lei 11.645/2008. Por 

isso, levei imagens do mapeamento de indígenas urbanos do IBGE (2010)10 para visualizarem as 

presenças de indígenas urbanas/os e refletirem que também lidam cotidianamente com estudantes 

desses pertencimentos étnicos (de diferentes etnias). Cuja as origens étnicas desconhecem e/ou 

ignoram cotidianamente ou por falta de (re)conhecimentos e informações básicas ou pelo que está 

estanque nos seus processos formativos e imaginários sociais. Mesmo com algumas lacunas 

evidentes dentro do curso oferecido, ainda assim, em quase nove anos lecionando nessa região foi 

o único curso que vi sendo promovido pela diretoria de ensino da região de Tupã/SP relacionado 

as temáticas indígenas. Porém, não se atentando às presenças étnicas e aos reconhecimentos 

cotidianos de estudantes indígenas nos contextos escolares urbanos (escolas públicas). 

 

Quadro 4. Questionário das professoras colaboradoras do ensino fundamental: 

 

 

 

 

 

 
10 Último mapeamento de indígenas urbanas/os IBGE (2010) https://indigenas.ibge.gov.br/mapas-indigenas-2.html 



 
 

55 
 

 
 

Professora 

(or) 

Disciplina Em sua 
formação 
teve algum 
contato com 
as temáticas 
indígenas? 

Em que medida 
suas aulas 
(disciplina) 
contemplam a 
diversidade 
étnico-racial 
brasileira? 

Você acha que 
os livros 
didáticos 
abordam a 
temática? 

E o currículo 
oficial? 

Já teve 
contato ou 
informação 
sobre a Lei 
11.645/08 
que torna 
obrigatória 
as 
temáticas 
indígenas e 
afro-
brasileiras 
nas escolas 
públicas? 

Já teve 
oportunidade 
de ter algum 
curso de 
extensão que 
aborde a 
temática pela 
diretoria de 
ensino?  
 
Em qual 
ano? 

Irani Português, 
inglês e 
Educação 
Especial 

Apenas em 
história com 
uma leve 
abrangência 
no assunto 

Sempre que 
necessário para 
poder incluir, 
conscientização 
quanto as 
diferenças 

Bem pouco. 
Mais os de 
história 

Também, é 
em torno de 
história 

Sim, já li 
algo sobre 
elas na 
constituição 

A faculdade 
me 
proporcionou 
um projeto 
que abordou 
o tema: afro-
brasileiro. 
Mas nada 
sobre os 
índios. 

Anari Português 

e inglês 

Só no 
ensino 
fundamental 
II nas aulas 
de história 
quando o 
tema fazia 
parte do 
currículo. 

Na medida do 
possível 
trabalho com 
texto que 
trazem essa 
diversidade 

Muito pouco Pouco 
também, 
para não 
dizer quase 
nada 

Já ouvi 
falar, mas 
parece-me 
que não 
está sendo 
cumprida 

Não 

Icamiaba Biologia e 

Ciências 

Não Sempre que 

possível 

Muito 
superficialmente 
e as vezes nem é 
mencionado 

Parcialmente Não Não 

 

 

As professoras do ensino fundamental que se propuseram a participar da pesquisa foram 

três participantes. 1 (branca), 1 (parda) e 1 (indígena que supõe ser do povo Pataxó MG/SP). 

Além das questões já pontuadas acima, é importante salientar que na educação básica 

convencional, antes de chegarem ao “ensino médio” e passarem pela disciplina ou ensino de 



 
 

56 
 

 
 

“sociologia(s)”; estudantes desse nível passaram por todas/os as/os outras/os professoras/es dos 

ensinos primários e fundamentais em suas diferentes “disciplinas” e etapas/níveis. Portanto, o que 

é transmitido (ou não) por essas/es professoras/es em relação as temáticas indígenas também são 

de suma importância nas formações de estudantes indígenas e não indígenas até que cheguem 

ao(s) ensino(s) médio(s) visto como último “estágio” de ensino básico monocultural.  

Outra situação a ser pontuada, é a presença da professora de “educação inclusiva” 

(educação especial) como professora contratada dentro do quadro de professoras/es (professora 

contratada para esse fim). Nesse sentido, podemos refletir: para a educação básica monocultural o 

que vem a ser “inclusão”? Como se daria as “educações inclusivas, integrais, democráticas e 

interculturais indígenas de fato” com professoras/es contratadas/os também para lecionar 

educações étnicas indígenas específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues para estudantes 

indígenas urbanas/os, sem que essas/es estudantes tenham que abrir mão cotidianamente de suas 

pertenças étnicas e/ou duplas cidadanias-étnicas educacionais indígenas: línguas nativas, 

valorizações saberes ancestrais, estéticas corporais, socio-cosmologias, etc. Ou seja, de suas 

condições socioculturais e etnicidades/indigenidades? (GUIRAU; SILVA, 2013).  

Numa perspectiva de educação intercultural, integral e mais inclusiva “de fato”, a 

educação específica diferenciada, intercultural e bilíngue, teria que ser garantida para cada 

estudante de etnias indígenas diferentes encontradas e declaradas na pesquisa realizada. Nesse 

sentido, teria que se contratar um/a professoras/a com saberes acumulados de cada uma das 

seguintes etnias/povos: Tupinambá (BA/SP), Wajãpi (AP/SP), Xucuru (AL/SP), Xacriabá 

(MG/SP), Pataxó (BA/SP) e Xerente (TO/SP). Ou, nas ausências dessas/es profissionais, 

contratar professoras/es especialistas nas questões (ou nessas etnias) específicas. 

 Na escola pública pesquisada, foram encontradas estudantes de seis etnias diferentes que 

se propuseram a colaborar com a pesquisa. Portanto, seria preciso contratar seis professores 

indígenas (ou pessoas com saberes acumulados em cada uma das etnias) para transmissões de 

saberes básicos e ensinamentos sobre as suas etnias diferenciadas (diferenciações de pertenças 

étnicas), saberes tradicionais e ocidentais (interculturais) e bilíngues (línguas 

nativas/estrangeiras), de formas mais “inclusivas”, integrais e interculturais de fato. Portanto, 

educações indígenas específicas com seis professoras/es indígenas ou profissionais 

especializadas/os em suas culturas para as garantias efetivas, 

institucionalizadas/profissionalizadas ou “materializadas em rotina”, nas garantias das suas 



 
 

57 
 

 
 

duplas educações e cidadanias-étnicas (indígena/brasileira). No sentido de se garantir a essas/es 

estudantes indígenas, o direito pleno às suas educações específicas (diferenciadas, interculturais 

e bilíngues) como preconiza a Convenção 169 da OIT de 2004 e Declaração da ONU de 2007 

como destinatárias finais de políticas públicas específicas (GUIRAU; SILVA, 2013). Ou seja, 

educações mais inclusivas e integrais de fato em perspectivas mais pluriétnicas-plurieducacionais 

e não pluriétnicas-monoeducacionais11. 

 

 Caracterizando os dados sobre as etnias indígenas (e outras) de estudantes do 2º ano do 

ensino médio colaboradoras/es da pesquisa: 

 

Destaco que o questionário utilizado foi aplicado somente a estudantes do 2º ano do 

ensino médio dentro da escola pública pesquisada, pelo fato da disciplina sociologia ser ofertada 

dentro da educação básica apenas no nível de “ensino médio” e o curso de mestrado se concentrar 

nas temáticas relacionadas ao(s) ensino(s) de sociologia(s). Por isso, a amostra de pesquisa se 

concentrou nessas/es estudantes. Das quatro salas de aula existentes na escola pesquisada para os 

anos de 2º série do ensino médio (com uma média total de 160 estudantes nessa série variando de 

acordo com as permanências de alunas/os dentro dessa escola pública); apenas 10 estudantes se 

prontificaram a responder ao questionário, mas apenas 8 estudantes foram parte das análises do 

estudo. 

 É importante salientar também que foram escolhidas/os alunas/os dos 2º anos do ensino 

médio, pois estão entre os anos intermediários entre os níveis de 1º e 3º anos do ensino médio da 

educação básica convencional. Não cogitamos buscar colaboradoras/es e informações em 

estudantes do 1º ano do ensino médio, pois, estudantes desse nível tem contato pela primeira vez 

com a disciplina de “sociologia”. O que as/os colocam pela primeira vez em contato com as de 

noções teóricas básicas de antropologia(s), sociologia(s), ciências políticas ou (ciências sociais) 

(GOULART, 2012), (CHATES, 2015, 2016). Estudantes que estão no 2º ano do ensino médio, já 

possuem noções básicas de ciências sociais, além dos conteúdos existente no currículo estadual 

 
11 Não encontrei estudos ou termos que se propõem a refletir e contemplar as condições pluriétnicas educacionais 
indígenas brasileiras (mais de 305 povos indígenas) dentro de contextos de educação básica monocultural. Portanto, 
mais de 305 formas de transmissões educacionais indígenas específicas diferentes. O termo utilizado se aproxima do 
trabalho realizado em contextos pluriétnicos nos ordenamentos jurídicos latino-americanos. Para compreender os 
contextos monojurídicos e plurijurídicos da Venezuela ver o trabalho de Magalhães, José Luiz Quadros de. O estado 
plurinacional e o direito internacional moderno. José Luiz Quadros de Magalhães. Curitiba: Juruá, 2012 



 
 

58 
 

 
 

estabelecido pela secretaria de educação de São Paulo (SEDUC- SP) as/os colocar em contatos 

com abordagens diante de outros temas como: as diversidades nacionais e regionais (questões de 

migrações e i(e)migrações), trabalhos/empregos (questões relacionadas as diferentes formas de 

trabalhos/empregos), formas de violências diversas (patrimoniais, simbólicas, de gênero, etc). 

Nos conteúdos curriculares de estudantes do nível dos 3º anos do ensino médio, além 

contemplarem outros conteúdos onde as temáticas indígenas também podem ser abordadas 

mesmo de que formas exprimidas (movimentos sociais, lutas políticas e formas de governos, etc). 

Não buscamos colaboradoras/es para aplicar os questionários da pesquisa pois, além das 

exigências de estudos das rotinas escolares, estão sob pressões diversas para escolhas de 

vestibulares; preocupações por procuras de primeiros empregos e/ou responsabilidades 

financeiras familiares, estágios, cursos pré-vestibulares, etc. 

 

Quadro 5. Participação de estudantes indígenas (e outras/os) e suas etnias: 

 

Série Escolaridade Idade (Cor/raça) (Etnia/povo 

indígena) 

2 A Ensino Médio 16 anos Parda Povo Xucuru  

2 B Ensino Médio 16 anos Parda Xacriabá 

2 B Ensino Médio 16 anos Afro-brasileira  - 

2 B Ensino Médio 17 anos Indígena-branco Tupinambá 

2 B Ensino Médio 17 anos      - - 

2 C Ensino Médio 16 anos Amarela/Japonesa Japonesa 

2 D Ensino Médio 16 anos Pataxó-branca Pataxó 

2 D Ensino Médio 16 anos Indígena-italiano Wajãpi 

 

É importante mencionar aqui os métodos utilizados. Num primeiro momento fiz um 

convite para todas/os as/os estudantes das séries dos 2º anos dessa escola pública (EE Joaquim 

Abarca) para ver quem gostaria de participar da pesquisa explicando a importância da pesquisa; 

contribuições para pesquisas futuras, etc. Não obtive sucesso perante os imediatismos que vivem 

muitas/os estudantes (querem ver os resultados para já). Foram poucas/os as/os voluntárias/os. 

Além disso, existe o desinteresse pela temática e por vivenciarem questões imediatistas com 



 
 

59 
 

 
 

dizeres de algumas/uns alunas/os como: o que vou ganhar com isso? Portanto, não vislumbram a 

importância de pesquisas realizadas nas universidades públicas por esse universo estar “longe de 

suas realidades” cotidianas.  

Além disso, dentre essas/es estudantes, o número ficou mais reduzido pois tinha o entrave 

de estarem cansadas/os devido às vésperas do final de ano; extenuadas/os por excessos de 

estudos, provas, trabalhos, etc. E terem que levar autorizações para as suas casas para serem 

assinadas por mães e pais para poderem participar da pesquisa. Nessa situação, algumas 

esqueciam ou não retornaram com as autorizações.  

Outra situação a ser pontuada: o prazo de aplicação do questionário era curto 

(novembro/dezembro) além de estarem preocupadas/os pela permanência ou não na escola com a 

reestruturação da grade curricular devida as mudanças estruturais advindas com a reforma do 

ensino médio, além das incertezas da escola passar ou não a ser de período integral (PEI). Toda 

essa conjuntura afetou a pouca adesão durante pedido de voluntárias/os para a aplicação de 

questionários. Algumas/uns estudantes só se interessaram em responder depois que retribui com 

doce para quem respondeu ao questionário num primeiro plano. Mesmo assim foram poucas/os 

estudantes colaboradoras/es. Mas a quantidade apresentada foi suficiente para visualizar as 

complexidades das situações educacionais indígenas na proposta da pesquisa. 

Podemos observar que de cerca 160 alunas/os dos 2º anos do ensino médio de quatro salas 

dessa série dentro da escola pesquisada, apenas 10 responderam ao questionário e 8 conseguiram 

trazer dentro do prazo estipulado as autorizações de mães/pais e/ou responsáveis. As/os outras/os 

colaboradoras/es as mães e pais erraram no preenchimento da autorização e não deu tempo de 

trazerem nova autorização. A única estudante com conhecimento permanente da etnia indígena 

que possui na sua “cidadania brasileira” o nome étnico - certidão civil de nascimento, RG, etc - 

estudante do povo Xerente (TO/SP) - não respondeu ao questionário. A procurei numa situação 

posterior como demonstrado mais adiante pois sua condição documentada de dupla cidadania 

étnica (indígena/brasileira) é diferente das outras situações encontradas. 

Mas, acrescentei nos estudos sua etnia indígena Xerente (TO/SP) para visualizar dentro 

dessa escola as raízes históricas estruturais e colonizatórias que acompanham cada uma/um 

dessas/es estudantes e as complexidades que envolvem comparar as relações históricas de cada 

etnia, de contatos e relações de poder entre não indígenas visto os diferentes povos indígenas 

encontrados. Podemos imaginar as relações interculturais coloniais entre colonizadores/povos 



 
 

60 
 

 
 

negros/imigrantes tardios e como essas questões histórico-antropológicas as/os acompanham 

enquanto “indivíduos étnicos” (contextos mais individualizados) por onde estiverem mesmo que 

“inconscientes” das suas condições étnicas indígenas. Essas problemáticas, serão demonstradas 

abaixo na situação do percurso educacional da estudante da etnia Xerente (TO/SP).  

Seu povo está a cerca de um século ([1920-2021] – 101 anos) (NIMUENDAJU, 1981) 

enfrentando frentes colonizatórias (povo de contato mais recente em relação a outras etnias 

encontradas na escola pesquisada). A mesma enquanto “indivíduo étnico minoritário” do seu 

povo vivenciando processos de diásporas migratórias desgarrada do seu coletivo indígena 

Xerente (TO/SP), está mergulhada em outros contextos complexos étnicos pan-indígenas, 

multiculturais e pluriétnicos nativos/mestiços/estrangeiros, dentro da escola pública em terras 

Kaingang no município de Tupã/SP. Possui o nome étnico (Xerenty) nos documentos civis da sua 

segunda “cidadania brasileira - certidão cível de nascimento, RG, etc. Ou seja, tem condições de 

comprovar de forma permanente sua origem étnica dentro da sua “cidadania brasileira” (vigente) 

que é diferente da sua primeira “cidadania étnica indígena” (em déficit) até o momento. 

 Por isso, sua condição de ser a única em poder carregar um conhecimento “permanente” 

sobre seu povo, diferente de outras/os estudantes de outros povos/etnias (que obtiveram 

informações sobre suas origens étnicas através de pesquisas sobre a própria origem familiar). 

Além de ser a estudante cujo povo possui contato mais recente com colonizadores estrangeiros e 

nacionais em relação aos outros povos encontrados na pesquisa de contatos coloniais de períodos 

mais anteriores e extensos.  

Isso demonstra a importância do “nome étnico” incluído e comprovado dentro da 

documentação da “cidadania brasileira” (certidão de nascimento, registro geral/RG, etc) como 

uma condição constante e permanente de legitimidade social e de reforço da “identidade 

indígena” – em quaisquer lugares por onde transitam/circulam - diante de contextos 

colonizatórios de apagamentos/desqualificações permanentes cujas as origens étnicas são 

sistematicamente mantidas em posições dubitáveis, vexatórias e subalternizadas por diversos 

segmentos sociais, que lidam com estudantes desses pertencimentos em constantes 

desassistências jurídicas e indigenistas por estarem em “contextos urbanos” (vistos como 

“indígenas desaldeadas/os”). Portanto, tidas/os como não mais indígenas, mas apenas 

“brasileiras/os”. Proposições legislativas para esse duplo reconhecimento étnico, estão inseridas 



 
 

61 
 

 
 

na Convenção 169 da OIT (2004), na Declaração da ONU (2007) e no novo Estatuto dos Povos 

Indígenas (2009) em tramitação no congresso. 

Seu nome é Flecha Xerenty12 e comunicou que assim que terminar os estudos na 

educação básica “convencional” vai em busca da documentação indígena (sua primeira cidadania 

indígena: RANI - Registro Administrativo de Nascimento de Indígena) - para fins de vestibulares 

e outras situações relativas aos direitos e deveres da sua cidadania indígena Xerente. 

 Isso demonstra que, mesmo carregando o nome étnico – Xerente - na sua certidão civil de 

nascimento, nome étnico contido na sua segunda “cidadania brasileira”, cuja proposta de 

reconhecimentos se encontra no - artigo 12 do projeto do novo projeto do Estatuto dos Povos 

Indígenas (2009) em tramitação – a estudante tem dificuldades de acesso e do reconhecimento 

pleno ao seu pertencimento étnico-racial Xerente dentro dos espaços urbanos por onde transita 

em terras Kaingang na cidade de Tupã/SP. Por isso, ao invés de um questionário (que a estudante 

não se prontificou a responder), resolvi procurá-la posteriormente e entrevistá-la fora do contexto 

da escola. Essa situação se apresentou diferente das demais situações encontradas cujo estudantes 

tiveram que pesquisar sobre suas origens étnicas indígenas com seus grupos de parentesco e/ou 

grupos domésticos. 

Outro ponto importante a destacar, é que essa pequena coleta/amostra de 8 (oito) 

alunas/os colaboradoras/es já contém enormes complexidades a serem analisadas e não esgotadas 

dentro desse trabalho. Visto os vários contextos históricos-

antropológicos/migratórios/educacionais anteriores e contemporâneos que enfrentam os 

povos/grupos/indivíduos indígenas (especificamente nos contextos mais 

individualizados/isolados), encontrados no grupo de estudantes como suas origens étnicas 

indígenas. Visto também, os diferentes contextos em que transitam (aldeias/áreas rurais/áreas 

urbanas) (IBGE, 2010) e devido as negações seculares de suas origens étnicas com a falta de 

reconhecimentos plenos de suas pertenças/presenças étnicas em contextos urbanos por políticas 

educacionais, sociais e públicas específicas (GUIRAU; SILVA, 2013). 

Quadro 6. Respostas de estudantes que pesquisaram sobre a origem étnica indígena (e 

outras) e responderam aos questionários com questões sobre a lei 11.645/2008. Os nomes 

utilizados são das lideranças indígenas atuais (utilizados como nomes fictícios para 

estudantes). Porém, a etnia indígena é a declarada/pesquisada por cada estudante: 

 
12 O nome Flecha é fictício e Xerenty é o nome próprio do seu povo/etnia Xerente (TO/SP). 



 
 

62 
 

 
 

 

Estudante 

Etnia/povo13 

Já teve contato ou 

informação sobre a lei 

11.645/08 que torna 

obrigatória as 

temáticas indígenas e 

afro-brasileiras nas 

escolas públicas? Em 

qual momento da sua 

formação? 

A sociologia ajuda 

você a conhecer 

melhor sobre as 

diversidades 

indígenas brasileiras? 

Em que momento da 

sua formação? 

Você teria alguma 

sugestão de como a 

temática poderia ser 

abordada na disciplina 

de sociologia? 

Raquel Xucuru Não Sim, ajuda estudar 

não só sobre os povos 

indígenas, mas de 

outros povos. 

Fazendo trabalhos, 

pesquisas. Que os 

povos indígenas são 

os colonizados do 

Brasil e temos que dar 

valor a eles. 

Célia Xacriabá Não Sim, a partir do 

momento que passei a 

ter aula com uma 

professora indígena. 

A partir de teatros, 

músicas, histórias dos 

povos indígenas e 

afro-brasileiros. 

Dandara afro-

brasileira 

Não respondeu Sim, no 2º ano do 

ensino médio 

Fazendo projetos. 

Rosivaldo Tupinambá Não Sim com um trabalho 

sobre a origem da 

família 

Não 

José Aelson (Irmão 

gêmeo de Rosivaldo 

Não. Nunca tive 

contato ou informação 

Sim. Logo no começo 

dos estudos 

Não tenho nenhuma 

sugestão 

 
13 Os nomes escolhidos para denominar estudantes que contribuíram com a pesquisa são de lideranças indígenas 
atuais de cada uma das etnias encontradas. Algumas já no plano espiritual das encantarias como – (Raquel Xucuru, 
Josefa Pataxó e Emyra Wajãpi) e outras/os nas lutas com e/ou pelos seus respectivos povos seja nos territórios de 
origens ou nas áreas rurais/cidades. Não foi possível dentro desse trabalho fazer um breve contexto sócio-histórico de 
cada uma das seis etnias pelo pouco espaço e o curto prazo da entrega do trabalho final. 



 
 

63 
 

 
 

Tupinambá) sobre a lei 11.645/08 

Yoko Ono Japonesa Mais ou menos o 

assunto foi 

aprofundado no 

ensino médio 

Sim, no começo do 

ensino médio 

Eu acho que de uma 

forma mais 

descontraída para 

chamar atenção dos 

alunos. 

Josefa Pataxó-branca Não tinha até esse 

momento, agora sei 

por ter lido essa 

questão14 

Sim eu gosto de 

sociologia porque ela 

se aprofunda muito 

nisso e em outros 

assuntos também 

Como tema de aula e 

também como 

discussão e também 

como trabalho. 

Emyra Wajãpi-

italiano 

Não Logicamente, material 

de sociologia escolar 

Trazer pessoas de 

outras etnias para nós 

conhecermos 

 

 Pelas respostas acima é possível perceber que todas/os estudantes também desconhecem a 

lei 11.645/2008 (obrigatoriedade das temáticas indígenas e afro-brasileiras dentro das escolas). 

 Outra situação a ser refletida, é a importância do ensino de sociologia como disciplina que 

contribui na abordagem mínima das temáticas indígenas. De acordo com o material disponível no 

currículo de sociologia para o 2º ano do ensino médio com o conteúdo – As formações das 

diversidades nacionais (migrações, imigrações e emigrações), foi possível pedir para que 

realizassem pesquisas sobre as suas origens étnicas familiares. Dentre as suas origens encontram 

muitas etnias indígenas. Dessa forma, mesmo não tendo tantos espaços no currículo para 

conteúdos que contemplem a lei 11.645/2008 (obrigatória) de forma permanente, foi possível 

encontrar um conteúdo onde a temática pôde ser trabalhada. Porém, de forma reduzida/exprimida 

devido ao seu “não-lugar” dentro dos currículos e sistemas educacionais hegemônicos. Podemos 

perceber essa situação de ausência-presença das temáticas indígenas junto ao(s) ensino(s) de 

sociologia(s) como na resposta de Rosivaldo Tupinambá: “Sim com um trabalho sobre a origem 

da família”. Ou seja, sem esse incentivo talvez não fosse atrás da pesquisa sobre a origem étnica. 

 
14 A estudante Pataxó-branca na aplicação do questionário foi procurar por pesquisa no celular sobre o que se tratava 
a lei 11.645/2008 



 
 

64 
 

 
 

 Em relação as propostas sobre como abordar essas temáticas indígenas dentro da 

disciplina de sociologia(s) as/os próprias estudantes apontam em suas sugestões como Célia 

Xacriabá: “A partir de teatros, músicas, histórias dos povos indígena e afro-brasileiros”. Ou as 

sugestões de Josefa Pataxó-branca: “Como tema de aula e também como discussão e também 

como trabalho”. Ou ainda Emyra Wajãpi: “Trazer pessoas de outras etnias para nós 

conhecermos”. 

As sugestões de estudantes de diferentes origens étnicas indígenas são propostas 

interessantes. Porém, com muitas dificuldades de implementações pedagógicas interculturais 

diárias devido a toda logística de autorizações e condições para fazer acontecer projetos como 

esse de fato e os poucos apoios/espaços institucionais/curriculares/formativos/atividades extras 

que oportunizam operacionalizar essas sugestões. 

Já trabalhei entre os anos de 2018/2019 junto a coordenadora do projeto “Escola da 

Família” que tem consciência da sua ascendência indígena Krenak urbana (MG/SP) e estudantes 

do Grêmio estudantil com as temáticas indígenas dentro dessa escola pública. Porém, com 

reduzidas possibilidades de realizações de trabalhos contínuos-extensivos, ficando os projetos 

com realizações apenas no mês de abril no “Dia do Índio”. O convite era feito pela coordenadora 

do programa por ser a única docente a me posicionar cotidianamente enquanto indígena dentro da 

escola pública pesquisada. Recebemos também apoio da vice coordenadora (que acredita ser de 

origem Pataxó MG/SP).  

Era perceptível observar como a data era “exprimida” nesse espaço. Visto os prazos que 

tínhamos que cumprir dada as exigências de final de bimestre como formulações de provas e 

trabalhos/correções. Ficando a data dentro do calendário da escola mais como uma situação de 

“data comemorativa” do que como proponente curricular permanente (rotina) para ampliar as 

reflexões sobre as temáticas. E ainda assim só era possível trabalhar com essa data pois era 

próxima a finalização de bimestre (quando estudantes estavam ou já havia concluí[n]do alguns 

trabalhos e provas dos períodos bimestrais). Isso exigia desdobramento em dupla condição 

(acompanhar os projetos e cumprir prazos docentes de formulações de 

provas/trabalhos/correções) e multiplicação de trabalhos (realização do projeto e fechamentos de 

notas/diários/conselhos, exigidos nas rotinas docentes e órgão exteriores/internos). 

 Mesmo com essas diversas demandas, fizemos o possível e o que estava ao nosso alcance 

mas não tínhamos condições de prosseguirmos com os projetos de continuidades sobre os temas 



 
 

65 
 

 
 

nem com espaços para abordar a importância da data (visto que muitas/os professoras/es 

desconhecem a legislação 11.645/2008 e sua obrigatoriedade) devido às exigências de prazos 

letivos, formulações/correções de provas e outras questões sempre tidas como mais “prioritárias” 

nos contextos institucionais escolares monoculturais nos contextos internos e externos. 

 Outra situação a ser pontuada: a minha presença acabava sendo um “signo indígena 

diferenciado” (posicionamento étnico, saber o nome da etnia de pertencimento, etc); onde não 

existem tantas/os docentes indígenas nem outros espaços de acolhimentos e de políticas 

afirmativas de valorizações. 

Portanto, curiosidades, dúvidas, ou mesmo situações de deboches, constrangimentos, 

preconceitos, racismos, etc; tanto por parte de estudantes quando de docentes/funcionárias/os 

eram direcionados a mim. Outras professoras dentro dessa escola tem um conhecimento sobre 

suas etnias indígenas. Mas, não se posicionam cotidianamente. Nesse sentido, é compreensível 

que muitas pessoas de origens indígenas não se posicionem devido ao “pandemônio” de 

negatividades associadas que emergem de muitos imaginários sociais ao se mencionar a palavra 

ou termo: “índia/o” (RAMOS, 1990, p 118). “Bêbadas/os”, “preguiçosas/os”, “indolentes”, 

“atrasadas/os”, “empecilhos ao progresso”, “selvagens”, “primitivas/os”, “bravias/ios”, 

“inferiores”, “incivilizadas/os”, etc. Devido aos legados de pensamentos “dicotômicos 

hierárquicos” (STREVA, 2016. p. 33) incidindo nas formações e nas continuidades cotidianas das 

hierarquias que distinguem e marcam as pessoas a partir do seu pertencimento étnico-racial. 

 As violentas “cargas negativas” de sistemas estruturais de opressões/violentações ou 

concepções desqualificadoras ou mesmo de posicionamentos vexatórios advindos de diferentes 

segmentos sociais, devido às suas educações coloniais e acúmulos históricos de 

desconhecimentos/desinformações sobre as realidades históricas e contemporâneas indígenas, 

recaem sobre nós em diferentes contextos nos cotidianos. São situações que jorram em discursos 

nas cotidianidades e nos acometem, por vezes, com os adoecimentos, sofrimentos psíquicos e 

ético-políticos os mais diversos como apontam os trabalhos do psicólogo Xucuru que trabalha na 

área da saúde mental na SESAI/DSEI-PE (RODRIGUES XUCURU, 2016, p. 230) e a psicóloga 

(TEIXEIRA, 2016, p. 239). Advindos inclusive, devido a ter de empreender lutas em dupla 

condição ou múltiplas dimensões: em defesas das cidadanias indígenas (em déficit) e cidadanias 

brasileiras, ciente de nossas limitações. Mas, como alguém tem de falar sobre essas situações e 

como aponta (GOULART, 2012, p. 4) cabe também a nós docentes de sociologia(s) estarmos 



 
 

66 
 

 
 

atentas/os à essas temáticas, busquei fazer o mínimo que estava ao meu alcance nessa escola 

pública ciente das minhas limitações pessoais e sociais. 

 Por atravessar as subjetividades dessas/es estudantes enquanto “docente indígena que 

conhece a etnia de pertencimento”, eram dirigidas a mim várias perguntas em relação às 

temáticas indígenas. Na qual respondia que sabia apenas o básico (inclusive sobre a minha etnia). 

Mas, no que fosse possível debateria e ajudaria. Assim, associavam também as questões 

indígenas a minha disciplina “sociologia”, por sempre fazer algum comentário em relação aos 

povos indígenas e as pessoas inseridas na dita “sociedade majoritária”. Essa “marca”, por vezes, 

era acompanhada de incômodos e incompreensões por parte de algumas/uns estudantes e 

servidoras/es das educações básicas devidos aos permanentes “não-lugares” para os diálogos 

interculturais.  

Enfim, como nos aponta (GAGNON, 2006) aos nos posicionarmos em relação a grupos 

marginalizados socialmente passaremos por diversas marcas acadêmicas e profissionais e nesse 

espaço sempre me senti uma - “ilha alienígena” - por encontrar poucos “pares indígenas” para 

debater e refletir sobre essas e outras problemáticas/situações-problemas que surgiam. Devido 

também as perguntas apresentadas serem da alçada de outras etnias e do meu desconhecimento. 

Diante dessas ausências, encontrei companheiras/os professoras/es (geralmente das ciências 

humanas) para certos debates e desabafos. Outra marca que me acompanhou nesse espaço foi por 

haver apenas uma docente de sociologia entre docentes efetivas/os dentro da escola o que me 

levava a buscar em outras/os professoras/es diálogos para certos dilemas que surgiam. 

 Portanto, a minha presença para além dos incômodos ou incompreensões, também trouxe 

de alguma forma outros “signos indígenas/mestiços” o que mexeu com algumas subjetividades de 

estudantes dispostas/os às reflexões e aos diálogos interculturais. Fico imaginando os contextos 

de outras escolas públicas nas quais estudantes não encontram “presenças docentes indígenas”. E 

se existem, como essas/es “professoras/es indígenas” se posicionam, debatem e interagem.  

Pelas respostas de algumas/uns estudantes em relação a disciplina de sociologia(s), os 

trabalhos que conseguimos de certa forma promover junto a coordenadora do programa – 

“Projeto Escola da Família” e estudantes do Grêmio Estudantil - em relação às temáticas 

indígenas deu para perceber a importância de ter presente dentro das escolas públicas de 

educações básicas monoculturais convencionais “professoras/es indígenas/mestiças/os 

conscientes de sua condição étnica”. Sim, existem professoras/es indígenas “inconscientes” das 



 
 

67 
 

 
 

suas condições étnicas indígenas (e outras)” – que não buscam se aprofundar nas problemáticas 

indígenas (e outras) nas cotidianidades em diversos níveis educacionais. 

 Pela oportunidade de promoção das temáticas indígenas foi possível fazer pequena 

intervenção de trabalho didático pedagógico/antropológico/sociológico que tentamos promover 

dentro das possibilidades e limitações dadas, devido os espaços exprimidos e das exigências e 

prioridades da escola internas/órgãos externos de prazos e das rotinas escolares estabelecidos nos 

calendários letivos hegemônicos pela educação básica monocultural. 

 

1.4 A IMPORTÂNCIA DO RECONHECIMENTO DA DUPLA CIDADANIA ÉTNICA: 

 
 Contextualizando a cidadania educacional indígena Xerente versus cidadania educacional 
Xerente brasileira 
 

Abaixo a transcrição da entrevista aplicada fora do contexto da escola com a estudante do 

povo Xerente (TO/SP). Única estudante indígena a ter o nome étnico nos documentos civis da 

sua segunda “cidadania brasileira” (certidão de nascimento, RG, etc). Reconhecendo aqui neste 

trabalho a sua dupla cidadania-étnica Xerente (cidadania indígena Xerente /cidadania Xerente 

brasileira) e a das/os demais estudantes. Única também a ter uma “maior consciência étnica” do 

seu povo dentro das séries do 2º ano do(s) ensino(s) médio(s) na escola pesquisada. 

 Procurei os primeiros contatos com sua tia que trabalha como autônoma nas feiras livres 

que ocorrem todas as quinta-feira no centro da cidade de Tupã/SP. Depois pedi autorização para 

sua mãe (sua raiz de origem Xerente), explicando a importância da pesquisa, para estudos 

posteriores e as contribuições para se refletir sobre as problemáticas educacionais que enfrentam 

estudantes indígenas em contextos urbanos. Ela concordou com a entrevista e fui até a sua 

residência para entrevistar a estudante Xerente. A mãe também trabalha como autônoma num 

trailer na cidade e pelas feiras da região além de também trabalhar num posto de gasolina. 

 Quando cheguei à residência estava apenas Flecha Xerente e seu primo Arco Xerente. 

Como já me conheciam enquanto docente de sociologia não estranharam minha presença, mas 

percebi que ficaram surpresos, pois sai do contexto “formal” em que estavam acostumadas/os a 

me ver como “docente de sociologia” dentro da escola e passei para o contexto de visitante em 

sua residência. Fui para um ambiente de mais proximidade - sua residência “temporária” alugada 

- enquanto permanecem em terras Kaingang na cidade de Tupã/SP. Isso quebrou um pouco as 

formalidades que estávamos acostumadas/os dentro da escola. 



 
 

68 
 

 
 

Conversamos um pouco sobre a situação atual do povo Xerente, os bonitos artesanatos de 

capim-dourado produzidos por artesãs/artesões de seu povo, as problemáticas sociais e 

educacionais dentro da terra de origem e fora em seus diversos destinos, sobre a autorização da 

sua mãe, levei doces em agradecimento as contribuições na pesquisa, expliquei as finalidades do 

estudo e da entrevista bem como o propósito de retorno (apesar de não entenderem muito bem a 

importância da pesquisa no presente momento) e disse que iria gravar a entrevista no aplicativo 

do celular. Gravei a entrevista no celular e segui um roteiro de entrevista estruturada para captar 

algumas de suas falas. Abaixo podemos ver a reprodução da entrevista 

 

ENTREVISTA COM ESTUDANTE INDÍGENA DO POVO XERENTE QUE POSSUI O NOME 

ÉTNICO NA CERTIDÃO CIVIL DA CIDADANIA BRASILEIRA (Data 22/01/2020 – Tupã/SP) 

 

Identificação: 

1.(M. Q.) Qual seu povo indígena/etnia? 

“Xerente” (Flecha Xerente) 

 

2. (M.Q.) Qual ano/série em que estuda? 

“Vou cursar o terceiro ano do ensino médio” (Flecha Xerente) 

 

Na Escola   

1. Você já ouviu falar sobre a Lei 11.645/08 que torna obrigatória as temáticas indígenas e 

afro-brasileiras nas escolas? 

“Na antiga escola no Tocantins onde eu estudava, sim. Nessa escola, não.” (Flecha Xerente) 

 

2. Em quais disciplinas você tem mais oportunidade de aprender sobre a temática indígena?  

“Na atual escola que eu estava estudando não tinha muito...era mais pela professora que a gente 

obtinha (sociologia)...mas a escola em si elas não dão essa questão sobre os indígenas.” (F.X.) 

 

3.  Para você o ensino de sociologia contribui para abordar o tema? 

“Sim. (M. Q.): Em que sentido? (F.X.) Acho que em todos, né? Porque sociologia trabalha em 

ciclo disso, né?” 

 



 
 

69 
 

 
 

4. Na sua escola você acha que tem espaços onde o seu pertencimento indígena é  

valorizado?  

“Não” (F. X.)  

5.  Há grupos de estudo e/ou rodas de leitura para estudantes sobre este tema?  

“Também não.” (F.X) 

 

6.  Na sua escola já foram realizadas oficinas e outras atividades sobre essa temática para os 

estudantes? 

“Não. Também não (risos). Nunca chegou a acontecer isso. Só no tema de sociologia.” (F.X.) 

 

7. Os murais da escola contemplavam em algum momento a diversidade indígena da 

“comunidade escolar”?  

“Também não (risos). (M. Q.) (só na questão do dia indígena que a gente tentava fazer alguma 

coisa, né?) (F.X.) Sim...mas isso também não era valorizado, né? (M. Q.) Não...mas pelo menos 

era tentar fazer alguma coisa, né?”  

 

8. Para você os livros didáticos adotados pela escola abordavam o tema? 

“Sim. (M. Q.): em qual...em quais matérias? (F.X.) História...é só história, né? E geografia. (M. 

Q.): E geografia. Sociologia um pouquinho também, né? (F.X.) É mas é acho... bem pouco. 

(M.Q.)...mas é bem... passa cima, tá.”  

 

9. Na escola, você já sofreu discriminação e/ou atitudes preconceituosas por falar da sua 

origem indígena? 

“Sim. Porque é motivo de piada, né? Hoje em dia. Num...principalmente no meio em que a gente 

vive onde os indígenas são minorias ainda mais dentro da escola. Porque nem todos tem 

oportunidade. Então vira motivo de deboche dentro da sala de aula, né? Você carregar o 

sobrenome indígena.” (F.X.) 

10. Você fala com suas/seus colegas e professoras/es sobre a sua origem indígena? Em qual 

momento?  

“Sim. Alguns momentos professores... alguns professores se interessam e colegas também. Mas 

não é constantemente”. (Flecha Xerente) 



 
 

70 
 

 
 

 

Na sala de aula  

1. Você observa situações de preconceito racial, discriminação e preconceito em sua sala de 

aula?  

“Sim. Não só comigo, mas com professores também. ” (Flecha Xerente) 

 

2. Você acredita que se abordar a temática indígena em sala de aula em qualquer disciplina 

ajuda a valorizar os povos indígenas e a combater preconceitos? 

“Sim. Acho que muito, né? Porque...é uma...já é um povo que já foi esquecido há muito tempo! 

Então se ele...é em relação tipo assim se abordasse um tema ou fizesse coisas. Podemos supor: 

hoje vamos fazer um trabalho onde cada um tem que se caracterizar de um povo indígena e fazer 

é...fazer ilustração do que aconteceu e o que pode acontecer. Acho que seria mais vivo, entendeu? 

É só um povo morto! ” (Flecha Xerente) 

 

3. Em que medida as suas aulas contemplam a diversidade brasileira? 

“Sim. Bastante. Eu acho que a maioria, né? Porque podemos supor...em todas aulas as pessoas 

que são mais representadas são os povos brancos: europeus...E os indígenas são bem minorias são 

podemos supor...o último caso de assunto dentro da sala de aula.” (Flecha Xerente) 

 

4. Em qual momento você tem oportunidade para falar sobre a sua origem dentro da sala 

de aula? 

“Nenhum. Nenhum momento. Realmente é um assunto que não acontece.” (F.X.) 

 

5. Você se considera uma minoria dentro da sala de aula ou observa atitudes 

discriminatórias? 

“Eu sou a única dentro da sala de aula. Indígena que carrega o sobrenome. Outros tem só 

[reticente]... podemos supor lá só... só lá bem atrás. Mas eu sou a única dentro da sala de aula que 

eu estudo. E sim tem...podemos supor...ah a Xerente não sei o quê! Isso se torna motivo de piada 

dentro da sala de aula onde eu estudei.” (F. X.) 

 

 



 
 

71 
 

 
 

2. CAPÍTULO II 

 

2.1 EDUCAÇÃO BÁSICA MONOCULTURAL: ENTRE INDÍGENAS IDEAIS 

“GENÉRICOS” E INDÍGENAS REAIS “COMPLEXOS” 

 

Analisando a situação acima é possível perceber as dificuldades de “ser indígena”15 do 

povo Xerente (TO/SP) e “minoria étnica” num ambiente homogeneizado/hegemonizado de 

escola pública dentro do modelo da educação básica monocultural da escola pesquisada que 

desconsidera a presença/pertença étnica diferenciada. Já presenciei entre estudantes brincadeiras 

em deboche com o seu primo Xerente, estudante do 1º ano do ensino médio, com falas do tipo - 

“alá ele é da tribo Xereca” – e ele se retrair em explícito sinal de incômodo. Para além dessas 

atitudes discriminatórias é possível perceber as dificuldades que enfrentam essas/es estudantes 

indígenas por serem permanentes - “minorias étnicas” – dentro desse espaço e das dificuldades de 

serem atendidas suas demandas étnicas educacionais específicas (diferenciadas, interculturais e 

bilíngues) (NASCIMENTO; SOUZA, 2010), (URQUIZA, 2012) e (GUIRAU; SILVA, 2013).  

 Essa escola possui 1033 estudantes de origens étnicas diferentes onde não se valoriza ou 

se reconhecem constantemente as presenças de estudantes indígenas em suas 

“indigenidades/etnicidades” (GUIRAU; SILVA, 2013). No caso da estudante entrevistada, sua 

indigenidade ou “Xerentidade” nas cotidianidades é anulada por situações de derrisão, vexatórias, 

posições hierárquicas e desqualificadoras que enfrenta como motivos de deboches e piadas 

diversas. Ainda assim, possui um conhecimento sobre sua origem étnica por ter tido oportunidade 

de viver a cultura do seu povo no seu território de origem dentro do Tocantins na cidade de 

Palmas e migrado para dentro dos territórios Kaingang em São Paulo na cidade de Tupã/SP. 

 Pela fala da estudante Xerente, existe uma diferença de aplicação de políticas 

educacionais vigentes de conhecimento da lei 11.645/2008 e valorização dos povos indígenas do 

seu lugar de origem – Terra do povo Xerente (Tocantins/Palmas) para o seu lugar de destino – 

Terra do povo Kaingang (São Paulo/Tupã). Sua presença indígena é atravessada pelos contextos 

migratórios e percursos educacionais onde o direito da sua “educação étnica indígena específica 

diferenciada, intercultural e bilíngue” (em permanente déficit) e a “educação brasileira 

 
15 Sobre as dificuldades de “ser indígena” em contextos não indígenas ver o trabalho de NASCIMENTO, Rita 
Gomes do. Educação escolar dos índios: consenso e dissensos no projeto de formação Tapeba, Pitaguary e Jenipapo-
Kanindé. UFRN, Natal, 2006 



 
 

72 
 

 
 

monocultural” (vigente) não entram em consonância. No que diz respeito as garantias as 

educações indígenas específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues dentro da escola pública 

pesquisada, não existem práticas substanciais que possibilitem pedagogias mais inclusivas, 

integrais e interculturais de fato que garantam as continuidades da educação indígena específica 

dentro dos órgãos intersetoriais educacionais sob a égide do modelo monocultural desde o lugar 

que deixou para o lugar que migrou. Pela sua fala o que de diferencial aconteceu foi a aplicação 

da lei 11.645/2008 (obrigatória) nas escolas do estado de onde seu povo é originário 

(Tocantins/Palmas) e a ausência da aplicação dessa lei na escola do local para a qual migrou 

dentro dos territórios Kaingang (São Paulo/Tupã). Importante salientar, como apontou a 

professora Niminon convidada para avaliar o trabalho que, o estado de São Paulo foi o último, a 

implementar a educação escolar indígena entre os outros estados brasileiros, além de não ofertar 

ensino médio diferenciado nas escolas indígenas (CENSO ESCOLAR INDÍGENA, 2005, p. 25) 

 Assim, ficou marcado na subjetividade da estudante Xerente, que existe um diferencial 

no tratamento das temáticas indígenas dentro das escolas que estudou desde seu local de origem 

ao de destino. As garantias as educações indígenas específicas (diferenciada, intercultural e 

bilíngue) à qual tem direito pelas legislações indigenistas (mas em permanente déficit na 

educação básica convencional) se perdeu pelo caminho quando migrou para Tupã/SP. Não se 

garante o seu direito à sua educação indígena Xerente específica devido ao desmonte educacional 

de sua indigenidade/etnicidade dentro de espaços hegemonizados/homogeneizados educacionais 

e a engrenagem complexa de legislações e decisões intersetoriais estatais de políticas 

educacionais de órgãos subscritos sob sete jurisdições intersetoriais político-jurídico-

administrativas diferentes desde seu local de origem e destino: 1indígena/1indigenista/1 

federal/2estaduais/2municipais”. Enquanto dentro da educação básica monocultural à qual foi 

inserida, e pelo seu relato, percebeu um tratamento diferencial diante da implementação “de fato” 

da lei 11.645/2008 (obrigatória) entre as escolas públicas inseridas dentro do seu território de 

origem no estado de Tocantins/município de Palmas e dentro da escola pública inserida dentro 

dos territórios Kaingang estado de São Paulo/município Tupã.  

Sobre as questões de falta de políticas públicas no tratamento dos direitos relativos 

educacionais indígenas específicas de estudantes indígenas urbanos além da sua não 

implementações dentro de escolas baseadas no modelo monocultural, as pensadoras (GUIRAU; 



 
 

73 
 

 
 

SILVA, 2013) trazem importantes reflexões sobre a situação de indígenas urbanas/os inseridas/os 

dentro dos contextos educacionais no estado de São Paulo e na sua capital.  

Para essas pensadoras, o enfoque dos ordenamentos jurídicos e legislativos dos direitos 

indígenas específicos não encontra lugar de destaque perante as presenças de indígenas 

urbanas/os e geralmente as políticas públicas específicas ficam restritas à indígenas que residem 

dentro das áreas das – “Terras Indígenas demarcadas (TI)” - havendo grandes lacunas nos 

reconhecimentos de estudantes indígenas em contextos urbanos e consequente falta de destinação 

de políticas públicas específicas para esses segmentos étnicos (GUIRAU; SILVA, 2013, p.19). 

Para a estudante Xerente, além da sua educação indígena específica (diferenciada, 

intercultural e bilíngue) estar em permanente déficit e não ser garantida dentro desse espaço de 

forma integral, intercultural e mais “inclusiva de fato”; a presença ou a ausência da aplicação da 

lei 11.645/2008 (obrigatória) tem reflexos no que ficou na sua subjetividade e formação em 

escolas de modelos monoculturais pelas quais passou desde seu local de origem ao de destino.  

Com rupturas nesse percurso da sua primeira educação indígena Xerente à qual tem 

direito pela Constituição Federal de 1988, LDB de 1996, Convenção 169 da OIT de 2004, 

Declaração da ONU de 2007 e outras legislações específicas. Porém, não tem garantida a sua 

permanência dentro do modelo educacional monocultural nos contextos urbanos o direito à sua 

educação indígena específica Xerente por perspectivas mais integrais, interculturais e 

“inclusivas” de fato das sociedades indígenas no interior desses espaços. Sua educação indígena 

específica se perde nas complexas tramas e engrenagens institucionais intersetoriais educacionais 

monoculturais desde o local de origem e destino. Além das dificuldades de se garantir o direito a 

sua etnicidade Xerente em quaisquer “espaços por onde transita” nessas difíceis, hierárquicas e 

assimétricas correlações de poder e forças políticas entre indígenas e não indígena, onde 

geralmente pessoas não indígenas (brancas), estão à frente de órgãos estatais estratégicos 

educacionais que deveriam promover as garantias de suas duplas cidadanias étnicas e os direitos 

educacionais relacionados às duas: (cidadania indígena Xerente/FUNAI/Brasil 

(estados/municípios) x cidadania Xerente brasileira Brasil/Tocantins/Palmas/São 

Paulo/Tupã). 

 A força pendular é desigual entre as garantias educacionais das duplas cidadanias-étnicas 

(cidadania indígena Xerente/cidadania Xerente brasileira) e bem mais complexa quando pensada 

em formas de “inclusão da educação específica Xerente” dentro da “educação básica 



 
 

74 
 

 
 

monocultural”. A formação básica educacional da estudante Xerente no espaço urbano em que 

migrou se dá apenas dentro do último modelo educacional (monocultural). Podemos observar que 

isso diz respeito às faltas de conhecimentos das legislações indigenistas internacionais vigentes 

como a Convenção 169 da OIT de 2004 e Declaração da ONU sobre os direitos dos povos 

indígenas (2007) por parte de diversos setores sociais e educacionais visto que as legislações 

garantem o direito subjetivo a autodeclaração étnica, seja onde a pessoa indígena estiver 

residindo em quaisquer contextos dentro de estados-nações ou (trans)nacionais. Visto o não 

reconhecimento da sua cidadania-étnica indígena Xerente seja onde estiver e as faltas de 

formulações de políticas públicas educacionais específicas (conforme sua cidadania educacional 

indígena Xerente) permanentemente “minoritária dento da cidade”; fica difícil propor políticas 

educacionais específicas até que contemple a estudante Xerente em sua especificidade de fato.  

Educação específica que deveria ser acompanhada na sua formação por órgãos indígenas 

e indigenistas alinhando mecanismos de continuidades por órgãos intersetoriais e 

multidisciplinares em diálogos deliberativos interculturais de forma mais equitativas 

interna/externa desde baixo e cima (NASCIMENTO, 2006), (LALANDER; LEMBKE, 2017) 

com indígenas e não-indígenas desde seu local de origem ao de destino para a concretização da 

educação específica Xerente. A ser pensada dentro de todos os órgãos educacionais (indígenas ou 

não) de acordo com as gestões intersetoriais de cada jurisdição (federais/estaduais/municipais) 

com reflexões e ações por políticas educacionais específicas e com muitas aberturas para poder 

ambas as partes inserir diálogos interculturais mais horizontais, menos hierárquicos, menos 

etnocêntricos, assimétricos etc; diante de questões deliberativas interculturais (ou educacionais) 

de fato desde baixo até que se transformem imaginários, posturas e conduções políticas desde 

cima. 

 Quando perguntada se conhecia a lei 11.645/2008 sua resposta foi que: “na antiga escola 

onde eu estudava no Tocantins, sim. Nessa escola não”. Ou seja, no seu local de origem – 

território originário do seu povo - dentro do que hoje se constitui por Tocantins (quando estudou 

nas escolas da região do município de Palmas) experienciou um tratamento diferenciado diante 

da implementação da única legislação que trata do direito ao conhecimento básico da sua própria 

história indígena Xerente: a lei 11.645/2008 (obrigatória).  

 Quando migrou para as escolas do estado de São Paulo, numa das regiões conhecida 

como uma das mais ricas do país; numa cidade sobreposta aos territórios Kaingang cujo o nome é 



 
 

75 
 

 
 

Tupã (Deus trovão ou espírito bom); cidade que possui as ruas com os nomes de várias etnias 

indígenas brasileiras, bem contemplada com “signos étnicos nativos”, onde as simbologias que 

lembram os primeiros povos tem algumas demarcações imagéticas, pictóricas, artísticas e 

fotográficas, (condição bem diferente em relação a outras cidades do interior). Ou seja, cidade 

que contempla vários “signos indígenas”; possui um dos principais museus etnológicos do 

interior desse estado que promove vários eventos relacionados ao assunto e cidade que tem uma 

“Terra Indígena demarcada (TI)” a 23 quilômetros de distância: a estudante do povo Xerente 

mergulhada como uma “ilha minoritária Xerente” em um complexo étnico 

(nativo/mestiço/estrangeiro) dentro da escola pública pesquisada, a lei 11.645/2008 não se 

estabeleceu como prática efetiva. Por quê?  

Aqui dá para perceber que existem grandes abismos e desencontros entre os discursos 

sobre as legislações vigentes e os discursos imperantes discriminatórios, pseudodemocráticos e 

anti-inclusivos, nas posições educacionais hegemônicas de gabinete, autoritárias, hierárquicas, 

centralizadoras, uniformizadoras, etc; que apesar da existência de  legislações indigenistas 

vigentes (enunciações) pouco se garante as efetividades práticas (implementações de fato) 

(MAGALHÃES, 2012, p. 15)  (LALANDER; LEMBKE, 2017: pag. 182) nos diversos espaços 

sociais e educacionais. Além disso, no que se diz que se valoriza como demonstra os símbolos da 

cidade e o que está sendo ensinado (ou não) dentro das escolas públicas dos territórios Kaingang 

na cidade de Tupã/SP sobre os povos/indivíduos indígenas devido a todas essas conjunturas. 

 Que políticas públicas são pensadas em âmbitos federais/estaduais/municipais para 

maiores atenções sobre essas pertenças/presenças étnicas dentro das escolas públicas/particulares 

brasileiras? As/os gestoras/es de políticas públicas educacionais dentro do estado de São Paulo, 

tem algum conhecimento sobre essas presenças ou se mobilizam por levantar estatísticas, 

mapeamentos, estudos/pesquisas que apontem as presenças indígenas ou mesmo por maiores 

efetividades de implementações práticas da lei 11.645/2008 (obrigatória)? Qual a efetiva 

aplicação prática cotidiana dessa legislação dada sua obrigatoriedade em âmbito federal? 

Indígenas urbanas/os mobilizadas/os em movimentos organizativos conseguiriam inserir 

melhores “diálogos deliberativos interculturais” de fato, desde baixo e desde cima (LALANDER; 

LEMBKE, 2017) dentro de órgãos decisórios educacionais monoculturais para que visualizem as 

complexas condições históricas e contemporâneas pluriétnicas que enfrentam estudantes 

indígenas? 



 
 

76 
 

 
 

2.2 ESTATÍSTICAS INDÍGENAS DO IBGE-2010: MENOR DENSIDADE 

DEMOGRÁFICA OU DENSIDADE DEMOGRÁFICA MENOR? 

 

Figura 10. Tabela do IBGE (2010) referente a população brasileira por cor/raça 

 

 

Por essa tabela, é possível visualizar os censos anteriores e mais atuais em termos de 

densidade populacionais, as desproporções demográficas (e democráticas) comparadas as 

sociedades indígenas a outros grupos étnicos (mestiços/estrangeiros). Como indígenas 

autodeclaradas/os ainda são minorias apesar do aumento de pessoas autodeclaradas, é bem difícil 

propor políticas educacionais específicas que atendam essas demandas educacionais específicas 

dentro do modelo da educação básica monocultural hegemônico/homogeneizado. As 

desproporções entre povos indígenas e outras etnias é da ordem de: 1 indígena arredondando esse 

número para um milhão de indígenas para: 91 vezes (brancas/os)/ /82 vezes (pardas/os tanto 

indígenas quanto pretas/os)/ 14 vezes (pretas/os)/2 vezes (amarelas/os) em milhões de pessoas 

nas desequilibradas relações demográficas comparados entre sociedades indígenas com outros 

grupos étnicos (mestiços/estrangeiros) (IBGE, Tabela 2011). Os mais próximos das 

proporcionalidades indígenas são as populações amarelas/os (japonesas/es e outras/os). 

 Isso demonstra também as altas complexidades que pessoas indígenas têm que enfrentar 

cotidianamente quando se inserem em contextos sociais mais complexos (áreas rurais/cidades) e 

interagem com outros grupos étnicos sejam pan-nativos/mestiços/estrangeiros. Tem se que se 

observar sob todos os ângulos, as problemáticas que atingem esses grupos/indivíduos em âmbitos 

educacionais/migratórios. Suas presenças se estabelecem sob relações interculturais além de pan-



 
 

77 
 

 
 

indígenas (todas as etnias indígenas brasileiras considerando que todas estão inseridos no dito 

“território nacional”), assimétricas e interculturais pluriétnicas com outras etnias 

(nativas/mestiças/estrangeiras), multiculturais (entre várias culturas), (trans)regionais 

(aldeias/áreas rurais/cidades), multidimensionais (locais e (trans)locais) e multifacetadas (os 

dilemas dos desafios político-éticos-administrativos complexos no estabelecimento de diálogos 

interculturais desde baixo e desde cima). (LALANDER; LEMBKE, 2017)  

Além de todos os problemas apontados, existem os problemas internos aos próprios 

grupos domésticos (questões endógenas) que já possuem em relação aos seus coletivos/grupos 

nos “territórios tradicionais” ou vivendo em diásporas. Quando migram para as cidades ou 

residem nelas tem que lidar com sociedades e condições interculturais (questões exógenas) 

extremamente complexas (VELHO E CASTRO, 1980). Os impactos disso são imensuráveis. 

Dentro das áreas rurais/urbanas vão estar em interações com outros grupos étnicos e segundo o 

censo IBGE (2010) enfrentando pressões de cerca de 189.000 milhões de pessoas dentro dos seus 

territórios (lembrando que nos dados brutos de pessoas autodeclaradas “pardas/os” pode haver 

muitas/os ascendentes indígenas que desconhecem suas origens étnicas pelas compulsórias e 

seculares políticas estatais de miscigenações para o embranquecimento providas por políticas de 

estado desde o período colonial e as diferentes transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977), 

(GARCIA, 2007).  

Nessa situação, dentre as pessoas autodeclaradas “pardas” estão inseridas muitas pessoas 

mestiças de sociedades indígenas (RIBEIRO, 1977), (SEGATO, 2012), geralmente puxadas/os 

nas “danças dos números” (MONTEIRO, SILVA, 1995, p.224) para outros grupos étnicos que 

estão conquistando maiores espaços nas políticas públicas atuais. Como as políticas de cotas 

sociais em concursos federais (Lei 12.990/14), nas cotas propagandísticas, midiáticas e eleitorais 

como, por exemplo, as políticas destinadas para: pessoas pretas/os e pardas/os (somente). Pessoas 

– pardas - não são só “pardas” de povos afro-brasileiros cujas pessoas mestiças são mais aceitas 

em suas miscigenações, por exemplo, dentro das categorias denominativas “pretos e pardos” 

(BRITO, 2017, p. 73). Existem também pessoas mestiças/pardas de povos indígenas (RIBEIRO, 

1977), (OLIVEIRA, 1998, 1999), (SEGATO, 2012). Portanto, “indígenas e pardas/os indígenas” 

também têm direitos a conhecimentos básicos, densos e de visualizações complexas sobre seus 

respectivos povos nativos e sobre as suas diferentes origens étnicas dentro das escolas 

públicas/particulares brasileiras em todos os níveis formativos e educacionais. 



 
 

78 
 

 
 

Como buscar reflexões mais atentas à essas situações históricas pelas tendências seculares 

integracionistas anti-indígenas praticadas em todos os níveis e âmbitos socioeducacionais, visto 

as fragilidades que os movimentos indígenas contemporâneos enfrentam dados os enormes 

desafios multidimensionais das questões indígenas diante das engrenagens coloniais, a “menor” 

densidade demográfica (e democrática) indígena e as “minoritárias presenças” (sub-

representações) de habitantes nas áreas urbanas ou Brasil como um todo em relação a outros 

grupos étnicos majoritários (IBGE, 2010)? 

Outra forma de produzir conhecimentos de redimensionamentos de nortes históricos mais 

completos seria também levar em conta as desequilibradas equações em termos de densidades 

demográficas (e democráticas) étnico-raciais atuais como produtos de decisões políticas 

anteriores “branqueamento da nação” (GARCIA, 2007, p. 24) e os questionamentos diante dos 

discursos de “igualdade jurídica” a partir do modelo republicano (SEGATO, 2012, p. 119) e da 

“democracia racial” (BRITO, 2017, p. 67). Ou seja, perceber as desproporções de densidades 

demográficas (e democráticas) próprias de todos os grupos étnicos 

(nativos/mestiços/estrangeiros) que compõem os Brasis IBGE (2010) e como isso incide dentro 

de correlações de poder, acesso a espaços decisórios e representativos, priorizações nas gestões 

políticas, representações e demandas sociais mais aceitas por políticas públicas majoritárias.  

Além de existir as diferenças internas; existe diferentes composições dentro das diversas 

nações indígenas. Por exemplo: as maiores etnias indígenas em termos demográficos hoje são: o 

povo Ticuna com 34.000 pessoas, seguidas dos povos Guarani Kaiowa, Kaingang, Macuxi e 

Terena. E outros grupos que apresentam menores densidades populacionais com 50 pessoas ou 

menos pessoas. Assim como existem diferentes proporções em relação aos pardos (mestiços 

indígenas/negras/os) e povos estrangeiros. Nesse sentido, essas diferenças também precisam ser 

observadas pelas perspectivas e políticas públicas educacionais específicas direcionadas a esses 

diferentes pertencimentos étnicos. As atenções às assimétricas correlações de forças e as 

densidades demográficas são pensadas aqui visto que, em termos de destinações de políticas 

públicas específicas referentes as políticas educacionais para povos/grupos/indivíduos indígenas 

estarão sempre em condições de “desproporcionalidades/desvantagem” – visto que suas 

demandas sempre são vistas como “lutas minoritárias”, “não prioritárias” ou de cidadãs/aos de 

“segunda categoria” – dentro das estruturas racistas, discriminatórias e das “democracias pouco 

democráticas” ou de baixa intensidade como menciona (SANTOS, 2007) como a que vivemos.  



 
 

79 
 

 
 

Ou seja, por serem “minorias étnicas” (pensadas também como categoria analítica, social 

e histórica), temos que observar em termos de políticas públicas educacionais as presenças ou 

ausências indígenas em grande parte alijados dos espaços de poder. Assim, também pelos dados 

dos contextos censitários atuais para pensar as vertiginosas frentes de lutas às quais buscam 

empreender e os “sofrimentos psíquicos” e ético-políticos que estão expostas/os as lideranças e 

pessoas indígenas (RAMOS, 1990), (RODRIGUES XUCURU, 2016), (TEIXEIRA, 2016) em 

suas múltiplas realidades com efeitos seculares integrativos negativos ou não. Enquanto em 

termos políticos ou de densidades demográficas as pessoas indígenas forem pensadas como 

“minorias étnicas” (e suas presenças forem percebidas como tal), suas demandas serão sempre 

vistas como “lutas menores” ou “demandas minoritárias”, secundárias. Portanto, sempre postas 

para um segundo plano. Isso incide em termos de concepções, formulações e destinações de 

políticas públicas educacionais específicas que no caso das situações indígenas em contextos 

urbanos é bem difícil entrar nas agendas políticas e educacionais gerais ou mesmo nas políticas 

educacionais hegemônicas pelas perspectivas específicas nas três esferas político-jurídico-

administrativas (ANDRADE, 2013), (GUIRAU; SILVA, 2013). 

Portanto, são enormes as problemáticas a serem levadas em conta. Nos estudos, além de 

visualizar as hipossuficiências seculares no direcionamento de políticas públicas e educacionais 

específicas para as populações indígenas é considera também que enfrentam as desiguais relações 

de poder, as estruturas racistas ou correlações de forças com outros grupos étnicos nas 

desproporções demográficas (sub-representação) atuais nos sistemas de representações numéricas 

raciais na ordem de (91/82/14/2/1) (IBGE, 2010). 

Abaixo está uma relação dos nomes das etnias dos diferentes povos no(s) Brasil(is) 

(Brasis no plural contemplando as questões pluriétnicas indígenas) segundo os últimos dados 

censitários do IBGE (2010). Muitas etnias passam pelos processos de “emergências étnicas” 

(LUCIANO BANIWA, 2006, p. 28) ou estão “invisibilizadas” nos contextos urbanos 

(NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009, p. 280). Dessa forma, podemos visualizar e refletir a partir 

dessas multiplicidades que as simples histórias de contatos de cada etnia já são vertiginosas 

complexidades a serem analisadas e não esgotadas nas diferentes relações de 

poderes/saberes/seres (LANDER, 20050 entre os diferentes grupos étnicos 

(nativos/mestiços/estrangeiros). 



 
 

80 
 

 
 

Situações enfrentadas por diferentes povos indígenas e por seus grupos/indivíduos 

ascendentes em diásporas diante das presenças de outros povos majoritários. Além disso, destaco 

de verde as etnias encontradas dentro da escola pesquisada para visualizar os contextos 

diferenciados tanto históricos-antropológicos quanto individuais que acompanham estudantes 

indígenas/mestiças/os em contextos mais “individualizados” reconhecendo seus coletivos de 

origens. Ou seja, enquanto desgarradas/os de seus respectivos povos/coletivos indígenas e as 

complexidades de se pensar questões de políticas públicas específicas, pedagógicas decolonias , 

educacionais pluriétnicas, antropológicas, sociológicas, jurídicas, etc; para transmitir de formas 

básicas os conhecimentos que contemplem essas altas complexidades. 

 

2.3 Brasil (is) multiétnicos nativos: as plurieducações16 dos mais de 305 povos indígenas  

Pelos processos migratórios (diásporas voluntárias ou forçadas) muitas pessoas oriundas 

dos seguimentos indígenas podem estudar dentro das escolas públicas brasileiras (tidas como 

não-indígenas). Pensando também as problemáticas que envolvem a relação das garantias das 

educações indígenas diferenciadas, interculturais e bilingues inclusive dentro das áreas 

rurais/urbanas que são de responsabilidades de intersetorias órgãos étnicos indígenas, indigenistas 

e das três esferas (federais/estaduais/municipais). Questões a serem pensadas pelas diferentes 

áreas das pedagogias e ensino(s) de sociologia(s) em condições de reelaboração de materiais, 

práticas educacionais e formações docentes nos estabelecimentos educacionais federais, 

estaduais, municipais. Dado os processos migratórios as “micro-presenças étnicas” (presenças 

individuais/grupais) de estudantes indígenas indivíduos desses pertencimentos podem estar em 

quaisquer estabelecimentos educacionais públicos/particulares dos âmbitos: federais, 26 estados, 

1 distrito federal e 5570 municípios: 

 

Nomes das etnias brasileiras – Brasil(is) pluriétnicos indígenas 

Composição das populações indígenas: etnias, segundo tronco e família linguística  

Macro-Jê Boróro 

Bororo  

 
16 O termo “plurieducações” utilizada aqui é com a mesma intenção de ampliar e contemplar os contextos 
pluriétnicos educacionais indígenas existentes dentro do(s) Brasil(is). Mais de 305 formas de transmissões 
educacionais específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues não contempladas dentro da educação básica 
“convencional” monocultural. Ver os contextos monojurídicos e plurijurídicos no trabalho de Magalhães, José Luiz 
Quadros de. O estado plurinacional e o direito internacional moderno. Curitiba: Juruá, 2012 



 
 

81 
 

 
 

Bororo 

Umutina 

Guató 

Guató 

Jê 

Apinayé Kanela Kanela Apaniekra Kanela Rankocamekra Gavião Krikatejê Gavião 

Parkatejê Gavião Pukobiê Krahô Krahô-Kanela Krenyê Krikati Kokuiregatejê Timbira Kaingang 

Kayapó Panará Kisêdjê Tapayuna Xacriabá17 Xavante Xerente Xokléng 

Karajá  

Karajá Javaé Xambioá 

Krenák 

Krenák 

Maxakali 

Maxakali Pataxó Pataxo Há-Há-Há 

Ofayé 

Ofayé  

Rikbaktsa  

Rikbaktsa  

Yatê  

Fulni-ô 

 

Tronco - Tupi 

Arikém 

Karitiana 

Awetí 

Aweti 

Jurúna 

Yudjá  

Xipáya 

 
17 As etnias indígenas destacadas de verde foram as etnias encontradas por estudantes pelas pesquisas com seus 
grupos familiares e de parentescos e/ou autodeclaradas na pesquisa. 



 
 

82 
 

 
 

Mawé 

Sateré-Mawé 

Mondé 

Arara do Aripuanã Aruá Cinta Larga Gavião de Rondônia Zoró Salamãy Suruí de 

Rondônia  

Mundurukú  

Mundurukú Kuruáya  

Puroborá  

Puroborá 

 Ramaráma  

Arara de Rondônia Ramarama Urucú  

Tuparí  

Ajuru Akuntsú Makuráp Sakurabiat Tuparí  

Tupi-Guarani  

Amanayé Anambé Apiaká Araweté Asurini do Tocantins Parakanã Suruí do Pará Asurini 

do Xingu Ava-Canoeiro Guajá Guaraní Guarani Kaiowá Guarani Mbya Guarani Nhandeva 

Ka’apor Kamayrurá Amondáwa Diahói Juma Karipuna Kawahíb Parintintim 

 

Tenharim Uru-Eu-Wau-Wau Kaiabi Kokama Kambéba Tapirapé Tenetehara Tembé 

Tamoio (1) Turiwára Waiãpy Xetá Zo’é 

Etnias pertencentes a outras famílias não classificadas em troncos 

 

 Aruak  

Apurinã Ashaninka Baniwa Kuripako Baré Enawenê-Nawê Kaixana Kinikinau 

Manchineri Mawayána Mehináku Palikur Paresí Tariana Terena Wapixana Warekena Wauja 

Yawalapití  

Karib 

 Apalaí Arara do Pará Bakairí Galibi do Oiapoque Hixkaryána Ikpeng Ingarikó Kalapalo 

Kuikuro Matipú Nahukuá Naravute Kaxuyana Makuxí Kapon Patamóna Taulipáng Tiriyó Wai 

Wai Karafawyana Katuena Sikiyana Tunayana Xereu Yaipiyana Waimiri Atroari Wayana 

Ye’kuana 



 
 

83 
 

 
 

Pano 

Arara do Acre Katukina do Acre Kaxarari Kaxinawá Korúbo Kulina Páno Marúbo Matís 

Matsés Maya Nukiní Poyanáwa Shanenáwa Yamináwa Yawanawá 

 

Tukano 

Arapáso Bará Barasána Desána Karapanã Wanana Kubeo Makúna Siriano Tukano 

Tuyúca Yurutí Piratapuya Mirititapuia 

 

Arawá 

Arawá Banawa Dení Himarimã Jamamadí Kanamanti Kulina Madijá Paumarí Zuruahã 

 

Katukina 

Kanamarí Katukina Tsohom Djapa Katawixí 

 

Makú 

 (Nadahup) Makú 

Dâw Hupda Nadëb Yuhúp 

 

Nambikwára 

 Manduka Halotesu Kithaulu Wakalitesu Sawentesu Alaketesu Alantesu Hahaintesu 

Sarare Waikisu Wasusu Lakondê Latundê Negarotê Mamaindê Tawandê Sabanê Nambikwára 

 

Txapakúra  

Kujubim Migueléno Oro Win Torá Pakaa Nova 

Yanomamí  

Ninám Sanumá Yanomán Yanomámi 

Bóra 

Bóra Miránha 

Guaikurú 

Kadiwéu Guaikurú 

Múra 



 
 

84 
 

 
 

Múra Pirahã 

Samúko 

Chamakóko 

Chiquito 

Chiquitáno 

Jabutí 

Arikapú Djeoromitxí – Jabuti 

 

Witóto 

Witóto 

Irántxe Mynky Kwazá Kanoé Tikúna Trumái 

 

Outras etnias cujas línguas criolas não são classificadas nem em troncos e nem em 

famílias Galibí Marwórno Karipúna do Amapá 

 

Etnias cujas línguas são sem classificação determinada e não são classificadas nem 

em troncos e nem em famílias  

Aconã Aimore (1) Anacé Apolima - Arara Aranã Arapiun Arikén Arikosé Atikum Baenã 

Borari Botocudo Catokin Charrua Koiupanká Issé Jaricuna Jeripancó Kaeté Kahyana Kaimbé 

Kalabaça Kalankó Kamakã Kamba Kambiwá Kambiwá-Pipipã Kampé Kanindé Kantaruré 

Kapinawá Karapotó Karijó (1) Kariri Kariri - Xocó Kaxixó Kayuisiana Kiriri Kontanawá Laiana 

Manao Maragua Marimã Maytapu Mucurim Nawa Paiaku Pankará Pankararé Pankararú 

Pankararú - Kalankó Pankararú - Karuazu Pankaruraru Papavó Paumelenho Piri-Piri Pitaguari 

Potiguara Puri Sapará Tabajara Tapajós (1) Tapeba Tapiuns Tapuia Tingui-Botó Tremembé 

Truká Tumbalalá Tupaiu Tupinambá Tupinambaraná Tupiniquim Tuxá Wassú Xocó 

Xucuru Xucuru - Kariri 

1) Línguas correspondentes à etnias historicamente consideradas como desaparecidas e que apareceram na 

coleta a partir da autodeclaração. 

 

Fonte: As etnias são referentes as etnias declaradas no último censo IBGE (2010) 

 



 
 

85 
 

 
 

2.4 COLONIALIDADES DO(S) SABER(ES): EDUCAÇÃO “MONOCULTURAL”18 E 

EDUCAÇÕES ÉTNICAS “PLURICULTURAIS” 

 

2.4.1 Breve histórico da tripla condição das educações étnicas indígenas: a) educações 

tradicionais indígenas, b) educações escolares indígenas e c) educações coloniais impostas à 

indígenas 

 

 As temáticas educacionais indígenas são bem complexas devido as suas diversidades 

históricas, étnicas, geográficas, linguísticas, socio-cosmológicas, etc. Devido também as 

heterogeneidades migratórias, de frentes colonizatórias, estruturas de racismos e opressões 

enfrentadas por cada povo, etc. Trazem assim, grandes desafios tanto conceituais quanto de 

proposições de ações efetivas. Busco nesse trabalho, ciente das minhas limitações, trazer algumas 

reflexões teóricas, de diversas vertentes de pensamentos das quais não pretendo dar conta da sua 

amplitude e completude aqui. Nesse trabalho, contemplou se algumas/uns pensadoras/es 

indígenas como: (LUCIANO BANIWA, 2006), (NASCIMENTO POTIGUARA, 2006), 

(NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009), (RODRIGUES XUCURU, 2016), (POTIGUARA, 2018). 

Pensadoras/es descoloniais da América Latina como (LANDER, 2005), (QUIJANO, 2005), 

(SEGATO, 2012), (LALANDER; LEMBKE, 2017), e brasileiras/os como (SOUZA; 

NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 2012), (FERNANDES, 2015), assim como pensadoras/es 

de outras áreas de antropologias, sociologias, histórias, psicologias, jurídicas, educacionais e 

linguísticas. 

Existem mais de 305 povos indígenas e (grupos/indivíduos ascendentes dispersos) com 

suas diferentes histórias e formas de transmissões educacionais, alguns povos enfrentam mais de 

500 anos de imposições coloniais em todos os âmbitos de suas vidas. Sendo essas situações 

experimentadas de formas mais extensas, intensas e incisivas para alguns povos que outros, de 

contatos mais recente, por exemplo: povos isolados. Dessa forma, apesar de várias conquistas 
 

18 A perspectiva de educação monocultural adotada nesse trabalho é a mesma apontada por (RIBEIRO, 2018) e 
(DIETZ, 2018) como educação não neutra estabelecida por via de mão única. Pelo modelo de educação básica 
brasileira ser monoglota (ensinar só a língua estrangeira - português – e inglês/espanhol como segunda língua no 
ensino médio) e monocultural (se basear em currículos que privilegiam a cultura europeia/norte-americana em 
detrimento das diversas outras culturas e etnias existentes dentro do(s) Brasil(is) tanto nativas quanto estrangeiras). 
Ver o trabalho DIETZ, Gunther. (In). Saberes, fazeres e poderes – A dimensão política da interculturalidade: um 
exemplo do ensino superior mexicano. LIMA, Antônio C. CARVALHO, Luís F. RIBEIRO, Gustavo L. (orgs). 
Interculturalidade(s): entre ideias, retóricas e práticas em cinco países da América Latina. – Rio de Janeiro: 
Associação Brasileira de Antropologia; Contra Capa, 2018 



 
 

86 
 

 
 

sociais, os projetos colonialistas que prosseguem em curso ainda são os de integração à dita 

“sociedade nacional” e negações dos direitos (e deveres) étnicos indígenas diferenciados 

conquistados e por se conquistar. Partiu se desse ponto para expor que as situações históricas 

educacionais indígenas atualmente envolvem tripla condições a serem examinadas divididas em: 

a) educações tradicionais indígenas, b) educações escolares indígenas e c) educações escolares 

coloniais impostas à estudantes de povos/grupos/indivíduos indígenas. 

Em relação à sua primeira condição: 1) educações étnicas indígenas. Podemos dizer que 

é aquela mais ligada as primeiras educações tradicionais relacionada aos saberes e formas 

coletivistas de educação, transmissão de saberes e viveres, transmissão de línguas nativas, cantos, 

danças, rezas, cosmovisões, ritos, conhecimentos etno-medicinais, etc. Com os processos 

colonizatórios estrangeiros, esse quadro muda drasticamente para muitas sociedades indígenas. 

 Houve um pouco de mudanças nesse cenário a partir de organizações dos movimentos 

indígenas dos anos 70 e com a conquista do direito de educações diferenciadas, interculturais e 

bilíngues garantidas pela Constituição Federal de 1988 e da Lei de Diretrizes de 1996, porém, 

apenas dentro dos “territórios indígenas demarcados (TI)”. Já existem bastante experiências e 

estudos que abordam as temáticas das educações indígenas específicas como os trabalhos de 

(AZEVEDO, 1995), (GRUPIONI, 2000), (LUCIANO BANIWA, 2006) e (D’ANGELIS, 2017). 

Locais também onde possuem melhores condições de serem concretizadas, “materializadas de 

fato” nas práticas interculturais, as garantias das “educações indígenas específicas”: 

diferenciadas, interculturais e bilíngue relativos a cada etnia específica. 

A segunda condição a ser examinada é: 2) as “educações escolares indígenas”. Esse 

modelo educacional envolve os modelos educacionais escolares híbridos numa interação de 

conhecimentos interculturais relativos a: a) educações próprias dos saberes das etnias indígenas e 

b) as educações escolares relacionadas ao universo não-indígena ocidentais/modernos/coloniais19. 

Atualmente existem diversos dispositivos legais que asseguram as educações específicas 

diferenciadas, interculturais e bilíngues quando estudantes indígenas residem dentro dos (TI) 

Territórios demarcados como: a Constituição Federal de 1988; Lei de Diretrizes de Bases da 

Educação- LDB 1996, Educação escolar indígena no Governo Federal – Decreto nº 26, de 

 
19 Sobre as diferenças educacionais que envolvem educações para populações indígenas e não-indígenas ver os 
trabalhos de NASCIMENTO, Rita Gomes do. Educação escolar dos índios: consenso e dissensos no projeto de 
formação Tapeba, Pitaguary e Jenipapo-Kanindé. UFRN, Natal, 2006 e D`ANGELIS, Wilmar da R. Aprisionando 
sonhos a educação escolar indígena no Brasil. Campinas-SP, Curt Nimuendaju, 2017 



 
 

87 
 

 
 

04.02.1991, Portaria sobre educação escolar indígena- Portaria Interministerial MJ/MEC nº 559, 

de 16.04.1991 e Diretrizes nacionais para o funcionamento das escolas indígenas – Resolução 

CEB nº 3, de 14.12.1999. Essas legislações ajudam a garantir os ensinos indígenas específicos 

diferenciados, interculturais e bilíngues. Porém, somente nas escolas em – Territórios Indígenas 

demarcados - depois de séculos de imposições educacionais coloniais pela perspectiva dos 

agentes/povos colonizadores desde contexto ultramarino ibérico aos estados-nações. 

Apesar da Constituição Federal de 1988 se caracterizar como um grande avanço para as 

questões educacionais indígenas dentro do campo jurídico brasileiro, esse dispositivo legal ao 

reconhecer as diversidades étnicas indígenas não contempla o caráter pluricultural e pluriétnico 

das etnias indígenas brasileiras no corpo do seu texto legislativo colocando todas as diversidades 

étnicas indígenas brasileiras no seu capítulo VIII na categoria – “supraétnica” – denominada: 

“Dos índios”.  

Existem dois artigos que destaco no trabalho: artigo 231. “São reconhecidos aos índios 

sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as 

terras que tradicionalmente ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e fazer 

respeitar todos os seus bens”. E o artigo 232 “Os índios, suas comunidades e organizações são 

partes legítimas para ingressar em juízo em defesa de seus direitos e interesses, intervindo o 

Ministério Público em todos os atos do processo”.  

Mesmo com os dois artigos contidos no capítulo VIII da Constituição Federal não são 

suficientes para dar conta do entendimento profundos das situações pluriétnicas/plurinacionais 

que envolvem pensar as mais de 305 etnias existentes. Isso gera vários entraves para a 

compreensão e para o reconhecimento do caráter pluriétnico brasileiro (várias etnias), das 

diferentes frentes de colonização relativas a cada povo, das transformações profundas que 

precisam ocorrer para os entendimentos plenos dessas diversidades étnicas e das especificidades 

relacionadas a cada uma das etnias existentes dentro do(s) Brasil(is), no diz respeito aos 

processos histórico-culturais e contemporâneas, gerando enormes dificuldades de 

implementações mais inclusivas de práticas educativas interculturais efetivas relativas as 

diversidades étnicas indígenas. Principalmente em espaços que operam sob a lógica do estado-

nação monocultural como a educação básica atual (URQUIZA, 20120, (SOUZA; 

NASCIMENTO, 2010).  



 
 

88 
 

 
 

Questões que já avançaram bastante em países da América Latina como Bolívia, Equador, 

Venezuela e Colômbia que conseguiram essa transformação dentro do ordenamento jurídico, 

além de avançar nas medidas para implementar a noção de estado plurinacional/pluriétnico 

para além do campo jurídico e reconhecem já desde suas Constituições Federais o caráter 

plurinacional e pluriétnico relativo as especificidades e demandas internas/externas de cada um 

de seus povos indígenas que constitui seus povos para sair do plano das enunciações 

(discursos/leis) e ir para o plano efetivo das práticas interculturais institucionais estatais 

(implementações interculturais de fato) (MAGALHÃES, 2012), (LALANDER; LEMBKE, 2017) 

e (DIAZ, 2017). 

  Nesse sentido, para grupos/indivíduos indígenas em contextos urbanos brasileiros as 

situações se apresentam ainda mais complexas, pois as cidades se erigiram como – cópia da 

metrópole colonial/patriarcal/ocidental/modernizante -, ou seja, apesar de utilizarem os braços 

indígenas e negros (em sua maioria) para as construções das cidades/metrópoles não reconhecem 

as presenças cotidianas desses segmentos étnicos (NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009: p. 21), 

(SEGATO, 2012). Em termos educacionais, ainda se apresentam escassos os trabalhos voltados 

para as presenças e atenção às educações de indígenas dentro das áreas urbanas (LUCIANO 

BANIWA, 2006), (NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009), (SOUZA; NASCIMENTO, 2010), 

(ANDRADE, 2013), (GUIRAU; SILVA, 2013), (URQUIZA, 2012, 2016). 

A terceira e última condição examinada: 3) educações coloniais impostas à indígenas. 

Esse modelo educacional como menciona (NASCIMENTO POTIGUARA, 2006, p. 28) 

vem como externalidades impositivas de um modelo educacional alheio aos aspectos 

socioculturais e históricos dos diferentes grupos étnicos indígenas - “educação para os índios”20 – 

homogeneizadores de povos nos vertiginosos caleidoscópios coloniais herdados por políticas 

educacionais anti-indígenas promovidas durante cinco séculos e até os dias atuais. 

 Modelo educacional, que vem como herança das múltiplas colonialidades dos 

saberes/poderes/seres (LANDER, 2005) empreendidas por políticas coloniais ibéricas 

ultramarinas e suas continuidades no presente sob os estados-nações republicanos (QUIJANO, 

2005), (CASTRO-GÓMEZ, 2005), (SEGATO, 2012). Nesses contextos, são percebidos 

constantes elos entre passados e presentes que deixam reflexos em muitas instituições 

 
20 Para compreender as diferenças entre “educação para os índios” e “educação dos índios” ver o trabalho de 
NASCIMENTO, Rita Gomes do. Educação escolar dos índios: consenso e dissensos no projeto de formação Tapeba, 
Pitaguary e Jenipapo-Kanindé. UFRN, Natal, 2006 



 
 

89 
 

 
 

educacionais desde gestões educacionais, tanto dentro de órgãos oficiais indigenistas quanto de 

educações básicas monoculturais coloniais, tornando enormes as barreiras, no sentido de se 

debater com maiores profundidades essas temáticas, nas garantias de implementações concretas 

da lei 11.645/2008 (obrigatória) e no sentidos de acionar e se garantir o acesso aos direitos plenos 

e integrais contidos nas legislações indigenistas vigentes como às educações específicas “mais 

inclusivas de fato” diferenciadas, interculturais e bilíngues  (não somente nas aldeias), mas 

estendidas também para estudantes nos diversos contextos urbanos (GUIRAU; SILVA, 2013) ou 

rurais.  

Mais complexo ainda, pois, as garantias permanentes desses debates envolvem 

formulações de políticas públicas interculturais/inter/multisetoriais, criação de conselhos, 

diretrizes, compartilhamento de saberes indígenas/não-indígenas, mobilizações de recursos e 

apoios técnico/ administrativos/logísticos/burocráticos entre várias esferas intersetoriais e 

multidisciplinares de órgãos estatais e educacionais: a) étnicos indígenas, b) indigenistas e c) 

órgãos educacionais estatais nas três esferas jurídico-administrativas 

federais/estaduais/municipais. Portanto, formulações de políticas públicas e educacionais 

interculturais, não reduzidas só ao âmbito federal, mas também estendidas nas esferas 

estaduais/municipais e debates interculturais deliberativos na formulação de políticas públicas 

intersetoriais específicas nessas múltiplas instituições e direções.  

Em muitas - Terras Indígenas demarcadas (TI) - as educações específicas diferenciadas, 

interculturais e bilíngues, já são realidades. O que possui maiores condições de 

materialidades/efetividades nas garantias das “educações indígenas específicas” - dentro dos 

territórios etnoeducacionais, mesmo com todas as problemáticas que apresentam 

(NASCIMENTO POTIGUARA, 2006), (D´ANGELS, 2017). Situações bem diferentes de grupos 

e indivíduos indígenas isolados dentro de “contextos mais individualizados” como são vistos nos 

espaços urbanos quando migram, mudam e permanecem por um tempo dentro das áreas rurais ou 

cidades. Havendo assim, uma grande ausência desses debates nos contextos educacionais 

coloniais urbanos com poucas experiências legislativas municipais ou estaduais brasileiras que se 

atentam às diferentes presenças/pertenças étnicas (ANDRADE, 2013, p. 32-33).  

As ausências de estatísticas educacionais dentro da educação básica sobre as presenças 

desses segmentos étnicos em áreas urbanas são outros pontos a serem observados. As estatísticas 

educacionais que existem são mais centradas em estudantes indígenas que estudam dentro dos 



 
 

90 
 

 
 

territórios indígenas demarcados - TI (CENSO ESCOLAR INDÍGENA, 1999, 2005)21. Para 

compreender essa situação é preciso compreender as profundidades dos processos históricos, 

seculares e colonizatórios envolvidos que enfrentam os diferentes povos/grupos/indivíduos 

indígenas e as problemáticas das imposições das educações coloniais em muitas sociedades 

indígenas, nas suas relações assimétricas seculares interculturais com povos colonizadores 

situações vivenciadas de formas diferenciadas para cada povo ao longo de séculos. Segundo 

Urquiza, 2016: 

Desde a chegada dos Jesuítas ao Brasil, em meados do século XVI, dá-se a prática 
do que se convencionou chamar a educação para o índio (cf. Meliá, 1979), ou 
seja, uma proposta de alfabetização a partir dos padrões ocidentais, onde os 
conteúdos, as práticas metodológicas e procedimentos de aprendizagem eram 
concretizados a partir das concepções dos educadores. Na verdade, a educação 
escolar era uma estratégia para facilitar a conversão (evangelização) e 
catequização das novas gerações, o que estava em consonância com o projeto 
colonial: integrar o índio como mão-de-obra na sociedade nacional. (URQUIZA, 
2016, p. 5). 
 

Segundo esse mesmo pensador os processos históricos que envolvem as educações 

coloniais voltadas aos povos indígenas podem ser divididos em quatro fases: 

Seguindo um texto conhecido, de Ferreira (2001, p. 71-111), podemos dividir, 
grosso modo, em quatro fases a história da educação escolar entre os povos 
indígenas no Brasil: a primeira seria durante o período colonial, quando a 
escolarização dos índios esteve a cargo exclusivo de missionários católicos. Até 
1759 quando foram expulsos do Brasil, os jesuítas usaram a educação escolar, 
entre outras coisas, para impor o ensino obrigatório em português como meio de 
promover a assimilação dos índios à civilização ocidental (cf. FERREIRA, p. 72). 
Pode-se dizer que o objetivo das práticas educacionais, neste período, era negar a 
diversidade dos índios, ou seja, acabar com suas culturas, ao mesmo tempo em 
que incorporavam os indígenas à sociedade nacional como mão-de-obra. Outras 
ordens religiosas, com o apoio do Estado, também seguiram com práticas 
semelhantes às dos jesuítas, como foi o caso dos/as salesianos/as, entre os Bororo 
(a partir de 1895) e Xavante no Mato Grosso (a partir de 1953) ou, no Alto Rio 
Negro, com atividades envolvendo várias etnias e que permaneceram até as 
últimas décadas do século XX: internatos, imposição do ensino do português em 
detrimento das línguas nativas, “metodologias próprias para ignorar os 
conhecimentos indígenas e seus pensadores: velhos, mestres de danças, 
entoadores de mitos, benzedores, ritos, casas rituais…” (RESENDE, 2008). 
(URQUIZA, p. 5, 2016) 

 

 
21 Existem censos escolares indígenas mais recentes (2015). Porém, não disponibilizados pelo MEC em materiais 
mais organizados e disponíveis para consulta como os materiais de pesquisas dos anos anteriores (CENSO 
ESCOLAR INDÍGENA 1999, 2005). Fonte: https://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2016-04/quase-
metade-das-escolas-indigenas-nao-tem-material-didatico-especifico (acesso em agosto 2020) 



 
 

91 
 

 
 

O antropólogo divide em quatro fases as situações históricas relacionadas às questões 

educacionais impostas às sociedades indígenas. Mas para esse trabalho, no intuito de visualizar as 

somatórias das raízes histórico-coloniais que envolvem os problemas educacionais seculares que 

afetam alguns dos mais de 305 povos e as complexidades de se pensar políticas públicas, 

educacionais e ações para essas problemáticas, dividimos em sete fases, já que se trata de 

questões seculares comuns para alguns povos e de imposições coloniais educacionais enfrentadas 

por diferentes povos étnicos. Divididas assim por “períodos histórico-coloniais”, para visualizar e 

acompanhar os processos das políticas educacionais coloniais impostas nos passados com seus 

reflexos nos presentes e suas permanências nas contemporaneidades. Assim seguem os períodos:  

1) Período colonial ([1500-1822] – 322 anos). Primeiras colonizações sob os comandos 

do rei português: Manuel I (1469-1521). Educações para povos indígenas com predominância de 

políticas educacionais missionárias de padres/missionários católicos com predominância de 

missionários jesuítas até serem expulsos no século XVIII ([1549-1759] – 210 anos). 

 Seguindo essa mesma política colonial, durante o século XVIII, prosseguem educações 

impostas por políticas anti-indígenas pelo “Diretório dos Índios” que proibiu a utilização da 

língua geral – Tupi antigo - além de mais de mil outras línguas indígenas a partir de 1758 e 

estímulo por políticas estatais de branqueamento por casamentos interétnicos priorizando o 

branqueamento de populações étnicas. Período em que marques de Pombal (1758-1798) como 

ministro de D. José I – O reformador (1714-1777) institui esse “diretório”. 

2) Período da monarquia imperial ([1822-1889] – 67 anos). Educações coloniais para 

indígenas sem um órgão indigenista centralizado específico. Educações coloniais a cargo de 

políticas instituídas pelo - “Regulamento das Missões de 1845 que estabelece sobre a catequese e 

civilização dos índios”. Ou seja, a continuidade das políticas educacionais pombalinas para 

indígenas sob encargos de instituições catequéticas católicas; Resolução do Senado (governo 

central) e suas províncias/localidades.  Podemos visualizar que apesar de centralizado no Senado 

- governo central monarquista - e nas denominações de governo central/províncias/localidades, é 

a partir desse período que os “germes” das complexificações do que futuramente viria a 

estabelecer como as três esferas político-jurídico-administrativas atuais: 

federais/estaduais/municipais. 

3) Período da república velha ([1889-1930] – 41 anos). Educações coloniais para 

indígenas com políticas educacionais coloniais aos encargos do Serviço de Proteção ao Índio 



 
 

92 
 

 
 

(SPI) em 1910 e diversas instituições missionárias católicas – (tendências 

positivistas/integracionistas);  

4) Período do estado novo/Abertura política ([1930-1964)] – 34 anos). Políticas 

educacionais coloniais ainda centralizadas no Serviços de Proteção ao Índio (SPI). Período de 

atenção as especificidades de políticas de educações bilíngues com a Convenção da OIT 107 da 

Organização Internacional do Trabalho de Genebra de 1957 (VERONEZ, 2005, p.85). Criação 

do “Dia do Índio” em 1943 pelo governo ditatorial de Getúlio Vargas (1930-1945). Única data 

disponível para se refletir sobre as temáticas indígenas (e educacionais indígenas) nas escolas 

públicas/particulares “convencionais não indígenas” brasileiras até os dias atuais. Continuidades 

das políticas educacionais integracionistas/assimilacionistas para povos e grupos/ indivíduos 

indígenas com algumas mudanças legislativas nas atenções aos ensinos das línguas maternas 

indígenas – reconhecimento por vias legislativas das educações bilíngues). 

5) Período da ditadura militar ([1964-1985] – 21 anos). Educações coloniais impostas a 

indígenas com políticas missionárias diversas (católicas/evangélicas). Período também que 

ocorrem algumas mudanças políticas educacionais com a criação da FUNAI vinculada ao 

Ministério do Interior a partir de 1967 e posteriormente ao Ministério da Justiça, do Estatuto do 

Índio em 1973 e as primeiras experiências nos anos 70 de escola étnica pensadas por/para 

indígenas como a experiência da escola indígena Tapirapé (D’ANGELIS, 2017, p.34).  

  6) Período democrático até as contemporaneidades ([1985-2021] – 36 anos). Políticas 

educacionais para indígenas transferidas para o Ministério da Educação e Cultura (MEC) nos 

anos 90 com garantia das educações indígenas específicas diferenciadas, interculturais e 

bilingues previstas na Constituição Federal de 1988, na Lei de Diretrizes e Bases de 1996 e outras 

legislações indigenistas internacionais. Porém, garantidas apenas dentro dos territórios indígenas 

demarcados (TI) e não estendidas para as áreas rurais/urbanas onde também se encontram grupos 

e indivíduos oriundos dos pertencimentos étnicos indígenas (IBGE, 2010). Políticas educacionais 

específicas como previstas nos dispositivos legais da Convenção 169 da Organização 

Internacional do Trabalho de 2004, na Declaração da ONU sobre os direitos dos povos indígenas 

de 2007, Decreto Presidencial nº 26/1991 e pelo novo projeto proposto no Estatuto dos Povos 

indígenas (2009) em tramitação no congresso sobre os direitos educacionais e civis atuais dos 

povos indígenas. 



 
 

93 
 

 
 

7) Desmonte de importantes políticas públicas indigenistas (e educacionais 

indigenistas). Fechamento do CNPI (Conselho Nacional de Política Indigenista - pelo decreto 

9.759/291922 - [2016 -2019] – 4 anos). Órgão colegiado de caráter consultivo, responsável pela 

elaboração, acompanhamento e implementação de políticas públicas voltadas aos povos 

indígenas. Fechamento SECADI (SECADI/MEC pelo Decreto nº 9.465/2919 – [2012-2019] – 7 

anos) – Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão em janeiro de 

2019. Órgão federal responsável dentre outros órgãos federais (estaduais/municipais), por tratar 

de políticas educacionais para valorização das diferenças e das diversidades socioculturais 

inclusive pela inclusão e permanência de indígenas de diferentes povos nas áreas educacionais 

em todos os níveis, etapas e modalidades visando a promoção de políticas públicas intersetoriais. 

 Desenvolvia ações no campo de “Educação de Jovens e Adultos, Educação Especial na 

perspectiva inclusiva, Educação Ambiental e em Direitos Humanos, Educação do Campo, 

Indígena e Quilombola e Educação para as Relações Étnico-Raciais” desde 2012. E 

consequentemente o fechamento do CNEEI (Conselho Nacional de Educação Escolar 

Indígena),23 criado pela Portaria nº 734/2010, órgão colegiado que possui(a) caráter consultivo e 

tem/tinha como atribuição assessorar o MEC na formulação de políticas para a educação indígena 

funcionando desde ([2010-2019] – 9 anos). 

Essas divisões se fazem necessárias, para compreender o trabalho de garimpagem desde 

raízes históricas e as somatórias contemporâneas das múltiplas complexidades que enfrentam os 

diversos povos/grupos/indivíduos indígenas e dos diferentes processos colonizatórios que 

enfrentam com suas continuidades nos presentes, despojados de suas formas organizacionais 

educativas para imposições históricas do pensamento social 

colonial/ocidental/patriarcal/moderno/capitalista de pretensão ao universal (LANDER, 2005, p. 

8). Nesse sentido, visualizar os períodos históricos cumulativos em relação as políticas 

educacionais impostas as sociedades indígenas ajuda a perceber: 1) relações assimétricas de 

poder e políticas desiguais entre os diferentes povos indígenas e povos colonizadores e 2) órgãos 
 

22  Os seguidos desmontes das políticas indigenistas do atual governo afetam principalmente destinações de políticas 
públicas específicas, sociais e educacionais para as populações indígenas (e outras) propostas nesse trabalho. Fontes: 
https://cimi.org.br/2019/04/extincao-conselhos-sociais-ressalta-vies-autoritario-antidemocratico-governo-bolsonaro/ 
(acesso setembro 2020) e http://www.justificando.com/2019/01/17/extincao-secadi-campo-educacao-conjuntura-
atual/ (setembro de 2020) 
23 Além do importante órgão do Conselho Nacional de Educação Escolar Indígena (CNEEI). Fonte: 
http://capes.gov.br/36-noticias/3862-mec-institui-comissao-nacional-de-educacao-escolar-indigena  (acesso setembro 
de 2020)  https://cimi.org.br/2020/07/nota-repudio-exclusao-povos-indigenas-conselho-nacional-educacao/ (acesso 
setembro de 2020) 



 
 

94 
 

 
 

responsáveis pelas imposições de educações coloniais e integrações forçadas de sociedades 

indígenas durante mais de quatro séculos e meio ([1500-1988] – 488 anos), para indígenas 

residentes nas Terras Indígenas demarcadas (TI). E ([1500-2021] - 521 anos) para algumas 

sociedades indígenas que enfrentaram os primeiros processos colonizatórios além de 

grupos/indivíduos indígenas residentes, crescidos ou transeuntes em áreas rurais/urbanas (IBGE, 

2010).  

Além disso, podemos visualizar que só depois desse longo período, foi possível através da 

redemocratização do país com a Constituição Federal de 1988 e da LDB de 1996, as garantias 

dos direitos às educações indígenas específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues 

(educações indígenas x educações escolares indígenas). Porém, garantidos somente dentro dos 

territórios indígenas demarcados (TI), com sua não extensão para indígenas que migram para 

outras áreas rurais/urbanas atuais: áreas administradas por órgãos educacionais federais/26 áreas 

estaduais/1 distrital federal/5570 áreas municipais. Não garantidas suas extensões quando 

indígenas migram para as cidades, ou seja, educações indígenas específicas ausentes nas escolas 

públicas/particulares das áreas rurais/urbanas (GUIRAU; SILVA, 2013).  

Faz necessária também, para visualizar e compreender as dificuldades de se abordar as 

temáticas indígenas dentro dos contextos escolares urbanos sem perder de vista as vertiginosas 

políticas educacionais coloniais antiindígenas praticadas durante séculos com seus efeitos e 

atravessamentos em todos os níveis das vidas para grupos não-brancos incluindo 

povos/grupos/indivíduos indígenas (CASTRO-GÓMEZ, 2005, p. 82) até os dias atuais. A única 

data em que as sociedades indígenas são lembradas dentro das escolas públicas urbanas 

brasileiras de educações não-indígenas, porém, (com muitas presenças indígenas negadas) – com 

todas as suas problemáticas e lacunas – ainda é o “Dia do Índio”. Data essa, criada em 1943 no 

governo ditatorial de Getúlio Vargas (1930-1945). Isto é, institucionalmente existem (1943-2021) 

78 anos de “Dia do Índio”, comemorado em algumas escolas públicas/particulares, geralmente 

primárias, depois de mais de quatro séculos e meio (1500-1988) de imposições escolares 

coloniais para os povos indígenas e suas/seus ascendentes, residentes nas aldeias ou “territórios 

tradicionais” e quinhentos e vinte e um anos (1500-2021) para indígenas residentes e 

socializadas/os nos contextos coloniais em áreas rurais/urbanas.  

Dessa forma, podemos refletir que temos - 1 (um) dia - dentre os 365 trezentos e sessenta 

e cinco dias do calendário gregoriano adotado pela sociedade ocidental; para tratar de 



 
 

95 
 

 
 

problemáticas penta-centenárias complexas, seculares, desiguais entre povos indígenas e não 

indígenas. Problemáticas multifacetadas e multidimensionais que assolam sociedades, indivíduos 

e grupos indígenas dentro e fora de seus territórios (nas áreas rurais/cidades) nas escolas públicas 

de educação básica monocultural (focados geralmente em níveis primários) e abordar as imensas 

pluralidades étnicas das mais de 305 etnias diferentes de povos indígenas (seus 

grupos/indivíduos). Questões que dizem respeito também a todas/os as/os brasileiras/os 

(mestiças/os indígenas e não-indígenas) que vivem sob os territórios originários indígenas e cuja 

temáticas precisam ser inseridas dentro dos contextos educacionais convencionais cotidianos. 

  Em termos educacionais monoculturais, essa data é insuficiente para dar conta das 

complexas problemáticas históricas seculares e referentes às cumulativas imposições coloniais 

diante das formas educacionais que envolvem os diferentes povos indígenas (anteriores e 

contemporâneos) e não dá conta dos processos de colonizações que prosseguem em permanente 

curso (SEGATO, 2012, p. 121). Além disso, existem as ausências desses debates para se pensar 

sobre educações indígenas seja vivendo nas áreas rurais ou contextos urbanos onde também se 

encontram pessoas desses pertencimentos étnicos IBGE (2010), (URQUIZA, 2012), 

(ANDRADE, 2013), (GUIRAU; SILVA, 2013). Portanto, mesmo diante desses desafios, as 

presenças indígenas/mestiças/pardas têm que ser levadas em consideração, pois existem 

estudantes dentro das educações básicas convencionais pertencentes aos diferentes povos 

indígenas que estão inseridas/os dentro escolas públicas/particulares de educação monocultural 

em todo o território nas contemporaneidades (SOUZA; NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 

2012).  

Estabelecer uma data, não é condição suficiente diante de tamanhos desafios e não 

institui-la como forma de demarcar uma “oficialidade” dentro do calendário escolar, é como 

“passar em branco” o que dificulta ainda mais quaisquer legitimidades pedagógicas, sociológicas, 

antropológicas, jurídicas, legislativas, etc; e de compreensões para que ocorram os enraizamentos 

escolares ( de rotinizações das temáticas indígenas) como forma de incorporar em abordagens de 

formas mais equilibradas, equitativas e contínuas sobre as temáticas indígenas nesses espaços e 

que sustentem saberes e contribuições históricas indígenas passadas, presentes e futuras de 

formas mais inclusivas, integrais e simétricas dentro desses contextos educacionais.   

 Fora dessa data, fica bem difícil propor continuidades ou debates em profundidades de 

reflexões permanentes, mais completas e consistentes que visualizem as problemáticas complexas 



 
 

96 
 

 
 

anteriores e contemporâneas que os diferentes povos e indivíduos indígenas enfrentam e propor 

práticas pedagógicas de projeções mais permanentes das temáticas educacionais interculturais 

inclusivas onde indígenas urbanos também se encontram (GUIRAU; SILVA, 2013).  

Além disso, o único dispositivo legal que pode sustentar as práticas pedagógicas 

permanentes e cotidianas dentro das escolas públicas é a legislação Lei 11.645 promulgada 

apenas no ano de 2008 que vem de forma lacunosa pois, não aponta de forma mais aprofundada 

(sob formas de atribuições político-jurídico-administrativas, por exemplo) as 

corresponsabilidades intersetoriais interculturais de órgãos étnicos indígenas, indigenistas, 

gestões educacionais das três esferas (federais/estaduais/municipais). No sentido de se garantir de 

forma logística, sistêmica, estrutural e concreta as materializações, extensões, continuidades 

substanciais efetividades tanto da legislação acima quanto das “educações diferenciadas, 

interculturais e bilíngues” à(o)s estudantes indígenas como destinatárias/os finais em contextos 

urbanos (GUIRAU; SILVA, 2013). Ou seja, reconhecendo as presenças de estudantes indígenas 

não só nas aldeias, mas também dentro das cidades, (com destinação de recursos, cadeiras 

consultivas, contratação de professoras/es, levantamento de pesquisas/estatísticas, atenções 

permanentes às especificidades interculturais e bilíngues, etc) e implementações de formas 

efetivas no sentido de se materializar essas legislações (lei 11.645/2008 e extensão do direito a 

educação indígena diferenciada intercultural) dentro das escolas em práticas interculturais e 

conhecimentos básicos tanto para indígenas quanto para não-indígenas.  

Ou seja, nas práticas pedagógicas, a efetivação desse dispositivo legal fica aos encargos 

das proposições (que podem ocorrer ou não) de gestoras/es educacionais locais (diretoras/es, 

coordenadoras/es, etc), ou professoras/es das áreas de artes, histórias e literaturas. Estando 

ausente na escrita dessa legislação a disciplina de “sociologia” – pela promulgação (validação) de 

sua obrigatoriedade - lei 11.684/2008 - ter sido três meses posterior a lei 11.645/2008. Portanto, a 

promoção desses debates dentro das escolas públicas ou sala de aula fica à mercê de “projetos ou 

propostas transversais e/ou pontuais” com maiores suportes “legais” para essas disciplinas. Uma 

proposta nesse sentido já é mencionada (mas não especificadas passo a passo as regulamentações/ 

atribuições de corresponsabilidades político-jurídico-administrativas interculturais/intersetoriais 

estatais), na Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho de 2004 (Parte VI 

Educação e Meios de Comunicação); na Declaração ONU sobre os direitos dos povos indígenas 

(2007) e vem sendo pensado por formuladoras/es do novo “Estatuto dos Povos Indígenas” 



 
 

97 
 

 
 

Projeto de Lei 2057, de 1994 reformulado em 2009 pela Comissão Nacional de Política 

Indigenista (CNPI) em contraposição aos projetos integracionistas contidos dentro do “Estatuto 

do Índio de 1973”. Porém, ainda está em tramitação no senado federal (congresso nacional). 

Nesse sentido, além das dificuldades de implementação da lei 11.645/2008, os 

dispositivos que legais indigenistas vigentes que garantem os reconhecimentos as educações 

específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues, não são estendidas a estudantes indígenas 

urbanas/os o que necessita de maiores espaços para debates e acionar diálogos interculturais 

deliberativos – “enclaves deliberativos” – permanentes (LALANDER; LEMBKE, 2017, p.195), 

com diversos setores das áreas indígenas e não indígenas, órgãos educacionais intersetoriais, 

antropológicas, sociológicos (ciências sociais) e multiprofissionais/disciplinares em todos os 

níveis educacionais; de gestões às formações de profissionais das educações nas diversas áreas. 

Para maiores atenções, informações e visualizações sobre as complexas realidades enfrentadas 

secularmente pelos diferentes povos indígenas brasileiros, e indivíduos ascendentes que também 

estão presentes dentro das educações básicas não-indígenas (SOUZA; NASCIMENTO, 2010) 

(URQUIZA, 2012).  

Nesse sentido, refletir também que geralmente são pessoas não-indígenas que estão à 

frente dos órgãos estratégicos educacionais estatais monoculturais. Portanto, pensar em como 

estabelecer diálogos interculturais deliberativos de fato mais horizontais, equitativos e respeitosos 

com povos/grupos/indivíduos indígenas (e na ausência de representantes indígenas buscar 

dialogar com especialistas e estudiosas/os nas questões). No sentido de buscar entender as 

relações interculturais para compreensões/compensações históricas dos processos colonizatórios 

que enfrentam cada povo (dos mais de 305 existentes). Visualizando suas contribuições 

anteriores e contemporâneas dentro das historiografias indígenas, não-indígenas com suas 

contribuições nas formações das relações societais brasileiras e dos reconhecimentos atuais das 

presenças de indivíduos indígenas e mestiças/os indígenas (SEGATO, 2012), (IBGE, 2010) 

dessas sociedades dentro também das escolas públicas de educação básica monocultural vivendo 

em contextos rurais/urbanos. 

  Nesse sentido, as ciências sociais ou (ensinos de sociologias) (GOULART, 2012), 

(CHATES, 2015, 2016) e outras áreas podem contribuir com o redimensionamento de 

conhecimentos em abordagens básicas de nortes históricos mais completos, menos distorcidos, 

esvaziados ou míopes diante dessas múltiplas e complexas realidades indígenas (IBGE, 2010), 



 
 

98 
 

 
 

diminuindo as ignorâncias generalizadas que pairam sobre as temáticas étnicas indígenas dentro 

das educações básicas, nas áreas pedagógicas, antropológicas e sociológicas, nas escolas públicas 

com docentes e alunas/os que prosseguem reproduzindo visões etnocêntricas, eurocêntricas, 

essencialistas e generalizantes com insensibilidades diante de realidades complexas enfrentadas 

cotidianamente pelos diferentes povos indígenas (seja em coletivos ou grupos/indivíduos) e na 

maior atenção na formação de professoras/es em todos os níveis e áreas de gestões educacionais 

(inclusive de sociologia ou ciências socias (GOULART, 2012), (CHATES, 2015, 2016) em 

universidades e nas formações de professoras/es) . 

Esses debates têm que parar de ser vistos como temáticas “menores”, “irrelevantes”, 

“residuais” ou relegados aos passados coloniais (GOULART, 2012, p. 11) dentro de órgãos 

educacionais hegemônicos/homogeneizados (inclusive dentro da própria área de sociologia). A 

pensadora GOULART, 2012 nos ajuda a refletir sobre essas situações: 

No desenvolver de todo o capítulo, as menções feitas aos povos indígenas 
específicos referem-se a diminuição dessa população, notem: “São 
exemplos de grupos étnicos, entre outros, os índios xavantes e javaés do 
interior de Goiás (...) número extremamente reduzido.” (p.126, grifo 
meu). De forma geral, quando a temática indígena é evidenciada voltamos 
ao passado colonial, em que os europeus tomam o espaço histórico, 
simbolizados como grandes desbravadores e construtores de nossa nação, 
como nos mostra o livro atual: “Nosso país é uma “aquarela” de grupos 
étnicos! Constituída por meio da colonização (século XVI) e depois, pelas 
imigrações por volta dos séculos XVIII e XIX. (GOULART, 2012, p. 11) 

 

 Mudar todo o cenário da educacional monocultural vigente dentro das escolas públicas 

cuja educação industrial e bancária (FREIRE, 2000) viceja, não está ao nosso alcance. 

 Principalmente por essas temáticas serem problemáticas cumulativas seculares, 

desafiadoras e complexas, mas que precisam ser problematizadas nas perspectivas de 

formulações de políticas públicas educacionais específicas que operem sobre outras lógicas e 

transformem realmente as práticas cotidianas desde “dentro” dessas instituições sociais. Porém, 

faz-se necessário levantar estatísticas, sistematizar estudos étnicos, trazer conhecimentos e 

produções didáticas indígenas e não indígenas, levantar mapeamentos de estudantes indígenas em 

escolas públicas ou bairros residenciais (GUIRAU; SILVA, 2013, p. 12), produção de pesquisas e 

reflexões no sentido de contribuir para produzir conhecimentos que apontem essas 

complexidades para serem compreendidas de formas universais básicas (para indígenas e não-

indígenas). Nesse sentido os desafios são ainda maiores e complexos.  



 
 

99 
 

 
 

Ou seja, produzir conhecimentos para se obter um alcance em todas as esferas desde os 

níveis básicos, universitários e os diferentes órgão educacionais para maiores esclarecimentos 

sobre as profundidades históricas das problemáticas cumulativas colonizatórias e educacionais 

que atingem e envolvem as sociedades e indivíduos indígenas (anteriores e contemporâneas) e de 

apontar quais caminhos podem ser implementados para se obterem conhecimentos de cada etnia 

específica dentre as mais de 305 etnias existentes dentro das escolas públicas em perspectivas 

pluriétnicas, integrais e interculturais de imbricações internas/externas de fato desde de baixo e 

de cima (NASCIMENTO, 2006), (LALANDER; LEMBKE, 2017) visto que todos esses povos (e 

indivíduos dispersos) interagem com pessoas oriundas tanto de povos nativos/mestiços quanto de 

povos estrangeiros/mestiços.  

Dessa forma, refletir que a simples “presenças minoritárias de estudantes indígenas” ou 

“presenças microcósmicas” de indivíduos pertencentes a diferentes povos/etnias traz consigo 

diferentes contextos histórico-culturais cujas formas de pensar sobre essas presenças precisam ser 

transformadas em conhecimentos básicos em profundidades para que compreendam as histórias 

seculares que carregam enquanto indivíduos pertencentes também a coletivos indígenas.  

Um exemplo pode ser mencionado no caso da estudante indígena Xerente (TO/SP) que 

será refletido abaixo. Se existe uma estudante indígena do povo Xerente que se encontra dentro 

da escola pública no estado de São Paulo; na cidade de Tupã com 65.700 habitantes num 

complexo étnico dentro de uma escola pública com 1033 estudantes de origens étnicas diferentes, 

que sejam produzidos conhecimentos básicos onde todas as pessoas (funcionárias/os, gestoras/es, 

professoras/es, estudantes, etc) possam conhecer em profundidade (e não na superficialidade), 

sobre as complexidades históricas que acompanham e envolvem o povo e indivíduos dispersos do 

povo Xerente, a importância dessas presenças dentro desse contexto e as contribuições desse 

povo/grupo/indivíduos (anteriores e atuais) para as raízes históricas brasileiras/os e as 

importâncias de serem debatidas de formas universais e não residuais (conhecimentos básicos 

sobre o tempo de colonização enfrentado por esse povo, línguas nativas, etc; compartilhado 

saberes básicos, por exemplo, em formas de pôsteres ou materiais étnicos dentro das escolas). 

Nesse sentido, podemos refletir: como dar conta das complexidades e particularidades 

étnicas que compõem as escolas públicas brasileiras (tanto étnicas indígenas, mestiças, quanto 

estrangeiras), das relações assimétricas entre “minorias indígenas” (cerca de 900.000 indígenas 

arredondado para 1) em comparação com as outras maiorias étnicas (em milhões): 91 



 
 

100 
 

 
 

(brancas/os), 82 (pardas/os), 14 (pretas/os), 2 (amarelas/os) como demonstrados por estatísticas 

como IBGE (2010)? Como garantir que sua extensão educacional seja garantida onde essas/es 

estudantes indígenas estiverem ou forem estudar e não só dentro dos territórios indígenas mesmo 

as etnias secularmente negadas? Como pensar educações mais inclusivas de fato e não de 

“falácia” com garantias das permanências, extensões e reconhecimentos de suas especificidades 

étnicas indígenas/brasileiras (epistêmicas, histórico-antropológicas, culturais, linguísticas, etc; 

diferentes)? Como buscar práticas pedagógicas que estimulem as convivências interculturais de 

fato e não os combates às diferenças nas permanências concretas das valorizações das etnicidades 

dentro das escolas? Como fazer perceber que “as inclusões de fato” são questões mais refletidas e 

“praticadas” para as pessoas de necessidades especiais (cognitivas, motoras, auditivas, etc) e nada 

praticadas quando se trata de inclusões étnicas indígenas com políticas efetivamente mais 

inclusivas: diferenciadas, interculturais e bilíngues também dentro dos espaços educacionais 

monoculturais havendo assim ganhos para ambas as partes (etnias indígenas/não-indígenas)?  

Por fim, esse trabalho busca contribuir para levantar reflexões e apresenta uma pequena 

proposta de intervenção intercultural antropológica-sociológica de conhecimentos didático-

pedagógicos básicos mais condizentes com essas realidades, que pode ser utilizado dentro do(s) 

ensino(s) de sociologia(s) e não como um fim único. Aponta como fio condutor visualizar as 

complexidades históricas que atingem os povos/grupos/indivíduos indígenas sem perder de vista 

as hipossuficiências políticas/históricas/educacionais/sociais que acompanham suas demandas 

indígenas quando inseridas nos contextos pan-indígenas/mestiças/os brasileiros, 

pluriétnicos/multiculturais/multidimensionais nas interações seculares assimétricas e de poder 

que enfrentam. Questões que se apresentam como desafios também para gestoras/es políticas/os, 

profissionais técnicas/os-administrativos, funcionárias/os, educadoras/es, etc; dentro das escolas 

públicas brasileiras visto que muitas/os estudantes desses segmentos se encontram nesses 

espaços, porém ignoradas/os cotidianamente pelas políticas educacionais 

hegemônicas/homogeneizadas e/ou pelas/os próprias/os gestoras/es e profissionais das educações. 

 

2.5 SOCIOLOGIA MONOCULTURAL X SOCIOLOGIAS PLURICULTURAIS 

 

 Breve histórico da ciência sociologia e do ensino da(s) sociologia(s) no(s) Brasil(is) 



 
 

101 
 

 
 

Depois desse longo percurso sobre as temáticas educacionais indígenas, com base nas 

reflexões acima, podemos nos questionar sobre o surgimento da sociologia no século XIX 

enquanto ciência e o ensino de sociologia no século XX nas escolas secundaristas. Introduzimos 

com a seguinte pergunta: quem veio primeiro, as relações somatórias de três séculos e meio XVI, 

XVII, XVII e XIX de imposições coloniais educacionais aos povos indígenas antes dessa ciência 

social ou o surgimento da ciência sociologia na metade do século XIX? Os processos 

cumulativos históricos de colonialismos, expropriações territoriais, racismos, imposições 

catequéticas, linguísticas, educacionais, territoriais, etc; sobre as diferentes sociedades indígenas 

ou os modelos de sistema-mundo ocidentais capitalistas e as lutas de classes nas sociedades 

europeias ditas modernas/ocidentais? 

Introduzo com essas reflexões pois, temos que pensar que a sociologia – enquanto ciência 

- surge em contextos históricos dominantes coloniais, preocupada com os problemas 

concentrados no continente europeu por volta da metade do século XIX sob a égide de ideais 

liberais, nacionalistas e socialistas. Portanto, é uma ciência “recente” de quase um século e meio. 

 Enquanto as sociedades indígenas brasileiras (e seus muitos saberes) já estavam sob os 

múltiplos efeitos e enfrentamentos de três séculos e meio de políticas colonizatórias ultramarinas 

ibéricas sob influências de ideais renascentistas, teológicos cristãos, iluministas, etc; incidindo de 

diversas maneiras sob suas vidas e nas educações impositivas dentro dos territórios nativos. E no 

século XIX, o Brasil já sob políticas monarquistas, de herança ibérica se estabelece dentro dos 

territórios indígenas como um “país independente” desde 1822 vivenciava seu contexto de 

“monarquia-independente”. 

 Temos que lembrar que os povos europeus ou o Velho Mundo foram (e alguns 

prosseguem sendo), os maiores beneficiários das riquezas expropriadas das Américas indígenas 

como um todo (GALEANO, 2000), assim como do sistema mundo moderno-colonial-capitalista 

(MIGNOLO, 2005, p. 34). Portanto, destinatários finais da opulência gerada pelas extrações de 

riquezas, desorganizações tribais e sistemas escravagistas que sustentaram (e sustentam) 

justificativas coloniais e violências diversas sofridas por diferentes povos/indivíduos indígenas 

dentro do(s) Brasil(is), particularmente em nome de projetos modernizadores-coloniais 

(SEGATO, 2012, p. 110). Dessa forma, a ciência sociologia, assim como os capitalismos, 

também são frutos dessas conjunturas históricas e relações colonialistas seculares de povos 



 
 

102 
 

 
 

colonizadores sob os demais povos colonizados das Américas indígenas e outros continentes 

(GALEANO, 2000). 

Ela (ciência sociologia), surge na metade do século XIX como ciência preocupada 

também com os problemas oriundo das metrópoles coloniais concentrados no continente europeu.  

 Portanto, bem distantes de muitas realidades enfrentadas pelas sociedades indígenas 

nesse período num Brasil monárquico: herdeiro das políticas impositivas de colonizações ibéricas 

(metrópole monárquica portuguesa), com povos há séculos subjugados por imposições de 

relações desrespeitosas perante as práticas culturais e saberes das sociedades aqui existentes sob 

vigência de três séculos de intrusão colonial (1500-1822) e de políticas monarquistas (1822-

1889) estabelecidas já dentro desse território. Dessa forma, enquanto no continente europeu se 

consolidava a “ciência sociologia” na metade do século XIX, no(s) Brasil(is), ainda eram 

vigentes políticas monarquistas de heranças ibéricas: colonialistas, androcêntricas, racistas, 

etnocêntricas, patriarcais, escravagistas, catequéticas, expropriadoras de terras nativas, agrários-

exportadores, desagregadoras dos tecidos comunitários indígenas, etc; (GALEANO, 2000), 

(SEGATO, 2012). 

 Sistemas sustentados por visões etnocêntricas de projetos civilizacionais das elites 

governantes ultramarinas ibéricas e “monárquicas-independentes” já estabelecida dentro desse 

território. Dessa forma, enquanto no continente europeu eclodiam os movimentos nacionalistas, 

liberais, socialistas, de classes sociais e consequentemente resultando no surgimento da ciência 

sociologia. O Brasil monárquico prosseguia predominantemente agrário-exportador, escravagista, 

sob governo centralizado, herdeiro de cumulativas arqueologias de violências históricas 

(CLASTRES, 1978) praticadas contra os primeiros povos sob justificativas de políticas 

civilizacionais estrangeiras de posturas colonialistas, impositivas, etnocêntricas e desiguais em 

relação às autonomias/autogovernos das sociedades indígenas em todas as dimensões de suas 

vidas incidindo inclusive nas questões educacionais e existenciais até os dias atuais numa 

constante história ainda não “terminada”. (CAPACLA, 1995, p.16-17). 

 Portanto, existem profundidades históricas de apagamentos dos primeiros povos que 

quaisquer trabalhos ou abordagens educacionais, históricas, pedagógicas, antropológicas, 

sociológicas, políticas, jurídicas, linguísticas, socio-cosmológicos, museológicas, etno-

medicinais, etc; precisam mergulhar e levar em consideração quando se trata de analisar as 

profundas e desiguais dinâmicas históricas educacionais atuais dada as interações de sociedades 



 
 

103 
 

 
 

indígenas com povos colonizadores que refletem como problemáticas também nas 

contemporaneidades.   

No(s) Brasil(is), a consolidação do ensino de “sociologia institucional” nas escolas 

secundárias se deu de forma tardia também centradas em escolas concentradas nas áreas 

metropolitanas no começo do século XX. Portanto, o(s) ensino(s) de sociologia(s) pensados para 

contextos metropolitanos “civilizacionais” ocidentais estabelecidos nos centros urbanos. Ou seja, 

não contemplando também os saberes e conhecimentos não-ocidentais indígenas ligados as 

diversidades de biomas, das áreas rurais, os saberes pluriétnicos tradicionais indígenas diversos, 

contextos esses, de onde oriunda os saberes das sociedades indígenas em suas diferentes relações 

com a natureza (etno-geográficas/cosmológicas). De início, a sociologia no ensino secundário é 

implementada no começo do século XX contemplando os cursos normais (preparatório ou de 

formação de professoras/es primárias/os) e apenas escola federal restritas a escola do distrito 

federal – Rio de Janeiro - capital do Brasil à época (MORAES, 2011, p. 361), (MEUCCI, 2015, 

p. 252). Seu surgimento enquanto disciplina e estabelecimento institucional nas áreas 

educacionais secundárias e universitárias são controversas, mas algumas/es pesquisadoras/es 

como (MEUCCI, 2007), (SILVA, 2010), (MORAES, 2011) apontam que algumas políticas 

educacionais começam a ser formuladas para o ensino secundário no final do século XIX dando 

continuidade no início do século XX. Dentro das universidades, seu estabelecimento se deu 

também de forma tardia com a criação das primeiras universidades públicas em algumas capitais 

e os cursos de ciências sociais apenas no início do século XX. 

No ensino secundário, entre idas e vindas o ensino de sociologia oscila nas políticas 

educacionais do século XX sendo estabelecido seu maior tempo de garantia nos currículos entre 

os anos de ([1925-1942] – 17 anos), findando com a Reforma Capanema ainda no governo 

ditatorial de Getúlio Vargas (1930-1945) em 1942. Depois desse período em diante, fica ausente 

dos currículos das escolas secundárias reaparecendo em algumas escolas depois da 

redemocratização do país. Ausência curricular essa, que (MORAIS, 2011, p. 363) interpreta mais 

como uma indefinição da burocracia estatal educacional (voltada para a preparação de cursos 

superiores), preocupada com a gestão dos custos de implementação dessa disciplina no ensino 

médio do que pelas questões político-ideológica nos currículos, sendo retomadas as discussões 

apenas nos anos 80 de forma opcional nas escolas de alguns estados (MEUCCI, 2015, p. 255) 

dada a abertura democrática do país. 



 
 

104 
 

 
 

  E enfim, depois de oscilar entre várias discussões, debates políticos, propostas 

educacionais, vetos estatais ou presidenciais, de mudanças educacionais advindas com a Lei de 

Diretrizes e Base de 1996, aos poucos consegue-se estabelecer um norte para a obrigatoriedade 

do ensino de sociologia no ensino médio nas escolas públicas/particulares em âmbito nacional. 

Depois de uma década de discussão (1998-2008), consegue-se enfim a sua obrigatoriedade com a 

legislação 11.684/2008 para todas as escolas públicas/particulares do país garantindo dessa 

forma, os reforços e legitimidades institucionais educacionais dentro da educação básica 

monocultural das áreas de ciências sociais e os ensinos de sociologias escolares (MEUCCI, 2015, 

p. 252). 

Outras questões a serem pontuadas, são que talvez as dificuldades entre as duas 

legislações a saber: 11.645/2008 (obrigatoriedade das “temáticas” histórias/culturas 

indígenas/afro-brasileiras) e a 11.684/2008 (obrigatoriedade “disciplina” e ensino de sociologia), 

com o mesmo período cronológico (uma década), se dá principalmente pelas dificuldades de 

inserções de legitimidades institucionais da primeira legislação por ser vista como legislação 

ligada a povos e saberes não-ocidentais. Portanto, tratada como “demandas menores” ligada a 

povos não ocidentais e pessoas oriundas das “camadas populares”. Dessa forma, não ligada aos 

saberes ocidentais de formação de quadros das “elites” (como foi o ensino de sociologia) além 

das profundas raízes históricas das “colonialidades dos saberes/poderes/seres” (LANDER, 2005), 

(STREVA, 2016) que atravessam as hierarquias, estruturas racistas e sistemas de opressões nas 

relações de poder inter/multiculturais entre indígenas e não-indígenas também nas áreas 

estratégicas de formulações e promoções de políticas educacionais atuais.   

A primeira legislação (lei 11.645/2008), por ser vista como de alçadas somente das áreas 

antropológicas (GOULART, 2012, p. 18) e ligadas a saberes não-ocidentais ou às demandas das 

“camadas populares”, se reduz a uma “temática menor”, “temática transversal”, “temática 

pontual”, etc. Portanto, como temática secundária com grandes dificuldades de 

incursões/incorporações institucionais inclusive epistêmicas dentro de contextos institucionais 

educacionais monoculturais (contextos epistemicidas dos saberes tradicionais, línguas maternas 

indígenas, simbologias étnicas positivadas, valorizações das pertenças étnicas, etc). Portanto, por 

se tratar de demandas de povos não ocidentais, por não ser baseado numa formação 

“eurocentrada” (como se apresentam os currículos e a própria ciência de sociologia), a primeira 

legislação é tida como, “ciências menores”, “demandas menores”, “saberes menores”, etc. Ou 



 
 

105 
 

 
 

seja, recebe o lugar de “temática” que pode ocorrer ou não durante o ano letivo sem uma 

constância institucional curricular ou disciplinar (incursões de rotinas dos saberes indígenas: 

diferenciados, interculturais e bilíngues) dentro das escolas. Dessa forma, não é um componente 

curricular ou “disciplinar de rotina” como o ensino de sociologia (MEUCCI, 2007, p.33), que 

conquistou sua institucionalização escolar (MEUCCI, 2015, p. 253) de caráter obrigatório, a 

partir de movimentos políticos diversos, geralmente ligados às elites intelectuais e políticas 

brasileiras. Portanto, não existe o mesmo movimento de institucionalização/profissionalização/ 

“rotinização” para dentro ensino básico monocultural sobre as temáticas/educações indígenas 

específicas com o mesmo estatuto e reconhecimento dos seus saberes étnicos.  

O mesmo movimento, ou seja, a corrida para inserção de 

institucionalização/profissionalização das temáticas indígenas como componente curricular 

básico “disciplinar/ensino” ou de “rotina” não ocorre para “dentro da educação básica 

convencional”. Como por exemplo, lutas por formações/profissionalização de categorias 

profissionais específicas nas temáticas, com incursões dos saberes indígenas, práticas 

interculturais ou saberes antropológicos acadêmicos, jurídicos, linguísticos, socio-cosmológicos, 

legislativos, etc. Ficando mais como uma “temática transversal e pontual” à critério de 

gestoras/es e profissionais da educação básica incluí-la (ou não) dentro das escolas (mesmo com 

sua obrigatoriedade estabelecida para todo o âmbito nacional). Dessa forma, seu “não-lugar” é 

evidente e os conhecimentos indígenas sempre postos como “demandas menores”, “secundários”, 

“não prioritários”, etc. Portanto, não recebendo o mesmo estatuto de “disciplina”, “ensino” ou 

“saber/ciência”, dignos de saberes a serem considerados como “institucionalizados/rotinizados” 

dentro das escolas ou dignos de serem estabelecidos como “permanentes” com um mesmo 

estatuto de saber educacional, científico, formativo, integral, multicultural e intercultural (visto a 

presença de estudantes de diferentes pertencimentos étnico-raciais indígenas). Sendo assim, as 

temáticas indígenas não entram como componentes curriculares ou “disciplinares” inseridos de 

formas permanentes nos currículos. Mas, como “temáticas” transversais que podem emergir (ou 

não) de formas pontuais e em grande parte de formas paradoxais como permanentes presenças-

ausências (PACHECO, 2017). 

Portanto, apesar de ser apontado na legislação seu caráter obrigatório, nada garante sua 

obrigatoriedade “de fato” nas cotidianidades ou práticas interculturais curriculares dentro de 

escolas em âmbito nacional, visto que os alijamentos das questões educacionais indígenas e de 



 
 

106 
 

 
 

seus muitos saberes (línguas nativas, saberes socioculturais e tradicionais étnicos, cosmovisões, 

etc) têm heranças de despojos de cinco séculos para algumas sociedades indígenas inseridas 

dentro da educação básica monocultural. Dessa forma, em alguns contextos educacionais a 

efetividade prática dessa legislação (e das legislações indigenistas vigentes) prosseguem sendo 

“letra morta”. Já o ensino de sociologia prossegue sendo mais “aceito” como disciplina básica 

institucional de rotina implementada dentro do currículo do(s) ensino(s) médio(s) pelo seu 

estatuto de “ciência ocidental”, sua “tradição eurocentrada” e pelo contexto brasileiro no início 

do século XX ser estabelecido no ensino secundário por setores ligado aos interesses dos quadros 

formativos das elites brasileiras (MEUCI, 2015, p. 254). Dessa forma, disciplina de maiores 

incursões pedagógicas dentro da educação básica reconhecida pelas elites 

intelectuais/educacionais brasileiras enquanto “ciência” e instrumentalizada enquanto “disciplina 

curricular de rotina”, com estatuto de “ensino curricular válido” por sua origem estar ligada a 

heranças teóricas ocidentais das elites europeias e aos quadros formativos das elites brasileiras. 

 

 ENSINO(S) DE SOCIOLOGIA(S): EDUCAÇÃO MONOEDUCACIONAL X 

EDUCAÇÕES ÉTNICAS INDÍGENAS PLURIEDUCACIONAIS 

 

 Aqui cabe lembrar que o ensino de sociologia conquista seu espaço como uma “disciplina 

de rotina” (MEUCCI, 2007, p.33) a ser trabalhada durante todo o ano letivo dada a sua “tradição” 

como ciência ocidental importada das elites intelectuais europeias e bem aceita pelas elites 

brasileiras. Enquanto as temáticas indígenas (e educacionais indígenas) – e as diversas ciências e 

os diversos saberes tradicionais/intelectuais/linguísticos/formativos ligados a elas – com o reforço 

da lei 11.645/2008; são apenas “temáticas transversais ou pontuais” dentro das escolas 

públicas/particulares de educação básica monocultural. Portanto, sem haver propostas concretas 

de mudanças estruturais institucionais substanciais de como inseri-las de formas mais constantes, 

equilibradas, democráticas, integrais e “inclusivas de fato” dentro dos currículos escolares, 

dialogando com saberes indígenas e não indígenas delimitando propostas para fortalecer as 

práticas interculturais visto as corresponsabilidades intersetoriais político-jurídico-administrativas 

de pessoas ligadas às órgão educacionais estratégicos das três esferas 

federais/estaduais/municipais. Isto é, institucionalização ou “rotinização educacional” (MEUCCI, 

2007) também da legislação 11.645/2008 (dada a sua obrigatoriedade em âmbito nacional) dentro 



 
 

107 
 

 
 

das instituições escolares em perspectivas interculturais mais equitativas, integrais, interculturais 

e inclusivas de fato para as temáticas indígenas ou na observação das legislações atuais para 

implementações das educações indígenas específicas (legislações indigenistas vigentes). 

Dessa forma, os saberes indígenas não têm o mesmo peso ou estatuto de “ciência” com 

mobilizações sociais e políticas, permeabilidades educacionais e possibilidades de enraizamentos 

e continuidades letivas como a primeira legislação (ensino de sociologia(s)) (MEUCCI, 2015). 

 Como seria se dentro da educação básica monocultural, a lei 11.645/2008 também se 

tornasse uma “disciplina de rotina” dentro dos currículos do ensino médio? Como seriam as 

formações de professoras/es indígenas (ou não), para lecionarem línguas nativas, saberes 

tradicionais étnicos e perspectivas socioculturais indígenas durante todo o percurso educacional 

(níveis primários/fundamentais/ensinos médios) que pudessem ser veículos de transmissões dos 

saberes indígenas, disseminando conhecimentos básicos sobre as mais de 305 etnias indígenas 

durante todo o ano letivo dentro da educação básica monocultural? Por que não? Podemos refletir 

com isso, sobre as dificuldades de operacionalizar nas práticas interculturais de fato e dos 

impedimentos das incursões dos conhecimentos nativos nas colonialidades educacionais 

cotidianas: língua estrangeira inglesa/espanhol, tudo bem. Mas língua nativa Tupi antigo (língua 

geral variante do Tupi)? Que absurdo! Porém, língua falada por cerca de 258 anos por alguns 

povos indígenas litorâneos e populações neobrasileiras. (VERONEZ, 2005, p.73) 

Pela recente implementação e discussão dessa legislação e os desconhecimentos que 

pairam a seu respeito dentro das escolas públicas, fica bem difícil trabalhar as questões indígenas 

de formas contínuas durante todo o ano letivo sem prosseguirem sendo permanentes “saberes 

alienígenas”, “assuntos incômodos” ou “coisas reduzidas ao passado colonial” (MOREIRA, 

2013, p. 180), (RABESCO, 2014, p. 51). Visto também a não transformação institucional real da 

educacional monocultural “desde dentro” para incorporar esses saberes em diálogos interculturais 

deliberativos de fato desde baixo e desde cima (LALANDER; LEMBKE, 2017) entre indígenas e 

não indígenas. Os poucos avanços dentro de práticas e parâmetros pedagógicos diante das 

complexidades históricas (anteriores e contemporâneas) enfrentadas por povos/indivíduos 

indígenas fica restrito ainda a escolas em TI. A única data disponível para se refletir as questões 

atuais indígenas nas escolas públicas/particulares ainda é o “Dia do Índio”. Data, instituída por 

Getúlio Vargas em 1943 com apoio do indígena/mestiço Bororo/Terena/Guara marechal Rondon, 

depois do congresso de indígenas latino-americanos realizado no México em 19 de abril de 1940 



 
 

108 
 

 
 

(e não por reivindicações de movimentos indígenas brasileiros). Data instituída um ano depois da 

retirada da disciplina de sociologia dos currículos de escolas secundarias pela Reforma de 

Capanema em 1942 ficando ausente dos currículos secundaristas de algumas escolas de ensino 

médio por ([1942-2008] – 66 anos). 

 Portanto, entre as elites brasileiras, houve uma corrida e esforços pela 

institucionalização/profissionalização no sentido de “rotinizar” o ensino de sociologia no ensino 

secundário e posteriormente nas universidades (MEUCCI, 2007, p. 254). Dessa forma, contempla 

cotidianamente todas as escolas públicas/particulares de ensino médio do país. Enquanto as 

“temáticas” indígenas [e educacionais indígenas] (não são disciplinas institucionais de rotina, 

mas temáticas/conteúdos transversais/pontuais), que apesar da sua obrigatoriedade, podem ser 

abordadas (ou não) nos espaços escolares monoculturais. Dada as parcas diretrizes e orientações 

legislativas contidas no parágrafo §2 da lei 11.645/2008   - “Os conteúdos referentes à história e 

cultura afro-brasileira e dos povos indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o 

currículo escolar, em especial nas áreas de educação artística e de literatura e história 

brasileira” (BRASIL, 2008).  

Ou seja, “no âmbito de todo o currículo escolar” é abrangente demais e não especifica 

funções/atribuições/regulamentações inter/multisetoriais institucionais estatais educacionais que 

correspondem as práticas e materialidades concretas e efetivas “dentro de políticas educacionais e 

escolas públicas, currículos, formações e efetivações práticas pedagógicas para acontecerem de 

fato dentro das escolas”. Portanto, como “temática”, podem ocorrer ou não dentro das 

efetividades de práticas pedagógicas de gestoras/es e professoras/es. E se ocorrem, permanecem 

exprimidas em datas comemorativas. Se existem essas dificuldades de implementações efetivas 

de fato dessa legislação no interior cotidiano das escolas, o que dizer do reconhecimento pleno, 

integral e inclusivo inter/multidisciplinar dos estabelecimentos concretos das inclusões das 

educações específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues, como as orientadas por 

legislações indigenistas como na Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho 

(Parte VI Artigos 26 à 31, 2004) e Declaração da ONU (Artigo 14, 15, 17 e 21, 2007) com 

observâncias aos modelos educacionais e os direitos subjetivos a autodeclaração étnica de 

estudantes indígenas/mestiças/os dentro de quaisquer espaços, ou seja, de todas as escolas 

públicas/particulares em áreas rurais/urbanas do país? 



 
 

109 
 

 
 

Por isso, o ensino de sociologia(s) (ou ciências sociais) (GOULART, 2012), (CHATES, 

2015, 2016) são veículos importantes para que se busquem caminhos para reformulações dos 

conhecimentos básicos de redimensionamentos e nortes históricos mais completos, densos e de 

visualizações complexas sobre as diferentes sociedades indígenas (anteriores e contemporâneas). 

 Nesse sentido, é importante que esteja também em caráter permanente dentro dos quadros 

formativos, nas grades curriculares e em condições de materialidades efetivas dentro de todas as 

escolas públicas/particulares brasileiras. A questão é: como transformar essas complexas 

situações coloniais entre diferente etnias indígenas,  de diferentes temporalidades históricas entre 

povos indígenas, mestiços e povos colonizadores em saberes básicos de formas mais claras e 

acessíveis para estudantes de ensino médio, diante de complicados acúmulos históricos coloniais 

educacionais de quatro séculos e meio para indígenas aldeadas/os em - (TI Terras indígenas 

demarcadas) – e por cerca de quinhentos e vinte anos de esvaziamentos obsessivos colonialistas 

com apagamentos das histórias, memórias, saberes, educações indígenas, línguas nativas, 

cosmovisões, etc; para algumas sociedades indígenas e grupos/indivíduos “desaldeadas/os” 

residentes em áreas rurais/urbanas ditos moderno/ocidentais/coloniais? 

Portanto, os problemas se apresentam por lentes multifocais sob múltiplas condições. 

Quando focamos estudantes indígenas urbanos também estudando dentro das escolas públicas, 

temos que pensar em todo o arsenal histórico-colonial de despojos educacionais indígenas e as 

logísticas burocráticas educacionais hegemônicas/homongeneizadas contemporâneas que 

deveriam ser implementadas para as/os acompanhar em seus percursos migratórios e 

educacionais, no sentido de estabelecer diálogos menos hierárquicos, assimétricos e mais 

simétricos, equânimes e permanentes entre os diferentes órgãos intersetoriais, para promoverem 

espaços de escutas e serem mais atentos à essas demandas complexas com diálogos interculturais 

de fato mais horizontais entre equipes multiprofissionais: povos 

indígenas/grupos/indivíduos/lideranças, órgãos indigenistas oficiais, ONGs, órgãos das três 

esferas (federais/estaduais/municipais), órgãos educacionais e áreas que concentram maiores 

conhecimentos sobre os diferentes povos aqui existentes como áreas pedagógicas, 

antropológicas/sociológicas/cientistas políticas (ciências sociais), jurídicas, linguísticas, 

arqueológicas, museológicas, culturais, socio-cosmológicos, etc; em pesquisas anteriores/atuais. 

Como formular e produzir materiais pedagógicos-antropológicos-sociológicos para 

maiores entendimentos e profundidades nos debates sobre as desiguais condições históricas, as 



 
 

110 
 

 
 

assimetrias e relações de poder seculares entre indígenas e não-indígenas seja como coletivos ou 

enquanto grupos/indivíduos desgarrados de seus povos, reconhecendo os pluralismos históricos 

das diferentes etnias (SEGATO, 2012, p. 111) diante de realidades étnicas tão complexas? Como 

formular materiais pedagógicos-antropológicos-sociológicos que apontem que os diferentes 

povos indígenas são oriundos e migrantes de distintas regiões geográficas brasileiras, com 

algumas/uns estudantes desses pertencimentos concentrados dentro das escolas públicas e em 

permanentes relações pluriétnicas e multiculturais com estudantes de outros pertencimentos 

étnicos, ou seja, outros povos (nativos/mestiços/estrangeiros) de contatos diferenciados (para 

povos nativos/colonizadores) e presenças seculares diferenciadas (para estrangeiros) dentro 

desses territórios? 

 Nos contextos coloniais urbanos atuais, indivíduos desses segmentos além de 

enfrentarem as negações e invisibilidades de suas presenças, por serem tidos como “minorias 

étnicas” ou não mais indígenas, tem que enfrentar as relações pluriétnicas assimétrica e de poder 

com outros povos ascendentes de: (nativos/mestiços variados/ ascendentes de estrangeiros) de 

presenças seculares diferenciadas dentro desses territórios nos muitos contextos educacionais 

brasileiros (rurais ou urbanos). 

 Portanto, os conhecimentos produzidos sobre e por esses povos são problemáticas de 

indígenas e não- indígenas que enriquecem ambas as partes. Algumas questões que impedem os 

avanços são que as problemáticas que envolvem essas populações ficam reduzidas às áreas 

acadêmicas ou áreas antropológicas (MOREIRA, 2013, p. 179) (e outras) com alguns parcos e 

recentes trabalhos nos ensinos de sociologias (GOULART, 2012), (RABESCO, 2014) e 

(CHATES, 2015, 2016) que refletem essas situações dentro da educação básica monocultural.  

 Já a sociologia enquanto ciência ocidental tem sua gênese no continente europeu de 

heranças teóricas iluministas, positivistas e eugenistas se abrindo um pouco para outras temáticas 

com o passar dos tempos dentro de estudos das realidades brasileiras. Enquanto “disciplina de 

ensino médio”, possui pouco tempo de retomada nos sistemas de ensino (uma década). Mas 

possui um histórico de inserção na educação desde o fim do século XIX nas escolas secundaristas 

(MEUCCI, 2015). Histórico diferenciado, portanto, diante de cinco séculos de 

alijamentos/negações das educações indígenas (e os saberes tradicionais de diversos povos), das 

práticas escolares pensadas por parâmetros eurocêntricos, etnocêntricos e de pressões por 

ideologias dominantes (URQUIZA, 2016, p. 12). Assim, ainda que de forma recente, pela sua 



 
 

111 
 

 
 

tradição, a sociologia no ensino médio possui uma maior legitimidade social e institucional 

dentro dos currículos, diferente das temáticas indígenas (e educacionais indígenas) sempre 

“menorizadas”, “secundarizadas”, “não priorizadas”, etc; nos currículos e dentro dos espaços 

institucionais de educações básicas monoculturais até os dias de hoje. 

 Portanto, a sociologia enquanto ciência ocidental “eurocentrada”, se consolidada desde a 

metade do século XIX no seu continente de origem. E no final do século XIX e inícios do XX nas 

áreas educacionais secundaristas no Brasil. Apenas se consolidando no começo do século XX nas 

universidades brasileiras. Dessa forma, enfrenta nas escolas secundárias oscilações de idas e 

vindas durante um século (MEUCCI, 2007), (SILVA, 2010), (MORAES, 2011). Ainda assim, é 

uma disciplina cuja questões indígenas também tem maiores incursões e aberturas para serem 

abordadas em relação a outras disciplinas dentro do currículo do ensino médio “convencional”. 

 Dessa forma, temos cerca de um século de sociologia institucional acadêmica no(s) 

Brasil(is) e cerca de um século de tentativas de implementações do ensino de sociologia(s) nas 

escolas secundárias brasileiras com apenas uma década de retorno de sua presença nos currículos 

das educações básicas para o ensino médio “convencional”. Enquanto, para as profundas raízes 

históricas colonizatórias diante das temáticas indígenas (e educacionais indígenascom seus 

muitos saberes tradicionais e línguas nativas) temos quatro séculos e meio de políticas 

colonizatórias educacionais ([1500-1988] – 488 anos), com apenas três décadas ([1988-2021] – 

34 anos) de garantias legislativas de educações indígenas específicas diferenciadas, interculturais 

e bilíngues (reduzidas nas aldeias). E ([1500-2021] – 521) cinco séculos de imposições de 

educações coloniais monoculturais (para algumas sociedades indígenas e indivíduos indígenas 

dentro das escolas públicas em áreas rurais/urbanas brasileiras em todo o território brasileiro).  

Sendo assim, situações bem destoantes e discrepantes se compararmos as temporalidades 

históricas das duas legislações (11.645/2008 temáticas históricas/ educacionais indígenas x 

11.684/2008 ensinos de sociologias no ensino médio brasileiro). Dada as dificuldades de 

incursões disciplinares da primeira e possibilidades de conjugações das duas legislações quando 

se trata de analisar historicamente podemos observar as problemáticas que as acompanham as 

reflexões perante: 1) as educações étnicas indígenas tradicionais, 2) as educações escolares 

indígenas (modelos étnicos e ocidental), 3) as educações escolares monoculturais impostas à 

estudantes indígenas, 4) as propostas legislativas indigenistas de inclusões das educações 

biculturais (indígena/brasileira) na educações básicas monoculturais e 5) os estabelecimentos 



 
 

112 
 

 
 

do(s) ensino(s) de sociologia(s) tanto em âmbitos universitários quanto nas educações secundário 

da educação básica monocultural. 

Dessa forma, o(s) ensino(s) de sociologia(s), sempre no plural, pensando sempre as 

condições pluriétnicas/pluriculturais indígenas brasileiras e estrangeiras em que vivemos, 

também podem buscar fazer pontes entre as vertiginosas problemáticas educacionais que atingem 

sociedades indígenas herdeiras de altas complexidades históricas (anteriores e contemporâneas) e 

contribuir para maiores reflexões e intervenções de práticas pedagógicas-antropológicas-

sociológicas mais atentas aos conhecimentos que transmitem sobre os diferentes povos indígenas 

com maiores acuidades perante os processos históricos que enfrentam os primeiros povos 

(ancestrais e contemporâneos) nos contextos sociais.  

Diante das problemáticas que enfrentam indivíduos desses diferentes pertencimentos 

étnicos em contextos mais “individualizados” apontando de formas mais pedagógicas as 

complicações históricas que carregam enquanto coletivos e indivíduos - pessoas indígenas (tanto 

enquanto grupos quanto indivíduos desgarrados em diásporas), em suas dinâmicas históricas 

diante das relações interétnicas, pluriétnicas e multiétnicas (nativas/estrangeiras). Que enfrentam 

desde seus problemas enquanto grupos domésticos (intraétnicos), nas relações com outros povos 

indígenas (pan-indígenas /interétnicos), com pessoas mestiças de diferentes povos e com os 

demais povos estrangeiros ascendentes europeus, africanos, asiáticos, etc; 

(multiestrangeiros/multiétnicos) (LALANDER; LEMBKE, 2017). 

 A utilização da legislação 11.645/2008 (obrigatória) pode ser um fio condutor e 

instrumento nesses debates visualizando também as altas complexidades contemporâneas dos 

diferentes povos/grupos/indivíduos e não visando somente: 1) generalizações na identidade 

supraétnica “índios genéricos” (indígena como tudo igual ou último estágio) (RAMOS, 1990, 

p.118) (FREIRE, 2002, p. 4); 2) reducionismos ou presos a imutabilidades históricas 

(LONGHINI, 2016, p. 146) (só serão indígenas se estiverem em seus territórios, dentro dos seus 

coletivos carregando adereços de suas tradições), 3) congelamentos no tempo (só são parte do 

passado colonial) (MOREIRA, 2013, p. 180), (RABESCO, 2014, p. 51) e 4) fixações em 

imaginários sociais como folclóricos ou  “fantásticos”, “romantizados” como acontecem nas 

educações primárias durante o ano letivo (mês de abril), com poucas e nenhuma abordagem mais 

aprofundada no “Dia do Índio” sobre as diferentes realidades históricas dos diversos povos 

aumentando assim as distorções, ignorâncias generalizadas e falta de informações mais 



 
 

113 
 

 
 

condizentes perante as múltiplas realidades históricas e atuais  enfrentadas pelos diferentes 

povos/grupos/indivíduos indígenas existentes no(s) Brasil(is) (MOREIRA, 2013, p. 79).  

Esses debates, precisam obter alcances em todas as esferas e órgão educacionais para 

maiores esclarecimentos sobre as profundidades das raízes históricas de problemáticas 

educacionais que afetam/envolvem as sociedades indígenas (e suas/seus ascendentes oriundos e 

destinatários de diferentes regiões geográficas brasileiras, hoje constituídas como 

federais/estaduais/municipais). Também de maiores espaços dentro das grades curriculares para 

as temáticas serem trabalhadas de formas contínuas “como um curso de extensão ou mesmo 

como disciplina de rotina”, assim como a “disciplina de sociologia”, dado os imensos desafios 

inerentes/imersos nessas temáticas, as imensas pluralidades étnicas indígenas existentes nesse 

território, as diversidades internas dos diferentes povos indígenas e os diferentes contextos 

históricos-culturais-coloniais que os acompanham nos contatos com estrangeiras/os, sendo 

impossível de formular propostas pedagógicas dentro das temáticas indígenas e implementá-las 

em apenas um dia, uma semana ou mesmo um mês (geralmente com maior incidência em abril).  

Por isso, a importância dessas temáticas terem maiores incursões pedagógicas 

interculturais “de fato”, espaços mais concretos e equânimes dentro das grades curriculares e de 

formações continuadas de professoras/es para melhores esclarecimentos já nas educações básicas 

sobre as condições anteriores e atuais enfrentadas pelos diferentes povos/grupos/indivíduos 

indígenas que formam o(s) Brasil(is) pluriétnicos. Sem espaços nos calendários letivos, nas 

grades e currículos escolares fica bem difícil propor efetivações da lei 11.645/2008 e as garantias 

de reconhecimentos das presenças de indígenas urbanas/os. Já que não possuem acesso às suas 

educações biculturais (dupla cidadanias-étnicas educacionais), o(s) ensino(s) de sociologia(s) 

pode(m) contribuir para obterem ao menos os direitos a (re)conhecerem o básico sobre suas 

origens étnicas (também indígenas). 

 Assim como é importante sabermos sobre as histórias da Europa e de europeias/eus-

brasileiras/os, da África e afro-brasileiras é importante também sabermos sobre as histórias das 

muitas sociedades indígenas e de histórias étnicas indígenas-brasileiras/os (mestiças/os 

SEGATO, 2012) reconhecendo aqui as múltiplas situações pré e pós-intrusões e suas 

transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977) dentro de seculares contextos históricos coloniais do(s) 

Brasil(is).  



 
 

114 
 

 
 

Como estamos bem distantes das concretudes dessas realidades, nesse trabalho será 

apontado uma pequena proposta intercultural como um esboço de como inserir as temáticas 

indígenas dentro do(s) ensino(s) de sociologia(s) conjugando com a lei 11.645/2008 (obrigatória). 

Estamos bem distantes de ver se materializar as formas inclusivas de educações biculturais 

(indígena/brasileira) de fato em área rurais/urbanas dentro do modelo colonizador educacional 

vigente. Mas, com a lei 11.645/2008 é possível ao menos buscar pequenas intervenções com 

propostas interculturais pedagógicas e transmitir conhecimentos com possibilidades de estudantes 

indígenas obterem maiores informações sobre seus pertencimentos étnicos e as questões 

históricas entre sociedades nativas e povos estrangeiros. Dessa forma, pensar que as educações 

interculturais indígenas não podem só ficarem reduzidas somente nas aldeias (ou ao “Dia do 

índio”). Mas precisam ser pensadas, formuladas e estendidas também nas áreas rurais/urbanas 

(onde também se encontram estudantes desses pertencimentos) como as prerrogativas contidas na 

legislação indigenista da Convenção 169 da OIT (2004) e Declaração da ONU (2007) com 

enriquecimentos mútuos tanto para estudantes indígenas quanto para não indígenas. 

Nesse perspectiva, pensar também em inclusões materializadas como ocorre com 

estudantes com necessidades especiais, por exemplo, com a contratações de professores 

especialistas para esse fim (ou das próprias etnias), seriam formas de se efetivarem também 

inclusões interculturais de fato (inclusive para indígenas com garantias de educações biculturais) 

e não inclusões de “falácia” como ocorre, dentro também de educações menos etnocêntricas, 

monoculturais, pró-ausências e mais democráticas em democracias de perspectivas 

plurieducacionais de altas intensidades como nos propõe as perspectiva do sociólogo (SANTOS, 

2007, p. 82) ou os contextos constitucionais, ordenamentos jurídicos e educacionais pluriétnicos 

latino americanos (MAGALHÃES, 2012). 

Algumas reflexões que ficam como proposições interculturais no(s) ensino(s) de 

sociologia(s) são: como abranger todas as pluralidades étnicas indígenas simultaneamente dentro 

das escolas públicas dado os diversos contingentes étnicos, os contextos migratórios seculares e 

as probabilidades de alguma dessas etnias estarem dentro delas? Como dar conta das 

particularidades étnicas indígenas nas multiplicidades étnicas (nativas/estrangeiras)? Ótimas 

reflexões para serem pensadas, redirecionadas, formuladas, debatidas e praticadas seja em curto, 

médio e longo prazos pelas atuais e próximas gerações de cientistas sociais e profissionais das 



 
 

115 
 

 
 

áreas de gestões políticas, educacionais, juristas, etc; que também lidam e lidarão com essas 

problemáticas e situações dentro dos contextos educacionais monoculturais vigentes. 

Depois desse longo percurso para visualizar as raízes históricas que envolvem pensar as 

profundas negações educacionais indígenas, são apontados alguns caminhos para se refletir sobre 

a inserção da lei 11.645/2008; a efetivação da legislação internacional indigenista Convenção 169 

da OIT (2004) e da Declaração da ONU (2007) de forma concreta os direitos educacionais 

biculturais (indígena/brasileira) dentro das duplas cidadanias-étnicas educacionais de estudantes 

de cada etnia. Levando em conta as duplas cidadanias educacionais nessa pesquisa, que as/os 

acompanham seja em qualquer região de escolas públicas por onde transitarem ou forem estudar 

(mesmo que não saibam) pensando as condições étnicas de realizações de educações específicas 

diferenciadas, interculturais e bilíngues de formas mais concretas, integrais e inclusivas 

“materializadas e efetivadas de fato” dentro da educação básica monocultural. 

 

2.6 CONTEXTOS HISTÓRICOS INDÍGENAS E OS CONTEXTOS IMIGRATÓRIOS 

ESTRANGEIROS 

Figura 11. Organograma abaixo apresenta uma sequência genérica de datações histórico- 

centenárias de povos estrangeiros sob os territórios milenares indígenas hoje, Brasil(is): 

 

 
 ORGANOGRAMA EM REFERENCIAIS GENÉRICOS AOS CENTENÁRIOS CONTATOS DE SOCIEDADES 

INDÍGENAS COM POVOS COLONIZADORES, POVOS AFRICANOS E IMIGRANTES TARDIOS NAS 

INTERAÇÕES INTERCULTURAIS SECULARES DE POVOS INDÍGENAS/MESTIÇOS COM POVOS 

ESTRANGEIROS/MESTIÇOS DIVERSOS 



 
 

116 
 

 
 

 Por que é importante visualizar o organograma? Para perceber que, os povos indígenas, 

colonizadores europeus, povos negros e imigrantes tardios estão sob interações temporais 

históricas de condições diferenciadas e desiguais: a) penta-centenárias para algumas sociedades 

indígenas e colonizadores europeus (520 anos);  b) tetra-centenárias para povos indígenas, povos 

negros e colonizadores europeus (480 anos) e c) e centenária com os povos europeus e asiáticos 

imigrados tardios advindos com o fim da escravidão depois do ano de 1888 nesses territórios 

(com algumas exceções), ou seja, estão a apenas (132 anos) nesses territórios. Portanto, existem 

acúmulos de injustiças históricas sofridas por sociedades indígenas e povos negros nas suas 

relações interculturais desiguais, verticalizadas e hierárquicas com povos 

coloniais/patriarcais/ocidentais e nas suas interrelações com povos europeus e outros mestiços 

que prosseguem por séculos com reflexos até os dias atuais, inclusive nas áreas educacionais 

monoculturais. 

 Apesar de as sociedades indígenas ainda contarem durante os períodos históricos 

colonizatórios - coloniais, imperiais, republicanos, ditatoriais - com algumas legislações 

indigenistas durante esses diferentes períodos, isso não significa que os propósitos dessas 

legislações eram de manter as suas terras, autogovernos, práticas socioculturas, práticas 

linguísticas, saberes, cosmovisões, etc; e garantir suas educações tradicionais diferenciadas e 

específicas. Assim, toda essa conjuntura complexa de relações interculturais desiguais entre 

povos indígenas, povos colonizadores, povos negros e estrangeiros tardios, somados nos 

processos históricos coloniais seculares diferenciados entre nativos e estrangeiros precisam ser 

levados em conta para análises dos estudos sobre as situações educacionais que afetam os 

diferentes povos/grupos/indivíduos indígenas e suas/seus ascendentes nos diferentes contextos 

educacionais rurais/urbanos em que se encontram nos dias atuais (IBGE, 2010) (GUIRAU; 

SILVA, 2013). 

 Pessoas desses pertencimentos étnicos se encontram dentro das escolas públicas 

brasileiras recebendo a educação etnocêntrica (SOUZA; NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 

2016), eurocêntrica e monocultural (SANTOS, 2007), e indiferenciada (D`ANGELIS, 2017, p. 

96). Se estiverem no ensino médio também vão passar pela disciplina de sociologia de educação 

básica monocultural homogeneizada e hegemonizada. Portanto, desde gestões políticas e 

educacionais nas três esferas, os materiais didáticos, as formações educacionais docentes e 



 
 

117 
 

 
 

práticas pedagógicas também precisam estar atentas a esses fatos e os contextos históricos que 

pressionam, minimizam e envolvem essas diferentes presenças/segmentos étnico-raciais diversos. 

 Dessa forma, o lastro dos processos colonizatórios que os povos e indivíduos indígenas 

carregam consigo possuem cinco séculos de colonizações para alguns povos (com processos 

colonizatórios diferenciais internos para outros povos indígenas). Além dos diferentes períodos 

históricos das presenças de povos estrangeiros nesses territórios (principalmente imigrantes 

tardios financiados/beneficiados pelas políticas colonizatórias monárquicas/republicanas) e que 

precisa ser considerados para abordar as questões educacionais (anteriores e contemporâneas) que 

afetam e envolvem os diferentes povos indígenas em seus (coletivos, grupos ou indivíduos) em 

condições de lutas assimétricas dentro de estruturas racistas e de relações de poderes hierárquicas 

multidimensionais nos contextos rurais/urbanos até os dias de hoje. 

 

Figura 12. Tabela IBGE (2010) da população residente indígena e não-indígena no Brasil 

 

 

 

 

 

 



 
 

118 
 

 
 

Figura 13. Tabela IBGE (2010) sobre a população total indígena por municípios 

 

 

Figura 14. Tabela IBGE (2010) segundo população indígena urbana 

 



 
 

119 
 

 
 

Figura 15. Tabela IBGE (2010) segundo população indígena rural 

 

 
Figura 16. Mapa da cidade de Tupã/SP 

 
 
Fonte: DicionárioTupiguarani, 2021 
 



 
 

120 
 

 
 

Figura 17. Contextos históricos coloniais: mapa etno-histórico de Curt Nimuendaju (1981) 

 

 

LEGENDA DAS ETNIAS 

→ TUPINAMBÁ                                               → XACRIABÁ 
 

→ WAJÃNPI                                                     → PATAXÓ 
 

→ XUCURU                                                      → XERENTE 
 



 
 

121 
 

 
 

O mapa etno-histórico acima organizado pelo etnólogo (NIMUENDAJU, 1981) ajuda a 

observar em “linhas do tempo” (centenários coloniais), as raízes históricas de primeiras datações 

coloniais-cronológicas, ou seja, relativas aos primeiros contatos iniciais dos povos indígenas com 

povos colonizadores e separar por “períodos históricos centenários coloniais” as incursões de 

colonizações que se deram pela costa do litoral e avançaram para dentro do interior dos territórios 

indígenas. Ajuda a perceber também as complexidades das temáticas indígenas anteriores e nas 

atualidades além de visualizar as localidades de origem e destinos das etnias encontradas por 

estudantes em suas pesquisas sobre origens familiares, contemplando povos originários de 

diferentes etnias indígenas, regiões geográficas cujas presenças de ascendentes indígenas nos 

contextos educacionais indígenas e não indígenas contemporâneos precisam de mais pesquisas. 

As etnias mencionadas foram encontradas/baseadas nas próprias pesquisas de alunas/os 

sobre as suas origens familiares étnicas indígenas e apenas uma estudante de conhecimento 

permanente. Seu pertencimento étnico está registrado na sua documentação – cidadania brasileira 

– que contempla a sua etnia indígena: estudante do povo Xerente (TO/SP). Algumas etnias 

encontradas no trabalho estão presentes em mais de um estado e município (anteriores e atuais) 

dependendo da região de acordo com o mapa etno-histórico de (CURT NIMUENDAJU, 1981) 

pois as territorialidades indígenas são anteriores as formações estatais e cujo levantamentos de 

etnias indígenas urbanos realizados pelo último censo demográfico brasileiro (IBGE 2010) 

precisam ser mais bem detalhados em pertenças étnicas. 

 

 Etnias indígenas encontradas nas origens familiares de estudantes dos 2º anos do ensino 

médio na escola pesquisada: 

A tabela abaixo demonstra algumas etnias encontradas dentro da escola com estudantes 

do 2º ano do ensino médio da escola estadual Joaquim Abarca. Fiz um nivelamento em “períodos 

centenários históricos” para visualizar melhor os “processos históricos desiguais” que os 

acompanham “enquanto indivíduos isolados” ou “em diásporas/desterritorializados” dos seus 

respectivos povos indígenas devido aos processos de diásporas que enfrentam (contextos 

migratórios forçados ou voluntários) e demonstrar  dentro desses contextos como acompanhar – 

através dessa tabela - formas de conhecimentos de nortes históricos mais completos, básicos e de 

visualizações complexas sobre os processos coloniais históricos que os acompanham. Além de 



 
 

122 
 

 
 

demonstrar as diferentes origens étnicas e destinos de indivíduos indígenas oriundos dos diversos 

povos indígenas encontrados.  

A pesquisa buscou levar em conta as etnias encontradas na árvore genealógica de 

estudantes dentro da escola pesquisada com estudantes dos 2º anos do ensino médio numa escola 

pública – em territórios Kaingang - dentro do estado de São Paulo. Município de Tupã com cerca 

de 65.700 habitantes para visualizar as complexidades que acompanham essas/es estudantes em 

termos históricos-antropológicos, migratórios-geográficos e nos contextos coletivos e individuais 

(anteriores e contemporâneos). 

 Pensando também suas em perspectivas históricas cujas dinamicidades são perpassadas 

em condições coloniais seculares nas relações com povos colonizadores em processos de 

racialização/campesinização/proletarização/modernização/colonização/ 

heterossexualização/normalização como apontadas pelos estudos de (FERNANDES, 2015) 

. Ajuda a pensar os mosaicos ou caleidoscópios enquanto indivíduos pertencentes a 

diferentes povos oriundo de diversas localidades geográficas além de ajudar a pensar as 

complexidades das presenças dessas/es estudantes com maiores profundidades históricas, 

educacionais, antropológicas, sociológicas, jurídicas, linguísticas, socio-cosmológicas, etc; em 

contextos anteriores e atuais. 

 

Quadro 7. Etnias indígenas encontradas por estudantes em suas origens familiares na escola, 

separadas segundo períodos/inícios de colonizações e tempos de contatos das etnias: 

Tupinambá- branco 

(BA) 

Início da 

colonização 

Ano: 1500 

(1500-2021) –  

 

521 anos de 

colonizações 

 

Wajãpi-italiano 

(AP) 

Início da 

colonização 

Ano: 1741 

(1741-2021) –  

 

280 anos de 

colonizações 

Xucuru 

 (AL) 

Início da 

colonização 

Ano: 1756  

(1756- 2021) - 

 

265 anos de 

colonizações 

Xacriabá 

(MG) 

Início da 

colonização 

Ano: 1775 

(1775-2021) – 

 

246 anos de 

colonizações 

Pataxó- branca 

(BA) 

Início da 

colonização 

Ano:1807 

(1807-2021) –  

 

214 anos de 

colonizações 

Xerente 

(TO) 

Início da 

colonização 

Ano: 1920 

(1920-2021) 

– 

101 anos de 
colonizações 

Local de origem Local de Local de Local de Local de Local de 



 
 

123 
 

 
 

Bahia 

 

 

Região 

Nordeste 

origem 

Amapá 

 

Região 

Norte 

origem 

Alagoas 

 

Região 

Nordeste 

origem 

Minas Gerais 

 

Região 

Sudeste 

origem 

Bahia 

 

Região 

Nordeste 

origem 

Tocantins 

 

Região 

Norte 

Local de destino 

Estado São Paulo 

Local de 

destino 

São Paulo 

Local de 

destino 

São Paulo 

Local de 

destino 

São Paulo 

Local de 

destino 

São Paulo 

Local de 

destino 

São Paulo 

Município de 

origem:  

(?) 

 

 

Destino: Tupã/SP 

Município de 

origem: (?) 

 

 

 

Destino: 

Tupã/SP 

Município de 

origem: 

Palmeira dos 

Índios (AL) 

 

Destino: 

Tupã/SP 

Município de 

origem: 

(Norte de MG) 

 

 

Destino: 

Tupã/SP 

Município de 

origem: (?) 

 

 

 

Destino: 

Tupã/SP 

Município 

de origem: 

Palmas (TO) 

 

 

Destino: 

Tupã/SP 

 

Os referenciais das datas utilizados foram os encontrados no mapa etno-histórico de 

(NIMUENDAJU, 1981). Alguns estudos apontam datações diferenciadas dos processos 

colonizatórios enfrentados, por exemplo, pelo povo Xerente (OLIVERIA & FREIRE, 2006). O 

mesmo pode ocorrer com os outros povos indígenas. Mas, os referenciais utilizados nesse estudo 

em questão são os do mapa etno-histórico do etnólogo Curt Nimuendaju (1981). 

Outra situação para a nossa reflexão é sobre a utilização ou não de dialetos indígenas 

como sinais diacríticos das “fronteiras étnicas”24 nas diferenciações interétnicas dessas/es 

estudantes. Vale lembrar que desde o século XVIII em 1758 marques de Pombal (1699-1782) 

quando exercia o cargo de ministro de Portugal no reinado de Dom José I - O Reformador - 

(1714-1777), proibiu a utilização das línguas maternas indígenas (GARCIA, 2007, p. 24) e a 

língua geral – Tupi antigo-Tupinambá (língua derivada do tupi de povos indígenas do litoral).  

Instituindo a língua portuguesa como língua oficial para todas/os as/os habitantes dentro 

desse território inclusive para populações indígenas. Portanto, desde esse período ([1758-2021] – 

 
24 Sobre as “fronteiras étnicas” ver BARTH, Frederik. Grupos étnicos e suas fronteiras. In: POUTGNAT, Philippe; 
STREIFF-FENART, Jocelyne. Teorias da etnicidade. São Paulo: UNESP, 1998 



 
 

124 
 

 
 

263 anos) as sociedades indígenas e ascendentes em diásporas sofrem com as perdas linguísticas, 

étnicas e as persistentes negações das muitas línguas maternas indígenas até os dias atuais. Dessa 

forma, podemos visualizar quais etnias ainda utilizam e quais as que perderam suas línguas 

maternas diante desses contextos colonizatórios linguísticos que perduram até os dias de hoje 

(D`ANGELIS, 2017). 

 

Quadro 8. Etnias encontradas entre estudantes e língua dos povos da pesquisa: 

Tupinambá -

branco 

 (BA) 

 

Colonização: 

Ano: 1500 

Wajãpi-

italiano  

(AP) 

 

Colonização 

Ano: 1741 

Xucuru  

(AL) 

 

 

Colonização 

Ano: 1756 

Xacriabá 

(MG) 

 

 

Colonização 

Ano: 1775 

Pataxó – 

branca (BA) 

 

 

Colonização 

Ano: 1807 

Xerente 

(TO) 

 

 

Colonização 

Ano: 1920 

Língua 

(?) 1758 

Tupi guarani 

Língua 

Tupi- 

Guarani 

Língua 

(?) 1758 

Língua 

Jê 

Língua 

Maxacali 

Língua 

Jê 

Sem o uso 

das línguas 

nativas desde 

as políticas 

pombalinas 

 

(1758-2021) 

– 

263 anos de 

negações das 

línguas 

indígenas 

 Sem o uso 

das línguas 

nativas desde 

as políticas 

pombalinas 

 

(1758-2021) 

– 

263 anos de 

negações das 

línguas 

indígenas 

   

 

É importante salientar que algumas/uns estudantes encontraram suas etnias indígenas por 

conta própria ou a partir das pesquisas que realizaram depois do trabalho de pesquisa de acordo 



 
 

125 
 

 
 

com a proposta curricular de sociologia encontrada no conteúdo do currículo de sociologia do 2º 

ano do ensino médio sobre – A formação das diversidades brasileiras (migrações, imigrações e 

emigrações) - presentes no caderno da/o(s) aluna/o(s) – Situação de aprendizagem 2 – A 

Formação da Diversidade brasileira (Caderno do Professor/Sociologia/volume 1 - 2014-2017/ pp. 

18 -20)25. 

 Utilizei esse material vigente na escola mesmo com a reformulação do material nos anos 

posteriores dada as retiradas dessas apostilas com a reformulação de novo material visto as 

mudanças “em transição” de currículo devido a Reforma do ensino médio (Lei 13.415/ 2017) e a 

orientação de utilizar como apoio o livro didático de sociologia. Utilizei como material de apoio 

com intuito de pesquisarem suas origens. Esse componente curricular traz propostas para 

estudantes pesquisarem sobre as origens de suas famílias nos contextos migratórios, emigratórios 

e imigratórios apesar da sua “ênfase curricular” se concentrar mais para as questões “do 

estrangeiro europeu” dentro desse material disponível. Assim, com esses materiais, estudantes do 

2º ano do ensino médio convencional que “desconheciam” seus pertencimentos étnicos indígenas 

(e outros) vivendo em contextos urbanos, redescobrem suas etnias indígenas e estrangeiras nas 

pesquisas realizadas com suas/seus familiares ou grupos de parentescos. 

Com esse trabalho foi possível trabalhar com estudantes as seguintes questões: 

1)De onde vieram suas famílias? 2) Existe alguém dentro da família de origem indígena? 

3) Quais os primeiros povos das regiões de onde vieram suas/seus avós/ôs ou familiares? 

A partir dessas pesquisas é importante perceber as diferentes etnias indígenas encontradas 

dentro da escola pesquisada. Como sobre cada etnia indígena brasileira existem complexidades 

vertiginosas, “heterogêneas” e multifacetadas. Nesse sentido, foi separado para cada etnia uma 

tabela para ver onde se encontra nos contextos coloniais históricos os iniciais processos intrusivos 

diferentes que enfrentam, sem perder de vista as violências inerentes aos contatos colonizatórios 

encontrados dentre os cinco séculos de colonização e a importância de se debater essas questões 

diferencias relacionadas ao “tempo de colonizações” que cada povo enfrenta dentro não só de 

outras áreas educacionais, mas também nas áreas sociológicas (ou ciências sociais) (CHATES, 

2015, 2016).  

 
25 Ver https://cadernodoaluno.org/caderno-do-aluno-sociologia-2o-ano-ensino-medio-volume-1/ (acesso fevereiro. de 
2020) 



 
 

126 
 

 
 

Outra situação, é visualizar que dentro de uma sala de aula estão presentes diversidades de 

etnias indígenas/mestiças/os com pessoas oriundas de outras origens (nativas/estrangeiras). 

Assim, indo mais a fundo é possível perceber os contextos históricos que os acompanham 

enquanto “indivíduos indígenas em microcosmos” em contextos de diásporas pertencentes a 

sociedades pluriétnicas nativas pan-indígenas: indivíduos do povo Tupinambá enfrentam 500 

anos de contatos colonizatórios. Diferentes dos povos Wajãpi, Xucuru e Xacriabá que enfrentam 

cerca de 250 anos, etc. De acordo com as resistências e as violências dos processos de contato 

experienciadas das gerações anteriores, alguns povos permanecem com as línguas maternas 

indígenas, outros não falam mais, etc. Assim é possível refletir: porque algumas/uns estudantes 

de origens indígenas tem conhecimentos da sua etnia, outras/os desconhecem suas origens étnicas 

e como isso os afetam ascendentes até os dias de hoje? 

Com essas questões poderíamos trabalhar várias situações. Porém, as continuidades dos 

trabalhos/projeto são diminuídas devido as prioridades de assuntos do currículo hegemônico 

impossibilitam as continuidades das temáticas indígenas “como rotina/institucionalidade”. 

Podemos pontuar algumas questões a serem trabalhadas e de possibilidades de produções de 

conhecimentos de redimensionamentos de nortes históricos mais básicos, completos e de 

visualizações complexas sobre essas presenças. Algumas propostas interculturais 

pedagógicas/antropológicas/sociológicas seriam: 

1) Levantar com estudantes sobre o que as/os mesmas/os conhecem sobre as questões da 

situação de indígenas atuais. Seria um ponto de partida para poderem estimular o debate e ver os 

seus conhecimentos prévios e o que vem sendo ensinado sobre os diferentes povos indígenas. 

 2) Depois desse levantamento utilizar o mapa etno-histórico do etnólogo Curt 

Nimuendaju (1981) – na falta de materiais didáticos-antropológicos mais elaborados sobre as 

etnias brasileiras - para visualizarem a quantidade de etnias indígenas diferentes existentes nas 

diversas regiões geográficas brasileiras antes dos processos colonizatórios estrangeiros. Aliados a 

essa visualização demonstrar os dados atuais do último censo do IBGE (2010). 

3) Problematizar porque todas as etnias indígenas brasileiras - mais de 305 povos 

diferentes - são reduzidos à categoria supraétnica “índio” generalizando povos de tradições, 

línguas, regiões geográficas, saberes tradicionais, cosmovisões, etc; extremamente diferentes.  

4) Levantar questões que demonstram as resistências históricas, violências do contato e 

extermínios dos primeiros povos durante os séculos de colonizações e quantas são atualmente as 



 
 

127 
 

 
 

etnias indígenas brasileiras: mais de 305 povos indígenas diferentes (Kaingang, Tupinambá, 

Krenak, Pataxó, Xerente, etc). 

5) Demonstrar que as invasões de colonizadores europeus ocorreram pelo litoral de 

formas complexas com impactos diferentes para cada etnia/povo refletindo em dinâmicas 

históricas diferenciadas para cada povo. Apontar que os povos residentes à época – século XVI – 

nas áreas litorâneas são os que estão a mais tempo sob processos colonizatórios já seria uma 

forma de estimular estudantes a perceberem os diferenciais históricos diante das diversas 

realidades contemporâneas enfrentadas pelos diversos povos/grupos/indivíduos indígenas. 

Reflexo disso são as etnias encontradas na pesquisa cujo povo são habitantes dessas áreas e que 

enfrentaram (e enfrentam) nos passados/presentes diversas problemáticas coloniais; demonstrar 

os tempos diferenciais por séculos de colonizações (centenários) que cada povo indígena (seja 

como povos/grupo/indivíduo) enfrentam e os efeitos dessas questões nas atualidades. 

6) Levantar por quais motivos alguns falam suas línguas nativas e outros não, etc. Visto a 

proibição das línguas maternas indígenas desde o século XVIII, além de levantar reflexões das 

problemáticas de políticas estatais de miscigenações, políticas educacionais anti-indígenas, as 

inúmeras situações migratórias e situações contemporâneas que enfrentam. Essas propostas 

interculturais ajudam a produzir conhecimentos mais completos, densos, de visualizações 

complexas e menos incompletas, deficitárias, lacunar e genéricas (MOREIRA, 2013, p.180) 

sobre diferentes sociedades indígenas e ascendentes em diásporas. Porém, como trabalhar essas 

imensas complexidades cumulativas de cinco séculos (coletivas/grupais/individuais) entre 

indígenas e não indígenas se temos apenas o “Dia do Índio” dentro das escolas públicas? Como 

o(s) ensino(s) de sociologia(s) podem contribuir para essas questões em conjunção também a lei 

11.645/2008 único dispositivo legal para se aprofundarem dentro contextos de educações 

monoculturais sobre as complexidades anteriores e atuais que envolvem as múltiplas temáticas 

indígenas? 

Uma das formas de apontar para essas complexidades que ajuda a desconstruir os 

“indígenas genéricos” (FREIRE, 2002, p. 4) reforçados nos “Dia do Índio”, desde as educações 

primárias até os ensinos médios (e universitários) seria buscar conhecimentos já produzidos sobre 

os diferentes povos indígenas. Estudos esses (geralmente centrados nas áreas antropológicas 

acadêmicas) e outras áreas ou mesmo por intelectuais indígenas que estão buscando fazer 

pesquisas nesse sentido. Outra proposta, seria buscar fazer as/os próprias/os estudantes dos 



 
 

128 
 

 
 

segmentos étnicos indígenas (de acordo com suas curiosidades ou interesses) pesquisarem sobre 

os diferentes povos indígenas e se acham dentre eles algum povo étnico sobre suas origens para 

formularem algum material étnico de e para exposição intercultural para demais estudantes 

indígenas e não-indígenas. 

 Com os resultados de pesquisas sugerir ou propor organizar em uma tabela com 

sequencias cronológicas centenárias diferenciadas de acordo com tempo de contato que possuem 

cada povo nos diferentes povos indígenas e analisar as interconexões interculturais com a vinda 

de povos estrangeiros para localizar os contextos coloniais em que estão inseridos. Assim, separar 

por períodos centenários colonizatórios: quinhentistas, seiscentistas, setecentistas, etc. Dessa 

forma, ajuda a visualizar melhor a posições históricas de etnias indígenas dentro dos contextos 

invasivos estrangeiros, os percursos intrusivos nas somatórias dos processos colonizatórios que 

enfrentam, o tempo diferenciado que cada povo enfrenta e como se encontram nas atualidades 

suas/seus ascendentes, devido aos contatos interétnicos com outros povos indígenas, povos 

colonizadores/estrangeiros, imigrantes forçados ou tardios, etc. Ajuda também a desconstruir “os 

indígenas genéricos” (FREIRE, 2002, p. 4) cristalizados nos imaginários sociais de estudantes 

cuja bagagem educacional sobre os diferentes contextos das sociedades indígena ainda é 

incompleta e deficitária (SOUZA; NASCIMENTO, 2010, p. 134). 

 O mapa etno-histórico de CURT NIMUENDAJU (1981) poderia ser um desses 

instrumentos ou materiais didático-pedagógicos na ausência de outros materiais didáticos melhor 

elaborados (voltados para as educações básicas monoculturais) em viés pedagógicos-

antropológicos-sociológicos direcionado as escolas de educação básica convencional ou com 

enfoques históricos mais completos nas questões interculturais indígenas e não-indígenas 

(trabalhos a serem realizados com indígenas/mestiças/os junto a profissionais das 

educações/ciências sociais/universidades/etc) sobre as diferentes etnias indígenas brasileiras 

como propostas de materiais pedagógicos interculturais dentro de algumas escolas indígenas. 

 Nesse sentido, sugerir para que estudantes pesquisem sobre suas origens étnicas 

indígenas (e outras), já são caminhos para refletir sobre as diferentes realidades étnicas indígenas 

amalgamadas dentro do turbilhão multiétnico de presenças étnicas diversas 

(nativas/mestiças/estrangeiras) nas escolas públicas. Presenças essas, tanto de ascendências 

nativas/mestiças quanto de ascendências estrangeiras/mestiças. Depois de pesquisarem sobre suas 

origens étnicas (também indígenas), propor que procurarem no mapa etno-histórico: a localização 



 
 

129 
 

 
 

geográfica dos respectivos povos, a datação de início das frentes colonizatórias enfrentadas pelo 

povo étnico indígena encontrado e colocar os diferentes povos simultaneamente organizados em 

cinco tabelas centenárias separadas por períodos centenários coloniais com suas respectivas 

etnias para visualizá-las lado-a-lado como será demonstrado abaixo. 

 Dessa forma, nesse trabalho não pretendo dar conta da completude e amplitude das 

complexidades envoltas nas situações colonizatórios e migratórias entre povos/indivíduos 

indígenas e não indígenas. Mas, ajuda a visualizar as condições histórico-coloniais diferenciadas 

de: 1) tempos de contatos colonizatórios diferenciados que cada povos indígenas enfrentam com 

povos estrangeiros. Ou seja, perceber qual povo indígena está a mais tempo sob processos 

coloniais; 2) pensar os processos históricos de políticas estatais e públicas de miscigenações 

(forçadas ou voluntárias) e 3) a perda das línguas maternas indígenas com a imposição da língua 

portuguesa. Ajuda a visualizarem também que alguns povos indígenas carregam consigo e em 

suas histórias étnicas coletivas/individuais situações coloniais de cinco séculos enfrentados por 

alguns povos, diferente de outros de contatos mais recentes. Já outros povos/indivíduos, possuem 

menos tempo de contato de acordo com os processos de incursões intrusivas 

estrangeiras/nacionais. A partir dessas visualizações é possível estimular os debates sobre as 

diásporas e migrações étnicas das regiões de origens e destinos, o que sabem sobre suas origens 

(tanto nativas/mestiças/estrangeiras), etc.  

O grande problema é que o tema exige amplos espaços institucionais, educacionais, 

curriculares, pedagógicos e maiores incursões interculturais dentro da grade curricular tanto 

formativos quanto pedagógicos; reformulações curriculares, debates pedagógicos e sociológicos 

além de exigir continuidades, sustentabilidades (rotinizações) e práticas enraizadas cotidianas 

“em rotinas curriculares”. Por isso, a sua importância também de ser proposta enquanto 

“disciplina de rotina” e não só “tema-conteúdo/transversal” que pode ocorrer ou não. Ou seja, 

não sendo uma “disciplina” a ser trabalhada durante todo o ano letivo para se obter um nível de 

conhecimento e discernimento mais profundo, mais denso e complexo como as quais se exigem 

lidar diante das multifacetadas realidades enfrentadas pelos diferentes povos/grupos/indivíduos 

indígenas (enquanto coletivos ou indivíduos), as histórias indígenas apenas permanecerão no 

lugar exprimido de “temática pontual e transversal”. 

 Além disso, existem poucos estudos dentro das áreas antropológicas destinados a refletir 

sobre essas problemáticas dentro das áreas educacionais monoculturais em relação as presenças 



 
 

130 
 

 
 

de estudante indígenas em contextos urbanos (SOUZA; NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 

2012) e ou estudos voltados para formações de profissionais das educações monoculturais 

pensando também produções de materiais para estudantes não-indígenas (SILVA; GRUPIONI, 

1995), (FUNARI; PINÕN, 2014). Somados a isso existem as faltas de políticas públicas 

educacionais específicas destinadas a indígenas/mestiças/os que estudam dentro dos contextos 

urbanos das escolas públicas (rurais/urbanas) (GUIRAU; SILVA, 2013). Assim, temos cinco 

séculos ([1500-2021] – 521 anos) de imposições de educações monoculturais coloniais para 

algumas sociedades indígenas, inclusive para grupos/indivíduos indígenas urbanos, (com apenas 

([1988-2021] - 34 anos) de garantias das educações indígenas diferenciadas, interculturais e 

bilingues, somente para “indígenas aldeadas/os”).  

Portanto, são questões que aumentam as barreiras e atravancam as disponibilidades de 

informações e conhecimentos mais simplificados e básicos no sentido de perceber as 

contribuições históricas de povos indígenas e ascendentes nos passados, presentes e futuros. 

Essas são as somatórias que só aumentam as ausências dessas temáticas dentro dos contextos 

educacionais monoculturais como um todo. Outras questões visíveis são: as ausências de 

estatísticas educacionais sobre as presenças de estudantes indígenas e indígenas mestiças 

(SEGATO, 2012) como já pontuadas acima dentro das escolas públicas urbanas e poucas 

pesquisas sobre os pertencimentos étnicos indígenas nas educações básicas monoculturais e nas 

áreas urbanas (SOUZA; NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 2012), (NASCIMENTO 

QUIXELÔ, 2009), (GUIRAU; SILVA, 2013). 

Em grande parte das escolas públicas para estudantes de ensino médio os referencias de 

conhecimentos sobre os povos indígenas ainda são os meios formais escolares ou materiais 

contidos em livros didáticos, mas também “informais” como as ruas, educações em contextos 

domésticos, mídias e suas/seus educadoras/es diversas/os como nos apontam (MOREIRA, 2013, 

p. 184), (GOULART, 2012, p. 12), que provavelmente não obtiveram uma formação mais 

aprofundada, qualificada e densa sobre as questões devido as recentes políticas indigenistas mais 

favoráveis aos avanços e às inclusões das problemáticas/temáticas indígenas dentro das 

educações básicas monoculturais. 

 Como trabalhar então as questões indígenas em suas profundidades históricas e não nas 

superficialidades imediatas genéricas como ocorre dentro das escolas públicas? Qual o 

significado educacional intercultural da presença de 1 (uma) estudante do povo Xerente (TO/SP) 



 
 

131 
 

 
 

em uma cidade dentro do território Kaingang oeste do estado de São Paulo de cerca de 65.700 

habitantes como Tupã/SP, numa escola pública com 1033 estudantes de origens étnicas e 

geográficas diversas (nativas/mestiças/estrangeiras)?  

Fazer esses exercícios mentais em perspectivas pluriétnicas e plurieducacionais por vias 

pedagógicas interculturais podem parecer cansativos, trabalhosos ou mesmo impossíveis. Mas, 

são formas mais densas, profundas e completas de (re)conhecer as complexidades de se pensar 

sobre as presenças étnicas indígenas e passar pelos encadeamentos cronológicos das complexas 

conjunturas coloniais históricas e contemporâneas que afetam os povos indígenas sem deixar ou 

reproduzir lacunas, ignorâncias generalizadas e descasos educacionais perante as histórias dos 

diferentes povos/grupos/indivíduos indígenas existentes no(s) Brasil(is). Cujos indivíduos de 

diferentes pertencimentos étnicos também se encontram dentro das escolas públicas brasileiras 

recebendo as educações básicas monoculturais (brasileiras) e não étnica biculturais 

(indígena/brasileira) às quais tem direito. (SOUZA; NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 2012), 

CONVEÇÃO 169 da OIT de 2004 e Declaração da ONU de 2007. 

Como pensar práticas pedagógicas interculturais que comportem modelos para 

implementações práticas e institucionais de reconhecimentos por parte de órgãos estatais em 

perspectivas pluriétnicas e plurieducacionais? Que levem em consideração as altas 

complexidades que acompanham as presenças indígenas, as dinamicidades históricas enfrentadas 

por diferentes sociedades indígenas dos mais de 305 povos indígenas diferentes e suas 

contribuições históricas e contemporâneas a serem conhecidos por todas/os estudantes 

indígenas/mestiços e não-indígenas nos estabelecimentos dos ensinos médios nas escolas em 

todos os âmbitos federativos federais/estaduais/municipais?  

São problemáticas a serem debatidas, pensadas, ensinadas e trabalhadas por todas/os as 

habitantes dentro do(s) Brasil(is). Afinal, todas as pessoas dentro do território brasileiro vivem 

sob os territórios indígenas e lidam consciente ou inconscientemente com pessoas desses 

pertencimentos no dia a dia. Portanto, não são questões a serem debatidas só por especialistas 

(MOREIRA, 2013, p. 179) ou por pessoas desses pertencimentos (GOULART, 2012, p. 17). Se 

alguma/um estudante está presente dentro de qualquer escola pública seja de qual for a sua etnia, 

seja qual for o estado e município (de origem e destino), estará interagindo e lidando com todas 

as pessoas dentro da escola (professoras/es, funcionárias/os, gestoras/es, estudantes, etc) e 

também nos seus trânsitos dentro das cidades. Por isso, todas precisam estar ciências dessas 



 
 

132 
 

 
 

presenças-pertenças étnicas (e mais atentas/os também as suas trajetórias histórias anteriores e 

contemporâneas) para tratar com menos “ausências” (PACHECO, 2017) apesar das não 

percepções de suas presenças inclusive por políticas públicas (GUIRAU; SILVA, 2013). 

Como pensar políticas públicas educacionais que levem em consideração 

simultaneamente as complexidades dessas presenças étnicas e suas especificidades históricas em 

vertentes não monoculturais, mas em perspectivas pluriculturais pensando os múltiplos contextos 

educacionais de 305 povos indígenas enfrentam em dupla cidadanias-étnicas (étnicas indígenas e 

brasileiras)? Como promover diálogos interculturais mais respeitosos e atentos aos dispositivos 

legais indígenas/indigenistas atuais como a Constituição Federal de 1988, a Convenção 169 da 

OIT de 2004, a Declaração ONU sobre os direitos dos povos indígenas (2007) e as propostas 

contidas no novo Estatuto dos Povos Indígenas (2009) que garante os reconhecimentos dessas 

presenças? Como fazer ressoar essas situações dentro dos órgãos intersetoriais desde indígenas, 

indigenistas, até órgãos intersetoriais estatais educacionais federais/estaduais/municipais e 

conselhos/secretarias estaduais/municipais educacionais que são (ou seriam) os órgãos 

corresponsáveis por tratar, regulamentar e colocar em práticas nas escolas públicas e salas de 

aulas as atenções às especificidades educacionais referentes aos povos indígenas existentes dentro 

das áreas rurais/urbanas?  

Outra questão, seria refletir o que significa a simples presenças de 1 pessoa indígena (em 

contexto individualizado) ou grupo de pessoas indígenas em conglomerados rurais/urbanos 

(metrópoles/cidades) e as complexas estruturas institucionais/sociais envoltas e atravessadas por 

essas presenças em termos de se conduzir as políticas públicas focais e específicas levando em 

conta as hipossuficiências históricas de políticas públicas específica e educacionais anti-indígenas 

que incidem e atravessam as trajetórias históricas e vidas dos diferentes povos. As conjunturas 

colonialistas e suas continuidades nos presentes, os contextos migratórios anteriores e atuais, as 

faltas de interesses políticos de não-indígenas (geralmente à frente dos órgãos 

estatais/educacionais) e os tratamentos dados aos povos nativos/grupos/indivíduos por séculos 

principalmente para indígenas que se encontram em contextos urbanos são situações que 

precisam passar por essas análises mais profundas. São temáticas pouco atendidas até os dias 

atuais inclusive nas áreas de estudos antropológicos (URQUIZA, 2012) e sociológicos ou nos 

ensinos de sociologias (GOULART, 2012), (RABESCO, 2014), (CHATES, 2015, 2016).  



 
 

133 
 

 
 

Quais as corresponsabilidades reais de pessoas à frente dos órgãos educacionais 

(federais/estaduais/municipais) nos contextos de políticas públicas e educacionais específicas 

para indígenas urbanas/os (GUIRAU; SILVA, 2013)? Qual órgão poderia tomar a frente para 

acompanhar, monitorar, assessorar e cobrar e fazer valer as legislações indigenistas por núcleos 

de pesquisas/estudos/observatórios nas efetividades das políticas públicas educacionais 

específicas dentro das educações básicas monoculturais diante de situações tão dispares de sub-

representatividades demográficas/democráticas como as enfrentadas por povos/grupos/indivíduos 

indígenas? 

 Por isso, as importâncias das (ciências sociais) sociologia(s) e ensinos das sociologias 

plurais no(s) ensino(s) médio(s) (GOULART, 2012). No sentido de estarem atentas a essas 

múltiplas realidades nas quais estão inseridas sociedades e indivíduos indígenas/mestiças/os; de 

produzir reflexões conjuntas com outros órgãos e áreas na percepção de presenças de estudantes 

indígenas e de como transmitir de formas básicas simplificadas didático-pedagógicas-

antropológicas-sociológicas as conjunturas complexas coloniais que enfrentam não só os 

diferentes povos indígenas “aldeados”. Mas também indivíduos indígenas que enfrentam 

diásporas migratórias tidos como “desaldeadas/os”/desterrados, “isolados” dos seus coletivos 

étnicos de origens produzindo assim conhecimentos mais condizentes em relação as múltiplas 

realidades (anteriores e contemporâneas) que enfrentam. 

 

2.7 DIMENSÕES INTER/MULTICULTURAIS / INTERSETORIAIS EDUCACIONAIS 

INDÍGENAS E NÃO-INDÍGENAS 

Abaixo, um pequeno organograma do percurso educacional da estudante Xerente (TO/SP) 

para visualizar as complexidades das atribuições de corresponsabilidades político-jurídico-

administrativas de órgãos intersetoriais educacionais: étnicos indígenas, indigenistas e 

educacionais das três esferas federais/2estaduais/2municipais em seus percursos educacionais.  

Pensando a garantia não só da lei 11.645/2008, mas também das legislações indigenistas que 

precisam ressoar em situações dentro de órgãos estatais e indígenas. Legislações que preconizam 

a sua educação étnica indígena específica e o direito étnico subjetivo como CONVENÇÃO 169 

da OIT de 2004 e Declaração da ONU de 2007 e as relativas as autodeclarações e educações 

étnicas indígenas. Ajuda a pensar sobre os atravessamentos inter/multisetoriais estatais que 

envolvem pensar sobre as presenças de estudantes indígenas por políticas públicas educacionais 



 
 

134 
 

 
 

mais atentas diante da simples presença de uma estudante indígena do povo Xerente 

(TO/Palmas/SP/Tupã) dentro de uma escola pública da cidade de Tupã/SP. 

 Podemos pensar também sobre como operacionalizar toda uma burocracia estatal e fazer 

funcionar toda uma logística diante das questões multifacetadas e multidimensionalizadas (locais 

e (trans)locais) politicamente, perante diferentes presenças e etnias em termos educacionais 

hegemônicos dentro das escolas públicas rurais ou urbanas no ensino médio convencional na(s) 

disciplina(s) de sociologia(s). A simples presença de uma estudante do povo Xerente 

(TO/Palmas/SP/Tupã), diz respeito aos constantes diálogos interculturais deliberativos mais 

horizontais, menos hierárquicos e não impositivos. Além de regulamentações, atribuições de 

corresponsabilidades intersetoriais e formulações de políticas públicas específicas entre 

organizações indígenas do povo Xerente e entre sete órgãos intersetoriais educacionais estatais 

diferentes (étnicos indígenas/indigenistas/educacionais nas três esferas 

1federais/2estaduais/2municipais): 1 indígena, 1 indigenista (e outros), 1 federal de educação, 2 

estaduais de educação e 2 municipais de educação (segundo os locais de origens e destinos de 

estudantes indígenas). Vejamos: 

 

Figura 18. Organograma para visualizar as complexidades da presença da estudante da etnia 

Xerente (TO/SP) e no pensar políticas educacionais étnicas e interculturais que contemplem 

estudantes indígenas nos seus atravessamentos inter/multisetoriais nos contextos migratórios de 

órgãos estatais educacionais e nas formulações de políticas públicas educacionais específicas de 

reconhecimentos dessas presenças étnicas indígenas: 

Presença de uma estudante do povo Xerente (TO/Palmas/SP/Tupã) cujo povo possui cerca 

de um século de processos colonizatórios ([1920-2021] – 101 anos). Originários de onde hoje 

chamam estado do Tocantins, do município de Palmas/TO, migrados para São Paulo e estudando 

em territórios Kaingang no município de Tupã/SP, cidade sobreposta a esse território indígena: 

 

1. Primeiro órgão intercultural a ser consultado em diálogos interculturais deliberativos 

(LALANDER; LEMBKE, 2017) referente as legislações citadas e nas garantias das 

extensões da educação étnica específica (educação diferenciada [reconhecimento da etnia 

Xerente], intercultural [educação Xerente e ocidental] e bilíngue [língua Jê x língua 

portuguesa]): 



 
 

135 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. Órgãos Federais e 
Estaduais de educações 

 
1 DISTRITO FEDERAL 

 
26 ESTADOS 

4. Órgãos municipais de 
educações 

 
5570 MUNICÍPIOS 

 
 

2. FUNAI 
MAIS DE 305  

POVOS INDÍGENAS 
DIFERENTES  

5. ESTUDANTE 
XERENTE 

(TO/SP) 
CONTEXTO 

URBANO 

 

1 - Organizações do 
povo Xerente 

 

 



 
 

136 
 

 
 

 

“Ausente” do estado de origem (TO). “Presente” no estado de destino (SP) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ESTADO DE 
ORIGEM 

 
TOCANTINS 

ESTADO DE 
DESTINO 

 
SÃO PAULO 

2. FUNAI 
MAIS DE 305 

POVOS 
INDÍGENAS 
DIFERENTES 

 
XERENTE 

(TO/SP) 
Contextos 
urbanos 



 
 

137 
 

 
 

 

 

 

“Ausente” no município de origem (Palmas). “Presente” no município de destino (Tupã) 

 

 

 

 

 

 

MUNICÍPIO 
DE 

ORIGEM 
 

PALMAS 

MUNICÍPIO 
DE 

DESTINO 
 

TUPÃ 

2. FUNAI 
MAIS DE 305 

POVOS 
INDÍGENAS 
DIFERENTE

S 

 
XERENTE 

(TO/SP) 
Contextos 
urbanos 



 
 

138 
 

 
 

Figura 19. Relação de órgãos interculturais/inter/multisetoriais educacionais corresponsáveis por 

acompanhar os percursos educacionais indígenas e a presença da estudante Xerente (TO/SP). 

Direitos conquistados a partir da CF de 1988: Decreto 26/1991 (ANDRADE, 2013, p. 32), 

Convenção 169 da OIT de 2004 e Declaração da ONU de 2007. 

                                        

 
                                                                                                                                                                                                                                           
                                                                                                                                                 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

Podemos visualizar com isso as complexidades interculturais/intersetoriais de instituições 

de políticas educacionais que atravessam as vidas e contextos sociais das pessoas indígenas ao 

longo dos seus percursos migratórios e educacionais dentro de modelos de educação básica 

monocutural. Porém, sem a devida atenção as suas especificidades étnicas que os afetam durante 

séculos e pensar como a simples presença de uma estudante do povo Xerente (TO/SP) dentro das 

 
8. XERENTE 

(TO/SP) 
Contextos urbanos 

2 - FUNAI 
MAIS DE 305 

POVOS INDÍGENAS 

3 – 
MEC(CNEEI/CNE/CEB) 

-ÓRGÃOS 
FEDERAIS 

DE 
EDUCAÇÕES 

NOS 2 ESTADOS 
 

4 - SECRETARIA 
ESTADUAL DE 

EDUCAÇÃO 
DO TOCANTINS 

(ORIGEM 
XERENTES) 

 
139 Municípios 

6 - SECRETARIA 
ESTADUAL DE SÃO 

PAULO 
 

(DESTINO 
XERENTES) 

 
645 MUNICÍPIOS 

7 - SECRETARIA 
MUNICIPAL DE 

EDUCAÇÃO TUPÃ 
 

(DESTINO XERENTES) 
 

1 IFSP 
6 Escolas Estaduais 

5 - SECRETARIA 
MUNICIPAL DE 
EDUCAÇÃO DE 

PALMAS 
 

12 Escolas 
Estaduais 

1-Organizações 
indígenas 

Povo Xerente 



 
 

139 
 

 
 

escolas públicas está correlacionada aos vários órgãos intersetoriais de instituições de políticas 

educacionais indígenas e não-indígenas (segundos seus locais de origens de destinos). 

 Diferenciados segundo a origem étnica dos povos e contextos migratórios pois envolvem 

corresponsabilidades dentro desses órgãos, formulações de políticas públicas educacionais 

específicas para maiores atenções em relação as presenças étnicas de corresponsabilidades 

intersetoriais de órgãos étnicos indígenas, indigenistas e educacionais das três esferas 

(federais/2estaduais/2municipais). 

 Portanto, os percursos migratórios e educacionais no pensar a garantia da dupla cidadania 

étnica bicultural (indígena/brasileira) da estudante indígena Xerente foram observados na 

sequência: (1.Organizações do povo Xerente/2.FUNAI/3.MEC (CNEEI/CNE/CEB) 

Federal/4.secretarias estaduais de educações Tocantins/5.municipal Palmas/ 6.secretarias 

estaduais de educações São Paulo/7.municipal Tupã) – levando em consideração as condições de 

“ausências” e “presenças” de indivíduos étnicos dos diferentes povos (PACHECO, 2017) desde 

seus locais de origens e destinos (pois podem migrar para diferentes cidades brasileiras ou outros 

contextos (trans)nacionais) (OLIVEIRA, 1998,1999). Povo étnico, que está sob efeitos de cerca 

de um século ([1920-2021] - 101 anos) de processos colonizatórios e do não reconhecimento 

cotidiano da presença étnica da estudante Xerente dentro da cidade. Portanto, não existe a 

garantia do acesso a sua educação específica e da sua “etnicidade Xerente” como condição étnica 

permanente por onde transita e não só reduzida na aldeia ou TI (GUIRAU; SILVA, 2013, p.13).  

Como levar em conta práticas educacionais e conhecimentos pedagógicos que deem conta 

dessas conjunturas complexas para que reconheçam que o povo Xerente está a cerca de um 

século sob efeitos colonizatórios estrangeiros/nacionais; que uma pessoa indígena do povo 

Xerente estudando numa escola pública do município de Tupã/SP que esses processos tem que 

ser levados em conta por políticas públicas educacionais monoculturais num todo complexo 

educacional (indígena e não-indígena) até chegar dentro das escolas públicas e salas de aula em 

políticas públicas específicas de gestões educacionais não dispostas a romper com o modelo de 

estado-nação? O que dizer de outras tantas presenças indígenas dos mais de 305 povos, alguns 

com mais tempo de processos colonizatórios cujos estudantes são “indiferenciáveis” pelas 

transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977) ou processos de mestiçagens (SEGATO, 2012)? 

Se as relações dos direitos às educações específicas indígenas deveriam envolver 

“diálogos interculturais deliberativos” (LALANDER; LEMBKE, 2017) e interações nos 



 
 

140 
 

 
 

entendimentos das práticas e diferenças de ambos os lados (indígenas/não-indígenas), como 

equacionar essas desigualdades étnico-raciais em termos de hierarquias, estruturas racistas e 

relações de poder dentro das questões educacionais monoculturais com disponibilidades de 

conhecimentos universais básicos nas abordagens dos temas tanto para estudantes indígenas 

quanto para não-indígenas? Como dar conta dentro de uma escola com 1033 alunas/os de origens 

étnicas distintas (nativas/mestiças/estrangeiras), dessa presença étnica Xerente sem ignorá-la, 

desdenhá-la e esvaziá-la cotidianamente forjando apenas uma única “cidadania brasileira 

esvaziada” (SPOSITO, 2008)? Não levando em conta sua presença étnica Xerente e sua 

“cidadania educacional indígena Xerente específica” tida como “minoritária” dentro da 

“democracia pouco democrática” (SANTOS, 2007) – como decisão da maioria - numa educação 

predominantemente hegemônica, etnocêntrica e de pressões dominantes (URQUIZA, 2016)? 

 Como abordar histórica, pedagógica, antropológica e sociologicamente, em materiais 

pedagógicos reformulados em noções básicas demonstrando com profundidades históricas, as 

contribuições anteriores e contemporâneas do povo e de grupos/ indivíduos do povo Xerente 

oriundos do estado de Tocantins; originários do município Palmas, migrados para dentro de 

estabelecimentos escolares dentro de estado de São Paulo e do município de Tupã com 

transmissão de conhecimentos universais básicos para todas/os as/os demais estudantes do ensino 

médio? Como lidar com essas presenças-ausências (PACHECO, 2017) de estudantes dos 

diferentes pertencimentos étnicos indígenas em todos os níveis e percursos educacionais desde as 

políticas públicas até às questões educacionais que envolvem práticas educacionais para esses 

segmentos étnicos? 

Esses são alguns caminhos multidimensionais, multidisciplinares 

inter/multisetoriais/interculturais que temos que percorrer para estabelecermos conhecimentos de 

redimensionamentos de noções básicas sobre nortes históricos mais completos, densos e de 

visualizações complexas sobre as presenças (anteriores e contemporâneas) dos povos indígenas 

(grupos/indivíduos étnicos dispersos). No sentido de estimular e produzir reflexões mais 

profundas, críticas e menos esvaziados ou carregadas de distorções históricas, desdém, 

desqualificações, negatividades, estereótipos e posições generalizantes sobre essas presenças, 

pensando também as diversidades pluriétnicas de estudantes indígenas nas relações com 

estudantes de outros pertencimentos étnicos (nativos/mestiços/estrangeiros) no(s) ensino(s) 



 
 

141 
 

 
 

médio(s) mesmo que essas/es estejam “fenotipicamente” indiferenciadas/os nas majoritárias 

“branquitudes” (ou outras etnias) pelas transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977).  

Essas reflexões, são só alguns apontamentos no sentido de buscar caminhos para os 

desafios de se pensar essas questões buscando maiores diálogos com as áreas de antropologias (e 

outras) que concentram acúmulos de conhecimentos sobre os diferentes povos étnicos indígenas 

(ciências sociais) e com as gerações de educadoras/es e sociólogas/os que terão que buscar 

maiores reflexões diante dos enormes desafios, dessas problemáticas e temáticas não só dentro 

dos currículos mas também nas garantias de práticas pedagógicas, antropológicas e sociológicas 

interculturais e específicas de fato, ou seja, buscar as efetividades das dupla cidadanias étnica 

referentes as educações biculturais concretas (indígenas/não-indígenas) para indígenas de 

diferentes povos/etnias (GUIRAU; SILVA, 2013). Bem como formulações de conhecimentos 

universais básicos por perspectivas interculturais, pluriétnicas e multiculturais levando em 

consideração os conhecimentos/saberes nativos tanto para indígenas quanto para não-indígenas. 

Um caminho seria demonstrar as várias etnias indígenas brasileiras que não se reduzem a 

categoria supraétnica - “índio” - e separar/agrupar as mais de 305 etnias segundo períodos 

históricos centenários ao qual se deu os primeiros contatos - cinco séculos de (re)colonizações. 

 Portanto, reunir em cinco tabelas diferentes de acordo com os períodos histórico-

coloniais centenários de acordo com o início de contatos de cada povo todas as etnias indígenas 

que sofreram (e sofrem) os processos colonizatórios segundo cada século colonial em questão. 

Assim, dá para visualizar de forma didática intercultural, multicultural e pluricultural indígena e 

não indígena, por períodos históricos em centenários, as etnias que tiveram contatos coloniais 

iniciais em sequencias cronológicas centenárias: no primeiro século, no segundo século, no 

terceiro século de colonização e assim por diante. Levando em consideração as somatórias de 

processos coloniais cumulativos que os acompanham enquanto povos e grupos/indivíduos étnicos 

distintos (como na tabela esquemática abaixo). 

 Como se tem pouca produção de materiais didáticos interculturais mais bem elaborados, 

básicos e disponíveis, nesse sentido, sugeri buscar trabalhar com os já organizados como, por 

exemplo, com o mapa etno-histórico do etnólogo mencionado anteriormente (CURT 

NIMUENDAJU, 1981). Dessa forma, dá para buscar trabalhar com estudantes as visualizações 

desses diferentes contextos histórico-seculares-coloniais (cinco centenários) e buscar reflexões 

sobre os povos que estão a mais tempo sob processos colonizatórios e os que estão a menos 



 
 

142 
 

 
 

tempo visualizando as diferenças temporais. Por exemplo, os primeiros povos da costa do litoral 

brasileiro que tiveram contatos interculturais com povos colonizadores no primeiro século como 

o povo Tupinambá (BA) presente no trabalho. Portanto, suas problemáticas e demandas étnicas 

são bem diferentes de alguns povos amazônicos de contatos mais recente ou ainda dos “povos 

isolados”. 

Dessa forma, levantar reflexões com estudantes as situações etno-históricas: se uma/um 

estudante através de pesquisa sobre a origem da sua família encontrar etnias como a do povo 

Tupinambá (BA), mas fenotipicamente (aparência) estar de outras cores que não “as cores 

fenotípicas indígenas”, pensar sobre os processos seculares de miscigenações (compulsórias e/ou 

voluntárias), além das presenças dos contextos imigratórios históricos de povos estrangeiros e 

que por isso, não estão hoje com os rostos dos indígenas “fenotípicos” que muitas/os estudantes 

estão acostumados a ver pela televisão, mídias impressas, digitais ou nos livros didáticos como os 

povos amazônicos ou do Xingu (por exemplo) tidos como “mais legítimos” que os primeiros 

povos passaram (e passam) pelos processos históricos de miscigenações compulsórias e/ou 

voluntárias a mais tempo. Assim, seria uma forma de reorientar os imaginários engessados sobre 

os diferentes povos indígenas que infelizmente ainda pairam em muitos contextos educacionais 

hegemônicos e se encontram nas práticas pedagógicas das escolas primárias como o - “Dia do 

Índio” - como demonstrados nas imagens acima com pinturas no rosto, cocares de papelão e 

pinturas fantasiosas de desenhos, etc; Ou seja, bem distantes das realidades complexas 

enfrentadas por indivíduos indígenas atuais de carne e osso (FERNANDES, 2015) (con)viventes 

em (aldeias/áreas rurais/cidades) (IBGE, 2010) das mais diversas etnias compulsoriamente 

“desindigenizados” ao longo de séculos até os dias de hoje presentes inclusive nas escolas.  

 Porém, abordar todas essas problemáticas em apenas um dia “no currículo exprimido” 

dentre de contextos hegemonizados em vigência, para as históricas indígenas, fica impossível 

pensar todas essas complexidades (anteriores/atuais) apenas no “Dia do Índio”. Única data dentro 

de escolas não-indígenas (com muitas presenças indígenas negadas), para reorientar e 

redimensionar reflexões mais aprofundadas sobre os temas propostos. Por isso, a importância de 

maiores reflexões em espaços decisórios de gestões educacionais estatais, grades e currículos 

escolares para continuidades, aprofundamentos e aprendizagens mais satisfatórias sobre os 

processos que acometem e envolvem as histórias e vidas dos primeiros povos e ascendentes até 

os dias de hoje. 



 
 

143 
 

 
 

2.8 COLONIALIDADES DO(S) SER(ES) ÉTNICO(S) INDÍGENA(S): DE INDÍGENAS 

(SIMPLIFICADOS) À INDÍGENAS ÉTNICOS (COMPLICADOS) 

Figura 20. Indígenas ideais do “Dia do Índio”: indígenas dos imaginários sociais 

 

Figura 21. Indígenas reais de carne e osso: lideranças das seis etnias encontradas. Segundo 
IBGE (2010), indígenas atuais residem em diversos contextos: aldeias/áreas rurais/cidades. 

 

(Tupinambá)              (Wajãpi)             (Xucuru)          (Xacriabá)          (Pataxó)         (Xerente)       

(Desde 1500)                     (1741)                   (1756)                 (1775)                     (1807)              (1920) 

Origem BA                          AP                         AL                        MG                          BA                     TO 

É importante salientar que as histórias dos diferentes povos apresentados não começam 

em 1500 como muitas vezes são apontadas e reforçados nos livros didáticos (NASCIMENTO, 

2013, p. 178), (SILVA, 2019, p. 131). Pois, os diferentes povos étnicos indígenas são milenares. 

Portanto, anteriores aos seculares processos intrusivos e colonizatórios de povos estrangeiros. É 

importante enfatizar também que as datações utilizadas no trabalho ajudam a pontuar as 

conjunturas das profundas raízes históricas, das situações coloniais e processos colonizatórios 

internos e externos enfrentados pelos diferentes povos étnicos indígenas em contextos 

pluriétnicos visto as aquarelas étnicas internas (para indígenas/mestiças/os) e externas (para 

estrangeiras/os) nas (interações históricas e relações pouco interculturais estabelecidas com 

brasileiras/os e estrangeiras/os diversas/os) ao longo de cinco séculos.  

Os processos invasivos (de povos colonizadores), os processos de imigrações forçadas 

(para os povos negros) e processos imigratórios tardios de povos estrangeiros (subsidiados para 

ascendentes europeus, asiáticos, etc); toda essa conjuntura complexa pressiona as realidades 

educacionais étnicas indígenas contemporâneas que obtêm suas formações educacionais nos 

contextos urbanos/rurais de escolas de educações básicas monoculturais. Dessa forma, tem que 

ser levados em conta para entender desde as origens/raízes históricas, os mergulhos atuais 



 
 

144 
 

 
 

enfrentados por ascendentes indígenas nas complexas situações atuais educacionais enfrentadas 

pelos diferentes povos/grupos/indivíduos indígenas presente no trabalho que as/os afetam nas 

cotidianidades. É preciso estar atenta/o também que a “produção dos espaços de ausências” 

(SWAIN, 2004) ou as “sociologias das ausências” (SANTOS, 2007), principalmente para as 

sociedades indígenas, criam uma não-presença de indígenas ou “signos étnicos indígenas” 

positivos dentro dos espaços públicos, das escolas e das cidades (NASCIMENTO QUIXELÔ, 

2009). Portanto, também criam ausências dentro das escolas públicas nesses contextos de 

educações básicas monoculturais sem um aprofundamento de estudos e pesquisas.  

Somados a essas situações temos as “colonialidades do ser” com aponta o pensador 

descolonial Walter Mignolo (2005), responsável por relacionar o colonialismo à não existência 

do “outro”, que passa a ser submetido a uma negação sistemática e a uma sobredeterminação 

constante de sua essência e do seu ser com aponta (STREVA, 2016, p. 35). A esse respeito a 

pensadora (STREVA, 2016) explicita em sua análise sobre a colonialidades do ser “negro” como 

uma conjunção de situações coloniais vem sustentar a coisificação de corpos negros e indígenas. 

Em sua análise sobre os efeitos das relações de poderes coloniais sobre a produção de corpos 

colonizados a pensadora reflete a situação colonial ibérica entre colonizados e colonizadores a 

partir das reflexões de Darcy Ribeiro: 

Em outras palavras, a coisificação equacionada diz respeito à ausência de 
contato humano entre o colonizador e o colonizado, ocorrendo tão somente 
relações de dominação e, consequentemente, de submissão, responsável por 
transformar o colonizado em um mero instrumento de produção. Por meio desta 
lógica, o antropólogo brasileiro Darcy Ribeiro esclarece que quatro procedimentos 
foram aplicados para a dominação colonial: i) a erradicação da antiga classe 
dominante local; ii) a concessão de terras como propriedade latifundiária aos 
conquistadores; iii) a adoção de formas escravistas de conscrição da mão-de-obra; 
e iv) a implantação de patriciados burocráticos, representantes do poder real, 
como exatores de impostos (STREVA, 2016:24 apud RIBEIRO, 1978: 142) 

 
  Esses prolongados processos de conjunturas colonizatórias das “colonialidades dos seres 

étnicos indígenas” também precisam ser observadas devido as políticas públicas higienistas e 

eugenistas ou de “branqueamento da nação”, por bastante tempo promovidas como políticas de 

estado desde o período colonial (GARCIA, 2007, p. 24),  no período monárquico e republicano 

como formas misturar populações étnicas indígenas (e negras) com ascendentes portugueses e 

imigrantes tardios estimuladas como políticas públicas estatais. Dessa forma, o mergulho sobre as 

ascendências indígenas é muito mais complexo e profundo visto as políticas públicas estatais 

seculares higienistas e eugenistas e suas permanências históricas. Diante dessas situações nos 



 
 

145 
 

 
 

contextos censitários muitas/os ascendentes indígenas se autodeclaram “pardas/os” devido aos 

processos de mestiçagens e desconhecimentos de suas origens étnicas indígenas (ou negras). A 

pensadora (SEGATO, 2012) expõe sobre sequestro do sangue não branco na “brancura” 

produzida por essas políticas eugenistas seculares: 

Recordemos, de passagem, que há também entre-mundos do sangue, relativos à 
mestiçagem, que vão, da mesma forma, em uma direção ou outra: existe um entre-
mundo da mestiçagem como branqueamento, construído ideologicamente como o 
sequestro do sangue não branco na “brancura” e sua cooptação no processo de 
diluição sucessiva do rastro do negro e do indígena no mundo miscigenado, no 
sentido de branqueado, do continente. E há um entre-mundo da mestiçagem de 
sentido contrário, que poderíamos chamar de enegrecimento: a mescla do sangue 
branco com o sangue não branco no processo de reconstrução do mundo indígena 
e afrodescendente, colaborando com o processo de sua reconstituição 
demográfica. Estas duas construções são puramente ideológicas, pois a biologia 
de ambas é a mesma, porém correspondem, é evidente, a projetos históricos 
opostos. No segundo projeto, começa a reformular-se a mestiçagem como a 
navegação do sangue não branco, durante séculos de clandestinidade, cortando 
por dentro e através do sangue branco, até ressurgir no presente de seu prolongado 
ocultamento no processo amplo de reemergência de povos que o continente 
testemunha. O mestiço, assim, passa a perceber que carrega a história do indígena 
no seu interior (Segato, 2010). 
 

 Nesse sentido, visto as seculares “colonialidades dos seres étnicos” enfrentadas por 

povos/grupos/indivíduos indígenas, é muito mais difícil para estudantes de ascendências 

indígenas se situarem como “indígenas”, devido aos prolongados processos de miscigenações 

promovidos por políticas estatais, das “ausências de espaços positivos de signos étnicos indígenas 

atuais” e dos não reconhecimentos cotidianos devido as suas transfigurações étnicas (RIBEIRO, 

1977). Portanto, as categorias censitárias - “pardas/os” – são categorias denominativas complexas 

tanto para ascendentes indígenas quanto para ascendentes negras/os. Porém, com maiores 

reconhecimentos sociais dessa categoria para ascendentes negras/os, devido à sua maior 

densidade demográfica e político-representativa (regime de cotas) desse último grupo étnico em 

frentes políticas em relação as frágeis representatividades (desproporcionalidades) indígenas visto 

que os avanços das políticas públicas atuais contemplam as categorias “pretos” e “pardos” (Lei nº 

12.990, 2014) e não “indígenas” e “pardas/os indígenas”. Contemplar as sociedades indígenas e 

“suas/seus muitas/os pardas/os” (mestiças/os), ainda está bem distante das proposições de 

políticas públicas e debates sociais devido a essas conjunturas históricas e situações coloniais 

profundas e complexas que precisam também ser refletidas nas políticas públicas, educacionais e 

sociais. 



 
 

146 
 

 
 

3. CAPÍTULO III 

 

3.1 TEMÁTICAS EDUCACIONAIS ÉTNICAS INDÍGENAS E ENSINO(S) DE 

SOCIOLOGIA(S): PROPOSTA INTERCULTURAL 

 

3.1.1 Proposta didático-antropológica-sociológica-intercultural: problematizando as 

complexidades em dados atuais sobre as densidades demográficas indígenas e não 

indígenas: 

 

Os dados demográficos abaixo ajudam a visualizar os desequilíbrios das equações 

estatístico-censitárias (não paridades étnico-raciais para as populações indígenas) e demonstra as 

desproporções das densidades em termos numéricos comparados entre sistemas de representações 

de diferentes grupos étnicos existentes dentro dos contextos censitários brasileiros. Segundo os 

dados do IBGE (2010), para cada 1 pessoa indígena26 no(s) Brasil(is), existem cerca de: 91 

pessoas (brancas)/ 14 (pretas)/ 2(amarelas)/ 82(pardas tanto de grupos indígenas quanto de 

negras/os).  

Portanto, pessoas indígenas estão em permanentes desproporcionalidades político-

representativas, demográficas, democráticas e sociais-participativas se tomarmos as proporções 

numéricas em milhões (91/82/14/2/1). Contextos esses, que incidem também dentro dos 

cotidianos escolares e outros espaços sociais, que incidem seja nas faltas de atenções as 

demandas educacionais e sociais étnico-raciais indígenas, no não direcionamentos ou 

formulações de políticas públicas educacionais específicas atuais (GUIRAU; SILVA, 2013) ou 

seja na falta de recursos humanos/especialistas para levantamentos estatísticos educacionais sobre 

as presenças étnicas de estudantes indígenas nas educações básicas convencionais (CENSO 

ESCOLAR INDÍGENAS, 1999, 2005) para melhor formulações e destinações de políticas 

públicas. 

 

 

 

 

 
26 Dados arredondados para 1 milhão de pessoas 



 
 

147 
 

 
 

Figura 22. Proposta intercultural. Tabela demográfica IBGE 2010: população por cor/raça: 

 

 

 

Quadro 9. Tabela dividida por sequências cronológicas histórico-centenárias das etnias 

 

A tabela abaixo ajuda a acompanhar o início de colonizações estrangeiras a partir do mapa 

etno-histórico de NIMUENDAJU (1981), enfrentadas por cada uma das etnias encontradas entre 

estudantes dentro das séries dos 2º anos da escola pesquisada: Tupinambá-branco (BA/SP), 

Wajãpi-italiano (AP/SP), Xucuru (AL/SP), Xacriabá (MG/SP), Pataxó-branca (BA/SP) e Xerente 

(TO/SP). Podemos pensar aqui inclusive as desigualdades histórico-coloniais que acompanham 

cada uma das etnias e fazermos reflexões sobre os discursos que sustentam as ideias de: 

“indígenas genéricos” (RAMOS, 1990, p. 118) (FREIRE, 2002, p. 4), “mito da democracia 

racial” dentro das escolas públicas (BRITO, 2017, p. 67) e “igualdades jurídicas republicanas” 

atreladas aos discursos das modernidades coloniais (SEGATO, 2012, p. 119), que desconsideram 

as diferentes situações coloniais, históricas, migratórias, educacionais, linguísticas, dentre outras 

e condições contemporâneas que acompanham indivíduos/grupos dos diferentes pertencimentos 

étnicos- raciais de diferentes povos indígenas segundo seus locais de origens/destinos 

(OLIVEIRA, 1998,1999): 



 
 

148 
 

 
 

1500 

(quinhentista) 

1600 

(seiscentista) 

1700 

(setecentista) 

1800 

(oitocentista) 

1900 

(novecentista) 

2000 

(séc. XXI) 

Século XVI XVII XVIII XIX XX XXI 

Etnia 

Início 

colonização 

 Etnias Etnia Etnia Etnias 

Tupinambá 

(1500) 

 1.Wajãpi 

(1741) 

2.Xucuru 

(1756) 

3.Xacriabá 

(1775) 

Pataxó 

(1807) 

Xerente 

(1920) 

Mais de 305 
povos 
indígenas 
diferentes 
Segundo 
IBGE 
(2010) 
Em 
aldeias/áreas 
rurais/ áreas 
urbanas 

Língua Língua Línguas Língua Língua Línguas 

(?) 1758 

Tupi guarani 

 1. Tupi- 

Guarani 

2. (?) 1758 

3. Jê 

Maxacali Jê 274 línguas 

(?) Sem o uso 

da língua 

nativa 

 * 1758 - 

Marques de 

Pombal institui 

o Diretório dos 

Índios 

(proibição das 

línguas nativas e 

promoção de 

casamentos 

interétnicos para 

o 

branqueamento) 

   

 



 
 

149 
 

 
 

Esboço em “linha do tempo” dos inícios dos processos colonizatórios enfrentados pelos 

diferentes povos indígenas encontrados entre estudantes de ascendência indígena: 

 

Povos Indígenas Milenares (anteriores às colonizações estrangeiras) 
ↆ______________________________ↆ______________ↆ___________________ↆ_______ 

1500                                                     1700                    1800                                  1900 

Povo                                                     Povos                  Povo Pataxó                  Povo Xerente    

Tupinambá                                          (Wajãpi,            (Período colonial/    (Período república) 

(Período colonial)                              Xucuru e               império)                                   

                                                           Xacriabá) 

                                                     (Período colonial)                                      

X 

Esboço em “linha do tempo” da entrada de povos colonizadores, dos povos africanos e dos 

fluxos imigratórios tardios de povos estrangeiros 

 

Invasões estrangeiras seculares 

ↆ________________ↆ__________________________________ↆ____________________ 

1500 (p. colonial)        1540 (p. colonial)                                         1888 (p. monarquia) 

Invasão de                    Chegada dos primeiros africanos             (Imigrações europeias, asiáticas    

Portugueses                    trazidos a força para as Américas            e outras financiadas pelos                       

(Disputas territoriais      (cerca de 480 anos)                                  governos monarquista 

Com outros povos                                                                            e republicano)     

colonizadores)                                                                                  (132 anos)  

(520 anos) 

 

Quadro 10. Sequências de imagens, pinturas e fotografias simultaneamente das seis etnias 

indígenas encontradas (5 etnias pesquisadas por estudantes nos grupos familiares e 1 

autodeclarada). Com os respectivos povos/etnias indígenas separados em sequências cronológicas 

coloniais (centenárias). Visualizando as diferenças de situações histórico-coloniais; temporais, 

étnicas, estéticas, linguísticas, migratórias, marcos de legislações indigenistas, etc. Assim, é 

possível pensar sobre as complexidades étnicas e as políticas educacionais específicas indígenas: 



 
 

150 
 

 
 

Início 

colonizações 

↕ 

→ 

↕ 

→ 

↕ 

→ 

↕ 

→ 

↕ 

→ 

↕ 

Quinhentista 
(Período colonial) 
 
 
Etnia  
Tupinambá 

 

Como eram 

Seiscentista 
(Colonial) 

Setecentista 
(Colonial) 
  
 
Etnias 
1.Wajãpi 
2.Xucuru 
3.Xacriabá 

Oitocentista 
Colonial 
(1822 - Monarquia) 
(1889 - República) 
 
 
 
Etnia 
Pataxó 

Novecentista 
(República) 
(Estado novo) 
(República) 
(Ditadura militar) 
(República) 
 
Etnia 
Xerente 

Dois mil 
(Rep.) 
 
 
 
Etnias 
Mais de 
305 
povos 

Século XVI  

Tupinambá 

Cunhambebe 
Tupinambá  
Ilustrado por André 
Thevet,  
um cosmógrafo  
francês que 
acompanhou a 
expedição de Nicolas 
Durand de 
Villegaignon (1584) 
Morte:1555 
 
Ocupação: líder 
Tupinambá das 
regiões  
da atual Bertioga 
(SP) e Cabo Frio 
(RJ). O povo (e 
indivíduos) se 
encontra(m) hoje 
também em outros 
estados/municípios. 
           

Séc. XVII Séc. XVIII Século XIX Século XX Séc. XXI 



 
 

151 
 

 
 

Século XVII – 17      

Século XVIII- 18  1.Wajãpi 

2.Xucuru 

3.Xacriabá 

(Não foram 
encontradas 
pinturas e/ou 
gravuras 
sobre os 
povos acima 
que datam 
desse 
período) 

   

Século XIX – 19   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pataxó  

 

Índios da Bahia,  
príncipe  
Maximilian  
Wied-Neuwied, 
1817. 
 
(A pintura acima 
não retrata 
necessariamente o 
povo Pataxó) 

  

Século XX – 20 

Como estão 

 

(Cacique Babau 
Tupianmbá e 
irmão, 2016) Uma 
das lideranças atuais 

 Como estão 

 
(Cacique 
Emyra Wajãpi 
(AP) morto em 
2019) 
 

Como estão 

 

Dona Josefa 
Pataxó. (BA) 
Desenho de 
Arissana Pataxó, 
2006,  

Xerente  

Povo Xerente (TO). 
Dança ao redor das 
toras de corrida. 
Foto: Nimuendaju/ 
Museu Nacional, 
1930 

 



 
 

152 
 

 
 

do povo Tupinambá 
(BA)  

(Liderança 
Raquel 
Xukuru, 
2011) (PE) 
 

(Liderança 
Célia 
Xacriabá, 
2017) (MG) 

Carvão sobre papel, 
33x41cm 
Releitura da 
fotografia de 
Marcelo Buainaim 

Como estão 

 
(Liderança 
Srewe 
Xerente, 2016) 
(TO) 

Século XXI 

(Educações 
biculturais -
indígena/brasileira-  
atravessadas por 
sete órgãos 
educacionais 
interculturais/ 
intersetoriais: 
1.indígena/ 
1.indigenista/ 
1.federal/2.estaduais/
2.municipais) 
BA/SP 
Diretorias de 
Ensino 
Escolas/Ensino 
médio 
públicas/particulares 

            ↆ 
Como estão hoje 

 
 
 
 

Séc. XXI Século XXI  

Educações 
biculturais  
atravessadas 
por sete 
órgãos 
educacionais 
interculturais/ 
intersetoriais 
 
Idem 
1.AP/SP, 
2.AL/SP e 
3.MG/SP 
D.E. 
Escolas 
 
 

        ↆ           

Como estão 
 
 
 
 
 

Século XXI  

Educações 
biculturais 
atravessadas por 
sete órgãos 
educacionais 
interculturais/ 
intersetoriais 
 
Idem 
BA/SP 
D.E. 
Escolas 
 
 
 
 
               

ↆ 
Como estão 

 
 
 
 

Século XXI  

Educações 
biculturais 
atravessadas por 
sete órgãos 
educacionais 
interculturais/ 
intersetoriais 
 
Idem 
TO/SP 
D.E. 
Escolas 
 
 
 
 
               

ↆ 
 Como estão 

 
 
 
 

 



 
 

153 
 

 
 

 
Foto27 de 
estudantes 
Tupinambá-
branco 
século XXI 

Fotos de 
estudantes 
1.Wajãpi-
italiano, 
2.Xucuru, 
3.Xacriabá 
século XXI 

 
 
 
 
Foto de estudante 
Pataxó-branca  
século XXI 

 
 
 
Foto de 
estudante 
Xerente  
século XXI 

Pelas políticas 
educacionais 
hegemônicas/ 
homogeneizadas 
 
 
 
Órgãos e 
secretarias de 
educações  
indígena/ 
indigenistas 
federais/estaduais/
municipais 

Contextos 
Pluriétnicos 
(nativos/ 
mestiços/ 
estrangeiros) 
 
Por estarem 
inseridas/os 
em contextos 
pan-
indígenas, 
multiculturais 
estrangeiros e 
pluriétnicas 
complexos 

 Dentro das 
escolas públicas 
 
 
Todas/os 
estudantes 
tratadas/os apenas 
como “alunas/os”, 
“clientela”, 
“estudantes do 
ensino médio”, 
“jovens/ 
juventudes”, etc 
 

Fora das 
escolas 
 
 
 
 
 
“Comunidades”, 
“pobres” 
“classe/camadas 
populares”, 
“baixa renda”, 
etc 

 

 
Quadro 11. Visualizando as complexidades das presenças de estudantes segundo as origens 
étnicas indígenas num mesmo espaço situados lado-a-lado (simultaneamente). Com cronologias 
histórico-coloniais de visualização dos percursos educacionais pensando a aplicação da lei 
11.645/2008 e as garantias de acesso a dupla educação étnica específica mais inclusiva 
(educações indígenas diferenciadas, interculturais e bilíngues x educação básica monocultural): 
 

Períodos  
 

Quinhentista 
(Colonial) 

Seiscentista 
(Colonial) 

Setecentista 
(Colonial) 

Oitocentista 
(Colonial) 
(Monarquia) 
(República) 

Novecentista 
(República) 
(Estado 
novo) 
(República) 
(Ditadura 
militar) 
(República) 

Século 
XXI 
(República) 

Etnias Tupinambá  1.Wajãpi 
2.Xucuru 
3.Xacriabá 

Pataxó Xerente Mais de 305 
povos 
diferentes 

Tempos 
colonizatórios 

520 anos  279 anos 
264 anos 
245 anos 

213 anos 100 anos 520 anos 

 Línguas nativas Tupi guarani  1.Tupi- Maxacali Jê 274 línguas 

 
27 Não foi possível tirar fotografia de estudantes indígenas colaboradoras/es da pesquisa pois o prazo da pesquisa era 
curto e não ia dar tempo para recolher os termos de autorizações de responsáveis por estudantes. 



 
 

154 
 

 
 

(?) 1758 Guarani 
2.(?) 1758 
3.Jê 

Estados de 
origens/destinos 

Bahia/ 
São Paulo 

 1.Amapá/SP 
2.Alagoas/SP 
3.Minas 
Gerais/SP 

Bahia/ 
São Paulo 

Tocantins/ 
São Paulo 

26 estados 
1 distrito 
federal 

Municípios de 
origem/destino 

(?) /BA 
Tupã / SP 

 1.(?) /AP 
Tupã/SP 
2.Palmeira 
dos Índios/ 
AL 
Tupã/SP 
3.(?) /MG 
Tupã/SP 

(?) / BA 
Tupã/SP 

Palmas/TO 
Tupã/SP 

5570 
municípios 

O Ministério da 
Educação é o 
responsável pela 
proposição da 
política de 
educação escolar 
indígena e os 
estados e 
municípios são 
responsáveis por 
sua execução 
(Decreto 
Presidencial no 
26/1991) 
(ANDRADE, 2013, 
p. 32) 
 
Órgãos que 
deveriam ser 
corresponsáveis 
pelas garantias das 
educações 
biculturais (étnicas 
indígenas/ 
brasileiras) seja em 
quaisquer contextos 
(aldeias/áreas 
rurais/cidades) 
 
Convenção 169 da 
OIT (2004)/ 
 
Declaração ONU 
(2007) 

7 órgãos 
interculturais 
intersetoriais 
1. indígena 
1. indigenista 
1. federal 
2. estaduais 
2. municipais 

* 
1.Orgãos 
indígenas 
Tupinambá 
2. FUNAI 
3.MEC 
CNEEI/CNE/
CEB 
4. Secretarias 
Estaduais 
(BA) 
5. Secretarias 
Estaduais 
(SP) 
6. Secretarias 
Municipais 
(BA) 
7. Secretarias 
Municipais 
(SP) * 
8.Diretorias de 
Ensino 
9.Escolas 
públicas/particulares 
Ensino médio 

 7 órgãos 
interculturais 
intersetoriais 
 
 
 
Idem 
1.Wajãpi 
2.Xucuru 
3.Xacriabá 
 
(segundo 
locais de 
origens/ 
destinos) 

7 órgãos 
interculturais 
intersetoriais 
 
 
 
Idem 
Pataxó 
 
 
 
(segundo 
local de 
origem/ 
destino) 

7 órgãos 
interculturais 
intersetoriais 
 
 
 
Idem 
Xerente 
 
 
 
(segundo 
local de 
origem/ 
destino) 

Áreas 
(Aldeias/ 
áreas rurais/ 
áreas 
urbanas) 
 
Idem 
mais de 305 
povos 
 
 
(segundo 
locais de 
origens e 
destinos) 

Práticas discursivas 
colonialistas atuais 

     Estudantes de 
ensino médio, 



 
 

155 
 

 
 

dentro das educações 
básicas monoculturais 
 
Esvaziamentos 
cotidianos das origens 
étnicas 

Jovens/ 
Juventudes, 
Clientelas, 
Alunas/os, 
Classes 
populares, 
Comunidade, 
Etc; 

Complexos 
multiculturais 
nativos/ 
mestiços/ 
estrangeiros 
dentro das 
educações 
monoculturais 
Estudantes 
Socializadas/os em 
contextos 
interculturas 
pan-indígenas 
Mestiços 
Estrangeiros 
 
→ Legendas 
 
*Legislações 
indigenistas coloniais e 
educacionais (dentro 
das TI) 
 
*Legislações indigenistas 
(e outras) (fora das TI) 
 
*Órgãos de formulações de 
políticas públicas indígenas 
e indigenistas 
(educacionais e outras 
políticas públicas) em 
suspensão pelo decreto n. 
9.759/19. 
 
*Ciência sociologia e 
ensino de sociologia(s) 
 
*Imigrações estrangeiras 

1500  
Invasão de 
portugueses e 
outros povos 
 

* 
 
1540 
Chegada dos 
povos 
africanos 
 

* 
1549 
Educações 
Coloniais 
impostas às 
primeiras 
etnias (e 
outras etnias 
litorâneas) 
Missionários 
Jesuítas (e 
outros) 
 

 1758 
Diretório 
dos Índios 
(proibição 
das línguas 
indígenas) 
 
Políticas estatais 
de 
casamentos 
mistos 
interétnicos 
para o 
branqueamento 
(entre 
indígenas e 
não indígenas) 
 

* 
 
1759 
Expulsão de 
jesuítas (e 
outros 
missionários) 
 
  

1845 
Regulamento 
das missões 

 
* 

1888 
Imigrações 
europeias e 
outras nos 

Brasis. 
* 

 
ciência 

sociologia 
(contexto 
europeu) 

(1925 -1942) 
ensino de 
sociologias  
 
Políticas 
indigenistas 
educacionais 
(dentro das TI) 

* 
→ 1910 (SPI)  
 

* 
→1943 (Dia do 
Índio) 

* 
→Convenção 107 
de 1957 (línguas 
maternas) 
 

* 
→ 1967 (FUNAI) 
 

* 
→ 1970 (1ª 
experiência escola 
indígena Tapirapé) 
 

* 
→ CF 1988 
Art. 231 
Art. 232 

* 
1990 (MEC) 

* 
→(Decreto 
Presidencial nº 
26/1991) 
(ANDRADE, 2013, 
p. 32) 

* 
→ LDB 1996 
(educações 
indígenas 
específicas só dentro 
das TI) 

(2004/ 2007/ 
2008) 
 
Políticas 
indigenista 
educacionais 
(dentro e fora 
das TI) 

 
Convenção 169 
da OIT (2004) / 

* 
Declaração ONU  

(2007) 
* 

Lei 11.645/08 
(março)/temática 

* 
Lei 11.684/08 

(junho)disciplina 
* 

CNEEI/2010 
* 

SECADI/2012 
* 

CNPI/2016 
 
Sub-
representações 
indígenas 
 
Diante de outros 
grupos étnicos 
segundo IBGE 
(2010)  

* 
1 (indígena)/ 
91(brancos)/ 
82 (pardos de 
indígenas/ 
negros)/ 
14 (pretos) 
2 (amarelos) 

Fontes 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cunhambebe (acesso em março 2020) 
http://books.scielo.org/id/yn/pdf/mott-9788523208905-10.pdf (acesso em março 2020) 
https://cptnacional.org.br/quem-somos/12-noticias/conflitos/3169-cacique-babau-e-teity-tupinamba-passam-para-prisao-
domiciliar-na-bahia (acesso em março 2020) 
https://jovempan.com.br/noticias/brasil/mpf-arquiva-investigacao-sobre-morte-de-cacique-no-amapa.html 
https://www.cadaminuto.com.br/noticia/2011/08/27/india-raquelxucurus-kariri-alerta-possivel-confito-por-terra-em-p-dos-indios 
(acesso em março 2020) 
https://www.hojeemdia.com.br/mais/representante-de-ind%C3%ADgenas-na-educa%C3%A7%C3%A3o-defende-modelo-
diferenciado-de-aprendizagem-1.543666/c%C3%A9lia-xakriab%C3%A1-1.543667 (acesso em março 2020) 
https://osbrasisesuasmemorias.com.br/biografia-josefa-pataxo/ (acesso em março 2020) 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Xerente (acesso em março 2020) 
https://setas.to.gov.br/noticia/2016/2/5/com-avancos-na-area-conselho-de-seguranca-alimentar-do-tocantins-empossa-novos-
conselheiros/ (acesso em março 2020) 



 
 

156 
 

 
 

Figura 23. Legislações indigenistas (e outras) vigentes por ordem cronológica: como fazer 

instituições estatais e educacionais nas três esferas (federais/estaduais/municipais) cumprirem as 

determinações legais indigenistas (e outras) vigentes? Como garantir os acessos à essa justiça? 

DISPOSITIVOS DENTRO DAS 

TI DEMARCADAS 

DISPOSITIVOS FORA DAS TI 

DEMARCADAS 

Constituição Federal de 1988 Dia do Índio? 1943 

Lei de Diretrizes e Bases de 1996  Constituição Federal de 1988 

Convenção 169 da OIT de 2004 Decreto Federal 26/1991     

(federal/estados/municípios) 

Declaração da ONU de 2007 Convenção 169 da OIT de 2004 

Lei 11.645/2008 

(março/temática) 

Declaração da ONU de 2007 

Lei 11.684/2008 

(junho/disciplina) 

Lei 11.645/2008 (março/temática) 

 
Lei 11.684/2008 (junho/disciplina) 

(IBGE, 2010) ALDEIAS ou 

TERRITÓRIOS INDÍGENAS 

DEMARCADOS 

(IBGE, 2010) ALDEIAS/ÁREAS 

RURAIS/URBANAS 

 
Faltam regulamentações e assessorias 

jurídicas/educacionais 

nas três esferas 

(federais/estaduais/municipais). Como 

debater sobre reparações históricas e 

políticas educacionais mais inclusivas 

multiétnicas indígenas? 



 
 

157 
 

 
 

 

Figura 24. Proposta intercultural no(s) ensino(s) de sociologia(s) 

 

ↆ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ↆ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Proposta didático-pedagógica-antropológica-sociológica interculturais 

 ETAPA 1. A partir de propostas temáticas já contidas dentro do currículo de 
sociologia(s) /SP - Diversidades nacionais/ (migrações, imigrações e emigrações) 
 
1.Demonstrar o mapa etno-histórico pluriétnico de Curt Nimuendaju/Lei 11.645/2008  
2. Análise de dados demográficos atuais das populações indígenas (IBGE, 2010) 
3. Demonstrar datações históricas da chegada de colonizadores/negras/os/imigrantes 
4.Desenvolver reflexões interculturais a partir de trabalhos de pesquisas realizadas por 
estudantes sobre suas origens familiares. Em caso de encontrarem grupos/etnias 
indígenas: buscar imagens dos respectivos períodos históricos dos cinco centenários 
dos diferentes povos/etnias encontrados por meio de pesquisas digitais disponíveis. 
Buscar fotografias atuais de estudantes para fazer as comparações em cinco tabelas 
centenárias analisando suas: diferenças étnicas, as transformações históricas seculares 
e as mudanças x permanências de aspectos culturais. (3 Aulas de 45 minutos) 
 

Proposta de utilização de materiais didáticos-interculturais disponíveis 

Análise e reflexões com estudantes de documentários didáticos disponíveis: 
ETAPA 2. 
 
1) Documentário: Índios no Brasil: Quem são eles? – “TV Escola” (para entender 
os contextos pluriétnicos/pluriculturais das populações indígenas brasileiras) 
2) Documentário: Vista a minha pele – “TVE – Curta-metragem” (para entender 
contextos interculturais nas relações assimétricas entre indígenas e não-indígenas)  
3) Documentário: Do São Francisco ao Pinheiros – “LISA” (para entender as 
problemáticas enfrentadas por indígenas em contextos urbanos). (3 aulas/45 min) 

ETAPA 3. Proposta de produção de materiais (avaliativos, artísticos, etc) para 
estudantes indígenas e não indígenas no(s) ensino(s) de sociologia(s) 
 
1. Produzir materiais étnicos: estudantes que encontram suas etnias indígenas. 
2.Levantar pesquisas dos diferentes espaços ocupados por indígenas atuais 
(aldeias/áreas rurais/cidades) e separar cinco tabelas centenárias/+censitárias. 
3. Problematizar as sub-representações étnicas e como são demonstradas as realidades 
dos povos indígenas nas mídias televisivas, impressas, radiofônicas e digitais. 
4. Refletir sobre as permanências de colonialidades, racismos estruturais, 
preconceitos dentro das redes de ensino educacionais brasileiras e outros espaços 
sociais. Promover debates sobre questões desde os lugares imaginados para indígenas 
até os lugares concretos que ocupam em diversos contextos sociais nos dias atuais. 
5. Promover reflexões e trabalhos interculturais sobre a situação de estudantes que se 
redescobrem indígenas. (4 aulas/45 minutos) 



 
 

158 
 

 
 

Esse é um pequeno esboço ou esquema de forma básica “simplificada” de um quadro de 

conhecimentos com noções básicas por redirecionar em nortes históricos mais completos, densos 

e de visualizações complexas, sobre as diferentes etnias indígenas brasileiras encontradas dentro 

da escola pesquisada, apesar das altas complexidades envoltas nessas situações e nos 

enfrentamentos das relações hierárquicas, assimétricas, pouco interculturais e nas relações de 

poder entre grupos indígenas com outros grupos diversos (outros povos nativos/mestiços/povos 

colonizadores/povos negros/estrangeiros tardios). As questões são bastante extensas, por isso a 

necessidade de maiores espaços curriculares, formativos e pedagógicos para pensar contextos 

interculturais de fato para melhores incorporações, inserções e redimensionamentos das temáticas 

indígenas em entendimentos de contextos históricos (anteriores e atuais) nas áreas educacionais. 

Com esses instrumentos didático-interculturais dentro do(s) ensino(s) de sociologia(s), 

podemos propor que estudantes indígenas e não-indígenas visualizem: 1) as diversidades étnicas 

(pluriétnicas/plurinacionais) de diversas etnias indígenas; a importância da lei 11.645/2008 e as 

desproporções demográficos atuais que povos/grupos/indivíduos indígenas enfrentam; 2) os 

contextos de datações dos primeiros contatos interétnicos, com atenção as raízes histórico-

coloniais nos contatos com povos colonizadores/povos negros/imigrantes tardios e 3) perceberem 

as originárias localizações geográficas dos diferentes povos étnicos com as sequências temporais 

centenárias-cronológicas visto as situações-coloniais que cada povo/etnia indígena vivencia 

dentro de cada século, nos cinco séculos de colonizações estrangeiras (ou nacionais) até os dias 

atuais.  

 Dessa forma, estudantes indígenas e não-indígenas podem visualizar que: 1) além das 

desproporções demográficas (e democráticas), ou seja, os desníveis de equações estatísticas 

numéricas étnico-raciais entre grupos divididos por cor/raça em milhões segundo o IBGE – 2010 

(91/82/14/2/1) - o número 1 representando os povos indígenas.  Os povos indígenas também 

enfrentam desiguais processos históricos-temporais colonizatórios “entre si” observando o 

contexto de cada etnia, a partir dos inícios das raízes coloniais dentro das estruturas dos poderes 

coloniais historicamente: 2) indivíduos do povo Tupinambá enfrentam consigo enquanto 

coletivos e indivíduos: 500 anos de processos colonizatórios; 3) indivíduos dos povos Wajãpi, 

Xucuru e Xacriabá enfrentam como coletivos e indivíduos cerca de: 300 anos de processos 

colonizatórios, 4) indivíduos e coletivos do povo Pataxó cerca de: 200 anos de processos 

colonizatórios e 5) indivíduos e coletivos do povo Xerente cerca de: 100 anos de processos 



 
 

159 
 

 
 

colonizatórios. Portanto, todas/os estudantes de diferentes segmentos étnicos indígenas 

encontradas/os (trans)localizadas/os (estudantes ascendentes mestiços ou não) dentro de um 

mesmo espaço: uma escola pública dentro dos territórios Kaingang na cidade de Tupã/SP. 

Uma proposta didática intercultural pedagógica-antropológica-sociológica mais 

aprofundada; seria levantar estudos e organizar nesses termos,  por pesquisas com lista de todas 

as etnias indígenas brasileiras segundo os períodos históricos-coloniais-centenários de contatos 

(separá-las por tabelas dentro dos cinco séculos para visualizar as etnias que estão a mais tempo 

sob processos colonizatórios), contendo alistamento das etnias indígenas de acordo as datações 

coloniais enfrentados por cada etnia como as datações contidas no mapa etno-histórico do 

antropólogo (NIMUENDAJU, 1981). 

 Dessa forma, é possível separá-las de acordo com os períodos históricos-centenários 

contribui para visualizar: a) todos os povos étnicos indígenas que foram colonizados no período 

colonial “quinhentistas”; b) todos os outros povos étnicos indígenas colonizados no período 

“seiscentista”, c) outros ainda no período “setecentista”, d) outros no período “oitocentista”, e) 

outros no período “novecentista” e assim por diante. Para assim, compreender e visualizar as 

problemáticas relacionadas às desigualdades temporais, histórico-coloniais e centenárias entre os 

povos étnicos indígenas e nas interações com não-indígenas (os primeiros contatos de 

estrangeiros e nacionais) que são diferentes para cada povo/grupo étnico indígena em estudo. 

Diante desse material, é possível reorganizar e reunir as etnias de acordos com os séculos 

cumulativos em que tiveram os primeiros contatos observando as desigualdades e complexidades 

históricas que enfrentam enquanto coletivos e indivíduos de acordo com seus pertencimentos 

étnicos. E que acompanham “indivíduos étnicos indígenas microcósmicos” dispersos nos seus 

diferentes contextos migratórios regionais/educacionais por onde circulam em diferentes estados 

e municípios desde os locais de origens/destinos (IBGE, 2010).  

Portanto, seria uma pequena forma de reorientar os pensamentos, posturas, visualizar e 

ajudar a refletir sobre as profundidades e complexidades históricas coloniais (e políticas 

impositivas educacionais) anteriores e contemporâneas, que acometem cada povo/indivíduo 

indígena em seus diferentes contextos coletivos/individuais, as situações cumulativas históricas e 

as desiguais complexidades que enfrentam cada etnia dentro das diversidades étnicas em país de 

dimensões plurinacionais/pluriétnicas (nativas/estrangeiras). Pensando em transpor 

conhecimentos básicos inclusive de formas simplificadas para visualizar esses contextos para 



 
 

160 
 

 
 

dentro de materiais didáticos simplificados contemplando materiais tanto para compreensões de 

estudantes de diferentes etnias indígenas quanto para não indígenas.  

Pesquisas nessas direções ainda precisariam ser formuladas em conjunto com equipes 

multiprofissionais/multidisciplinares como as propostas pela resolução do Parecer CNE/CP 

003/2004, 10 de março de 2004 que institui as “Diretrizes Curriculares para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais (ERER – Educação das Relações Étnico-Raciais)” pensada geralmente 

para povos negros. Além disso, já vem ocorrendo algumas propostas para a inclusão dessa 

diretriz desde 2010 como as instituídas equipes profissionais multidisciplinares (EMDs) já em 

experiencia na secretaria de educação, por exemplo, no estado do Paraná. Políticas geralmente 

destinadas as temáticas afro-brasileiras, mas que podem ser incluídas também com as temáticas 

indígenas em reais “diálogos interculturais deliberativos” (LALANDER; LEMBKE, 2017) como 

os diferentes segmentos étnico-raciais. Em conjunções de esforços constantes com lideranças 

indígenas, pessoas dentro das universidades que concentram maiores conhecimentos sobre os 

diferentes povos étnicos indígenas e pessoas ligadas as organizações indígenas e indigenistas, 

áreas educacionais, gestoras/es políticas/os, profissionais das áreas jurídicas-administrativas-

técnicas, gestões culturais, das saúdes, etc; visto os múltiplos atravessamentos por vias 

administrativas-jurídicas envoltas nas esferas governamentais (federais/estaduais/municipais) nos 

desafios de se pensar os contextos étnicos específicos. 

Portanto, com essas informações básicas, podemos visualizar que nem todas as pessoas 

indígenas e indígenas mestiças/os (SEGATO, 2012) de diferentes pertencimentos étnicos nos dias 

atuais, podem ser consideradas como “índios genéricos simplificados” (RAMOS, 1990), 

(FREIRE, 2002), que pairam cristalizados em muitos imaginários coloniais e sociais (geralmente 

presos a visões essencialistas como a de fenótipos físicos e uso de adornos étnicos) e que 

indígenas/mestiças/os contemporâneas/os em seus diferentes contextos históricos dinâmicos não 

tem as mesmas temporalidades históricas entre si - “condições étnicas histórico-antropológicas 

coloniais e temporais” - diferenciadas  para cada povo/etnia devido as frentes colonizatórias 

(históricos-colonizatórios diferenciados para cada uma das seis etnias encontradas segundo a 

histórica de contato de cada povo/etnia indígena).  

Além disso, muitas/os ascendentes indígenas atuais não estão com “rostos fenotípicos 

indígenas” parecidos com os dos povos amazônicos ou os povos do Xingu, devido aos seculares 

processos históricos de transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977) ou miscigenações compulsórias 



 
 

161 
 

 
 

e/ou voluntárias (OLIVERIA, 1998, 1999), (SEGATO, 2012); devido às promoções de políticas 

de estado assimilacionistas praticadas ao longo de séculos de (re)colonizações do(s) Brasil(is) 

(GARCIA, 2007, p. 24). Portanto, cada indivíduo carrega consigo a história do seu povo e são 

transeuntes “(multi)versos étnicos” de seus respectivos povos mesmo que sem as diferenças 

diacríticas das “fronteiras étnicas indígenas” – línguas nativas, costumes ancestrais, adornos 

étnicos, etc; - algumas/uns “indiferenciados cultural, social e fenotipicamente” visto os diferentes 

processos coloniais históricos e contemporâneos de apagamentos étnicos. Por isso, tem que se 

fazer exercícios de reflexões sobre essas condições seculares contextos históricos de apagamentos 

seja onde estiverem transitando ou obtendo suas formações educacionais em diferentes níveis 

formativos. 

Nas escolas públicas, indivíduos/mestiças/as indígenas (SEGATO, 2012) segundo o 

(IBGE, 2010) estarão em interações e condições demográficas desproporcionais (sub-

representados e sem paridades étnico-raciais político-representativas/cotas) em termos numéricos 

(menores densidades étnicas) entre “minorias étnicas indígenas”: 1 indígena entre “maiorias de 

outros grupos étnicos”:  91(brancas/os)/82(pardas/os tanto de indígenas/quanto de 

negras/os)/14(pretas/os)/2(amarelas/os). Em relações hierárquicas, assimétricas interculturais (ou 

não) e de poder com outros grupos oriundos de diferentes origens étnicas em áreas rurais/urbanas.  

Portanto, em interações interculturais desiguais também com outras/os indígenas de etnias 

diversas que passam por: a) diferentes processos colonizatórios e históricos, b) tempos de 

contatos coloniais e c) transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977). Dispersos por diferentes locais 

geográficos migratórios atuais (para indígenas/mestiças/os), imigratórios (para ascendentes 

estrangeiras/os). Portanto, em termos de políticas públicas educacionais, as demandas que são 

consideradas ou não como “prioridades educacionais” também refletem nessas “danças dos 

números” (MONTEIRO, SILVA, 1995). Geralmente mais favoráveis a grupos majoritários, 

desconsiderando os grupos étnicos minoritários (não paridades representativas étnico-raciais), nas 

estruturas instituicionais racistas, hierárquicas de poder e dentro de sistemas de opressões, nas 

discursividades colonialistas e nas desiguais correlações de poderes/forças políticas entre 

“minorias étnicas historicamente anuladas” (pensadas como categoria analítica, social e histórica) 

e “maiorias historicamente contempladas”. Além disso, as vidas educacionais dessas estudantes 

indígenas (se seus povos possuírem organizações indígenas nos locais de origens), são 

atravessadas em percursos migratórios e educacionais hegemônicos que dizem respeito as 



 
 

162 
 

 
 

formulações de políticas públicas educacionais específicas que estão sob corresponsabilidades 

intersetoriais de diferentes órgãos étnicos indígenas/indigenistas nas três esferas – 

1.federais/2.estaduais/2.municipais segundo o: Decreto Presidencial n º 26/1991. 

 Porém, passados quase trinta anos desse decreto presidencial, são poucas as formulações 

de políticas públicas específicas nas esferas executivas/legislativas estaduais e municipais 

(ANDRADE, 2013, p. 32-33) atentos sos grupos étnicos nativos. Portanto, é preciso pensar as 

condições interrelacionadas entre sete órgãos intersetoriais educacionais diferentes, até que se 

chegue à(o)s destinatárias/os finais, as concretudes das “materialidades de fato” de políticas 

educacionais diferenciadas sob perspectivas educacionais biculturais mais inclusivas e integrais 

de fato (contemplando os dois contextos educacionais: étnicos indígenas x não-indígena 

ocidentais/hegemônicos).  

Dessa forma, quaisquer reflexões e debates tem que visualizar todos esses complexos 

atravessamentos multidimensionais interculturais/intersetoriais que perpassam as políticas 

educacionais indígenas específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues; ausentes nos 

parâmetros práticos e legislativos das educações básicas monoculturais (em permanentes déficits) 

e não contemplativas por perspectivas educacionais indígenas mais “inclusivas e interculturais de 

fato”. Práticas interculturais a serem formuladas, pensadas e postas em práticas não só nas aldeias 

ou TI, mas também estendidas para dentro dos contextos urbanos nas escolas públicas 

rurais/urbanas (GUIRAU; SILVA, 2013) - ou ao menos com maiores efetivações de práticas 

educacionais que atendam de fato a lei 11.645/2008 (obrigatória em âmbito federal) – sob 

exercícios reflexivos segundo as regiões de origens e destinos étnicos indígenas para que 

estudantes aprendam o básico sobre os diversos povos/grupos/indivíduos indígenas aqui 

existentes: mais de 305 povos/etnias diferentes (IBGE, 2010). 

 Nas reflexões da pesquisa, para cada “indivíduo étnico minoritário” (nos contextos mais 

“individualizados/isolados”) dos diferentes povos encontrados, podemos ver que o que todas/os 

estudantes indígenas possuem em comum são: a) as complexidades históricas anteriores e atuais 

que atravessam suas histórias (tanto individuais quanto como extensão de seus coletivos), b) os 

atravessamentos intersetoriais ligados aos percursos educacionais que dizem respeito as 

formulações de políticas públicas educacionais específicas e c) as não efetividades práticas nas 

garantias dos direitos às educações étnicas inclusivas biculturais (educações indígenas 

específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues x educação básica monocultural). 



 
 

163 
 

 
 

Como no exemplo refletido acima, a estudante da etnia Xerente (TO/SP) não tem direito 

garantido dentro da educação básica monocultural (escola pública pesquisada), de acesso à sua 

educação indígena específica diferenciada, intercultural e bilíngue Xerente (educação específica 

em permanente déficit nesse espaço). Bem como o não reconhecimento da sua dupla cidadania-

étnica educacional (cidadania indígena Xerente x cidadania Xerente brasileira) de forma 

permanente, como preconiza o decreto n.26/1991, a Convenção 169 da OIT (2004) Declaração da 

ONU (2007). Sem maiores atenções às demandas étnicas indígenas dentro das escolas públicas 

de formas realmente mais “inclusivas”, integrais e plurais a serem pensadas por diferentes órgãos 

intersetoriais educacionais hegemônicos (ou não) ligados as formulações de políticas públicas 

educacionais específicas.  

Portanto, são extensos os caminhos e complexos para se garantir as educações 

diferenciadas dentro das cidades pensando como fios condutores desde os locais de origens até 

seus muitos destinos nas suas “viagens de volta” aos locais de origens (OLIVEIRA, 1998, 1999). 

Se apresenta na sequência para as/os cada uma/um das/os estudantes indígenas: 1) estudante 

Tupinambá-branco: (1.órgão indígena Tupinambá/2.FUNAI/3.MEC(CNEEI/CNE)/4.Bahia/ 5.? 

/6.São Paulo/7.Tupã); 2) estudante Wajãpi-italiano: (1.indígena 

Wajãpi/2.FUNAI/3.MEC(CNEEI/CNE)/4.Amapá/ 5.? /6.São Paulo/7.Tupã), etc. Todas/os 

essas/es 6 estudantes diferentes etnias dentro dessa escola pública composta por 1033 estudantes.  

Não considerar as especificidades dessas presenças e suas complexidades históricas 

(anteriores e contemporâneas); além das continuidades das colonialidades dos 

saberes/poderes/seres (LANDER, 2005) ou dos colonizações ainda em curso (SEGATO, 2012, p. 

121); se caracteriza também por omissões e negligências de seis órgãos inter/multisetoriais 

estatais educacionais ou mais corresponsáveis por formulações de políticas públicas específicas 

nesses sentidos: 1 indígena e 6 órgãos estatais dados como corresponsáveis diretos pelas 

diretrizes educacionais nacionais ou locais para formulações de políticas públicas específicas 

segundo a etnia de cada uma/um das/os estudantes indígenas em contextos rurais/urbanos 

(GUIRAU; SILVA, 2013) e não só nas aldeias - Decreto Presidencial nº 26/1991 (ANDRADE, 

2013, p. 32), Convenção 169 da OIT e Declaração da ONU de 2007. Isso pensado em 

perspectivas “ideais interculturais” mais inclusivas de fato como as propostas pluriétnicas já em 

curso em outros países na América Latina como demonstra o trabalho de (MAGALHÃES, 2012). 



 
 

164 
 

 
 

 Ou seja, contemplando práticas que reconheçam as presenças étnicas cotidianamente se 

atentando aos reconhecimentos plenos, integrais e permanentes das pertenças étnicas de 

estudantes indígenas diante dos direitos e deveres em relação as suas duplas cidadanias-étnicas 

educacionais: cidadanias étnicas indígenas e cidadanias brasileiras (situações educacionais 

relacionadas às duas cidadanias). Dessa forma, se concretizaria as perspectivas étnicas mais 

inclusivas, integrais e descoloniais educacionais radicalmente devolutivas, reparatórias e 

reconciliatórias dentro de contextos educacionais monoculturais coloniais rurais/urbanos.  

Por isso, as importâncias de tentar acionar os diálogos deliberativos interculturais 

educacionais mais constantes e horizontais com os movimentos, lideranças e órgãos indígenas no 

sentido de se debater e buscar soluções conjuntas sobre como garantir as educações específicas e 

conhecimentos básicos simplificados sobre as diferentes etnias, levantamentos de 

pesquisas/estatísticas, aproximações com saberes indígenas, os saberes acadêmicos já produzidos 

sobre os diferentes povos, dados estatísticos sobre as presenças e destinos de 

indivíduos/estudantes indígenas para formulações de políticas educacionais específicas para 

estudantes indígenas também residentes ou transeuntes nas cidades (GUIRAU; SILVA, 2013). 

Nesse sentido, as concretudes das educações específicas diferenciadas, interculturais e 

bilingues mais inclusivas de fato dentro das cidades com políticas públicas educacionais 

específicas (GUIRAU; SILVA, 2013) prosseguem sendo “miragens teóricas” (enunciações) 

(LALANDER; LEMBKE, 2017). E, em termos legislativos, gestões políticas, jurídicos, sociais, 

educacionais, etc; prosseguem sendo tratados como “letras mortas” ao menos no contexto 

estudado. Ou seja, como apontam estudiosos dos movimentos indígenas latino-americanos, as 

efetividades das legislações indigenistas brasileiras muitas vezes prosseguem no plano dos 

discursos/leis (enunciações) e bem distantes das práticas interculturais de fato (implementações) 

(MAGALHÃES, 2012), (LALANDER; LEMBKE, 2017). 

Dessa forma, sem se atentar as presenças étnicas de estudantes indígenas nos contextos 

educacionais urbanos temos diversos problemas. Mas, podemos refletir sobre dois específicos: 1) 

cidadanias civis e educacionais indígenas bloqueadas/interrompidas (SANTOS, 2007) dentro das 

educações básicas monoculturais nas escolas públicas das áreas rurais/urbanas (GUIRAU; 

SILVA, 2013) e 2) cidadanias brasileiras esvaziadas de sentido (SPOSITO, 2008). Ou seja, se 

não existe o reconhecimento das presenças étnicas de estudantes indígenas; não tem como buscar 

levantar estatísticas educacionais étnicas indígenas e propor destinações de políticas públicas 



 
 

165 
 

 
 

educacionais específicas até que cheguem em suas/seus destinatárias/os finais: as/os estudantes 

desses segmentos étnicos-raciais (GUIRAU; SILVA, 2013, p. 5). Estudantes 

indígenas/mestiças/os, prosseguem sendo tratadas/os pelas políticas educacionais 

hegemônicas/homogeneizadas vigentes dentro das educações básicas sob o espectro das 

colonialidades dos “saberes/poderes/ser(es)” (LANDER, 2005), (STREVA, 2016), por práticas 

discursivas colonialistas em suas vertiginosas violências estruturais e epistêmicas (CASTRO-

GÓMEZ, 2005) e de apagamentos cotidianos das presenças étnicas indígenas urbanas 

(NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009).  

Contextos educacionais monoculturais que reduzem esses segmentos apenas como vieses 

universalistas coloniais, uniformizadores e homogeneizadores com nomes de: “alunas/os”, 

“adolescentes”, “jovens/juventudes” (DAYRELL, 2005), “classes populares” (ZAGO, 2000), 

(SPOSITO, 2008), comunidade/clientela (PLANO GESTÃO DA ESCOLA), “estudantes do 

ensino médio”, etc. Num constante espectro de negações e invisibilidades das presenças étnicas 

indígenas nas áreas urbanas (NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009), (GUIRAU; SILVA, 2013), 

(SOUZA; NASCIMENTO, 2010), por diferentes segmentos sociais, educacionais coloniais e 

pelas políticas educacionais hegemônicas/homogeneizadas atuais. (URQUIZA, 2012, 2016) 

No site do ensino superior indígena28 foi encontrada uma demonstração das problemáticas 

discursivas colonialistas, (FERNANDES, 2015) que acompanham os não reconhecimentos de 

estudantes indígenas em contextos urbanos quando dentro das universidades. Na mesma linha de 

pensamento, podemos utilizar o organograma para visualizar as presenças de estudantes 

indígenas em contextos urbanos dentro da(s) educação(ões) básica(s) monocultural(is). Inclusive, 

refletir com a mesma pergunta abaixo diante do reconhecimento das presenças étnicas de 

estudante indígenas e da implementação da lei 11.645/2008 (obrigatória) junto às legislações 

indigenistas vigentes bem como as propostas do Parecer CNE/CP 003/2004 (ERER). Como 

inserir populações indígenas levando em conta suas especificidades dentro das escolas de 

educações básicas monoculturais de áreas rurais/urbanas? 

 

Figura 25. Práticas discursivas de entendimentos das diferenças étnicas indígenas 

nas universidades. Podemos pensar também dentro das educações básicas monoculturais: 

 
28 Fonte: https://ensinosuperiorindigena.wordpress.com/cosmologia/ (acesso em março de 2020) 



 
 

166 
 

 
 

 

Fonte: EnsinoSuperiorIndígena, 2020 

O organograma acima é só uma demonstração que ajuda a pensar também as 

problemáticas e dificuldades em torno dos reconhecimentos cotidianos das presenças/pertenças 

étnicas de estudantes indígenas dentro das educações básicas monoculturais nas escolas públicas 

(ou particulares). Da falta do pleno reconhecimento das diferenças pluriétnicas 

indígenas/mestiças e das injustiças históricas acumuladas que acompanham e incidem sobre as 

diferentes realidades e indivíduos dos pertencimentos étnicos nativos, desgarrados de seus 

respectivos povos/coletivos. Vivendo geralmente em situações de diásporas migratórias, alguns 

povos/indivíduos ao longo de séculos. Atravessando assim, suas vidas desde às educações básicas 

até às universidades monoculturais. Pelos avanços das políticas de ações afirmativas conquistadas 

com a Lei 12.711/2012 – Lei das cotas (BRASIL, 2012) – algumas ações e transformações são 

promovidas e vistas em termos de políticas públicas específicas e diferenciadas dentro de 

algumas universidades brasileiras para o reconhecimento das presenças étnicas de 

indígenas/mestiças/os também em contextos rurais/urbanos (LIMA; BARROSO, 2013). 

 Porém, o mesmo reconhecimento não se pode dizer dos contextos educacionais dentro 

das educações básicas monoculturais brasileiras. Visto que, não possuem estatísticas 

educacionais destinadas aos segmentos étnicos específicos como levantamentos/mapeamentos 



 
 

167 
 

 
 

dos diferentes pertencimentos dos grupos/indivíduos étnicos de estudantes indígenas em 

contextos urbanos, com poucas sistematizações de pesquisas locais ou gerais sobre as presenças 

de estudantes indígenas dentro desses contextos (SOUZA; NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 

2012, 2016), ou sobre presenças ou ausências de políticas públicas específicas para o segmento 

(ANDRADE, 2013), (GUIRAU; SILVA, 2013). As estatísticas educacionais existentes, se 

concentram em estudos apenas sobre estudantes indígenas em contextos aldeados ou residentes 

em - (TI) Terras indígenas demarcadas - (CENSO ESCOLAR INDÍGENA, 1999, 2005). 

Dessa forma, a primeira legislação - 11.645/2008 (“temáticas” das histórias indígenas e 

afro-brasileiras) - prossegue sendo despojada de suas “materialidades interculturais” e 

implementações disciplinares cotidianas em algumas escolas não indígenas (com muitas 

presenças indígenas negadas); sendo instituída sua obrigatoriedade na educação básica 

moncultural há apenas uma década. Porém, sugerida mais como “tema-conteúdo 

transversal/pontual” que pode ocorrer ou não dependendo das escolas públicas/particulares. Ou 

seja, não está instituída como um componente curricular que indica uma constância de ensino ou 

“disciplina de rotina” (MEUCCI, 2007) (o termo “temáticas” se configura bem diferente dos 

termos “ensinos”/ “disciplinas”) com toda uma estrutura curricular dentro dos sistemas de ensino, 

apesar da sua obrigatoriedade também em âmbito nacional.  

Nesse sentido, assim como existem professoras/es de línguas estrangeiras – 

(português/inglês/espanhol); porque não poderia haver também de formas mais “inclusivas”, 

democráticas e interculturais, professoras/es dentro das escolas públicas/particulares não 

indígenas, com formações linguísticas específicas em alguma das mais de 274 línguas maternas 

nativas ou ainda com alguma formação específica nas mais de 305 culturas étnicas indígenas? 

Descolonizar as práticas educacionais e buscar políticas de reparações históricas efetivas “desde 

dentro das escolas de educação básica monocultural”, também é buscar mais inclusões, 

acessibilidades, democracias e interculturalidades para as partes e devolver através das práticas 

educacionais interculturais mais de quinhentos anos de Brasil(is) étnicos indígenas negados. 

A segunda legislação - lei 11.684/2008 obrigatoriedade da “disciplina” ou “ensino” de 

sociologia - foi instituída à nível de “ensino médio”, três meses após a legislação 11.645/2008 

(também obrigatória). Porém, a sociologia foi implementada como “disciplina de rotina” nas 

escolas públicas/privadas (MEUCCI, 2007). Estabelecida em instituições escolares secundaristas 

em todo âmbito nacional de forma oscilante no contexto de um século com grandes mobilizações 



 
 

168 
 

 
 

sociais por parte de alguns segmentos das elites brasileiras para a sua incursão nos currículos 

secundaristas. Além disso, está instituída no ensino superior há um século. 

 Mesmo diante de cenários tão complexos (por vezes perversos dada as diversas formas de 

violências, violações, omissões e ausências na atenção às temáticas e demandas indígenas), dos 

racismos estruturais em curso e também incidentes nos espaços escolares sobre os diferentes 

grupos étnicos indígenas dentro do modelo de educação básica vigente, das discriminações 

agudas nas práticas pedagógicas cotidianas e nos currículos hegemônicos/homogeneizados 

(URQUIZA, 2012); a disciplina de sociologia(s) tem maiores condições de abordar as temáticas 

indígenas (GOULART, 2012) mesmo sendo a sua tradição curricular “eurocentrada”, priorizada 

nos problemas ligados à metrópole e por bastante tempo voltada para as ciências ocidentais, 

especificamente para a formação das elites intelectuais/políticas brasileiras (MEUCCI, 2015, p. 

254). Concentrada nos currículos da educação básica na disciplina “sociologia” ficando poucos 

espaços para as outras áreas como antropologia/ciências políticas. Esse componente curricular 

engloba essas outras disciplinas que deveriam ser mais equilibradas no currículo com o nome de 

“ciências sociais” como nos propõe as pensadoras (GOULART, 2012) e (CHATES, 2015, 2016) 

Mas, ficou também de fora da lei 11.645/2008 como um possível reforço para contribuir com as 

incursões das temáticas indígenas dentro das escolas públicas/particulares nas cotidianidades e 

infelizmente para muitas/os pessoas se não está escrito na lei: “não tem validade prática efetiva”.  

 Outra situação visível, é que na ausência da efetivação concreta da legislação 

11.645/2008; o que se tem disponível para trabalhar as temáticas indígenas dentro da educação 

básica monocultural é o “Dia do Índio”. Porém, essa data não está instituída como “data oficial 

obrigatória” dentro do calendário letivo escolar em âmbito nacional, assim como o “Dia da 

Consciência Negra” conquistada graças as mobilizações dos movimentos negros, em 

contraposição ao 13 maio (data da abolição da escravidão). A data foi estabelecida pela lei 

10.639/2003 no governo de Lula (2003-2011) (BRITO, 2017, p. 107). Após um ano, o Conselho 

Nacional de Educação (CNE) aprovou o parecer que institui - as Diretrizes Curriculares para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER) para o Ensino de História e Cultura Afro-

Brasileira e Africana (Parecer CNE/CP 003/2004, 10 de março de 2004). 

Além disso, o modelo da educação básica instituído, possui o ensino 

primário/fundamental/médio. O “ensino médio monocultural” é visto como o último “estágio” 

dentro da “educação básica monocultural” brasileira. Portanto, o que estudantes sabem ou deixam 



 
 

169 
 

 
 

de saber sobre os povos/grupos/indivíduos indígenas se originam desde às educações primárias 

que recebem e prosseguem nos diferentes níveis de ensino (MOREIRA, 2013, p.183). Sabemos 

que as “guinadas práticas-interculturais” além das “guinadas políticas e epistemológicas” 

(URQUIZA, 2016, p. 9), ou seja, as enunciações (discursos/leis) somadas as relações interétnicas 

simétricas (práticas interculturais concretas e menos etnocêntricas); ações e práticas mais 

respeitosas, horizontais e com disponibilidades aos “diálogos interculturais de fato”, estão bem 

distantes de se tornarem mais equilibradas ou mesmo de serem vigentes nas complicadas 

realidades quando envolvem interesses de gestoras/es educacionais hegemônicas/homogenizadas 

atuais para os povos/indivíduos indígenas em contextos urbanos principalmente se vistos sob  o 

prisma de contextos de grupos étnicos que vivenciam situações mais “individualizadas/isoladas”, 

por exemplo, inseridas/os dentro dos contextos rurais/urbanos coloniais. 

A “guinada política e epistemológica” como nos propõe (URQUIZA, 2016, p. 9) ainda 

não passa por “guinadas práticas-interculturais” mais inclusivas, interculturais, integrais, 

democráticas, plurais, horizontais e equitativas de fato, dentro dos contextos educacionais 

urbanos. Ou seja, é preciso haver transformações profundas desde “dentro” de órgãos políticos 

decisórios, educacionais e das concepções de pessoas ligadas às áreas indigenistas, de gestões 

políticas, legislativas, educacionais, antropológicas, sociológicas, etc; no sentido de serem 

efetivadas em todos os níveis para que reconheçam as composições pluriétnicas/pluriculturais 

indígenas brasileiras e seus contextos dentro de órgãos institucionais da educação básica 

monocultural pensada há muito tempo por via de mão única de forma “eurocentrada”. As 

transformações só ocorrerão com mudanças estruturais de fato em permanentes diálogos 

interculturais desde baixo e desde cima (LALANDER; LEMBKE, 2017) entre indígenas e não-

indígenas. Nesse sentido, Magalhães (2012) discorre sobre a ruptura paradigmática desse modelo 

moderno-uniformizador na área do direito no contexto latino-americano: 

O século XXI começou com uma importante novidade: o estado 
plurinacional enquanto construção   social que desafia a teoria do direito e 
a teoria constitucional moderna. Embora possamos encontrar traços 
importantes de transformação do constitucionalismo moderno já presentes 
nas constituições da Colômbia de 1991 e da Venezuela de 1999, são as 
constituições do Equador e da Bolívia que efetivamente apontam para 
uma mudança radical que pode representar, inclusive, uma ruptura 
paradigmática não só com o constitucionalismo moderno, mas também 
com a própria modernidade. (MAGALHÃES, 2012, p. 16) 

 



 
 

170 
 

 
 

 Portanto, nas áreas educacionais monoculturais, sem a promoção de estudos focalizados, 

levantamentos estatísticos e mapeamentos de pesquisas que apontem as presenças étnicas e o 

caráter das pluralidades étnicas indígenas (e outras) constitutivas de grande parte de estudantes 

indígenas inseridos nos diferentes níveis de ensinos básicos, nos sistemas de ensinos 

convencional ou no interior das escolas públicas, reconhecendo as presenças/pertenças 

contemporâneas para esses segmentos étnico-raciais fora de contextos tidos como “tradicionais” - 

territórios indígenas demarcados (TI); não haverá/(ão) avanços significativos à níveis básicos 

educacionais, compreensões históricas ou formulações de práticas políticas reparatórias e 

educacionais interculturais que visem maiores inclusões, reconhecimentos e destinações de 

políticas públicas educacionais específicas para os segmentos étnicos (GUIRAU; SILVA, 2013).  

Nesse sentido, podemos pensar que em um currículo equilibrado, se dentro de um livro 

didático existem 10 páginas dedicadas aos contextos europeus vivenciados no período do 

“Renascimento” do século XVI (quinhentista); numa perspectiva descolonial intercultural de fato, 

dentro desse mesmo contexto, seria preciso serem dedicadas 10 páginas dentro do mesmo livro 

didático para o povo Tupinambá (e outros povos indígenas litorâneos) que passaram por 

processos colonizatórios nesse período contemplando também suas perspectivas, saberes e suas 

historicidades étnicas dentro desse período. 

 Portanto, contemplando práticas interculturais didáticas/pedagógicas sob dupla ou mais 

perspectivas históricas (pelas versões de povos indígenas/mestiças/os e dos povos colonizadores). 

Com maiores incursões e escutas interculturais de fato e não só idealizadas em ficção acadêmica 

(RAMOS, 1990, p. 117), contemplando também os saberes indígenas e acadêmicos indígenas dos 

diferentes povos, pois seus saberes, memórias, contribuições históricas e contemporaneidades, 

são tão importantes para todas/os as/os estudantes brasileiras/os quanto o período do 

Renascimento ocorrido no contexto europeu ou a história da Grécia (BRITO, 2017, p. 77).  

Dessa forma, dentro de contextos educacionais rurais/urbanos sem se atentar a efetivação 

da lei 11.645/2008 (em sua obrigatoriedade), a força motriz das relações colonialistas 

educacionais contemporâneos, enfrentados por diferentes estudantes étnicos 

indígenas/mestiças/os em todas as dimensões de suas vidas em permanentes “colonialidade do(s) 

saberes/poderes/seres” (LANDER, 2005), também continuarão a serem (re)produzidos dentro dos 

espaços das educações básicas monoculturais hegemônicas. 



 
 

171 
 

 
 

Como proposta de reflexões poderiam ser pensados depois de ouvidas e permanentemente 

consultadas em diálogos interculturais deliberativos de fato (LALANDER; LEMBKE, 2017), 

formas de alinhar múltiplos fatores que envolvem as “presenças-ausências” de estudantes étnicos 

indígenas (PACHECO, 2017) desde os seus locais de origens/destinos, contemplando suas 

inserções nas diferentes estruturas inter/multisetoriais institucionais educacionais indígenas e não 

indígenas. Portanto, com cooperação das organizações indígenas/indigenistas em consonâncias 

com órgãos educacionais hegemonizados/homogeneizados como (SEDUCS - secretarias de 

educações federais/estaduais/municipais), núcleos de ensino, conselhos e observatórios 

específicos dentro desses órgãos e em diferentes diretorias de ensino/escolas públicas para 

mapeamento, levantamentos e acompanhamentos das situações educacionais  dos segmentos 

étnicas indígenas dentro de cada uma das escolas onde estão inseridas/os. Instituições 

educacionais que estão relacionadas à diferentes níveis jurídico-administrativos para mapeamento 

onde se encontrem estudantes desses segmentos/pertencimentos étnicos. Porém, com o 

fechamento de importantes órgãos de formulação de políticas públicas indigenistas e 

educacionais indígenas como o Conselho Nacional de Políticas Indigenistas (CNPI) e Conselho 

Nacional de Educação Escolar Indígena (CNEEI), as lutas por perspectivas mais inclusivas, 

democráticas, plurais e interculturais de fato não avançam, além de haverem graves 

consequências e situações drásticas para os diferentes povos/grupos/indivíduos étnicos indígenas 

em seus diferentes contextos e vivências atuais. 

 Já refletimos sobre a situação específica da estudante Xerente (TO/SP) no seu contexto 

mais “individualizado/isolado” que é diferente quando inserida dentro do seu contexto “coletivo” 

enquanto “povo” Xerente. Ela se encontra mergulhada numa escola pública em territórios 

Kaingang (São Paulo/Tupã); coordenada pela secretaria estadual de educação de São Paulo 

(SEDUC - SP), estado com 645 municípios e cerca de 5667 escolas estaduais29. Numa 

perspectiva “ideal intercultural” mais integral e inclusiva de fato da sua etnia Xerente; seria 

preciso consultar lideranças de seu povo Xerente (Palmas/TO); alinhando com 

aproximações/cooperações permanentes de órgãos consultivos/interculturais deliberativos já 

existentes dentro do estado de Tocantins (sua origem) como: 1).FUNAI, 2). MEC 

(CNEEI/CNE/CEB) ou 3).SEPPIR (Secretaria Nacional de Promoção de Políticas da Igualdade 

Racial), o 4).Conselho de Educação Escolar Indígena (CEEI -TO) vinculado à 5).(SEDUC – 

 
29 Ver fonte nas referências bibliográficas 



 
 

172 
 

 
 

TO)30 e o 6).Conselho Municipal de Promoção da Igualdade Racial de Palmas- TO (COMPIR-

TO). Ou seja, acionar diálogos interculturais deliberativos com 1 órgão indígena e seis órgãos 

intersetoriais estatais não-indígenas no seu local de origem: um consultivo indígena Xerente 

e seis órgãos intersetoriais estatais 

1.FUNAI/2.MEC(CNEEI/CNE/CEB)/3.SEPPIR.4.(CEEI)TO/5.(SEDUC)TO/6.COMPIRPalmas/

TO. E, dentro do estado de São Paulo, consulta com seu povo Xerente junto a 1.FUNAI/2.MEC 

(CNEEI/CNE/CEB)/3.SEPPIR; mais o Conselho Estadual dos Povos Indígenas (CEPISP) criado 

pelo decreto 48.532 de 09.03.2004 órgãos que está integrado à Secretaria de Economia e 

Planejamento como um espaço de natureza intersetorial dentro da capital São Paulo. A (SEDUC - 

SP) não possui um Conselho Estadual de Educação Indígena (CEEI -SP). Existe apenas o NEI/SP 

(Núcleo de Educação Indígena/SP – Resolução SE nº 44, de 18/04/97 – somente para indígenas 

aldeadas/os). Em Tupã/SP, em âmbito municipal, não existe órgão consultivo específico de 

promoção das temáticas educacionais étnicas indígenas específicas dentro da prefeitura (somente 

questões pontuais promovidas pela secretaria de cultura e o museu etnográfico Índia Vanuíre).  

E, dentro do município, a educação escolar indígena específica diferenciada, intercultural 

e bilíngue é coordenada pela (SEDUC-SP) - mais especificamente pela D.E. diretoria regional de 

ensino de Tupã/SP (onde as questões educacionais específicas indígenas ficam reduzidas somente 

à estudantes indígenas residentes dentro da TI Vanuíre). O que dificulta promoção de diálogos 

deliberativos interculturais e formulações de políticas públicas específicas (GUIRAU; SILVA, 

2013) destinadas à estudante da etnia Xerente (e outras tantas etnias) na escola pública em 

contexto urbano dentro desse município. Ou seja, em termos educacionais, seria preciso acionar 

diálogos interculturais deliberativos com seis órgãos intersetoriais no seu local de destino: um 

consultivo indígena Xerente e cinco órgãos intersetoriais estatais não indígenas 

1.FUNAI/2.MEC (CNEEI/CNE/CEB)/3.CEPISP/4.SEDUC-SP/5.(NEI/SP)/D.E. Tupã/SP (só 

para estudantes indígenas aldeadas/os). Somando todos os órgãos inter/multisetoriais estatais: 

1.organização Xerente/2.FUNAI/3.MEC(CNEEI/CNE/CEB)/4.SEPPIR./5.CEEI-TO/6.SEDUC-

TO/7.COMPIR-Palmas/TO/8.CEPISP/9.SEDUC-SP/10.(NEI/SP)/D.E/Tupã/SP (só aldeadas/os). 

 Ou seja, temos dez órgãos interculturais e inter/multisetoriais: 1.  étnico indígena, 

1.indigenista e 8.não-indígenas estatais. Impossível nessa engrenagem estrutural estatal à níveis 

de territorialidades indígenas e três esferas governamentais (de presenças majoritárias não 

 
30 Idem 



 
 

173 
 

 
 

indígena); a presença e participação física/temporal/social; das lideranças do povo Xerente em 

todos esses espaços ao mesmo tempo para assuntos educacionais específicos relacionados à dupla 

cidadania étnica educacional da estudante Xerente (TO/SP). Por isso, a importância do 

fortalecimento de outros setores institucionais, inter/multisetoriais e transdisciplinares 

educacionais e sociais nesses debates para refletirem e visualizarem essas complexidades 

históricas e contemporâneas. Esses são alguns caminhos por vias educacionais hegemônicas e 

interculturais/inter/multisetoriais possíveis. Porém, altamente complexos no sentido de se garantir 

(mesmo à distância), a concretude da educação específica diferenciada, intercultural e bilíngue 

(duplo ensino remoto mais integral/inclusivo bicultural da estudante indígena Xerente x Xerente 

brasileira). Educação bicultural à qual tem direito a estudante indígena Xerente por dispositivos 

legais indigenistas internacionais como Convenção 169 da OIT (2004) e Declaração da ONU 

(2007) e do Decreto Presidencial nº 26/1991. 

Também a partir da existência desse órgão em âmbito estadual de São Paulo (CEPISP); 

seria preciso pensar em como fortalecer em parcerias intersetoriais com órgãos 

indígenas/indigenistas/MEC(CNEEI/CNE/CEB)/SEPPIR e as (SEDUC - TO/SP), (COMPIR – 

Palmas/TO) e (SEDUC-SP/(NEI/SP)-D.E./Tupã/SP); em propostas de pesquisas e estudos 

interculturais referentes à formulação de saberes básicos sobre o povo Xerente com 

disponibilização desses conhecimentos através de materiais de apoio em plataformas, mídias 

digitais ou outras mídias difusoras. Aqui entra a importância de formações de equipes 

multidisciplinares/multiprofissionais pensadas também para contemplar  as demandas étnicas 

indígenas (Parecer CNE/CP 003/2004, 10 de março de 2004 -ERER)  em situações consultivas 

desde as organizações indígenas, indigenistas, órgãos intersetoriais à níveis das três esferas 

estatais, como ponto de partida para se pensar essas demandas, a disponibilização de saberes 

científicos e étnicos básicos simplificados em parcerias com áreas que concentram maiores 

conhecimentos sobre cada uma das diferentes etnias. Para assim, aprofundar esses conhecimentos 

básicos com formulação de materiais educacionais para a compreensão mínima dentro dos 

sistemas de ensinos tanto para estudantes indígenas quanto para não indígenas sobre as diferentes 

realidades nativas (IBGE, 2010). Estudos esses, fragmentados e centrados geralmente nas 

universidades, em diferentes áreas multidisciplinares e nas ciências sociais – 

antropologias/sociologias/ciências sociais ou ainda sendo realizados por acadêmicas/os indígenas.  



 
 

174 
 

 
 

Somente diante dessas complexas conjunturas e esforços, é possível vislumbrar políticas 

educacionais interculturais efetivas com apoio de formação de equipes para esse fim, além de 

formulações de saberes básicos, a serem transmitidos também para estudantes não indígenas, no 

sentido de ser uma fagulha inicial para compreensão mínima, a partir de informações básicas 

sobre as diferentes etnias, para se contemplar a inclusão desses saberes dentro da educação básica 

monocultural - desde as educações primárias aos ensinos médios – com difusão de saberes 

básicos simplificados sobre o povo indígena Xerente (TO/SP) (e outras tantas etnias (r) 

existentes). E quem sabe assim, estudantes indígenas (ou não) munidas/os desses saberes básicos, 

prossigam sendo pesquisadoras/es protagonistas das suas próprias histórias 

étnicas/mestiças/híbridas.  

 Portanto, são/serão áridas e grandes as caminhadas para se transformar “desde dentro” 

das instituições de educações básicas monoculturais, para maiores incursões das temáticas 

indígenas pelas perspectivas descoloniais, se atentando para transmissão de saberes básicos 

simplificados sobre os povos indígenas para entendimentos mínimos nos diferentes níveis de 

ensinos. Há muito por se fazer pelas compreensões das perspectivas históricas e dinâmicas sobre 

os contextos indígenas desde as raízes histórico-coloniais às vigentes estruturais estatais - 

diferenciadas para cada etnia/povo -assim como promover incursões de práticas interculturais, 

integrais e inclusivas de fato para melhores difusões de saberes simplificados, visualizações e 

compreensões das complexidades étnicas históricas. Conhecimentos existentes, porém, em 

caráter fragmentário em diferentes áreas de ciências humanas visto que concentram saberes 

relativos aos diferentes povos originários em contextos anteriores e contemporâneos (MOREIRA, 

2013). Visando assim, formular materiais didáticos básicos e mais inclusivos em práticas 

institucionais e interculturais “de fato” além de contemplar as educações indígenas específicas 

diferenciadas, interculturais e bilíngues dentro da educação básica convencional/contextos 

rurais/urbanos. (GUIRAU; SILVA, 2013) 

Por isso, as importâncias de produção de estudos, mapeamentos, levantamento de 

pesquisas e estatísticas educacionais também com estudantes de diferentes pertencimentos 

étnicos indígenas ditos “desaldeadas/os”, inseridas/os dentro de escolas públicas para melhores 

reflexões sobre as complexidades que envolvem pensar as distintas presenças étnicas nesses 

espaços, para compreensões sobre os atravessamentos das dinamicidades históricas 

integracionistas e suas continuidades contemporâneas. Bem como na difusão de saberes básicos 



 
 

175 
 

 
 

simplificados sobre as etnias para os entendimentos, concepções e destinações de políticas 

públicas educacionais que levem em consideração as especificidades pluriétnicas (GUIRAU; 

SILVA, 2013). Assim como já vem sendo realizadas com a políticas censitárias demográficas 

(IBGE, 2010) e em algumas universidades brasileiras (LIMA; BARROSO, 2013). 

 Como na situação apresentada na pesquisa da escola pública na cidade de Tupã/SP: 

1(uma) estudante do povo Xerente dentre uma amostra numérica de 160 estudantes nos 2º 

anos do ensino médio de outras origens nativas/mestiças/estrangeiras. E, 2 (dois) estudantes 

dopovo Xerente - Flecha Xerente mais o seu primo Arco Xerente estudante da 1º série do ensino 

médio - entre um total de 1033 estudantes dentro da escola pública pesquisada. As presenças 

dessas/es (e outras/os) estudantes indígenas serão as permanentes “demandas menores” não-

prioritárias - “minoria étnica Xerente” - e estarão em condições desiguais 

(desproporcionalidades étnico-raciais nativas) em termos de prioridades 

educacionais/proporcionalidades/representatividades étnicas e/ou de audição de suas demandas 

étnicas/educacionais específicas nas interações com estudantes de outras origens 

(nativas/mestiças/os/estrangeiras) em contextos étnicos complexos como são hoje, as escolas 

públicas brasileiras dentro do modelo educacional monocultural vigente. Como demonstram os 

estudos de (SOUZA; NASCIMENTO, 2010) citando SANTOMÉ, 1995: 

Para Santomé (1995, p.161), o silenciamento das minorias étnicas 
nos currículos da maioria das instituições escolares se dá em função da 
presença arrasadora das culturas que chamamos de hegemônicas. Para este 
autor, as culturas e vozes dos grupos sociais, minoritários e 
marginalizados, que não dispõem de estruturas importantes de poder 
costumam ser silenciadas, quando não estereotipadas e deformadas, para 
anular suas possibilidades de reação. (Souza; Nascimento, 2010, pag.16) 

 
Dessa forma, se existe a presença de 1(uma) estudante de algum povo indígena X – seja 

em qual escola pública brasileira em que se encontrem (suas especificidades étnicas precisam ser 

consideradas tanto pela lei 11.645/2008 [obrigatória]) quanto por legislações indigenistas 

vigentes (em permanentes déficits e não praticadas nesses espaços). Para a consciência de todos 

os segmentos sociais que lidam com esses segmentos étnicos, no sentido de estarem atentas/os às 

suas especificidades históricas e étnicas, com noções básicas sobre os atravessamentos de 

situações históricas e as problemáticas de se pensar políticas públicas educacionais específicas 

contemporâneas em todos os níveis educacionais dentro de órgãos e jurisdições-administrativas 

(federais/estaduais/municipais),  desde seus locais de origens e destinos para efetivações de 



 
 

176 
 

 
 

políticas públicas educacionais indígenas específicas mais inclusivas que contemplem à(o)s 

destinatárias/os finais – estudantes indígenas/mestiças/os (GUIRAU; SILVA, 2013).  

Portanto, temos que refletir também dentro desses contextos a situação da própria 

disciplina - “sociologia(s)” - estabelecida no currículo dando ênfase na disciplina com o nome de 

“sociologia”. Disciplina que foi privilegiada em termos de priorização dentro dos currículos de 

nível de ensino médio em detrimento das áreas como as antropologias e ciências políticas que 

juntas formam as “ciências sociais”. Concordo com pensadoras das áreas de ciências sociais, que 

a sociologia enquanto “disciplina”, poderia receber o nome de “ciências sociais” (GOULART, 

2012), (CHATES, 2015, 2016) alargando assim, maiores possibilidades de contemplação nas 

abordagens das temáticas étnicas indígenas em áreas como: antropologias e ciências políticas. 

 Principalmente porque a antropologia está mais atrelada a concentração e acúmulos de 

estudos/conhecimentos sobre as diferentes sociedades indígenas em contextos anteriores e 

contemporâneos. O que não impede de outros campos (e outras áreas) também abordarem as 

temáticas indígenas (e educacionais étnicas indígenas). Como aponta (GOULART, 2012, p.17), a 

antropologia – que concentra maiores conhecimentos sobre as diversas populações indígenas – 

está visivelmente distante dos currículos das/os futuras/os professoras/es e das/os professoras/es e 

estudantes atuais. Com alguns parcos estudos e materiais didáticos direcionados aos contextos 

das educações básicas monoculturais organizado por antropólogas/os (SILVA; GRUPIONI, 

1995) e outros organizados por historiadoras/es (FUNARI e PINÕN, 2014). 

 Um déficit estrondoso dado as gigantescas demandas das escolas públicas brasileiras em 

âmbitos federativos geridas pela lógica da educação básica monocultural (já que o ensino de 

sociologia foi instituído para todas as escolas públicas/particulares do país). Assim, as ausências 

de debates, diálogos interculturais e de práticas pedagógicas interculturais sobre essas temáticas 

só aumentam as visões etnocêntricas e hegemônicas que vigoram dentro dos meios institucionais 

educacionais monoculturais atuais em diferentes níveis educacionais (GOULART, 2012, p. 17). 

Seria preciso pensar nas conjunções de esforços pela formação de equipes 

multidisciplinares/multiprofissionais (Parecer CNE/CP 003/2004, 10 de março de 2004 -ERER), 

como as propostas já em curso na secretaria de educação no estado do Paraná (SEDUC-PR), para 

as temáticas afro-brasileiras; e formular materiais didáticos ouvindo os saberes indígenas e não-

indígenas, na busca de nivelamentos educacionais intersetoriais, interculturais, pedagógicos, 

antropológicos, sociológicos, jurídicos, administrativos, etc; onde fosse possível debater de forma 



 
 

177 
 

 
 

permanente todos os percursos de estudante indígenas desde seus locais de origens/destinos visto 

todo o arsenal envolvido das engrenagens educacionais a níveis das territorialidades indígenas e 

três esferas governamentais federais/estaduais/municipais; as burocracias estatais e educacionais 

monoculturais até que se chegue de fato às efetivações do cumprimento da lei 11.645/2008 

(obrigatória) alinhada as garantias no acesso de forma mais inclusivas e integrais às legislações 

indigenistas que garantem as educações étnicas indígenas biculturais (indígena/brasileira) dentro 

desse modelo como já apresentadas.  

Nesse sentido, se faz importante os acompanhamentos de equipes multiprofissionais 

(Parecer CNE/CP 003/2004, 10 de março de 2004 -ERER) em conjunções de esforços para se ter 

garantidas as políticas educacionais mais inclusivas (inclusões também para as etnias indígenas – 

com garantias plenas das materialidades das suas cidadanias educacionais étnicas indígenas 

interculturais). Inclusão que acontece de fato (para as pessoas com necessidades especiais) e 

infelizmente de “falácia” como acontece há cinco séculos para estudantes indígenas de diferentes 

etnias (e outras diferenças) dentro da educação básica convencional cujo indivíduos indígenas 

tem que abrir mão constantemente das suas etnicidades (GUIRAU; SILVA, 2013, p. 13) dentro 

das escolas públicas de educação básicas monoculturais hegemonizadas/homogeneizadas para 

não sofrerem diversas formas de racismos, exclusões, inferiorizações e outros alijamentos. 

  Dessa forma, transpondo conhecimentos básicos em todos os níveis dentro das educações 

básicas monoculturais, para que estudantes tanto indígenas quanto não-indígenas, possam 

compreender as desigualdades tanto das temporalidades seculares quanto das complexidades 

históricas que atravessam os contextos das historicidades de cada etnia, de forma a aumentarem 

seus conhecimentos básicos ou bagagens de estudos sobre os contextos étnicos indígenas 

seguindo as propostas curriculares de ciências humanas na área de sociologia que toma como 

princípios orientadores as desnaturalizações e estranhamentos (CURRÍCULO HUMANAS, 

2011, p. 135) dentro ensino de sociologia(s) e,  nesse trabalho, contemplando também as 

perspectivas descoloniais.  

Dessa forma simplificada, dadas as enormes complexidades envoltas nas temáticas 

indígenas (e educacionais indígenas) visto às diferentes historicidades vivenciadas por cada 

povo/etnia, dá para demonstrar os povos/grupos/indivíduos indígenas que estão a mais tempo sob 

efeitos histórico-centenários de processos colonizatórios e seus efeitos coloniais somatórios até o 

tempo presente. Portanto, estão inseridos em temporalidades históricas de contatos e 



 
 

178 
 

 
 

complexidades distintas de povos/grupos/indivíduos indígenas colonizados a menos tempo. O 

que contribui para derrubar os discursos imperativos de “igualdades jurídicas” das modernidades 

coloniais contidas na perspectiva jurídica cidadã republicana (SEGATO, 2012), da visão de 

“indígenas genéricos” (RAMOS, 1990), (FREIRE, 2002) ou dos “mitos de democracias raciais” 

difundidos e defendidos inclusive nos discursos dentro das escolas públicas como aponta 

(BRITO, 2017) nos seus estudos sobre estudantes negras/os dentro do ensino fundamental:   

A suposta harmonia racial brasileira oferece suporte ao sistema que 
reserva a determinados grupos humanos lugares e papéis sociais subalternizados 
na estrutura perversa de dominação psicológica e econômica. Não são poucas as 
consequências que a crença na ideologia da democracia racial traz para uma 
sociedade que clama por democracia e igualdade de direitos. “É necessário que as 
pesquisas educacionais incorporem a centralidade da raça e do gênero nos estudos 
sobre a realidade social brasileira” (GOMES, 2010, p. 82). O reconhecimento 
público das diferenças, no plano das instituições e das relações entre os 
indivíduos, assim como o enfrentamento das diferenças de oportunidades, requer 
o entendimento de que a produção da vida cotidiana ainda hoje é alimentada pela 
ideia de raça, determinado lugares sociais subalternizados aos diferentes grupos 
nessa dinâmica. (BRITO, 2017, p. 68) 

 
Portanto, são muitos desafios, dos quais não pretendo dar conta aqui, mas algumas 

situações podem ser  refletidas nesse trabalho pois entram como barreiras nos processos de 

reconhecimentos étnicos cotidianos dessas/es estudantes indígenas como: 1) nos contextos 

urbanos; por não utilizarem o “tempo todo” os “adereços essencializados” tidos como 

característicos das culturas indígenas (cocares, colares, pinturas, etc), presos nas imutabilidades 

históricas (LONGHINI, 2016, p. 146) e/ou dos “imaginários coloniais”; indivíduos desses 

pertencimentos se tornam invisíveis (NASCIMENTO QUIXELÔ, 2009); 2) as situações dos 

“conhecimentos ou desconhecimentos de si” de  ascendentes indígenas, ou seja, os sequestros das 

“consciências étnicas indígenas” devido as problemáticas trazidas pelas situações seculares 

históricas/migratórias ou das transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977), compulsórias ou 

voluntárias, 3) das políticas educacionais estatais hegemônicas/homogeneizadas históricas 

invisibilizando as presenças de estudantes étnicos indígenas (URQUIZA, 2012), 4), as sub-

representações étnicas (desproporcionalidades étnico-raciais nativas) nas desiguais demografias 

étnico-raciais (IBGE, 2010) incidindo também na não atenção em contextos educacionais étnicos 

minoritários quando inseridos nos estabelecimentos de ensinos básicos convencionais  (SOUZA; 

NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 2012) e 5) as faltas de destinação de políticas públicas 

sociais/educacionais específicas (GUIRAU; SILVA, 2013). 



 
 

179 
 

 
 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 As realidades sociais são dinâmicas, complexas e multifacetadas. E hoje, as lutas 

indígenas são multidimensionalizadas, multigeográficas, multi-institucionais/intersetoriais, etc; 

assim como foram abordadas nesse trabalho. Com esse estudo, não pretendo dar conta da 

amplitude e da completude do tema ou esgotar as complexidades apresentadas. Os caminhos 

apresentados na pesquisa são provisórios podendo, sob análise de outras/os pesquisadoras/es, 

chegarem a outras perspectivas, análises e conclusões. Dessa forma, busco situar algumas 

pequenas propostas de intervenções interculturais como contribuições das incursões das temáticas 

indígenas dentro do ensino de sociologia(s) na educação básica monocultural sem esgotar as 

propostas contidas nesse trabalho. O material pode ser utilizado como continuidades ou propostas 

de estudos de pesquisas/estudos ou de outras/os futuras/os pesquisadoras/es que se interessam 

pelas temáticas étnicas indígenas.  

Nesse sentido, a primeira situação que pode ser refletida é: enquanto não se avançar no 

reconhecimento pleno  das condições plurinacionais/pluriétnicas/pluriculturais históricas 

existentes dentro do(s) Brasil(is) em diversas frentes relacionadas as problemáticas indígenas, 

com estabelecimentos concretos de diálogos deliberativos interculturais de fato dentro de órgãos 

estatais políticos, legislativos, educacionais, jurídicos, científicos, econômicos, culturais, etc; em 

perspectivas trans/multidisciplinares e levando em conta que, as demandas indígenas também 

perpassam pelas situações multi-intersetoriais vigentes nas territorialidades étnicas indígenas e 

três esferas governamentais; as temáticas étnicas indígenas permanecerão “estagnadas” nas vias 

“de decisões políticas”, desde a não formulações de políticas específicas ou na inobservância de 

implementações de políticas públicas indigenistas e educacionais específicas/diferenciadas nas 

estruturas políticas hegemônicas dentro do modelo da educação básica monocultural vigente. 

 Reconhecer as socio-diversidades étnicas indígenas, ou seja, as existências pluriculturais 

e pluriétnicas dentro do(s) Brasil(is) com as mais de 305 etnias indígenas não são de alçadas só 

dos movimentos indígenas, órgãos indigenistas, setores acadêmicos ou de profissionais ligados 

aos ensinos de sociologias ou ciências sociais (GOURLART, 2012), (CHATES, 2015, 2016). 

Esses (re)conhecimentos precisam estar presente nas concepções diárias das/os mais de 

duzentas/os milhões de brasileiras/os que vivem sob os territórios étnicos indígenas. O que se 

configura como desafios educacionais (e descolonais) desde as bases complexos e de ampla 



 
 

180 
 

 
 

magnitude até que se saiam do âmbito dos discursos ou leis e mudem para as práticas 

interculturais cotidianas de fato. 

À exemplo dos movimentos indígenas e constitucionais da América Latina (Bolívia, 

Equador, Colômbia, Venezuela) (MAGALHÃES, 2012) e México (nos contextos universitários) 

(DIETZ, 2018); as demandas e os diálogos deliberativos interculturais internos/externos, 

precisam ser pensados desde baixo e desde cima (entre etnias indígenas e não-indígenas) 

(NASCIMENTO, 2006), (LALANDER; LEMBKE, 2017) também dentro do(s) Brasil(is) a 

começar pela maior legislação brasileira: a Constituição Federal de 1988. Mudanças substanciais 

ocorreram nos países latinos vizinhos a partir dos (re)conhecimentos das composições 

plurinacionais/pluriétnicas indígenas constitutiva de seus povos com maiores possibilidades de 

avanços dentro dos órgãos estatais do entendimentos das políticas públicas diferenciadas, desde 

suas Constituições Federais e nos redirecionamentos de políticas públicas específicas, 

pluriétnicas e interculturais de fato contemplando as especificidades étnicas dos diferentes povos 

originários desses países (MAGALHÃES, 2012). 

Reconhecendo as composições pluriétnicas indígenas existentes dentro desse território já 

desde a sua Constituição Federal (MAGALHÃES, 2012); é possível avançar em todos outros os 

níveis sociais e educacionais (bem como em formulação de materiais para os ensinos primários 

aos universitários). O que exige também mudanças de posturas diante das seculares imposições 

etnocêntricas integracionistas/assimilacionistas/tutelares de algumas pessoas ligadas à espaços 

decisórios e/ou equipes multiprofissionais/multidisciplinares indigenistas que lidam com as 

temáticas étnicas indígenas, para que contribuam com mudanças no acesso à informações básicas 

simplificadas sobre os diferentes contextos históricos relacionados aos diversos povos étnicos 

desde as bases educacionais, contribuindo assim, nas desconstruções, redirecionamentos de 

concepções negativas secularmente impostas ou com as desnaturalizações e estranhamentos 

como nos propõe o currículo de sociologia (CURRÍCULO HUMANAS, 2011, p. 135). 

Relacionadas inclusive à categoria denominativa contida na Constituição Federal brasileira de 

1988 no seu capítulo VIII com a categoria supraétnica: “Dos Índios”. Para poder contemplar e 

compreender o caráter pluriétnico seria preciso repensar esse termo para – “Dos povos étnicos 

indígenas (pluriétnicos/pluriculturais)” – para assim avançar nos entendimentos, reconhecimentos 

das diversidades étnicas e das diferenças relativas às dimensões plurinacionais/pluriétnicas e 



 
 

181 
 

 
 

históricas das populações indígenas brasileiras quando observadas simultaneamente: mais de 305 

povos nativos em múltiplas realidades sociais atuais: aldeias/áreas rurais/cidades (IBGE, 2010). 

Alguns dispositivos jurídicos indigenistas atuais como a Convenção 169 da Organização 

Internacional do Trabalho de 2004; Declaração da ONU sobre os direitos dos povos indígenas de 

2007 e a proposta do novo projeto do Estatuto dos Povos Indígenas (2009) em tramitação; são 

instrumentos legislativos que ajudam a (re)pensar as múltiplas realidades nas quais povos 

indígenas e indivíduos indígenas ascendentes dispersas/os estão inseridas/os atualmente (IBGE, 

2010). Inclusive, dentro dos contextos educacionais urbanos monoculturais; muitas vezes 

estudantes indígenas “inconscientes de si”, outras/os em despertar da “consciência étnica nativa” 

ou ainda nas lutas pela garantia efetiva do reconhecimento de suas presenças/pertenças e duplas 

cidadanias-étnicas educacionais (indígenas/brasileiras).  Enquanto não se transforma o texto da 

Constituição Federal de 1988 em perspectivas plurais pelo reconhecimento do caráter pluriétnico 

e pluriculturais constitutivos das matrizes indígenas brasileiras, são esses, os instrumentos e 

dispositivos legais disponíveis para se (re)pensar as complicadas realidades étnicas 

contemporâneas dentro também de contextos educacionais hegemônicos de engrenagens políticas 

e legislativas complexas que envolvem situações assimétricas de poder 

legislativas/administrativas/jurídicas desde as territorialidades indígenas demarcadas e nas três 

esferas estatais dentro do modelo da educação básica monocultural hegemônica/homogeneizada. 

Depois desse longo percurso, é possível visualizar que estamos bem longe de ver as 

culturas indígenas serem valorizadas e reconhecidas em alguns estabelecimentos de ensino, 

levando em conta formulação de saberes básicos que contemplem desde seus contextos históricos 

mais profundos sob perspectivas de saberes e práticas pedagógicas interculturais mais respeitosas 

dentro de espaços hegemônicos de formas mais integrais, democráticas, horizontais, plurais, 

simétricas, multiculturais/multilingues e “interculturais de fato”.  

Por isso, a importância dos debates nessas direções e de se buscar caminhos para 

(re)formulações de políticas públicas nas efetivações concretas da legislação 11.645/2008 

(obrigatória), contemplando também as legislações indigenistas e o (Parecer CNE/CP 003/2004, 

10 de março de 2004 -Educação das Relações Étnico-Raciais) para os grupos étnicos indígenas, 

no sentido dessas temáticas obterem maiores incursões nos sistemas de ensino e não ficarem 

reduzidas ao “Dia do Índio”. Da importância de se criar também canais de escutas e diálogos 

menos hierárquicos e assimétricos para acionar/estabelecer debates e diálogos interculturais 



 
 

182 
 

 
 

deliberativos educacionais – enclaves deliberativos - permanentes e mais equânimes 

(LALANDER; LEMBKE, 2017). Mesas de negociações mais horizontais com povos 

indígenas/grupos/indivíduos étnicos indígenas (lideranças indígenas e outras), seja dentro das 

aldeias ou (áreas rurais/urbanas), seja dentro de órgãos políticos-administrativos, educacionais, 

das áreas de ciências sociais e ensinos de sociologias (GOULART, 2012), (CHATES, 2015, 

2016).  

Portanto, observar e reconhecer as constelações pluriétnicos locais de estudantes 

indígenas são enormes desafios de todas/os as/os profissionais que estão nas linhas de frente de 

sistemas de ensinos hegemônicos atuais e de outras áreas de formações acadêmicas e sociais. 

Portanto, os desafios também se fazem dentro desses espaços para perceber os pesos que a 

“identidade brasileira única” faz incidir sobre as multiplicidades de etnias indígenas com suas 

compulsórias transfigurações étnicas históricas (RIBEIRO, 1977), privilegiando o 

branqueamento da população (SEGATO, 2012). Políticas colonialistas formuladas a partir de 

políticas eugenistas de estado (GARCIA, 2007, p. 24) sob diferentes condições de mestiçagens 

(SEGATO, 2012) e suas continuidades no presente. Visto também o não reconhecimento das 

presenças étnicas indígenas dentro das escolas públicas de educação básica monocultural em 

áreas urbanas (NASCIMENTO e SOUZA, 2010), (URQUIZA, 2012). 

Dentro da escola pública pesquisada, as/es estudantes que fizeram pesquisas sobre suas 

próprias origens étnicas (grupos domésticos) a partir de pesquisas próprias ou do material de 

ensino de sociologia disponível, entram na categoria de “indígenas rurais/urbanas/os” e são 

triplamente indiferenciadas/os: 1) em termos “étnicos indígenas” dada as seculares 

transfigurações étnicas e mestiçagens (RIBEIRO, 1977, p. 217), (SEGATO, 2012, p.115); 2) em 

termos educacionais monoculturais etnocêntricas (URQUIZA, 2012, p. 12) e/ou de educações 

indiferenciadas (D`ANGELIS, 2017, p. 96) e 3) o não reconhecimento permanente das suas 

duplas cidadanias étnicas-educacionais (indígenas/brasileiras) nas áreas urbanas por vias 

educacionais hegemônicas sem proposição de políticas públicas específicas (GUIRAU; SILVA, 

2013, p. 19). Assim, a única estudante com possibilidade “permanente” de comprovar a sua 

cidadania étnica-indígena contida nos documentos civis da sua “segunda cidadania brasileira” 

(mesmo que não reconhecida nos espaços por onde transita e na escola): é a estudante da etnia 

Xerente (TO/SP). Por esse motivo, vai em busca da sua primeira cidadania indígena Xerente 



 
 

183 
 

 
 

(RANI) visto que reconhece seus direitos a sua dupla cidadania-étnica: (cidadania indígena 

Xerente x cidadania Xerente brasileira Brasil/Tocantins/Palmas/São Paulo/Tupã). 

Outra situação para a reflexão nesse trabalho são que, muitas/os estudantes desconhecem 

suas origens étnicas indígenas devido aos contextos coloniais históricos, migrações familiares, 

além das seculares transfigurações étnicas (RIBEIRO, 1977) ou as “colonialidades dos 

seres/saberes/poderes” (LANDER, 2005), (CASTRO-GÓMEZ, 2005), apagando sistêmicos de 

suas histórias étnicas nativas principalmente, quando em contextos geográficos 

(trans)localizados. Crescem, portanto, sem referenciais étnicos positivos ao seu entorno ou nos 

espaços que convivem, dado os contextos de apagamentos históricos anteriores e contemporâneas 

nos contextos urbanos colonais inclusive por vias de políticas educacionais vigentes estruturantes 

nos estabelecimentos e sistemas educacionais hegemônicos/homogeneizados. Portanto, para 

despertá-las/os para as suas condições étnicas (também indígenas), são enormes desafios dos 

quais profissionais das áreas educacionais, ciências humanas e especificamente do(s) ensino(s) de 

sociologia(s) tem/terão que enfrentar como suas difíceis tarefas dentro das escolas públicas 

(GOULART, 2012, p.13) ou mesmo nas escolas particulares ou outros espaços formativos. 

 Dessa forma, descolonizar a educação monocultural hegemônica, é buscar também 

políticas de reconciliações, reparações históricas educacionais assim como são promovidas, por 

exemplo, em contextos decisórios por via de políticas indígenas e indigenistas com os povos 

indígenas do Canadá. No Brasil, reorientar as práticas pedagógicas-antropológicas-sociológicas 

para um contemplação mais intercultural e multicultural (relações mais equilibradas entre 

culturas e etnias diversas), multicultural/multiétnico (reconhecimento das presenças de diversas 

etnias), integral (contemplando a dupla cidadania e condição étnica-educacional) e inclusiva de 

fato (acessibilidades para as condições étnicas); ainda se apresentam como um longo percurso de 

se tornarem realidades concretas dentro das práticas educacionais que operam sob modelos 

educacionais por via de mão única baseados na lógica do Estado-nação republicano 

moderno/patriarcal/ocidental/colonial dado o caráter etnocêntrico e dominante dentro da 

educação básica brasileira (URQUIZA, 2016).  

Mas, com as pequenas propostas interculturais como as apontadas acima junto com as 

difíceis tarefas que sugestionam olhares diferenciado como as apontadas por (GOULART, 2012, 

p. 10), pode-se buscar despertar nas próprias estudantes interesses, para quem sabe, prossigam 

sendo pesquisadoras/es e protagonistas de suas próprias históricas e origens étnicas (ou outras) de 



 
 

184 
 

 
 

diversas matrizes nativas e estrangeiras. Portanto, também de matrizes étnicas indígenas. E, 

segundo suas escolhas pessoais, curiosidades ou interesses; prossigam sendo estudiosas/os de 

suas histórias étnicas contribuindo de alguma forma com o aprofundamento de estudos e 

pesquisas sobre seus respectivos povos indígenas e/ou por proposição de outras subjetividades 

diferentes das subjetividades coloniais (MALDOS, 2010, p. 277), mesmo que inseridas/os dentro 

de contextos complexos como os apresentados pelos modelos educacionais monoculturais. 

(SOUZA; NASCIMENTO, 2010), (URQUIZA, 2012), (GUIRAU; SILVA, 2013).  

Por fim, depois desse longo percurso, finalizo o trabalho numa tentativa de reunir algumas 

reflexões e apontar esforços necessários dentro do(s) ensino(s) de sociologia(s), no sentido de se 

atentar a transmitir saberes básicos simplificados, bem como a transmissão de informações 

mínimas como forma  de difundir conhecimentos básicos simplificados que contribuam para a 

visualização das complexidades históricas e contemporâneas que afetam os diferentes grupos 

étnicos indígenas brasileiros, bem como de se estudar os povos indígenas anteriores/atuais visto 

os diferentes contextos sociais que os envolvem nas contemporaneidades. Para que tanto 

estudantes indígenas quanto não-indígenas com acesso às informações básicas sobre os diferentes 

povos/etnias, possam obter melhores entendimentos em relação aos complexos processos 

histórico-coloniais que os povos originários e ascendentes indígenas contemporâneos enfrentam.  

São estudos necessários dentro de modelos educacionais de heranças coloniais e de 

interações políticas e educacionais interculturais desiguais, hierárquicas e assimétricas de poder 

(DIETZ, 2018) entre indígenas/mestiças/os e não indígenas nos contextos educacionais 

hegemônicos atuais. Por fim, diante de saberes/poderes/fazeres (LANDER, 2005) dentro de 

sistemas de ensinos “institucionalizados” da educação básica monocultural, ainda nos resta a 

seguinte pergunta: onde entra rotineiramente de formas mais democráticas, plurais, integrais, 

interculturais, multiculturais/multilingues, equânimes e “inclusivas de fato”, nos currículos, nas 

formações de profissionais das áreas educacionais básicas/universitárias e/ou nas práticas 

interculturais, a Lei 11.645/2008 e, consequentemente, o direito de  acesso pleno em quaisquer 

espaços às educações pluriétnicas indígenas específicas diferenciadas, interculturais e bilíngues, 

Karaíba31? 

 

 
31 Karaíba na língua Tupi Guarani – Tupi antigo (Tupinambá): (estrangeiro/branco). Disponível em: 
https://www.dicionariotupiguarani.com.br/tupi-antigo/. Acesso em: 12 fev. 2020. 
 



 
 

185 
 

 
 

REFERÊNCIAS 
 
ANDRADE, M. M. Lúcia; BELLINGER, Carolina K.; PENTEADO, Otávio Camargo (org). A 
cidade como local de afirmação dos direitos indígenas. São Paulo: Comissão Pró-Índio de São 
Paulo, 2013. 
 
AZEVEDO, Marta; SILVA, Márcio. In: SILVA, Aracy Lopes; GRUPIONI, Luís Donizete (org.). 
Pensando as escolas dos povos indígenas no Brasil: o movimento dos professores do 
Amazonas, Roraima e Acre. A temática indígena na escola: novos subsídios para professores de 
1º e 2º graus – Brasília, MEC/MARI/UNESCO, 1995. Cap. 6. 
 
BARTH, Frederik. Grupos étnicos e suas fronteiras. In: POUTGNAT, Philippe; STREIFF-
FENART, Jocelyne. Teorias da etnicidade. São Paulo: UNESP, 1998. 
 
BRASIL. PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Constituição (1988). Constituição da República 
Federativa do Brasil. Brasília. Brasilia, DF: Senado Federal, 1988. 
 
BRASIL. PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Lei de Diretrizes e Bases - Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Fundamental. Censo escolar 
indígena: 1999. Brasília: Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais, 2001. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio 
Teixeira. Estatísticas sobre educação escolar indígena no Brasil. Brasília: Instituto Nacional 
de Estudos e Pesquisas Educacionais - INEP, 2007. 
 
BRASIL, PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Lei n. 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a 
Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 
"História e Cultura Afro-Brasileira", e dá outras providências. Brasília, 2003. 
 
BRASIL. PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Parecer 03/2004 do Conselho Pleno do Conselho 
Nacional de educação. Brasília: MEC, 2004a. 
 
BRASIL. PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. CASA CIVIL. SUBCHEFIA PARA ASSUNTOS 
JURÍDICOS. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena” 
 
BRASIL, PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Lei 11.684 de 2 de junho de 2008, que altera o art. 
36 da Lei 9.394, 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos currículos do 
ensino médio. Diário Oficial da União – Seção 1 – 3/06/2008, p. 1, Brasília-DF, 2008. 
 



 
 

186 
 

 
 

BRASIL, PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe 
sobre o ingresso nas universidades federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível 
médio e dá outras providências. Brasília, 2012. 
 
BRASIL, PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Lei Nº 12.990, de 9 de junho de 2014. Dispõe 
sobre a reserva aos negros 20% (vinte por cento) das vagas oferecidas nos concursos públicos 
para provimento de cargos efetivos e empregos públicos no âmbito da administração pública 
federal, das autarquias, das fundações públicas, das empresas públicas e das sociedades de 
economia mista controladas pela União. 
 
BRASIL, PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Ministério da Justiça. Conselho Nacional de 
Políticas Indigenista. Estatuto dos Povos Indígenas: Proposta da Comissão Nacional de Política 
Indigenista. Brasília, 2009. 
 
BRASIL, PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Lei 13.415/ 2017. Altera as Leis n º 9.394, de 20 
de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, e 11.494, de 20 
de junho 2007, que regulamenta o Fundo de Manutenção e Desenvolvimento da Educação Básica 
e de Valorização dos Profissionais da Educação, a Consolidação das Leis do Trabalho - CLT, 
aprovada pelo Decreto-Lei nº 5.452, de 1º de maio de 1943, e o Decreto-Lei nº 236, de 28 de 
fevereiro de 1967; revoga a Lei nº 11.161, de 5 de agosto de 2005; e institui a Política de 
Fomento à Implementação de Escolas de Ensino Médio em Tempo Integral. 
 
BRITO, Marlene O. Narrativas negadas: estratégias de resistência à discriminação planejada.  
UNESP- Programa de Pós-Graduação em Educação Básica. Bauru, 2017. 
 
CAPACLA, Marta Valéria. Os povos indígenas e a escola: mapeando as questões, historiando o 
debate. In: O debate sobre a educação indígena no Brasil (1975-1995) resenhas e teses de 
livros. MEC/MARI: Brasília/São Paulo, 1995. 
 
CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica e o problema da invenção 
do outro. In: Edgardo Lander (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Coleccion Sur Sur, CLACSO, Ciudad Autónoma de Buenos 
Aires, Argentina: setembro, 2005. 
 
CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o estado: pesquisas de antropologia política. São Paulo: 
Francisco Alves, 1978. 
 
CONVENÇÃO nº 107 da OIT, de 05 de junho de 1957. Concernente à proteção e integração das 
populações indígenas e outras populações tribais e semitribais de países independentes. 
 
CONVENÇÃO n° 169 sobre povos indígenas e tribais e Resolução referente à ação da OIT / 
Organização Internacional do Trabalho (2004). Brasília: OIT, 2011. 
 
CHATES, Taíse de Jesus. Ensino de sociologia e a Lei 11.645/08: experiências de ensino, 
pesquisa e extensão no IFBA. Revista Em Debate (UFSC), Florianópolis, v. 14, p. 122-139, 
2015. 
 



 
 

187 
 

 
 

CHATES, Taíse de Jesus. Lei 11.645/08 e o ensino de ciências sociais no ensino médio 
integrado: reflexões a partir do ensino e pesquisa. Anais I Seminário Nacional de Sociologia da 
UFS. PPGS, p. 1-18, 2016. 
 
CRUZ, Leonardo de Oliveira. O “ser” e o “estar” índio: produção de identidades entre 
Kaingang e Krenak, em Vanuíre. Dissertação de mestrado do Programa de pós-graduação em 
ciências sociais – UNESP/Marília. 2007. 
 
DIRETRIZES para a Política Nacional de Educação Escolar Indígena. Brasília: MEC, SEF, 1993. 
p. 22 (Cadernos educação básica. Série institucional, 2). Em Aberto, Brasília, ano 14, n.63, 
jul./set. 1994. 
 
D`ANGELIS, Wilmar da Rocha. Aprisionando sonhos: a educação escolar indígena no Brasil. 
Campinas-SP: Curt Nimuendajú, 2017. 
 
DAYRELL, Juarez. A escola “faz” as juventudes? Reflexões em torno da socialização juvenil. 
Educação e Sociedade, v. 28, n. 100-especial, campinas, out. 2007. 
 
DIAZ, Mauricio A. Territorialidade, identidade étnica e multiculturalismo: o movimento indígena 
na Colômbia. Revista MovimentAção, Dourados, v. 4, n. 6, p. 203-222, 2017. 
 
DIETZ, Gunther. Saberes, fazeres e poderes: a dimensão política da interculturalidade: um 
exemplo do ensino superior mexicano. In: LIMA, Antônio C. CARVALHO, Luís F. RIBEIRO, 
Gustavo L. (org.). Interculturalidade(s): entre ideias, retóricas e práticas em cinco países da 
América Latina. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de Antropologia; Contra Capa, 2018. 
 
DECRETO 48.532 de 09.03.2004. Conselho Estadual dos Povos Indígenas de São Paulo. 
(CEPISP). 
 
DECRETO Governamental nº 2.367, de 14 de março de 2005. Conselho de Educação Escolar 
Indígena de Tocantins (CEEI – TO). 
 
FERNANDES, Rafael Estevão. Descolonizando sexualidades: enquadramentos coloniais e 
homossexualidade indígena no Brasil e nos Estados Unidos. Brasília: UNB, 2015. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2000. 
 
FREIRE, José Ribamar Bessa. Cinco ideias equivocadas sobre o índio. Cenesch: Revista do 
Centro de Estudos do Comportamento Humano, Manaus, v. 1, p. 17-33, 2002. 
 
FUNARI, Pedro Paulo. PINÕN, Ana. A temática indígena na escola: subsídios para 
professores. São Paulo: Contexto, 2014. 
 
GAGNON, John. Uma interpretação do desejo: ensaios sobre o estudo das sexualidades. Rio de 
Janeiro: Garamond, 2006. 
 



 
 

188 
 

 
 

GALEANO, E. As veias abertas da América Latina. Tradução de Galeno de Freitas. 39. ed. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2000. 
 
GARCIA, Elisa Fhurauf. O projeto pombalino de imposição da língua portuguesa aos índios e a 
sua aplicação na América Meridional. Tempo, Dossiê, p. 23-38, abr./maio 2007. 
 
GRUPIONI, Luís Donisete Benzi. A Educação Escolar Indígena no Brasil: a passos lentos. In: 
RICARDO, Carlos Alberto (org.). Povos indígenas no Brasil – 1996/2000. São Paulo: Instituto 
Socioambiental, 2000. 
 
GUIRAU, Karine, SILVA, Carolina. Povos indígenas nos espaços urbanos e políticas 
públicas. p. 1-25, Abril, 2013. 
 
GOULART, Ana Caroline. Propostas antropológicas para repensar o ensino de sociologia no 
ambiente escolar. Revista Ensino de Sociologia em Debate, UEL, v. 1, n. 1, jan./jun. 2012. 
 
HERNANDÉZ, Isabel. Educação e sociedade indígena (uma aplicação bilíngue do método 
Paulo Freire). São Paulo: Cortez, 1981. 
 
KINDELL, Glória E., JONES, Joan W. Educação indígena: metodologia e programação. 
Summer Institute of Linguistics, Brasília, 1978. 
 
LALANDER, Richard. LEMBKE, Magnus. Dilemas e desafios na construção do estado 
plurinacional: territorialidade, indigeneidade e diálogo deliberativo intercultural no Equador. 
Revista MovimentAção, Dourados, v. 4, n. 6, p. 178-202, 2017. 
 
LANDER, Edgar. (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Colección Sur Sur, CLACSO, Ciudad Autónoma de Buenos 
Aires: 2005. 
 
LIMA, Antônio Carlos de Souza, BARROSO, Maria Macedo. Povos indígenas e universidade 
no Brasil: contextos e perspectivas. Rio de Janeiro: E-papers, 2013. 
 
LIMA, Antônio C. CARVALHO, Luís F. RIBEIRO, Gustavo L. (org.). Interculturalidade(s): 
entre ideias, retóricas e práticas em cinco países da América Latina. – Rio de Janeiro: Associação 
Brasileira de Antropologia; Contra Capa, 2018 
 
LONGHINI, Leonardo Zaiden. A investigação do devir indígena. In: Povos indígenas: a procura 
do bem viver. Conselho Regional de Psicologia. São Paulo: CRP SP, 2016. 
 
LUCIANO, Gersem dos Santos. (Baniwa). O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os 
povos indígenas brasileiros hoje. Brasília: UNESCO, 2006. 
 
MAGALHÃES, José Luiz Quadros de. O estado plurinacional e o direito internacional 
moderno. Curitiba: Juruá, 2012. 
 



 
 

189 
 

 
 

MALDOS, Paulo Roberto Martins. A contribuição indígena na construção do nosso futuro 
comum. In. Psicologia e povos indígenas. Conselho Regional de Psicologia da 6ª Região. São 
Paulo: CRP SP, 2010. 
 
MANZINI, Eduardo José. Uso da entrevista em dissertações e teses produzidas em um programa 
de pós-graduação em educação. Revista Percurso – NEMO. Maringá, v. 4, n. 2, p. 149- 171, 
2012. 
 
MEUCCI, Simone. Sobre a rotinização da sociologia no Brasil: os primeiros manuais didáticos, 
seus autores, suas expectativas. Mediações, Londrina, v. 12. N. 1, p. 31-66, jan./jun. 2007. 
 
MEUCCI, Simone. Sociologia na educação básica no Brasil: um balanço da experiência remota e 
recente. Ciências sociais UNISINOS, São Leopoldo – RS, v. 51, n. 3, p. 251-260, set./dez. 2015. 
 
MIGNOLO, Walter. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no horizonte 
conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo (org). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas Latino-Americanas. Colección Sur Sur. CLACSO, 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 2005. 
 
MINISTÉRIO DO PLANEJAMENTO. IBGE. Censo Demográfico 2010 – Características 
gerais indígenas: resultado do universo. Rio de Janeiro, 2012. 
 
MORAES, Amaury; SILVA, Ileizi. Sociologia: ensino médio. O ensino das Ciências 
Sociais/Sociologia no Brasil: histórico e perspectivas. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Básica, 2011. Cap. 1. 
 
MOREIRA, Maria Geralda de Almeida. Entre silêncios e representações: história e cultura 
indígena no ambiente escolar. Revista Polyphonia, v 24/1, jan./jun. 2013. 
 
NASCIMENTO, Edileusa Santiago do. (Quixelô). Identidade e memória de habitantes de 
Fortaleza-CE originários da comunidade Tremembé de Almofala-CE: ramas de raízes 
indígenas em trânsito na cidade. PUC: São Paulo, 2009. 
 
NASCIMENTO, José A. M. História e cultura indígena na sala de aula. Revista Latino-
Americana de História, v. 2, n. 6, PPGH – UNISINOS, ago. 2013. 
 
NASCIMENTO, Rita Gomes do. (Potiguara). Educação escolar dos índios: consenso e 
dissensos no projeto de formação Tapeba, Pitaguary e Jenipapo-Kanindé. UFRN, Natal, 2006. 
 
NIMUENDAJU, Curt. Mapa-etnohistórico do Brasil e regiões adjacentes. Fundação Nacional 
Pró-Memória. IBGE. Rio de Janeiro: 1981 (disponível). 
 
OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos “índios misturados”? Situação colonial, 
territorialização e fluxos culturais. Mana, Rio de Janeiro – UFRJ, v. 4, n. 1, p.47-77, abr, 1998. 
 
OLIVEIRA, João Pacheco de. A viagem da volta: etnicidade, política e reelaboração cultural no 
nordeste indígena. (Org.) Rio de Janeiro: Contra Capa, 1999. 



 
 

190 
 

 
 

 
OLIVEIRA, João Pacheco de; FREIRE, Carlos, A. R. A presença indígena na formação do 
Brasil. SECAD/LACED/Museu Nacional: Brasília, 2006 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração das Nações Unidas sobre os 
direitos dos povos indígenas. Setembro, 2007. 
 
PACHECO, Rosely. Participação política e direitos: demandas presentes e perspectivas futuras 
sob a égide das mobilizações indígenas. MovimentAção, Dourados, v. 4, n. 6, p. 144-164, 2017.  
 
PLANO de Gestão Quadrienal 2019-2022. Escola Estadual Joaquim Abarca. D. E. Tupã SP. 
 
POTIGUARA, Eliane (potiguara). Metade cara, metade máscara. Lorena: DM Projetos 
Especiais, 2018. 
 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América latina. In: LANDER 
(org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais perspectivas latino-
americanas. Colección Sur Sur. CLACSO, Ciudad Autônoma de Buenos Aires: 2005. 
 
RABESCO, Rafaela. O ensino de história e cultura indígena na escola: os desafios da formação e 
da prática educativa através da musicalização. Revista Moitará, Araraquara- SP, v. 2, n. 1, p. 46-
55. Nov.-dez., 2014. Disponível em: http://fundacaoarapora.org.br/moitara/wp-
content/uploads/2016/02/46-o-ensino.pdf. Acesso em: 15 out.2019. 
 
RAMOS, Alcida R. Vozes indígenas: o contato vivido e o contado. Anuário antropológico/87. 
Editora Universidade de Brasília/Tempo Brasileiro, p.117-143, 1990. 
 
RESOLUÇÃO, SE nº 44, de 18/04/97 Núcleo de Educação Indígena. NEI/SEDUC-SP. 
 
RIBERIO, Darcy. Os índios e a civilização: a integração as populações indígenas no Brasil 
moderno. Petrópolis: Vozes, 1977. 
 
RIBERO, Gustavo L. Diversidade cultural como discurso global. In: LIMA, Antônio C. 
CARVALHO, Luís F. RIBEIRO, Gustavo L. (org.). Interculturalidade(s): entre ideias, retóricas 
e práticas em cinco países da América Latina. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de 
Antropologia; Contra Capa, 2018. 
 
RODRIGUES, Edinaldo dos Santos (Xucuru). O lugar da psicologia nas questões indígenas. In: 
Povos indígenas e psicologia: a procura do bem viver. Conselho Regional de Psicologia, São 
Paulo: CRP SP, 2016. 
 
RUSSO Kelly, PALADINO, Mariana. A Lei nº 11.645/2008 e a inclusão da temática indígena na 
escola: algumas reflexões sobre a perspectiva intercultural na educação pública brasileira. In: 
LIMA, Antônio C. CARVALHO, Luís F. RIBEIRO, Gustavo L. (org.). Interculturalidade(s): 
entre ideias, retóricas e práticas em cinco países da América Latina. Rio de Janeiro: Associação 
Brasileira de Antropologia; Contra Capa, 2018. 
 



 
 

191 
 

 
 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Renovar a teoria crítica e reinventar a emancipação social.  
Tradução Mouzar Benedito. São Paulo: Boitempo, 2007. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. São 
Paulo: Cortez, 2010. 
 
SANTOS, Silvio. In: SILVA, Aracy Lopes. GRUPIONI, Luís Donizete (org.). Os direitos dos 
indígenas no Brasil. A temática indígena na escola: novos subsídios para professores de 1º e 2º 
graus. Brasília, MEC/MARI/UNESCO, 1995. Cap. 8. 
 
SÃO PAULO. Secretaria da Educação (SEDUC). Currículo do Estado de São Paulo: Ciências 
Humanas e suas tecnologias. Secretaria da Educação; coordenação geral, Maria Inês Fini; 
coordenação de área, Paulo Miceli. São Paulo: SE, 2011. 
 
SÃO PAULO. Secretaria da Educação (SEDUC). Material de apoio ao currículo do estado de 
São Paulo. Caderno do Professor e Aluno. Ensino Médio 2ª série. 1. volume (2014-2017). 
 
SEGATO, Rita Laura. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um 
vocabulário estratégico descolonial. Epistemologias feministas: ao encontro da crítica radical. e-
cadernos CES [Online], 18, 2012, p. 106-131. 
 
SILVA, Aracy Lopes da. A questão da educação indígena. Comissão Pró-Índio/SP. São Paulo: 
Editora Brasiliense, 1981. 
 
SILVA, Vitor. F. O livro didático e as sociedades indígenas. Revista Textos e Debates, Boa 
Vista, n. 32, p. 125-134, jan./jun. 2019. 
 
SILVA, Luiz Fernando Villares e. (org.). Coletânea da legislação indigenista brasileira. Brasília: 
CGDTI/FUNAI, 2008. 
 
SILVA, Alfrânio de Oliveira, FERREIRA, Lier Pires. O resgate legislativo da história e da 
cultura afro-brasileira e indígena nos currículos escolares. O que mudou? Revista Perspectiva 
Sociológica, n. 18, 2. sem. 2016. 
 
SCANDIUZZI, Pedro. Educação indígena x educação escolar indígena: uma relação etnocida 
em uma pesquisa etnomatemática. Tese de Doutorado. UNESP/Marília, 2000. 
 
SOUZA, Vânia R. F. P.; NASCIMENTO, Raimundo N. F. Antropologia, educação e estado 
pluricultural: notas sobre o sistema educacional brasileiro frente à pluralidade cultural. Revista o 
público e o privado, UECE, n. 16 jul. dez. 2010. 
 
SPOSITO, Marilia Pontes. Juventude e educação: interações entre a educação escolar e a 
educação não-formal. Ref. Educação & Realidades, n.33, v. 2, p. 83-98 jun./dez. 2008. 
 
STREVA, Juliana M. Colonialidade do ser e corporalidade: o racismo brasileiro por uma lente 
descolonial. Revista Antropolítica, n. 40, Niterói, p.20-53, 1. sem. 2016. 
 



 
 

192 
 

 
 

SWAIN, Tania Navarro. O que é lesbianismo? São Paulo: Brasiliense, 2004. 
 
TEIXEIRA, Lumena Celi. A psicologia na promoção do bem-viver indígena. In: Povos 
indígenas e psicologia: a procura do bem viver. Conselho Regional de Psicologia, São Paulo: 
CRP SP, 2016. 
 
URQUIZA, Antônio Hilário Aguilera; VIEIRA, Carlos Magno Naglis. Educação escolar e os 
índios urbanos de Campo Grande/MS: Considerações preliminares sobre as práticas de ensino 
nas escolas. XVI ENDIPE - Encontro Nacional de Didática e Práticas de Ensino - Unicamp. 
Campinas: Junqueira & Marin Editores, 2012. 
 
URQUIZA, Antônio Hilário Aguilera. Currículo e a produção de sujeitos indígenas. Didática e 
prática de ensino na relação com a escola. Revista EdUECE, p. 1-12, 2014. 
 
URQUIZA, Antônio Hilário Aguilera. Elementos da história da educação escolar indígena no 
Brasil: uma “guinada epistemológica”. In: AGUILERA URQUIZA, A. H. (org.) Antropologia e 
História dos povos indígenas em Mato Grosso do Sul. Campo Grande: Ed. UFMS, 2016. p. 
197-210. 
 
VERONEZ, Helânia Tomasine Porto. Políticas públicas e educação escolar indígena. Revista 
Mosaicum, UFBA, n. 2. Ano I. ago/dez, p.72-90, 2005. 
 
VELHO, G.; CASTRO, E. B. V. 1980. O conceito de cultura e o estudo das sociedades 
complexas. Espaço Cadernos de Cultura Usu, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, p. 11-26. 
 
ZAGO, Nadir. Processos de escolarização dos meios populares. As contradições da 
obrigatoriedade escolar. In: NOGUEIRA, M., ROMANELI, G.; ZAGO, N. (org.). Família e 
escola: Trajetórias em educação em camadas médias e populares. Petrópolis, Vozes, 2000. 
 
 
Sites  
 
ANGÊNCIA BRASIL. Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2016-
04/quase-metade-das-escolas-indigenas-nao-tem-material-didatico-especifico. Acesso em: 14 
ago. 2020. 

CAPES. Ministério da Educação. Disponível em: http://capes.gov.br/36-noticias/3862-mec-
institui-comissao-nacional-de-educacao-escolar-indigena Acesso em: 5 set. 2020. 

CHAKARUNA - Blog de HERNE THE HUNTER. Disponível em: 
http://hernehunter.blogspot.com/2013/12/regulamento-das-missoes-1845.html. Acesso em: fev. 
2020. 

COLÉGIO ADVENTISTA. Disponível em: 
https://login.educacaoadventista.org.br/colégioadventistadetupa/educaçãoadventistatupa.educaca
oadventista.org.br. Acesso em: 12 fev. 2020. 



 
 

193 
 

 
 

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO. Extinção de conselhos sociais ressalta viés 
autoritário e antidemocrático do governo Bolsonaro. 2019. Disponível em: 
https://cimi.org.br/2019/04/extincao-conselhos-sociais-ressalta-vies-autoritario-antidemocratico-
governo-bolsonaro/ . Acesso em: 14 ago. 2020. 

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO. Nota de repúdio à exclusão dos povos indígenas 
do Conselho Nacional de Educação. 2020. Disponível em: https://cimi.org.br/2020/07/nota-
repudio-exclusao-povos-indigenas-conselho-nacional-educacao/ Acesso em: 5 set. 2020. 

DICIONÁRIO ILUSTRADO TUPI GUARANI. 
https://www.dicionariotupiguarani.com.br/dicionario/tupa-2/. Acesso em: 17 fev. 2021. 

GOOGLE IMAGENS. Disponível em: 
https://www.google.com/search?q=ind%C3%ADgenas+da+aldeia+e+ind%C3%ADgenas+urban
os&rlz=1C1AVSX_enBR451BR515&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwjw8eGN1
5XlAhWwnuAKHX5jDYwQ_AUIEigB&biw=1093&bih=526#imgrc=-R_e2Qm5nmKxHM. 
Acesso em: fev. 2020. 

GOVERNO DO ESTADO DE SÃO PAULO. Disponível em: 
https://www.educacao.sp.gov.br/censo-escolar. Acesso em: 5 mar. 2020. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Disponível em: 
https://indigenas.ibge.gov.br/mapas-indigenas-2.html. Acesso em: março 2020. 

JUSTIFICANDO. Disponível em: http://www.justificando.com/2019/01/17/extincao-secadi-
campo-educacao-conjuntura-atual/  . Acesso em: 5 set. 2020. 

PINTEREST. Disponível em: https://br.pinterest.com/pin/820218150872558947/. Acesso em: 18 
fev. 2020. 

TUPÃ ESTÂNCIA TURÍSTICA. Disponível em: 
https://www.tupa.sp.gov.br/noticia/2275/alunos-realizam-varias-atividades-para-comemorar-
semana-do-indio.html. Acesso em: 5 set. 2020. 

TUPACITY. Disponível em: https://www.tupacity.com/?b=83445 Acesso em: fev. 2020. 

UNDIME. Disponível em: https://undime.org.br/noticia/tocantins-e-o-terceiro-estado-a-ter-
conselho-escolar-indigena. Acesso em: 5 mar. 2020. 

 

 

 

 

 

 



 
 

194 
 

 
 

APÊNDICES 

 

Apêndice A. Questionário aplicado a professoras/es 

 

Formulário de pesquisa para professoras/es 

Venho por meio desse questionário pedir a sua colaboração na pesquisa de mestrado profissional 
em sociologia pela UNESP com o seguinte título: Questões educacionais indígenas e o(s) 
ensino(s) de sociologia(s): onde entra a lei 11.645/2008, karaíba? Este projeto pretende contribuir 
com o aprofundamento dos estudos no ensino de sociologia na educação básica, considerando o 
tratamento dado à Lei 11.645/2008 que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, 
para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Agradecemos desde já sua colaboração e estamos à 
disposição para maiores esclarecimentos. 
 

Nome: 

Escolaridade: 

Faixa etária: 

Seu pertencimento étnico-racial (cor/raça): 

Se indígena saberia dizer a etnia/povo? 

Quanto tempo é docente na rede estadual? 

É efetiva na rede? 

Qual a disciplina que leciona? 

Em sua formação teve algum contato com as temáticas indígenas? 

Em que medida suas aulas (disciplina) contemplam a diversidade étnico-racial brasileira? 

Você acha que os livros didáticos abordam a temática? 

E o currículo oficial? 

Já teve contato ou informação sobre a Lei 11.645/08 que torna obrigatória as temáticas indígenas 

e afro-brasileiras nas escolas públicas? 

Já teve oportunidade de ter algum curso de extensão que aborde a temática pela diretoria de 

ensino? Em qual ano? 

E-mail ou contato: 

 

 

 



 
 

195 
 

 
 

Apêndice B. Questionário aplicado a estudantes do 2º ano do ensino médio 

 

Questionário de pesquisa para estudantes 

Venho por meio desse questionário pedir a sua colaboração na pesquisa de mestrado profissional 
em sociologia pela UNESP com o seguinte título: Questões educacionais indígenas e o(s) 
ensino(s) de sociologia(s): onde entra a lei 11.645/2008, karaíba? Este projeto pretende contribuir 
com o aprofundamento dos estudos no ensino de sociologia na educação básica, considerando o 
tratamento dado à Lei 11.645/2008 que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, 
para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Agradecemos desde já sua colaboração e estamos à 
disposição para maiores esclarecimentos.  
 
 
Escolaridade: 
Faixa etária/idade: 
Seu pertencimento étnico-racial (cor/raça): 
Se indígena saberia dizer a etnia/povo? 
 
Já teve contato ou informação sobre a Lei 11.645/08 que torna obrigatória as temáticas indígenas 
e afro-brasileiras nas escolas públicas? Em qual momento da sua formação?  
 
 
A sociologia ajuda você a conhecer melhor sobre as diversidades indígenas brasileiras? Em qual 
momento da sua formação? 
 
 
Você teria alguma sugestão de como a temática poderia ser abordada na disciplina de Sociologia? 
 
 
Poderia deixar o seu contato? 
 
E-mail:  
Telefone: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

196 
 

 
 

Apêndice C 
 
ROTEIRO PARA ENTREVISTA COM A ESTUDANTE INDÍGENA QUE CONHECE A 
ETNIA A QUAL PERTENCE (Data 22/01/2020) 
 
Identificação: 
 
1. Povo indígena/etnia: 
 
2. Ano/série em que estuda: 
 
Na Escola   
 
1.Você já ouviu falar sobre a Lei 11.645/08 que torna obrigatória as temáticas indígenas e afro-
brasileiras nas escolas? 
 
2.Em quais disciplinas você tem mais oportunidade de aprender sobre a temática indígena?  
 
3.Para você o ensino de sociologia contribui para abordar o tema? 
4.Na sua escola você acha que tem espaços onde o seu pertencimento indígena é valorizado?  
5.Há grupos de estudo e/ou rodas de leitura para estudantes sobre este tema?  
6.Na sua escola já foram realizadas oficinas e outras atividades sobre essa temática para os 
estudantes? 
8. Os murais da escola contemplavam em algum momento a diversidade indígena da 
“comunidade escolar”?  
9. Para você os livros didáticos adotados pela escola abordavam o tema? 
10. Na escola, você já sofreu discriminação e/ou atitudes preconceituosas por falar da sua origem 
indígena? 
11. Você fala com suas/seus colegas e professoras/es sobre a sua origem indígena? Em qual 
momento?  
 
Na sala de aula  
 
1.Você observa situações de preconceito racial, discriminação e preconceito em sua sala de aula?  
2.Você acredita que se abordar a temática indígena em sala de aula em qualquer disciplina ajuda 
a valorizar os povos indígenas e a combater preconceitos? 
 3. Em que medida as suas aulas contemplam a diversidade étnico-racial brasileira? 
4. Em qual momento você tem oportunidade para falar sobre a sua origem dentro da sala de aula? 
5.Você se considera uma minoria dentro da sala de aula ou observa alguma atitude 
discriminatória? 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

197 
 

 
 

Apêndice D 
 
 
TERMO DE CONSENTIMENTO PARA PARTICIPAÇÃO EM PESQUISA 
 
Pesquisador/a responsável: discente do Programa de Pós Graduação Mestrado Profissional em 
Sociologia da Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” (UNESP/Marília). Este 
projeto pretende contribuir com o aprofundamento dos estudos no ensino de sociologia na 
educação básica, considerando o tratamento dado à Lei 11.645/08 que estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. O projeto tem como título: Questões 
educacionais indígenas e o(s) ensino(s) de sociologia(s): onde entra a lei 11.645/2008, karaíba?  
 
 
 
Participação: Esta pesquisa não envolverá custos ao participante, não acarretando quaisquer 
danos físicos ou psicológicos com a participação como absolutamente voluntária.  
 
Desistência: As/os participantes têm liberdade de se recusar a qualquer momento da realização da 
pesquisa caso algo lhe desagrade. 
 
Confidencialidade: Todos os dados obtidos serão analisados em conjunto, não explicitando em 
momento algum as respostas individuais ou a identidade dos participantes.  
 
 
Eu, ______________________________________________RG______________  
 
Abaixo assinado, estou ciente de que faço parte de uma amostra de pesquisa e contribuirei com 
dados através das respostas apresentadas em questionário próprio.  
Declaro estar ciente: Objetivo do Projeto Segurança de que não serei identificado 
Liberdade de me recusar a participar da pesquisa.  
 
Tupã, _____de_____________de 2019.  
 
 
__________________________________                      __________________________ 
 Assinatura da/o Participante - Responsável                      Pesquisador/a Responsável 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

198 
 

 
 

ANEXOS 
Anexo 1 
 
 
LEI N° 10.639, DE 09 DE JANEIRO DE 2003 
 
  O PRESIDENTE DA REPÚBLICA Faço saber que o Congresso Nacional decreta e eu sanciono 
a seguinte Lei: 
 
        Art. 1o A Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar acrescida dos seguintes 
arts. 26-A, 79-A e 79-B: 
 
"Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, oficiais e particulares, torna-se 
obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-Brasileira. 
 
§ 1o O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá o estudo da História da 
África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na 
formação da sociedade nacional, resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, 
econômica e política pertinentes à História do Brasil. 
 
§ 2o Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão ministrados no âmbito de 
todo o currículo escolar, em especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura e História 
Brasileiras. 
 
§ 3o (VETADO)" 
 
"Art. 79-A. (VETADO)" 
 
"Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro como ‘Dia Nacional da 
Consciência Negra’." 
 
        Art. 2o Esta Lei entra em vigor na data de sua publicação. 
 
 
        Brasília, 9 de janeiro de 2003; 182o da Independência e 115o da República. 
 
 
LUIZ INÁCIO LULA DA SILVA  
Cristovam Ricardo Cavalcanti Buarque 
 
Este texto não substitui o publicado no D.O.U. de 10.1.2003 
 
 
 
 
 
 



 
 

199 
 

 
 

Anexo 2 
 
 
LEI Nº 11.645, DE 10 MARÇO DE 2008. 
 
 
O PRESIDENTE DA REPÚBLICA Faço saber que o Congresso Nacional decreta e eu sanciono 
a seguinte Lei: 
 
 
Art. 1o O art. 26-A da Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar com a seguinte 
redação: 
 
“Art. 26-A.  Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos e privados, 
torna-se obrigatório o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena. 
 
§ 1o  O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá diversos aspectos da história e 
da cultura que caracterizam a formação da população brasileira, a partir desses dois grupos 
étnicos, tais como o estudo da história da África e dos africanos, a luta dos negros e dos povos 
indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena brasileira e o negro e o índio na formação da 
sociedade nacional, resgatando as suas contribuições nas áreas social, econômica e política, 
pertinentes à história do Brasil. 
 
§ 2o Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos indígenas brasileiros 
serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de educação 
artística e de literatura e história brasileiras.” (NR) 
 
Art. 2o Esta Lei entra em vigor na data de sua publicação. 
 
 
Brasília, 10 de março de 2008; 187o da Independência e 120o da República. 
 
 
LUIZ INÁCIO LULA DA SILVA 
Fernando Haddad 
 
Este texto não substitui o publicado no DOU de 11.3.2008. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

200 
 

 
 

Anexo 3 
 
 
LEI Nº 11.684, DE 2 DE JUNHO DE 2008. 
 
 
VICE–PRESIDENTE DA REPÚBLICA, no exercício do cargo de PRESIDENTE DA 
REPÚBLICA Faço saber que o Congresso Nacional decreta e eu sanciono a seguinte Lei:  
 
Art. 1o O art. 36 da Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar com as seguintes 
alterações: 
 
“Art. 36.  ..................................................................... 
 
............................................................................................. 
 
IV – Serão incluídas a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias em todas as séries 
do ensino médio. 
 
§ 1o  .............................................................................. 
 
............................................................................................. 
 
III – (revogado). 
 
...................................................................................” (NR) 
 
Art. 2o Fica revogado o inciso III do § 1o do art. 36 da Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996. 
 
Art. 3o Esta Lei entra em vigor na data de sua publicação. 
 
 
Brasília, 2 de junho de 2008; 187o da Independência e 120o da República. 
 
 
JOSÉ ALENCAR GOMES DA SILVA 
Fernando Haddad 
 
Este texto não substitui o publicado no DOU de 3.6.2008 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

201 
 

 
 

Anexo 4 
 

RELAÇÃO DE ESCOLAS INDÍGENAS NO ESTADO DE SÃO PAULO 
 

 


