
 

 
 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO GRANDE DO NORTE 
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA – PROF – FILO 
 
 
 
 
 
 
 

JOSÉ GILLIARD SANTOS DA SILVA 
 
 
 
 
 
 
 

A EXPERIÊNCIA NA FORMAÇÃO SOCIAL DO SUJEITO E O INTERACIONISMO 
SIMBÓLICO EM G. H. MEAD: contribuições para o Ensino de Filosofia no 

Ensino Médio. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAICÓ 
2019  



 

JOSÉ GILLIARD SANTOS DA SILVA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A EXPERIÊNCIA NA FORMAÇÃO SOCIAL DO SUJEITO E O INTERACIONISMO 
SIMBÓLICO EM G. H. MEAD: contribuições para o Ensino de Filosofia no 

Ensino Médio. 
 
 
 
 

Proposta de Dissertação apresentada ao 
Programa de Mestrado Profissional em 
Filosofia- PROF-FILO da Universidade Federal 
do Paraná em parceria com a Universidade do 
Estado do Rio Grande do Norte como requisito 
final da pesquisa e Intervenção filosófica para 
obtenção do título de Mestre em Filosofia.   
 
ORIENTADORA: Drª. Shirlene Santos Mafra 
Medeiros  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Caicó 
2019



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação da Publicação na Fonte. 
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte. 

 

 

 

 

 

 

 

S586e   Silva, José Gilliard Santos da 
     A EXPERIÊNCIA NA FORMAÇÃO SOCIAL DO SUJEITO 
E O INTERACIONISMO SIMBÓLICO EM G. H. MEAD: 
contribuições para o Ensino de Filosofia no Ensino Médio.. / 
José Gilliard Santos da Silva. - Caicó, 2019. 123p. 

             
                  Orientador(a): Profa. Dra. Shirlene Santos Mafra 
             Medeiros. 

         
      Dissertação (Mestrado em Programa de Pós-graduação 
Mestrado Profissional em Filosofia). Universidade do Estado                    
do Rio Grande do Norte. 

 
      1. Experiência no Ensino de Filosofia.. 2. Agir 
Comunicativo.. 3. Interacionismo Simbólico.. 4. Formação 
Social do Sujeito.. 5. Teoria Crítica.. I. Medeiros, Shirlene 
Santos Mafra. II. Universidade do Estado do Rio Grande do 
Norte. III. Título. 

                             

 

 

 

                                                                                                                             

  

 
   

1.  



 
 

 



 

FOLHA DE APROVAÇÃO 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Mestrado Profissional em Filosofia 

– PROF-FILO – da Universidade Estadual do Rio Grande do Norte (UERN) – 

Campus Caicó, em cumprimento às exigências legais como requisito final à 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

 

 

 

Aprovado em: 06/05/2019 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

___________________________________________ 

Drª. Shirlene Santos Mafra Medeiros 
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte - UERN  

 

 

___________________________________________ 

Prof. Drª. Rita Maria Radl Philipp  
Universidade Santiago de Compostela - USC 

 

 

________________________________________________ 

Dr. Galileu Galilei Medeiros de Souza  
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte - UERN  

  



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a todos os professores e professoras, que fizeram e 

continuam fazendo, parte de minha vida.  



 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, pela força, coragem e fé nessa difícil jornada em busca de meus 

objetivos. 

A minha família. Meu pai, Francisco (Tico), minha mãe, Viviene e minha irmã 

Arijany, pelo total apoio e dedicação em todos os momentos da minha vida. E pelo 

respeito e incentivo em relação a minha escolha pela Filosofia. Todas as minhas 

conquistas sempre lhes serão dedicadas. 

A Tuylla, minha esposa e companheira de todas as horas, sempre paciente e 

compreensiva, que me ajudou a superar todas as dificuldades dessa árdua, porém 

gratificante, caminhada.   

A minha orientadora Shirlene Santos Mafra Medeiros, pela paciência, 

dedicação e compreensão, durante esse percurso, e pelas considerações valiosas 

que tornaram possível a construção presente trabalho. Sem os seus incentivos 

jamais teria chegado a essa conquista. 

A Rita Maria Radl Philipp e Galileu Galilei de Medeiros. Suas observações e 

contribuições foram imprescindíveis para desenvolvimento do trabalho. 

A Escola Estadual Joaquim José de Medeiros, instituição na qual iniciei meu 

trabalho docente e continuo trabalhando. O presente trabalho não teria sentido sem 

a referida escola. 

A todos os colegas e amigos de trabalho da Escola Joaquim José de 

Medeiros, pelo apoio e incentivo. A dupla gestora, Tadeu e Jerusa que prestaram 

total apoio a realização da pesquisa e também aos estudantes que fizeram parte 

dessa jornada. Um agradecimento em especial a Milagres (Mila), pelas críticas, 

sugestões e correções de meu trabalho. 

Ao Presidente Luiz Inácio Lula da Silva e a Presidenta Dilma Rousseff, pelos 

investimentos e incentivos na Universidade Pública, tanto na graduação como na 

pós-graduação, possibilitando o acesso de estudantes das classes mais baixas e 

menos favorecidas (no qual sou um desses) à níveis de capacitação reservados 

historicamente a elite brasileira.  

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Quando eu vim do sertão, 

seu môço, do meu Bodocó 

A malota era um saco 

e o cadeado era um nó 

Só trazia a coragem e a cara 

Viajando num pau-de-arara 

Eu penei, mas aqui cheguei.” 

 

Luiz Gonzaga 

 

 

LULA LIVRE!  



 

RESUMO 
 
 

O presente trabalho intitulado “A experiência na formação social do sujeito e o 
interacionismo simbólico em G. H. Mead: contribuições para o ensino de filosofia no 
ensino médio”, tem como objeto de estudo a análise das bases epistemológicas e 
conceituais do Interacionismo Simbólico no pensamento filosófico de George Herbert 
Mead e suas contribuições para o ensino de Filosofia no Ensino Médio. Busca-se 
analisar no contexto do interacionismo simbólico, a importância da experiência e da 
formação social do sujeito, com base nas ideias de George Herbert Mead e, sempre 
que possível, estabelecer um diálogo com o Agir Comunicativo de Jürgen 
Habermas, articulada à uma ação educativa realizada na Escola Estadual Joaquim 
José de Medeiros, no município de Cruzeta/RN, localizada no sertão do Seridó.  A 
pesquisa consiste em desenvolver, aplicar e avaliar uma metodologia de ensino de 
filosofia na escola pública, orientada numa perspectiva de identificação, 
problematização e busca por soluções de problemas com base em estudos da 
tradição filosófica e sua devida contextualização. A filosofia seria uma espécie de 
mediadora e guia, entre as diferentes formas de conhecimentos presente nas vidas 
dos estudantes, e teria o papel fundamental de organizar e articular criticamente, de 
acordo com seu contexto e necessidades, as diversas nuances dos saberes. As 
bases epistemológicas da pesquisa foi a Teoria do interacionismo simbólico, tais 
subsídios teórico-metodológicos ancoram-se nas ideias do filósofo norte-americano 
George Herbert Mead (1972, 1992, 2002), Herbert Blumer (1980), e dialoga, sempre 
que necessário, com Habermas (1982, 1989, 2000, 2002, 2006b, 2012), Radl-
Phillipp (1991, 1996, 1998, 2014), Joas (1999), Casagrande (2012), Dalbosco (2010, 
2017) e Medeiros (2008, 2010, 2016), entre os outros. A relevância da pesquisa, 
justifica-se, inicialmente, pelo fato de ser a primeira experiência prática de ensino, no 
Brasil, baseada no interacionismo simbólico de George Herbert Mead e suas 
contribuições para compreender a sociedade contemporânea; em segundo lugar, 
pela necessidade de se construir alternativas contra-hegemônicas de ensino, 
valorizando as experiências dos sujeitos, suas vivências diárias, buscando a 
constituição de uma ética e resolução de problemas. 
 
 
Palavras-Chave: Experiência no Ensino de Filosofia. Interacionismo Simbólico. 
Formação Social do Sujeito.   



 

ABSTRACT  
 
 
The currenty study entitled “THE EXPERIENCE IN THE SOCIAL FORMATION OF 
THE INDIVIDUO AND THE SYMBOLIC INTERACTION IN G. H. MEAD: methods for 
Teaching Philosophy in High School”, aims to analyze the epistemological and 
conceptual basis from Symbolic Interactionism in  George Herbert Mead's 
philosophical thought and his contributions to the teaching of Philosophy in high 
school. It aims analyze from context of symbolic interactionism, the importance of 
experience and social formation of the individual, based on George Herbert Mead's 
ideas and, whenever possible, establish a relationship with the Communicative Act of 
Jürgen Habermas. The research will be perform out at Joaquim José de Medeiros 
State School, in Cruzeta City / RN. It consists of developing, applying and evaluating 
a methodology of philosophy teaching in the public school, oriented in a perspective 
of identification, problematization and search for solutions of problems from works of 
the philosophical tradition and their contextualization. Philosophy would be a kind of 
mediator and guide, among the different forms of knowledge present in the live of 
students, and would have the fundamental role of organizing and critically 
articulating, according to their context and needs, the diverse nuances of knowledge. 
The epistemological bases of the research were the Theory of symbolic 
interactionism, such theoretical-methodological subsidies are substantiated  in the 
ideas of the American philosopher George Herbert Mead (1972, 1992, 2002), Herbert 
Blumer (1980), and dialogue, whenever necessary (1991, 1996, 1998, 2014), Joas 
(1999), Casagrande (2012), Dalbosco (2010) and Medeiros (2008, 2010, 2016)with 
Habermas (1982, 2000, 2002, 2006b, 2012), Radl-Phillipp ), among others. The 
relevance of research is justified, initially, by the fact that it is the first practice 
experience of teaching in Brazil, based on the symbolic interactionism of George 
Herbert Mead and his contributions to understand contemporary society; second, by 
the need to construct co unter-hegemonic alternatives to teaching, valuing the 
individuals' experiences, their daily experiences, seeking the constitution of an ethics 
and problem solving. 
 
 
 
 
 
 
Keywords: Experience in Philosophy Teaching. Symbolic Interactionism. Social 
Formation of the Individual. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1: Pelotão – Violência de gênero e étnica ...................................................... 84 

Figura 2: A violência contra a Mulher e suas múltiplas facetas ................................. 84 

Figura 3: Socialização dos trabalhos da extensão com a comunidade educacional. 85 

Figura 4: Reflexividade sobre a violência no País. .................................................... 85 

Figura 5: Formas de Violência e suas facetas. .......................................................... 86 

Figura 6: Formas de Violência e suas facetas. .......................................................... 86 

Figura 7: Construção da sala ambiente de História ................................................... 87 

Figura 8: Construção da sala ambiente de Biologia .................................................. 87 

Figura 9: Construção da sala ambiente de Biologia .................................................. 88 

Figura 10: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e Sociologia ......... 88 

Figura 11: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e Sociologia ......... 89 

Figura 12: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e Sociologia ......... 89 

Figura 13: Mito da Caverna: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e 

Sociologia .................................................................................................................. 90 

Figura 14: Visita dos professores Dr. Antônio Júlio – UERN e Dr. Marcos Figueira 

(UFRN) à experiência da escola. .............................................................................. 90 

Figura 15: Ágora Filosófica: “A Ascenção do comportamento totalitário em nossa 

sociedade”. ................................................................................................................ 93 

Figura 16: “A Ascenção do comportamento totalitário em nossa sociedade”. ........... 93 

Figura 17: “A Ascenção do comportamento totalitário em nossa sociedade”. ........... 94 

Figura 18: Apresentação e explicação da proposta de trabalho. ............................... 97 

Figura 19: Momentos de pesquisa e leitura............................................................... 99 

Figura 20: Momentos de pesquisa e estudos ............................................................ 99 

Figura 21: Oficina de técnicas de elaboração de roteiros........................................ 101 

Figura 22: Oficina de técnicas de elaboração de roteiros........................................ 101 

Figura 23: Oficina de técnicas de gravação e edição de vídeos ............................. 102 

Figura 24: Oficina de técnicas de gravação e edição de vídeos ............................. 102 

  



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 11 

2 A EXPERIÊNCIA DO ENSINO DE FILOSOFIA E O INTERACIONISMO 

SIMBÓLICO: A PASSAGEM DO PARADIGMA DA CONSCIÊNCIA PARA O DA 

COMUNICAÇÃO INTERSUBJETIVA. ...................................................................... 17 

2.1 EXPERIÊNCIAS SOBRE O ENSINO DE FILOSOFIA NO BRASIL: CONTRA OU 

A FAVOR? ................................................................................................................. 18 

2.1.1 Filosofia na Educação Básica: entre a Universidade e a Escola. ..................... 20 

2.1.2 Filosofia: como e o que ensinar? ...................................................................... 24 

3 O PRAGMATISMO FILOSÓFICO E O INTERACIONISMO SIMBÓLICO: 

INFLUÊNCIAS EPISTEMOLÓGICAS....................................................................... 30 

3.1 A EPISTEMOLOGIA DO INTERACIONISMO SIMBÓLICO EM GEORGE 

HERBERT MEAD ...................................................................................................... 37 

3.2 AS CONTRIBUIÇÕES DE MEAD PARA O PENSAMENTO DE JÜRGEM 

HABERMAS: APROXIMAÇÕES ENTRE TEORIA CRÍTICA E INTERACIONISMO 

SIMBÓLICO. ............................................................................................................. 41 

3.3 AS PREMISSAS DO INTERACIONISMO SIMBÓLICO: PERSPECTIVAS PARA 

O EXERCÍCIO DO FILOSOFAR ............................................................................... 49 

3.4 O INTERACIONISMO SIMBÓLICO E SUAS CONTRIBUIÇÕES PARA 

FILOSOFIA E A EDUCAÇÃO. ................................................................................... 55 

4 A FORMAÇÃO SOCIAL DO SUJEITO E A IDENTIDADE FILOSÓFICA 

DOCENTE: PERSPECTIVAS LEGAIS E O RECONHECIMENTO DA FILOSOFIA 

NO ENSINO MÉDIO.................................................................................................. 60 

4.1 O ENSINO DE FILOSOFIA E A RESOLUÇÃO DE PROBLEMAS: 

INTELIGÊNCIA REFLEXIVA ..................................................................................... 60 

4.2 DEBATES DAS INTERFACES DOS FUNDAMENTOS PARA FORMAÇÃO 

SOCIAL DO FILÓSOFO ............................................................................................ 64 

5 BASES TEÓRICO-METODOLÓGICAS DO INTERACIONISMO SIMBÓLICO E O 

ENSINO DE FILOSOFIA........................................................................................... 68 

5.1 APORTES TEÓRICOS - METODOLÓGICOS .................................................... 68 

5.2 INTERACIONISMO SIMBÓLICO NA ANÁLISE E INTERPRETAÇÃO DOS 

DADOS...................................................................................................................... 73 



 

6. A EXPERIÊNCIA DO ENSINO DE FILOSOFIA E O INTERACIONISMO 

SIMBÓLICO NA ESCOLA ESTADUAL JOAQUIM JOSÉ DE MEDEIROS ............. 75 

6.1 ESCOLA ESTADUAL JOAQUIM JOSÉ DE MEDEIROS: UMA HISTÓRIA, 

MUITAS VIDAS. ........................................................................................................ 75 

6.2 INTERACIONISMO SIMBÓLICO, ENSINO DE FILOSOFIA NA AÇÃO 

EDUCATIVA. ............................................................................................................. 80 

6.2.1 “O alto preço do silêncio e o cuidado interativo: a violência em suas múltiplas 

dimensões individuais e sociais”; segundo a Construção das salas ambientes 

estimuladores de aprendizagem. .............................................................................. 83 

6.2.2 Construção de salas ambientes estimuladores de aprendizagem. .................. 86 

6.2.3 Ação educativa: o ensino de filosofia como Ágoras filosóficas. ........................ 90 

6.3 AÇÃO EDUCATIVA “EDUCAÇÃO EMANCIPATÓRIA E FORMAÇÃO SOCIAL DO 

SUJEITO: DESAFIOS E PERSPECTIVAS DO AGIR COMUNICATIVO NAS 

INTERAÇÕES SOCIAIS NA ESCOLA ESTADUAL JOAQUIM JOSÉ DE MEDEIROS 

EM CRUZETA-RN”. ................................................................................................... 94 

6.3.1 Ação Educativa: Desigualdade social e violência nos diferentes espaços. ...... 96 

6.3.2 Os resultados da pesquisa e proposição metodológica..................................103 

6.3.3 Análise e interpretação dos dados ................................................................. 104 

6.3.4 Resultados das entrevistas semiestruturadas ................................................ 106 

7 CONCLUSÕES .................................................................................................... 114 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 118 

 

 



11 

1 INTRODUÇÃO 

 

O interesse pelo estudo de temáticas do pensamento da Escola de Frankfurt, 

especificamente os problemas abordados por Adorno, Horkheimer, e posteriormente 

Habermas, surge nas discussões em sala de aula no período da graduação de 

filosofia, em disciplinas como “Filosofia Contemporânea II”, “Atividades Filosóficas V” 

e Educação Sociedade e Cultura, onde foi oportunizado estudos de “Habermas e a 

Educação”. Tal interesse se concretiza, num primeiro momento, nas discussões 

apresentadas no corpo teórico da Escola de Frankfurt no trabalho monográfico de 

graduação, com os estudos da análise do conceito de Indústria Cultural em Adorno e 

Horkheimer. Num segundo momento, com base na experiência desenvolvida na 

Escola Estadual Joaquim José de Medeiros-EEJJM, situada na cidade de Cruzeta, 

Estado do Rio Grande do Norte, sobre a possibilidade e viabilidade de experienciar 

vivências educativas orientadas pelas interações simbólicas; pelos processos de 

comunicação  no interior da instituição escolar; em que permite a formação social do 

sujeito crítico, reflexivo inserido nos processos de interações sociais, encontramos 

nas  ideias de George Herbert Mead em diálogo com Jürgen Habermas, os 

elementos teóricos necessários para orientar o presente trabalho. 

O objetivo geral da pesquisa consiste em analisar as bases epistemológicas e 

conceituais do Interacionismo Simbólico no pensamento filosófico de George Herbert 

Mead e suas contribuições para o ensino de Filosofia no Ensino Médio busacando 

viabilizar uma ação educativa na Escola, sendo a filosofia mediadora, articuladora e 

interpretativa da realidade social, como uma das áreas das ciências humanas, capaz 

de despertar a criticidade e a construção de saberes interdisciplinares e ou 

transdisciplinares. 

Assim, considerando a diversidade cultural de uma instituição pública e o 

imperativo de construir diálogos entre as múltiplas dimensões da gestão e as reais 

necessidades discentes de reconhecer as diferenças individuais e sociais é preciso 

rever a práxis educativa e intervir filosoficamente na Escola. Quiçá, os sujeitos 

possam refletir “intersubjetivamente” sobre os problemas educativos, intervir na ação 

educativa e transformar a realidade. Definir a partir daí: que tipo de homem quer 

formar e para que sociedade atuar? Além desses aspectos, os sujeitos no contexto 

de uma sociedade plural e diversa, “precisam” de reconhecimento social e promoção 

de uma educação crítica-emancipatória e interdependente; constituindo a filosofia 



12 

como o eixo articulador e mediador da inter/transdisciplinaridade na escola. Sendo 

que, os fundamentos epistemológicos dessa experiência de pesquisa dissertativa e 

de ação educativa foram subsidiados pelos filósofos George Herbert Mead e Jürgen 

Habermas, o que auferiu uma ação educativa; dialógica experienciada na Escola 

Estadual Joaquim José de Medeiros - EEJJM. Essa ação educativa foi1 e está sendo 

desafiadora, mas significa romper com a dicotomia entre a teoria e prática, tanto na 

formação acadêmica filosófica como na intervenção pedagógica na prática 

educativa. 

Podemos articular a visão supracitada a partir da Escola, como exemplo 

dessa dissonância, e ausência de diálogos. Temos várias perspectivas de Gestão 

Escolar: administrativa, pedagógica, de sala de aula, de apoio, participativa e 

estratégica, de resultados que agem, na maioria das vezes de forma desconexa com 

a realidade do seu público-alvo, de seus professores, de seus funcionários e de seus 

alunos. Temos a gestão de sala de aula, em que professores que trabalham como 

se seus alunos ainda que estivessem no século XXI, sua práxis está presa no século 

XIX e temos alunos (uma parcela significativa) que chegam à escola com uma total 

apatia ao ambiente. Sem contar com as famílias que entendem (em sua maioria) 

como a única responsável pelo processo educativo de sua prole. Diante desse 

cenário, a pergunta mais básica é a seguinte: Como desenvolver um novo modelo 

de sociabilidade que leve em consideração as individualidades e o diálogo? É nesse 

contexto que a filosofia de George Herbert Mead e seu diálogo com o pensamento 

de Jürgen Habermas aparecem como possibilidade de repensar a sociedade além 

de seus modelos normativos, tendo como horizonte um novo modo de organização, 

e um nova maneira de desenvolver os diversos tipos de relações, com base no 

diálogo, nas interações e na racionalidade, buscando, nos contextos das 

experiências individuais e sociais, desenvolver um olhar investigador e crítico de 

suas vivências. Como defende, Meneses2 (2012) ao enfatizar sobre a leitura de 

                                            
1 A oscilação do tempo verbal passado, presente, futuro ocorreu na escrita da dissertação de 
mestrado por caracterizar-se como uma perspectiva teórico-metodológico na perspectiva do 
Interacionismo Simbólico. A pesquisa tem uma dimensão social, um sentido e significado efetivado 
através da linguagem nas interações sociais, (re) construída desde o processo formativo no Ensino 
de Filosofia na Graduação e Mestrado; na intervenção pedagógica (pesquisador e professor); e pela 
proposição metodológica para o Ensino de Filosofia. O próprio lócus da experiência formativa, 
mestrado e ação interventiva assinalar-se por uma “memória experiencial intersubjetiva” (MEDEIROS, 
2016), olhar para “si”, para o “outro”, descrita no campo da experiência que impactou a vida do 
“sujeito” no olhar da realidade. 
2 Ver Meneses: Na leitura habermasiana dos processos pedagógicos de aprendizagem encontra-se o 
desenvolvimento do agir crítico por parte dos vários atores sociais envolvidos no âmbito educativo. 



13 

Habermas dos procedimentos pedagógicos, de aprendizagem que está em 

desenvolvimento do agir crítico por parte dos diversos atores sociais entrelaçados no 

processo educativo.  

Assim como o pensamento de Habermas pode nos orientar para entender a 

educação na sua dimensão interativa e no âmbito das experiências dos vários atores 

envolvidos nos processos formativos, Mead também, e podemos dizer com uma 

confiança maior que o próprio Habermas, acentua a importância das relações 

sociais, da comunicação (linguagem) e do emaranhando de laços culturais que os 

sujeitos estão envolvidos. Como podemos observar a colocação de Casagrande 

(2012, p. 117), “A educação consiste, na visão de Mead, num processo social, 

interativo e simbólico, por meio do qual os educandos respondem a uma situação 

organizada de aprendizagem”. Nas entrelinhas do processo educacional meadiano, 

alguns elementos aparecem como elementares para a análise e compreensão de tal 

fenômeno. Como afirma Casagrande3 (2012), que Mead evidência três elementos 

acerca da educação: a dimensão social, a linguagem e o processo de formação dos 

significados e, correlativamente, da consciência de si mesmo. 

Nesse contexto, a importância da linguagem (comunicação/diálogo) para a 

construção de significados e conceitos, imprescindíveis para se pensar a educação 

em George Herbert Mead, ocorreria nas interações sociais, sendo que, os aspectos 

sociais devem sobrepor aos interesses individuais4, que seria mediada justamente 

pela linguagem. O foco do presente trabalho e sua importância justifica-se pela 

necessidade de repensar a sociedade e suas diversas instituições à luz da 

racionalidade, do diálogo e do emaranhado das relações humanas. Enfatizar o 

processo de desenvolvimento e formação comportamental, como sendo fundamental 

para desenvolvimento de uma comunidade plural, crítica e emancipatória. 

                                                                                                                                        
Esse desenvolvimento crítico toca não só nos educativos como em suas estruturas organizacionais, e 
deve-se salientar, nesse sentido, o desenvolvimento do currículo a partir do modelo de Ação Crítica. 
(MENESES, 2012, p. 16), 
3 Ver: Casagrande (2012):  Mead dá destaque especial a três elementos, que, sincronizados e 
conjuntamente, conformam um olhar diferenciado acerca da educação: a importância da dimensão 
social e da organização da vida da comunidade, com seus valores, ritos de iniciação e de 
transmissão dos conteúdos culturais, nos processos formativos; a linguagem, enquanto interação 
social e campo de produção e de reprodução de significados e conceitos; e o processo de formação 
dos significados e, correlativamente, da consciência de si mesmo. (CASAGRANDE ,2012, p. 117). A 
aula 38, do curso de ‘Filosofia da Educação’, apresenta uma retomada e uma síntese desses três 
elementos citados (Cf. MEAD, 2008, p. 177-178).   
4 Ver: Medeiros (2016, p. 269) os interesses socias devem se sobrepor aos interesses individuais e 
pessoais, para a constituição do self social. 



14 

Para melhor compreensão do objeto de pesquisa questiona-se: Qual a 

relevância do Interacionismo Simbólico na construção de uma proposta de 

metodologia de ensino de Filosofia? Quais as contribuições do pensamento de 

George Herbert Mead para se pensar os fenômenos sociais e educacionais? Em 

que sentido, o diálogo entre o pensamento de Mead e Habermas pode contribuir 

para se pensar uma metodologia de ensino de Filosofia? Apesar de estar alinhado 

com o pensamento crítico da Escola de Frankfurt, Habermas se dispõe a buscar na 

Filosofia Social de George Herbet Mead, mais especificamente no Interacionismo 

Simbólico, o conjunto de conceitos necessários para propor o seu modelo de teoria e 

de racionalidade que superasse a dicotomia sujeito-objeto no processo de 

construção do conhecimento.  

Nesse sentido, a presente proposta de trabalho apresenta como objetivo 

construir uma proposta teórico-metodológica para o ensino de filosofia com base no 

interacionismo simbólico, que possibilitasse os sujeitos, mediante uma comunicação 

simbolicamente mediada, construir suas identidades num processo de formação 

interativa e interdependente. Dessa forma, seria possível construir valores, normas, 

conhecimentos, racionalmente validados, frutos de elaboração conjunta, 

participativa. Tal metodologia seria orientada numa perspectiva do Interacionismo 

simbólico; de identificação, problematização e busca por soluções de problemas 

com base em estudos da tradição filosófica e sua devida contextualização. No agir 

comunicativo, a socialização, a linguagem, além da função primordial de promover o 

entendimento, são responsáveis pela coordenação das atividades orientadas 

racionalmente, que envolve diferentes sujeitos, em diferentes etapas de interação. 

No entanto, encontra na Psicologia Social os fundamentos necessários para 

compreender e propor uma nova forma de agir de pensar, com um viés crítico e 

reflexivo, que possa conduzir o homem e a sociedade na direção de um mundo 

emancipado. 

Para orientar tal discussão tomaremos como referência principal o texto de 

Mead, Mente, Self e Sociedade (2010), de onde é possível retirar os fundamentos 

epistemológicos do que vem a ser o Interacionismo Simbólico, além do texto de 

Blumer, A natureza do Interacionismo Simbólico (1980). Ainda sobre os 

fundamentos epistemológicos do Interacionismo Simbólico e sua relação com o 

ensino de filosofia, serão utilizadas as importantes considerações presentes nos 

trabalhos da filósofa e socióloga, Rita Maria Radl Phillip, Sociologia Crítica: 



15 

perspectivas actuales (1996), La educacion como interaccion simbólica (1991); o 

trabalho de Hans Joas, Interacionismo Simbólico (1999) e as  pesquisas de 

Dalbosco presentes na obra Pragmatismo, teoria crítica e educação (2010). Os 

textos de Cledes Casagrande e Felipe Carreira da Silva, respectivamente A 

formação do eu em Mead e Habermas: desafios e implicações à educação (2012) e 

Em diálogos com os tempos modernos: o pensamento político e social de G. H. 

Mead (2009), consistem em importantes fontes sobre os elementos do pensamento 

filosófico de Mead. No tocante as discussões sobre o agir comunicativo em 

Habermas e sua articulação com o ensino de filosofia, tomaremos como referência 

as obras Teoria do Agir Comunicativo. (II) Sobre a crítica razão funcionalista (2012), 

A ética da discussão e a questão da verdade (2004a), Verdade e justificação: 

ensaios filosóficos (2004b) e O Discurso Filosófico da Modernidade: doze lições 

(2000); igualmente importantes na discussão do agir comunicativo, são textos de 

Rita Maria Radl Phillip Teoria crítica y educación (1991), La teoria del actuar 

comunicativo de Jürgen Habermas: un marco para el análises de las condiciones 

socializadoras em las sociedades modernas (1998), que nos oferece os 

fundamentos epistemológicos necessários para alcançar os interesses da pesquisa. 

A experiência filosófica meadiana do interacionismo simbólico, permeará toda 

a dissertação: desde a construção do objeto, ao processo de pesquisa, aos 

fundamentos teóricos-metodológicos da análise investigativa até a construção de 

uma ação educativa. O trabalho está dividido em 03 (três) partes. 

A primeira parte apresentará a relevância da Experiência Filosófica no Ensino 

de Filosofia no processo de formação intersubjetiva do estudante, a memória 

experiencial da construção do objeto e o marco teórico do Interacionismo Simbólico 

e a Formação Social do Filósofo - A Experiência do Ensino de Filosofia e o 

Interacionismo Simbólico: a passagem do paradigma da consciência para o da 

comunicação intersubjetiva. 

A segunda parte ressalta o referencial teórico-metodológico, os instrumentos, 

a coleta de dados e método a ser utilizado na interpretação das informações 

coletadas.   

A terceira parte corresponde a Ação Educativa, a epistemologia na prática: A 

Experiência do Interacionismo Simbólico no Ensino de Filosofia e o exercício do 

filosofar na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros; a problemática institucional; 

a epistemologia do filosofar; e os desafios no enfrentamento dos problemas 



16 

institucionais e os resultados alcançados com a utilização da metodologia do 

Interacionismo Simbólico e do Agir Comunicativo nas aulas de filosofia.  

A relevância da pesquisa, justifica-se, num inicialmente, pelo fato de ser a 

primeira experiência prática de ensino, no Brasil, baseada no Interacionismo 

Simbólico de George Herbert Mead, em segundo lugar, pela necessidade de se 

construir alternativas contra-hegemônicas de ensino, valorizando as experiências 

dos sujeitos, suas vivências diárias, buscando a constituição de uma ética e 

resolução de problemas.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 

2 A EXPERIÊNCIA DO ENSINO DE FILOSOFIA E O INTERACIONISMO 

SIMBÓLICO: A PASSAGEM DO PARADIGMA DA CONSCIÊNCIA PARA O DA 

COMUNICAÇÃO INTERSUBJETIVA.  

 

A experiência do ensino de filosofia e o interacionismo simbólico, tem como 

finalidade, fazer uma reflexão sobre o atuar de um professor de filosofia do Ensino 

Médio, seu papel social, a partir de suas experiências cotidianas, de sua 

compreensão a respeito do modo como ensinar filosofia e sobre sua tentativa de 

alcançar uma definição (pessoal) sobre o que é filosofia, entender como esse 

percurso reflete na sua pratica educativa e da possibilidade de construção de 

caminho para o ensino de Filosofia que leve em consideração as diversas formas de 

interações sociais, as experiências individuais e sociais dos atores que compõem os 

processos educacionais.  

Portanto, a presente pesquisa e os seus objetivos, dificuldades, dúvidas, 

como também seus anseios, sonhos e utopias não podem ser dissociados de nosso 

percurso formativo como professor de Filosofia, desde o ingresso na Universidade, 

passando pela experiência docente até a pós-graduação. E não poderia ser 

diferente, se levarmos em consideração nossa opção por estudar os conceitos de 

Interacionismo Simbólico em George Herbert Mead. Sobre essa relação estreita 

entre a pesquisa teórica e as experiências individuais e sociais do sujeito, e no 

presente caso, em nosso percurso formativo como professor de Filosofia, Shirlene 

Santos Mafra Medeiros, em sua tese de doutorado “Memórias e identidade social da 

formação docente em Rio de Contas-Ba, nas décadas de 1920 a 1960: 

reminiscências das educadoras e educadores de cátedra à universidade” destaca a 

importância de compreender a força das memorias experienciais nos processos 

formativos dos educadores. Nesse sentido, Medeiros (2016, p. 9-10) destaca que a 

própria escolha do objeto tem sentido e significado para o pesquisador, por ser 

construído e reconstruído nas interações sociais, no desenvolvimento da linguagem 

e na experiência: 

A partir (...) do campo empírico da pesquisa, surgiu o interesse em estudar 
a memória social, individual, habitus no microcosmo social da vida cotidiana 
dos velhos educadores e educadoras de Rio de Contas, que edificaram a 
história da educação dessa polis [...]Assim, ao utilizar George Herbert Mead 
(2010) como um dos principais idealizadores da Teoria do Interacionismo 
Simbólico na tese para análise do campo empírico, as minhas experiências 
sociais no processo formativo, foram utilizadas para apresentar a relevância 
do processo de interação social construído intersubjetivamente na formação 



18 

como mulher educadora vivenciados nas experiências educativas. [...]. 
Nesse sentido, um pouco da (...) biografia e ou autobiografia do processo 
formativo, valer-se-á do próprio Mead para expor a relevância desse estudo 
no campo mnemônico, por uma inferência das concepções meadianas aos 
estudos da memória de fatos da trajetória de vida pessoal e profissional, 
articuladas a conduta do pesquisador em seu processo formativo individual/ 
social que torna público na construção da tese. (MEDEIROS, 2016, p. 9-10) 

 

Portanto, orientando-se pelas concepções de Medeiros (2016) para quem o 

conjunto das experiências, sensações, reminiscências do sujeito pesquisador não 

deve ser separado de suas pesquisas empíricas e acadêmicas, principalmente dos 

processos educativos, é que a trajetória de nossa pesquisa, será descrita 

juntamente com nossas respectivas experiências nesse percurso formativo que 

encontra-se em constante transformação, construção e reconstrução. Como afirma 

Medeiros (2016, p. 10) “Dessa forma, o pesquisador é apto de escrever ressalvas, 

insinuações e descobertas que muitos não visualizam a partir das suas experiências 

sociais publicando-as”. 

Iniciar uma pesquisa sobre ensino de filosofia, principalmente quando se trata 

do sistema educacional brasileiro, não se configura como uma empreitada simples 

como possa aparentar. Tal proposta torna-se ainda mais complicada quando existe 

a necessidade de apresentar elementos que contribuam, de alguma forma, para 

alicerçar o lugar da filosofia numa sociedade cada vez mais tecnicista, cientificista e 

mercadológica. Dessa forma, antes de partir para uma tentativa de apontar 

elementos que possam fortalecer a presença da filosofia em nosso sistema de 

ensino e em nossa sociedade, torna-se necessário analisar alguns problemas que 

se apresentam toda vez que se abre a discussão sobre a finalidade do ensino de 

filosofia. Analisar problemas como o debate sobre a inclusão ou exclusão da filosofia 

do sistema de ensino, muitas vezes defendido pelos próprios filósofos, a falta de 

perspectivas que envolve a carreira do professor de filosofia na educação básica e 

problemas envolvendo formação e estudos sobre metodologias de ensino, são 

fundamentais para compreender o lugar, a importância e os desafios para justificar a 

presença da filosofia na educação brasileira. 

 

2.1 EXPERIÊNCIAS SOBRE O ENSINO DE FILOSOFIA NO BRASIL: CONTRA OU 

A FAVOR? 

 



19 

O ensino de filosofia no Brasil, mais especificamente na Educação Básica, 

sempre esteve envolvido em polêmicas, debates acirrados e discussões 

acaloradas5. Desde as questões de caráter legal, que sempre estiveram na base, 

tanto da exclusão como da inclusão, da filosofia nos currículos brasileiros quanto a 

questões internas à própria área de conhecimento, os embates são constantes. 

Dessa forma, o debate sobre inclusão ou exclusão do ensino de filosofia na estrutura 

educacional brasileira sempre se fez presente. Como aponta Sônia Campaner 

(2012, p.14),  

 
Se prestarmos atenção no histórico da questão sobre o ensino de Filosofia 
nos quatro séculos da história da educação no Brasil, inúmeras foram as 
razões tanto para sua exclusão quanto para sua inclusão nos currículos 
escolares. E cada momento em que a sua exclusão era colocada em pauta, 
novas razões eram [e continuam sendo] invocadas para a sua permanência. 
(CAMPANER, 2012, p.14) 
 

Pode-se observar que, um dos principais problemas enfrentados pela filosofia 

consiste na tarefa de dar conta de sua validade e finalidade dentro de uma 

sociedade. E quando se fala em validade, esta refere-se a uma lógica pragmática 

que orienta os conhecimentos que compõem o seu sistema de ensino. A filosofia a 

todo instante tem que defender-se e afirmar-se. Assim, afirma Severino (apud 

CAMPANER, 2012, p. 14), ao dizer que a filosofia se vê “de repente (...) solta no 

tempo e no espaço, diante da desconhecida tarefa de sobreviver por conta própria, 

de justificar sua própria presença e de definir sua exata contribuição, dizendo para 

que veio. ” Contudo, diante dessa tarefa dantesca da filosofia de conquistar o seu 

lugar na sociedade, torna-se necessário analisar os argumentos utilizados para 

                                            
5 De acordo com Oliveira e Oliveira (2012, p. 2) “Na medida em que a Filosofia como matéria escolar 
oscilou desde os primeiros projetos e leis educacionais, o currículo dessa disciplina vivenciou 
períodos de instabilidade e estabilidade na educação brasileira. Por isso, falar sobre o ensino de 
filosofia significa vivenciar diferentes momentos históricos de sua condição de disciplina na educação. 
Nessa perspectiva, pode-se afirmar que o ensino de Filosofia apresenta seus primórdios no período 
que abrange os séculos XVI e XVII, representado pelo período colonial e a chegada dos primeiros 
professores de Filosofia, os jesuítas; No século XVIII e XIX, demarca a falta de consistência da 
disciplina por causa de várias mudanças em regulamentos e decretos. A partir do século XX, a 
Filosofia é reconduzida ao quadro de disciplinas obrigatórias para o ensino médio, mesmo com o 
caráter profissionalizante da educação. Mas é no século XXI em que há obrigatoriedade da disciplina 
nas três séries do ensino médio. Destaca-se a Filosofia novamente incluída no processo educacional. 
Dessa forma, é preciso entender que uma análise do panorama curricular da Filosofia e de seu 
ensino pressupõe, como condição, a investigação das possibilidades de sua existência na formação 
histórico-social da educação brasileira, pois estudar o campo curricular da Filosofia é compreender a 
condição da própria educação, por isso é preciso situar ao mesmo tempo a educação ao longo de 
sua formação na história e na sociedade. Nesse sentido, o ensino de Filosofia é justificado, na 
medida em que se afirma como a realidade da própria educação, pois reivindica o direito de ser 
incluída no processo de formação dos seres humanos. ”  



20 

defender sua permanência e necessidade na Educação básica. Dos argumentos 

utilizados historicamente em defesa da filosofia, pode-se destacar três como sendo 

os mais citados, inclusive em nossos dias. Como defende Campaner (2012, p. 14-

15) “Uma das garantias de sua sobrevivência está na contribuição que a Filosofia 

tem a dar para a formação de uma vida ética e política” bem como a ideia de que a 

“Filosofia contribuiria para a formação da consciência crítica dos estudantes e a 

Filosofia promoveria o diálogo entre as várias disciplinas.” Apesar da coerência e 

importância de tais argumentos, o que ocorreu – e continua ocorrendo -, é a 

existência de um vácuo entre o interesse de colocá-los em prática e a sua realização 

de fato. Não é o momento de discutir os fatores que contribuem para o que pode ser 

chamado de “ideal” de modelo de ensino de filosofia e o modo real como tal é 

praticado, mas apenas de analisar alguns dos problemas que permeiam o ensino de 

filosofia no Brasil. 

 

2.1.1 Filosofia na Educação Básica: entre a Universidade e a Escola. 

 

Esse distanciamento entre a Universidade e a escola, que se tornou tão 

evidente, se insere num contexto onde a minha formação, se deu num espaço de 

tempo que se inicia em 2006 e finaliza em 2012. Nesse período, as transformações 

no ensino filosofia foram relativamente grandes. Isso porque, em 2008, por força de 

lei6, a filosofia foi incluída nos currículos do Ensino Médio. Durante esse período 

formativo, uma questão fundamental de ordem interna (de ordem interior e particular 

daqueles que fazem o saber filosófico), que envolve a formação de professores de 

filosofia e sua respectiva atuação na educação básica, configura-se a partir da 

discussão que pretende distinguir professores de filosofia e filósofos 

O conflito entre os estudiosos da filosofia é marca registrada dessa área de 

conhecimento. Como afirma Gallo (2009, p. 10) “Não são poucos os professores 

universitários de filosofia que são contrários ao seu ensino na educação média.” 

Independentemente dos argumentos, favoráveis ou contrários, a respeito do lugar da 

filosofia na educação básica, esse debate leva a uma crise de identidade do 

professor de filosofia do Ensino Médio. Esses profissionais convivem 

                                            
6 BRASIL. Lei nº 11.684, de 02 de junho de 2008, que altera o art. 36 da Lei nº 9. 394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir a 
Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos currículos do Ensino Médio. 



21 

constantemente com os discursos da importância desse componente curricular e, ao 

mesmo tempo, com a defesa acirrada da incompatibilidade dessa área de 

conhecimento com a educação básica. Essas discussões internas e externas, 

acabam por provocar uma certa pobreza nas pesquisas sobre o ensino de filosofia, 

como um distanciamento entre os desafios que esse tipo de ensino exige com os 

modos de organização dos cursos de formação de professores de filosofia. Esse 

panorama se volta para uma angustiante indefinição sobre o que é e o que ensina 

um professor de filosofia do Ensino Médio, como afirma Gallo (GALLO apud 

MATOS, 2014, p. 12) “A questão da identidade do filosofo ronda nossas conversas e 

poucas vezes temos a coragem de enfrentar essa indagação sobre o nosso 

trabalho. ” Como resultado desse conflito interno sobre o se a filosofia deve fazer 

parte da formatação dos currículos da educação básica, observa-se um 

distanciamento entre os cursos de formação de professores e a realidade da escola 

pública, seus problemas e conflitos. Nos últimos dez anos, o ensino de filosofia tem 

passado por grandes modificações, desde a inclusão da obrigatoriedade7 no ensino 

médio em 2008 por força de lei, passando pelo aumento da procura pelos cursos de 

Filosofia e, consequentemente no modo como a formação de professores de filosofia 

passou a ser percebido pelas Universidades. Contudo, a formação do professor de 

filosofia do Ensino Médio, estava se adequando a essa nova realidade, tentando 

acompanhar esse novo caminho, mas de forma muito mecânica e superficial, como 

afirma Gallo (2009, p. 10), 

 
A formação do professor de Filosofia, quando se dá, acontece por esforço e 
mérito de professores universitários de disciplinas como “metodologia do 
ensino de filosofia” e/ou “práticas de ensino em filosofia/estágio 
supervisionado, isolados nas instituições em que atuam. Ou então acabam 
ficando a cargo do próprio licenciando, que, quando se vê em sala de aula, 
age intuitivamente, tendendo a buscar como modelos a serem imitados e 
modelos a serem recusados seus próprios professores, sua própria 
experiência de ensino universitário. (GALLO, 2009, p. 10) 

 

A organização curricular nos cursos de Licenciatura8 em Filosofia, mesmo 

com a sua obrigatoriedade da filosofia no Ensino Médio, e em muitas escolas, 

                                            
7 BRASIL. Lei nº 11.684, de 02 de junho de 2008, que altera o art. 36 da Lei nº 9. 394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir a 
Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos currículos do Ensino Médio. 
8Como afirma Campaner (2012, p. 29), “As diretrizes curriculares do Curso de Filosofia, elaboradas a 
partir da LDB publicada pelo MEC em 20/12/1996, propõem o seguinte:  
Os cursos deverão formar bacharéis e/ou licenciados em Filosofia. O bacharelado deve caracterizar-
se pela pesquisa, em geral direcionada aos programas de pós-graduação em Filosofia, bem como ao 



22 

principalmente na rede privada, no Ensino Fundamental, ainda seguia um modelo 

mais próximo da formação de bacharéis, ou seja, uma formação mais acadêmica e 

voltada para a pesquisa e não propriamente para a vocação pedagógica.  Apesar de 

que, em termos práticos, no que tange a atuação docente e em termos legais, não 

exista grandes diferenças entre Bacharelado e Licenciatura, o que é possível de ser 

observado, era uma certa lacuna, nas licenciaturas, do referencial pedagógico e 

metodológico. Como resultado desse processo formativo, voltado mais para a 

pesquisa acadêmica do que para o fazer pedagógico, que ao chegarem nas salas de 

aula do ensino médio, os novos professores percebem que os problemas e as 

dificuldades discutidas e estudadas na Universidade, que deveriam ser esperados 

no cotidiano de uma escola, são incrivelmente maiores e mais complexos. Contudo, 

é necessário observar que, apesar das inúmeras dificuldades – políticas e 

estruturais - nos últimos anos os cursos de licenciatura9 em filosofia têm repensado 

constantemente sua organização curricular para oferecer uma formação cada vez 

mais condizente com a realidade da escola pública e os diversos problemas que 

fazem parte desse contexto, e colocar a filosofia como o saber que possa contribuir 

para a problematização dessas diversas situações (problemáticas morais, políticas, 

estéticas, econômicas, científicas, etc.) e possibilitar aos estudantes maneiras 

diferentes de compreender a realidade em que vivem.  Como defende Matos (2014, 

p.16),  

As Universidades estão envolvidas também com a formação inicial e 
continuada de docentes. Pensamos que é esse o ‘locus’ por excelência para 
que tal formação ocorra. Entretanto, os Cursos de Licenciaturas demandam 
ser repensados, considerando todo o debate e as possibilidades efetivas 
das alternativas apresentadas pelos pedagogos, metodólogos, docentes e 
pesquisadores do tema. Contudo, o empenho em buscar a melhor 
qualidade desses cursos implica, para nós, o reconhecimento da 
centralidade da pessoa, o que aponta para a busca de uma relação 

                                                                                                                                        
magistério superior. A licenciatura estaria orientada, sobretudo, para o ensino da Filosofia no nível 
médio. Ambas as graduações devem oferecer substancialmente a mesma formação básica, em 
termos de conteúdo e de qualidade, com uma sólida formação de História da Filosofia, que capacite 
para a compreensão e a transmissão dos principais temas, problemas e sistemas filosóficos, assim 
como para a análise e reflexão crítica da realidade social em que se insere. Bacharelado e 
Licenciatura diferenciam-se antes pelas suas finalidades, sendo que do licenciado se espera uma 
vocação pedagógica que o habilite para enfrentar com sucesso os desafios e as dificuldades 
inerentes à tarefa de despertar os jovens para a reflexão filosófica, bem como transmitir aos alunos 
do Ensino Médio o legado da tradição e o gosto pelo pensamento inovador, crítico e independente. O 
bacharel deverá estar credenciado para a pesquisa acadêmica para a reflexão transdisciplinar. ” 
9 Da mesma forma Matos (2012, p. 17) chama a atenção para o fato de que “É necessário e urgente 
repensar a formação inicial de professores (as) em cursos de Licenciaturas neste país. Porém, não 
com propostas absurdas que somente ajudam a denegrir ainda mais a nós docentes e tendem a 
eliminar as Licenciaturas, oferecendo uma formação duvidosa que certamente poderá aligeirar, mais 
jamais oferecer aos novos professores uma adequada formação pedagógica. ”  



23 

professor/aluno caracterizada pelo diálogo honesto, num ambiente de 
saudável participação e de encontro pessoal, que proporcione a ambos 
realizarem a síntese possível entre as variadas dimensões de seu próprio 
ser. (MATOS, 2014, p.16) 

 

A mudança na postura dos Cursos de Licenciatura em Filosofia, demostra a 

preocupação das Universidades em oferecer aos estudantes e a sociedade como 

um todo, a possibilidade de acesso a saberes e bens culturais, antes reservados a 

uma pequena parcela da população, e como afirma Matos (2012, p.16) “oferecendo 

à juventude do povo e da sociedade em geral agentes de transformação críticos e 

criativos que lhe possibilitem o acesso aos bens da cultura e a participação cidadã 

na construção do mundo melhor. ” Dessa forma, os professores de filosofia 

começam a perceber de forma mais imperativa que o contexto social, cultural e 

econômico de nosso público-alvo, constituem fatores preponderantes para 

compreender o processo ensino-aprendizagem, e principalmente em filosofia. Inicia-

se, assim, um processo de desconstrução da ideia que pensava, mesmo que de 

forma camuflada, a filosofia como um saber pertencente a um pequeno público de 

pessoas, intelectualmente superiores, por isso mesmo, distante de uma educação 

massificada10, mesmo no âmbito das licenciaturas. Como afirma Rodrigo (2009, p. 9-

10) “Mesmo que a educação universal permaneça um ideal ainda distante, a 

massificação do ensino médio tornou-se um fato a partir das últimas décadas do 

século passado, quando estratos sociais menos privilegiados passaram a ter acesso 

a esse nível de escolarização”. 

 

                                            
10 O sentido do termo “massificação” está relacionado ao processo de ampliação do direito e acesso a 
educação, no contexto de uma política de democratização do ensino. Consequentemente, diante de 
uma popularização do ensino surge a questão da qualidade, ou seja, ao se ampliar a oferta de ensino 
as massas, isso implicaria em perca de qualidade também? Em nossa compreensão, não. Rodrigo 
(2009, pag. 9), coloca a questão nos seguintes termos: “O primeiro passo é justamente colocar em 
questão o pressuposto subjacente à tese da relação contraditória entre quantidade e qualidade: o 
ensino tem que ser necessariamente inferior para que fique ao alcance de todos? Assumir uma 
postura política comprometida com um projeto de democratização do acesso ao saber, mais que 
responder negativamente à indagação posta anteriormente, implica criar condições pedagógicas 
capazes de viabilizar, dentro de limites inevitáveis, uma educação de qualidade para todos”. Esse 
mesmo questionamento a respeito da massificação da educação escolar se estende ao ensino de 
filosofia. Logo, pode-se argumentar que a popularização do ensino de filosofia poderia levar a uma 
perca de sua qualidade. Do mesmo modo a resposta a essa pergunta, no contexto de nossa 
pesquisa, também seria negativa, ou seja, não implicaria em perca de qualidade. Nessa mesma linha 
de raciocínio, Rodrigo (2009, pag. 10), defende que “Diante da nova realidade posta pela 
massificação, o ensino de filosófico generalizado passou a ser visto por muitos como uma exigência 
democrática. Jacques Derrida, pensador francês que participou desse debate na França, propôs que 
o ensino de filosofia se processasse tomando como ponto de partida o princípio ético do ‘direito à 
filosofia para todos”.  



24 

2.1.2 Filosofia: como e o que ensinar? 

 

Mediante o meu percurso formativo, percebi, ao chegar na sala de aula, que a 

Universidade apenas apontava alguns caminhos, mas que a tarefa de ensinar 

filosofia no Ensino Médio deveria passar pelo doloroso processo experiencial. O 

medo veio com a constatação de que não havia estudado e me preparado o 

suficiente para esse desafio. Sem contar com a inexistência de uma política estatal 

de formação continuada11, não apenas para a área de filosofia, mas para as demais 

vertentes de conhecimentos e componentes curriculares. De imediato não conseguia 

perceber que contexto social, cultural e econômico de nosso público-alvo, eram 

fatores preponderantes para compreender o processo ensino-aprendizagem, 

principalmente em filosofia.  

Como lecionar filosofia para um público com caraterísticas e necessidades 

variadas, consiste em outro problema bastante presente nas discussões sobre a 

defesa da filosofia no ensino básico brasileiro. Somado a essa problemática, existe o 

fato de que, o ensino de filosofia na rede pública, se dá apenas no Ensino Médio, o 

que dificulta a prática do professor, que terá como meta inicial construir os alicerces 

do seu trabalho, de sua disciplina e de sua postura como educador. A busca por 

uma compreensão sobre o que e como ensinar filosofia na rede pública, segundo 

Cotrim (2013, p. 415), passa pela necessidade de: 

 
Entendermos que a finalidade fundamental do ensino-aprendizagem de 
filosofia no ensino médio é colaborar, junto com outras disciplinas, em 
despertar no jovem estudante uma consciência crítica e emancipadora. É 
contribuir para suas descobertas, especialmente no que tange ao caráter 
problemático da realidade, sempre vivida e interpretada através dos filtros 
cognitivos, culturais, etários, ideológicos de que dispomos cada um de nós 
ou que nos sãos impostos. É ajuda-lo a perceber que nosso pensar, sentir e 
agir baseia-se em boa medida em pressupostos ou crenças construídas 
socialmente, os quais devem ser explicitados para que nossas percepções 
e escolhas sejam menos limitadas e condicionadas por forças “invisíveis”. É, 
enfim, inicia-lo em uma prática constante e progressiva que lhe poderá ser 
útil, como uma fiel companheira, em diversos momentos de sua existência, 
seja como indivíduo, seja como membro de uma coletividade ou cidadão do 
mundo. (COTRIM, 2013, p. 415) 

 

Portanto, o ponto de partida do trabalho docente seria essa identificação de 

problemas do cotidiano, a sua devida problematização e elucidação dos saberes e 

                                            
11 “A formação continuada constitui uma necessidade intrínseca para os profissionais de Educação e 
não deverá ser considerada como momentos de atualização, pois se integra a um processo 
permanente de desenvolvimento profissional e considera a problematização decorrente do exercício 
das atividades docentes”. (MATOS, 2014, p. 18). 



25 

conhecimentos envolvidos e busca por soluções, interpretações e ações permeadas 

pelo viés crítico e emancipador12. Obviamente, essa estrutura lógica de trabalho, não 

consiste num trabalho de fácil execução. Mesmo diante das inúmeras dificuldades 

comuns a todas as outras áreas de conhecimento, acresce à filosofia a falta de 

tempo para a realização de um trabalho mais elaborado, ainda existem as cobranças 

institucional e familiar (em muitos casos) da preparação do estudante do ensino 

médio para o ENEM. Como alternativa para superar essa dificuldade, se adota uma 

perspectiva histórica da filosofia, tentando aproximar e relacionar as diversas 

problemáticas abordadas e discutidas ao longo da tradição filosófica, com os 

problemas, as inquietações e desafios presentes no cotidiano de nossos estudantes. 

Nessa perspectiva, segundo Cotrim (2013, p. 416) 

 
[...] consideramos indispensável conduzir o aluno a uma investigação sobre 
o repertório de soluções ou respostas oferecidas pela tradição filosófica 
ao longo da história. Esse repertório deveria ser suficientemente variado 
para oferecer ao aluno um leque básico de opções como ferramentas para a 
construção de seus próprios conceitos, sua própria visão, seu próprio 
caminho. De outra forma, não teríamos filosofia, mas sim doutrinação. . 
(COTRIM, 2013, p. 416) 

 

Outro aspecto a ser ressaltado, nessa busca por uma definição sobre como 

ensinar filosofia, é a ênfase e a abertura para o diálogo (discurso) como fio condutor 

desse processo de ensino-aprendizagem. O diálogo, representa a possibilidade de 

construção de novas perspectivas de compreensão e interpretação dos diversos 

fenômenos e problemas do cotidiano, e encarna a possibilidade de desenvolver um 

                                            
12 Os conceitos de crítica e emancipação, no contexto do trabalho docente e das práticas educativas 
se referem a ideia que o processo educativo deve possibilitar aos sujeitos, formação (autoformação), 
numa perspectiva hermenêutica-crítica, a possibilidade de refletir, dialogar, propor alternativas para o 
agir educativo. Nesse sentido, os estudantes não seria apenas receptáculos de informações e meros 
peões no jogo das teorias educacionais e da estrutura burocrática do Estado que, impõe de forma 
unilateral, os diversos parâmetros e programas educacionais, sem levar em consideração as 
expectativas desses sujeitos, suas experiências cotidianas, seus valores e ideias. Portanto, o sentido 
de crítica e emancipação na presente pesquisa, está relacionado com os pressupostos da Teoria 
Crítica. Nesse sentido afirma Radl Philipp (1991, pag. 61), “De un concepto epistemológico-
hermenéutico-crítico como el aquí presentado se desprende de forma perceptible que una teoría de la 
Educación (o de Ciencias de la Educación) ha de englobarse dentro del mismo paradigma y debe 
basarse en la meta de la emancipación para el ser humano, entendiendo que un constructo 
conceptual como el de la emancipación se opone a cualquier definición unilateral mediante 
intenciones asimismo unidimensionales por parte de los agentes de la educación (institución, 
profesor, etc.). En lo relativo al mencionado concepto hay que diferenciar al menos dos niveles, a 
saber, el nivel teórico donde solamente podemos proceder a una definición negativa, es decir, que 
hay una serie de comportamientos, actos, etc. que son claramente incompatibles con la meta de 
emancipación (por ejemplo exigencias, represiones, etc. que sirven a unos intereses determinados), y 
el nivel práctico, donde justamente en el proceso comunicativo se concretiza en cada situación 
educativa el significado de emancipación para el sujeto como un significado interactivo que se 
constituye en la relación entre sujetos.” 



26 

novo modo de pensar (razão) e agir (ação), tanto na perspectiva individual, como 

coletiva. Tal perspectiva tem como fundamento a ideia de uma razão comunicativa, 

desenvolvida por Habermas (2000, p. 438), que à apresenta da seguinte maneira: 

 
Essa racionalidade comunicativa lembra as mais antigas representações 
dos logos, na medida em que comporta as conotações da capacidade que 
tem um discurso de unificar sem coerção e instituir um consenso no qual os 
participantes superam suas concepções inicialmente subjetivas e parciais 
em favor de um acordo racionalmente motivado. A razão comunicativa 
manifesta-se em uma compreensão descentrada do mundo. (HABERMAS, 
2000, p. 438) 

 

A escolha do diálogo, como elemento estruturante das aulas de filosofia, além 

de possibilitar um leque maior de abordagens e interpretações das várias 

problemáticas do universo dos estudantes, também consiste numa estratégia de 

atrair mais a atenção e concentração do aluno, no decorrer dos trabalhos. 

Todo o percurso apresentado, com bases nas experiências envolvendo o 

processo de ensino-aprendizagem de filosofia no ensino médio, todas as discussões 

envolvendo a formação, as metodologias, as abordagens pedagógicas, são 

perpassadas por uma questão estrutural e fundamental: o que é a filosofia? O modo 

como o professor lida com essa pergunta, a sua definição pessoal, intrínseca a sua 

formação, consiste num elemento que permeia sua prática em sala de aula. Para 

Tomazetti (2014, p. 32) as “didáticas, metodologias, formas e objetos de avaliação 

não estão separados de uma noção de Filosofia, como durante muito tempo foi 

considerado.”  As discussões giram em torno da questão se o que está sendo 

trabalhado na educação básica, consiste num ensino filosófico ou uma mera 

reprodução histórica da filosofia. Contudo, a própria interrogação sobre o que é a 

filosofia, que vem sendo feita a milênios, comporta em si um questionamento 

filosófico, como afirma Tomazetti (2014, p. 32) “A necessária justificação de um fazer 

filosófico efetivo em sala de aula é, em si, uma resposta filosófica e exige, pois, o 

debate e a definição de um dos temas centrais da história da Filosofia: ‘O que é a 

Filosofia? ’”  

O embate que envolve a questão central a respeito de uma possível definição 

do que seja a filosofia, é permeado pela questão de saber até que ponto o que foi 

feito e o que está sendo feito é Filosofia (ou o filosofar) ou história da Filosofia. Para 

alguns pesquisadores da área Ensino de Filosofia na Educação Básica, essa 

dicotomia já é uma questão superada. Como aponta Ghedin (2009, p. 23),  



27 

 
Não há como fazer filosofia sem inserção na tradição filosófica, mas é 
possível filosofar pondo essa tradição entre parênteses. Com efeito, para 
fazer filosofia, é preciso assumir uma posição diante da tradição, conhecer 
sua história, trajetória, expressões, momentos significativos, modos de ser. 
Não para nos tornar eruditos, mas para compreender que nosso modo de 
pensar, viver, existir, querer e organizar o conhecimento tem uma gênese e 
constitui um valor cultural fundamental para a educação e para a 
constituição da sociedade contemporânea, com todas as suas contradições. 
(GHEDIN, 2009, p. 23) 

 

A superação da dicotomia sobre o ensino de filosofia – ensinar história da 

filosofia ou ensinar a filosofar -, não coloca um fim aos problemas enfrentados pelo 

ensino de filosofia na Educação Básica. O ensino de filosofia nos currículos das 

escolas públicas brasileiras, se depara com um novo problema, a saber, qual o lugar 

da filosofia na educação básica depois da reforma empreendidas no Ensino Médio, 

pelo PLV 34/201613, que retira novamente a obrigatoriedade de seu ensino. A tarefa 

da filosofia se volta, novamente, para a necessidade de conquistar e consolidar o 

seu espaço na educação pública brasileira. Como defende Ghedin (2009, p. 25), 

“Entendo que o ensino de Filosofia no espaço da escola é uma problemática atual e 

não devidamente considerada. De um lado há o reconhecimento social de sua 

importância e necessidade; de outro, a carência de propostas de cunho 

metodológico.” A luta por espaço e por reconhecimento social, passa 

necessariamente pelo desenvolvimento de metodologias de ensino-aprendizagem, 

que apontem a relevância do saber filosófico para a sociedade e para os sujeitos 

que a compõem.  

Tomando como base essa conjuntura econômica e social na qual nosso 

modelo educacional (modelo tecnicista e de fragmentação e especialização de 

conhecimentos)14 está inserido e encontra-se fortemente influenciado, bem como a 

                                            
13 Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional; a Lei nº 11.494, de 20 de junho 2007, que regulamenta o Fundo de Manutenção e 
Desenvolvimento da Educação Básica e de Valorização dos Profissionais da Educação; o Decreto-Lei 
nº 5.452, de 1º de maio de 1943, que aprova a Consolidação das Leis do Trabalho; e o Decreto-Lei nº 
236, de 28 de fevereiro de 1967; revoga a Lei nº 11.161, de 5 de agosto de 2015; e institui a Política 
de Fomento à Implementação de Escolas de Ensino Médio em Tempo Integral. 
14 O modelo educacional referido (tecnicista e de fragmentação e especialização de conhecimentos) é 
reflexo de um tipo de sociedade marcada pelos interesses e ideias técnico-instrumentalistas, que tem 
como expressão um sistema educacional engessado, vertical, hierarquizado e unilateral. Nesse 
modelo, a escola, estudantes e professores, apenas são meios necessários para se atingir fins 
práticos que sejam úteis ao sistema econômico predominante. Contra esse tipo de modelo 
educacional, Radl Philipp (1991, pag. 57) defende uma proposta orientada pela Teoria Crítica onde 
“En definitiva, la conceptualización teórica referida se opone a unos conceptos técnico-
instrumentalistas que habitualmente son defendidos por un enfoque científico empirista y que parten 
únicamente de intenciones educativas por parte del educador, negando que el educando como sujeto 



28 

necessidade de apontar alternativas para a superação desse paradigma, surge uma 

interrogação inevitável: que modelo ou proposta de educação deve ser adotada ou 

construída, que aponte caminhos para o sujeito ter oportunidade de experienciar 

uma formação integral, crítica e emancipatória?  

Diante da urgência em apontar caminhos ou possibilidades que levem a 

construção de práticas educativas15 que levem em consideração a diversidade de 

saberes, fatores culturais, sociais, econômicos e ideológicos elementares para uma 

formação integral do sujeito, aponta-se a inserção do ensino de filosofia orientado 

pela perspectiva do Interacionismo Simbólico de G. H. Mead, como possibilidade de 

superação desse contexto de conhecimentos fragmentados, de fragilidade de 

reconhecimento social das instituições escolares e ausência de perspectivas de 

futuro por parte dos educandos e educadores. Nesse sentido, como afirma Ghedin 

(2009, p. 35) busca-se “pensar a filosofia na perspectiva de uma epistemologia do 

filosofar, entendida como condição para um processo reflexivo, crítico e criativo. ” 

Diante da tarefa quixotesca da filosofia, de conquistar o seu lugar, numa 

sociedade marcadamente utilitarista e individualista, apresenta-se a possibilidade de 

construir uma metodologia de ensino-aprendizagem, que enfatizará o caráter 

interativo dialógico da filosofia na busca por solução de problemas do cotidiano, bem 

como a necessidade de pensar a educação a partir de duas perspectivas distintas, 

mas inseparáveis: a formação social e intersubjetiva do sujeito e do caráter central 

da comunicação como fio condutor das relações entre os sujeitos (agir 

comunicativo). Diante do contexto apresentado, como oferecer um ensino de 

filosofia que seja orientado para uma formação integral, crítica e emancipatória?16  

                                                                                                                                        
también pretende realizar sus intenciones en las situaciones educativas. En este sentido, cabe 
señalar que las intenciones educativas que se desprenden de una conceptualización técnica del 
proceso educativo, en aplicación de la precisión hebermasiana de las acciones técnicas, serían 
claramente clasificables como intenciones unilaterales”. 
15 Como afirma Carminati (2012, p. 30), “Diante de uma realidade que evidencia a necessidade de 
práticas mais articuladas com outras disciplinas do currículo, percebemos ainda aspectos 
fundamentais que nos remetem a um pensar que é disjuntivo e fragmentado. Mas, em sala de aula, 
como dever se apresentar o professor de Filosofia? Como podemos pensar as práticas pedagógicas 
nas salas de filosofia, para que resultem em aprendizagens significativas para os estudantes? ”. 
16 Seguindo o argumento citado anteriormente, uma formação integral, crítica e emancipatória, 
consiste naquela em que o sujeito não se configura apenas como um agente passivo na formação 
desse processo formativo. Pelo contrário, o sujeito deve ter a possibilidade de dialogar, de expor seus 
anseios, sua visão de mundo, de fazer parte da construção das estratégias educacionais. Sobre essa 
perspectiva, Radl Philipp (1991, pag 61) afirma “O dicho en otras palabras, la meta educativa de la 
emancipación no puede ser definida e impuesta unilateralmente por parte del educador, ya que de 
esta manera se negaría la condición de sujeto al educando, sino que tiene que ser entendida como 
una meta que parte claramente de intenciones recíprocas entre educando y educador”. 



29 

Diante do exposto, a proposta filosófica de George Herbert Mead com foco na 

formação social do sujeito numa perspectiva intersubjetiva e dialógica apresenta 

elementos imprescindiveis para se pensar uma proposta de metodologia de ensino 

de filosofia. Num primeriro momento será analisado alguns conceitos essenciais do 

pensmaneto meadiano, como intersubjetividade, linguagem e formação social do 

sujeito. Num segundo momento será abordado alguns dos pressupostos filosóficos e 

metododológicos do interacionismo simbólico como proposta metodológica para o 

ensino de filosofia.  

  



30 

3 O PRAGMATISMO FILOSÓFICO E O INTERACIONISMO SIMBÓLICO: 

INFLUÊNCIAS EPISTEMOLÓGICAS 

 

“Vivemos num mundo confuso e confusamente percebido.” Com tal afirmação 

o geógrafo brasileiro Milton Santos inicia a introdução de seu livro Por uma outra 

globalização: do pensamento único à consciência universal. Tal afirmação resume 

de forma clara e magistral o contexto social, econômico, cultural, político e 

ideológico de nosso tempo. A confusão do mundo pode ser percebida, 

principalmente, pela quantidade de informação que é produzida e veiculada 

constantemente, pelos grandes avanços científicos avanços cotidianamente 

apresentados nos meios de comunicação de massas e pelo inexpressivo retorno 

desses avanços para a sociedade. A confiança nas instituições sociais como Estado, 

Igreja, Família, etc., foram abaladas. A fluidez17 dos valores éticos morais deixam 

um legado de incertezas, de medo, de angústia e isolamento, mesmo diante de uma 

sociedade do espetáculo. Os espaços e relações públicas são absorvidas pelos 

interesses e individuais e privados. Todos esses valores fazem parte de nosso 

comportamento, de nossa identidade (social e pessoal). Nossa forma de perceber e 

compreender tal panorama é igualmente confusa. Como afirma Santos (2008, p. 17-

18): 

 
De um lado, é abusivamente mencionado o extraordinário progresso das 
ciências e das técnicas, das quais um dos frutos são os novos materiais 
artificiais que autorizam a precisão e a intencionalidade. De outro lado, há, 
também, referência obrigatória à aceleração contemporânea e todas as 
vertigens que cria, a começar pela própria velocidade. Todos esses, porém 
são dados de um mundo físico fabricado pelo homem, cuja utilização, aliás, 
permite que o mundo se torne esse mundo confuso e confusamente 
percebido. Explicações mecanicistas são, todavia, insuficientes. (SANTOS, 
2008, p. 17-18): 

 

Tal confusão que é marca registrada de nosso mundo, também deixa sua 

marca nos processos educacionais. A situação do processo de ensino-

aprendizagem no sistema educacional brasileiro, principalmente na rede pública 

                                            
17 Nessa relação entre valores fluídos e sólidos Bauman (2001, p. 10) afirma: “Os primeiros sólidos a 
derreter e os primeiros sagrados a profanar eram as lealdades tradicionais, os direitos costumeiros e 
as obrigações que atavam pés e mãos, impediam os movimentos e restringiam as iniciativas. Para 
poder construir seriamente uma nova ordem (verdadeiramente sólida!) era necessário livrar-se do 
entulho com que a velha ordem sobrecarregava os construtores. “Derreter os sólidos” significava, 
antes e acima de tudo, eliminar as obrigações “irrelevantes” que impediam a via do cálculo racional 
dos efeitos; como dizia Max Weber, livrar a empresa de negócios dos grilhões dos deveres para com 
a família e o lar e da densa trama das obrigações éticas. ”  



31 

apresenta inúmeros problemas, e entre eles podemos destacar a ineficiência de 

algumas metodologias em lidar com o uso da leitura, da pesquisa e do debate de 

forma satisfatória e eficiente. Vivemos numa sociedade dominada pelos valores da 

Indústria Cultural18, que prioriza em todos os sentidos a prevalência do Ter sobre o 

Ser, do quantitativo sobre o qualitativo, orientado em todos os níveis uma cultura do 

consumismo cego e exacerbado, não apenas de produtos materiais, mas de ideias e 

de informação, além da sobreposição de valores e necessidades individuais à 

coletividade19. Paralelo ao predomínio da Indústria Cultural, vivemos numa época 

marcada pela velocidade e quantidade de conhecimentos provenientes das várias 

tecnologias de informação e comunicação. Tanta informação e tecnologia deveriam 

ser fatores essenciais para um modelo de educação eficiente. Ocorre que, na 

mesma velocidade que a informação chega ao indivíduo ela foge deste, sem o 

tempo necessário para uma maturação, aprofundamento, e um exercício crítico-

reflexivo desse conhecimento. 

O resultado desse processo consiste na fragmentação do conhecimento, na 

ineficiência das. Sem contar com a precariedade das relações intersubjetivas, que 

se tornam cada vez mais superficiais e virtuais, acarretando danos substanciais no 

processo educativo. Diante desse contexto, questiona-se a viabilidade de construir 

uma proposta educação, edificada e orientada pelo saber filosófico que possa 

                                            
18 Entende-se como Industria Cultural, o fenômeno descrito por Adorno (1971, p. 287), “Em nossos 
esboços tratava-se do problema da cultura de massa. Abandonemos essa última expressão para 
substituí-la por “indústria cultural” a fim de excluir de antemão a interpretação que agrada aos 
advogados da coisa; estes pretendem, com efeito, que se trata de algo como uma cultura surgindo 
espontaneamente das próprias massas, em suma, da forma contemporânea da arte popular. Ora, 
dessa arte a indústria cultural se distingue radicalmente. Ao juntar elementos de muitas correntes, ela 
atribui-lhes uma nova qualidade. Em todos os seus ramos fazem-se, mais ou menos segundo um 
plano, produtos adaptados ao consumo das massas e que em grande medida determinam esse 
consumo. Os diversos ramos assemelham-se por sua estrutura, ou pelo menos ajustam-se uns aos 
outros. Eles somam-se quase sem lacuna para constituir um sistema. Isso, graças tanto aos meios 
atuais da técnica, quanto à concentração econômica e administrativa. A indústria cultural é a 
integração deliberada, a partir do alto, de seus consumidores. ”  
Ainda sobre a Industria Cultural, Luciano Gatti (2011, p. 22) observa que “O conceito de indústria 
cultural designa a produção de produtos culturais com o intuito de adaptar e integrar seus 
consumidores ao funcionamento da ordem social vigente. Diferentemente de formas tradicionais de 
entretenimento, a indústria cultural funciona como um sistema integrado, centralizando a produção, a 
distribuição e o consumo, de modo a integrá-la à esfera da reprodução material da sociedade e ao 
funcionamento do sistema capitalista como um todo. Como uma de diminuição do potencial crítico e 
de dominação da consciência das pessoas, o consumo dos produtos da indústria cultural não é uma 
escolha livre do consumidor, mas, em grande medida, determinado antecipadamente na fase de 
fabricação dos produtos. ”  
19 Nesse sento, afirma Nina Saroldi (2017, p. 26) que, “Não resta muita dúvida a respeito do fato de 
que as crises ambientais, existencial e, mais recentemente, financeira que assolam o mundo se 
devem em grande parte à impossibilidade tornada crônica de se pensar e agir coletivamente ou, ao 
menos, de avaliar o impacto coletivo das escolhas individuais. ”  



32 

contribuir para promover uma educação crítica emancipatória para a escola pública. 

Nesse sentido, seria uma proposta educacional orientada por uma construção 

coletiva dos atores envolvidos no processo, levando em consideração suas 

experiencias individuais e sociais, possibilitando assim, que os diferentes sujeitos 

olhem para sua realidade, possam questioná-la e compreendê-la de acordo com sua 

visão de mundo, permeada pelo diálogo. Tal perspectiva é oposta ao modelo 

impositivo e unilateral de educação defendida pelo Estado. Diante do contexto 

apresentado, as ideias de Mead articuladas com alguns elementos do pensamento 

habermasiano, podem nos oferecer uma alternativa ao modelo de ensino 

hegemônico. 

O pensamento de George Herbert Mead20 ainda é pouco estudado nos 

círculos acadêmicos no Brasil. O pouco conhecimento de sua obra pode ser 

resultado da falta de traduções dos seus textos e ainda da forte influência do 

pensamento filosófico europeu entre os filósofos brasileiros. Como afirma Dalbosco 

(2010, p. 2013) o pouco conhecimento da obra de Mead seguramente deve-se à 

“inexistência de traduções de seus trabalhos mais significativos para o português e a 

persistência ainda entre nós de conceitos contra a tradição pragmatista e o 

interacionismo simbólico, semelhante ao que houve na Alemanha em décadas 

anteriores” O corpo teórico do pensamento meadiano deve  ser compreendido, pelo 

menos no que diz respeito a sua vida acadêmica, em consonância com os 

elementos fundamentais do Pragmatismo21 norte-americano e as pesquisas sociais 

                                            
20 De acordo com Casagrande (2012, p. 22) George Herbert Mead nasceu em 27 de fevereiro de 
1863 na cidade de South Hadlei, Massachusetts. Era o segundo filho de Hiram Meada e de Elizabeth 
Storrs, ambos educadores e originários de famílias protestantes liberais. Graduou-se no Oberlin 
College, de Oberlin, Ohio, em 1883. De 1887 a 1888, estudou Filosofia e Psicologia, na Harvard 
University.  Na sequência cursou doutorado, que não completou, em Filosofia na Alemanha, nas 
Universidade de Leipzig e de Berlim, onde entrou em contato com as teorias de Wilhelm Wundt e 
Wilhelm Dilthey. Em janeiro de 1891, no seu retorno aos Estados Unidos, casou-se com Helen 
Castle, irmã de um grande amigo e colega de faculdade, Henry Castle. A partir de 1894 passa a 
ocupar a função de professor no Departamento de Filosofia e de Psicologia da Universidade de 
Chicago. Em Chicago, Mead constrói sua carreira de docente e de respeitado pensador. Nessa 
Universidade passa a conviver e compartilhar as perspectivas teóricas de William James e de John 
Dewey. Mead é considerado um dos grandes autores do pragmatismo americano, tendo produzido 
aproximadamente 120 artigos científicos em sua carreira. Faleceu em 26 de abril de 1931, em 
Chicago.  
21 De acordo com Japaiassú e Marcondes (2006, p. 223) Pragmatismo refere-se à “Concepção 
filosófica, mantida em diferentes versões por, dentre outros, Charles Sanders Peirce, William James e 
John Dewey, defendendo o empirismo no campo da teoria do conhecimento e o utilitarismo no campo 
da moral. O pragmatismo valoriza a prática mais do que a teoria e considera que devemos dar mais 
importância ás consequências e efeitos da ação do que a seus princípios e pressupostos. A teoria 
pragmática da verdade mantém que o critério de verdade deve ser encontrado nos efeitos e 



33 

desenvolvidas na Universidade de Chicago do final do século XIX e primeiras 

décadas do século XX.  Entre pontos fundamentais que permeiam a obra de Mead, 

bem como constituem os pilares do Pragmatismo estão, como defende Casagrande 

(2012, p. 23) “[...] a doutrina da evolução biológica, a confiança na ciência com seu 

método experimental e a tradição democrática. ”22 A ênfase na ciência como 

elemento imprescindível para resolução de problemas do cotidiano, o olhar biológico 

e fisiológico na constituição e compreensão de fenômenos como a consciência, a 

identidade (self) e a razão, e a grande confiança nos valores democráticos se fazem 

presentes nas entrelinhas do pensamento de Mead. Como afirma Casagrande 

(2012, p. 23) 

 
Esses elementos podem ser encontrados como pano de fundo de todos os 
seus escritos, uma vez que exibem um tríplice eixo temático recorrente e 
congruente: a ciência como resolução de problemas, a psicologia social e a 
vida política. Em linhas gerais, podemos afirmar que Mead compreendia a 
ciência enquanto atividade ou procedimento orientado à resolução dos 
problemas concretos da vida mediante a aplicação do método científico. À 
psicologia social cabia a reconstrução filogenética e ontogenética do self 
humano. E à política Mead atribuía a função de estabelecer as bases da 
democracia mediante a formação responsável e participativa dos cidadãos 
na vida da comunidade. Sua fidelidade ao pragmatismo enseja uma 
caracterização mundana do pensar e do refletir filosófico e, ao mesmo 
tempo, a confiança de que os problemas do mundo, que está aí, podem ser 
resolvidos sob a tutela do saber científico, mediante um direcionamento 
prático das ações. (CASAGRANDE, 2012, p. 23) 

 

Apesar da relação do pensamento de Mead com algumas ideias centrais do 

Pragmatismo, principalmente pela sua atuação como professor da Universidade de 

                                                                                                                                        
consequências de uma ideia, em sua eficácia, em seu sucesso. A validade de uma ideia está na 
concretização dos resultados que se propõe obter”.  
22 Casagrande (2012, p. 24-25) destaca alguns pontos que corrobora a importância do pensamento 
de Mead para as Ciências Sociais e humanas. Para ele “[...]várias são as contribuições originais 
desse autor às Ciências Humanas, dentre as quais podemos destacar: a) A afirmação do caráter 
histórico da pessoa humana, que se constitui simbolicamente na relação com os outros e na vivência 
em uma comunidade concreta. Ou seja, o ser humano, autoconsciente de si, somente poderá 
estruturar-se a partir de sua conduta e da sua pertença a uma comunidade na qual compartilhará um 
horizonte comum de valores, sonhos e normas. b) A formulação de uma hipótese naturalista do 
desenvolvimento da personalidade humana sob o prisma da teoria da evolução e da psicologia 
comportamentalista. Trata-se de um duplo desenvolvimento, biológico e social, ao mesmo tempo. c) A 
centralidade da comunicação e da linguagem no processo de formação do eu. O mecanismo da 
adoção e da internalização dos papéis sociais e das atitudes dos outros deflagra um processo 
correlativo interno, a partir do qual a criança desenvolve a autoconsciência, visto que o eu pessoal 
está inscrito numa matriz intersubjetiva simbólica, sendo atravessado pelas relações sociais. d) A 
superação da antinomia entre indivíduo e sociedade, pois o indivíduo enquanto personalidade 
somente é viável num substrato social e a sociedade somente evolui pela participação cada vez mais 
qualificada de seus membros. Por isso, a formação qualificada do julgar moral e o exercício 
democrático da cidadania são centrais à evolução da pessoa humana e da sociedade. e) A 
concepção de que a identidade humana evolui e progride, não permanecendo sempre idêntica a si 
mesma. 



34 

Chicago é importante observar que não existe uma construção teórica homogênea 

dos pensadores de Chicago. Logo, não é possível também dizer que Mead é um 

pensador do Pragmatismo, haja vista o deslocamento de suas pesquisas para o 

pensamento alemão23, tendo como referência o Hegel (da juventude), 

Schleiermarcher, Dilthiey e Freud. Nesse sentido, John Shook (2002, p. 12) afirma 

que “Cada um dos pragmatistas americanos explorou a natureza da investigação 

inteligente à luz de seus próprios interesses acadêmicos.”  

Umas das mais significativas contribuições do pensamento filosófico de Mead, 

parafraseando Casagrande (2012), se dá na maneira de compreender os processos 

de individuação e subjetivação por meio da socialização. Esse modo de 

compreensão leva em consideração a necessidade de compreender a construção do 

conhecimento, da mente e da razão, num viés diferente do que a tradição filosófica 

eurocêntrica-cartesiana propunha. Para tanto, é necessário analisar um pouco a 

relação dos conceitos de conhecimento e de experiência no contexto do 

pragmatismo. Em primeiro lugar, o pragmatismo surge a partir de uma necessidade 

de se pensar uma teoria do conhecimento em moldes diferentes da tradição idealista 

e racionalista, que separa o sujeito do objeto de conhecimento, e 

consequentemente, coloca numa situação privilegiada o sujeito que conhece em 

relação os objetos de conhecimento. A esse respeito, Shook (2002, p. 14), afirma 

que 

 
A primeira grande contribuição está no esforço do pragmatismo em 
“naturalizar nossa compreensão de como o homem conhece e o que é o 
conhecimento. Pragmatistas rejeitam qualquer definição racionalista 
“verdade” ou “conhecimento” criada independentemente de uma 
compreensão de como o homem realmente conhece. (SHOOK, 2002, p. 14) 

 

Nesse sentindo, alguns pensadores do pragmatismo começam a 

compreender a constituição do conhecimento num viés interacionista, onde indivíduo 

e mundo exterior (sociedade ou realidade) são percebidos separadamente, e que 

coloca um valor significativo nas experiências dos sujeitos. Como afirma Shook 

(2002, p. 18) “Os pragmatistas sempre negaram que a experiência é completamente 

                                            
23 Conforma assinala Dalbosco (2010, pag. 225), “Mead tem em sua biografia o fato de ter feito parte 
de seus estudos na Alemanha, no fim do século XIX, e ter tido aí a oportunidade de dedicar-se 
intensivamente à leitura da filosofia hegeliana. Esses estudos marcaram definitivamente seu 
pensamento que, já plenamente desenvolvido, oferece os meios apropriados, como reconhece 
Honneth, para reconstruir as intenções de uma teoria da intersubjetividade do jovem Hegel num 
quadro pós-metafísico”. 



35 

psíquica por natureza.” Tal proposição configura-se como uma alternativa de 

compreensão da experiência no processo de conhecimento, que foi deixada em 

segundo plano pelo racionalismo cartesiano, que se fundamenta, na visão de 

Dalbosco (2010, pag. 28), “[...] como um modelo autorreflexivo de um sujeito 

individual. Capaz de ação seria, então, um sujeito pensante que constitui o mundo e 

si mesmo na forma da representação de um objeto.”  

A proposta do pragmatismo a essa cisão entre sujeito e objeto, entre mente e 

corpo, consciência e realidade fundamenta-se na ideia de experiência como 

realidade que comporta todas ações humanas, sejam elas cognitivas (subjetivas) ou 

materiais, numa interpretação naturalista do conhecimento. Como, aponta Shook 

(2002, p. 18) 

 
Os pragmatistas tentaram explicar que a experiência é mais do que 
simplesmente psíquica, “naturalizando” a experiência, a cognição, o 
conhecimento e a verdade. O naturalismo pode ser definido negativamente 
como a recusa do dualismo e do supernaturalismo, por um lado, e como a 
rejeição ao idealismo por outro. O naturalismo não aceita uma divisão da 
realidade em um plano psíquico e outro material e tampouco permite que a 
mente ou a experiência contenha toda a realidade. (SHOOK, 2002, p. 18) 

 

A contribuição do pensamento meadiano para o que chamamos de passagem 

do paradigma da consciência para o da comunicação intersubjetiva, consiste na 

proposta de abandono, enfatizada por Mead, de um individualismo metodológico24 

em favor de um indivíduo interligado e integrante de um todo social, combatendo a 

ideia de que se poderia pensar o indivíduo de forma isolada. Outro elemento que 

representa esse rompimento de paradigma, consiste na opção de que Mead 

compreende que as experiências internas do sujeito estão intimamente ligadas com 

suas experiências sociais e simbólicas, rompendo dessa forma, com todo tipo de 

objetivismo25.  Essa nova maneira de entender o indivíduo no contexto de suas 

interações sociais e construção interativa de conhecimentos e significados, teria sido 

                                            
24 Dessa forma o conceito de individualismo metodológico se fundamenta da definição de Radl Philipp 
(1996, pag. 101), “Segundo este enfoque la sociedade no es más que la suma de sus partes 
individuales y la comperación (o acción social) se explica mediante el aumento de las gratificaciones. 
Esta conceptualización explica el funcionamento de las sociedades complejas como resultado de 
actos cooperativos que garantizan um máximo de bienestar [...]”. 
25 De acordo com Japaiassú e Marcondes (2006, p. 223) Objetivismo seria “Uma teoria do 
conhecimento e filosofia da ciência, concepção característica sobretudo do * positivismo, que valoriza 
na relação de conhecimento o lado do *objeto, em detrimento do *sujeito. Oposto a subjetivismo. 2. 
Doutrina que supõe que a mente pode obter um acesso direto, pela percepção, à realidade tal qual 
ela é.” 



36 

um dos principais motivos que levaram a Habermas ao encontro do pensamento de 

Mead. Conforme Haddad (2003, p. 95), o interesse de Habermas  

 
[...] sobre a obra de G. H. Mead cresce na medida em que ela representa 
um ponto de intersecção das duas tradições de crítica à filosofia da 
consciência que têm uma origem comum no pragmatismo de Charles 
Sanders Peirce: a filosofia analítica da linguagem, de um lado, e a teoria 
psicológica do comportamento, de outro. Com efeito, Mead chama sua 
teoria de “behaviorismo social”, marcando posição, desde logo, contra a 
filosofia da consciência e, ao mesmo tempo, rompendo com as premissas 
metodológicas e o objetivismo das teorias do comportamento. (HADDAD, 
2003, p. 95) 

 

Portanto, o pensamento de Mead nos oferece uma importante ferramenta de 

compreensão dos fenômenos como a consciência, identidade, razão, entre outros, 

numa perspectiva de interpretação social, interacionista e intersubjetiva. Não se 

pode conceber, na visão meadiano, tais conceitos, fora das relações e experiências 

sociais. Como afirma Shook (2002, p. 150), 

 
Razão, inteligência ou pensamento – não importa o nome, nossa 
capacidade racional manifesta-se apenas como um aspecto de nossas 
interações com o ambiente quando visamos a um fim, primordialmente à 
sobrevivência e ao gozo de bens naturais. Os estágios de pensamento são 
aspectos funcionais da solução prática de problemas à medida que os 
humanos encontram instrumentos melhores para interagir com a natureza. 
(SHOOK, 2002, p. 150). 

 

O que se pretende enfatizar é a importância da dimensão social no 

pensamento de meadiano e suas contribuições para a construção de uma narrativa 

pós-metafísica da consciência, da razão, da inteligência ou pensamento. Como 

afirma Mead, apud CARREIRA DA SILVA, 2009, 119), “O processo de pensar é 

possível por causa de seu valor social.” Em outras palavras, o pensamento só 

possível de desenvolver-se num contexto interativo. Outro elemento importante de 

ser ressaltado é o fato de que o contexto do pensamento de Mead ser o mesmo do 

surgimento e consolidação do pragmatismo não o impede de ir mais além dos 

pressupostos da teoria pragmática. Nesse caso, o nosso objetivo não se configura 

como uma tentativa de marcar linhas divisórias do pensamento de Mead, ou seja, 

tentar situá-lo numa determinada corrente filosófica, mas de apresentar em linhas 

gerais o seu percurso formativo. 

 



37 

3.1 A EPISTEMOLOGIA DO INTERACIONISMO SIMBÓLICO EM GEORGE 

HERBERT MEAD 

 

Esse viés naturalista e interativo a respeito do modo de compreender a 

realidade, Mead chama de intersubjetividade. É nesse sentido que defende que as 

dimensões sociais (realidade) e individuais (consciência)26 são inseparáveis. Como 

resultado dessa interação entre realidade material e consciência temos a 

constituição de uma espécie de identidade social, construída nas relações 

interativas, a que Mead chama de Self. Como defende Casagrande (2012, p. 23-24) 

 
Mead apresenta uma hipótese pós-metafísica da origem do self. Ele é o 
primeiro autor a conciliar o processo de individuação ao de socialização. 
Parte da oposição entre as teorias individualistas e sociais da pessoa 
humana, posicionando-se em favor de uma concepção social da 
emergência do self, sem desmerecer a dimensão subjetiva. Supera, desse 
modo, a concepção de indivíduo e de sociedade enquanto entes fechados e 
mutuamente excludentes. (CASAGRANDE, 2012, p. 23-24) 

 

Nesse sentido, Mead passa a compreender as estruturas da mente, da 

consciência, da razão, como elementos que não existem a priori, mas que, são 

categorias ou elementos que se constituem dentro das relações intersubjetivas entre 

sujeitos, num contexto social e interativo, os significados (conhecimentos) 

construídos nessas relações são possíveis pelo desenvolvimento de sua capacidade 

linguística e de comunicação27. No que se refere ao conceito de intersubjetividade 

desenvolvido por Mead, Habermas (2004b, p. 240-241) afirma que  

 
A expressão “intersubjetivo” não se refere mais ao resultado de uma 
convergência observada de pensamentos ou representações de diferentes 
pessoas, mas à comunhão prévia – pressuposta da perspectiva dos 
próprios participantes – de uma pré-compreensão linguística ou de um 
horizonte do mundo da vida no interior do qual os membros de uma 
comunidade linguística se encontram antes mesmo de se entender sobre 
algo no mundo. (HABERMAS, 2004b, p. 240-241) 

 

                                            
26 Para Mead, a consciência deveria ser entendida como função e, não como substância. Ou seja, ela 
se desenvolve no processo social e possibilita que estruturas como a inteligência e pensamento 
possam constitui-se. Como aponta Mead (2010, pag. 127) “A consciência é uma função, não uma 
substância. E, em qualquer umas das principiais acepções dos termos, deve ser localizada no mundo 
objetivo em vez de no cérebro: a consciência é uma característica do ambiente, pertencente ao 
ambiente em que nos encontramos”.  
27 Nesse sentido, defende Casagrande (2012, pag. 20), “Ao caráter social, agrega a comunicação e a 
linguagem enquanto elementos fundamentais para a emergência da mente, da razão e da 
consciência de si mesmo”.  



38 

Ainda sobre essa relação de interdependência entre sujeitos num contexto 

social, Habermas (2004a, p.11-12) argumenta em favor da complementariedade 

entre subjetividade e intersubjetividade, afirmando que 

 
Não posso senão concordar com esses aspectos complementares da 
subjetividade e da intersubjetividade. [...] Se admitirmos isso, não 
poderemos senão conceber os ‘indivíduos’ como pessoas que se 
individualizam pela socialização; tampouco poderemos rejeitar a estratégia 
pela qual conceituamos a ‘subjetividade’ como uma realização das relações 
epistêmicas e práticas da pessoa consigo mesma, relações essas que 
nascem das relações da pessoa com os outros e encaixam-se no quadro 
destas. (HABERMAS, 2004a, p.11-12) 

 

Ao partir da premissa de que todas as relações humanas se constituem numa 

matriz interativa e que, categorias como razão, conhecimento, mente e consciência 

se constituem a partir dessas relações, Mead encontra na Linguagem o elemento 

que permite essa constituição intersubjetiva entre os sujeitos. Sobre a importância 

da linguagem como estrutura central que viabiliza os processos interativos e a 

construção de significados, Mead (2010, p. 80) destaca que “A importância crítica da 

linguagem no desenvolvimento da experiência humana reside no fato de que o 

estímulo é de tal natureza que pode interferir na pessoa que fala da mesma maneira 

como interfere no outro. ” A produção de significados proporcionada pela linguagem 

de símbolos, se dá pelo fato de que nas interações sociais, os sujeitos percebem a 

si mesmos na mesma medida como, mesmo que inconscientemente, os outros 

indivíduos os veem. Como enfatiza Mead (2010, p. 80),  

 
Nós nos vemos, mais ou menos inconscientemente, como os outros nos 
veem. Tratamos os outros inconscientemente como os outros nos tratam. 
Da mesma maneira como o papagaio assimila o canto do canário, nós 
assimilamos os dialetos à nossa volta. Naturalmente, devem existir essas 
respostas particulares em nosso próprio mecanismo. Estamos eliciando em 
outrem aquilo que eliciamos em nós, de modo que inconscientemente 
assimilamos essas atitudes. Inconscientemente, colocamo-nos no lugar do 
outro e agimos como eles. Quero aqui simplesmente isolar o mecanismo 
geral porque é de importância fundamental para o desenvolvimento do que 
chamamos consciência de si e para o aparecimento do Self. (MEAD, 2010, 
p. 80) 

 

Essa atitude de vermos como os outros nos veem, e vice-versa, torna-se o 

ponto de partida para a construção de linguagem de símbolos, que por sua vez, será 

o elemento central na construção de sentidos e significados, construídos numa 

dimensão intersubjetiva. Nota-se que para Mead, a ideia de uma consciência 

individual, ao molde cartesiano, sem relação nenhuma com o contexto social e com 



39 

as experiências dos sujeitos, não tem nenhum sentido. Essa construção de sentidos 

e significados coletivos, numa matriz intersubjetiva, possibilita o surgimento daquilo 

que Mead chama de “comunicação consciente.”  Nesse sentido, Mead (2010, p. 81) 

entende que 

A comunicação consciente – o diálogo consciente de gestos – surge quando 
os gestos se tornam sinais, quer dizer, quando passam a conter para o 
indivíduo que os executa e para aqueles que lhes respondem significações 
ou significados definidos, em termos de comportamento subsequente das 
pessoas que os executam. Assim, servindo para os indivíduos que 
respondem a eles como indicadores prévios do comportamento 
subsequente dos indivíduos que os realizam, os gestos possibilitam mútuos 
ajustamentos entre si dos vários componentes individuais do ato social. 
Além disso, os gestos evocam implicitamente nos indivíduos que os 
realizam as mesmas respostas que eliciam explicitamente nos indivíduos 
aos quais são dirigidos e, dessa maneira, tornam possível o surgimento da 
autoconsciência coligada a esse mútuo ajustamento. (MEAD, 2010, p. 81) 

 

Ainda sobre a lugar central que a linguagem ocupa no processo de 

constituição do pensamento, da mente, da identidade, do Self28, Hacker (2010, p. 

242-243), defende que 

[...] é parte de nossa natureza termos nascido com a habilidade de aprender 
a falar uma língua. Disso, de nossa natureza, flui tudo o mais. Somos 
animais que empregam a linguagem – homo loquens, não homo sapiens. 
Desnudados da linguagem, não somos senão macacos assassinos. [...] O 
horizonte de pensamento possível é determinado pelos limites de expressão 
do pensamento; porém, em nosso caso, ao contrário do de outros animais, 
esses limites são determinados pela expressão linguística do pensamento. 
[...] Nossos talentos linguísticos não apenas estendem os limites do 
pensamento: eles também mudam os horizontes do desejo e da vontade e 
introduzem o “apenas se”, que nos assedia com pesares e remorsos e 
doura nossos queres e saudades. [...] Apenas uma criatura que usa a 
linguagem pode raciocinar e deliberar, sopesar, à luz de seus desejos, 
metas e valores, alegações conflitantes acerca dos fatos que conhece e 
chegar a uma decisão ou fazer uma escolha à luz da razão. (HACKER, 
2010, p. 242-243), 

 

Nessa perspectiva, não faz sentido falar em razão, mente, consciência, self, 

sem colocar a linguagem como elemento mediador, dentro de espaços interativos e 

sociais. Logo, na perspectiva da filosofia social meadiano, não seria possível pensar 

                                            
28 Na visão de Mead, o pensamento, a mente e inteligência se constituem a partir da linguagem. Ou 
seja, tais estruturas são fenômenos sociais, só podem ser definidos no contexto das interações 
mediante a construção de significados simbólicos entres os sujeitos. Em outras palavras, o autor 
defende uma teoria social da mente (inteligência, razão). Nesse sentido, afirma Mead (2010, pag. 
242), “Ao defender uma teoria social da mente, estamos defendendo uma visão funcional de sua 
natureza, por oposição a uma visão da mente como substância ou identidade. E, em particular, 
estamos opondo-nos a todas as visões intracranianas ou intraepidérimicas de sua natureza ou 
localização. Pois, decorre de nossa teoria social da mente que o campo mental deve ser coextensivo 
com, e incluir, todos os componentes do campo do processo social da experiência e do casamento, 
ou seja, a matriz das relações e interações sociais envolvendo os indivíduos, que é pressuposta por 
ela e da qual ou passa a existir”. 



40 

a linguagem dissociada dos processos sociais, são duas partes de uma mesma 

moeda, ou como afirma Mead (2010) a linguagem fora do processo social é 

arbitrária, ela é parte de um processo cooperativo. Assim, Casagrande (2012, p. 31), 

lembra que  

 
Para Mead a evolução da sociedade e a estruturação da consciência, da 
mente e do self ocorrem mediante a comunicação, a cooperação e a 
participação social. O self emerge através de um processo social que 
pressupõe a internalização das estruturas comunicativas do mundo no qual 
o indivíduo está inserido. (CASAGRANDE, 2012, p. 31) 

 

Sobre essa dimensão cooperativa e social da linguagem, Mead (2010, p. 87) 

entende que como sendo “[...] fundamental em qualquer linguagem: para que se 

venha a ter uma linguagem, é preciso que se compreenda o que a pessoa está 

dizendo, ela tem que afetar si mesma como afeta os outros. ” Portanto, a linguagem 

e as interações sociais e intersubjetivas são fundamentais para se compreender a 

constituição do indivíduo e da própria sociedade.  

Ao conceber a linguagem e a comunicação num contexto social, Mead 

começa a trilhar o caminho conceitual para um modelo de interação simbolicamente 

mediada, no qual diferentes organismos reagem de modo idêntico em relação uns 

aos outros. Dessa forma, afirma Mead (2010, p. 65) que, 

 
O que a linguagem parece conter é um conjunto de símbolos que 
respondem a um determinado conteúdo, mensuravelmente idêntico na 
experiência de diferentes indivíduos. Para que possa haver uma 
comunicação propriamente dita, o símbolo deve significar a mesma coisa 
para todos os indivíduos. (MEAD, 2010, p. 65) 

 

A comunicação mediada por símbolos, no contexto de atividades cooperadas, 

bem como a constituição intersubjetiva29 do sujeito, aparecem como os alicerces do 

conceito, conhecido na Filosofia e nas Ciências Sociais e Humanas, como 

Interacionismo Simbólico, que encontra seus fundamentos no pensamento de 

George Herbert Mead. Carreira da Silva (2009, p. 21), ao falar de Mead, afirma que  

 
Sua teoria social da consciência inspirou o interacionismo simbólico, uma 
tradição do pensamento sociológico [e filosófico] responsável por 
considerável número de estudos empíricos e uma presença constante nos 

                                            
29 Sobre a constituição da intersubjetividade no contexto das interações sociais, Casagrande (2012, 
pag. 17), entende que “A intersubjetividade nos remete à comunhão pressuposta entre os diversos 
seres humanos. Comunhão, que é condição para o entendimento entre os sujeitos, para a 
coordenação das ações e para a estabilização das personalidades, através do agir comunicativo e no 
contexto do mundo da vida compartilhado”. 



41 

tratados sistemáticos sobre sociologia, notadamente na Teoria do Agir 
Comunicativo, de Jürgen Habermas. (CARREIRA DA SILVA, 2009, p. 21) 

 

 

3.2 AS CONTRIBUIÇÕES DE MEAD PARA O PENSAMENTO DE JÜRGEM 

HABERMAS: APROXIMAÇÕES ENTRE TEORIA CRÍTICA E INTERACIONISMO 

SIMBÓLICO. 

 

A primeira metade do século XX foi marcada por acontecimentos como a 

Primeira Guerra Mundial, a Revolução Socialista ocorrida em 1917 na Rússia, os 

Movimentos Operários na Alemanha a ascensão de Hitler ao poder, o 

desenvolvimento do nazifascismo, a eclosão da Segunda Guerra Mundial, a Guerra 

Fria; essa gama de fenômenos se fizeram presentes e influenciaram decisivamente 

a produção intelectual de vários  pensadores, que se engajaram na empreitada de  

compreender e explicar tal realidade conflituosa.  

Todos esses fatores levaram ao surgimento de um grupo de intelectuais 

comprometidos em elaborarem uma crítica ferrenha ao modelo de racionalidade 

evidenciado na sociedade contemporânea, que tem suas bases na filosofia 

moderna, que defendia o poder da razão como ferramenta única e necessária, 

capaz de promover a emancipação do homem frente à natureza e perante a 

sociedade. Fundamentado no pensamento renascentista de valorização do homem, 

o ideal de racionalidade moderna dispensava interpretações do mundo baseadas em 

superstições. Combatia-se firmemente todo e qualquer tipo de dogmatismo, 

proclamando a necessidade de se colocar o pensamento crítico acima de qualquer 

tipo de dogma. A certeza de se viver no melhor dos mundos possíveis mantinha-se 

corrente na cabeça da maioria dos intelectuais daquele período. Era o tempo do 

otimismo da sociedade. A ciência experimental proporcionava um elevado e 

dinâmico desenvolvimento tecnológico que se refletia em diversos setores da 

sociedade, principalmente na indústria e no comércio. Contudo, todo otimismo 

edificado durante os séculos passados sofreu profundos abalos no limiar do século 

XX. A deflagração de uma guerra envolvendo os grandes países do mundo 

demonstrou que a humanidade, outrora considerada feliz, carregava consigo o peso 

de uma crise profunda. O século XX trouxe consigo o medo e a descrença. Adorno e 

Horkheimer sentiram na pele esse medo e essa descrença, ao passo que a temática 



42 

sobre a crise da razão na sociedade atual e suas consequências se fazem presentes 

ao longo da produção intelectual de ambos os filósofos.  

Contudo, para alguns intelectuais, nem tudo estava perdido. Em 1917, mesmo 

com a Primeira Guerra Mundial em andamento, eclodiu, sobre o comando de Lênin 

e Trotsky, a Revolução Russa, de cunho socialista, derrubando o sistema do 

governo czarista, e criaram a chamada União das Repúblicas Socialistas Soviéticas 

(URSS). O sucesso dessa revolução fez com que o sonho da revolução socialista, 

esperada, desde Marx e Engels, passasse a ser vista como sendo possível de ser 

realizada e não como uma mera utopia de cunho revolucionário. Nos anos que se 

seguiram à Revolução Russa, a problemática Socialista se fez presente no contexto 

social e político Europeu, principalmente na Alemanha com a organização e 

desenvolvimento do movimento operário e seus levantes. 

É nesse contexto de pessimismo com relação ao projeto emancipatório da 

razão e de incertezas quanto à melhoria de vida da grande parcela da população 

que surge na Alemanha, em 1924, o movimento intelectual que ficaria conhecido 

como “Escola de Frankfurt”. Na verdade, quando nos referimos à Escola de 

Frankfurt, devemos sempre nos reportar ao Instituto de Pesquisa Social30, que foi 

criado em 22 de janeiro de 1924, no auditório da Universidade de Frankfurt. O 

pensamento marxista era corrente entre seus integrantes, mas sem apresentar um 

caráter ortodoxo. Apesar de seu objetivo inicial ser o estudo sobre o socialismo e 

sobre o movimento operário, o Instituto de Pesquisa Social se notabilizou pelos 

esforços de seus membros, como lembra Nogare (1994, p. 123) ao “terem tentado 

descobrir as razões da crise da civilização atual”. Logo, o foco dos trabalhos 

realizados no Instituto movimentou-se no sentido de elaborar uma forte e bem 

fundamentada crítica ao projeto de sociedade vigente naquele período, analisando 

todos os seus aspectos, como o econômico, o social, o político, o científico, o 

cultural etc., sem jamais se identificar com nenhum tipo de radicalismo intelectual. 

Ao longo do seu período de existência fizeram parte direta ou indiretamente 

dos quadros do Instituto de Pesquisa Social, inúmeros intelectuais. Apenas 

                                            
30 É importante observar que só a partir do ingresso de Max Horkheimer no Instituto de Pesquisa 
Social, em 1930, que operou-se uma mudança do viés investigativo da economia para a filosofia. 
Como afirma Matos (1993, p.12), “[...] o Instituto recém-fundado preenchia uma lacuna existente na 
universidade alemã quanto a história do movimento trabalhista e do socialismo. Carl Grünberg, 
economista austríaco foi seu primeiro diretor, de 1923 a 1930. [...] Horkheimer, a partir de 1931, já 
com título acadêmico, pode exercer a função de diretor do Instituto, que se associava à Universidade 
de Frankfurt. O órgão oficial dessa gestão passou a ser a Revista para a Pesquisa Social, com 
modificação importante: a hegemonia era não mais da economia, e sim da filosofia.”  



43 

relacionando alguns de seus membros, podemos citar Max Horkheimer, Theodor W. 

Adorno, Walter Benjamin, Friedrich Pollock, Leo Löwenthal, Herbert Marcuse, Franz 

Neuman, Jürgen Habermas, Axel Honneth, Karl-Otto Apel. É importante ressaltar 

que apesar da atenção da maioria desses pensadores estarem voltada para a 

elaboração de uma crítica ao modo de organização social vigente, que é 

caracterizado pela sociedade capitalista industrializada, e todos os males de que ela 

é responsável, como a miséria, as dificuldades sociais, as guerras, a opressão, não 

existe uma homogeneização ou uniformização do pensamento ou das produções 

intelectuais desses pensadores. Pelo contrário, cada um desses autores 

desenvolveu trabalhos originais e independentes em diversas áreas, como filosofia, 

psicologia, psicanálise, economia, crítica de arte, crítica literária, sociologia, direito, 

ciências políticas. 

Ao invés da existência de um ponto doutrinário que normatize as pesquisas 

da Escola de Frankfurt, o que existe é um núcleo aglutinador em torno de uma ideia 

central, de um programa ou modelo de investigação filosófica e sociológica. Esse 

núcleo aglutinador consiste no que ficou conhecido como “Teoria Crítica da 

sociedade”. O conceito de Teoria Crítica foi uma defesa feita por Horkheimer, em um 

famoso ensaio intitulado “Teoria Tradicional e Teoria Crítica”, onde defende as 

virtudes de um pensamento pós-cartesiano, capaz de romper com o método 

matemático e instaurar-se na vida, engajando-se na transformação da sociedade. 

Nesse ensaio, Horkheimer define a teoria tradicional como aquele modelo de 

investigação cientifica, fundamentada por Descartes e que, consiste no modo de 

investigação utilizado pela ciência moderna experimental, caracterizado pelo método 

lógico-matemático de investigação da natureza. Tal método, com o advento do 

positivismo, foi estendido a todos os aspectos da sociedade, consequentemente às 

ciências sociais e humanas.  

Contrário a esse modelo de investigação, Horkheimer (1975, p. 163) propõe o 

modelo de uma Teoria Crítica, assim definida: 

 
A Teoria Crítica, ao contrário [da Teoria Tradicional], tem como objeto os 
homens como produtores de todas as suas formas históricas de vida. As 
situações efetivas, nas quais a ciência se baseia, não são para ela uma 
coisa dada, cujo único problema estaria na mera constatação segundo as 
leis da probabilidade. Mas também do poder do homem sobre ele. Os 
objetos e a espécie de percepção, formulação de questão e o sentido da 
resposta dão prova da atividade humana e do grau de seu poder. 
(HORKHEIMER, 1975, p. 163) 

 



44 

Portanto, a Teoria crítica da sociedade, tem como objetivo superar o caráter 

puramente descritivo presente na Teoria Tradicional, e engajar-se nesse novo 

modelo de pesquisa que valoriza uma sociedade racional, onde seus membros 

cultivam um comportamento crítico em relação a essa sociedade e seus aspectos 

constitutivos e sobre si mesmos, não se prendendo a nenhum tipo de conhecimento 

que se pretenda sistematizado ou regulador, que coloque em risco a emancipação 

do indivíduo e da sociedade. 

Dessa forma, o que se pretende com a Teoria Crítica não é excluir o método 

científico ou negar o valor da ciência para a sociedade. Pelo contrário, ele é 

necessário desde que se respeitem as particularidades de cada fenômeno 

investigado; desde que não se pretenda universalizar seu método de investigação, 

como vem sendo observado há séculos. É necessário dispensar a noção positivista 

das ciências como detentora da verdade absoluta. Trata-se de compreender a 

realidade como sendo composta de múltiplos vetores de transformação que devem 

ser considerados em todos os seus aspectos, no âmbito de qualquer pesquisa, 

como enfatiza Repa (2011, p. 16) tendo sempre como fio condutor “o interesse pela 

emancipação e por um conhecimento crítico em relação à sociedade e à cultura 

contemporâneas”. Dessa forma, o que foi conceituado como teoria crítica da 

sociedade, servirá de base para as futuras pesquisas feitas pelos membros do 

Instituto de Pesquisa Social, de maneira que suas investigações são delineadas a 

partir desse modo de entender a sociedade, a natureza, o homem, levando-se em 

consideração todos os aspectos particulares inerentes a fenômenos determinados.  

Apesar das inestimáveis contribuições dos pensadores da Escola de Frankfurt 

em tecer uma dura crítica a racionalidade ocidental e seus desdobramentos nos 

últimos dois séculos, algumas críticas lhes são dirigidas pelo fato de que, ao 

promoverem esse desmascaramento da razão, não apresentam uma alternativa de 

reconstrução dessa razão. O próprio Adorno, ao tecer suas críticas sobre a 

instrumentalização da razão, acaba caindo numa aporia, onde creditava a essa 

mesma razão o único caminho para se alcançar a sua emancipação. Como aponta 

Rouanet (1987, p. 335), “A aporia da razão criticando a razão é consciente, e é nela 

que Adorno vê a dignidade e o desespero do pensamento negativo, que não pode 

nem abdicar da razão, nem abdicar diante dela.” Em outras palavras, ao fazer a 

ferrenha crítica à razão ocidental, não se apontou possibilidades viáveis de 

superação dessa problemática. Ainda segundo Rouanet (1987, p. 334), a crítica 



45 

adorniana “É uma crítica aporética, por que utiliza as armas da razão para denunciar 

a razão. ” Essa aporia encontra-se principalmente na ideia de uma Dialética 

Negativa proposta por Adorno, que no entendimento de Rouanet (1987, p. 338), “[...] 

opera com um conceito de razão que a vê ao mesmo tempo opressora e 

emancipatória, e são justamente essas características que definem a razão 

iluminista.”  

Habermas é apontado como integrante de uma terceira geração dos 

pensadores da Escola de Frankfurt. Contudo, não se pode dizer que essa herança 

frankfurtiana é absoluta em todos os seus fundamentos e preceitos teóricos. Tanto 

pela abrangência de temas de sua obra, como pelos percursos metodológicos, 

pode-se afirmar que operou-se um distanciamento de pensamento entre Habermas 

e os primeiros pensadores de Frankfurt. Mas existem, sem sombra de dúvidas, 

aproximações. Como afirma Rouanet (1987, p. 331),  

 
[...] existem em Habermas temas que no fundo são próximos dos grandes 
temas da teoria crítica (Escola de Frankfurt); a denúncia de um mundo 
crescente administrado, a preservação da ideia da utopia – a da 
comunicação ideal – e principalmente a fidelidade ao conceito iluminista de 
maioridade, Mündigkeit, como telos da vida individual e coletiva. 
(ROUANET, 1987, p. 331) 

 

Ao se deparar com a aporia em que caiu a crítica de Adorno à razão 

ocidental, Habermas percebe a necessidade de ampliar a compreensão e 

constituição de um modelo de racionalidade, a fim de oferecer uma possibilidade de 

reconstrução do aspecto crítico e emancipatório da razão. Nesse sentido, no 

entendimento de Rounaet (1987, p. 338), “Habermas tenta transcender esse 

pensamento paradoxal. Opondo ao conceito adorniano uma razão mais ampla, que 

não se baseie mais na relação sujeito-objeto e sim na relação entre sujeitos: a razão 

comunicativa.”  No processo de construção de ideia de uma racionalidade 

comunicativa, Habermas encontrará no pensamento de George Herbert Mead 

importantes contribuições para o que viria se tornar sua Teoria do Agir 

Comunicativo.  

As contribuições meadianas em alguns aspectos do pensamento de 

Habermas, configura uma espécie de aproximação ou guinada da Teoria Crítica em 

relação as ideias centrais do Interacionismo Simbólico. Assim, é necessário 

observar, que tal aproximação seria impensável à luz do pensamento de Adorno, 

Horkheimer, Marcuse entre outros. Isso se configura pelo fato de destes pensadores 



46 

apontarem uma relação estreita entre o pensamento filosófico norte-americano, 

traduzido na forma do Pragmatismo com as teses centrais do Positivismo. Como 

observa Mendonça (2013, p. 367), 

Pragmatismo e teoria crítica são tradições frequentemente pensadas como 
opostas no campo da ciência política. Tal visão é sustentada pelo ceticismo 
da primeira geração de Frankfurt em relação à abordagem norte-americana. 
O próprio Horkheimer associou o pragmatismo ao positivismo, na medida 
em que ambas as perspectivas julgariam que a “tarefa da ciência [era] a 
previsão e a utilidade dos resultados”. A aversão inicial dos frankfurtianos 
está vinculada a uma interpretação do pragmatismo como conformista e 
pouco atento às relações de poder. (MENDONÇA, 2013, p. 367), 

 

Contudo, a aproximação que se verifica das ideias de Habermas, com 

elementos da filosofia americana não se configura uma identificação com o 

Pragmatismo. O que ocorre é a aproximação desse pensador com as ideias de 

Mead, principalmente no tocante a necessidade de superar as aporias intrínsecas da 

filosofia da consciência. Portanto, existe uma aproximação da Teoria Crítica com 

alguns elementos do Interacionismo Simbólico, do qual Mead oferece os alicerces. 

Em Habermas essa descoberta do pensamento de meadeano, resulta de proposta 

de construção de uma racionalidade comunicativa em contraposição a racionalidade 

instrumental que configura o modo de ser da sociedade contemporânea. Como 

destaca Radl Philipp (1996, p. 135),  

 
En realidade la teoria crítica habermasiana parte del interés de la 
emacipación y autorrealización del ser humano como “a priori” antecipando 
las condiciones del sujeito emancipado a través de las condiciones ideales 
del discurso. (RADL PHILIPP, 1996, p. 135), 

 

É importante assinalar que Habermas, seguindo a crítica frankfurtiana 

(principalmente a empreendida por Adorno e Horkheimer) à racionalidade ocidental, 

entende esta como a capacidade de o homem agir e interagir no ambiente no qual 

ele está inserido. Nesse sentido a racionalidade não se resume apenas ao mero 

saber e o modo como acessá-lo, mas define-se a partir de sua estrutura 

argumentativa. Dessa forma, Habermas (1989, pag. 321) entende o agir 

comunicativo como “[...] uma interação mediatizada simbolicamente. Ela se rege por 

normas que valem obrigatoriamente, que definem as expectativas de 

comportamento recíprocas e que precisam ser compreendidas e reconhecidas por, 

pelo menos, dois sujeitos agentes.” 

Assim, o pensamento habermasiano, e mais especificamente, sua Teoria do 

Agir Comunicativo, tem como fundamento dois temas principais que devem de 



47 

imediato serem superados: a filosofia do sujeito (da consciência) e seus resquícios 

metafísicos e a crítica a razão instrumental, que tem seus alicerces no conhecimento 

científico-tecnológico e que predomina hegemonicamente na moderna sociedade 

capitalista industrial.  No Discurso Filosófico da Modernidade (2000), Habermas 

(pag. 414) afirma que “[...] O que está esgotado é o paradigma da filosofia da 

consciência”. Esse esgotamento pode ser entendido pelo movimento feito pela razão 

nos últimos séculos, passando pelo Iluminismo, até a atualidade. De uma razão 

totalizante, que englobava a natureza e a história, onde a vida dos indivíduos e as 

comunidades estavam inseridas, que continha os fins em si mesmas, transformou-se 

numa razão calculista voltada para a probabilidade e para a estatísticas, e que perde 

a sua capacidade de autorreflexão. Como afirma Rouanet (1987, pag. 332): 

 
A razão objetiva, encarnada nas velhas tradições metafísicas e nas 
filosofias da modernidade emergente, permitia escolher fins em si mesmo 
razoáveis, enquanto a subjetiva designa a faculdade do espírito de mobilizar 
os meios mais adequados para atingir esses fins, sem que fossem 
suscetíveis de uma avaliação racional. (ROUANET, 1987, pag. 332): 

 

Em outras palavras, a razão, agora subjetiva31, grande herança do 

Iluminismo, perde completamente sua capacidade de pensar fins e valores, 

transformando-se em mera empiria, colocando-se a serviço do capital e do 

progresso tecnológico.  

Como alternativa para a superação da filosofia do sujeito e do modelo de 

racionalidade instrumental, predominante na sociedade contemporânea, Habermas 

propõe um modelo de razão comunicativa, que substituía a relação sujeito-objeto – 

própria da filosofia da consciência – pela relação do sujeito com outros sujeitos, 

mediada pela linguagem e pela interação. Nesse sentido afirma Habermas (2000, 

pag. 413) “[...] Sugeri naquelas passagens (nas lições sobre o Discurso Filosófico da 

Modernidade) que o paradigma do conhecimento de objetos deveria ser substituído 

pelo paradigma do entendimento entre sujeitos capazes de falar e agir”. Nesse 

modelo de racionalidade comunicativa proposto por Habermas, os indivíduos são 

                                            
31 Essa distinção entre razão objetiva e subjetiva segue a argumentação de Horkheimer presente na 
obra Eclipe da Razão. Para Horkheimer (2002, pag. 11), o que define esse tipo de racionalidade é 
que esta seria “[...] uma faculdade subjetiva da mente. [...] Em última instância, a razão subjetiva se 
revela como a capacidade de calcular probabilidades e desse modo coordenar os meios corretos com 
um fim determinado”. Em oposição ao conceito de razão subjetiva, Horkheimer aponta a ideia de uma 
razão objetiva. Na visão de Horkheimer (2002, pag. 10), “Esta concepção afirmava a existência da 
razão não só como uma força da mente individual, mas também do mundo objetivo: nas relações 
entre os seres humanos e entre as classes sociais, nas instituições sociais, e na natureza e suas 
manifestações”. 



48 

pensados em condição de igualdade e dentro do processo de interação, e que 

mediante a troca de conhecimentos, construíram as bases, não apenas do 

conhecimento e da sociedade, mas da própria personalidade, tendo em vista que no 

processo comunicativo existe uma troca reciproca de informações e de valores. 

Dessa forma Habermas (2000, 414) afirma “[...] no paradigma do entendimento 

recíproco é fundamental a atitude performativa dos participantes da interação que 

coordenam seus planos de ação ao se entenderem entre si sobre algo no mundo”.  

O caminho escolhido por Habermas para construir sua Teoria do Agir 

Comunicativo foi o da interação entre os sujeitos mediante a linguagem, e para ser 

mais específico, tomou como base para sua construção teórica o Interacionismo 

Simbólico de George Herbet Mead. Nesse sentido, afirma Habermas (2012, pag. 07) 

“ Por isso, se alguém pretende liberar a força revolucionária inerente às categorias 

fundamentais da teoria do comportamento e utilizar seu potencial para implodir 

paradigmas, é forçado a retomar à Psicologia Social de G. H. Mead32. ” Habermas 

tenta encontrar na Psicologia Social de Mead, os fundamentos para o funcionamento 

de sociedades complexas, como a contemporânea, como sendo o resultado de um 

agir cooperativo, ou seja, todo o nosso complexo de relações e de produção de 

conhecimentos e significados, tem origem numa situação de interações 

simbolicamente mediadas. Como afirma Radl Philipp (1996, pag. 138), filósofa 

alemã – e orientanda de Habermas -, “Todo o sistema teórico conceitual da Teoria 

do Agir Comunicativo de Habermas está baseado nos fundamentos do 

Interacionismo Simbólico de G. H. Mead.” 

Ao partir da ideia que todas as relações humanas são sociais e que, 

categorias como razão, conhecimento, mente e consciência se constituem a partir 

dessas relações, Mead identifica a Linguagem como elemento que permite essa 

constituição intersubjetiva dos sujeitos e da sociedade. Sobre a importância da 

linguagem nos processos interativos, Mead (2010, p. 80) destaca que “A importância 

crítica da linguagem no desenvolvimento da experiência humana reside no fato de 

                                            
32 A Psicologia Social de Mead contribui de forma significativa para compreender outras 
possibilidades de relação do sujeito consigo mesmo e com os outros. Como aponta Dalbosco (2010, 
pag. 224), “Além disso, a contribuição de Mead na superação das aporias do modelo reflexivo da 
autoconsciência reside no fato de ele ter mostrado, com seu interacionismo simbólico, uma 
possibilidade do eu (autoconsciência) sair de si mesmo. Ou seja, ao desenvolver a capacidade de 
produzir e empregar símbolos significantes, o indivíduo assume o papel do outro, condição que Mead 
também considera indispensável para que o indivíduo possa construir a si mesmo”.  



49 

que o estímulo é de tal natureza que pode interferir na pessoa que fala da mesma 

maneira como interfere no outro.”  

Essa atitude de nos vermos como os outros nos veem, e vice-versa, torna-se 

o ponto de partida para a construção de linguagem de símbolos, que por sua vez, 

será o elemento central na construção de sentidos e significados, construídos numa 

dimensão intersubjetiva. Nota-se que para Mead, a ideia de uma consciência 

individual, ao molde cartesiano, sem relação nenhuma com o contexto social e com 

as experiências dos sujeitos, não tem nenhum sentido. Essa construção de sentidos 

e significados coletivos, numa matriz intersubjetiva, possibilita o surgimento daquilo 

que Mead chama de “comunicação consciente. ” 

O caminho do Interacionismo Simbólico, escolhido por Habermas, para 

fundamentar seu Agir Comunicativo, não consiste num emaranhado de conceitos 

filosóficos e linguísticos. Pelo contrário, a escolha pela análise da relações e inter-

relações, está diretamente ligada a seu percurso de vida, com afirma Dutra (2009, p. 

305): 

A experiência cirúrgica fê-lo experimentar a dependência em relação aos 
outros. Nesse particular, mais tarde, segundo ele, a natureza social da 
humanidade se tornou tema de reflexão, passando a conceber o homem, a 
partir de Aristóteles, como um animal que vive num espaço público. 
(DUTRA, 2009, p. 305) 

 

A importância que Habermas concebe ao processo de construção das 

relações interpessoais, das normas dos valores morais e sociais e a necessidade de 

compreender esse processo é bastante evidente. O que é negligenciado, na maioria 

das vezes, é a força que a ideia de intersubjetividade, própria do pensamento G. H 

Mead, faz-se presente no pensamento habermasiano. O próprio Habermas, deixa 

claro em várias situações, a relevância do pensamento meadano para sua produção 

teórica. Nessa linha de raciocínio afirma Habermas (2012, pag. 45) “ [...] Mead se 

interessa pela construção complementar do mundo subjetivo e do mundo social, 

como também pela gênese do si mesmo e da sociedade, a partir do contexto de 

uma interação mediada pela linguagem e regida por normas”.  

 

3.3 AS PREMISSAS DO INTERACIONISMO SIMBÓLICO: PERSPECTIVAS PARA 

O EXERCÍCIO DO FILOSOFAR 

 



50 

Iniciaremos pela análise dos conceitos de interacionismo simbólico, presente 

no pensamento de George Herbert Mead. Em alguns momentos será feito o diálogo 

com o pensamento de Jürgen Habermas e a sua Teoria do Agir Comunicativo. Na 

tentativa de buscar caminhos para a elaboração e aplicação de uma metodologia de 

ensino de filosofia no Ensino Médio, que será norteada pela construção e 

participação coletiva dos envolvidos (estudantes e professor), onde as experiências 

individuais, os valores morais, o contexto social, os significados construídos e 

reconstruídos pelos atores envolvidos no processo, serão levados em consideração 

para a criação da referida metodologia. Nesse sentido, optou-se pela abordagem 

teórica do Interacionismo Simbólico, que como afirma Dalbosco (2017, p. 629) 

implica em entender “[...] a ação humana compreendida como interação mediada 

simbolicamente para pensar a educação como um processo de reconhecimento 

recíproco[..].” Deve-se a Herbert Blumer a apresentação do conceito de 

Interacionismo Simbólico ao campo das teorias sociais e da filosofia, muito embora 

seus fundamentos tenham sido construídos pelo professor de Blumer, George 

Herbert Mead. Como afirma o próprio Blumer (1980, p. 125),  

 
Devemos a George Herbert Mead a mais penetrante análise da interação 
social [...] Mead identifica duas formas ou níveis de interação social na 
sociedade humana. Refere-se aos mesmos como “a conversação dos 
gestos” e “o uso de símbolos significantes”, que neste ensaio serão 
denominados “interação não simbólica” e “interação simbólica”, 
respectivamente. (BLUMER, 1980, p. 125) 

 

Portanto, apesar de Mead não utilizar especificamente o conceito de 

Interacionismo Simbólico, como afirma Medeiros (2016, p. 32), a ênfase de seus 

estudos “da consciência, da ação, da interação do processo da formação humana”, 

contribui para a construção do conceito anos mais tarde apresentado por Blumer. 

Como pondera Medeiros (2016, p. 87), “Assim, pode-se compreender que o 

pressuposto introdutório do Interacionismo simbólico inicia com Mead e a 

sistematização do nome, princípios e perspectivas foram delineados por Herbert 

Blumer.”  

Uma vez que, as interações sociais são pontos fundamentais na perspectiva 

do Interacionismo Simbólico, cumpre destacar que essas interações ou relações 

sociais não se configuram como simples relações mecânicas, causa e efeito, nem 

tampouco se constituem como regras ou parâmetros gerais pré-estabelecidos. Pelo 

contrário, as interações sociais definem-se como processos contínuos, dinâmicos, 



51 

com influências mútuas e em constante transformação. Como afirma Joas (1999, p. 

130),  

O caso prototípico é o das relações sociais em que a ação não adota a 
forma de mera transferência de regras fixas em ações, mas em que as 
definições das relações são, recíproca e conjuntamente, propostas e 
estabelecidas. Assim, as relações socais são vistas, não como algo 
estabelecido de uma vez por todas, mas como algo aberto e subordinado ao 
reconhecimento contínuo por parte dos membros da comunidade. (JOAS, 
1999, p. 130) 

 

Blumer (1980, p. 119), ao definir o conceito de Interacionismo Simbólico, 

aponta algumas premissas básicas para a sua fundamentação: 

 

A primeira premissa é a de que os seres humanos agem em relação às 
coisas com base nos significados que as coisas têm para eles (...) A 
segunda premissa é a de que o significado destas coisas origina-se na, ou 
resulta da, interação social que uma pessoa tem com as demais. A terceira 
premissa é a de que esses significados são controlados em um processo 
interpretativo e modificados através desse processo, que é utilizado pela 
pessoa para lidar com as coisas com as quais se depara. (BLUMER, 1980, 
p. 119) 

 

Essas “coisas” que os seres humanos agem de acordo com o significado que 

lhe são apresentados, ou mais especificamente, que são construídos pelos sujeitos, 

referem-se a qualquer fenômeno ou coisa que o ser humano pode observar ou 

definir dentro de suas experiências. Como destaca Blumer (1980, p. 11),  

 
Tais elementos (ou coisas) abrangem tudo o que é possível o homem 
observar em seu universo – objetos físicos, como árvores ou cadeiras; 
outras pessoas, como mães ou balconistas; categorias como seres 
humanos, como amigos ou inimigos; instituições como escolas ou o 
governo; ideais norteadores, como independência individual ou 
honestidade; atividades alheias, como ordens ou solicitações de outrem -, 
além das situações com que o indivíduo se depara em seu dia a dia. 
(BLUMER, 1980, p. 11) 

 

Portanto, o ser humano em vivências cotidianas, em seus processos 

interativos, suas experiências corriqueiras orientam suas ações e relações de acordo 

com os significados que tais ações apresentam para ele. 

Ainda sobre os fundamentos do Interacionismo Simbólico, Blumer (1980, p. 

123), afirma que, 

O interacionismo simbólico fundamenta-se em uma série de conceitos 
básicos, ou “imagens-raiz", como preferimos denominá-los. Tais imagens-
raiz referem-se à e descrevem a natureza dos seguintes problemas: grupos 
ou sociedades humanas, interação social, o homem como agente, atividade 
humana e conjugação das linhas de ação. Tomadas em conjunto, tais 
imagens-raiz representam a maneira pela qual o interacionismo simbólico 
considera a sociedade e o comportamento humano, constituindo' nossa 
estrutura de estudo e análise. (BLUMER, 1980, p. 123) 



52 

 

Além das premissas apontadas por Blumer, a professora Rita Radl Philipp, 

apresenta mais dois pontos importantes a respeito dos estudos sobre o 

Interacionismo Simbólico. Para Radl Philipp (1996, p. 104) a tradição do 

Interacionismo Simbólico de ser per compreendida, 

[...] que o Interacionismo simbólico não é uma tradição uniforme e não 
podemos considerar uma escola ou teoria no sentido estrito; o outro ponto 
aborda uma linha teórica que segue as premissas básicas de George 
Herbert Mead, cujos pontos principais das análises da realidade social não 
constituem objetos expressos das reflexões dos enfoques fenomenológicos. 
(PHILIPP, 1996, p. 104) 

 

Ainda sobre as premissas de Blumer apontadas anteriormente, mais 

especificamente a segunda e a terceira premissas, respectivamente, apontam para o 

modo como os significados das “coisas” são construídos no âmbito das interações 

sociais, num processo de cooperação, de construção e reconstrução continua, no 

seio das experiências dos sujeitos no seu lugar de pertença.  

A afirmação de Blumer (1980, p. 11) que “o significado destas coisas origina-

se na, ou resulta da, interação social que uma pessoa tem com as demais”, implica 

dizer que ideias, conceitos, valores, só se constituem no contexto das interações 

sociais, ou seja, não carregam nenhum valor ou significação anterior à interação 

entre sujeitos. Como defende Blumer (1980, p. 121), a perspectiva do Interacionismo 

Simbólico, 

[...] considera que o significado é produzido a partir do processo de 
interação humana. Para um indivíduo, o significado de um elemento nasce 
da maneira como outras pessoas agem em relação a si no tocante ao 
elemento. Todas as suas ações preocupam-se em defini-lo para o indivíduo. 
Dessa forma o interacionismo simbólico considera os significados produtos 
sociais, criações elaboradas em e através das atividades humanas 
determinantes em seu processo interativo. (BLUMER, 1980, p. 121) 

 

A argumentação de Blumer encontra fortes elementos no pensamento 

meadiano. Isso pelo fato de que Mead vai defender que o indivíduo começa a criar 

significado para suas ações no contexto do diálogo de gestos significantes, ou seja, 

a linguagem que é a base para a comunicação e para as interações sociais. Como 

afirma Mead (2010, p. 84) “Quando falamos do significado do que estamos fazendo, 

estamos concretizando a resposta de que estamos prestes a executar um estímulo 

para a nossa ação.” Para Mead (2010) o significado consiste em algo que existe de 



53 

forma objetiva, como uma relação entre certas fazes de um ato social.33 Portanto, ao 

assumir que o sentido e o significado de ideias, valores, normas ou conceitos, são 

construídos socialmente, deve-se entender que só se é possível haver significado 

numa determinada ação ou ato social, se tal significado for validado pelos sujeitos 

envolvidos na ação. Na concepção meadiano (2010), a construção de um significado 

se dá na forma de um tripé, onde se tem em um organismo, que define o gesto do 

primeiro sujeito, o segundo organismo, responsável pelo segundo gesto e num 

terceiro lugar encontra-se o ato social, que corresponde ao espaço onde se dão tais 

interações. Tal interação se dá em termos de ajustamento de ações. Nesse sentido 

afirma Mead (2010, p. 90), 

 
Quer dizer, os objetos são constituídos em termos dos significados dentro 
do processo social da experiência e do comportamento, por meio de 
ajustamentos mútuos de resposta ou atos de vários organismos individuais 
envolvidos no processo uns com os outros, um ajustamento que se tornou 
possível por meio de uma comunicação que assume a forma de um diálogo 
de gesto nas formas preliminares desse processo e de linguagem, nos 
posteriores. (MEAD, 2010, p. 90) 

 

Ainda sobre a natureza triádica do significado de um gesto, num determinado 

ato social, Blumer (1980, p. 126) defende que, 

 
[...] pode-se verificar que o significado do gesto percorre três caminhos (a 
natureza triádica do significado de Mead): significa o que a pessoa para 
quem é destinado deve fazer o que a pessoa que o apresenta tenciona 
realizar, é a ação conjunta originada da articulação dos atos de ambos. 
Desta forma à guisa de um exemplo, a ordem de um ladrão à sua vítima 
para erguer as mãos constitui (a) indicação do que a vítima tem de fazer, (b) 
indicação do que o ladrão planeja executar, isto é, tirar o dinheiro da vítima 
e (c) indicação do ato conjunto em formação, no presente assalto. 
(BLUMER, 1980, p. 126) 

 

É necessário observar que, em qualquer ato social, se uma dessas fases 

(interação triádica) não for observada, não se pode afirmar que houve significado ou 

comunicação consciente. Como acentua Blumer (1980, p. 126), “ Se porventura 

houver confusão ou mal-entendido no decurso de qualquer uma destas três linhas 

de significado, a comunicação não se efetiva, impede-se a interação e bloqueia-se a 

feitura do ato conjunto. ” 

                                            
33 "Ato social pode ser definido como aquele em que a ocasião ou estímulo que libera um impulso é 
encontrado no caráter ou conduta de uma forma viva que pertence ao ambiente próprio a essa forma 
viva da qual é o impulso. Entretanto, desejo restringir o ato social à classe de atos que envolve a 
cooperação de mais de um indivíduo, e cujo objeto, definido pelo ato, no sentido de Bergson, é um 
objeto social. (MEAD, 2010, p. 18) 



54 

Portanto, sentido e significados nas experiências dos sujeitos, na perspectiva 

meadiano, são formulados em termos de resposta e de ajustamento. Por isso seu 

caráter interativo e intersubjetivo. Assim, as ações humanas e seus respectivos 

significados, não constituem um simples processo imitativo de assimilação e 

transmissão de valores e significados. Como defende Carreira da Silva (2009, p. 

173), “Muito mais importante [...], é o fato de que, quando um organismo age, sua 

conduta tem o significado implícito de uma determinada resposta a outro organismo. 

” Logo, a comunicação (sentido e significado) entre os seres humanos, surgiu num 

processo de cooperação, onde um sujeito elabora sua resposta numa determinada 

situação com vistas ao gesto do outro sujeito. Assim, de acordo com Mead (2010, p. 

91), os objetos e seus significados são “Constituídos no seio do processo social da 

experiência pela comunicação e por mútuos ajustamentos de comportamentos. ”  

Podemos afirmar, então, que o processo de elaboração de sentidos e 

significados na vida dos sujeitos se dá somente, no contexto das interações sociais 

e que, constituem o ponto de partida para construção de um processo comunicativo 

que possibilita a compreensão dos diversos tipos de ações e objetos que fazem do 

contexto das inúmeras formas de organização social. E tal processo de 

compreensão se dá somente, não âmbito da tomada de papeis entre os sujeitos que 

determinam a si mesmo e a outra pessoa. É pela comunicação (linguagem) que o 

ser humano cria o mundo e lhe dota de sentido. Como afirma Casagrande (2012, p. 

37-) 

 
Para que exista comunicação, em qualquer atuação linguística é 
fundamental um processo de compreensão. Ou seja, é necessário que cada 
um entenda o que disse e, ao mesmo tempo, sinta-se afetado pela 
mensagem proferida do mesmo modo que essa mensagem afeta os 
receptores. A comunicação consiste, portanto, no princípio básico de 
organização da comunidade humana e do processo de individuação. [...] A 
comunicação responde pelo sentido da organização social de um grupo 
humano específico e, ao mesmo tempo, pelo caráter ético das ações dos 
diversos indivíduos sociais. [...]A comunicação cria mundo, visto que o 
mundo é construção simbólica, criação comum na linguagem e no 
entendimento recíproco. A sociedade dota o mundo de significado. A 
comunicação faculta às diversas sociedades formas de organização 
específicas e, aos seus integrantes, atitudes coerentes às circunstâncias 
sociais e históricas nas quais estão inseridos e implicados. Além disso, 
através da comunicação, os homens adquirem a capacidade de organizar 
simbolicamente as mais distintas condutas possíveis. Ou seja, mediante a 
comunicação é possível que os diversos seres humanos, tanto 
individualmente, quanto em comunidade, articulem as próprias ações e, ao 
mesmo tempo, levantem pretensões em relação às condutas recíprocas. 
(CASAGRANDE, 2012, p. 37-) 

 



55 

Para Mead, portanto, e para a perspectiva teórica do Interacionismo 

Simbólico, o ser humano se constitui e se define em sua dimensão social e no 

espaço de suas experiências e ações, tudo possibilitado por um processo de 

comunicação simbolicamente mediada, que permite a construção do 

comportamento, da identidade, da consciência e da inteligência (racionalidade) 

humana.  Nas palavras de Mead (2010, p. 399) “O homem é uma criatura racional 

por que é uma criatura social. ” Por isso, para Mead, não é possível falar em mente, 

consciência ou inteligência em termos apriorísticos, ou seja, fora da dimensão 

interativa e linguística, como afirma Mead (2010, p. 58) “A existência da mente ou 

inteligência só é possível em termos de gestos como símbolos significantes”. Pois, é 

justamente nas interações sociais que os sujeitos se propõem a adotar a atitude do 

outro na constituição de seu comportamento, valores, regras ou conceitos. Dessa 

forma, afirma Mead (2010, p. 58), “E, e todas as conversas externas de gestos 

(entre diferentes indivíduos) ou internas (da pessoa consigo mesma), a consciência 

individual do conteúdo e do fluxo do significado depende de o indivíduo adotar, em 

relação a seu próprio gesto, a atitude do outro”. Tal processo, só é possível num 

contexto social, interativo e intersubjetivo. 

 

3.4 O INTERACIONISMO SIMBÓLICO E SUAS CONTRIBUIÇÕES PARA 

FILOSOFIA E A EDUCAÇÃO. 

 

Como foi demonstrado até o momento, não se pode compreender o 

Interacionismo Simbólico fora das relações sociais, das interações entre os sujeitos, 

de uma linguagem de gestos significantes que possibilite a construção de 

significados, de compreensão nas experiências cotidianas. Nesse sentido, não se 

pode negar que tais fundamentos sociais estejam dissociados nos processos 

educativos. Pensar a educação em Mead34 e em Habermas35 é pensar a ação 

                                            
34 É importante observar que apesar de Mead discutir a problemática da Educação, nunca chegou de 
fato a elaborar ou publicar uma obra contemplando essa temática. O tema da educação encontra-se 
em artigos e aulas ministradas na Universidade de Chicago e anotada pelos seus alunos.  
35 Habermas não esboça em sua produção teórica uma análise sobre a educação ou escola 
propriamente dito. O que se faz, são análises da educacionais fundamentadas em seu pensamento. 
Como afirma Bannell (2006, p. 15), “Cabe aqui observar mais um esclarecimento: a aplicação do 
pensamento de Habermas para prática pedagógica na escola é um caminho cheio de armadilhas e 
dificuldades. Que eu saiba, o próprio Habermas nunca escreveu nada sobre a escola [...]. Os únicos 
textos dele sobre instituições de ensino são análises das funções da universidade na sociedade 
contemporânea [...]. ” 



56 

educativa como uma ação essencialmente social. E que o ambiente escolar deve ser 

compreendido a partir do contexto das experiências sociais, históricas, econômicas 

e políticas dos diversos atores que fazem o espaço escolar. Tal contexto deve ser 

orientado pela prática do diálogo e das relações interativas entre os sujeitos que 

constituem a comunidade educativa. É importante observar que um dos pontos que 

merecem uma significativa atenção é o modo como são resolvidos os problemas ou 

conflitos (individuais ou sociais, objetivos ou subjetivos), que se fazem presentes no 

cotidiano de todos os sujeitos. Nessa perspectiva, Casagrande (2012, p. 78), 

 
[...] faz-se necessário, entre outros elementos: criar espaços e instâncias de 
comunicação sem coação; optar pelo agir comunicativo, mesmo que 
tenhamos consciência de que é impossível agir o tempo todo visando ao 
entendimento e  à justificação  racional  das  falas  e  ações;  aderir  ao  
discurso  racional  como  modo  de  elucidação  dos problemas  oriundos  
do  mundo  objetivo,  social  e  subjetivo;  organizar  processos  de 
aprendizagem  com  vistas  ao  acréscimo  de  racionalidade  e  ao  
aumento  da  competência comunicativa dos atores sociais; promover 
processos de individuação social sob a perspectiva do agir comunicativo e 
da interação. (Casagrande, 2012, p. 78) 

 

A proposta para resolução de problemas do cotidiano, com base na 

inteligência como na solução de problemas ou pelo agir comunicativo de Habermas, 

passa pela necessidade de construção de uma proposta de relacionamento comum 

entre os diversos sujeitos ou atores sociais, alicerçada pelo diálogo aberto e sem 

coerção, onde todos têm a possibilidade de apresentar e defender seus argumentos, 

resultando desse processo a construção de valores morais e sociais coletivos. 

Nesse sentido, defende Polli (2013, pag. 18), 

 

A ação comunicativa se fundamenta num processo de cooperação e 
interpretação entre os participantes de um debate, que se referem ao 
mundo objetivo, ao mundo social e ao mundo subjetivo, tentando coordenar 
suas ações, combinar planos de ação e se capacitar a agir num processo 
dialético em que se consideram os planos da realidade como absolutos, 
mas que comportam a possibilidade de uma efetiva comunicação que 
escapa às determinações do sistema. (POLLI, 2013, pag. 18) 

 

Consiste, portanto, numa ideia de educação que possibilite a quebra das 

correntes de um modelo educacional marcadamente tecnocrata, que direciona o 

sujeito, única e exclusivamente para formação de mão de obra, visando sanar as 

demandas oriundas de uma sociedade orientada pelos interesses do capital. Tal 

modelo de educação apenas acentua as desigualdades sociais e divisão de classes. 



57 

Mead tece uma crítica ferrenha ao modelo de educação planejado e financiado pela 

indústria nos Estados Unidos. Como afirma Carreira da Silva (2009, p. 194), 

 
Nas levas de imigrantes que acorreram à Chicago naquela época, as 
indústrias encontram a solução para suas necessidades: os “capitães da 
indústria” viram na educação técnico industrial a única forma de prover 
treinamento profissional para as classes trabalhadoras, já que as faculdades 
e universidades de artes dedicavam-se à formação das classes altas da 
sociedade. (CARREIRA DA SILVA, 2009, p. 194) 

 

Nesse sentido, um sistema educacional de ensino, seja público ou privado, 

não deveria ser planejado, orientado e financiado com base em orientações 

exclusivamente mercadológicas (empresas, indústrias, bancos e o próprio Estado 

etc.), pelo simples fato de que tais setores apenas tinham o interesse de resolver 

seus problemas de formação de mão de obra, negando uma educação mais ampla 

que possibilitasse aos sujeitos um olhar mais crítico e contestador de sua própria 

situação individual e social. Um sistema que aprofundava a divisão social de classes 

e que é fundamentado unicamente por razões técnico-instrumentalistas, reflexo de 

sociedade cientificista e capitalista. Mais de cem anos depois, as ideias de Mead 

permanecem atuais e significativas, principalmente no contexto educacional 

brasileiro dos últimos três anos. Uma proposta educacional para o exercício pleno da 

cidadania, para enfrentar e resolver os problemas do cotidiano, sejam eles, morais 

ou materiais, eis a ideia de Mead para educação. Como salienta Carreira da Silva 

(2009, p. 195), para Mead, 

A escola é o mais importante instrumento de que dispõe uma comunidade, 
se ela realmente quiser dotar seus jovens das aptidões cognitivas e morais 
necessárias para o exercício esclarecido da cidadania. Um cidadão atuante 
é um indivíduo capaz de enfrentar com racionalidade os problemas sociais, 
de levar em consideração todos os valores em jogo e de ser capaz de 
reconstruir essa situação problemática transcendendo a ordem específica 
que vive. (CARREIRA DA SILVA, 2009, p. 195) 

 

Como afirma Habermas (2000, p. 414) “[...] no paradigma do entendimento 

recíproco é fundamental a atitude performativa dos participantes da interação que 

coordenam seus planos de ação ao se entenderem entre si sobre algo no mundo”. 

Essa construção coletiva de soluções que envolve os conflitos inerentes a 

comunidade é essencial para o desenvolvimento de um modelo de educação crítica, 

emancipatória e dialógica. Ou como defende Radl Philipp (1996, p. 129-130) “o 

objetivo final do agir comunicativo reside no mesmo conceito, a resolução de 



58 

problemas práticos da vida, ao mesmo tempo que, através deles, são criados os 

conteúdos de significados e objetos de nossa atuação social” 

O lugar da filosofia, num sistema educacional de uma sociedade que é 

orientada, quase que exclusivamente, pela lógica capitalista e técnica na produção 

de conhecimento36, seria oferecer saberes e possibilidades que norteassem a sua 

vida para uma análise e compreensão de suas próprias ações, valores, 

conhecimentos, e que possibilitasse a construção de uma postura autônoma, crítica, 

dialógica e emancipatória37 perante aos valores e conhecimentos constituídos pela 

sociedade na qual está inserido. Habermas enfatiza a necessidade de um novo 

modelo de racionalidade a partir da análise do fenômeno da “dominação 

tecnocrática”, onde os sujeitos não encontram espaço para o diálogo, para a 

reflexão ou análise crítica do próprio contexto, de suas ações e valores. Segundo 

Habermas (2006 b, p. 75),  

 
A implantação moral de uma ordem sancionada e, assim, da ação 
comunicativa que se orienta por um sentido linguisticamente articulado e 
que pressupõe a interiorização de normas, é dissolvida numa amplitude 
cada vez maior por modos de comportamento condicionados, enquanto as 
grandes organizações como tais se apresentam com a estrutura da ação 
racional dirigida a fins. (HABERMAS, 2006 b, p. 75) 

 

Um dos grandes desafios de uma proposta de ensino de filosofia, que seja 

norteada pelo seu aspecto crítico e emancipatória é superar essa ideia, bastante 

enraizada de uma “ação social dirigida a fins” que retira do sujeito a capacidade de 

colocar sob suspeita os saberes e valores que orientam sua vida.  Dessa forma, ao 

enfatizar o papel da filosofia como um conhecimento transdisciplinar, presente nas 

relações interativas entre os sujeitos e consolidada pelo diálogo aberto e livre, 

                                            
36 A respeito de uma teoria crítica para a educação, Radl Philipp (1991, pag. 58), assinala que “Em 
definitiva, la conceptualización teórica referida se opone a unos conceptos técnico-instrumentalistas 
que habitualmente son defendidos por um enfoque científico empirista y que parten unicamente de 
intenciones educativas por parte do educador, negando que el educando como sujeito tambien 
pretende realizar sus intenciones ek em las situaciones educativas. Em este sentido, cabe señalar 
que las intenciones educativas que desprenden de una conceptualización técnica del processo 
educativo, em aplicacón de la precisíon habermasiana de las acciones técnicas, serían claramente 
classificables como inteciones unilaterales”.  
37 Os conceitos de autonomia, crítica e emancipação no contexto de uma proposta educativa estão 
alinhados com a perspectiva da teoria hermenêutica-crítica frankfurtiana. Nesse sentido, Radl Philpp 
(2014, pag. 157), defende que “Volviendo a la meta de la autonomía/emancipación como objetivo por 
excelencia de las acciones educativas en cuanto procesos sociales que son, tal meta requiere una 
precisión importante que apunta al hecho de que el constructo conceptual de la emancipación o la 
autonomía del sujeto se opone a cualquier definición unilateral de la misma meta, (a esta cuestión 
remite, como vimos con anterioridad, la propia conceptualización habermasiana de la Racionalidad 
Comunicativa), y por tanto del proceso educativo que contemple meramente intenciones 
unidimensionales por parte de los agentes educativos (institución, profesorado,etc.).” 



59 

pretende-se oferecer a filosofia o papel de mediadora entre os diversos tipos de 

saberes, e guardiã dos aspectos racionais, críticos e emancipatórios do 

conhecimento. Portanto, caberia a filosofia, fornecer os saberes e pressupostos 

necessários para a identificação, compreensão e construção de solução para 

problemas que surgem no cotidiano de sujeitos e permeia todas as sociedades. 

Como propõe Shook (2002, p. 138),  

 
O aprendizado não é mero conjunto de funções psíquicas. A forma mais 
importante de aprendizado, essencial para o progresso da inteligência 
humana, é aquela que se esforça deliberadamente em desenvolver as 
etapas do aprendizado, algo que ocorre somente durante o ato afetivo da 
solução de um problema. (SHOOK, 2002, p. 138) 

 

Portanto, a educação para solução de problemas não se revela como um 

simples processo mecânico que adestra os sujeitos para conjuntos previsíveis de 

situações problemáticas que podem ocorrer do cotidiano dos sujeitos. Pelo contrário, 

como afirma Shook (2002, p. 139), “A solução de problemas, quando bem-sucedida, 

às vezes adiciona novos fatos às crenças de uma pessoa e às vezes adiciona novas 

habilidades ao conjunto de habilidades de uma pessoa. ” Dessa forma, uma 

proposta de ensino de filosofia, voltada para a solução de problemas, possibilita aos 

sujeitos a possibilidade de construir e reconstruir uma série de valores, 

conhecimentos e habilidades essenciais ao sujeito no convívio social.  

Orientado pelo contexto de busca por uma prática educativa que estivesse 

alinhada com a resolução de problemas e adversidades do cotidiano escolar e social 

e que fosse levado em consideração a diversidade de saberes envolvidos nos 

processos formativos dos indivíduos, a presente pesquisa desenvolverá um projeto 

de Ação Educativa intitulado “Educação emancipatória e formação social do sujeito: 

desafios e perspectivas do Agir Comunicativo nas interações sociais na Escola 

Estadual Joaquim de Medeiros em Cruzeta-RN.” A partir dos fundamentos teóricos 

do Interacionismo Simbólico e do Agir Comunicativo, pretende-se propor um 

caminho para aulas de Filosofia que, na compreensão de Marcondes (2008, p. 65), 

“Deve-se então partir da realidade destes estudantes, de seu contexto, de sua 

experiência de vida, de suas inquietações. É preciso ser sensível a seus dilemas e 

interesses. ”  

  



60 

4 A FORMAÇÃO SOCIAL DO SUJEITO E A IDENTIDADE FILOSÓFICA 

DOCENTE: PERSPECTIVAS LEGAIS E O RECONHECIMENTO DA FILOSOFIA 

NO ENSINO MÉDIO 

 

4.1 O ENSINO DE FILOSOFIA E A RESOLUÇÃO DE PROBLEMAS: 

INTELIGÊNCIA REFLEXIVA  

 

O grande desafio de qualquer instituição de educação é superar o descrédito 

que envolve a educação escolar em nossa sociedade, independentemente do lugar 

que o indivíduo ocupa nesse processo. Torna-se necessário promover uma 

reconstrução do valor social e cultural pertencente à escola, dos pressupostos que 

norteavam a vida dos indivíduos e do lugar da educação escolar na busca por 

reconhecimento social. Nesse sentido, caberá à filosofia orientar esse resgate a 

essa reconstrução de valores que norteiam e fundamentam a educação. Nesse 

caso, esse movimento pode ser compreendido, como afirma Japiassu (apud 

MEDEIROS, 2010, p. 17) através do conceito de práxis que é “usada para designar 

uma relação dialética entre o homem e a natureza, na qual o homem, ao transformar 

a natureza com o seu trabalho, transforma a si mesmo.” O ensino de filosofia, ou o 

conhecimento filosófico, que norteará essa construção de uma prática educativa 

ética e resiliente, não se apresentará como um saber messiânico ou redentor, não 

ocupará um lugar privilegiado em relação a outros saberes. Pelo contrário, dada a 

sua característica crítica e contestadora, a filosofia ocupará uma posição de 

transdisciplinaridade. Como afirma Medeiros (2010, p.17), “Assim para a promoção 

da resiliência no espaço escolar é inserido a filosofia na escola como possibilidade 

de desenvolver uma práxis transdisciplinar, superando saberes ‘fragmentados, 

compartimentados entre disciplinas”, ainda nas palavras de Medeiros (2017, p.17) 

sempre buscando observar que “a filosofia pode através do exercício do filosofar, 

das reflexões, dos questionamentos despertar nos educadores, educandos uma 

reforma de pensamento. ” Assim, o ensino de filosofia numa perspectiva 

transdisciplinar e resiliente, busca romper com modelo secular de educação, que é 

baseado numa espécie de segregação entre os diversos saberes e atores que 

compõe o processo educativo.  

Essa necessidade de compreender a educação a partir das relações sociais, 

numa perspectiva interativa e de construção coletiva, encontra fundamentação do 



61 

pensamento de Mead. Para ele, o indivíduo e seus diversos elementos constitutivos, 

só tem sentido, ou só podem ser compreendidos, no âmbito das relações sociais, 

em outras palavras, o indivíduo (aspectos subjetivos) e sociedade (relações 

objetivas), não podem ser pensados separadamente. Na ideia de Mead o sujeito é o 

resultado das relações sociais e interativas na qual ele está inserido, Casagrande 

(2014, p. 13-14) afirma que “Para Mead, a mente, a consciência e o self são 

constituídos na convivência social e estruturam-se simbolicamente, numa matriz 

intersubjetiva.” Corroborando a tese da “indissociabilidade entre sujeito e sociedade” 

na visão mediana, Casagrande (2014, p. 29-30) diz que  

 
Entendemos, portanto, que uma das mais importantes implicações da teoria 
psicossocial de Mead centra-se no reconhecimento de que nós somos 
inscritos numa matriz (matrix) intersubjetiva, numa espécie de rede de 
relações e de interações a partir da qual emerge a consciência, a identidade 
individual e um mundo de sentidos, produtos ou efeitos da interação social. 
(CASAGRANDE, 2014, p. 29-30) 

 

A visão meadiana de interdependência, de interação entre sujeitos, tem um 

impacto direto na sua compreensão sobre o papel da educação na sociedade 

moderna e da dimensão interativa que permeia os processos formativos.  

As concepções de Mead que envolvem a formação social do sujeito, no 

campo das interações sociais, apresenta-se como uma nova possibilidade de 

compreensão de pensar a educação para além da simples reprodução de 

conhecimentos necessários aos indivíduos, sem levar em consideração as suas 

aptidões, o seu contexto social e cultural, levando em consideração apenas uma 

formação tecnicista orientada para o mundo do trabalho (Mead não nega a 

importância da formação para o trabalho) que reduz o sujeito a uma espécie de 

receptor de informações, muitas das vezes distante do seu contexto de vida. 

A partir do século XIX, o modelo de educação, principalmente, no período da 

infância, começa a ser analisado sob um olhar que possa privilegiar as 

especificidades dessa etapa da vida do sujeito, suas relações sociais, culturais, suas 

estruturas cognitivas, suas relações na tentativa de romper com o modelo mecânico 

de transmissão de conhecimento baseado apenas na mera reprodução de 

informações. A escola, vista pela tradição como um ambiente disciplinador e 

formador, sem espaço para diálogo, troca de experiências ou de construção de uma 

reflexividade, é compreendida por Mead, segundo Casagrande (2014, p. 82) com um 

espaço “privilegiado enquanto espaço e tempo de socialização, de interação e de 



62 

formação ou desenvolvimento das estruturas do eu.”  Mead tece duras críticas ao 

modelo escolar norte-americano de sua época, justamente pela sua estrutura 

engessada e orientada para a uma educação industrial e com viés economicista. 

Como afirma Casagrande (2014, p. 82-83) 

 
De modo geral, Mead criticou o modelo escolar tecnificado e hermético de 
sua época porque não explorava adequadamente o potencial das 
dimensões interativa, lúdica e estética como instâncias formativas. Essa 
crítica expôs um problema recorrente na sociedade americana do início do 
século XX e ainda presente hoje em algumas de nossas escolas, a saber: a 
noção de que as ações escolares podem ser compreendidas sob a 
perspectiva das ações do trabalho industrial. (CASAGRANDE, 2014, p. 82-
83) 

 

Para Mead, os modelos educacionais, devem levar em consideração todos os 

aspectos que se fazem presentes na formação social do sujeito, e não apenas o 

aspecto da formação para o trabalho, que tem sua importância, mas não pode ser 

resumido a esta. O argumento da busca por melhoria nas condições materiais de 

existência presente nos países desenvolvidos, não justifica a limitação das 

possibilidades de compreensão que permeiam esse processo, pelos seus cidadãos. 

A educação, deveria ter como meta principal a resolução de problemas do cotidiano, 

a partir das relações que o indivíduo estabelece com os outros integrantes do grupo 

ao qual ele pertence, assumindo o papel do outro nessas relações, já que para 

Mead, a sociedade se constrói sob uma matriz intersubjetiva e interacionista. Assim, 

nas palavras de Medeiros (2016, p. 158),  

 
[...] todo processo educacional construído poderia surgir para soluções das 
necessidades básicas do indivíduo e do convívio social, articuladas na polis 
educadora, com a família, amigos, grupos sociais, nas instituições sociais e 
nos movimentos sociais, edificada na constituição de valores construídos 
social e coletivamente ao longo da interação do indivíduo no mundo social. 
(MEDEIROS, 2016, p. 158) 

 

Se a educação deve ser orientada para a busca de soluções de problemas, 

tanto do sujeito quanto da comunidade em que está inserido, através da assimilação 

de papéis dos outros, e que as soluções devem ser construídas numa dimensão 

coletiva, a educação para Mead carrega uma forte dimensão ética38, onde ação 

                                            
38 Mead propõe um modelo ético de bases sociais e interativas e com pretensão à universalidade dos 
julgamentos que orientam o comportamento humano. Nesse sentido, aponta Mead (2010, pag. 399-
400), “É possível construir uma teoria ética sobre uma base social em termos de nossa teoria social 
sobre a origem, o desenvolvimento, a natureza e a estrutura do self. Dessa maneira, por exemplo, o 
imperativo categórico de Kant dever ser formulado em termos sociais ou formulado e interpretado 
nesses termos, quer dizer, acrescido de seu equivalente social. O homem é uma criatura racional 



63 

individual é orientada pela ação coletiva e vice-versa. Para Casagrande (2014, p. 

98), “A teoria ética de Mead implica a concepção de que o ser humano é um ser 

social que desenvolve a própria personalidade (self) mediante processos interativos 

de comunicação, de participação e de interdependência com outros seres humanos 

do grupo social.”  Na visão meadiana (2010, p. 406), “É como seres sociais que 

somos seres morais.” Nesse sentido, a moral, na visão de Mead, surge como 

desdobramento natural desse modo de vida interativo e intersubjetivo da sociedade 

e de seus atores.  

A partir das necessidades individuais, colocadas perante o grupo e das 

tentativas de construir soluções que atendam não apenas as expectativas de 

sujeitos particulares, mas que possam apontar soluções para a própria comunidade 

é que os valores morais são constituídos e assimilados pelo grupo. Nesse sentido, 

Mead (2010, p. 407), entende que “Os valores entram em conflito uns com os outros 

nas experiências individuais; a função do indivíduo é manifestar os diferentes 

valores e ajudar a formular padrões mais satisfatórios do que os até então 

existentes.”  Nesse sentido, cabe ao indivíduo apresentar as problemáticas na qual 

está envolvido ao grupo, e a partir da assimilação feita pelo outro do problema 

apontado, como sendo seu também, tendo em vista que vivem na mesma 

comunidade, é que começam, mediante as relações interativas e intersubjetivas, a 

construção de soluções coletivas. Segundo Morris (2010, p. 407), Mead entende 

que, “Quando chegamos à questão do que é certo, eu disse que o único teste que 

podemos implementar é saber se levamos na devida conta todos os interesses 

envolvidos. O essencial é que os interesses da natureza humana devam ser 

considerados”. A necessidade de levar em consideração todos os interesses 

envolvidos, a dimensão ética envolvida na resolução de um determinado problema, 

acentua cada vez mais o aspecto social da formação do sujeito e do papel central da 

educação nesse processo formativo na visão meadiana. Como defende Medeiros 

(2016, p. 160) 

                                                                                                                                        
porque é uma criatura social. A universalidade de nossos julgamentos, à qual Kant dá tanta ênfase, 
decorre do fato de assumirmos a atitude da comunidade inteira, de todos os seres racionais. Somos o 
que somos por meio de nosso relacionamento com os outros. É inevitável, então, que nosso fim deva 
ser social, tanto do ponto de vista de seu conteúdo (aquilo que responde aos impulsos primitivos), 
como do ponto de vista da forma. A dimensão social confere universalidade aos julgamentos éticos e 
está na base do dito popular segundo o qual a voz de todos é a voz universal, ou seja, todos que 
conseguem realizar uma avaliação racional concordam. A própria forma de nosso julgamento é, 
então, social, de tal modo que o fim, tanto do conteúdo como a forma, são necessariamente um fim 
social”.  



64 

 
Assim, na nossa inferência, a aprendizagem no processo educacional dar-se-á 
com a apropriação dos conteúdos das experiências sociais, socializadas através 
dos grupos de interação do indivíduo com outros sujeitos. O indivíduo no processo 
formativo vai adquirindo saberes, ampliando as formas de lidar com o mundo e vai 
construindo significados para as ações sociais. (MEDEIROS, 2016, p. 160) 
 

Outro aspecto importante ao pensar a educação numa perspectiva simbólica-

interacionista é que, toda a sua estrutura dever ser construída interativa e 

comunicativa. Todos os atores que fazem esse processo devem ter seus interesses, 

ideias e propostas compartilhados com intenções de reciprocidade. Uma estrutura 

educacional vertical, impositiva e unilateral é totalmente contrária as ideias do 

Interacionismo Simbólico. Nesse sentido, Radl Philipp (1991, pag. 12) defende que 

 
Proponer una concepción interativa de educación supone postular dos funciones 
interrelacionados dialécticamente entre sí como constituyentes del proceso 
educativo-socializador: 1) El aspecto social que alude a la perspectiva de la 
sociedade desde um punto de vista de la utilidade de la persona adulta como 
membro funcional de la misma; 2) El aspecto personal que abarca el punto de 
vista subjetivo de la persona que tal como se apresenta de manera única e íntegra 
em todos los sentidos em cuarquier etapa de sua vida. (RADL PHILIPP, 1991, 
pag. 12). 

 

 

4.2 DEBATES DAS INTERFACES DOS FUNDAMENTOS PARA FORMAÇÃO 

SOCIAL DO FILÓSOFO  

 

A ideia de uma formação social do professor de filosofia, que esteja 

fundamentada para construção de caminhos que possibilitem aos educandos lidar 

com suas problemáticas do cotidiano, tentando compreendê-las e superá-las, 

mediado por sua inteligência reflexiva (razão) na resolução dos diferentes problemas 

no contexto de suas experiências individuais e sociais. Nesse sentido, afirma 

Habermas (1989, p. 50), “A solução de problemas é mediada objetivamente ou bem 

pelas pretensões de verdade de enunciados descritivos, incluindo aí as explicações 

ou predições, ou bem pela correção de enunciados normativos, incluindo aí a 

justificação de ações e normas de ação.” A proposta de uma educação, e 

consequentemente, um ensino de filosofia orientado para solução de problemas, 

esbarra novamente num velho problema: o que é e como ensinar filosofia? 

Tal pergunta é de extrema importância, uma vez que, o nosso sistema 

educacional é extremamente engessado e controlador. Permeado por uma 



65 

ineficiente e gigante burocracia, sempre distante das reais necessidades da 

sociedade e de suas problemáticas. Como afirma Dalbosco (2006, p. 99), 

 
Sabemos, literalmente, pelo menos desde o século XVIII, que o pensar 
mecânico, no âmbito da pedagogia, sem o pensar reflexivo, serve para 
adestrar também seres humanos, mas não para educá-los. Desde então, o 
pensar mecânico, com a ajuda da tecnologia, desenvolveu-se intensamente 
no domínio da pedagogia, culminando, na segunda metade do século XX, 
no Brasil, com a introdução do tecnicismo, cujas consequências se fazem 
sentir ainda hoje. Uma delas é o desencadeamento de práticas pedagógicas 
que bloqueiam a atitude de pensamento. (DALBOSCO, 2006, p. 99) 

 

Ainda diante do predomínio de um tecnicismo que sempre está à espreita nos 

processos educacionais brasileiros, torna-se de extrema importância pensar a 

educação, e mais ainda, o ensino de filosofia numa perspectiva que privilegie o 

pensamento livre e questionador. A educação e ensino de filosofia como resolução 

de problemas, consiste justamente em dar ênfase à liberdade de pensamento, e 

possibilitar ao sujeito observar a realidade que está inserido a partir de um olhar 

questionador. Dessa forma, aponta Cerletti (2008, p.31), 

 
Ensinar filosofia em contextos institucionalizados nos coloca outro problema 
em relação às possibilidades de dar um lugar ao pensamento, livremente. 
Alguns autores assinalaram que toda instituição educativa impõe de saída, 
uma renúncia ao ensino e ao aprendizado, e que todo vínculo pedagógico 
se organiza em torno dessa imposição. Aquilo ao qual se renunciaria seria o 
aprender por conta própria, o produzir um caminho próprio de 
conhecimento, e paralelamente, o ensinar segundo os desafios dos que 
aprendem. (CERLETTI, 2008, p.31) 

 

Contudo, mesmo num ambiente de extremo controle e regulação, é possível 

romper os medos e amarras institucionais, com o engessamento das estruturas e a 

ineficiência das práticas pedagógicas. Tal situação se reflete nas políticas públicas 

de educação, sem ampla participação da sociedade, tecnocratas defendendo 

apenas interesses empresariais e corporativistas. Contudo, é possível estabelecer 

resistências, romper com paradigmas, alavancar as barreiras e possibilitar novos 

caminhos e perspectivas para a educação e para o ensino de filosofia. Para Cerletti 

(2008, p. 32), tal rompimento é possível, pois, 

 
[...] nenhuma institucionalização pode normatizar tudo. Pretender dar conta 
de tudo – do Todo – é uma ficção. Sempre está a ameaça dos interstícios, 
sempre há ocos que deitam por terra toda intensão totalizante e totalizadora 
(e totalitária, diga-se de passagem). Nestes interstícios se desdobra o poder 
de cada membro da instituição. A maneira como cada instituição faça frente 
ao que passa em e ao redor dos interstícios definirá sua fisionomia. 
(CELETTI, 2008, p. 32) 

 



66 

Umas das possibilidades de superação desses ordenamentos autoritários e 

mecânicos, passa pela formação social do professor. O papel social do docente é 

central para as transformações sociais, para formação de sujeitos críticos, 

questionadores e que possam lidar com seus problemas no contexto de suas 

experiências. Nesse sentido, cabe ao professor de filosofia tentar compreender as 

relações sociais, econômicas, políticas e ideológicas nas quais seu público está 

inserido; bem como participar desse contexto, fazer parte de processo experiencial, 

compreender a dinâmica das relações de seu ambiente de trabalho, e dessa forma, 

orientar seus estudantes para compreensão e resolução de problemas de seu 

cotidiano. Como afirma Medeiros (2016, p. 166), 

 
Nesse sentido, no nosso entendimento, nas interações sociais dos grupos, 
nas rememorações das trajetórias experienciais de lutas vivenciadas no 
contexto social, os indivíduos, através da reflexividade e do compromisso 
social, passam a sentir-se estimulados à participação cívica, democrática e 
promotora de uma educação social interdependente, comprometida com a 
transformação social local, e posteriormente, global. (MEDEIROS, 2016, p. 
166) 

 

O papel social do professor de filosofia, numa sociedade marcadamente 

utilitarista, mecanicista, individualista, consiste, no caso da perspectiva do 

Interacionismo Simbólico, em orientar os estudantes a compreenderem os diversos 

tipos de problemáticas presentes em suas experiências diárias, no seu cotidiano, 

buscando identificar os problemas, contextualizá-los, promover uma análise 

epistemológica, fundamentado nos saberes filosóficos construídos ao longo do 

tempo, desenvolver a interdisciplinaridade e elaborar respostas para os conflitos que 

fazer parte de suas experiências. Sempre buscando dar protagonismo ao estudante. 

Como afirma Cerletti (2009, p. 38), “Ao ser um esquema mínimo, não supõe nem 

conteúdos nem gostos filosóficos do professor e, por sua vez, dá lugar ao 

pensamento dos estudantes, à medida que a problematização seja construção 

coletiva. ”   

Um ponto importante a ser observado é que, embora a presente pesquisa 

tenha como um de seus objetivos trabalhar uma metodologia de ensino de filosofia 

com bases epistemológicas do Interacionismo Simbólico, esse termo metodologia 

não dever ser tomado como um caminho fechado, dotado de regras e pressupostos 

a serem seguidos. Tal interpretação seria incompatível com o pensamento meadiano 

e habermasiano. O termo metodologia, refere-se mais a delineamentos e ações que 



67 

precisam ser levadas em consideração, como as interações sociais dos atores que 

fazem o processo educacional, seu contexto sociocultural, suas experiências e 

saberes do cotidiano e sua devida articulação com o saber filosófico, na solução de 

problemas. Usando as palavras de Cerletti (2009, p. 39), pode-se afirmar que, 

 
Essa proposta metodológica trata de deslocar o professor da função usual 
de controlar e garantir a reprodução do mesmo, que está construída sobre 
a afirmação da ignorância do outro. Diferentemente, pretende-se que o 
ponto de partida de todo ensino filosófico seja o que o outro sabe e pensa. 
Assim, consideramos o professor como um filósofo, como um pensador 
capaz de escolher, decidir ou inventar sua proposta didática, já que não há 
metodologia possível se não se tem claro os objetivos filosóficos visados. 
(CERLETTI, 2009, p. 39) 

 

Portanto, a formação social do professor deve ser orientada para possibilitar 

aos educandos sua construção dos seus respectivos papeis sociais e o exercício 

pleno da cidadania. 



68 

5 BASES TEÓRICO-METODOLÓGICAS DO INTERACIONISMO SIMBÓLICO E O 

ENSINO DE FILOSOFIA 

 

A metodologia de trabalho da presente pesquisa foi e está sendo 

desenvolvida a partir de três perspectivas: a primeira consiste na experiência da 

formação social do filósofo no Ensino de Filosofia na graduação e a epistemologia 

do Interacionismo Simbólico numa pesquisa bibliográfica que tem como eixo central 

a obra de G. H. Mead (1973-2010) e Habermas (1982-2012); a segunda as bases 

teóricos-metodológicas do Interacionismo Simbólico e o Ensino de Filosofia; e a 

terceira a intervenção pedagógica para experienciar a epistemologia na ação 

educativa como enfatiza Radl Philipp (1996) e Medeiros (2016) ao retratar sobre a 

memória experiencial intersubjetiva. Apesar da obra de Mead ser pouco estudada no 

Brasil, e principalmente essa relação de sua obra com o pensamento habermasiano, 

apresentamos uma bibliografia razoável de comentadores, que direta ou 

indiretamente abordam a referida temática: Rouanet (1987), Radl Philipp (1996-

20014), Blumer (1980-2017), Casagrande (2012), Freitag (1995) e Medeiros (2016). 

 

5.1 APORTES TEÓRICOS - METODOLÓGICOS  

 

Além do aporte teórico e epistemológico, que são de praxe num trabalho 

acadêmico na área da filosofia, o presente trabalho constará de uma parte prática, 

que será orientada por uma Proposta de Intervenção Pedagógica, intitulada 

“Educação Emancipatória e Formação Social do Sujeito: desafios e perspectivas do 

agir comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual Joaquim José de 

Medeiros em Cruzeta-RN”. Essa exigência de uma aplicação prática da referida 

pesquisa, se põe no caminho das dificuldades enfrentadas pelas Ciências Sociais e 

Humanas de encontrar um método de pesquisa que esteja alinhado com as 

dificuldades e especificidades das referidas áreas de conhecimento. Como afirma 

Minayo (1994, p.10) 

 
O campo científico, apesar de sua normatividade, é permeado por conflitos 
e contradições. E para nomear apenas uma das controvérsias que aqui nos 
interessa, citamos o grande embate sobre a cientificidade das ciências 
sociais, em comparação com as ciências da natureza. Há os que buscam a 
uniformidade dos processos para compreender o natural e o social como 
condição para atribuir o estatuto de “ciência” ao campo social. Há os que 



69 

reivindicam a total diferença e especificidade do campo humano. (MINAYO, 
1994, p.10) 

 

As dificuldades se tornam maiores, quando se trata de uma pesquisa na 

filosofia. Isso porque, historicamente essa área do conhecimento foi compreendida 

apenas sob a ótica da análise e interpretação de textos e do ponto de vista 

contemplativo. Apesar de voltar-se para o homem e suas relações, seja consigo 

mesmo seja nas suas relações sociais, o saber filosófico sempre foi percebido como 

um conhecimento próprio de eruditos e quase sem relação com o mundo prático. 

Outro aspecto relevante nessa busca por um método de pesquisa que possa dar 

conta dos fenômenos sociais é o aspecto subjetivo desses, uma vez que, ao adotar 

um caminho parecido com o das ciências da natureza, estaríamos quase que 

objetivando ou prendendo em fórmulas, fenômenos subjetivos e humanos. 

Partilhando dessa preocupação de objetivação dos fenômenos sociais e humanos, 

Minayo (1994, p. 11) coloca a seguinte interrogação “[...] será que, buscando a 

objetivação das ciências naturais, não estaríamos descaracterizando o que há de 

essencial nos fenômenos sociais, ou seja, o profundo sentido dado pela 

subjetividade?” Como consequência dessa interrogação, surge um outro e mais 

complexo problema, citando Minayo (1994, p. 11), “que método geral poderíamos 

propor para explorar uma realidade tão marcada pela especificidade e pela 

diferenciação?”.  Se o caminho em busca da construção de um método que possa 

dar conta das necessidades e especificidades das ciências sociais apresenta suas 

nuances e dificuldades, quando adentramos no campo da filosofia, o problema fica 

ainda mais complexo. Isso porque, historicamente, a necessidade de uma 

justificação prática, de viés experimental e quantitativo aos moldes das Ciências 

Sociais, não era utilizado nas pesquisas em filosofia. Como a presente pesquisa 

necessita fazer essa aplicação prática de uma determinada abordagem filosófica, o 

percurso será feito pela metodologia de pesquisa das ciências sociais.  

Antes de partirmos para uma definição concreta do método a ser utilizado 

para alcançar os objetivos da pesquisa, é necessário frisar alguns aspectos centrais 

das ciências sociais, bem como da filosofia, que devem ser levados em 

consideração na construção de um método próprio para as referidas áreas de 

conhecimento. Citando Minayo (1994, p. 13-15), apontamos os seguintes elementos: 

em primeiro lugar “O objeto das ciências sociais é histórico”; em segundo lugar “o 

objeto de estudo das ciências sociais possui consciência histórica”; em terceiro lugar 



70 

“nas Ciências Sociais existe uma identidade entre sujeito e objeto”; em quarto lugar 

“Outro aspecto distintivo das Ciências Sociais é o fato de que ela é intrínseca e 

extrinsecamente ideológica”; e por último, “é necessário afirmar que o objeto das 

Ciências Socais é necessariamente qualitativo”. 

A presente pesquisa será orientada pela análise dos conceitos de 

interacionismo simbólico, formação social do sujeito, agir comunicativo e ensino de 

filosofia, com base no pensamento de George Herbert Mead e Jürgen Habermas. A 

referida proposta de ação educativa consistirá na elaboração e aplicação de uma 

metodologia de ensino-aprendizagem de filosofia no Ensino Médio, que será 

norteada pela construção e participação coletiva dos envolvidos (estudantes e 

professor), onde as experiências individuais, os valores morais, o contexto social, os 

significados construídos e reconstruídos pelos atores envolvidos no processo, serão 

levados em consideração para a fundamentação do referido trabalho. Do ponto de 

vista metodológico, optou-se pela abordagem do Interacionismo Simbólico, que 

como afirma   Uwe Flick (2009, p. 68) “trata do estudo dos significados subjetivos e 

da construção individual de significado.” Dessa forma, a pesquisa será orientada 

pelo modo como os sujeitos constroem significados para suas experiências e ações 

de acordo com o contexto no qual está inserido, ou como assevera Flick (2009, p. 

69) “O ponto de partida empírico [do Interacionismo Simbólico] consiste no 

significado subjetivo atribuído pelos indivíduos a suas atividades e ambientes.” A 

abordagem metodológica do Interacionismo Simbólico privilegia as interações entre 

os sujeitos e os significados construídos a partir da reciprocidade dessas relações 

interativas. Joas (1999, p. 66) aponta que,  

 
O nome dessa linha de pesquisa sociológica e sociopsicológica foi cunhado 
em 1938 por Herbert Blumer (1938). Seu foco está nos processos de 
interação – ação social caracterizada por uma orientação imediatamente 
recíproca -, sendo que as investigações destes processos baseiam-se em 
um conceito particular de interação que enfatiza o caráter simbólico das 
ações sociais. (JOAS, 1999, p. 66) 

 

A abordagem metodológica do Interacionismo Simbólico no âmbito da 

Pesquisa Qualitativa está intimamente associada ao desenvolvimento e evolução da 

pesquisa sociológica nos Estados Unidos, e mais especificamente na Universidade 

de Chicago, como assegura Flick (2009, p. 69) “De um modo geral, ela representa a 

compreensão teórica e do método da Escola de Chicago (W. I. Thomas, Robert 



71 

Park, Charles Horton Cooley e George Herbert Mead) na sociologia norte-

americana. ” 

Os pressupostos básicos do Interacionismo Simbólico como abordagem 

metodológica nas pesquisas sociológicas de ordem qualitativa, foram definidos por 

Blumer (1980, p. 119) e podem ser compreendidos com base em “três premissas 

simples” e elementares: 

 
A primeira premissa é a de que os seres humanos agem em relação às 
coisas com base nos significados que as coisas têm para eles (...) A 
segunda premissa é a de que o significado destas coisas origina-se na, ou 
resulta da, interação social que uma pessoa tem com as demais. A terceira 
premissa é a de que esses significados são controlados em um processo 
interpretativo e modificados através desse processo, que é utilizado pela 
pessoa para lidar com as coisas com as quais se depara. (BLUMER, 1980, 
p. 119) 

 

Dessa forma, a proposição de uma metodologia de ensino-aprendizagem de 

filosofia, que tenha como base as noções de intersubjetividade, de relações 

interativas, de uma comunicação simbolicamente mediada, deve levar em 

consideração os significados construídos pelos sujeitos no seio de suas relações 

sociais e intersubjetivas e como isso poderá ser trabalhado numa proposta de 

ensino de filosofia. O modo como cada indivíduo constrói seus valores, suas 

experiências, suas expectativas, seus interesses, e como esses significados são 

validados perante o grupo de pertença é essencial na pesquisa orientada pelo 

Interacionismo Simbólico, como aponta Flick (2009, p. 69),  

 
A consequência é que as diferentes maneiras pelas quais os indivíduos 
revestem de significados os objetos, os eventos, as experiências, etc., 
formam o ponto de partida central para a pesquisa nessa abordagem. A 
reconstrução desses pontos de vista subjetivos torna-se o instrumento para 
análise das esferas sociais. (FLICK, 2009, p. 69) 

 

Ao escolher o Interacionismo Simbólico como abordagem metodológica para 

a presente pesquisa, optou-se por uma abordagem que reconheça o papel central 

das relações intersubjetivas entre os sujeitos que compõem uma determinada 

comunidade, e que privilegia as interações sociais como o ambiente onde se 

constrói coletivamente os significados, as normas, os valores que norteiam uma 

sociedade e seus atores. No caso específico da presente pesquisa -, que teve a sala 

como campo empírico-, é possível identificar uma grande diversidade de 

experiências, de expectativas, de saberes. E que, mesmo diante da diversidade e 



72 

complexidade de opiniões e valores, existe uma determinação recíproca na 

construção e validação desses saberes.  Para Radl Philipp (1996, p. 110),  

 
Na perspectiva interacionista o sujeito constitui o seu mundo e a si mesmo, 
socialmente e a nível intersubjetivo, as normas e valores sociais incorporam 
por meio do outro generalizado, de acordo com os significados construídos 
e reconstruídos nas interações intersubjetivas, em que os esforços do 
sujeito, em manter sua identidade, são exigências do processo social. 
(RADL PHILIPP, 1996, p. 110) 

 

A troca de experiências dentro do processo interativo pode ser utilizada na 

elaboração de uma proposta metodológica que tenha como finalidade privilegiar a 

construção coletiva da relação ensino-aprendizagem. Dessa forma, toda o percurso 

do ensinar filosofia, será construído coletivamente, desde a seleção dos conteúdos, 

a metodologia a ser trabalhada nas aulas, as regras de reciprocidade no ambiente 

escolar e modelos de avaliação, serão elaborados com base no diálogo, nas 

expectativas e interesses dos sujeitos envolvidos, e no modo como essa 

metodologia poderá adaptar-se às determinações institucionais que orientam o 

processo educacional em nossa sociedade. Segundo Medeiros (2016, p. 82) a 

educação deve ser entendida como ação interativa, onde a ação educativa 

 
[...] é vista como uma interação social e cujos transcursos os indivíduos 
imersos nessas situações, tratam de transmitir e trocar os significados ou 
suscitar reações. Nesse sentido, o objetivo do seu atuar comum, que é a 
citada ação comunicativa, para realizar a transmissão dos significados dos 
atos sociais necessitamos de um meio que sejam comuns a todos os 
participantes no processo social. (MEDEIROS, 2016, p. 82) 

 

Ao privilegiar o diálogo (discurso) como fio condutor que possibilita essas 

relações interativas e que permitem a construção de significados subjetivos e 

sociais, a abordagem metodológica do Interacionismo Simbólico aponta o papel 

central da linguagem na elaboração e validação de significados numa determinada 

comunidade. Como enfatiza Giddens (2005, p. 36), 

 
O interacionismo simbólico surge da preocupação com a linguagem e com o 
significado. Mead sustenta que a linguagem permite que nos tornemos 
seres autoconscientes – cônscios de nossa própria individualidade e 
capazes de nos vermos a partir de fora, como os outros nos vêem [...] O 
interacionismo simbólico dirige nossa atenção ao detalhe da interação 
interpessoal e a como esse detalhe é usado para dar sentido ao que os 
outros dizem e fazem. Os sociólogos influenciados pelo interacionismo 
simbólico se concentram na interação face a face nos contextos da vida 
cotidiana. Eles destacam o papel de tal interação em criar a sociedade e 
suas instituições. (GIDDENS, 2005, p. 36) 

 



73 

Como procedimento metodológico da pesquisa, foi adotado o modelo de 

observação participante, debates e discussões com estudantes, na construção 

coletiva da metodologia de ensino-aprendizagem de filosofia.  Como afirma Gil 

(1999, p. 113), 

A observação participante ou observação ativa, consiste na participação 
real do conhecimento na vida da comunidade, do grupo ou de uma situação 
determinada. Neste caso, o observador assume, pelo menos até certo 
ponto, o papel de um membro do grupo. Daí que se pode definir observação 
participante como a técnica pela qual se chega ao conhecimento da vida de 
um grupo a partir dele mesmo. (GIL, 1999, p. 113) 

 

 

5.2 INTERACIONISMO SIMBÓLICO NA ANÁLISE E INTERPRETAÇÃO DOS 

DADOS 

 

A coleta de dados foi orientada por entrevistas semipadronizadas ou 

semiestruturadas, e questionários abertos aplicadas aos estudantes envolvidos na 

pesquisa. No tocante a entrevista semipadronizada, Flick (2009, p.149) relata que 

essa abordagem foi desenvolvida por Brigitte e Scheele, ao longo das décadas de 

1980 e 1990 para estudar teorias subjetivas em campos como escolas e outras 

áreas de trabalho profissional. Ainda segundo Flick (2009, p.149), “o termo teoria 

subjetiva refere-se ao fato de os entrevistados possuírem uma reserva complexa de 

conhecimento sobre o tópico em estudo.” Dessa forma, continua Flick (2009, p.149), 

 
Durante as entrevistas, reconstroem-se os conteúdos da teoria subjetiva. O 
guia de entrevista menciona diversas áreas de tópicos, sendo cada uma 
delas introduzida por uma questão aberta e concluída por uma questão 
confrontativa [...] As questões abertas (“o que você acha e porque as 
pessoas em geral, estão dispostas a confiar umas nas outras?”) podem ser 
respondidas com base no conhecimento que o entrevistado possui 
imediatamente à mão. Além disso, são feitas perguntas controladas pela 
teoria e direcionada para as hipóteses. (FLICK, 2009, p.149) 

 

A opção por questionários, está relacionada ao fato de que é essencial o 

conhecimento das opiniões, ideias e valores dos sujeitos da pesquisa. Como afirma 

Gil (1999, p. 128), “Pode-se definir questionário como a técnica de investigação 

composta por um número mais ou menos elevado de questões apresentadas por 

escrito às pessoas, tendo por objetivo o conhecimento de opiniões, crenças, 

sentimentos, interesses, expectativas, situações vivenciadas etc.” Embora a 

utilização de questionários fechados seja importantes, principalmente na tabulação 



74 

de dados, na presente pesquisa será feita a opção pelo questionário composto por 

questões abertas. 

Os dados resultantes da utilização desses procedimentos foram registrados 

na forma de anotações (diário de campo) e com o uso de gravação de áudio ou 

vídeo. A necessidade desses registros é defendida por Gil (1999, p. 125-126) ao 

afirmar que, “O único modo de reproduzir com precisão as respostas é registrá-las 

durante a entrevista, mediante anotações ou com o uso de gravador.” O diário de 

campo, como ferramenta de registro de experiências e de dados coletados durante o 

percurso da pesquisa é tido como essencial para Minayo (1994, p. 63-64), ao 

enfatizar que “O diário de campo é pessoal e intransferível. Sobre ele o pesquisador 

se debruça no intuito de construir detalhes que no seu somatório vai congregar os 

diferentes momentos da pesquisa.”  

A metodologia de análise dos dados coletados durante a pesquisa, se deu 

pelo viés interpretativo das informações construídas e registradas. De acordo com 

Lakatos e Marconi (2007, p.169) “Uma vez manipulados os dados e obtidos os 

resultados, o passo seguinte é a análise e a interpretação dos mesmos, 

constituindo-se ambas no núcleo central da pesquisa.” Dessa forma, na 

interpretação foi utilizado no sentido apontado por Lakatos e Marconi (2007, p.170) 

para designar a  

 
[...] a atividade intelectual que procura dar um significado mais amplo às 
respostas, vinculando-as a outros conhecimentos. Em geral, a interpretação 
significa a exposição do verdadeiro significado do material apresentado, em 
relação aos objetivos propostos e ao tema. Esclarece não só o significado 
do material, mas também faz ilações mais amplas dos dados discutidos. 
(LAKATOS E MARCONI, 2007, p.170) 
 

O viés interpretativo na análise dos dados coletados na pesquisa vai de 

encontro a perspectiva teórica e metodológica do Interacionismo Simbólico, uma vez 

que, está atribui valor elementar as experiências individual e social dos sujeitos, 

suas relações interativas e dialógicas. Portanto, somente a partir da ação 

interpretativa é possível compreender as informações que permeiam as informações 

colhidas junto aos sujeitos da pesquisa. 

 

  



75 

 

6. A EXPERIÊNCIA DO ENSINO DE FILOSOFIA E O INTERACIONISMO 

SIMBÓLICO NA ESCOLA ESTADUAL JOAQUIM JOSÉ DE MEDEIROS 

 

Como já foi apontado anteriormente, no capítulo que trata da metodologia da 

pesquisa, o presente trabalho se constitui de duas partes específicas, porém, 

interligadas. Enquanto a primeira parte consiste na fundamentação teórica e 

metodológica, a segunda parte apresentará uma proposta de ação educativa. 

Alinhada com a proposta epistemológica do Interacionismo Simbólico meadiano 

dialogando com o agir comunicativo habermasiano, será desenvolvido o trabalho 

intitulado “Educação Emancipatória e Formação Social do Sujeito: desafios e 

perspectivas do agir comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual 

Joaquim José de Medeiros em Cruzeta-RN.” Num primeiro momento, será feita uma 

contextualização do local, objeto da pesquisa-intervenção, a Escola Estadual 

Joaquim José de Medeiros, sua história, sua relevância social para a comunidade 

cruzetense.  

 

6.1 ESCOLA ESTADUAL JOAQUIM JOSÉ DE MEDEIROS: UMA HISTÓRIA, 

MUITAS VIDAS.  

 

O processo de gestação da presente pesquisa de mestrado, iniciada em 

2017, começa pelo menos dez anos antes. Remota ao período de ingresso no curso 

de Filosofia, no ano de 2006, passando pelas primeiras experiências em pesquisa 

docente na Escola Estadual Otávio Lamartine39, no município de Cruzeta, 

oportunizado pela professora Dra. Shirlene Mafra, quando esta ministrava a 

disciplina de Didática. Surgiu, nessa disciplina, a ideia de trabalhar um projeto de 

educação de valores e a filosofia para crianças. Em 2014, teve-se início minha 

experiência docente, como professor de filosofia no Ensino Médio, numa escola, 

também na cidade de Cruzeta, agora na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros 

na qual se concentra este estudo. 

                                            
39 A experiência, os resultados e o reconhecimento social do trabalho realizado na Escola Estadual 
Otávio Lamartine, Cruzeta-RN, pode ser visto na íntegra no livro Resiliência e a ética na escola: do 
ser ao dever ser: gestão da Escola Estadual Otávio Lamartine na cidade de Cruzeta-RN, da 
professora Dra. Shirlene Santos Mafra Medeiros. 



76 

Do ponto de vista geográfico, Cruzeta está situada na região do Seridó. Como 

descreve Medeiros (2010, p 19) “A cidade está situada na microrregião do Seridó 

oriental, fazendo parte da mesorregião Central Potiguar do RN. Limita-se ao norte 

com os municípios de Florânia e São Vicente; ao sul com São José do Seridó, a 

leste com Acarí e a oeste com Caicó.” Cidade receptiva, de um povo ordeiro e 

trabalhador, símbolo da resistência do povo sertanejo, que encontra na fé os 

alicerces necessários para lidar e superar os problemas e as adversidades do 

cotidiano. A seca, o solo causticante, o descaso das políticas públicas com a região, 

os preconceitos e as faltas de oportunidades e reconhecimento social consistem em 

alguns dos desafios diários do povo seridoense, e como tal, o cruzetense. Contudo, 

nada traz o desânimo, assim como as águias que se recolhem aos setenta anos 

para trocar e reconstituir suas penas, assim é o povo cruzetense. Talvez, entre as 

tantas definições que se possa atribuir a essa região e seu povo, suas capacidades 

de recompor-se das agruras do cotidiano encontram também respaldo nos escritos  

de Euclides da Cunha sobre o povo sertanejo, na obra Os Sertões, dando-nos uma 

imagem mais fiel desse lugar e da influência deste sobre sua gente. Segundo 

Euclides (2011, p. 118-119),  

 
O sertanejo é, antes de tudo, um forte. [...] Nada é mais surpreendedor do 
que vê-lo desaparecer de improviso. Naquela organização combalida 
operam-se, em segundos, transmutações. Basta o aparecimento de 
qualquer incidente exigindo-lhe o desencadear das energias adormidas. O 
homem transfigura-se. Empertiga-se, estadeando novos relevos, novas 
linhas na estatura e no gesto; e a cabeça firma-se-lhe, alta, sobre os 
ombros possantes, aclarada pelo olhar desassombrado e forte; e corrigem-
se-lhe, prestes, numa descarga nervosa instantânea, todos os efeitos do 
relaxamento habitual dos órgãos; e de figura vulgar do tabaréu canhestro, 
reponta, inesperadamente, o aspecto dominador de um titã acobreado e 
potente, num desdobramento surpreendente de força e agilidades 
extraordinárias. (CUNHA, 2011, p. 118-119) 
 
 

Se o ambiente tem todo uma influência comportamental do sertanejo, 

delimitando suas reações sempre baseadas na resistência e na luta, a presença da 

educação tem essa mesma significância. Então, a presença de escolas como forma 

de superação das situações de abandono trazem ao sertanejo a visão de 

reconhecimento, de meio de luta, de ascensão social e pessoal. Sendo esta outra 

característica marcante do sertanejo cruzetense, especificamente, crendo, assim, na 

educação como caminho seguro para alcançar o reconhecimento social e 

econômico, conforme se percebe nas constantes falas cotidianas. Nesse sentido, o 



77 

papel social da Escola Estadual Joaquim José de Medeiros torna-se relevante para 

a referida comunidade. A escola, que é fundada em 1965, recebe o nome de um dos 

principais personagens da região, Joaquim José de Medeiros. Como afirma 

Medeiros (2010, p. 22-23),  

 
A Escola Joaquim José de Medeiros (EEJJM), fundada no dia 22 de 
setembro de 1965, localiza-se na praça Dr. Silvio Bezerra de Melo, S/N, no 
centro urbano do município de Cruzeta/RN, tem dependência administrativa 
da Secretaria de Estado de Educação e Cultura (SEEC), na jurisdição da 9ª 
Diretoria Regional de Educação (DIRED) e funciona durante os turnos 
matutino, vespertino e noturno, atendendo a comunidade cruzetense. 
(MEDEIROS, 2010, p. 22-23) 

 

A fundação de uma escola, na década de 1960, numa pequena cidade, no 

sertão do Seridó, representa, sem sombra de dúvidas, uma grande esperança para 

a comunidade, principalmente se levarmos em consideração os investimentos e o 

alcance do ensino público no Brasil nesse período. Sem dúvida, uma grande 

conquista. Contudo, a escola é _ não de forma absoluta _ um reflexo da sociedade, 

seus valores, costumes e vícios. Um dos principais vícios da sociedade brasileira é a 

apropriação indevida (moral e material) do público pelo privado, dos interesses 

individuais se sobrepondo aos coletivos, dos acordos entre poderosos, das relações 

de poder e controle típicos de uma sociedade patriarcal.  Como afirma Botelho 

(2012, p. 50)40,  

O baralhamento entre público e privado como marca da sociedade, do 
Estado e da cultura política formados no Brasil desde a colonização 
portuguesa constitui uma das construções intelectuais mais recorrentes do 
seu pensamento social. E também um dos problemas tenazes para a 
realização da democracia entre nós. Afinal, em sua acepção clássica, 
inventada na antiga cidade-estado grega, legada à filosofia política e as 
modernas ciências sociais, públicos e privado formam uma relação de 
distinção antes que de continuidade: são apenas espaços sociais distintos 
com fronteiras normativamente delimitadas, nos quais, porém, nos 
inscrevemos ao mesmo tempo como atores sociais, mas também 
pressupõem valores e práticas próprios e, portanto, diferentes de orientação 
das condutas e de organização social. (BOTELHO, 2012, p. 50)  

 

Portanto, esse “baralhamento entre público e privado” constituem umas das 

principais marcas das relações sociais, políticas e morais da sociedade brasileira, e 

deixa seus reflexos nos processos educativos e nas instituições escolares. Os 

tentáculos do poder e da regulação tentam ocupar todos os lugares. Foi assim com 

                                            
40 O artigo Público e privado no pensamento social brasileiro, de André Botelho compõe o livro 
Cidadania, um projeto em construção:  Minorias, justiça e direitos humanos. Organização por André 
Botelho (Professor do Departamento de Sociologia da UFRJ) e Lilia Moritz Schawarcz (Professora 
titular do Departamento de Antropologia da USP).  



78 

a Escola Joaquim José de Medeiros nas primeiras décadas de sua existência. 

Conforme enfatiza Medeiros (2010, p. 23), 

 
A EEJJM passou 20 anos sem um trabalho pedagógico de supervisão 
escolar e de um direcionamento da prática, desde a sua fundação, em 
1965, até 1985. A centralização das decisões administrativas era rotineira 
em todos os setores da instituição. O individualismo reinava, as ações 
coletivas eram algo a desejar. O planejamento era realizado isoladamente 
pelos professores, que o trazia pronto de casa, sem discussão, colocando 
objetivos muitas vezes copiados de livros que não condiziam com a 
realidade vigente. Os conteúdos eram repassados como verdades 
absolutas, poucos educadores trabalhavam fazendo relações com a prática 
social, sendo a avaliação uma forma de punição e não de auto-avaliação, 
reflexo de uma educação de dominação e centralização. (MEDEIROS, 
2010, p. 23), 

 

Essa retrospectiva nas memórias sociais da escola em questão é de extrema 

importância por dois motivos principais: em primeiro lugar, por apontar a maneira 

como as instituições de ensino estavam vinculas à lógica da regulação e do controle 

locais e que muitos desses valores ainda permanecem com suas raízes fincadas em 

nosso sistema educacional. Em segundo lugar, porque, como iremos demonstrar, 

não existe regulação absoluta e, que a educação e a escola, consequentemente, 

despontam como caminho e lugar para desenvolver ações críticas, emancipatórias e 

democráticas. 

Nesse sentido, a partir de 1995, os ventos da gestão democrática, 

participativa começam a soprar na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros e a 

aflorar para um importante papel social perante a comunidade cruzetense. O 

trabalho iniciado pela professora Shirlene Santos Mafra Medeiros, com base numa 

ideia de gestão participativa, começara transformar a realidade da escola, seu 

funcionamento e seu processo formativo. De acordo com Medeiros (2010, p. 23), 

 
A EEJJM, visando valorizar a cultura cívica da escola e despertar o 
interesse e a credibilidade dos professores, utilizou diversas estratégias de 
gestão para que os resultados fossem satisfatórios, iniciando um processo 
de mudanças em 1995. Numa política de descentralização das ações, a 
direção e a supervisão assumiram uma sala de aula, objetivando estimular 
os professores a aderirem à nova proposta pedagógica da escola, que foi 
construída coletivamente, passando todos os segmentos da escola a ser 
parte integrante nas mudanças institucionais. (MEDEIROS, 2010, p. 23) 

 

Assumindo uma tarefa quixotesca, de transformar a realidade social, 

metodológica e pedagógica da EEJJM, a professora Shirlene Mafra, juntamente com 

sua equipe (diga-se todos os segmentos da escola), começam a vencer os gigantes 

da regulação e do controle, que, mesmo sendo apenas moinhos de vento na 



79 

estrutura social, desempenham papel importante, na manutenção dos privilégios 

sociais e econômicos e engrenagem da administração pública. Ao mudar a lógica da 

gestão e da proposta de ensino, as ações desempenhadas na EEJJM, segundo 

Medeiros (2010, p. 24), “[...] geraram uma cultura cívica, levando a mudanças 

atitudinais e consequentemente melhores resultados da aprendizagem e da própria 

comunidade cruzetense, o que confirma que a mudança de pensamento pode 

produzir escolas comprometidas com o desenvolvimento social. ”  

O trabalho de gestão democrática participativa, iniciado em 1995, levou a 

grandes transformações, tanto na instituição quanto na sociedade cruzetense. As 

construções coletivas de proposta pedagógica, de avaliação, de formação e de 

autoavaliação, contribuíram sobremaneira para o reconhecimento social da escola 

perante a comunidade. Como consequência dessa mudança de organização e de 

gestão, a EEJJM recebeu, por três vezes, em 1999, 2000 e 2005, o Prêmio Nacional 

de Referência em Gestão Escolar.  

Victor Hugo, em sua magistral obra, Os Miseráveis, afirma que “Não basta 

destruir os abusos é preciso mudar os costumes. Desapareceu o moinho, mas o 

vento ainda sopra.” Tal proposição se enquadra muito bem nas memórias 

experienciais da EEJJM. Uma escola que por muitos anos esteve submetida aos 

desmandos das autoridades políticas da região, que depois passou por um processo 

de democratização de gestão participativa, tornando-se referência no país, 

alcançando bons índices nas avaliações externas, potência no esporte e na cultura 

da região; depois desse movimento, entra num processo de declínio, seu 

reconhecimento social começa a ser comprometido, um modelo de gestão autoritário 

começa a ser implantado, as garras dos poderes políticos e individuais começam a 

fazer seus estragos novamente. Desde 2014, inicia-se um lento processo de 

reconstrução da EEJJM, tanto no ponto de vista de gestão, quanto de inovação 

pedagógica e de reconhecimento social perante a comunidade. 

É nesse contexto de desconstrução da imagem da escola, de baixo 

reconhecimento social da instituição perante a sociedade, que nossa trajetória 

docente tem início. E a contextualização feita, anteriormente, nos orienta para a 

justificativa de nossa pesquisa de mestrado e de proposta de ação educativa. 

Contudo, antes de partir para uma descrição, mesmo que parcial, da proposta 

pedagógica a ser desenvolvida na escola, é importante observar que tal iniciativa 

não caiu de paraquedas, mas que representa uma consequência, a nosso ver, 



80 

positiva, das ações de extensão do curso de Filosofia, da Universidade do Estado do 

Rio Grande do Norte, desenvolvido pela professora Dra. Shirlene Santos Mafra 

Medeiros. 

Com bases nas pesquisas desenvolvidas sobre o pensamento de George 

Herbert Mead, Jürgen Habermas, Rita Maria Radl Philipp, orientada pelas 

concepções epistemológicas do Interacionismo Simbólico, do Agir Comunicativo e 

Memória, cria o Programa de Extensão Memória, Identidade e Formação Social do 

Sujeito: a educação e o caráter social da vida humana na constituição do 'Self', que 

tem uma abrangência regional. Como consequência desse programa de extensão, 

inicia-se o projeto de extensão intitulado “ MEMÓRIA E IDENTIDADE SOCIAL: o 

cuidado de “Si” e do “Outro” para uma Educação Crítica Emancipatória-

Interdependente, com o objetivo de reconstrução coletiva do projeto pedagógico da 

escola, que foi construído coletivamente com todos os setores da escola, e por 

último, surge a proposta de ação educativa de nossa pesquisa de mestrado, 

nomeada de “Educação Emancipativa e Formação Social do Sujeito: desafios e 

perspectivas do agir comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual 

Joaquim José de Medeiros em Cruzeta-RN.” A apresentação dessa ordem 

cronológica dos trabalhos desenvolvidos na escola torna-se necessária pelo fato de 

várias ações orientadas pelos estudos do Interacionismo Simbólico, pelo 

pensamento de Mead e Habermas já foram desenvolvidas, como serão 

demonstradas na sequência do texto.  

 

6.2 INTERACIONISMO SIMBÓLICO, ENSINO DE FILOSOFIA NA AÇÃO 

EDUCATIVA. 

 

Dentre os muitos problemas da carreira docente, talvez um dos mais 

significativos seja a dificuldade em relacionar os saberes de cada área de 

conhecimento com as experiências do cotidiano. Vivemos numa sociedade marcada 

por valores utilitaristas, que tenham significado prático ou que façam sentido para 

vida dos sujeitos. Em nossa experiência como professor de filosofia, essa dificuldade 

se tornou ainda mais gritante. O impacto é gigantesco. Diante dos contrastes entre 

as discussões filosóficas da academia e as conversas que se desenvolvem nas 

salas de aula, a primeira impressão é de que todos estão num nível intelectual muito 

abaixo do esperado, e que tais sujeitos não teriam condições de lidar com o 



81 

conhecimento filosófico. Em parte, tal afirmação é verdadeira, se admitirmos que o 

ensino de filosofia no ensino médio deveria ter uma conotação bacharelesca. Como 

superar tal impacto? Como levar o saber filosófico para crianças e adolescentes, 

oriundas de diversos contextos sociais, econômicos e culturais? A primeira questão 

a ser colocada, segundo Marcondes (2008, p. 62), seria “Para que queremos ensinar 

filosofia, para que alguém deve aprender filosofia?”.  Dessa maneira, o professor de 

filosofia deve ter essas questões como norte para seu trabalho docente.  

A nossa compreensão sobre ensino de filosofia, com bases nas discussões 

meadianas e habermasianas, consiste em orientar os estudantes, diante da 

multiplicidade de saberes e uma gama gigantesca de informações, a problematizar 

situações de seu cotidiano, identificar essas problemáticas, conduzir uma 

investigação epistemológica sobre os conflitos e buscar possíveis soluções. O papel 

da filosofia seria o de mediadora e articuladora dos diversos saberes, colocando-se 

sempre como guardiã da racionalidade, para se usar uma linguagem kantiana. Ou 

como defende Polli (2013, pag. 22), “Repensando o papel da filosofia, Habermas 

sustenta que ela deve assumir a posição de guardadora de lugar e de intérprete, não 

mais a de uma porta-voz autorizada da razão.” 

De fato, o saber filosófico pode ser percebido em muitas situações de nosso 

cotidiano, em nossas experiências diárias, porém, o que falta é traduzir os saberes 

construídos e acumulados ao longo do tempo, pelos inúmeros pensadores, em 

consonância com as problemáticas que se apresentam em nosso cotidiano, no seio 

de nossas experiências. Como afirma Marcondes (2008, p. 63) “[...] na medida em 

que a filosofia diz respeito às questões que interessam a todos, desde a ética até as 

formas de argumentação e os problemas do conhecimento e da ciência, é possível 

fazer com que a discussão filosófica seja acessível e que todo aquele que tiver 

interesse possa se sentir capaz de filosofar. ” Portanto, o que de fato precisa ser 

trabalhado é a construção de sentido e significado do saber filosófico em nossas 

salas de aula.  

Obviamente não existe fórmula ou receita pronta para se construir uma 

metodologia de ensino de filosofia, e nem seria interessante que isso fosse possível, 

pois retiraria toda a dimensão contestadora e transgressora do filósofo e do saber 

filosófico. Como afirma Marcondes (2008, p. 55), “O filósofo, ao contrário, é apenas 

aquele que busca o saber, mas que tem consciência de ainda não o ter encontrado, 



82 

de não possui-lo, de estar distante dele. A filosofia se define, deste modo, mais pela 

busca do que pela posse do saber.”  

A nossa proposta de ação educativa, descrita como “Educação 

Emancipatória e Formação Social do Sujeito: desafios e perspectivas do agir 

comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros 

em Cruzeta-RN, tem como objetivo a necessidade de compreender a influência do 

Interacionismo Simbólico de George Herbert Mead na Teoria do Agir Comunicativo 

de Jürgen Habermas para viabilizar uma ação educativa, sendo a filosofia como 

componente curricular, mediadora, interpretativa da realidade social, como uma das 

áreas das ciências humanas, capaz de despertar a criticidade e a construção de 

saberes interdisciplinares e ou transdisciplinares. 

É necessário observar que, desde o desenvolvimento do projeto de pesquisa, 

que tinha como objetivo reconstruir o Projeto Pedagógico da EEJJM, elaborado com 

base nas premissas epistemológicas do Interacionismo Simbólico e do Agir 

Comunicativo, várias experiências já foram construídas nos últimos dois anos. 

Portando, o nosso trabalho de ações educativas já tem alguns resultados práticos, 

que não podem ser reconhecidos como resultados da pesquisa, pelo fato de existir 

fundamentos legais que orientam o curso de mestrado, em que a ação educativa só 

pode ser iniciada com autorização do Comitê de Ética em Pesquisa - CEP. Dessa 

forma, serão apresentadas algumas experiências desenvolvidas na escola, 

orientadas por nossa proposta metodológica, como contextualização para a 

compreensão da proposta de ação autorizada pelo CEP. Selecionamos três ações 

desenvolvidas com base na metodologia do Interacionismo Simbólico. A primeira “O 

alto preço do silêncio e o cuidado interativo: a violência em suas múltiplas 

dimensões individuais e sociais”; a segunda a Construção das salas ambientes 

estimuladores de aprendizagem; e a terceira, que já consistem em trabalhos de 

nossa ação educativa, são as Ágoras filosóficas.  

Todos os trabalhos seguem a mesma orientação: 1) parte de uma situação-

problema presente em nosso cotidiano; 2) construção do sentido e o significado da 

problemática; 3) análise e fundamentação epistemológica; 4) e propostas de solução 

para os conflitos investigados. 

 



83 

6.2.1 “O alto preço do silêncio e o cuidado interativo: a violência em suas múltiplas 

dimensões individuais e sociais”; segundo a Construção das salas ambientes 

estimuladores de aprendizagem. 

 

O presente trabalho foi desenvolvido na EEJJM e consiste num projeto de 

extensão, em parceria com o Curso de Filosofia, da Universidade do Estado do Rio 

Grande do Norte, localizada em Caicó, sendo coordenado, na escola, pela 

professora Dra. Shirlene Santos Mafra Medeiros, no ano de 2017. Com base nos 

dados fornecidos por pesquisa empírica pela Universidade na avaliação institucional, 

constatou-se um alto índice de violência em suas múltiplas dimensões: física, 

simbólica, de gênero, etc., em nossa instituição. Posteriormente, foi realizado um 

trabalho de fundamentação epistemológica sobre a violência e suas diversas 

facetas, para que cada professor pudesse articular com suas respectivas áreas de 

conhecimento a temática abordada, articulando, dessa forma, o conhecimento 

institucional e oficial com os conflitos e problemáticas do cotidiano. Com intensa 

participação da comunidade escolar, em todos os seus segmentos, foi elaborado um 

desfile, por ocasião do dia da Independência do Brasil (07 de setembro), no qual a 

escola apresentou à comunidade cruzetense o seu trabalho coletivo de pesquisa e 

ensino, anteriormente desenvolvido nas salas de aula que levou em conta as 

reflexões sobre a violência e sua implicações dentro do ambiente escolar, 

abordando tanto os aspectos teóricos quanto os analíticos para sua compreensão e 

superação, o  que conduziu a reflexividade e, por sua vez, a sua representação na 

formatação do enredo da temática da escola no desfilo cívico municipal. Como 

podemos observar nas imagens abaixo.  

 



84 

Figura 1: Pelotão – Violência de gênero e étnica 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

Figura 2: A violência contra a Mulher e suas múltiplas facetas 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 



85 

Figura 3: Socialização dos trabalhos da extensão com a comunidade educacional. 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

Figura 4: Reflexividade sobre a violência no País. 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 



86 

Figura 5: Formas de Violência e suas facetas. 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

Figura 6: Formas de Violência e suas facetas. 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

 

6.2.2 Construção de salas ambientes estimuladores de aprendizagem. 

 

Como foi abordado anteriormente (5.2), uma das principais dificuldades no 

processo de ensino consiste em apontar uma relação de sentido e significado entre 

os saberes científicos (da linguagem, da natureza ou da sociedade) e a vida 

cotidiana, em que de fato as experiências dos sujeitos se concretizam. Dessa forma, 

foi construído coletivamente, a proposta de criação de salas ambientes 



87 

estimuladores de aprendizagem, com o objetivo de fazer com que professor e 

estudante possam, de forma interativa, encontrar sentido e significados, relevância 

social e para a vida, dos diversos tipos de saberes. Nesse caso, mais uma vez, a 

Filosofia aparece como eixo norteador da elaboração do trabalho, e não como 

detentora absoluta do conhecimento, mas dotada de uma ação transdisciplinar.  

 

Figura 7: Construção da sala ambiente de História 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

Figura 8: Construção da sala ambiente de Biologia 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 



88 

Figura 9: Construção da sala ambiente de Biologia 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

Figura 10: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e Sociologia 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 



89 

Figura 11: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e Sociologia 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

Figura 12: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e Sociologia 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 



90 

Figura 13: Mito da Caverna: Construção da sala ambiente de Filosofia, Geografia e Sociologia 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

Figura 14: Visita dos professores Dr. Antônio Júlio – UERN e Dr. Marcos Figueira (UFRN) à 
experiência da escola. 

 
Fonte: Arquivo do Autor. 

 

 

6.2.3 Ação educativa: o ensino de filosofia como Ágoras filosóficas.  

 

Se o problema em conseguir relacionar os conhecimentos específicos das 

diversas áreas de conhecimento aparece como obstáculo a ser superado, tal 

dificuldade no Ensino de Filosofia, de fato, é maior.  Tal dificuldade se deve, em 



91 

grande parte, ao status (ou estigma) de que o saber filosófico é complexo, difícil e 

acessível apenas para uns poucos dotados de um nível de inteligência acima do que 

é concebido como normal. Outra razão pode ser o fato de que o ensino de filosofia 

sempre foi restrito a círculos aristocráticos de ensino, praticamente inacessível às 

classes populares. Quando o ensino de filosofia passa a ser introduzido da 

educação pública e de massas, a inclusão de “novo saber” se dá de forma vertical, 

impositiva e sem as devidas contextualizações com os conflitos e problemas do 

cotidiano. 

Diante dessas dificuldades (tanto para o docente como para o estudante), e 

com base nas contribuições do pensamento de George Herbert Mead e o 

Interacionismo Simbólico, e Jürgen Habermas e o Agir Comunicativo, começamos a 

trilhar aos poucos um método (caminho com diversas possibilidades) que 

possibilitasse uma interação maior com os estudantes e suas respectivas 

experiências e saberes, conectado com seu mundo, seus dilemas e conflitos, em 

que a filosofia pudesse fazer sentindo para suas vidas e colocados à sua disposição 

para a compreensão, problematização, investigação e resolução de problemas. 

Dessa forma, está sendo desenvolvido o trabalho de ação educativa, “Educação 

Emancipativa e Formação Social do Sujeito: desafios e perspectivas do agir 

comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros 

em Cruzeta-RN. Um dos objetivos principais consiste em trazer a tradição filosófica 

(história da filosofia e seus temas) para a vida concreta de nossos discentes. Como 

lembra Cerletti (2008, p. 30) 

 
O filósofo não é o inventor de seus problemas ex nihilo (poderíamos dizer, 
em um sentido mais preciso, que é um recriador de problemas). A filosofia é 
filha de seu tempo (recordemos com Hegel que “a coruja de Minerva levanta 
seu vôo no ocaso”) e de seus condicionamentos, e estes condicionamentos 
ou fontes são aquilo que os homens e as mulheres fazem: a arte, a ciência, 
a política ou o amor. (CERLETTI, 2008, p. 30) 

 

Logo, uma proposta de ensino de filosofia, que busca uma educação 

emancipativa, orientada pela formação social do sujeito, no terreno de suas 

interações sociais e mediados pelo diálogo livre e crítico, deve ter início, na sala de 

aula, a partir dos desafios e conflitos apontados pelos estudantes. Uma sala de aula 

ou qualquer outro lugar que seja propício para o aprendizado pode ser uma Ágora 

filosófica, pois o que vai definir esse espaço é o modo como o debate (diálogo) vai 

der conduzido, sua fundamentação epistemológica em torno das temáticas 



92 

discutidas, o respeito pelos argumentos diferentes e constituição de um modo de 

pensamento que leve o sujeito a desenvolver autorreflexividade. Como aponta Mead 

(2010, p. 104),  

 
A reflexão ou comportamento reflexivo só surge diante de condições de 
autoconsciência e possibilita ao organismo individual a organização e o 
controle deliberados de sua conduta com referência ao seu ambiente social 
e físico, ou seja, com referência às várias situações sociais e físicas em que 
se torna envolvido e as quais reage. (MEAD, 2010, p. 104) 

 

Assim, a construção de uma metodologia para o ensino filosofia, deve 

possibilitar ao sujeito as condições ou os caminhos para desenvolvimento desse 

comportamento reflexivo.  

A experiência, a seguir, foi construída coletivamente com estudantes, em que 

estes fizeram a proposição de uma temática para ser trabalhada, que fazia parte de 

seu universo social e cultural, cabendo ao professor orientação a fundamentação 

epistemológica, sendo também decidido coletivamente o modo como a aula seria 

executada, o lugar e o tipo de avaliação. O trabalho pôde ser dividido em quatro 

partes. 

A primeira parte consistiu na escolha do tema-problema. Os estudantes da 

turma de segundo ano do Ensino Médio do turno vespertino propuseram a realizar 

uma discussão sobre “A Ascenção do comportamento totalitário em nossa 

sociedade.” A temática sugerida está intimamente ligada ao universo jovem, 

conectado às redes sociais, configurando-se um tema em voga, justificado pela 

percepção e preocupação destes estudantes a respeito da crescente onda de 

intolerância às diversas formas de crenças, valores e comportamentos.  

Na segunda parte, deu-se as orientações para a investigação e 

fundamentação epistemológica da temática escolhida. Foi decidido, conjuntamente, 

fazer uma pesquisa do tema a partir das ideias da filósofa Hannah Arendt e do 

filósofo Slavoj Žižek. 

A terceira parte consistiu na execução da aula, em forma de Ágora 

Filosófica, que se deu através do diálogo, debate, confronto livre de ideias. O 

professor fez a função de mediador dessa empreitada. Também foi decidido, 

coletivamente, que a discussão seria feita no contexto e ambientação de um Luau, 

com fogueira, comida e música. Tornando a partir do ambiente e de seu contexto de 

realização, as relações mais a próximas e receptivas.  



93 

A quarta parte corresponde a forma de avaliação, também efetivada 

coletivamente, com base na reflexão e autorreflexão, análise dos pontos e 

contrapontos, abordando o que poderia ser melhorado, quais os resultados do 

debate, as impressões de cada sujeito e suas contribuições para a realização do 

trabalho. 

 

Figura 15: Ágora Filosófica: “A Ascenção do comportamento totalitário em nossa sociedade”. 

 
Fonte: Arquivo do Autor 

 

Figura 16: “A Ascenção do comportamento totalitário em nossa sociedade”. 

 
Fonte: Arquivo do Autor 

 



94 

Figura 17: “A Ascenção do comportamento totalitário em nossa sociedade”. 

 
Fonte: Arquivo do Autor 

 

Dando continuidade à pesquisa, um segundo trabalho foi desenvolvido na 

escola, objetivando desenvolver e avaliar a ação educativa “Educação 

Emancipativa e Formação Social do Sujeito: desafios e perspectivas do agir 

comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros 

em Cruzeta-RN”, fundamentada nos pressupostos do Interacionismo Simbólico de 

Mead e no Agir Comunicativo de Habermas, buscando compreender se a 

metodologia desenvolvida pode ser considerada positiva e significativa para o ensino 

de filosofia. Este será melhor enfatizado abordado do item a seguir de forma dar 

mais esquematização para compreensão dos passos executados e sua sustentação 

teórico-metodológica.  

 

6.3 AÇÃO EDUCATIVA “EDUCAÇÃO EMANCIPATÓRIA E FORMAÇÃO SOCIAL 

DO SUJEITO: DESAFIOS E PERSPECTIVAS DO AGIR COMUNICATIVO NAS 

INTERAÇÕES SOCIAIS NA ESCOLA ESTADUAL JOAQUIM JOSÉ DE MEDEIROS 

EM CRUZETA-RN”. 

 

Pensar uma proposta de ação educativa que leve em consideração as 

experiências individuais e socais dos atores envolvidos (estudantes, professor, a 

escola como um todo, as famílias, o contexto exterior à escola) configura-se como 

um grande desafio na sociedade atual. As dificuldades são de várias ordens. Uma 

primeira dificuldade encontra-se na estrutura estatal engessada que organiza e 

controla os processos educacionais. Tais processos, na maioria das vezes, são 



95 

verticais, hierarquizados e unilaterais, fazendo com que os programas e propostas 

pedagógicas sejam lançados de forma impositiva, não respeitando as diversidades e  

complexidades existente num país continental, como é o caso do Brasil. Um 

segundo problema consiste no fato que tais processos educacionais sejam 

orientados, quase que exclusivamente, por uma lógica mercadológica e 

instrumental, que é marca da sociedade contemporânea, resultando daí, uma 

adequação quase que absoluta à interesses econômicos. O argumento de que a 

educação deve voltar-se para formar e qualificar os sujeitos para o mercado de 

trabalho torna-se quase que absoluto e incontestável. Ocorre que o problema não 

está na formação para o exercício do trabalho (que sem dúvida é importante), mas 

que, nas entrelinhas dos modelos de educação tecnicista, está o esvaziamento da 

dimensão crítica e emancipatória dos sujeitos, representados na forma da 

especialização de saberes, valorização de conhecimentos técnico-científicos em 

detrimentos dos conhecimentos sociológicos, filosóficos e estéticos.  

Como consequência lógica desse contexto de engessamento institucional da 

organização educacional, observa-se a elaboração de propostas pedagógicas 

voltadas para a formação técnico-profissional, desprezando, contudo, as 

especificidades dos sujeitos envolvidos, suas perspectivas e sua própria autonomia. 

Como afirma Dalbosco (2010, pag. 27), 

 
Processos pedagógicos relacionam-se com a formação de individualidades 
autônomas. Neles descortinam-se, amplamente, o conteúdo e as 
dificuldades da dimensão formativo-educacional do ser humano. Buscar seu 
espaço, ser alguém com dignidade e reconhecimento social são desejos de 
todo ser humano sensato. Essa busca está conectada a processos de 
aprendizagem e, por isso, questões sobre o que forma e educa o ser 
humano e o como ele se educa e se forma em sua relação com os outros, 
com as instituições e com o meio ambiente são decisivas para a pedagogia 

e a filosofia. (DALBOSCO, 2010, pag. 27) 
 

A proposta educativa desenvolvida foi orientada na perspectiva de valorizar a 

formação voltada para autonomia dos sujeitos, possibilitando um olhar crítico da 

realidade a sua volta e que possibilite construir uma postura emancipatória diante do 

contexto social, econômico, político e ideológico no qual possa estar inserido. Com 

base nos conceitos de Interacionismo Simbólico de Mead, agir comunicativo de 

Habermas e Ação educativa emancipatória e crítica de Radl Philipp, todo o trabalho 

foi construído coletivamente com os estudantes, professor, com a comunidade 



96 

escolar e com participação de atores da sociedade. Como defende Radl Philipp 

(2014, pag. 158), 

 
[...] la meta educativa de la emancipación no puede ser definida e impuesta 
unilateralmente por parte de la persona o instancia educadora –extremo que 
negaría la condición de sujeto al educando-, la misma meta ha de 
anticiparse ya como condición estructural del propio proceso educativo en 
las situaciones educativas singulares concibiendo a éstas caracterizadas 
por una relación entre sujetos. (RADL PHILIPP, 2014, pag. 158) 
 

O trabalho desenvolvido na ação educativa “Educação Emancipativa e 

Formação Social do Sujeito: desafios e perspectivas do agir comunicativo nas 

interações sociais na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros em Cruzeta-RN”, 

será descrito, posteriormente, neste texto, em dois momentos: no primeiro momento, 

serão apresentados a construção, o desenvolvimento e os resultados da proposta 

para o ensino de Filosofia no Ensino Médio, com base na teoria e metodologia do 

Interacionismo Simbólico e Agir comunicativo. No segundo, será descrita a avaliação 

da metodologia desenvolvida orientada pelos dados coletados por meio de pesquisa 

qualitativa, a partir da aplicação de questionário e entrevista semiestruturada junto 

aos sujeitos da pesquisa. A interpretação dos dados é fundamental para analisar se 

a metodologia possibilita resultados positivos ou não para o ensino de filosofia. 

 

6.3.1 Ação Educativa: Desigualdade social e violência nos diferentes espaços. 

 

O ponto de partida para a construção da ação educativa “Educação 

Emancipativa e Formação Social do Sujeito: desafios e perspectivas do agir 

comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros 

em Cruzeta-RN” se deu a partir da escolha dos sujeitos da pesquisa para o 

desenvolvimento e planejamento para a execução da atividade. Escolheu-se, assim, 

uma turma de 1ª série do Ensino Médio, do turno matutino, com 25 estudantes, 

oriundos de diversos estratos sociais, com uma multiplicidade de experiências e 

visão de mundo. O plano de trabalho para a construção da metodologia do 

Interacionismo Simbólico e Agir Comunicativo para o ensino de filosofia foi 

elaborado para se desenvolvido durante um bimestre letivo inteiro. Na escola 

pública, um bimestre contempla 10 aulas de filosofia, visto que o currículo nacional e 

estadual prevê uma aula por semana. Essas 10 aulas estão subdivididas em 6 

momentos: 1) Apresentação, fundamentação epistemológica e discussão de 



97 

algumas ideias centrais de Mead e Habermas (02 aulas); 2) Orientações sobre a 

metodologia e construção coletiva da temática a ser trabalhada (01 aula); Pesquisa, 

fundamentação epistemológica e discussão das temáticas escolhidas (02 aulas); 

Elaboração de curta-metragem como forma de avaliação (03 aulas); apresentação 

dos curtas-metragens para a comunidade escolar (01 aula); avaliação coletiva do 

trabalho (01 aula). 

O primeiro momento do trabalho consistiu na apresentação dos autores que 

norteiam a presente pesquisa e oferecem os pressupostos teóricos para a 

construção de uma metodologia de ensino de Filosofia. Nesse sentido, no contexto 

das discussões que permeiam as aulas de filosofia, foi apresentado aos estudantes 

a possiblidade de desenvolver esse trabalho experimental. Em seguida, foi feito um 

trabalho de fundamentação epistemológica com estudantes, apresentando algumas 

ideias centrais de Mead e Habermas, tais como interacionismo simbólico, interação 

social, Self, agir comunicativo, diálogo, comunidade ideal de fala, etc. Além de 

pesquisa biográfica dos autores, foram trabalhadas partes específicas de textos e 

discutidas em rodas de conversas.  

 

Figura 18: Apresentação e explicação da proposta de trabalho. 

 
Fonte: Arquivo do autor. 

 

Uma metodologia de ensino que seja orientada pelo Interacionismo Simbólico 

e Agir Comunicativo deve privilegiar as interações sociais, as experiências 

individuais, o diálogo e as expectativas e anseios dos atores envolvidos na ação 



98 

educativa. Dessa forma, o segundo momento, no desenvolvimento da metodologia, 

foi debater e escolher coletivamente uma temática a ser estudada nas aulas de 

filosofia. Nesse sentido, foi feita uma discussão em que cada estudante 

apresentasse sua proposta temática e seus argumentos e que, ao final do debate, 

fosse escolhido consensualmente um objeto de estudo. Ao final das discussões, 

foram escolhidas duas temáticas: a desigualdade social e a violência. Ao privilegiar o 

discurso e as interações sociais e a experiência dos sujeitos, o método do 

Interacionismo Simbólico sugere que, na visão de Polli (2013, pag. 17),  

 
O intento é levar um entendimento intersubjetivo, considerando o que cada 
participante do processo comunicativo pensa e argumenta sobre as 
questões em debate, para que todos os participantes possam posicionar-se 
e, como possibilidade, convergir em consensos prováveis e provisórios. 
(POLLI, 2013, pag. 17) 

 

Trazendo esses temas para o âmbito da investigação filosófica, foram 

sugeridos, com a mediação do professor, alguns pensadores para fundamentar 

epistemologicamente as pesquisas e debates. Ao final, foram construídos dois eixos 

conceituais que nortearam as aulas e os trabalhos: A banalização do mal e o 

pensamento de Hannah Arendt e A origem das desigualdades sociais no 

pensamento de Rousseau.  

Escolhidos os temas e autores, os estudantes foram orientados a fazerem 

pesquisas e leituras das obras dos autores, sempre buscando fazer a articulação 

com os objetos de estudos definidos, o que constituiu o terceiro momento do 

trabalho. Além de pesquisas na internet e artigos científicos, foram estudados partes 

(fragmentos) de textos de Rousseau, Discurso sobre a origem e os fundamentos da 

desigualdade entre os homens, e Sobre a violência de Hannah Arendt. Como forma 

de socializar as pesquisas, foi feita uma discussão coletiva dos resultados e dos 

pontos que poderiam ser relacionados com a realidade dos próprios discentes. 

Sobre a importância de momento de discussão, Polli (2013, pag. 17) defende que “A 

finalidade do debate intersubjetivo é coordenar ações de maneira cooperativa, tendo 

como fim a formação de uma opinião que possa levar a um comportamento social 

solidário e cooperativo.”  

É importante observar que esse trabalho dispõe de uma carga horária mínima 

na escola, mas sua maior parte é feita nos momentos de estudos fora do horário de 

aula na instituição.  



99 

 

Figura 19: Momentos de pesquisa e leitura 

 
Fonte: Arquivo do autor. 

 

Figura 20: Momentos de pesquisa e estudos 

 
Fonte: Arquivo do autor. 

 

Em continuação das atividades, decidiu-se coletivamente elaborar dois curtas-

metragens, tendo como referência as duas temáticas pesquisadas e debatidas em 

sala de aula. Este constituiu o quarto momento da construção da metodologia de 

ensino de filosofia. A turma foi dividida em dois grupos: um grupo iria produzir um 

curta-metragem sobre a violência e o outro grupo sobre a desigualdade social. A 



100 

escolha da referida atividade levou em consideração o nível de interação social, 

ações coletivas e diálogo para ser realizada, o que está diretamente ligado as 

premissas do Interacionismo Simbólico e Agir Comunicativo. Um elemento 

importante de ser destacado nessa etapa do trabalho foi a ação desenvolvida junto 

com a responsável pela biblioteca da escola, a professora Maria dos Milagres 

Zeferino, que organizou três oficinas para orientar a produção dos curtas-metragens. 

A primeira oficina foi de orientação para pesquisa em bibliotecas e na internet; a 

segunda, em parceria com um produtor de cinema local, Hutson Barbosa, teve como 

objetivo orientar a construção de roteiros cinematográficos; a terceira oficina, 

também contado com o apoio de pessoas fora da comunidade escolar, teve como 

objetivo, mostrar aos estudantes que tipos de tecnologias são necessárias para a 

gravação de um filme e como devem ser utilizadas. A referida oficina foi 

desenvolvida por Dener Barros, que além de ser ex-estudante da escola, trabalha no 

mercado de mídias digitais. Portanto, é possível observar que a metodologia que 

está sendo construída, sempre está levando em consideração as expectativas dos 

estudantes, suas experiências sociais e individuais, bem como a interação, não 

apenas entre os estudantes, mas com diversos atores importantes que promovem o 

fazer educativo, seja aqueles que pertencem a instituição escolar, seja aqueles que 

estão fora da estrutura educacional formal, mas que podem contribuir de forma 

significativa,  colocando o diálogo aberto e livre como elemento mediador do 

processo educativo. Dessa maneira, afirma Polli (2013, pag. 20), “A aprendizagem 

se dá a partir da capacidade de interação proporcionada pela prática discursiva, 

numa motivação em torno da busca de uma verdade consensual em forma 

cooperativa.”  

 



101 

Figura 21: Oficina de técnicas de elaboração de roteiros 

 
Fonte: Arquivo do autor 

 

Figura 22: Oficina de técnicas de elaboração de roteiros 

 
Fonte: Arquivo do autor 

 

 



102 

Figura 23: Oficina de técnicas de gravação e edição de vídeos 

 
Fonte: Arquivo do autor 

 

Figura 24: Oficina de técnicas de gravação e edição de vídeos 

 
Fonte: Arquivo do autor 

 

Com o desenvolvimento do trabalho nas oficinas, deu-se seguimento às 

atividades que foram planejadas e partiram para a produção propriamente dita dos 

curtas-metragens. Os momentos de estudos, pesquisas e debates encontraram seu 



103 

ápice na elaboração dos pequenos filmes. O trabalho coletivo, as interações, o 

diálogo e as experiências individuais e sociais constituem elementos importantes 

nesse tipo de atividades. Cada grupo fez a apresentação do seu curta-metragem e 

sua respectiva temática para a comunidade escolar, explicando os temas, 

motivações, dificuldades e aprendizagens. Dessa forma, ao compartilhar as 

experiências do trabalho desenvolvido com a comunidade escolar, os sujeitos 

envolvidos na ação educativa, buscam por meio do discurso, motivar os demais a 

reconhecerem o valor e a importância do trabalho, bem como despertar o interesse 

por conhecer e participar desse tipo de ação. O percurso da metodologia do 

Interacionismo Simbólico e Agir Comunicativo alcança, assim, seu quinto momento. 

Com base na perspectiva do agir comunicativo e das experiências individual e 

social construídas pelos sujeitos ao longo desse percurso, o sexto e último passo foi 

voltado para uma avaliação coletiva, a partir de uma roda de conversa, onde todos 

tiveram a oportunidade de usar da palavra livremente, para analisar todo o percurso 

do trabalho, os pontos positivos e negativos, o que poderia ser melhorado, os 

principais obstáculos e suas impressões sobre a metodologia desenvolvida, 

buscando o entendimento e o consenso daqueles que compõem o grupo ou 

comunidade. 

 

6.3.2 OS RESULTADOS DA PESQUISA E PROPOSIÇÃO METODOLÓGICA 

 

Os resultados descritos a seguir referem-se à aplicação de questionário 

socioeconômico e das entrevistas semiestruturadas realizadas com estudantes que 

constituem os sujeitos da pesquisa. 

Depois do planejamento e da prática da ação educativa “Educação 

Emancipativa e Formação Social do Sujeito: desafios e perspectivas do agir 

comunicativo nas interações sociais na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros 

em Cruzeta-RN”, chegou o momento avaliativo para entender se uma metodologia 

de ensino de Filosofia com base no Interacionismo Simbólico e no Agir Comunicativo 

é possível de ser utilizada com prática pedagógica e se tal proposta apresenta 

resultados positivos na relação ensino-aprendizagem. 

Mesmo com a fundamentação epistemológica apresentada no decorrer do 

presente trabalho, não é possível dizer ainda se tal proposta metodológica oferece 

resultados práticos e objetivos. Dessa forma, como caminho para compreender 



104 

melhor os desdobramentos do presente trabalho, optou-se por fazer uma avaliação 

quantitativa-qualitativa, por meio de questionário e entrevistas e, a partir dos dados 

coletados fazer uma interpretação orientada pela perspectiva simbólico-

interacionista. Portando, o processo avaliativo está dividido em dois momentos: 

coleta de dados e posterior interpretação.  

 

6.3.3 Análise e interpretação dos dados 

 

Antes de partir para análise dos dados colhidos a partir do questionário, é 

importante observar que a aplicação do questionário socioeconômico antecedeu os 

trabalhos de construção da referida metodologia e a entrevista semiestruturada foi 

realizada ao final da experiência de construção da ação educativa. Dessa forma, 

torna-se possível confrontar algumas informações que façam referência ao antes e o 

depois da execução do trabalho, e que possam ajudar a compreender a relevância 

ou fracasso da presente proposta metodológica. 

Para tentar analisar o modo como a metodologia do Interacionismo Simbólico 

e do Agir Comunicativo foi assimilada pelos estudantes, foi aplicado, num primeiro 

momento, um questionário socioeconômico. Compreender a realidade social, 

econômica, as relações de gênero, as concepções ideológicas são fundamentais 

para o presente trabalho. Pode nos ajudar a entender diversos problemas, como 

violência nas interações, falta de identidade com a escola e com os estudos e falta 

de interesse pelas temáticas trabalhadas nas aulas de filosofia. Segue abaixo os 

dados resultantes da aplicação do questionário social, com perguntas sobre idade, 

sexo, estado civil, renda familiar e individual e tempo dedicado aos estudos. É 

importante observar que a aplicação do questionário socioeconômico antecedeu os 

trabalhos de construção da referida metodologia e a entrevista semiestruturada foi 

realizada ao final da experiência de construção da ação educativa  

Com base nas informações analisadas é possível traçar um perfil dos 

estudantes que foram sujeitos da pesquisa e como isso pode ser importante para a 

construção de ação educativa para o ensino de filosofia. A turma do 1º ano matutino, 

continha 25 alunos, sendo que 02 estudantes não quiseram responder o 

questionário. Portanto, os dados coletados referem-se a um público de 23 

estudantes. A idade dos sujeitos da pesquisa varia entre 15 e 23 anos, onde se 

verifica que 35% (08 estudantes) com 15 anos, 53% (12 estudantes) com 16 anos, 



105 

08% (02 estudantes) com 17 anos e apenas um estudante com 23 anos (04%). Com 

relação ao gênero, é possível observar uma predominância de estudantes do sexo 

feminino, com 17 meninas (74%) e 6 meninos (26%). Dentre os entrevistados 

apenas 02 (08%) afirmaram serem casados ou terem algum tipo de relacionamento 

matrimonial, e 21 (92%) se declararam solteiros. E apenas 01 entrevistado (04%), 

afirmou já ter filho. Os demais (96%), declararam não ter filhos. No que diz respeito a 

renda, os estudantes foram questionados se já desempenhavam alguma atividade 

remunerada e sobre a renda familiar. Apenas 04 (17%) dos estudantes afirmaram ter 

alguma ocupação remunerada e que todas estavam relacionadas com a atividade 

comercial, e que os valores recebidos mensalmente não ultrapassavam ½ (meio) 

salário mínimo. Os demais, ou seja, 19 (83%) não desenvolviam atividade em troca 

de remuneração. Com relação a renda familiar, é possível observar que a maior 

parte das famílias (91%) dos estudantes vivem com menos de 02 salários mínimos 

(R$ 1.908,00), sendo que desse total, 39% (09 famílias) vivem com menos de 01 

salário mínimo (R$ 954,00). Apenas 09% (02) das famílias possuem rendas acima 

de 03 salários mínimos. Os dados analisados mostram que o perfil de estudante 

pública, e mais especificamente da turma em questão, se configura, em sua maioria, 

como adolescentes, entre 15 e 17 anos, em sua maioria do sexo feminino e com 

famílias com renda a baixo de dois salários mínimos e que vivem em situação de 

vulnerabilidade social. São adolescentes que vivem no contexto de pobreza, 

violência, falta de oportunidades sociais e que, em alguns casos, em meio a conflitos 

familiares. Tais informações podem lançar uma luz para a compreensão de diversos 

problemas existentes na rotina da escola e dos estudantes, entre eles a dificuldade 

de concentração nas aulas, atitudes violentas, falta de perspectiva com relação a 

educação e a promoção social e total alheamento a realidade na qual está inserido. 

A educação escolar não se apresenta, pelo menos para a maioria dos estudantes, 

como elemento de reconhecimento e ascensão social, significando apenas uma 

obrigação ou passa tempo, apenas um lugar para fugir da dura realidade do lar. A 

referida visão fica clara com base nas informações fornecidas pelos estudantes 

sobre os momentos dedicados aos estudos, dentro e fora da escola. Do total, 65% 

(15 estudantes) afirmaram que dedicavam 20 horas semanais aos estudos, ou seja, 

apenas o tempo que passa na escola. Outros 21% (05 estudantes) relataram dedicar 

30 horas de sua semana aos estudos. E apenas 9% (03 estudantes) dedicam 40 

horas ou mais para os estudos. No que diz respeito aos estudos de filosofia, 57% 



106 

(13 estudantes) afirmaram não dedicar nenhum tempo para estudar temáticas 

filosóficas e 47% (10 estudantes) responderam que dedicam algum tempo para os 

estudos de filosofia.  

Levando em consideração os dados fornecidos pelos estudantes, toma-se 

como imperativo desenvolver práticas pedagógicas que ofereça aos estudantes um 

novo significado para a escola e consequentemente, o processo educacional. Nesse 

sentido, uma metodologia que coloque as experiências sociais dos estudantes, seus 

anseios, sua visão de mundo, seus valores, suas expectativas e que possibilite o 

diálogo, que privilegie o discurso livre, pode ser uma alternativa aos modelos 

unilaterais e autoritários que impõe aos jovens currículos engessados e com pouca 

relação com seu cotidiano, com suas vivências. Portanto, o trabalho desenvolvido, 

na Escola Joaquim José de Medeiros, orientado na perspectiva do Interacionismo 

Simbólico e agir comunicativo, teve como objetivo experienciar um caminho 

alternativo para as aulas de filosofia que seja construído coletivamente, colocando o 

estudante como protagonista desse processo, possibilitando assim, que esses 

sujeitos possam colocar sua realidade como problema filosófico a ser investigado, 

refletido e debatido, buscando construir uma postura crítica e emancipatória em 

meio a realidade na qual está inserido. Como afirma Dalbosco (2017, pag. 632), 

“[...]Interacionismo simbólico, como postura intelectual (filosófica, sociológica e 

pedagógica), é uma maneira atualizada, pós-metafísica, de pensar a pluralidade da 

educação e sua relação complexa, dinâmica, com a sociedade contemporânea.” 

A questão sobre a possibilidade de construção e aplicação de uma 

metodologia fundamentada no Interacionismo Simbólico e no Agir Comunicativo 

para ensino de filosofia, encontrou resposta positiva, de acordo com a experiência 

desenvolvida na Escola Estadual Joaquim José de Medeiros e que foi descrita 

anteriormente. O questionamento que se apresenta agora é, se essa metodologia foi 

positiva e trouxe resultados satisfatórios entre os sujeitos da pesquisa. Nesse 

sentido, foi aplicada uma entrevista semiestruturada, com questionamentos que 

buscam compreender se a referida metodologia contribuiu de alguma forma para 

melhorar ou tornar mais atrativas e eficientes, as aulas de filosofia.  

 

6.3.4 Resultados das entrevistas semiestruturadas 

 



107 

A primeira grande dificuldade enfrentada por um professor de filosofia no 

Ensino Médio, principalmente na escola pública, é fazer com que os estudantes 

criem uma identidade com os conteúdos ou temáticas filosóficas. Uma nova área de 

conhecimento, com suas especificidades, com seus conceitos próprios e um grupo 

de jovens que, até aquele momento (primeiro contato) não tinham a menor noção do 

que seria filosofia. Seguindo o caminho comum das práticas pedagógicas, ou seja, 

apresentar conteúdo, explicar e passar exercícios decorativos, o componente 

curricular filosofia começa a padecer do mesmo problema das demais áreas de 

conhecimento, que é a falta de sentido dos conteúdos e relação com a vida dos 

estudantes. A proposta metodológica descrita anteriormente, propôs uma alternativa, 

ao buscar construir coletivamente um caminho para as aulas de filosofia. Possibilitar 

que os estudantes participem ativamente do processo de construção de ações 

educativas, descobrindo e estudando problemáticas filosóficas a partir de suas 

experiências pessoais e sociais. Nessa perspectiva, segundo Dalbosco (2017, pag. 

638), “O Interacionismo simbólico, com o conceito de ação humana enquanto 

interação mediada simbolicamente possibilita a compreensão da educação como 

uma ação mediada simbolicamente.” 

Ao serem questionados, no contexto da entrevista, se consideravam 

importante estudar filosofia, 91% (21 estudantes) responderam que sim e, deram 

como justificativa, o fato de que os temas estudados, os debates, as atividades 

coletivas, possibilitavam compreender diversos problemas que se faziam presentes 

no seu cotidiano. Apenas 09% (02 estudantes) afirmaram que não consideravam 

importante estudar filosofia, pois as temáticas trabalhadas não contribuíam em nada 

para sua formação pessoal. Dessa forma, é possível observar que, ao colocar o 

estudante como protagonista do processo de ensino-aprendizagem, aproximar os 

conteúdos do componente curricular com a realidade dos sujeitos, a resistência, o 

desinteresse, a falta de identidade com os saberes filosóficos diminuem 

significativamente. Nesse sentido, ao serem questionados sobre o que pensavam 

dos conteúdos de filosofia trabalhados em sala de aula, 21% (05 estudantes) 

afirmaram que eram importantes, pois tratavam de temas presentes no cotidiano 

deles; 31% (07 estudantes) disseram que são conteúdos interessantes, pois 

possibilita o sujeito questionar diversas situações presentes em sua realidade; 09% 

(02 estudantes) responderam que os conteúdos de filosofia são chatos e 21% (05 

estudantes) responderam que os conteúdos são difíceis e apresentam uma 



108 

linguagem incompreensível; e 18% (04 estudantes) responderam que os conteúdos 

têm  relação direta com suas vidas. Logo, é possível concluir, com base nessas 

informações que, o ensino de filosofia orientado única e exclusivamente na 

perspectiva tradicional, onde o professor fala e o estudante escuta, está fadado ao 

fracasso. Por outro lado, quando se inicia uma possibilidade de trazer as 

problemáticas filosóficas para o contexto dos estudantes, observa-se um aumento 

no interesse por essa área de conhecimento.  

Um outro elemento importante na metodologia do Interacionismo simbólico e 

do Agir Comunicativo, é o valor concedido as interações sociais, as experiências dos 

sujeitos, ao diálogo, a construção coletiva do formato das aulas e o modo como os 

temas são escolhidos e problematizados. Sobre a importância da linguagem como 

mediadora das ações e experiências humanas, Dalbosco (2010, pag. 38) afirma que 

“A linguagem é, nesse sentido, um fenômeno objetivo de interação que emerge 

dentro de um grupo social, constituindo-se, também em fator decisivo da 

organização e do controle da ação humana.” Tais proposições podem ser 

corroboradas com base nas informações presentes na entrevista aplicada com os 

estudantes. Ao serem questionados se os temas trabalhados durante a proposta 

construída coletivamente41 em sala de aula, tinham alguma relação com suas 

experiências individual e social, 92% (21 estudantes) responderam positivamente e 

08% (02 estudantes) responderam que não, ou seja, que as temáticas trabalhadas 

não apresentavam nenhuma relação com suas experiências pessoal e social. 

Também foi questionado a opinião dos estudante sobre o que achavam da 

metodologia trabalhada nas aulas de filosofia. Todos os estudantes entrevistados, 

ou seja 100% (23 estudantes) consideraram positiva, principalmente pelo fato de 

que eles participaram da construção da metodologia, dos debates que permearam o 

planejamento das atividades, da possibilidade proporcionada pelo discurso de que 

suas ideias fossem ouvidas e analisadas pelo grupo e que, a partir desses debates 

fossem escolhidos os temas/problemas que o grupo (como um todo ou o consenso) 

decidiu ser mais viável ou mais significativo. Percebe-se que essas afirmações vão 

de encontro aquilo que Habermas defende como entendimento mútuo, 

                                            
41 Foram construídos dois eixos conceituais que norteou as aulas e os trabalhos: A banalização do 
mal e o pensamento de Hannah Arendt e A origem das desigualdades sociais no pensamento de 
Rousseau. 



109 

proporcionado pelo agir comunicativo. Nesse sentido, afirma Habermas (1989, pag. 

165), 

 
“Os processos de entendimento mútuo visam um acordo que depende do 
assentimento racionalmente motivado ao conteúdo de um proferimento. O 
acordo não pode ser imposto à outra parte, não pode ser extorquido ao 
adversário por meio de manipulações: o que manifestamente advém graças 
a uma manifestação externa, não pode ter sido conta de um acordo. Este 
assenta-se sempre em convicções comuns.” (HABERMAS, 1989, pag. 165). 
 

Os temas trabalhados nas aulas de filosofia, durante a execução da presente 

pesquisa, foram respectivamente: A banalização do mal e o pensamento de Hannah 

Arendt e A origem das desigualdades sociais no pensamento de Rousseau. Tais 

eixos temáticos foram construídos coletivamente com os estudantes e o professor. 

Ao serem questionados se as temáticas trabalhadas e a metodologia aplicada 

contribuíram de alguma forma para a sua formação pessoal, 84% (19 estudantes) 

afirmaram que sim, que os temas da violência e da desigualdade e o modo como 

foram trabalhados nas aulas de filosofia, contribuíram para sua formação pessoal, 

principalmente por oferecer novas formas de compreender essas problemáticas que 

se fazem tão presentes em seu cotidiano. E 16% (04 estudantes) disseram que os 

temas e a metodologia não contribuíram em nada para sua formação pessoal, pois, 

na visão deles esses problemas não interferem ou não se fazem presentes em suas 

realidades. Observa-se que, ao tornar as experiências dos sujeitos o próprio campo 

das investigações filosóficas, os estudantes passam a compreender que a filosofia 

está mais próxima da sua realidade do que ele imagina, e isso proporciona uma 

aproximação e maior valorização do componente curricular. 

A metodologia do Interacionismo Simbólico e do Agir comunicativo propõe 

construir coletivamente as ações educativas a serem realizadas nas aulas de 

filosofia. Com base no diálogo, do debate, levando em consideração as interações 

sociais, suas expectativas, suas ideias e valores e até mesmo os conflitos nos quais 

estão inseridos, do ponto de vista social e econômico, é possível proporcionar aos 

estudantes experiências filosóficas a partir de suas vivências e anseios. Oferecendo 

assim, diversas possibilidades de percepção, análise, compreensão dos diversos 

problemas que fazem parte de nosso cotidiano. Sobre esses pontos, durante a 

entrevista foi perguntado aos estudantes como eles avaliavam a metodologia 

construída e desenvolvida nas aulas de filosofia. Para 92% (21) dos estudantes a 

metodologia foi bastante positiva, principalmente pelo protagonismo que foi dado ao 



110 

estudante na construção da ação educativa. Já 08% (02) dos estudantes 

consideraram negativa a metodologia, alegando que os trabalhos mexiam muito com 

a rotina dele, que tinham que desenvolver várias atividades e que, os mesmos não 

tinham tempo de participar.42 Outro questionamento que foi apresentado, foi se a 

metodologia do Agir Comunicativo e do Interacionismo Simbólico, contribuiu de 

alguma forma para a resolução de problemas ou conflitos no seu dia a dia. Para 

74% (17) dos estudantes a resposta foi positiva. Já para 26% (06) dos estudantes a 

referida metodologia não ajuda a resolver os problemas do dia a dia. Como 

consequência desse questionamento, também foi perguntado aos estudantes se a 

metodologia do Agir Comunicativo e do Interacionismo Simbólico contribuiu, de 

alguma forma, no modo como eles compreendem os diversos tipos de valores 

(morais, políticos e estéticos) presentes no mundo a sua volta. Nesse ponto, 100% 

(23) dos estudantes responderam que sim. Para eles, o diálogo, a diversidade de 

opiniões, os diversos modos de perceber o mundo, contribuem para que os sujeitos 

saiam de sua zona de conforto e passem a perceber outras formas de interpretar e 

compreender a multiplicidade de valores que existem numa determinada sociedade.  

Alguns estudantes43 relataram suas impressões e experiências44 a respeito da 

metodologia do Interacionismo Simbólico e Agir Comunicativo, desenvolvida nas 

aulas de filosofia. Ao ser questionada sobre como ela avaliava o trabalho construído 

durante a pesquisa, a estudante A1 (de 16 anos), respondeu que, o que mais 

chamou lhe chamou a atenção foi o fato de que, foi dada a oportunidade de o 

estudante participar como agente criador da própria rotina de estudos. Ela afirmou 

que “poucas vezes na sua vida de estudante, teve a chance de construir junto com o 

professor e os colegas, os conteúdos e as avaliações da matéria estudada.” 

                                            
42 É importante observar que esses estudantes que afirmaram não considerar positiva a metodologia 
trabalhada nas aulas de filosofia, por considerar que atrapalhava a rotina diária deles, são estudantes 
que precisam trabalhar para complementar a renda da família, que vivem em condições de 
vulnerabilidade social. Nesse sentido, da mesma forma que as experiências individuais e sociais 
podem contribuir positivamente para o desenvolvimento do trabalho, pode implicar em obstáculos 
para alguns estudantes. Por isso, as experiências, as interações sociais, os conflitos são tão 
importantes na perspectiva do Interacionismo Simbólico e do Agir Comunicativo, uma vez que pode 
levar o estudante a momentos de reflexividade, que podem contribuir para mudanças de atitudes do 
sujeito frente a realidade da qual faz parte. 
43 De acordo com as orientações do Comitê de Ética em Pesquisa da Universidade do Estado do Rio 
Grande do Norte, em consonância com as Resoluções nº 466/12 e 510/16 do Conselho Nacional de 
Saúde (CNS) / Ministério da Saúde(MS), estabelece que estudantes menos de 18 anos não podem 
ter suas identidades reveladas em nenhum procedimento de pesquisa científica (Parecer: 2.716.890). 
Dessa forma, os estudantes serão identificados com base em números e letras, atendendo as 
exigências do CEP.  
44 Além das informações apresentadas no questionário e na entrevista semiestruturada, algumas 
informações foram colhidas e registradas num diário de campo do pesquisador.  



111 

Também relatou que “os temas escolhidos faziam parte de seu cotidiano e de seus 

amigos, e isso contribuiu de forma positiva para a compreensão dos conteúdos.” 

Ressaltou, porém, que “os trabalhos em grupos em grupo, geralmente tem algum 

conflito, devido ao fato de nem todos os colegas terem a mesma vontade de estudar 

e fazerem suas atividades de casa.” O estudante B2 (de 16 anos), também 

apresentou suas impressões sobre o trabalho no qual participou. Para B2, “o mais 

legal foram os debates, as discussões sobre os temas discutidos.” Para ele “as 

outras matérias deveriam também seguir essa mesma forma de dar aula. Quase 

ninguém gosta de ouvir nossas ideias.” Concluiu dizendo que “preferem que 

fiquemos calados e prestando atenção. Nada de diálogo ou debate, na maioria das 

vezes.”  Já a estudante C3 (15) anos, enfatiza o valor positivo dos debates, porém, 

ressalta a falta de capacidade de aceitação de suas ideias por parte dos colegas. 

Segundo ela “os debates são importantes e positivos, contudo, ainda a maturidade 

de nossos colegas para discutir e aceitar ideias diferentes das deles ainda é pouca.” 

A estudante C3 também ressaltou a importância de se buscar estudar elementos de 

suas vidas diárias e que possam contribuir para sua formação e compreensão de 

mundo. Ela afirma que “não consegue compreender por que tem que estudar coisas 

que nunca vai usar na sua vida e nem faz parte de seu cotidiano.”  

Com base nos relatos dos próprios estudantes, fica claro a necessidade de 

pensar as práticas pedagógica e os conteúdos articulando-os com o universo social, 

cultural, econômico e político dos estudantes. Nesse sentido, é possível perceber 

que a metodologia do Interacionismo Simbólico e Agir Comunicativo possibilita 

promover esse envolvimento e articulação. 

Concluindo o processo de entrevista, foi perguntado aos estudantes o que na 

visão deles, seriam os aspectos positivos e os aspectos negativos, no trabalho 

desenvolvido no componente curricular de Filosofia. Para os estudantes o que pode 

ser considerado de mais positivo foram o uso do diálogo, das discussões, dos 

debates, das interações entre os estudantes e o modo como passaram a 

compreender e analisar os problemas ao seu redor. Os aspectos negativos 

apontados foram a dificuldade de trabalhar em grupo, de conviver com ideias 

diferentes e o fato de que a metodologia rompe com a concepção estática e isolada 

de estudos. Ou seja, os estudantes precisaram se encontrar mais. Estreitar os laços 

com os colegas, trabalhar mais em grupo. E, na visão deles, foi uma mudança 

radical e, consequentemente, negativa.  



112 

Portanto, é possível observar tanto na descrição da metodologia quanto nos 

dados fornecidos pelo questionário e pela entrevista, que é possível orientar as 

aulas de filosofia na perspectiva do Interacionismo Simbólico e do Agir Comunicativo 

e propor ações educativas que sejam construídas coletivamente, levando sempre 

em consideração o olhar, a participação e o diálogo entre estudantes no processo de 

construção das práticas pedagógicas. Tal afirmação se justifica, segundo Dalbosco 

(2010, pag. 44), 

[...] pelo fato de que o processo pedagógico desencadear-se entre sujeitos 
falantes que se comunicam entre si e consigo mesmo, ele deve incorporar 
aquela capacidade inerente à ação humano-linguística de provocar no 
próprio sujeito falante, de modo semelhante, o tipo de reação que sua fala 
provoca em seu interlocutor e, além disso, de poder transformar sua própria 
reação numa motivação para a continuidade da ação. (DALBOSCO, 2010, 
pag. 44) 
 

A aplicabilidade da referida metodologia e a assimilação positiva das ideias 

centrais que norteou o trabalho pelos estudantes, nos mostra que ao privilegiar as 

relações dialéticas entre os sujeitos, valorizar suas experiências individuais e 

sociais, utilizar o diálogo como caminho para resolução de problemas e conflitos, 

estão sendo definidas as premissas necessárias para a construção de uma 

educação crítica e emancipatória. Nesse sentido, os sujeitos que fazem os 

processos educativos, superam as imposições metodológicas e pedagógicas que 

não levam em consideração suas expectativas, necessidades e contexto social, 

começam substituir essa lógica impositiva e unilateral, pelo caminho da construção 

coletiva, do trabalho em grupo, do diálogo e das interações sociais. Uma educação 

emancipatória é aquela na qual os sujeitos que participam desse movimento, são 

protagonistas do processo e não mero espectadores e, que colocam a própria 

realidade como problema a ser analisado, compreendido e, sempre que necessário, 

modificado e superado. Nesse sentido, uma educação crítico-emancipatória 

corresponde, no entendimento de Radl Philipp (2014, pag. 159), como sendo aquela 

que: 

 
Así, una educación crítico-emancipativa, y em consecuencia, una 
pedagogía definida en estos términos, solo puede ser concebida como uma 
acción comunicativa entre sujetos durante la cual la persona que se 
encuentra inmersa en este proceso ya cuenta potencial y anticipadamente 
con la condición de sujeto emancipado que adquiere al mismo tiempo 
paulatinamente las cualidades necesarias para su participación en el 
discurso dialógico comunicativo ejerciendo como tal sujeto emancipado. En 
las acciones educativas siempre se actúa comunicativamente, se 
construyen, se generan, se deconstruyen y también se reproducen de forma 



113 

activa los significados, contextos de sentidos y los propios objetos de 
referencia que están presentes en la comunicación a tenor de producirse 
ésta en un proceso interactivo ininterrumpido entre sujetos. (RADL PHILIPP, 
2014, pag. 159) 

 

Portanto, uma educação crítico-emancipatória se configura como elementos 

fundamentais de uma perspectiva metodológica orientada pelo Interacionismo 

Simbólico e pelo Agir Comunicativo. Tendo como norte essas premissas, podemos 

concluir que a ação educativa “Educação Emancipativa e Formação Social do 

Sujeito: desafios e perspectivas do agir comunicativo nas interações sociais na 

Escola Estadual Joaquim José de Medeiros em Cruzeta-RN”, alcançou seus 

objetivos epistemológicos e práticos. Dessa forma, é possível e aceitável, utilizar tal 

referencial metodológico para qualquer ação educativa, seja nas aulas de filosofia ou 

qualquer outro componente curricular.  

  

  



114 

7 CONCLUSÕES  

 

As pesquisas desenvolvidas sobre Interacionismo Simbólico, da formação 

social do sujeito no pensamento filosófico de George Herbert Mead, o diálogo com 

algumas ideias de Habermas, mais especificamente o seu Agir Comunicativo e do 

Agir Educativo de Radl Philipp, possibilitaram uma compreensão dos processos de 

interação social e de uma linguagem simbolicamente mediada, na constituição da 

identidade dos sujeitos e da própria sociedade. Nesse sentido, os sujeitos devem ser  

percebidos na lógica de suas experiências culturais e no contexto das relações com 

outros sujeitos. Dessa forma, percebe-se que as ideias meadianas para análise da 

sociedade contemporânea e de suas estruturas, com base nos processos de 

interações sociais e intersubjetivas, podem oferecer significativas contribuições para 

educação, bem como para o ensino de filosofia.  

Valendo dizer que não se pode compreender o Interacionismo Simbólico fora 

das relações sociais, das interações entre os sujeitos, de uma linguagem de gestos 

significantes que possibilite a construção de significados, de compreensão nas 

experiências cotidianas. Nesse sentido, não se pode negar que tais fundamentos 

sociais estejam dissociados nos processos educativos. Educação e sociedade são 

indissociáveis. A presente pesquisa tentou demonstrar a possibilidade e a 

necessidade de pensar as ações educativas numa outra perspectiva. É de uma 

clareza aritmética que os processos pedagógicos em nosso país são unilaterais, 

impositivos e desconectados com as experiências individuais e sociais dos sujeitos a 

quem são direcionadas. As consequências são facilmente percebidas: evasão 

escolar, baixo rendimento, pouquíssima identificação com os conteúdos e 

componentes curriculares trabalhados e falta de um projeto de vida que tenha a 

educação como fio condutor. As políticas de Estado para a educação pública 

limitam-se a tentar formar mão de obra para o mercado de trabalho. Todo e qualquer 

tipo de proposta pedagógica ou ação educativa que confronte esse viés 

neotecnicista enfrenta dificuldades e resistência. E romper com essa lógica de 

estruturação pedagógica não se configura uma tarefa fácil, porém, não é impossível 

de ser efetivada.  

Nesse sentido, a proposta filosófica de George Herbert Mead com foco na 

formação social do sujeito numa perspectiva intersubjetiva e dialógica apresentou 

elementos imprescindiveis para se pensar uma proposta de metodologia de ensino 



115 

de filosofia. Logo, para Mead, a linguagem, a experiência, as interações sociais são 

elementos centrais no processo formativo. 

Outro ponto importante de ser ressaltado é o uso do termo metodologia, no 

contexto da presente pesquisa, principalmente quando está relacionado com os 

modos de trabalhar as aulas de filosofia, e que, vale enfatizar, não deve ser tomado 

como um caminho fechado, dotado de regras e pressupostos a serem seguidos. Tal 

interpretação seria incompatível com o pensamento meadiano e habermasiano. O 

termo metodologia, refere-se mais a delineamentos e ações que precisam ser 

levadas em consideração, como as interações sociais dos atores que fazem o 

processo educacional, seu contexto sociocultural, suas experiências e saberes do 

cotidiano e sua devida articulação com o saber filosófico, na solução de problemas.  

Dessa forma, ao propor uma metodologia de ensino de Filosofia no Ensino 

Médio que seja construída coletivamente com os atores que fazem a comunidade 

escolar (estudantes, professor, gestão e sujeitos fora do ambiente institucional), que 

leve em consideração as expectativas desses sujeitos, suas experiências, interações 

e permeada pelo diálogo, aponta-se uma alternativa ao modelo educacional 

engessado, descrito anteriormente. As concepções meadianas de formação social, 

interação sociais e a proposição de comunicação simbolicamente mediada, 

juntamente com ideia habermasiana de construção de uma racionalidade 

comunicativa, oferecem os fundamentos necessários para a construção da 

metodologia do Interacionismo Simbólico. Tal metodologia possibilita aos sujeitos 

que fazem a comunidade escolar a possibilidade de participarem como 

protagonistas dessa construção, e não apenas meros receptáculos de propostas 

pedagógicas desprovidas de significados e relações com suas vidas e visão de 

mundo. Portanto, o fato de que a presente pesquisa tentou construir um caminho 

diferente dos que estão previstos nas cartilhas governamentais, já faz da referida 

metodologia, uma proposta contra-hegemônica de ensino e de escola. 

Interacionismo Simbólico, Agir Comunicativo e Ação educativa, numa perspectiva 

hermenêutica-crítica, possibilitaram experiências positivas e animadoras, não 

apenas para o ensino de Filosofia, mas para a ações educativas da realidade 

escolar como um todo e para qualquer componente curricular.  Dessa forma, 

podemos apontar alguns resultados de nossa pesquisa: 

1. A partir dos estudos de elementos da filosofia de Mead (Formação social, 

linguagem e experiência) e do pensamento de Habermas (mais 



116 

especificamente elementos do Agir Comunicativo), é possível e viável fazer 

uma articulação prática entre a formação social do sujeito para inserir na 

práxis educativa institucional e no Ensino de Filosofia. Privilegiando as 

interações sociais, as experiências individuais e coletivas e a comunicação 

como mediadora desse processo. Os dados da pesquisa apontam que a 

referida articulação possibilita que ações educativas sejam desenvolvidas 

levando em consideração as experiências dos sujeitos envolvidos, trazendo a 

reflexão filosófica para o contexto de sua realidade individual e social. Desse 

modo, o estudante será capaz de articular o saber filosófico com temáticas 

que fazem parte de seu cotidiano e que, tendo acesso aos saberes da 

filosofia, é possível analisar e compreender tais temáticas a partir de diversos 

ângulos e perspectivas, aproximando-se daquela que melhor fizer sentido e 

significado para suas vidas.  

2. É possível desenvolver uma metodologia de ensino de filosofia fundamentada 

nas concepções meadianas do Interacionismo Simbólico e no Agir 

Comunicativo habermasiano, com vistas a resolução de problemas e 

desenvolver uma reflexividade crítica e emancipatória de sua própria 

realidade. Nesse sentido, ficou perceptível nas experiências demonstradas ao 

longo do trabalho, como o  “O alto preço do silêncio e o cuidado interativo: a 

violência em suas múltiplas dimensões individuais e sociais”; a Construção 

das salas ambientes estimuladores de aprendizagem; as Ágoras filosóficas e 

na ação educativa “Educação Emancipativa e Formação Social do Sujeito: 

desafios e perspectivas do agir comunicativo nas interações sociais na Escola 

Estadual Joaquim José de Medeiros em Cruzeta-RN”, que o objetivo principal 

da metodologia trabalhada consiste em promover uma análise reflexiva sobre 

os diversos problemas que estão presente na realidade das pessoas, em 

nosso caso, dos sujeitos que fazem a escola pública, e que essa reflexividade 

possibilite uma tomada de atitude frente a esses problemas com vistas a 

superação. Ao defender a construção de uma postura crítica e emancipatória 

por parte dos estudantes, o que se propõe é que esses sujeitos assumam o 

controle de suas vidas e ações e que possam colocar sua realidade como 

problemática filosófica, seja qual for o conflito ou situação. 

3. Tomando como referência a discussão teórico-metodológica desenvolvida ao 

longo do presente texto, podemos afirmar que o conceito de Interacionismo 



117 

Simbólico de George Herbert Mead é uma perspectiva filosófica, haja vista 

que consiste numa tentativa de compreender o indivíduo contemporâneo e a 

realidade plural na qual está inserido no âmbito das interações sociais, da 

linguagem e das experiências. Constituindo, portanto, uma proposta teórico-

metodológica pós-metafísica. 

Em suma, todo o trabalho desenvolvido até o momento enfatiza a 

necessidade de fazer o ensino de filosofia a partir de uma articulação direta com as 

experiências individual e social dos estudantes, e que seja valorizado os diversos 

níveis de interação, que o diálogo seja o elemento central nesse processo de 

construção coletiva de aulas de filosofia. Além do que romper com as metodologias 

unilaterais e impositivas, seja nas aulas de filosofia ou qualquer outro componente 

curricular, é o grande desafio da metodologias de ensino; e trazendo os estudos do 

Interacionismo Simbólico e do Agir Comunicativo podem ancorar práticas efetivas e 

conscientes para construção de uma educação que considere as contribuições de 

vários sujeito na formação e na auto-formação, quando bem conduzidas com 

coerência acadêmica e científica, enaltecendo, de sobremaneira, a suas conexões 

com a vida humana em todos seus aspectos, partindo, pois, das relações de si para 

o outro e, assim, para o contexto social de vivência. 

 

 

  



118 

REFERÊNCIAS 

 

ADORNO, T. A indústria cultural. In: COHN, G. (Org.). Comunicação e Indústria 
Cultural. São Paulo: Edusp, 1971. 
 
 
ARENDT, Hannah. Sobre a violência; Tradução André de Macedo Duarte. Rio de 
Janeiro: Civilização brasileira. 2009. 
 
 
BECKER, Howard. Conferência: A Escola de Chicago. IN: MANA, 2(2), p. 177-88, 
1996. 
 
 
BRASIL. Lei nº 11.684, de 02 de junho de 2008, que altera o art. 36 da Lei nº 9. 
394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos 
currículos do Ensino Médio. 
 
 
BOTELHO, André; Público e privado no pensamento social brasileiro. IN: Cidadania, 
um projeto em construção:  Minorias, justiça e direitos humanos. (Org.) André 
Botelho e SCHAWARZ, Lilia Moritz Schawarz. 1ª Ed. – São Paulo: Claro Enigma, 
2012. 
 
 
BLUMER, Herbert. A natureza do interacionismo simbólico. In: MORTENSEN, C. D. 
(Org). Teoria da comunicação: textos básicos. São Paulo: Mosaico, 1980. 
 
 
CAMPANER, Sônia. Filosofia: ensinar e aprender. São Paulo: Saraiva, 2012. 
 
 
CARMINATI, Celso João. Formação e ensino de Filosofia. IN: Perspectiva 
Filosófica.  Vol. II, nº 38 (agosto a dezembro de 2012((Revista dos programas de 
Pós-graduação em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco e da 
Universidade Federal da Paraíba.) 
 
 
CASAGRANDE, C. A. A formação do eu em Mead e Habermas: desafios e 
implicações à educação. Tese (doutorado) – Pontifícia Universidade Católica do 
Rio Grande do Sul – Programa de Pós-Graduação em Educação. – Porto Alegre, 
2012. 
 
 
CERLETTI, A. A. Ensinar filosofia: da pergunta filosófica à proposta metodológica. 
IN: Filosofia: Caminhos para o seu ensino. Walter O. Kohan (org.); Alejandro A. 
Cerletti...[et al]. – Rio de Janeiro: Lamparina, 2008. 
 



119 

 
COSTA, J. C. Prefácio ao Discurso do Método. IN: DESCARTES, René. Discurso 
do Método. Tradução, prefácio e notas de João Cruz Costa. – [Ed. Especial]. – Rio 
de Janeiro: Nova Fronteira, 2011.  
 
 
COTRIM, Gilberto. Fundamentos de filosofia. – 2. Ed. – São Paulo: Saraiva, 2013. 
 
 
CUNHA, Euclides. Os Sertões. - [Ed. Especial]. – Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
2011. 
 
 
DALBOSCO, Cláudio Almir. Pragmatismo, teoria crítica e educação: ação 
pedagógica como mediação de significados. Campinas, SP: Autores Associados, 
2010. 260p. 
 
 
________. Pensar a educação em tempos pós-metafísicos: a alternativa do 
Interacionismo Sombólico. IN: Educação. Santa Maria.v. 42.nº31. (pag. 629-642). 
Set/Dez. 2017. 
 
 
FLICK, Uwe. Introdução à pesquisa qualitativa. Tradução Joice Elias Costa. – 3. 
Ed. – Porto Alegre: Artmed, 2009. 
 
 
GALLO, Silvio. Para enfrentar os desafios de ensinar filosofia na educação média 
brasileira. IN: RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática 
para o Ensino Médio. Campinas, SP: Autores Associados, 2009. – (Coleção 
formação de professores). 
 
 
GATTI, L. F. Theodor W. Adorno e a indústria cultural. Revista mente, cérebro e 
filosofia. , Ano 1, n° 7,Abril de 2011,  p. 22.  
 
 
GHEDIN, Evandro. Ensino de Filosofia no Ensino Médio. 2. Ed. – São Paulo: 
Cortez, 2009. – (Coleção Docência em Formação. Série Ensino Médio) 
 
 
GIDDENS, Anthony. Sociologia. Tradução Sandra Regina Netz. – 4. Ed. – Porto 
Alegre: Artmed, 2005. 
 
 
HABERMAS, Jürgen. Teoria do Agir Comunicativo. (I) Racionalidade da ação e 
racionalidade social. Tradução de Paulo Astor Soethe. – São Paulo: Editora  WMF 
Martins Fontes, 2012. 
 
 



120 

 . Teoria do Agir Comunicativo. (II) Sobre a crítica razão funcionalista. 
Tradução de Flavio Beno Siebeneichler. – São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 
2012. 
 
 
_______. Técnica e Ciência como “Ideologia”. Tradução de Artur Morão. Lisboa – 
Portugal: Edições 70, 2006b. 
 
 
_______. A ética da discussão e a questão da verdade. São Paulo: Martins 
Fontes, 2004a. 69p.  
 
 
______. Verdade e justificação: ensaios filosóficos. São Paulo: Edições Loyola, 
2004b. 330p. 
 
 
 . O Discurso Filosófico da Modernidade: doze lições. Tradução de Luiz 
Sérgio Repa, Rodnei Nascimento. – São Paulo: Martins Fontes, 2000. (Coleção 
Tópicos). 
 
 
______. Consciência moral e agir comunicativo. Tradução Guido Antônio A. de 
Almeida. – Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989. 
 
 
HACKER, P. M. S. Natureza humana: categorias fundamentais. Tradução de José 
Alexandre Durry Guerzoni. – Porto Alegre: Artemed, 2010.  
 
 
HORKHEIMER, M. Filosofia e Teoria Crítica. Textos Escolhidos (Coleção Os 
Pensadores). 1ª Ed. São Paulo: Ed. Abril, 1975. 
 
 
______. Eclipse da razão. Trad. Sebastião Uchoa Leite. São Paulo: Centauro, 
2002. 
 
 
HUGO, Victor; Os miseráveis. Tradução, adaptação e apêndice Silvana Sarleno; 
ilustrações Renato Alarcio – 1ª ed. São Paulo: Companhia das letras. 2014.  
 
 
JAPIASSÚ, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário básico de Filosofia. 4ª 
edição revista e ampliada. – Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006.  
 
 
MARCONDES, Danilo. É possível ensinar filosofia? E, se possível, como? IN: 
Filosofia: caminhos para seu ensino. Walter Kohan (org); Alejandro A. Cerletti... 
[et al]. – Rio de Janeiro: Lamparina, 2008.  
 



121 

MATOS, Olgária, C. F. A Escola de Frankfurt: luzes e sombras do Iluminismo. São 
Paulo: Moderna. 1993. (Coleção Logos). 
 
 
MATOS, Junot Cornélio. A formação dos professores para o Ensino de Filosofia. IN:  
COSTA, Marcos Roberto Nunes; MATOS, Junot Cornélio. Ensino de Filosofia: 
questões fundamentais. Recife, PE: Ed. Universitária da UFPE, 2014. 
 
 
MEAD, G. H. Mente, Self e Sociedade. (org). Charles W. Morris. São Paulo: Ideias 
e Letras, 2010.  
 
______, Espíritu, persona y sociedade. Paidós, Barcelona, 1972. 
 
 
MEDEIROS, S. S. M. Gestão participativa em educação: compasso e 
descompasso de uma experiência de democracia no espaço escolar. Natal, RN: 
Editora. INFORCENTER, 2008. 
 
______Resiliência e a ética na escola: do ser ao dever ser: gestão da Escola 
Estadual Otávio Lamartine na cidade de Cruzeta-RN. Caicó: INFORCENTER, 2010. 
 
 
_______ Memórias e identidade social da formação docente em Rio de Contas-
BA, nas décadas de 1920 a 1960: reminiscências das educadoras e educadores de 
cátedra à universidade. Tese (Doutorado) – Universidade Estadual do Sudoeste da 
Bahia, Programa de Pós-Graduação em Memória:  linguagem e sociedade, Vitória 
da Conquista, 2016 
 
 
MENEZES, Anderson de Alencar. A teoria do agir comunicativo e os processos de 
aprendizagem. IN: PERSPECTIVA FILOSÓFICA – Revista dos Programas de Pós-
graduação em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco e da Universidade 
Federal da Paraíba. (Org.) Junot Cornélio Matos. Volume II – Nº 38 (agosto a 
dezembro de 2012).  
 
 
NOGARE, P. D. Humanismos e anti-humanismos: introdução à antropologia 
filosófica. 13. ed. Petrópolis: Vozes, 1994. 
 
 
OLIVEIRA, Andrieci Marcela Araújo de; OLIVEIRA, Cassia Araújo de. O panorama 
Curricular do Ensino de Filosofia no Brasil. IN: ARTIFICIOS (Revista do Difere – 
UFPA). Vol. 2, nº 4. Dez/2012. ISSN 21796505. Disponível em: 
<www.artificios.ufpa.br/Artigos/cassia.pdf>. Acesso em: dia 10 de novembro de 
2017. 
 
 
POLLI, José Renato. Habermas: agir comunicativo e ética do discurso. – Jundiaí, 
SP: Editora in House, 2013. 



122 

REPA, L. S. A Crise da Teoria Crítica: Razão Instrumental e Declínio do Indivíduo. 
Revista mente, cérebro e filosofia. 2011, n° 7, p. 16. 
 
 
 
RADL PHILIPP, Rita Maria. Sociologia Crítica: Perspectivas Actuales. Madrid – 
Espanha: Editorial Síntesis, 1996. 
 
 
_______. Teoria hermenêutica-crítica frankfurtiana: interés espistemológico 
emancipativo y práticas de pedagogía crítica. IN: Revista Binacional Brasil 
Argentina. – Vitória da Conquista.v 03. Nº 02.pag. 146-174. Dezembro/2014. 
 
 
_______. Teoría Crítica y Educaccion. IN: Revista Científica: História y Crítica.v. 
1.n. 1. Santiago de Compostella. 1991, pag. 57-71. 
 
 
_______. La educacción como interaccion simbólica. IN: Revista de Ciencias de la 
Educacion. Nº 145.pag. 7-14.  Enero-Marzo, 1991.  
 
 
RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o Ensino 
Médio. Campinas, SP: Autores Associados, 2009, p. 10. – (Coleção formação de 
professores). 
 
 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos das 
desigualdades entre os homens. São Paulo: Nova Cultura. 1991. 
 
 
SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência 
universal. – 16ª ed. – Rio de Janeiro: Record, 2008.  
 
 
SAROLDI, Nina. O mal-estar na Civilização: as obrigações do desejo na 
contemporaneidade. 3ª Ed. – Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017. 
 
 
SHOOK, J. R. Os pioneiros do pragmatismo americano. Tradução de Fábio M. 
Said. – Rio de Janeiro: DP&A, 2002.  
 
 
TOMAZETTI, Elisete Medianeira. Formação do professor de Filosofia para o Ensino 
Médio: Entre Políticas e Prática, entre Universidade e Escola. IN: COSTA, Marcos 
Roberto Nunes; MATOS, Junot Cornélio. Ensino de Filosofia: questões 
fundamentais. Recife, PE: Ed. Universitária da UFPE, 2014. 

 
 


