
UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO GRANDE DO NORTE - UERN 

CAMPUS CAICÓ - CaC 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA - DFI 

CURSO DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA – PROF-FILO 

 

 

IZANETE DE MEDEIROS COSTA 

 

 

O ESTUDO DA METODOLOGIA ELÊNTICA DOS DIÁLOGOS PLATÔNICOS 

E A ARGUMENTAÇÃO CRÍTICA NO ENSINO MÉDIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAICÓ 

2019 



IZANETE DE MEDEIROS COSTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

O ESTUDO DA METODOLOGIA ELÊNTICA DOS DIÁLOGOS PLATÔNICOS 

E A ARGUMENTAÇÃO CRÍTICA NO ENSINO MÉDIO 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Mestrado 
Profissional em Filosofia – PROF-
FILO/Polo Caicó, da Universidade do 
Estado do Rio Grande do Norte – UERN, 
como requisito obrigatório para obtenção 
do título de Mestra em Filosofia. 
 
ORIENTADOR: Prof. Dr. Antônio Júlio 

Garcia Freire. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAICÓ 

2019 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



IZANETE DE MEDEIROS COSTA 

 

 

O ESTUDO DA METODOLOGIA ELÊNTICA DOS DIÁLOGOS PLATÔNICOS 

E A ARGUMENTAÇÃO CRÍTICA NO ENSINO MÉDIO 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Mestrado 
Profissional em Filosofia – PROF-
FILO/Polo Caicó, da Universidade do 
Estado do Rio Grande do Norte – UERN, 
como requisito obrigatório para obtenção 
do título de Mestra em Filosofia. 
 
ORIENTADOR: Prof. Dr. Antônio Júlio 

Garcia Freire. 
 

 

 

Aprovado em 29 de abril de 2019. 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

______________________________________________________________ 

Prof. Dr. Antônio Júlio Garcia Freire – Orientador 
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN 

 

 

______________________________________________________________ 

Prof. Dr. Marcos de Camargo Von Zuben – Examinador interno 
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte – UERN 

 

 

______________________________________________________________ 

Prof. Dr. Antônio Basílio Novaes Thomaz de Menezes – Examinador externo 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte – UFRN 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço a Deus, meu mestre maior. 

Ao meu orientador, Prof. Dr. Antônio Júlio Garcia Freire, pela brilhante 

orientação, paciência e dedicação empreendidas na realização desse trabalho. 

Ao Prof. Dr. José Teixeira Neto e à Erivânia Maria de Medeiros pelo suporte 

oferecido no decorrer do curso. 

Aos professores do PROF-FILO, pelos conhecimentos construídos durante as 

aulas. 

Aos colegas, pela amizade e companheirismo em todas as etapas vivenciadas 

ao longo do curso. 

À minha família, especialmente aos meus pais que sempre me incentivaram e 

com quem sempre pude contar. 

Ao meu marido, Francisco S. L. Ferreira Júnior, por todo o apoio, por ser meu 

porto seguro nos momentos difíceis e estar ao meu lado me dando força para 

continuar. 

Aos amigos, pelo incentivo e paciência. 

Às pessoas que direta ou indiretamente contribuíram com a realização deste 

trabalho. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...] digo que o maior bem para um homem é 

justamente este, falar todos os dias sobre a virtude 

e os outros argumentos sobre os quais me ouvistes 

raciocinar, examinando a mim mesmo e aos outros 

e, que uma vida sem esse exame não é digna de 

ser vivida (PLATÃO, 2002, p. 24). 



RESUMO 

 

A metodologia elêntica consiste em um procedimento dialético empregado por 

Sócrates e explorado em vários diálogos platônicos, onde Sócrates elaborava 

perguntas sobre a definição de um determinado conceito e os seus interlocutores 

ofereciam respostas que eram submetidas à prova para constatação de sua 

veracidade ou falsidade. A finalidade dessa metodologia é verificar, mediante o 

diálogo, a coerência das afirmações dos participantes, de modo a refinar as respostas 

dadas. Assim, a metodologia elêntica representava uma possibilidade de 

aprimoramento da prática argumentativa dos participantes do debate. Com isso, as 

possibilidades de conhecimento eram ampliadas, uma vez que as falsas ideias eram 

refutadas mediante o diálogo. Nesse estudo defende-se a tese de que o estudo da 

metodologia elêntica junto aos alunos do Ensino Médio poderá promover uma 

melhoria da prática argumentativa desse grupo. A metodologia utilizada foi de 

natureza qualitativa. A abordagem foi o estudo de caso. Realizou-se um estudo da 

metodologia elêntica por meio da leitura de diálogos platônicos com o intuito de 

compreender a sua estrutura e desenvolvimento. Os resultados demonstram melhoria 

da argumentação por parte das alunas pesquisadas. O estudo as auxiliou na 

construção de argumentos autênticos, coerentes, válidos e sólidos. Além disso, a 

partir do estudo do elenchos socráticos, desenvolveram habilidades para definir 

conceitos filosóficos. 

 

Palavras-chave: Ensino de filosofia. Platão. Diálogos socráticos. Elenchos. 

Argumentação. 

 

  



ABSTRACT 

 

The ellentic methodology consists of a dialectical procedure employed by 

Socrates and explored in several Platonic dialogues, where Socrates elaborated 

questions about the definition of a particular concept and his interlocutors offered 

answers that were submitted to the proof to verify their truthfulness or falsity. The 

purpose of this methodology is to verify, through the dialogue, the coherence of the 

affirmations of the participants, in order to refine the answers given. Thus, the ellentic 

methodology represented a possibility of improvement of the argumentative practice 

of the participants of the debate. With this, the possibilities of knowledge were 

amplified, since the false ideas were refuted through the dialogue. In this study the 

thesis is defended that the study of the elentical methodology with the students of the 

Secondary School can promote an improvement of the argumentative practice of this 

group. The methodology used was qualitative in nature. The approach was the case 

study. A study of the ellentic methodology was carried out through the reading of 

Platonic dialogues in order to understand its structure and development. The results 

show an improvement in the argumentation of the students studied. The study assisted 

them in the construction of authentic, coherent, valid and solid arguments. Moreover, 

from the study of the Socratic elenchos, they developed skills to define philosophical 

concepts. 

 

Keywords: Philosophy teaching. Plato. Socratic dialogues. Elenchos. Argumentation. 

 

  



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Organograma SEEC/RN .......................................................................... 51 

Figura 2 - Idade dos participantes  ........................................................................... 75 

Figura 3 - Estado civil das pesquisadas ................................................................... 76 

Figura 4 - Jornada de trabalho das pesquisadas ..................................................... 77 

Figura 5 - Tempo de dedicação ao estudo das pesquisadas ................................... 78 

Figura 6 - Tempo de dedicação ao estudo da disciplina Filosofia ............................ 78 

Figura 7 - Análise do critério autenticidade no texto 1 .............................................. 89 

Figura 8 - Análise do critério autenticidade no texto 2 .............................................. 89 

Figura 9 - Análise do critério validade do argumento no texto 1 ............................... 90 

Figura 10 - Análise do critério validade do argumento no texto 2 ............................. 90 

Figura 11 - Análise do critério solidez do argumento no texto 1 ............................... 90 

Figura 12 - Análise do critério solidez do argumento no texto 2 ............................... 91 

Figura 13 - Análise do critério coerência no texto 1 .................................................. 91 

Figura 14 - Análise do critério coerência no texto 2 .................................................. 92 

Figura 15 - Análise do critério definição conceitual no texto 1 .................................. 92 

Figura 16 - Análise do critério definição conceitual no texto 2 .................................. 92 

Figura 17 - Análise da evolução do texto 1 para o texto 2 ....................................... 93 

 

  



LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 - Relação de turmas e área formação do professor de Filosofia na 

10ª DIRED ............................................................................................. 54 

Quadro 2 - Quantidade de alunos por turma da EEAC ............................................ 57 

Quadro 3 - Análise dos textos de acordo com as categorias estabelecidas ............ 88 

 

  



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 11 

2 O ENSINO DE FILOSOFIA E A METODOLOGIA ELÊNTICA .............................. 17 

2.1 A TEORIA DO CONHECIMENTO PLATÔNICA .................................................. 18 

2.2 A SABEDORIA SOCRÁTICA .............................................................................. 20 

2.3 A METODOLOGIA ELÊNTICA ............................................................................ 22 

2.3.1 A Metodologia Elêntica na Filosofia Platônica ............................................ 23 

2.3.1.1 A Metodologia Elêntica no texto platônico Laques ........................................ 30 

2.3.2 A Argumentação Filosófica e a Metodologia Elêntica ................................ 37 

2.4 O ENSINO DE FILOSOFIA ................................................................................. 42 

2.4.1 O Início do Ensino de Filosofia: a perspectiva socrática ........................... 42 

2.4.2 O Ensino de Filosofia no Brasil: uma breve contextualização histórica ... 46 

2.4.3 Organização do Ensino de Filosofia no Rio Grande do Norte ................... 50 

2.4.3.1 A situação do Ensino de Filosofia em Jardim de Piranhas – Escola Estadual 

Amaro Cavalcanti (EEAC) ............................................................................ 55 

2.5 DESAFIOS AO ENSINO DE FILOSOFIA NO BRASIL ........................................ 58 

2.5.1 A importância de se pensar uma metodologia para o ensino de Filosofia

 .................................................................................................................................. 62 

3 PERCURSO METODOLÓGICO ............................................................................ 64 

3.1 CLASSIFICAÇÃO DA PESQUISA ...................................................................... 64 

3.2 INSTRUMENTOS DE COLETA DE DADOS E LOCAL DE REALIZAÇÃO DA 

PESQUISA .......................................................................................................... 68 

3.3 PÚBLICO-ALVO .................................................................................................. 72 

3.4 DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES REALIZADAS ................................................. 72 

4 RESULTADOS E ANÁLISE DE DADOS ............................................................... 75 

4.1 PERFIL DOS SUJEITOS DE PESQUISA ........................................................... 75 

4.2 PERCEPÇÃO DAS ALUNAS PESQUISADAS SOBRE O ENSINO E SUA CAPA-

CIDADE ARGUMENTATIVA ............................................................................... 79 

4.3 ANÁLISE DOS TEXTOS ..................................................................................... 82 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................... 94 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 99 



APÊNDICES ........................................................................................................... 108 

APÊNDICE A – QUESTIONÁRIO ........................................................................... 108 

APÊNDICE B – TÓPICOS PARA ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA I .............. 109 

APÊNDICE C – TÓPICOS PARA ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA II ............. 110 

APÊNDICE D – TEXTO SOBRE A METODOLOGIA ELÊNTICA ............................ 111 

APÊNDICE E – PRODUÇÕES TEXTUAIS DAS ALUNAS PESQUISADAS ........... 113 

ANEXOS ................................................................................................................. 118 

ANEXO A – TRECHOS EXTRAÍDOS DO TEXTO PLATÔNICO LAQUES (OU DA 

CORAGEM) (PLATÃO, 2016) ............................................................ 118 

 

 

 

 



11 

1 INTRODUÇÃO 

 

O ensino de Filosofia no Brasil tem passado por crises e avanços nos últimos 

20 anos. Em relação ao Ensino Médio (equivalente ao Ensino Secundário em outros 

países), em que a Filosofia faz parte do currículo nos três anos de formação dos 

alunos, a discussão de questões de ordem epistemológica e metodológica são 

fundamentais para que o seu ensino não se transforme em uma mera reprodução 

enciclopédica de autores e teses, mas possa recriar uma genuína experiência de 

pensamento e um exercício filosófico estimulante e produtivo no ambiente escolar. 

A motivação para a realização dessa pesquisa partiu da experiência da 

pesquisadora como professora de Filosofia do Ensino Médio na Escola Estadual 

Amaro Cavalcanti (EEAC), localizada no bairro Santa Cecília, zona urbana da cidade 

de Jardim de Piranhas – RN. A escola oferece apenas o Ensino Médio, sendo a única 

escola da cidade a fornecer tal modalidade de ensino. Ela recebe alunos provenientes 

das zonas rural e urbana. Em sua maioria, são adolescentes. Eventualmente, existem 

discentes em idade mais avançada. No turno matutino, a maior parte deles reside na 

zona urbana e trabalha na indústria têxtil. Vale ressaltar que a cidade de Jardim de 

Piranhas destaca-se no Seridó potiguar devido ao seu forte potencial têxtil. No turno 

vespertino, a maioria dos alunos reside na zona rural e não realiza atividade 

econômica. 

Entre os anos de 2015 e 2017, a atuação da pesquisadora se deu em turmas 

de 1°, 2° e 3° Anos, nos turnos matutino e vespertino. De maneira geral, nos 

momentos de aulas, parte-se de textos não filosóficos para adentrar os conteúdos de 

Filosofia. Durante as aulas, existem momentos em que se privilegia a parte expositiva 

dialogada com a utilização de slides, e outros momentos em que os alunos se dedicam 

à leitura de textos, participam de debates e fazem a crítica do que foi estudado. Ao 

estudar os conceitos filosóficos e os problemas que os envolvem tenta-se fazer com 

que os alunos problematizem esses conceitos, fazendo a sua crítica por meio de 

textos argumentativos. 

Nas aulas de Filosofia, no período de março a dezembro de 2015, durante a 

realização de discussões sobre os temas estudados, percebeu-se que os alunos 

apresentavam resistência em debater, demonstrando dificuldade na prática 

argumentativa. Essa dificuldade também foi observada mediante a produção de 

dissertações filosóficas e outros textos que requerem a prática argumentativa. Apesar 



12 

das orientações dadas pela professora antes da escrita dos textos, os alunos 

apresentavam dificuldades em utilizar argumentos para justificarem suas ideias 

acerca do tema discutido. Desse modo, eles limitavam-se à simples exposição de 

ideias não fundamentadas ou à reprodução de trechos dos textos do livro didático e/ou 

da internet. Essa dificuldade de argumentação também foi percebida de maneira 

empírica pela pesquisadora enquanto professora da referida escola nos anos de 2016 

e 2017, em todas as séries do Ensino Médio, independentemente da quantidade de 

alunos por turma e dos alunos estarem ou não inseridos no mercado de trabalho. 

Esse problema não é específico do ensino de Filosofia, mas da escola como 

um todo. Em reuniões de trabalho e conversas informais travadas com outros 

professores, foi relatado que na disciplina de Língua Portuguesa, por exemplo, em 

todas as turmas, os alunos também apresentavam deficiência na argumentação. Nas 

disciplinas Filosofia e Língua Portuguesa, essa dificuldade torna-se mais evidente, 

tendo em vista que essas trabalham intensamente com a construção de argumentos. 

Vale ressaltar que ambas as disciplinas traçam estratégias para sanar essa 

dificuldade, tanto individualmente quanto de forma interdisciplinar por meio do 

desenvolvimento de projetos que envolvem toda a escola e visam aperfeiçoar a leitura 

e a escrita. Por meio desses projetos, direta ou indiretamente, a argumentação é 

trabalhada. Apesar disso, observa-se que a deficiência ainda permanece. 

Por meio da análise dos resultados de produções textuais, exercícios e demais 

instrumentos avaliativos dos alunos, foi constatada uma deficiência na argumentação 

crítica dos mesmos, no tocante aos conceitos filosóficos. De modo geral, os alunos de 

Ensino Médio apresentam tendência à memorização de conteúdos sem refletirem 

sobre os mesmos. Esses apresentam dificuldades em entender a raiz das questões 

filosóficas e emitir opiniões fundamentadas sobre as mesmas, compreendendo 

apenas o aspecto histórico da filosofia. Em função desses resultados, surgiu a 

motivação inicial para esta pesquisa, que consiste em investigar uma metodologia de 

discussão que, através do ensino de Filosofia, possibilite aos alunos o 

desenvolvimento do pensamento crítico e da autonomia intelectual. Esta decisão, 

enquanto diretriz de aprofundamento da pesquisa, parte da constatação de que “O 

aprendiz de filosofia precisa adentrar nos campos problemáticos, precisa 

experimentar sensivelmente os problemas, de modo a poder ver engendrado o ato de 

pensar em seu próprio pensamento” (GUIDO; GALLO; KOHAN, 2013, p. 126). 



13 

Perante a necessidade de se pensar o próprio pensamento e introduzir-se em 

situações problemáticas, torna-se importante a utilização de métodos filosóficos para 

o ensino de Filosofia que abranjam tais questões, possibilitando aos alunos o 

desenvolvimento da argumentação crítica. No trabalho de diferentes filósofos, é 

possível encontrar fundamentos para se pensar metodologias de incentivo à 

argumentação. Este trabalho optou pelo filósofo Platão, tendo em vista que os alunos 

envolvidos na pesquisa vinham demonstrando – diante da leitura de textos originais 

de filósofos de diferentes períodos da história da filosofia – uma preferência pelo 

referido filósofo. Dentro da filosofia socrático-platônica foi selecionado o conceito de 

elenchos. O estudo desse conceito pelos alunos concentrou-se apenas no Laques 

(PLATÃO, 2016). Os motivos para essas escolhas são apresentados no decorrer do 

texto desta dissertação. 

Diante do que foi exposto anteriormente, este trabalho traz como tema “o 

estudo da metodologia elêntica como uma maneira de aprimorar a argumentação 

crítica dos alunos do Ensino Médio”. Nele é levantada a seguinte problemática: De 

que maneira a compreensão do conceito e método do elenchos – chamado aqui de 

metodologia elêntica – pode contribuir para o aprimoramento da argumentação crítica 

dos estudantes? Na tentativa de investigar esse questionamento, o trabalho adotou a 

hipótese de que o estudo da referida metodologia pode contribuir para que os alunos 

desenvolvam a argumentação crítica, uma vez que tal procedimento visa levar as 

pessoas à revisão de ideias preestabelecidas e ao reconhecimento de suas limitações 

conceituais, levando-as a construir novos conhecimentos. Além do aprimoramento da 

prática argumentativa, este estudo também poderá contribuir para o ensino de 

Filosofia, no sentido de facilitar o entendimento de textos filosóficos e a prática de 

debates. O desenvolvimento das habilidades argumentativas tem o potencial de 

contribuir não só com o ensino de Filosofia mas de todas as disciplinas, visto que essa 

é uma habilidade imprescindível em todas as áreas de ensino. De acordo com Lemes 

(2013, p. 14), a argumentação “[...] é um conhecimento imprescindível na vida de todo 

e qualquer sujeito, sendo útil não apenas no caso de aprendizado da língua materna, 

mas também nos vários outros campos de saberes e na vida cotidiana de um modo 

geral”. 

Diante da hipótese de que o estudo da metodologia elêntica pode contribuir 

para que os alunos desenvolvam a argumentação crítica, o objetivo geral desse 

trabalho é investigar como o estudo da referida metodologia ampliou a capacidade de 



14 

argumentação crítica dos alunos do 1° Ano do Ensino Médio da Escola Estadual 

Amaro Cavalcanti1. Os objetivos específicos desse trabalho são os seguintes: Traçar 

o perfil social e profissional dos alunos; realizar o diagnóstico acerca do estado atual 

de argumentação crítica dos conceitos filosóficos dos referidos alunos por meio da 

produção de dissertações filosóficas; no contexto da pesquisa de campo, averiguar, 

juntamente com os alunos, a aplicação da metodologia elêntica presente no Laques 

(PLATÃO, 2016); verificar a argumentação crítica dos conceitos filosóficos dos 

sujeitos pesquisados, após a realização do estudo da metodologia elêntica por meio 

da produção de dissertações filosóficas; analisar a percepção dos alunos pesquisados 

sobre a sua capacidade argumentativa antes e após o estudo da metodologia elêntica. 

Esses dados foram tratados de modo a analisar se após o estudo da 

metodologia elêntica houve evolução nos textos produzidos pelas alunas no que diz 

respeito à argumentação. Analisou-se também se existiam correlações entre essa 

evolução, o perfil socioprofissional dos pesquisados e as suas percepções quanto à 

própria prática argumentativa. Nenhuma correlação foi encontrada. 

Ainda com relação ao percurso metodológico, esta pesquisa é de natureza 

qualitativa. No que se refere à abordagem, é um estudo de caso. Na parte empírica 

do estudo, os instrumentos de coleta de dados utilizados foram questionário, 

entrevista semiestruturada e análise de documentos. A amostra da pesquisa é 

composta por cinco alunas. 

Quanto ao referencial teórico, esse trabalho investiga o conceito de 

metodologia elêntica definido por Santos (2008) e desenvolvida por Platão nos 

diálogos socráticos Laques (ou Da Coragem) (2016), Mênon (2001), O Sofista (2003), 

Teeteto-Crátilo (1988), Apologia de Sócrates (2002) e Górgias (1980). No contexto 

dessa metodologia também é abordado o conceito de ironia (JAPIASSÚ; 

MARCONDES, 2001), que se faz presente no Teeteto-Crátilo (1988) e no Laques (ou 

Da Coragem) (2016) além do conceito de refutação (ABBAGNANO, 2007) 

desenvolvido nos diálogos Laques (ou Da Coragem) (2016), Apologia de Sócrates 

(2002) e Górgias (1980). 

Este trabalho está dividido em cinco partes. A primeira parte é introdutória. O 

segundo tópico trata do ensino de Filosofia e da Metodologia Elêntica. Nele são 

                                                           
1 Enfatiza-se que este trabalho não tentou desenvolver a metodologia socrático-platônica do elenchos 
junto às pesquisadas, mas limitou-se a um estudo da referida metodologia por meio do diálogo Laques 
(ou Da Coragem) (PLATÃO, 2016). 



15 

abordados a teoria do conhecimento platônica, a metodologia elêntica, o ensino de 

filosofia e os desafios ao ensino de Filosofia no Brasil. O objetivo do tópico é 

apresentar o embasamento teórico do trabalho, abordando como principais conceitos 

o elenchos, ironia, refutação e metodologia elêntica. Além desses conceitos, o texto 

aborda a argumentação filosófica e o ensino de Filosofia. Esses temas são 

importantes para o ensino, na medida em que a argumentação crítica é imprescindível 

não só ao contexto escolar mas à vida. Além disso, ao pensar métodos para o ensino 

de Filosofia, o professor poderá dar um novo sentido à sua prática, identificando-se 

por meio dela. 

Quanto ao terceiro tópico, este traz o percurso metodológico da pesquisa. Nele 

está explicitada a classificação da pesquisa, os instrumentos de coleta de dados e o 

local de realização da pesquisa, o público-alvo e a descrição das atividades 

realizadas. A pesquisa é de natureza qualitativa e faz uso do método quantitativo no 

tratamento dos dados coletados. O público alvo são os alunos do Ensino Médio da 

escola/local de pesquisa citado anteriormente. A abordagem adotada foi o estudo de 

caso. Foram utilizados os seguintes instrumentos de coleta de dados: questionário, 

entrevista semiestruturada e análise de documentos. Os documentos analisados 

foram duas produções textuais realizadas pelas alunas envolvidas na pesquisa. Para 

a análise desses documentos foram criadas as categorias/critérios de análise a seguir: 

autenticidade, validade do argumento, solidez do argumento, coerência e definição 

conceitual. 

No que concerne ao tópico 4, nele são apresentados os resultados do estudo. 

Os resultados referem-se ao perfil dos sujeitos de pesquisa, à percepção das 

pesquisadas sobre o ensino e sua capacidade argumentativa e à análise dos textos 

produzidos pelas mesmas. Os resultados obtidos nessa pesquisa são importantes na 

medida em que podem colaborar para que os professores reflitam cada vez mais 

sobre suas práticas e dediquem uma atenção especial ao desenvolvimento das 

habilidades argumentativas dos alunos por meio de suas aulas. Além disso, as 

implicações da pesquisa têm o potencial de contribuir para o surgimento de novas 

metodologias e práticas de ensino de Filosofia na Educação Básica. 

De modo geral, este trabalho é importante conforme aponta caminhos para o 

ensino de Filosofia no tocante ao desenvolvimento da argumentação crítica. Acredita-

se que após a divulgação do relato da pesquisa, exposto a seguir, haverá uma atenção 

maior por parte dos professores para as produções escritas de seus alunos, com o 



16 

intuito de orientá-los no sentido de definir conceitos, construir ideias originais, buscar 

uma lógica interna no texto e utilizar argumentos válidos e sólidos. Esse trabalho 

pretende contribuir para um novo olhar sobre o ensino de Filosofia na Educação 

Básica. 

 

  



17 

2 O ENSINO DE FILOSOFIA E A METODOLOGIA ELÊNTICA 

 

Este tópico apresenta a concepção teórica adotada neste trabalho. Essa 

concepção é embasada no conceito de elenchos presente no corpus platônico e seu 

método, a metodologia elêntica, conforme a noção desenvolvida por Santos (2008)2. 

A prática dessa metodologia é desenvolvida por Platão e pode ser observada nos 

diálogos socráticos Laques (ou Da Coragem) (2016), Mênon (2001), O Sofista 

(1979b), Teeteto-Crátilo (1988), Apologia de Sócrates (2002) e Górgias (1980). 

Apesar deste trabalho não se tratar de um estudo sobre a filosofia mas sobre o seu 

ensino, é importante deixar claro a perspectiva filosófica adotada, visto que a 

compreensão que se tem do que é a filosofia reflete diretamente sobre a visão que se 

tem sobre o seu ensino. Este estudo parte do pressuposto de que o ensino de Filosofia 

não consiste apenas na compreensão de teorias filosóficas, mas em uma atividade de 

reflexão sobre conceitos, por meio da qual os alunos podem desenvolver as suas 

potencialidades no âmbito da argumentação crítica, desenvolvendo seu próprio 

pensamento, analisando, refletindo e criticando o mundo a sua volta. 

Esta pesquisa não visa somente estudar a metodologia elêntica, mas também 

utilizá-la em uma pesquisa sobre ensino. A finalidade desta investigação é verificar 

como a utilização da referida metodologia platônica pode levar os alunos envolvidos 

no estudo a uma melhoria das habilidades de argumentação filosófica3. A escolha por 

Platão e pela metodologia filosófica elêntica deve-se ao fato de haver uma 

identificação da pesquisadora e dos alunos envolvidos neste projeto de pesquisa com 

a filosofia Antiga, em especial com Platão4. Os alunos apreciam a leitura dos textos 

platônicos devido eles serem escritos na forma de diálogos, o que, na percepção dos 

alunos, facilita a compreensão dos textos. 

Antes de abordarmos a metodologia elêntica, é importante tratarmos da teoria 

do conhecimento platônica, visto que ela é fundamental para a compreensão dessa 

                                                           
2 Santos não é o único autor a utilizar a terminologia “metodologia elêntica”. No entanto, nesse trabalho, 
as principais conclusões metodológicas sobre o elenchos foram fundamentadas nesse especialista. 
3 A prática argumentativa não é algo específico da filosofia platônica, tampouco da metodologia 
elêntica. Ela se faz presente em diferentes metodologias filosóficas como a kantiana, a nietzschiana, a 
cartesiana e a aristotélica, só para citar algumas mais conhecidas. 
4 Nas aulas de filosofia os alunos leem textos originais de filósofos de todos os períodos da história da 
filosofia. A partir da experiência da pesquisadora enquanto professora, observou-se que, de maneira 
geral, eles têm preferência pelos textos de Platão. 



18 

metodologia. O modo como se dá o processo de conhecimento para Platão justifica 

os procedimentos por ele utilizados no processo de busca pelo conhecimento. 

 

2.1 A TEORIA DO CONHECIMENTO PLATÔNICA 

 

Na alegoria da Linha Dividida, apresentadas por Platão no livro VI da obra A 

República (PLATÃO, 1949), é feita a diferenciação entre dois mundos: o mundo 

sensível (ou visível) e o mundo inteligível (ou das ideias)5. No mundo inteligível 

encontra-se a verdade, a realidade. No mundo sensível, encontram-se as aparências. 

Todas as coisas que existem no mundo sensível são apenas reflexos do que existe 

no mundo inteligível. 

Inferimos que nos textos platônicos A República (1949) e Mênon (2001), o 

conhecimento que se limita aos elementos do mundo sensível é considerado ilusório 

e divergente da verdade. É considerado conhecimento legítimo aquele que tem por 

base as ideias do mundo inteligível. Esse aspecto é constatado por Paviani (2008, p. 

94), quando o mesmo afirma que a educação proposta por Platão “não consiste em 

inculcar um saber exterior na alma, mas fazer com que a alma se volte para o 

essencial, para a ciência superior, para o bem”. Ainda de acordo com Paviani (2008, 

p. 94), essa elevação da alma se dá por meio do ato de “recordar a ciência que está 

em nós, conforme a teoria da reminiscência”. Essa teoria está presente no Mênon 

(PLATÃO, 2001). 

No referido texto, Platão demonstra que o conhecimento verdadeiro tem por 

base o plano inteligível quando Sócrates interroga um escravo sobre conteúdos 

matemáticos. O escravo em questão nunca havia recebido instruções de geometria. 

Por meio de sucessivas perguntas e sem fornecer informações sobre o assunto, 

Sócrates conduz o escravo à rememoração de conhecimentos. Ao final do diálogo, o 

escravo consegue chegar à resposta correta para o problema proposto por Sócrates. 

A rememoração dos conhecimentos é possível porque, segundo Platão, a alma 

é imortal e já apreciou as ideias, guardando os conhecimentos adquiridos por meio 

                                                           
5 A alegoria da Linha Dividida é citada nesse texto para tratar do dualismo platônico. Essa foi uma 
escolha metodológica que se justifica pelo fato de as mesmas abordarem o assunto discutido. Não é 
objetivo desta pesquisa abordar o Problema da Linha Dividida e analisar se essa alegoria trata-se ou 
não de uma estrutura matemática que unifica o pensamento platônico, conforme apontado por Erickson 
e Fossa (2006 apud Fossa, 2007) e Fossa (2007). A questão da linha dividida é uma das teorias de 
alguns dos comentadores de Platão, assim como a “segunda navegação“ para Giovani Reale e a escola 
de Tubingen. 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5890897.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5890897.pdf
http://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=2574&secao=294
http://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=2574&secao=294


19 

dessa contemplação. Esse aspecto é retratado no Mito de Er ou Reminiscência, 

narrado em A República (PLATÃO, 1949). De acordo com o mito, Er morreu durante 

uma batalha, porém, ao encontrarem seu corpo, não havia sinais de mutilações ou 

ferimentos profundos. Durante o funeral, Er retornou à vida e relatou para os presentes 

o que sua alma viu quando estava ausente do corpo. 

Er afirmou que, enquanto esteve morto, caminhou junto a outras almas até 

chegar a um lugar divino onde existiam duas aberturas contíguas uma à outra, na 

terra, e outras em frente a essas, no céu. Entre essas duas aberturas existiam juízes 

encarregados de julgar as almas e conduzi-las à entrada que vai para o céu ou a 

entrada que vai para a terra. Ao chegar a hora de ser proferida a sentença de Er, os 

juízes lhe ordenaram que servisse de mensageiro aos homens, observando tudo o 

que ali acontecia e depois o relatasse (PLATÃO, 1949). 

Er observou as almas serem levadas até um local onde contemplaram as ideias 

e, em seguida, escolheram a vida que teriam na terra quando reassumissem a forma 

material. Após escolherem a forma de vida que teriam, as almas foram conduzidas à 

planície Letes e acamparam às margens do Rio Âmeles ao entardecer. As águas do 

Rio Âmeles causam esquecimento naqueles que as ingerem. Cada alma, com 

exceção de Er, foi obrigada a beber a água do rio, perdendo a memória. As almas 

imprudentes beberam mais água que o necessário. Ao anoitecer, as almas foram 

enviadas a terra e reencarnaram (PLATÃO, 1949). 

Entendemos que, através do mito de Er, Sócrates ilustra que para conhecer é 

necessário rememorar aquilo que foi esquecido pela alma após a contemplação das 

ideias. De acordo com o mito de Er: 

 

Sendo então a alma imortal e tendo nascido muitas vezes, e tendo visto tanto 
as coisas <que estão> aqui quanto as <que estão> no Hades, enfim todas as 
coisas, não há o que não tenha aprendido; de modo que não é nada de 
admirar, tanto com respeito à virtude quanto aos demais, ser possível a ela 
rememorar aquelas coisas justamente que já antes conhecia. Pois, sendo a 
natureza toda congênere e tendo a alma aprendido todas as coisas, nada 
impede que, tendo <alguém> rememorado uma só coisa – fato este 
precisamente que os homens chamam aprendizado –, essa pessoa descubra 
todas as outras coisas, se for corajosa e não se cansar de procurar (PLATÃO, 
2001, 81 c-d, p. 51; 53). 

 

A partir do trecho do mito de Er, citado anteriormente, infere-se que, para 

Platão, o conhecimento já está na alma daquele que contemplou as ideias e pode ser 

alcançado por meio da rememoração. Para que isso aconteça, é necessário proceder 



20 

por meio de um método dialético ascendente, que tem um formato comum: o elenchos. 

Esse método socrático – que pode ser também denominado de metodologia elêntica 

– parte do princípio de que a rememoração consiste em que as pessoas admitam as 

suas ignorâncias e se abram ao saber. A maneira como Sócrates põe em prática o 

seu método expressa a própria sabedoria socrática, que será abordada no próximo 

tópico. 

 

2.2 A SABEDORIA SOCRÁTICA 

 

Para que o elenchos desenvolva-se em um diálogo socrático é necessário partir 

de um método filosófico que passe pelo reconhecimento da ignorância daqueles que 

estão envolvidos no diálogo. Quando os participantes do debate não reconhecem a 

sua falta de conhecimento sobre algum assunto que não dominam o exercício do 

elenchos é interrompido. Essa é uma característica do processo particular de filosofar 

atribuído a Sócrates. Uma prática que tem prováveis raízes na resposta do oráculo 

délfico a Querofonte (PLATÃO, 2002, 21b-c, p. 5), afirmando que ninguém era mais 

sábio que o filósofo. Para um maior entendimento sobre isso, esse tópico se propõe a 

esclarecer em que consiste a sabedoria socrática. 

De acordo com a Apologia de Sócrates (PLATÃO, 2002), a sabedoria socrática 

difere do falso saber apresentado por seus contemporâneos. No diálogo, Sócrates 

relata que seu amigo Querofonte viajou para Delfos e interrogou o oráculo sobre a 

sabedoria de Sócrates e o oráculo respondeu que não havia ninguém mais sábio que 

ele. Intrigado com a resposta do oráculo, por não considerar-se sábio, Sócrates saiu 

pela cidade na tentativa de encontrar alguém que lhe superasse em sabedoria, 

conforme consta na seguinte citação de Apologia de Sócrates (2002, 21b-c, p. 5). 

 

Em verdade, ouvindo isso, pensei: que queria dizer o deus e qual é o sentido 
de suas palavras obscuras? Sei bem que não sou sábio, nem muito nem 
pouco: o que quer dizer, pois, afirmando que sou o mais sábio? Certo não 
mente, não é possível. E fiquei por muito tempo em dúvida sobre o que 
pudesse dizer; depois de grande fadiga resolvi buscar a significação do 
seguinte modo: Fui a um daqueles detentores da sabedoria, com a intenção 
de refutar, por meio dele, sem dúvida, o oráculo, e, com tais provas, opor-lhe 
a minha resposta: Este é mais sábio que eu, enquanto tu dizias que eu sou o 
mais sábio. 

 

Como pode ser observado na citação anterior, Sócrates conversou com várias 

pessoas consideradas sábias com o intuito de entender o oráculo de Delfos. 



21 

Inicialmente, tratou com os políticos. Em seguida, com os poetas. Ele constatou que 

ambas as categorias afirmavam saber o que não sabiam. Por fim, ele conversou com 

os artífices. Ele percebeu que estes últimos exerciam muito bem a sua própria arte, 

porém, julgavam conhecer coisas que estavam além dela, coisas sobre as quais 

pouco sabiam. Dessa forma, Sócrates não encontrou sabedoria em nenhuma das três 

categorias profissionais com as quais interagiu (PLATÃO, 2002). 

Sócrates passou, então, a interrogar-se sobre a sabedoria que lhe foi atribuída 

pelo oráculo, questionando se deveria permanecer como era – nem ignorante nem 

sábio – ou tornar-se como os artífices, sábios em sua arte e ignorantes por julgarem 

saber o que não sabem. Sócrates chegou à conclusão de que deveria permanecer 

como era (PLATÃO, 2002). 

A sabedoria socrática consistia em reconhecer que não se sabe aquilo que não 

sabe, ou seja, ter consciência de sua ignorância. 

 

[...] sou mais sábio do que esse homem, pois que, ao contrário, nenhum de 
nós sabe nada de belo e bom, mas aquele homem acredita saber alguma 
coisa, sem sabê-la, enquanto eu, como não sei nada, também estou certo de 
não saber. Parece, pois, que eu seja mais sábio do que ele, nisso - ainda que 
seja pouca coisa: não acredito saber aquilo que não sei (PLATÃO, 2002, 21 
d, p. 5). 

 

Interrogando as pessoas consideradas sábias, Sócrates chegou à conclusão 

de que o oráculo estava certo. O oráculo de Delfos afirmou que não havia ninguém 

mais sábio que Sócrates porque, diferente de seus contemporâneos, Sócrates 

buscava a sabedoria sem julgar-se o seu detentor e jamais afirmava saber aquilo que 

não sabia. Por este raciocínio, Sócrates era sábio porque desenvolvia a atividade 

filosófica, que, de acordo com o texto platônico Banquete (PLATÃO, 1979a), consiste 

em um constante movimento que parte da ignorância e vai em direção à sabedoria. 

Assim, filosofar é sair do estado de ignorância e conduzir-se em direção ao saber, 

sem jamais atingi-lo. Conforme Platão: 

 

Nenhum deus filosofa ou deseja ser sábio – pois já é –, assim como se 
alguém mais é sábio, não filosofa. Nem também os ignorantes filosofam ou 
desejam ser sábios [...] 
– Quais então, Diotima – perguntei-lhe – os que filosofam, se não são nem 
os sábios nem os ignorantes? 
– É o que é evidente desde já – respondeu-me – até a uma criança: são os 
que estão entre esses dois extremos (PLATÃO, 1979a, 204 a–c, p. 35). 

 



22 

Desse modo, o filósofo está sempre percorrendo um contínuo caminho entre 

esses dois extremos – ignorância e sabedoria. Caminho esse que nunca tem fim, pois, 

caso tivesse, o filosofar desapareceria. Vale ressaltar que o afastamento da 

ignorância, necessário à prática da filosofia, só acontece por meio de uma atividade 

reflexiva sobre temas e problemas, bem como sobre os conceitos que permeiam tais 

temas e problemas. O conceito de ignorância aqui apresentado é definido como a 

crença de saber o que não se sabe. Conforme apresentado por Platão na Apologia de 

Sócrates, “E o que é senão ignorância, de todas a mais reprovável, acreditar saber 

aquilo que não se sabe?” (PLATÃO, 2002, 29b, p. 64). Portanto, uma das condições 

para que o filosofar aconteça é o reconhecimento da ignorância. 

No contexto da sala de aula, para que o professor possa conduzir e produzir 

uma discussão filosófica é necessário investigar o conhecimento que os alunos trazem 

consigo sobre os conteúdos trabalhados e questioná-los sobre os mesmos, de modo 

a iniciar um processo de desconstrução, para que eles se desvinculem do que já 

sabem ou pensam saber e possam realmente construir um caminho de conhecimento. 

Dessa maneira, seria possível relacionar a prática do professor à maneira de filosofar 

socrática, em seu contexto metodológico. Nesse sentido, podemos designar este 

formato como metodologia elêntica. 

A referida metodologia traz os pressupostos da sabedoria socrática, visto que 

tal método busca o reconhecimento por parte dos interlocutores de um diálogo ou 

discussão da sua própria ignorância, de modo que estes adquiram uma predisposição 

ao conhecimento. A metodologia elêntica será abordada no tópico seguinte. 

 

2.3 A METODOLOGIA ELÊNTICA 

 

Este tópico versa sobre a metodologia elêntica, utilizada por Sócrates em seus 

diálogos e retratada na maioria dos textos de Platão. A prática argumentativa (que se 

faz presente em diferentes metodologias, entre elas a elêntica) é indispensável à 

prática filosófica. Nesta pesquisa, a apresentação do elenchos enquanto metodologia 

é importante, uma vez que tal método embasou o trabalho e foi estudado junto aos 

alunos na intervenção prática. 

 

 



23 

2.3.1 A Metodologia Elêntica na Filosofia Platônica 

 

A metodologia elêntica consiste em um procedimento dialético empregado por 

Sócrates e explorado em vários textos platônicos, na qual “[...] à pergunta ‘o que é?’ 

o interlocutor oferece uma resposta, um logos, uma declaração que vai ser submetida 

a prova (ou refutação)” (SANTOS, 2008, p. 47) com o intuito de verificar a coerência 

dos argumentos utilizados. Essa morfologia do diálogo é o que se chama elenchos ou 

metodologia elêntica6. 

Para Sócrates e Platão, o diálogo refere-se a um modo de investigação 

filosófica da verdade por meio de uma discussão entre o mestre e seus discípulos, em 

que o mestre os conduz na descoberta de um saber que tem em si mesmo, mas que 

desconhecem (JAPIASSÚ; MARCONDES, 2001). Nos diálogos socráticos, ao 

debaterem uns com os outros, cada indivíduo expressava a sua opinião (doxa), que 

consiste em uma certeza baseada somente em sua experiência pessoal. Desse modo, 

não existia diálogo, mas apenas um monólogo em que alguém palestrava sobre 

determinado assunto. De acordo com Jeanniere (1995, p. 45), “[...] cada personagem 

expunha ao outro, ou mais usualmente, ao público, diante de seus adversários, a sua 

própria certeza”. 

Mesmo quando havia mais de uma personagem expondo a sua opinião, a ação 

não se configurava como diálogo, mas apenas como “monólogos justapostos” 

(JEANNIERE, 1995, p. 45), em que cada parte envolvida defendia incansavelmente a 

sua posição. Isso porque não eram feitas ponderações para verificar a consistência 

‘do que era afirmado. As opiniões eram apresentadas e se fazia a oposição de 

certezas sem que nenhuma personagem aceitasse a possibilidade de sua opinião 

estar equivocada. 

Nesse contexto, a metodologia elêntica era utilizada por Sócrates com o 

objetivo de fazer com que seus adversários passassem do monólogo ao diálogo. 

 

 

 

                                                           
6 Refutação é o “[...] método adotado por Sócrates, que consiste em evidenciar a contradição à qual 
leva a asserção do interlocutor, permitindo, pois, isentar o próprio interlocutor da presunção de saber. 
Platão sempre considerou esse procedimento como a propedêutica indispensável da investigação 
científica (Ap., 21 a ss.; Meu., 8» a-c: Sof.. 2.30 b ss.)”. (ABBAGNANO, 2007, p. 839). 



24 

A habilidade socrática consistia em fazer os interlocutores passarem de 
monólogos justapostos a um verdadeiro diálogo. Para isso, era inútil introduzir 
um novo monólogo. Um monólogo, que invertia a preocupação do orador e 
fazia com que a procura da verdade passasse à frente do interesse do 
indivíduo, continuava sendo um monólogo. A procura da verdade, a 
exposição mais adequada, só podiam aparecer como uma opinião a mais no 
conflito de opiniões (JEANNIERE, 1995, p. 45). 

 

Conforme pode ser observado na citação anterior, a estratégia de Sócrates era 

suprimir o monólogo. Para atingir esse objetivo era insuficiente proceder a uma nova 

exposição de opiniões, mesmo que essas estivessem corretas. Dessa maneira, em 

vez de iniciar uma nova preleção, Sócrates verificava a consistência dos discursos 

utilizados pelas outras personagens com o intuito de conduzi-las ao reconhecimento 

de suas incertezas e, possivelmente, a um maior entendimento sobre o assunto 

discutido. 

Na prática da metodologia elêntica, o ponto de partida é uma proposição aceita 

pelo interlocutor de Sócrates. A finalidade do diálogo é testar essa proposição 

juntamente com outras crenças do mesmo interlocutor, para verificar a coerência do 

conjunto de afirmações (DINUCCI, 2008). Com isso, Sócrates pretende refinar as 

respostas dadas por seus interlocutores. 

 

A metodologia deve poder progredir até o momento em que uma definição se 
mostre irrefutável, ou seja, em que a refutação não seja possível, porventura 
pelo fato de constituir uma adequada descrição da entidade visada. Mas isso 
nunca acontece porque os interlocutores não dominam a metodologia, nem 
conhecem dela os pressupostos e as finalidades (SANTOS, 2008, p. 60). 

 

Desse modo, a metodologia elêntica continuava até que um dos interlocutores 

de Sócrates apresentasse uma correta definição do conceito debatido, uma vez que, 

caso isso acontecesse, o diálogo deveria ser encerrado, pois a refutação tornar-se-ia 

impossível. Todavia, isso nunca aconteceu nos diálogos socráticos, visto que aqueles 

que debatiam com Sócrates não conheciam o objetivo do elenchos nem as condições 

para que ele aconteça. 

Quanto à sua estrutura, de acordo com Santos (2008), a metodologia elêntica 

é constituída pela pergunta “o que é?” e pelo raciocínio por analogia. As diversas 

interpretações da referida metodologia socrática podem ser sintetizadas em duas: a 

que Sócrates refuta os seus adversários, coagindo-os a aceitar duas posições 

conflitantes e dessas posições resulta a aporia; e a que Sócrates prova a falsidade 

das proposições e as refuta. Nos dois casos ocorre a refutação das proposições de 



25 

seus adversários. Uma vez iniciado o diálogo, ao responder às indagações feitas por 

Sócrates, seu adversário pode apresentar dois comportamentos distintos. Ele poderá 

responder satisfatoriamente à pergunta ou responder de modo incompleto, precisando 

de auxílio na formulação de suas proposições (SANTOS, 2008). 

Quando acontecia o segundo caso, Sócrates instruía seu adversário para que 

o discurso fosse redirecionado para a investigação do conceito discutido. Por 

exemplo, no Laques (ou Da Coragem) (PLATÃO, 2016), quando Sócrates pergunta a 

Laques o que é a coragem e ele não responde com a definição de coragem, mas 

dando exemplos de atos corajosos. Então, Sócrates o instrui para que Laques possa, 

de fato, responder à pergunta feita. Depois de respondida a pergunta, Sócrates dá 

início ao processo que culminará com a refutação. 

Quando acontece a primeira situação e se responde satisfatoriamente, a 

refutação consolida-se quando o adversário aceita uma proposição (antilogos) que 

contradiz o logos7 exposto em resposta à pergunta feita inicialmente por Sócrates 

(SANTOS, 2008). 

 

Por exemplo, se à pergunta “O que é X?” a resposta for “X é Y”, a refutação 
é conseguida se o interlocutor acaba por aceitar:  
1) casos de X que reconhece como não sendo Y;  
2) casos de Y que reconhece como não sendo X;  
3) qualquer argumento que estabeleça a desigualdade de X e Y (SANTOS, 
2008, p. 48). 

 

Corroborando o pensamento de Santos (2008), Benson (2016, p. 243) afirma 

que os exemplos característicos da metodologia socrática têm, grosso modo, a 

seguinte estrutural formal: 

 

Primeiro, 
1) Sócrates faz ao interlocutor uma pergunta cuja resposta visa exibir a 
sabedoria do interlocutor, usualmente, mas nem sempre, a respeito da 
definição de algum conceito moral (Vou me referir a essa resposta inicial, p, 
como o refutando aparente). 
Em seguida, 
2) o interlocutor fornece respostas, q, r e s, a uma série de outras perguntas 
socráticas (Vou me referir a essas respostas como as premissas do elenco). 
Terceiro, 
3) Sócrates passa a mostrar que essas respostas acarretam a negação da 
resposta original. 
Portanto, 
4) a conjunção p & q & r & s é falsa. 

                                                           
7 Entenda-se logos na acepção apresentada por Platão, em que logos é a definição que expressa uma 
qualidade essencial de alguma coisa (PLATÃO, 1988; 2003). 



26 

Dessa maneira, infere-se, a partir do pensamento de Santos (2008) e de 

Benson (2016), que Sócrates inicialmente solicita que seu interlocutor defina um 

determinado conceito. Em seguida, Sócrates tenta refutá-lo fazendo-o aceitar uma 

afirmação que contradiz a sua afirmação inicial. 

Vale destacar que na obra O Sofista (PLATÃO, 1979b, 230b-d, p. 20) a prática 

da metodologia elêntica e seus benefícios para o processo de aquisição de 

conhecimento são descritas pelo Estrangeiro da seguinte forma: 

 

Estrangeiro – Formulam uma série de perguntas sobre assunto em que o 
interlocutor pensa responder com vantagem, quando a verdade é que não diz 
coisa com coisa; depois, aproveitando-se de sua desorientação lhe rebatem 
facilmente as opiniões, que eles amontoam na crítica a que as submetem e, 
confrontando umas com as outras, mostram como se contradizem sobre os 
mesmos objetos em idênticas relações e igual sentido. Os que se veem assim 
confundidos, acabam por desgostar-se de si próprios e passam a mostrar-se 
mais dóceis com relação aos outros; isso os livra do exagerado conceito que 
faziam deles mesmos, o que, de todas as liberações, é a mais agradável de 
se ouvir e a de melhor efeito para o interessado. O que se dá, meu caro 
menino, é que esses purificadores pensam exatamente como os médicos do 
corpo, os quais acreditam que o corpo não tira benefício algum dos alimentos 
sem primeiro remover alguém o que o perturba. O mesmo pensam aqueles a 
respeito da alma, que não pode colher vantagem dos ensinamentos 
ministrados, enquanto não for submetida a crítica rigorosa e a refutação não 
a fizer enrubescer de vergonha, com livrá-la das falsas opiniões que servem 
de obstáculo ao conhecimento e, assim purificada, leva-la à convicção de que 
só sabe o que realmente sabe, nada mais do que isso. 

 

Como pode ser notado na citação anterior, a finalidade da metodologia elêntica 

é purificar a alma do interlocutor da ignorância, ou seja, da crença de saber o que não 

sabe. A partir dessa purificação torna-se possível buscar o conhecimento. 

De acordo com Jeanniere (1995), na tentativa de dar início a um diálogo, 

Sócrates precisava que seus interlocutores aceitassem, em alguma medida, a 

incerteza quanto àquilo que eles afirmavam. A adesão à incerteza era conseguida por 

Sócrates quando o interlocutor caía em contradição, negando aquilo que 

anteriormente havia afirmado ou afirmando o que antes negava. Ainda segundo 

Jeanniere (1995), a consciência da incerteza é um aspecto determinante para que o 

diálogo de fato aconteça, conforme consta na citação a seguir (JEANNIERE, 1995, p. 

45 - 46): 

 

 

 



27 

O discurso de Sócrates consistia em exibir a sua ignorância. Passar do 
conflito de opiniões para o diálogo exigia que a incerteza se insinuasse, 
obrigatoriamente, nos discursos em que apenas se opunham certezas. 
Sócrates não sabia como se devia responder à pergunta feita, e confessava-
o francamente; seus interlocutores também não sabiam o que deviam 
responder, mas acreditavam sabê-lo. Estavam demasiado envolvidos em sua 
certeza para perceber a fragilidade de suas referencias subjetivas. Não havia 
outra abertura para o diálogo senão a aceitação de uma parte de incerteza. 
[...] Introduzir essa parte consciente de incerteza é um dos objetivos maiores 
dos diálogos socráticos. 

 

É possível intuir que Sócrates não sabia responder à pergunta da forma que 

ela era colocada por seus interlocutores, embora compreendesse o conceito que 

permeava a indagação. Seu não saber devia-se ao fato da pergunta referir-se a uma 

discussão superficial sobre um determinado conceito que não estava claro para os 

participantes do debate. Outro motivo pelo qual Sócrates não sabia responder à 

pergunta feita no início do diálogo é que ela era baseada apenas em certezas 

infundadas e não em um exame mais aprofundado da questão. 

Conforme aponta Jeanniere (1995), com o diálogo, Sócrates pretende fazer 

com que as pessoas abdiquem de suas certezas e passem a considerar que suas 

proposições podem estar erradas. Desse modo, ele tenta levá-las à consciência de 

suas ignorâncias. 

O objetivo de Sócrates ao utilizar a metodologia elêntica não é convencer os 

ouvintes mas apenas o seu interlocutor. Os ouvintes não têm nenhuma participação 

nessa atividade. Esse aspecto pode ser observado em vários trechos do Górgias, 

quando Sócrates solicita que seu interlocutor discorra sobre os assuntos sem 

preocupar-se em agradar aqueles que o escutam ou quando critica nos sofistas a 

preocupação em agradar as multidões (PLATÃO, 1980). 

Nos textos platônicos, Sócrates utilizava a ironia (eironēia)8 como uma maneira 

de convencer o seu adversário a discorrer sobre determinado assunto que afirmava 

dominar com maestria. Ironicamente, Sócrates elogiava seu oponente dizendo que 

ele era o mais entendido no assunto discutido. Desse modo, o adversário não tinha 

como desviar-se do diálogo e era obrigado a responder às perguntas feitas por 

Sócrates, expondo a sua teoria. Essa afirmação pode ser percebida na seguinte 

passagem do Górgias, quando Sócrates solicita que Querofonte interrogue Górgias. 

                                                           
8 Ironia é o “recurso de expressão que parece indicar o oposto do que se pensa sobre algo. [...] A ironia 
como forma de argumentação é utilizada por Sócrates para revelar a seu interlocutor sua própria 
ignorância” (JAPIASSÚ; MARCONDES, 2001, p. 107). Segundo Abbagnano (2007, p. 585), “a ironia 
socrática é o modo como Sócrates se subestima em relação aos adversários com quem discute”. 



28 

Querefonte — Compreendo e vou perguntar-lhe. Dize-me, Górgias: é verdade 
o que afirmou o nosso amigo Cálicles, que te comprometes a responder a 
seja o que for que te perguntarem? 
Górgias — É verdade, Querefonte; foi isso mesmo que declarei há pouco, e 
posso assegurar-te que há muitos anos ninguém me apresentou uma questão 
nova (PLATÃO, 1980, p. 2). 

 

A ironia também é utilizada por Sócrates quando este finge não compreender 

o assunto sobre o qual indaga. Esse uso pode ser percebido no seguinte trecho de 

Teeteto quando Sócrates afirma sua ignorância sobre o conceito de conhecimento: 

“Sócrates - Eis o que me suscita dúvidas, sem nunca eu chegar a uma conclusão 

satisfatória: o que seja, propriamente, conhecimento. Será que poderíamos defini-lo? 

Como vos parece? Qual de nós falará primeiro?” (PLATÃO, 1988, 146 a, p. 40). 

Por meio de diversas perguntas, Sócrates induzia as pessoas a falarem sobre 

suas teorias e, quando elas encontravam-se em contradição, ele refutava suas ideias. 

De acordo com Santos (2008), os interlocutores de Sócrates erram ao atribuírem às 

suas opiniões o valor de saber, não reconhecendo a sua própria ignorância. 

Um exemplo da utilização da metodologia elêntica pode ser obtida por meio da 

análise do livro Górgias (PLATÃO, 1980). Na obra citada, Sócrates afirma que é pior 

cometer uma injustiça do que sofrê-la. Essa afirmação é rejeitada por Polo, conforme 

citação a seguir: “Sócrates — Examinemos, então, em primeiro lugar, se é mais 

molesto praticar injustiça do que ser vítima dela, e se mais sofrem os que a praticam 

do que suas vítimas. Polo — Quanto a isso, não, Sócrates.” (PLATÃO, 1980, p. 29). 

Nos diálogos, Sócrates parte de uma afirmação aceita por seus interlocutores para 

testá-la, examinando sua consistência. No caso aqui citado, a afirmação de Polo é de 

que é melhor cometer uma injustiça do que sofrê-la, opinião contrária à de Sócrates. 

Na sequência do Górgias, ao responder às perguntas feitas por Sócrates, Polo 

se contradiz. Ao cair em contradição, Polo deixa transparecer que não tem tanto 

conhecimento a respeito do tema discutido por Sócrates quanto julgava no início da 

conversa, conforme pode ser observado na citação a seguir: 

 

 

 

 

 

 



29 

Sócrates — Não é, portanto, pelo sofrimento que eles as ultrapassam. 
Polo — Não, evidentemente. 
Sócrates — Se não é pelo sofrimento, também não será por ambos. 
Polo — E claro. 
Sócrates — Então será pelas outras qualidades. 
Polo — Sim. 
Sócrates — Pelo mal. 
Polo — É possível. 
Sócrates — Ora, se eles as ultrapassam em maldade, cometer injustiça é pior 
do que sofrer injustiça. 
Polo — É mais do que claro. 
Sócrates — Ora, não é admitido pela maioria dos homens, e não concordaste 
há pouco, que é mais feio cometer injustiça do que ser vítima de injustiça? 
Polo — Sim. 
Sócrates — Como também vimos que é maior mal. 
Polo — Parece que sim. 
Sócrates — E tu, preferirias o pior e mais feio ao que o for menos? Não 
hesites em responder, Polo; em nada te prejudicarás; entrega-te com 
confiança à discussão, como se o fizesses a um médico, e responde sim ou 
não ao que eu te perguntar. 
Polo — Não o preferiria, Sócrates. 
Sócrates — E haverá quem o preferisse? 
Polo — Penso que não, de acordo com a maneira por que foi formulada a 
questão (PLATÃO, 1980, p. 29 – 30).  

 

De acordo com Santos (2008, p. 48), “[...] o interlocutor é refutado quando 

aceita uma proposição – o antilogos – que contradiz o logos apresentado como 

resposta à pergunta inicial de Sócrates, ou outro a ele associado”. No Górgias 

(PLATÃO, 1980), Sócrates refuta Polo ao demonstrar a contradição na qual ele se 

encontrava, conforme pode ser observado na seguinte passagem: 

 

Sócrates — Eu tinha, portanto, razão de dizer que nem eu, nem tu, nem 
ninguém preferiria cometer injustiça a ser vítima dela, por ser dos dois males 
o maior. 
Polo — Parece que sim. 
Sócrates — Como estás vendo, Polo, confrontados nossos argumentos, 
revelaram-se muito desiguais. Com o teu, todo o mundo está de acordo, 
menos eu, ao passo que, de meu lado, me dou por satisfeito de seres a única 
pessoa que concorda comigo e de testemunhares a meu favor; recolho o teu 
sufrágio e abandono os demais. Demos isso por assentado (PLATÃO, 1980, 
p. 30). 

 

Na citação anterior, Polo reconhece sua ignorância e concorda com a afirmação 

de Sócrates. Todavia, em alguns casos, mesmo tendo sido refutado, o interlocutor não 

se convence de que não sabe (SANTOS, 2008, p. 45). 

Na sequência do diálogo, Sócrates continuava fazendo perguntas até que as 

pessoas, por si só, formulassem o conhecimento acerca do tema discutido. Após a 

digressão filosófica realizada através da metodologia elêntica, tomando consciência 

de sua falta de saber, deverá ficar na mente do interlocutor de Sócrates uma 



30 

predisposição a buscar o conhecimento. Ou seja, eles deverão tornar-se aptos a 

investigar os conteúdos trabalhados sem jamais aceitar como verdadeiro algo que não 

tenha passado por uma investigação rigorosa. E, por meio deste procedimento, 

poderão desenvolver um consenso interior, buscando compreender todos os 

conceitos envolvidos pelo tema estudado. 

No Teeteto, o resultado do processo de digressão conduzido por Sócrates 

utilizando a metodologia elêntica com Teeteto é apresentado na seguinte passagem: 

 

Sócrates — E ainda estaremos, amigo, em estado de gravidez e com dores 
de parto a respeito do conhecimento, ou já se deu a expulsão de tudo? 
Teeteto — Sim, por Zeus! Com a tua ajuda, disse mais coisas do que havia 
em mim. 
Sócrates — E não declarou nossa arte maiêutica que tudo isso não passa de 
vento que não merece ser criado? 
Teeteto — Declarou. 
Sócrates — Se depois disto, Teeteto, voltares a conceber, e conceberes 
mesmo, ficarás cheio de melhores frutos, graças à presente investigação. 
Mas se continuares vazio, serás menos incômodo aos de tua companhia, 
porque mais dócil e compreensivo, visto não imaginares saber o que não 
sabes. Isso, apenas, é que minha arte é capaz de fazer, nada mais; nem 
conheço o que os outros conhecem, esses grandes e admiráveis varões do 
nosso tempo e do passado (PLATÃO, 1988, 210 b – c, p. 98). 

 

Após a digressão, alcançada com o auxílio de Sócrates, Teeteto torna-se 

consciente de sua ausência de saber com relação ao conceito de conhecimento, 

conceito esse que no início do diálogo Teeteto afirmava compreender. A partir do 

reconhecimento de sua ignorância, Teeteto é capaz de abrir-se ao saber. Sócrates 

afirma que, a partir do reconhecimento de que não sabe, Teeteto será capaz de 

conceber coisas melhores do que antes concebia. 

Uma vez explicitado em que consiste a metodologia elêntica e apresentado 

como se dá o seu desenvolvimento nos diálogos socráticos, no proximo tópico será 

analisado como a referida metodologia se faz presente no Laques (ou Da Coragem) 

(PLATÃO, 2016). A opção por analisar apenas essa obra de forma detalhada justifica-

se pelo fato do referido diálogo ser o único utilizado na etapa de investigação empírica 

desta pesquisa. 

 

2.3.1.1 A Metodologia Elêntica no texto platônico Laques 

 

O Laques é um diálogo socrático dentro do corpus platônico, no qual é discutido 

o tema da coragem. O diálogo inicia com as personagens Lisímaco e Melésias 



31 

pedindo a opinião de outros dois participantes, Laquete e Nícias, sobre a educação 

de seus filhos, Tucídides e Aristides. Lisímaco e Melésias tinham dúvidas sobre o que 

os seus filhos deveriam saber e em quê deveriam se exercitar para tornarem-se 

homens honrados. As personagens afirmaram terem recebido a recomendação da 

prática e disciplina da hoplomaquia, para que seus filhos obtivessem uma boa 

educação. Laques, no entanto, sugere que Lisímaco e Melésias pedissem conselhos 

a Sócrates, que estava presente no momento, por julgá-lo mais apto a tratar da 

questão (PLATÃO, 2016)9. 

Na sequência do diálogo, Sócrates aceita aconselhá-los. Entretanto, ele 

recusa-se a ser o primeiro a falar, afirmando ser o menos experiente entre os 

participantes do diálogo (PLATÃO, 2016). A partir do estudo realizado pela autora 

acerca da metodologia elêntica presente nos textos platônicos, pode-se deduzir que, 

nessa parte do diálogo, Sócrates utilizou a ironia para que seus interlocutores 

expusessem as suas opiniões sobre o assunto debatido. Conforme pode ser 

observado no seguinte trecho: 

 

Sendo eu, porém, o mais moço e o menos experiente, parece-me mais 
acertado ouvir primeiro o que os outros têm que dizer, para aproveitar-me dos 
seus ensinamentos. No caso de poder acrescentar algo ao que disserem, 
exporei francamente minha opinião, esforçando-me por convencê-los e a ti 
da minha maneira de pensar (PLATÃO, 2016, 182 d, p. 118). 

 

Após Laquete e Nícias exporem suas opiniões sobre a prática da hoplomaquia 

na educação, Sócrates conduziu o diálogo de modo que seus interlocutores 

percebessem que a discussão sobre a educação se tratava na verdade de uma 

discussão sobre a virtude e sobre a melhor maneira de comunicá-la à alma dos jovens, 

de modo a torná-las melhor. Após obter a concordância dos envolvidos no diálogo, 

Sócrates propôs que se investigasse inicialmente apenas uma parte da virtude 

(PLATÃO, 2016), como pode ser percebido na citação a seguir: “Sócrates - Que parte, 

então, escolheremos da virtude? Terá de ser, evidentemente, aquela a que tende à 

disciplina da hoplomaquia, e que todo o mundo pensa ser a coragem, não é assim?” 

                                                           
9 A hoplomaquia consistia em combates terrestres realizados “entre homens, relembrando batalhas do 
passado ou fazendo parelhas de combatentes de acordo com seus armamentos” (GONÇALVES, 2008, 
p. 51). Esses combates estavam inseridos no contexto das festividades da Antiguidade. As festas eram 
ocasiões nas quais os governantes reafirmavam o seu poder e os aristocratas tentavam mostrar o seu 
valor. Apesar da autora citada apresentar a noção de hoplomaquia no contexto das lutas romanas na 
Antiguidade, esse conceito pode ser associado aos embates realizados na Grécia, os quais, segundo 
Luiz (2014) ocupavam um relevante papel. 



32 

(PLATÃO, 2016, 190d. p. 127). A essa pergunta Laquete responde afirmativamente. 

Nesse momento, a metodologia elêntica começa a ser aplicada para definir o que é a 

coragem. 

 

Sócrates - Comecemos, portanto, Laquete, por determinar e o que é 
coragem: de seguida, passaremos a considerar de que maneira ela pode ser 
comunicada aos moços e até onde estes conseguirão adquiri-la por meio do 
estudo e do exercício. Começa, portanto, como disse, por explicar-nos o que 
seja a coragem. 
Laquete - Isso, Sócrates, por Zeus, não é difícil de explicar. Como sabes, 
homem de coragem é o que se decide a não abandonar seu posto no campo 
de batalha, a fazer face ao inimigo e a não fugir (PLATÃO, 2016, 190 d – e, 
p. 129). 

 

Considerando a passagem do Laques exposta anteriormente, verifica-se que 

Laquete respondeu à pergunta feita por Sócrates de modo incompleto, necessitando 

do auxílio do mesmo para chegar a uma resposta mais consistente. Laquete não 

explicou o que é a coragem, apenas deu exemplos de pessoas consideradas 

corajosas na infantaria, afastando-se da definição requerida por Sócrates. Diante 

disso, Sócrates continua dialogando com Laquete no intuito de ajudá-lo na formulação 

de suas conjecturas, pois o diálogo só será bem sucedido se Laquete apresentar uma 

definição para o conceito discutido. 

 

Sócrates - Muito bem, Laquete; mas talvez eu não me tenha exprimido com 
muita clareza, pois não respondeste ao que eu tinha intenção de perguntar, 
porém outra coisa. 
Laquete - Como assim, Sócrates? [...] 
Sócrates - Foi por isso que eu disse há pouco que era minha a culpa de não 
me haveres respondido certo, por eu não ter sabido formular a pergunta. 
Porque não queria que me dissesses apenas quem é corajoso na infantaria, 
mas também na cavalaria e em tudo o que for pertinente à guerra, e não 
apenas na guerra, como também nos perigos do mar, quem revela coragem 
nas doenças, na pobreza, nos negócios públicos; mais, ainda: quem é 
corajoso não somente com relação à dor e ao medo, mas também forte contra 
os apetites e os prazeres, assim quando os enfrenta como quando foge deles. 
Há também, Laquete, quem revela coragem nessas situações. 
Laquete - Muita coragem, até, Sócrates. 
Sócrates - Todas essas pessoas são corajosas; umas, porém, revelam 
coragem nos prazeres; outras, nas tristezas; outras, ainda, nos apetites, e 
alguns mais nas situações de incutir medo. Mas há, também, quero crer, 
quem se mostra cobarde em condições idênticas. 
Laquete - Perfeitamente. 
Sócrates - Que é, portanto, coragem, e que é covardia? Foi isso o que 
perguntei. Experimenta explicar primeiro o que seja coragem, a qualidade que 
é sempre a mesma em todas essas situações. [...] 
Laquete - Se tivesse de referir-me à coragem presente a todas essas 
situações, diria que é uma espécie de perseverança da alma (PLATÃO, 2016, 
190 e - 192 b, p. 129 - 131). 

 



33 

Na citação anterior, Sócrates utilizou novamente a ironia quando afirmou que 

Laquete não respondeu corretamente à pergunta feita porque ele não a formulou 

corretamente. O filósofo instrui Laquete para que este possa responder ao que lhe for 

indagado. Desse modo, Laquete formula sua primeira definição, ao afirmar que 

coragem é a perseverança da alma. Após isso, Sócrates iniciou o processo de 

refutação da definição proferida por Laquete. 

 

Sócrates - É o que devemos fazer, de fato, quando tivermos de responder a 
essa pergunta. No entanto, eu penso que nem toda perseverança, ao 
parecer, se te afigura coragem. Infiro isso do seguinte: tenho certeza; 
Laquete, de que incluis a coragem entre as coisas excelentes. 
Laquete - Entre as primorosas, podes ficar certo disso. 
Sócrates - Assim, a perseverança da alma, quando unida à razão é bela e 
boa? 
Laquete – Perfeitamente. 
Sócrates - E quando unida à irreflexão, não será o contrário disso, funesta e 
perniciosa? 
Laquete - Sim. 
Sócrates - E afirmarias que é excelente o que é funesto e pernicioso? 
Laquete - Não fora justo, Sócrates. 
Sócrates - Não admitirias, portanto, que fosse coragem essa modalidade de 
perseverança, por não ser excelente, o que a coragem é, sem dúvida. 
Laquete - Tens razão.  
Sócrates - Logo, segundo o teu modo de pensar, coragem é a perseverança 
unida à razão? 
Laquete - Assim parece (PLATÃO, 2016, 192 c – d, p. 131). 

 

Laquete concordou com a afirmação de Sócrates de que a coragem é 

perseverança e excelência moral ao mesmo tempo. Na tentativa de refutar Laquete, 

Sócrates tentou demonstrar que nem sempre a perseverança é coragem. Pois, em 

alguns casos, a perseverança não é excelente mas está unida à irreflexão. Nesses 

casos, a perseverança é prejudicial. Ao concordar com Sócrates, afirmando que em 

alguns casos a perseverança não é coragem, Laquete caiu em contradição, ocorreu, 

nesse ponto, a primeira refutação. Laquete ainda admitiu que a coragem não é a 

perseverança da alma e aceitou a afirmação de Sócrates, segundo a qual a coragem 

é a perseverança unida à razão. Essa é a segunda definição de coragem dita por 

Laquete. Sócrates tenta refutá-lo novamente. 

 

 

 

 

 



34 

Sócrates - Vejamos, então, quando ela está unida à razão: apenas em alguns 
casos, ou em todos, tanto nas coisas grandes como nas peque nas? Por 
exemplo: se alguém persevera em gastar com parcimônia o seu dinheiro, 
sabendo que com esses gastos acabará ganhando mais, dás a isso o nome 
de coragem? 
Laquete – Eu não, por Zeus. [...] 
Sócrates - E na guerra, o indivíduo persistente, que se dispõe a lutar depois 
de calcular prudentemente, por saber que não somente receberá ajuda dos 
companheiros, como terá de haver-se com inimigos inferiores e em menor 
número do que os que combatem ao seu lado, além de contar com a 
superioridade do terreno: um indivíduo nessas condições, que persistisse 
após tanta reflexão e tantos recursos, seria por ti considerado mais valente 
do que o antagonista das fileiras inimigas, que se decidisse a permanecer no 
seu posto de combate? 
Laquete - A meu ver, Sócrates, o das fileiras inimigas é mais bravo. [...] 
(PLATÃO, 2016, 192 c – 193 b, p. 131 - 132). 

 

Para refutar Laquete, Sócrates cita casos de perseverança aliada à razão, nos 

quais não há coragem; e um exemplo em que a perseverança está aliada à 

imprudência e há coragem. Nos exemplos de quem gasta seu dinheiro com 

sobriedade e do guerreiro perseverante e prudente, que luta porque sabe que tem 

vantagens contra seus inimigos, há perseverança e reflexão, mas não há coragem. 

No caso do guerreiro que é persistente e imprudente porque luta com inimigos mais 

poderosos e sabe que provavelmente irá perder, há perseverança e não há 

racionalidade, mas há coragem. Assim, Sócrates refuta a segunda definição de 

Laquete de que a coragem é a perseverança unida à razão. Sócrates conseguiu 

demonstrar que a coragem também pode ser a perseverança ligada à não-razão, ou 

seja, à imprudência e à insensatez. Todavia, Laquete não aceitou a refutação, não 

admitiu a conclusão a que chegou o diálogo. Para ele, a coragem não pode ser 

associada à imprudência. Nesse momento, Nicias entra na conversa e define o que é 

a coragem. 

 

Nicias – Logo, se o indivíduo corajoso é bom, será também sábio. 
Sócrates - Ouviste, Laquete? 
Laquete - Ouvi; porém não compreendo muito bem o que ele quer dizer com 
isso. 
Sócrates - Pois eu penso que compreendo; o que o homem quer dizer é que 
a coragem é uma espécie de sabedoria. [...] 
Nicias – Digo, Laquete, que é o conhecimento do que inspira medo ou 
confiança, tanto na guerra como em tudo o mais (PLATÃO, 2016, 194 d – 195 
a, p. 134). 

 

Nícias define a coragem com sendo uma espécie de sabedoria, mais 

precisamente a sabedoria sobre o que é de temer e o que não é. Laquete inicia o 



35 

processo de refutação da nova definição apresentando um exemplo em que existe o 

tipo de sabedoria a que Nicias se refere, mas não há coragem. 

 

Laquete – [...] Falas sem nexo. Para não irmos mais longe: os médicos não 
conhecem o perigo das doenças? Ou achas que só os corajosos o 
conhecem? E dirás, por isso, que os médicos são corajosos? 
Nicias - De forma alguma (PLATÃO, 2016, 195 b, p. 135). 

 

Laquete tenta refutar Nicias citando o exemplo dos médicos que conhecem o 

perigo das doenças, as que são de temer ou não são, mas nem por isso são 

considerados corajosos. Nicias, porém, não concorda com o exemplo dado por 

Laquete. 

 

Nicias - Por imaginar que os médicos sabem mais em relação aos doentes 
do que dizer-lhes o que lhes é saudável ou prejudicial, quando a verdade é 
que o conhecimento deles só vai até aí. Acreditas, Laquete, que os médicos 
podem saber se para qualquer pessoa a saúde é mais de temer do que a 
doença? Não conheces casos de doentes, aos quais fora preferível não 
convalescerem, a virem a sarar? Vamos, manifesta-te sem rodeios: és de 
opinião que, para todo o mundo, é melhor viver, e que em muitos casos não 
fora preferível morrer? 
Laquete - Acho que há casos assim, pois não. 
Nicias - E para quem a morte é preferível. Acreditas que ela seja mais de 
temer do que para os que lucram em continuar vivendo? 
Laquete - Acho que não (PLATÃO, 2016, 195 c – d, p. 135). 

 

Nicias não concorda com a afirmação de Laques. Para Nicias, os médicos não 

conhecem o perigo das doenças. Pois, em casos onde a morte é a solução, a doença 

que leva à morte não é de temer. Como Laquete não conseguiu refutar Nicias, 

Sócrates voltou ao diálogo para tentar refutá-lo. 

 

Sócrates – [...] E agora, Nicias, voltemos ao começo. Deves estar lembrado 
de que, no inicio de nossa argumentação, consideramos a coragem como 
uma parte de virtude. 
Nicias - Perfeitamente. 
Sócrates - Havendo tu respondido que se tratava de uma parte, admitiste, 
com isso, que há outras partes, a que, em conjunto, damos o nome de virtude. 
Nicias - Por que não? 
Sócrates - Então, a esse respeito pensas exatamente como eu? O que eu 
digo é que, tão bem como a coragem, são partes da virtude a temperança, a 
justiça e muitas outras. Pensas do mesmo modo? 
Nicias - Perfeitamente. 
Sócrates - Bem; até ai estamos de acordo. Consideremos, agora, as coisas 
que são para temer e as que o não são, para que não as interpretes de um 
modo. E eu, de maneira diferente. 
Vou expor-te nossa opinião; se discordares dela, procura corrigir-nos. 
Consideramos perigoso tudo o que inspira medo, e inofensivo, o que não 
inspira. Porém não são apenas os eventos presentes ou passados que 



36 

incutem medo; os futuros também o fazem. Não concordas com isso, 
Laquete? 
Laquete - Inteiramente, Sócrates. [...] 
Sócrates - E dás o nome de coragem ao conhecimento dessas coisas? 
Nicias - Perfeitamente. [...] 
Sócrates - Então, coragem não é apenas conhecimento do que é de temer e 
do que é de confiar, não diz respeito apenas aos bens e aos males futuros, 
mas também aos do presente e aos que já se realizaram, ou como quer que 
se comportem, justamente como os demais conhecimentos. 
Nicias - É o que parece (PLATÃO, 2016, 198 a – 199 c, p. 138 - 140). 

 

Nessa parte do texto platônico, citada anteriormente, Nicias concorda com 

Sócrates quanto às coisas que são ou não de temer. Para Nicias, essas coisas podem 

estar no passado, no presente ou no futuro. Desse modo, Nicias aceita a afirmação 

de que a coragem é o conhecimento das coisas más e boas do presente, do passado 

e do futuro. Com base nessa afirmação, Sócrates dá continuidade ao procedimento 

de refutação. 

 

Sócrates - Em tua resposta, Nicias, deste-nos a definição de cerca de um 
terço da coragem, conquanto nossa pergunta se referisse a toda a coragem, 
o que ela seja. Agora mesmo, ao que parece, pelo que disseste, coragem não 
é apenas o conhecimento do que é de temer e do que é de confiar, mas de 
todos os bens e todos os males em geral, de qualquer jeito que se 
comportem, conforme se deduz do teu discurso, na definição de coragem. 
Mudaste de opinião, ou pensas assim mesmo? 
Nicias - Penso assim mesmo, Sócrates. 
Sócrates - Ó varão felicíssimo! Acreditas que possa carecer de alguma parte 
da virtude quem conhecer todos os bens, sob qualquer modalidade que se 
apresentem, como se realizam, como se realizaram, e como poderão vir a 
realizar-se, e a mesma coisa com relação aos males? E achas que 
semelhante criatura ainda necessite de temperança, ou de justiça, ou de 
santidade, que é tudo o de que ele necessita para precaver-se tanto da parte 
dos deuses como da parte dos homens, contra o que é perigoso e o que não 
é, e para alcançar a e maior soma de bens, visto saber como comportar-se 
com relação a todos eles? 
Nicias - Há muita verdade, Sócrates, no que disseste.  
Sócrates - Sendo assim, Nicias, de acordo com tua última proposição, a 
coragem não é uma parte de virtude, porém toda a virtude. 
Nicias - É o que parece. 
Sócrates - Porém antes afirmamos que a coragem era apenas uma das 
partes da virtude. 
Nicias - Afirmamos, realmente. 
Sócrates - Porém nossa última conclusão é diferente. 
Nicias - Parece que sim. 
Sócrates - Nesse caso, Nicias, não descobrimos o que seja coragem. 
Nicias - Não, realmente. (PLATÃO, 2016, 199 c – 199 e, p. 140 - 141). 

 

Na passagem citada anteriormente, Sócrates afirmou que se a coragem é o 

conhecimento dos males e dos bens do presente, passado e futuro, ela não seria 

apenas uma parte constituinte da virtude, mas a virtude em sua totalidade. Como no 

início do diálogo Nicias disse que a coragem era apenas uma parte da virtude, ele se 



37 

contradisse e, em decorrência disso, foi refutado. Nicias reconhece, então, a sua 

ignorância em relação ao conceito de coragem. Nesse momento, a utilização da 

metodologia elêntica é finalizada, pois Sócrates conseguiu purificar as almas de 

Laquete e Nicias da atitude de julgarem saber aquilo que não sabem. 

Por meio das considerações feitas até o momento sobre a metodologia elêntica, 

é possível perceber que essa metodologia socrática é permeada, em todas as suas 

etapas, pela argumentação filosófica. O tópico a seguir aborda esse assunto. Nele 

são definidos os conceitos de argumentação, de argumentação filosófica e da 

argumentação filosófica com enfoque dialético, que é encontrada no elenchos 

socrático e a importância da prática argumentativa para os alunos do Ensino Médio. 

 

2.3.2 A Argumentação Filosófica e a Metodologia Elêntica 

 

O Dicionário Básico de Filosofia (JAPIASSÚ; MARCONDES, 2001, p. 17) 

define argumentação da seguinte forma: 

 

Modo de apresentar e de dispor os argumentos, vale dizer, os raciocínios 
destinados a provar ou a refutar determinada proposição, um ponto de vista 
ou uma tese qualquer. Seu objetivo é o de convencer ou persuadir, mostrando 
que todos os argumentos utilizados tendem para uma única conclusão. 

 

Partindo da definição apresentada por Japiassú e Marcondes (2001), entende-

se que a argumentação consiste em um modo de organização de raciocínios com o 

objetivo de evidenciar ou contradizer uma proposição. Infere-se que em qualquer 

campo da esfera humana a argumentação poderá estar presente. Todavia, a 

argumentação filosófica difere das demais formas de argumentação. 

Para iniciar essa diferenciação entre a argumentação filosófica e as demais 

formas de argumentação, Alves (2005) faz uma distinção entre convencimento e 

persuasão. Apesar de Japiassú e Marcondes (2001) apresentarem ambas como 

objetivos da argumentação, Alves (2005) defende que a argumentação filosófica visa 

ao convencimento racional, enquanto a persuasão é o objetivo da retórica. Essa 

diferenciação se faz presente no pensamento de Platão, conforme ressalta Alves 

(2005, p. 115): 

 

 



38 

[...] Platão é sempre crítico da mera persuasão sofística e associa a distinção 
entre retórica e filosofia àquela entre sensível e inteligível. A persuasão ocorre 
no nível sensível, da opinião humana (doxa), que está ligado às paixões e 
emoções, enquanto o convencimento racional ocorre no nível inteligível, do 
conhecimento verdadeiro (episteme), que se acessa pelo uso da razão que 
realiza uma ascese dialética. No convencimento, o interlocutor é consciente, 
passando de um estado de ignorância ao conhecimento de algo, enquanto 
na persuasão ele é apenas levado, manipulado, conduzido numa direção 
através de sugestões e recursos emotivos. O dualismo platônico, que se 
expressa em uma concepção da alma humana cindida em duas faculdades 
distintas, fica claro aqui: a persuasão se dirige à emoção e o convencimento, 
à razão. 

 

Conforme foi apontado por Alves (2005), a diferenciação entre persuasão e 

convencimento feita por Platão está presente na oposição entre retórica e filosofia. A 

persuasão retórica estaria limitada ao plano sensível, restringindo-se à simples 

opinião e fazendo uso de estratégias que são direcionadas às emoções. O 

convencimento filosófico, por sua vez, dar-se-ia no plano inteligível, alcançando o 

conhecimento verdadeiro e seria dirigido à razão. Uma das diferenças entre a 

argumentação própria da filosofia e das demais é que a filosófica sempre apela à 

razão. 

Alves (2005) cita o pensamento de Perelman (1966) ao afirmar que duas 

diferenças fundamentais entre a argumentação presente na filosofia e nas demais 

áreas são a visada, ou finalidade, e o ponto de partida. De acordo com Perelman 

(1966, apud ALVES, 2005), a finalidade da argumentação filosófica é universalista. 

 

O filósofo, ao contrário dos demais oradores, não se contenta com um 
argumento que recebe o assentimento de um grupo determinado. Sua 
argumentação não pretende ser válida apenas para alguns, o que implica que 
o mero acordo de um auditório particular não confere o tipo de eficácia que 
uma argumentação filosófica exige (PERELMAN, 1966 apud ALVES, 2005, 
p. 64). 

 

De acordo com Perelman (1966, apud ALVES, 2005), o filósofo não pretende 

convencer apenas um determinado grupo, mas ambiciona convencer a todos, 

independente da época e do local em que vivem. “O traço distintivo da argumentação 

filosófica é o fato de se dirigir ao auditório universal” (ALVES, 2005, p. 62)10. A 

                                                           
10 Segundo Alves (2005), o conceito de auditório universal foi cunhado por Perelman. Segundo 
Perelman (1977 apud ALVES, 2005, p. 46), auditório é o “conjunto de todos aqueles que o orador quer 
influenciar mediante o seu discurso”. Existem diferentes interpretações para o conceito, de auditório 
universal, destacando-se: “a) a interpretação lógica, que o equipara à demonstração [...]; b) a 
interpretação psicológica, que o equipara a algo puramente mental [...]; c) a interpretação sociológica, 
que o vê como um uma construção situada, como expressão de uma determinada cultura [...]; d) a 
interpretação filosófica, que o vê como uma norma universal que encarna a razão” (ALVES, 2005, p. 



39 

argumentação política e a científica, por exemplo, limitam-se a grupos específicos. A 

“[...] política visa persuadir uma comunidade determinada, servindo-se, em sua 

argumentação, daquilo que é razoável, que é aceito no seio de um grupo situado 

temporal e espacialmente” (ALVES, 2005, p. 64). A ciência, por sua vez, “[...] visa a 

um auditório especializado, constituído pelos especialistas de uma determinada área” 

(PERELMAN, 1958 apud ALVES, 2005, p. 65). 

Tendo apresentado o diferencial da argumentação filosófica quanto à 

finalidade, será abordada a diferença quanto ao ponto de partida da argumentação. 

Conforme Perelman e Olbrechts-Tyteca, (1955 apud ALVES, 2005, p. 66) “[...] toda 

argumentação parte de um conjunto de teses que são aceitas – objetos de acordo – 

e que servem de ponto de partida para a argumentação”. Esses objetos de acordo 

são organizados em “duas categorias: uma relativa ao real, que comportaria os fatos, 

as verdades e as presunções, a outra relativa ao preferível, que conteria os valores, 

as hierarquias e os lugares do preferível.” (PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, 1958 

apud ALVES, 2005, p. 67). De acordo com Perelman (1977 apud ALVES, 2005, p. 

67), além da filosofia, “outras formas argumentativas também se valem dos objetos 

de acordo relativos ao real como pontos de partida de suas argumentações”. Desse 

modo, o fato de servir-se de objetos de acordo relativos ao real não difere a 

argumentação filosófica das demais. A “[...] especificidade da argumentação filosófica 

não está, então, em se servir deles, mas no fato de poder se servir apenas deles” 

(PERELMAN, 1977 apud ALVES, 2005, p. 67). 

                                                           
82). Alves (2005, p. 95 - 96) descarta a interpretação da lógica e afirma que é possível harmonizar as 
outras três interpretações. “Do ponto de vista externo, ou seja, do ouvinte crítico, que não partilha do 
mesmo ideal que o orador, trata-se de um auditório que varia de orador para orador – interpretação 
psicológica – e de cultura para cultura – interpretação sociológica. Já do ponto de vista interno, do 
orador ele mesmo e daqueles que não vislumbram qualquer crítica à pretensão do orador e 
compartilham assim do mesmo ideal, trata-se de um auditório universal, que transcende as limitações 
psicológicas, sociais e históricas, englobando todos os seres racionais”. Conforme Alves (2005, p. 54), 
o auditório universal “seria um caso limite, uma idealização do orador, constituído de uma 
universalidade de direito, ou seja, de um conjunto sempre potencialmente aberto, do qual fazem parte 
todos os seres racionais. Tal auditório nunca se realiza efetivamente, ele não é real, não é uma questão 
de fato’ (ALVES, 2005, p. 54). O auditório universal se contrapõe ao auditório particular, que “é aquele 
situado temporal e espacialmente, constituído por um grupo particular, delimitado. O orador, ao se 
adaptar a tal auditório, apoia-se em teses que, ao menos em princípio, podem diferir ou mesmo opor-
se a teses admitidas por outros auditórios. Dessa forma, aquilo que é aceito por um auditório particular 
tem eficácia apenas no interior dele, tendo em vista que aquilo que persuadiu um determinado auditório 
pode não obter sucesso em outro. Ao dirigir a sua argumentação a um auditório particular, o orador 
pode tomar crenças particulares, compartilhadas apenas pelos membros daquele grupo, como pontos 
de partida de sua argumentação. Assim, aquilo que é aceito nesse auditório não tem validade exterior, 
para além dos contornos daquele grupo” (ALVES, 2005, p. 53 - 54). 



40 

Ainda sobre o ponto de partida da argumentação, Alves (2005, p. 67) afirma 

que “Perelman aplica também às premissas da argumentação a ideia de que todo o 

processo argumentativo supõe a adesão de um auditório”. Outra especificidade da 

argumentação filosófica é que ela “não pode ter como ponto de partida um objeto de 

acordo particular, aceito por uma comunidade determinada, como são os valores 

concretos e os lugares do preferível” (ALVES, 2005, p. 67 - 68). Desse modo, é 

específico da argumentação filosófica ter como ponto de partida apenas objetos de 

acordo reais (os fatos, as verdades e as presunções) que têm aceitação do auditório 

universal. 

Após apresentar o tipo de argumentação específico da filosofia, que se 

distingue das demais formas de argumentação, será analisada a abordagem da 

argumentação adotada nesse estudo. De acordo com Wenzel (1990 apud ALVES, 

2005, p. 24), existem três abordagens da argumentação, são elas: a abordagem 

lógica, a abordagem retórica e a abordagem dialética. Este trabalho adota o enfoque 

argumentativo dialético, uma vez que essa abordagem tem como finalidade a análise 

das condições de uma discussão crítica (ALVES, 2005), estando diretamente ligada à 

metodologia elêntica, referida anteriormente. Alves (2005, p. 25) descreve a 

abordagem dialética na citação a seguir: 

 

[...] é aquela que foca o procedimento que regula as discussões e organiza 
as intervenções [...] Ao dialético interessam as estruturas de uma 
concorrência pautada pelos melhores argumentos. Os participantes não são 
mais vistos como meros atores sociais, mas como pleiteantes 
autoconscientes e motivados unicamente pelo esforço cooperativo da 
compreensão e da decisão. O objetivo de uma teoria dialética seria projetar 
e usar métodos de tomada de decisão coletiva. Seu fim último, enquanto 
método argumentativo, é promover um exame crítico. A intuição fundamental 
ligada a esse plano caracteriza-se pela intenção de acabar a discussão com 
um acordo motivado racionalmente. Tal via nos remete à prática socrática de 
discussão. 

 

Partindo da definição de Wenzel (1990 apud ALVES, 2005) acerca da 

abordagem dialética, infere-se que a prática da argumentação filosófica consiste na 

utilização de argumentos com o intuito de organizar e interpretar os discursos 

filosóficos de forma coerente, analisando-os criticamente por meio de uma 

investigação rigorosa de todos os conceitos nele contidos. 



41 

A importância do incremento da argumentação dos alunos do Ensino Médio é 

expressa na Base Nacional Comum Curricular (BNCC)11 (BRASIL, 2018), quando 

nesse documento é indicado como uma das sete competências gerais da educação 

básica o seguinte: 

 

[...] argumentar com base em fatos, dados e informações confiáveis, para 
formular, negociar e defender ideias, pontos de vista e decisões comuns que 
respeitem e promovam os direitos humanos, a consciência socioambiental e 
o consumo responsável em âmbito local, regional e global, com 
posicionamento ético em relação ao cuidado de si mesmo, dos outros e do 
planeta (BRASIL, 2018, p. 9). 

 

Além de ser apontada pela BNCC como uma competência essencial para os 

alunos da Educação Básica como um todo, vale salientar que a argumentação é 

imprescindível à atividade filosófica, uma vez que sem a utilização dessa prática 

restaria ao ensino de Filosofia apenas a reprodução de conteúdos de sua história, 

eliminando o filosofar. Por meio da prática da argumentação filosófica, os alunos 

poderão se debruçar sobre os conceitos estudados indo à raiz das questões filosóficas 

e formulando afirmações fundamentadas, sem a utilização de crenças e achismos. 

O desenvolvimento da argumentação requer da disciplina Filosofia uma 

determinada organização que permita ao professor não apenas transmitir conteúdos, 

mas auxiliar os alunos no manuseio dos mesmos, de modo a expressar o que 

aprenderam por meio de textos e na prática discursiva. Espera-se que isso possa ser 

conseguido no âmbito da escola envolvida na pesquisa por meio do estudo da 

metodologia elêntica, visto que tal estudo possibilitará um maior contato dos alunos 

com a prática argumentativa desenvolvida por Sócrates nos textos platônicos. 

Por meio do estudo da metodologia elêntica, espera-se que os alunos tenham 

um maior entendimento sobre argumentação filosófica. Com a compreensão de cada 

uma das etapas dessa metodologia, espera-se que os alunos tenham a possibilidade 

de utilizar seus elementos para analisar e escrever textos argumentativos. 

Por meio da utilização da metodologia elêntica, Sócrates demonstra que é 

preciso ter consciência de que não se sabe para adquirir uma predisposição ao 

                                                           
11 “A Base Nacional Comum Curricular (BNCC) é um documento de caráter normativo que define o 
conjunto orgânico e progressivo de aprendizagens essenciais que todos os alunos devem desenvolver 
ao longo das etapas e modalidades da Educação Básica, de modo a que tenham assegurados seus 
direitos de aprendizagem e desenvolvimento, em conformidade com o que preceitua o Plano Nacional 
de Educação (PNE). Esse documento normativo aplica-se exclusivamente à educação escolar” 
(BRASIL, 2018, p. 7). 



42 

conhecimento; que se deve investigar todos os conceitos contidos em um assunto 

discutido; que é necessário investigar os conteúdos estudados sem jamais aceitar 

como verdadeiro algo que não tenha passado por uma investigação rigorosa; e que 

toda afirmação deve ser fundamentada. Esse conhecimento socrático presente nos 

textos platônicos pode auxiliar no desenvolvimento da argumentação filosófica dos 

alunos do Ensino Médio. Para verificar como a metodologia socrática e as definições 

apresentadas até aqui se articulam com as etapas práticas desta pesquisa será 

necessário desenvolver a compreensão de ensino de Filosofia – e, por conseguinte, 

o próprio conceito de Educação – adotada no presente trabalho. 

 

2.4 O ENSINO DE FILOSOFIA 

 

Este tópico tem por objetivo fazer uma breve explanação sobre o ensino de 

Filosofia no Brasil, analisando o seu percurso histórico e refletindo sobre alguns dos 

desafios que se impõem a sua realização. Não se trata aqui de obter o estado da arte 

da história do ensino de Filosofia no Brasil, mas apenas de entender os percalços da 

Filosofia enquanto disciplina ao longo da história brasileira para que, desse modo, seja 

possível compreender o atual cenário da mesma nas escolas públicas do país. 

 

2.4.1 O Início do Ensino de Filosofia: a perspectiva socrática 

 

A filosofia surge na Grécia no século VI a. C., quando o pensamento mítico 

começa a dar lugar a um novo tipo de saber centrado na racionalidade. Tales de Mileto 

foi o primeiro a desenvolver esse saber racional (VERNANT, 2002). Quando de sua 

origem, o ensino de filosofia acontecia de modo não institucionalizado. As famílias 

mais ricas contratavam filósofos para serem preceptores de seus filhos. Alguns 

filósofos, por iniciativa própria, organizavam espécies de escolas onde seus discípulos 

eram instruídos (PAVIANI, 2008). 

O procedimento de ensino utilizado na Grécia Antiga para educar as crianças 

para a vida adulta era a paidéia. Bem mais que uma simples técnica de ensino, a 

paidéia consistia num ideal de homem a ser buscado. Assim, a educação recebida 

pelos jovens gregos deveria acompanhá-los por toda a vida (JAEGER, 1995). Não 

existe na língua portuguesa uma tradução para o termo paidéia, haja vista a sua 

complexidade. De acordo com Jaeger (1995, p. 1), 



43 

Não se pode evitar o emprego de expressões modernas como civilização, 
cultura, tradição, literatura ou educação; nenhuma delas, porém, coincide 
realmente com o que os Gregos entendiam por paidéia. Cada um daqueles 
termos se limita a exprimir um aspecto daquele conceito global, e, para 
abranger o campo total do conceito grego, teríamos de empregá-los todos de 
uma só vez. 

 

Conforme expresso na citação anterior, embora se recorra a expressões 

modernas para explicar o termo paidéia, nenhuma dessas expressões consegue 

abranger a complexidade do conceito. O ideal de homem buscado pela paidéia estava 

diretamente ligado à vida em comunidade, uma vez que na Antiguidade grega 

formavam-se os jovens para serem parte ativa da comunidade. 

 

Antes de tudo, a educação não é uma propriedade individual, mas pertence 
por essência à comunidade. O caráter da comunidade imprime-se em cada 
um dos seus membros [...] A estrutura de toda a sociedade assenta nas leis 
e normas escritas e não escritas que a unem e unem os seus membros. Toda 
educação é assim o resultado da consciência viva de uma norma que rege 
uma comunidade humana, quer se trate da família, de uma classe ou de uma 
profissão, quer se trate de um agregado mais vasto, como um grupo étnico 
ou um estado. A educação participava na vida e no crescimento da 
sociedade, tanto no seu destino exterior como na sua estruturação interna e 
desenvolvimento espiritual (JAEGER, 1995, p. 4). 

 

Disso pode ser depreendido que a educação grega não era um elemento 

separado da sociedade, mas estava inserida nela, confundindo-se com a mesma. A 

educação antiga em Atenas era organizada da seguinte forma: para as crianças entre 

7 e 14 anos era oferecida a educação elementar, que consistia, segundo Paviani 

(2008, p. 40) “[...] no ensino das letras, da educação física e da música [...]. Ainda 

segundo o mesmo autor, a educação elementar consiste, em [...] “uma educação 

desenvolvida de modo flexível, sem a regulamentação de um sistema elaborado e 

rígido, possivelmente sob a inteira responsabilidade da iniciativa individual” (PAVIANI, 

2008, p. 40). Após concluir a educação elementar, as crianças aprendiam as leis a 

partir da vivência em sociedade. 

Com relação ao ensino superior, Paviani (2008, p. 42) afirma o seguinte, 

 

As primeiras escolas permanentes de educação superior em Atenas foram 
criadas por nomes famosos, como Isócrates, Platão e Antístenes. Eram 
escolas voltadas para o ensino superior e, por isso, permanentes. Eram 
locais, nos quais quem tivesse condições de pagar podia obter educação 
além da elementar, apesar de não serem escolas reconhecidas e 
regulamentadas por lei. Essas escolas de filosofia, de retórica, de 
matemática, não tinham, portanto, credenciamento oficial. 

 



44 

Grosso modo, esse era o modo de organização da educação na Antiguidade 

grega. A educação era voltada à vida em comunidade, à formação do cidadão, e era 

proporcionada àqueles que podiam pagar por ela. 

Diferentes perspectivas do estudo/ensino de filosofia podem ser observadas ao 

longo da história da filosofia, tanto na Antiguidade grega como nos dias atuais. Esse 

trabalho, porém, se detém à exposição da perspectiva educacional adotada por 

Sócrates e Platão, visto que a concepção de educação da qual trata esse trabalho é 

socrática e encontra-se retratada nos textos platônicos. 

Tendo a paidéia como cenário, o projeto educacional de Platão relaciona o 

homem e a cidade. De acordo com Paviani (2008, p. 37), Platão 

 

[...] compreende o ser humano como ser ético e político e vê a cidade como 
uma extensão da família ou da tribo [...] Há um paralelismo entre o 
desenvolvimento do indivíduo e da sociedade. As virtudes e os valores de 
cada um são as virtudes e os valores da coletividade. 

 

Assim, na perspectiva de Platão, a educação deve buscar a excelência do 

cidadão e do indivíduo. Segundo Paviani (2008), o pensamento de Platão apresenta-

se, entre outros direcionamentos, como a fundamentação de um modelo de filosofia 

da educação que difere da educação tradicional da Grécia antiga na medida em que 

é dotada de criticidade. 

 

Com a nova proposta platônica, educar não significa apenas transmitir os 
bons hábitos e costumes dos pais para os filhos, aprender música, praticar a 
ginástica, seguindo o que é considerado bom ou mal, conforme as normas 
sociais. Não basta que a alma e o corpo sejam formados pelo treinamento, 
pela imitação, pela memorização, pois as próprias leis têm caráter 
educacional. O ideal da educação é o bem, o justo, o verdadeiro. Assim, a 
tradição e os procedimentos sociais, considerados durante longo tempo 
critérios da educação, agra são questionados (PAVIANI, 2008, p. 45). 

 

De acordo com Paviani (2008), Platão questiona a educação de sua época ao 

afirmar que a simples transmissão de costumes e técnicas, que caracterizava a 

educação grega, não abarcava a educação em sua totalidade. Soares (2002, p. 194) 

corrobora essa declaração quando afirma que para Platão “[...] a concepção corrente 

de paidéia deve ser examinada e, se porventura, após o exame, algo resultar 



45 

aproveitável, deve ser abraçado; caso contrário, não”. Contrariando a paidéia em 

vigor, a educação proposta por Platão tinha como ideais o bem, a justiça e a verdade12. 

De acordo com Jaeger (1995), a missão educacional de Sócrates é exortar as 

pessoas ao cuidado da alma. “Sócrates define mais concretamente o cuidado da alma 

como um cuidado através do conhecimento do valor e da verdade, phronesis e 

alethéia” (JAEGER, 1995, p. 528). Assim, cuidar da alma consiste em tornar a alma 

justa (PLATÃO, 2016). O Laques (ou Da Coragem) apresenta a finalidade da 

educação da seguinte forma: 

 

Sócrates - O que devemos, portanto, considerar é se o conselheiro que 
recorremos é entendido no tratamento daquilo a respeito do que 
estabelecemos nossa investigação. 
Nicias - Perfeitamente. 
Sócrates - Devemos dizer, portanto, que presentemente e temos em vista 
determinado conhecimento em que está em causa a alma dos rapazes. 
Nicias - Sim. 
Sócrates - Logo, o que importa investigar é se algum de nós entende do 
tratamento de almas, se sabe cuidar delas como convém e se teve bons 
professores dessa matéria (PLATÃO, 2016, 185 e, p. 123). 

 

Ensinar, na perspectiva socrático-platônica, é cuidar da alma, comunicando-lhe 

a virtude para que a alma se torne melhor (PLATÃO, 2016). Ao escrever sobre o 

pensamento platônico, Soares (2002) corrobora a afirmação de Jaeger (1995) quando 

afirma que para Platão a educação é 

 

[...] a via pela qual se orienta a atenção da faculdade cognoscente da alma 
para aquilo que não sofre alteração alguma, evitando-lhe desviar-se desse 
caminho, pois o pensar, tendo um caráter mais divino que tudo o mais, por 
nunca perder sua força, pode tornar-se vantajoso ou nocivo, conforme seja 
bem orientado ou não (SOARES, 2002, p. 211 - 212). 

 

Para trilhar esse caminho e alcançar aquilo que não sofre alteração – a 

essência, o ser –, em A República Platão aponta em que deve consistir a educação. 

                                                           
12 Os conceitos de bem, justiça e verdade são abordados nos textos platônicos. O conceito de “bem” é 
abordado por Platão em A República (PLATÃO, 1949). A partir da referida obra, entende-se que todas 
as ideias estão no plano inteligível. O bem consiste na perfeição em si mesma, na ideia suprema e 
primeira que origina as demais ideias. Desse modo, o bem se relaciona, por exemplo, com a verdade 
e a justiça. O conceito de justiça, no tocante à esfera política, refere-se à busca do bem comum por 
meio da divisão das funções da cidade de acordo com a natureza de cada homem. Aquele que tem o 
caráter racional deve compor a classe dos magistrados. Os de caráter irascível serão os guerreiros e 
os de personalidade concupiscível serão os mercadores (PLATÃO, 1949). Em O Sofista (PLATÃO, 
1979b) e A República (PLATÃO, 1949), o conceito de verdade (aletheia) é entendido como uma 
correspondência entre as coisas e o discurso sobre as coisas, ou seja, a verdade consiste em dizer as 
coisas como elas são. 



46 

Na referida obra, o filósofo expõe um modelo educacional que se divide em duas 

fases. Na primeira fase deve ser ensinada, inicialmente, a música e, em seguida, a 

ginástica. A segunda fase consiste na educação superior e deve ser dirigida apenas 

aos futuros dirigentes das cidades. Nessa fase, quatro ciências devem ser articuladas 

para que, gradativamente, a alma se eleve ao bem. Seriam elas: Aritmética, 

Geometria, Estereometria e Astronomia. A partir do estudo dessas quatro ciências 

seria possível à alma adentrar a Dialética, que é uma ciência mais elevada por ser a 

única capaz de atingir o bem (SOARES, 2002). 

Desse modo, a educação apresentada em A República não está centrada 

apenas na assimilação de uma cultura, mas no desenvolvimento das potencialidades 

das pessoas conforme elas avançam nos estudos e conseguem ascender ao plano 

inteligível e chegar ao bem. De acordo com a compreensão que temos de Platão 

(1949), a verdade encontra-se no mundo inteligível enquanto as aparências estão no 

plano sensível. Desse modo, aquilo que se apresenta à sensibilidade são apenas 

reflexos do que há no inteligível. O processo de conhecimento se dá em decorrência 

da ascensão da alma ao mundo inteligível por meio da dialética. São os procedimentos 

dialéticos que fazem a alma subir de hipótese em hipótese às ideias. É por meio da 

contemplação das ideias que se adquire conhecimento. Desse modo, a metodologia 

elêntica utilizada por Sócrates apresenta-se como um instrumento a serviço da 

educação, uma vez que pode contribuir para que as pessoas tomem consciência de 

sua falta de saber e se inclinem ao conhecimento. 

Tendo discutido a metodologia elêntica no contexto da filosofia platônica e o 

início do ensino da filosofia em uma perspectiva socrática, passaremos agora a 

discussão acerca do ensino de Filosofia enquanto disciplina regularmente oferecida 

pelas instituições escolares. No próximo tópico, será feita a contextualização histórica 

de tal ensino no Brasil. 

 

2.4.2 O Ensino de Filosofia no Brasil: uma breve contextualização histórica 

 

A educação formal no Brasil teve início no Período Colonial. No ano de 1549, o 

governador-geral Tomé de Sousa chegou ao país trazendo consigo os padres da 

Companhia de Jesus. Inicialmente, a educação era dirigida aos indígenas e estava 

centrada no ensino da doutrina cristã, tendo por objetivo a catequização. Ainda no 



47 

Período Colonial, os jesuítas tornaram-se responsáveis pela educação da nobreza e 

passaram a dirigir as escolas (ALVES, 2007). 

A educação jesuítica estava baseada na Escolástica13. Eles desenvolveram um 

sistema pedagógico chamado Ratio Studiorum baseado na retórica, técnica ou arte 

do bem falar, que ensina, agrada e persuade, através de preceitos e modelos. “O Ratio 

studiorum, publicado pela Companhia de Jesus em janeiro de 1599, especifica que a 

Retórica deve dar conta de três coisas essenciais que então resumem e normalizam 

toda a educação, ‘os preceitos’, o ‘estilo’, e a ‘erudição’” (HANSEN, 2007, p. 26). 

Assim, é possível perceber que a filosofia está presente na educação desenvolvida 

no Brasil desde os seus primórdios, mesmo que se trate de uma Filosofia Cristã 

centrada na doutrinação, sem espaço para os questionamentos e para novas ideias. 

A prática educativa estava submetida à ideologia defendida pela Igreja Católica14. 

Buscava-se formar homens eruditos e obedientes aos preceitos da igreja (PAIVA, 

2007). 

No ano de 1759, os jesuítas foram expulsos do Brasil pelo marquês de Pombal, 

Sebastião José de Carvalho e Melo. O marquês de Pombal defendia o ensino laico e 

a valorização da língua portuguesa. Ele sugere a utilização de um método de ensino 

diferente do método utilizado pelos jesuítas. O método proposto deveria proporcionar 

um ensino das línguas útil e aplicado. O marquês de Pombal também defendeu a 

incorporação das ciências modernas ao ensino. Esses ideais pedagógicos eram 

contrários ao ensino jesuíta e inspiram-se no Iluminismo15. Surgem, nesse período, as 

                                                           
13 “A Escolástica designa os ensinamentos de filosofia e teologia ministrados nas escolas eclesiásticas 
e universidades na Europa durante o período medieval. Sobretudo entre os sécs. IX e XVII. A 
escolástica caracteriza-se principalmente pela tentativa de conciliar os dogmas da fé cristã e as 
verdades reveladas nas Sagradas Escrituras com as doutrinas filosóficas clássicas, destacando-se o 
platonismo e o aristotelismo” (JAPIASSÚ; MARCONDES, 2001, p. 65). 
14 Entre as ideias defendidas pela Igreja Católica e transmitidas por meio da educação jesuítica está a 
valorização da submissão às autoridades (religiosas e políticas) De acordo com Hansen (2007, p. 25), 
para os jesuítas, “a educação deve levar os indivíduos a uma integração harmoniosa como súditos no 
corpo político do Estado, definindo-se ‘liberdade’ como ‘servidão livre’ ou subordinação à cabeça real”. 
Corroborando esse pensamento, Cambi (1999, p. 257) afirma que “a Igreja se dispõe a preparar 
instituições específicas e práticas ético-religiosas aptas a organizar a vida de todo cristão, sobretudo 
na sua fase juvenil, através de uma minuciosa preceptística e da elaboração de alguns modelos de 
comportamento que abrangem toda a articulação da existência humana na sociedade. Para tornar mais 
incisiva essa obra de formação são preparadas normas rigorosas que agem sobre as consciências e 
os comportamentos, sobretudo dos jovens, dispondo-os à obediência e à submissão à autoridade. [...] 
O hábito e a obediência são indicados como o meio e o fim da educação”. 
15 De acordo com Japiassú e Marcondes (2001, p. 100), o Iluminismo foi um “[...] movimento filosófico, 
também conhecido como Esclarecimento, Ilustração ou Século das Luzes, que se desenvolve 
particularmente na França, Alemanha e Inglaterra no séc. XVlll, caracterizando-se pela defesa da 
ciência e da racionalidade crítica, contra a fé, a superstição e o dogma religioso. Na verdade, o 
Iluminismo é muito mais do que um movimento filosófico, tendo uma dimensão literária, artística e 



48 

aulas régias, que consistiam em aulas ministradas por professores leigos (SAVIANI, 

2004; PAIVA, 2007). 

Na segunda metade do século XVIII, foram criadas três aulas régias de Filosofia 

no Brasil, em Rio de Janeiro, Pernambuco e Bahia (HORN, 2000). Em 1800, o 

Colégio-seminário de Olinda, Pernambuco, adotou a proposta educacional elaborada 

pelo bispo Azeredo Coutinho, o Bispo de Olinda, em 1798. O plano de estudos 

compreendia cinco matérias que eram lecionadas na seguinte ordem: Gramática 

Latina, Retórica, Filosofia, geometria e Teologia (ALVES, 2007). O ensino de Filosofia 

era centrado na filosofia natural. De acordo com Alves (2007, p. 70), no Seminário de 

Olinda o ensino de Filosofia estava organizado da seguinte forma: 

 

No primeiro ano de estudos, a Física experimental era desenvolvida ao lado 
da Lógica, da Metafísica  e da Ética. No segundo ano, a História natural e a 
Química dominavam com exclusividade. Dessa forma, o plano de estudos do 
estabelecimento de ensino procurava realizar a aspiração pedagógica de 
Azeredo Coutinho: formar, pelas ciências modernas ainda desenvolvidas 
dentro da Filosofia. 

 

Conforme a citação anterior, nesse período, a filosofia ensinada nas escolas 

focava na filosofia natural. A concepção ciência adotada pelo Bispo de Olinda 

aproximava-se do empirismo inglês (ALVES, 2007). 

No Período Imperial, mais precisamente no ano de 1837, foi fundado o Colégio 

Pedro II. Na época, esse era o único colégio público de ensino secundário do país. 

Entre as disciplinas ministradas estava a Filosofia (HORN, 2000). 

No Período Republicano, em 1890, com a Reforma da Escola Normal, a 

Filosofia saiu da grade curricular das escolas brasileiras por meio do Decreto n. 27, 

de 12 de março de 1890 (BRASIL, 1890). Em 1915, com o Decreto nº 11.530, de 18 

de Março de 1915 (BRASIL, 1915), que versou sobre a reorganização do ensino 

secundário e do superior, a Filosofia tornou-se facultativa no Colégio Pedro II 

(BRASIL, 1915). No ano de 1942, com o Decreto-lei n. 4.244, de 9 de abril de 1942 

(BRASIL, 1942), que trata da Lei orgânica do ensino secundário, a Filosofia voltou a 

ser componente curricular obrigatório. 

Com a criação da Lei n° 4.024 de 1961, primeira Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDB) (BRASIL, 1961), mais uma vez a Filosofia deixou de ser 

                                                           
política. No plano político, o Iluminismo defende as liberdades individuais e os direitos do cidadão contra 
o autoritarismo e o abuso do poder. Os iluministas consideravam que o homem poderia se emancipar 
através da razão e do saber, ao qual todos deveriam ter livre acesso”. 



49 

obrigatória e passou a ser complementar. Em decorrência do regime militar16 iniciado 

no Brasil em 1964, a Filosofia, bem como as demais disciplinas que favorecem a 

reflexão, começou a ser banida dos currículos escolares, sendo retiradas 

definitivamente das escolas em 1971, com a Lei n. 5.692, que estabeleceu as 

Diretrizes e Bases para o ensino de 1° e 2º graus (BRASIL, 1971). 

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) de 1996 trouxe a 

Filosofia de volta às escolas como um tema transversal (BRASIL, 1996). O ensino 

dessa disciplina retoma o seu caráter obrigatório com a Lei nº 11.684/08 (BRASIL, 

2008). Essa obrigatoriedade é retirada com a Medida Provisória n° 746, de 2016 

(BRASIL, 2016), que trata da reformulação do Ensino Médio. A medida provisória 

determina que apenas o ensino de Língua Portuguesa, Matemática e Língua Inglesa 

seja obrigatório nas três séries que compõem o Ensino Médio. A medida afirma ainda 

que o currículo do Ensino Médio deve ser formado pelo da BNCC e “por itinerários 

formativos específicos definidos em cada sistema de ensino e com ênfase nas áreas 

de linguagens, matemática, ciências da natureza, ciências humanas e formação 

técnica e profissional (BRASIL, 2016, p. 2)”. Desse modo, a Filosofia é retirada mais 

uma vez da educação básica brasileira. 

A lei n. 13.415, de 16 de fevereiro de 2017 (BRASIL, 2017a), assevera que “A 

Base Nacional Comum Curricular referente ao ensino médio incluirá obrigatoriamente 

estudos e práticas de educação física, arte, sociologia e filosofia.” (BRASIL, 2017a, p. 

2). Desse modo, a lei n. 13.415/17 (BRASIL, 2017a) reitera a permanência dos 

conhecimentos de filosofia no nível médio de ensino, mas não lhe dá o caráter de 

disciplina. Ainda no ano de 2017, no mês de dezembro, é publicada a resolução 

CNE/CP nº 2 (BRASIL, 2017b), que Institui e orienta a instituição da BNCC em todas 

as etapas e modalidades da Educação Básica. Essa resolução reafirma que o ensino 

deve ser organizado a partir de áreas conforme já havia sido anunciado na Medida 

Provisória n° 746, de 2016 (BRASIL, 2016). O texto final da BNCC (BRASIL, 2018), 

referente à etapa do Ensino Médio foi aprovado pelo Conselho Nacional de Educação 

e homologado em dezembro de 2018. 

                                                           
16 O regime militar brasileiro foi uma forma de governo instituída no país em 1964, quando as Forças 
Armadas brasileiras assumiram o governo. De acordo com Codato (2005), esse regime durou 25 anos, 
estendendo-se de 1964 a 1989. Nesse período, a liberdade individual e coletiva era limitada, havendo 
censura prévia para meios de comunicação (CODATO, 2005). 



50 

Ainda não se sabe como a reforma do Ensino Médio amparada pela BNCC 

impactará o ensino de Filosofia. Todavia, é possível vislumbrar que, uma vez tendo 

perdido o caráter de disciplina, os conteúdos de filosofia ficarão diluídos na grade 

curricular, tornando-se ainda mais limitados17. 

Por meio dessa breve retrospectiva histórica do ensino de Filosofia no Brasil é 

possível perceber que a presença dessa disciplina no currículo é inconstante. Em 

diferentes momentos da história brasileira, a Filosofia foi retirada da grade curricular. 

Isso pode contribuir para a desvalorização da disciplina. Pode-se especular que uma 

disciplina que é constantemente retirada do currículo não tenha tanta importância 

quanto disciplinas que nunca o foram como, por exemplo, Língua Portuguesa e 

Matemática. 

Essa descontinuidade da Filosofia na Educação Básica pode ainda dificultar a 

existência de professores com formação adequada para lecioná-la, ou seja, 

licenciados em Filosofia. Um curso de licenciatura em Filosofia torna-se pouco 

atraente quando as chances de ingresso no mercado de trabalho são reduzidas. Essa 

redução acontece sempre que a Filosofia é excluída do currículo, visto que as vagas 

existentes nas escolas extinguem-se. 

Quando a Filosofia é retirada das escolas, acontece uma interrupção do 

trabalho de argumentação que por ventura esteja sendo desenvolvido pelos 

professores. O trabalho com argumentação requer uma maior disponibilidade de 

tempo para que o aluno possa entender os aspectos básicos da prática argumentativa. 

Além disso, o processo de argumentação requer tempo para a leitura e a produção de 

textos. 

 

2.4.3 Organização do Ensino de Filosofia no Rio Grande do Norte 

 

No Estado do Rio Grande do Norte, o ensino de Filosofia é fornecido no nível 

Médio de Ensino. Esse nível de ensino é de responsabilidade do governo estadual, 

através da Secretaria de Estado da Educação e da Cultura – SEEC/RN. A figura 1 

apresenta o organograma da SEEC/RN: 

 

                                                           
17 Os impactos da Base Nacional Comum Curricular no ensino de Filosofia não são analisados nesse 
trabalho, visto que esse não é o objetivo do mesmo. Além disso, a BNCC do Ensino Médio é um 
documento recente, assim, os efeitos decorrentes do mesmo ainda não podem ser observados. 



51 

Figura 1 - Organograma SEEC/RN 

 
Fonte: Adaptado de (SEEC, 2015) 

 

Do exposto, observa-se que imediatamente abaixo da secretária do Estado 

estão os seguintes órgãos: Assessoria Técnica e de Planejamento (ATP), Gabinete 

do Secretário (GS) e Assessoria Jurídica (AJ). Ligada à ATP está a Subcoordenadoria 

de Avaliação Educacional (SUAVE). A SUAVE é responsável pela organização da 

avaliação institucional e da avaliação do ensino em toda a rede estadual. 

No organograma da secretaria, o secretário adjunto está localizado abaixo da 

secretária de estado, assim como as Coordenadorias de Órgãos Regionais de 

Educação (CORE), de Esportes (CODESP) e de Desenvolvimento Escolar 

(CODESE). A CORE age através das Diretorias Regionais de Educação e Cultura 

(DIRECs). 

Estão subordinados ao secretário adjunto os seguintes órgãos: Fundo Estadual 

de Educação (FEE), Coordenadoria de Finanças (COFIN), Projeto FUNDESCOLA 

(COEP), Coordenadoria de Administração de Pessoal e Recursos Humanos 

(COAPRH) e Coordenadoria de Material e Patrimônio (COMPS). 



52 

A Subcoordenadoria de Administração de Pessoal (SUAP) está subordinada à 

COAPRH. A COMPS coordena as subcoordenadorias de Manutenção e Construção 

Escolar (SCMCE) e de Material e Patrimônio (SUMP). 

A CODESE possui os seguintes subcordenadorias: de Inspeção Escolar 

(SOINSPE), de Assistência ao Educando (SUASE), de Educação de Jovens e Adultos 

(SUEJA), de Ensino Médio (SUEM), de Educação Profissional (SUEP), de Ensino 

Fundamental (SUEF) e de Educação Especial (SUESP). A SUASE atua por meio da 

Diretoria Regional de Alimentação Escolar (DRAE). 

A Subcoordenadoria de Ensino Médio (SUEM) é responsável pela organização 

do nível médio de ensino. A SUEM é composta por dois setores: o setor pedagógico 

e o setor administrativo e financeiro. O setor pedagógico é responsável por 

 

Ações Pedagógicas, com atribuições de elaborar Documentos Pedagógicos 
Institucionais; Diretrizes de Orientações Pedagógicas; Projetos de 
Formações para as equipes Gestoras, para as equipes Pedagógicas, e de 
Professores da Rede Estadual de Ensino Médio; Estudos internos; Analisar e 
dar Pareceres de documentos institucionais; prestar assessoria pedagógica 
aos Programas das Instituições Parceiras; Atender as demandas 
pedagógicas institucionais (SEEC, 2018, p. 1). 

 

O setor administrativo e financeiro, por sua vez, divide-se em dois subsetores, 

um deles tem responsabilidades especificamente técnico-administrativas e o outro 

tem atribuições técnico-administrativo-financeiras. Algumas das ações desenvolvidas 

pelo setor administrativo e financeiro da SUEM foram: “Convocação de Professores; 

Implantação das escolas em tempo integral – EMTI; Aprovação - da suplementação 

da merenda nas escolas integral, semi-integral. ($2,00 para $ 4,66); Abertura e 

acompanhamento do processo de Repasse Direto no Caixa da Escola” (SEEC, 2018, 

p. 1). 

Além da SUEM, a Coordenadoria de Órgãos Regionais de Educação (CORE) 

atua no Ensino Médio. A CORE organiza o ensino estadual em todo o RN. Para isso, 

a CORE atua através de 16 Diretorias Regionais de Educação e Cultura (DIRECs). A 

Escola Estadual Amaro Cavalcante, na qual a presente pesquisa foi desenvolvida, 

está inserida no campo de atuação da 10ª DIREC. 

A 10ª Diretoria Regional de Educação e Cultura (10ª DIREC) abrange as 

seguintes cidades: Caicó, Ipueira, Jardim de Piranhas, Jardim do Seridó, Jucurutu, 

Ouro Branco, São Fernando, São João do Sabugi, São José do Seridó, Serra Negra 

do Norte e Timbaúba dos Batistas. A equipe na 10ª DIREC não soube informar em 



53 

que ano iniciou o ensino de Filosofia na região abrangida pela referida diretoria. O 

quadro 1 apresenta a relação das escolas da 10ª DIREC que oferecem o Ensino Médio 

e, consequentemente, Filosofia até dezembro de 2018. Apresenta também a 

quantidade de turmas de cada escola e a área de formação do professor de Filosofia. 

 

 



54 

Quadro 1 - Relação de turmas e área formação do professor de Filosofia na 10ª DIRED. 

OFERTA DO ENSINO DE FILOSOFIA NA 10ª DIREC 

Cidade Escolas 
Quantidade de 

Professores 
Quantidade 
de turmas 

Formação do 
professor 

Ipueira E. E. Joao Alencar de Medeiros 1 4 Filosofia 

São José do Seridó E. E. Prof Raimundo Silvino da Costa 1 7 Filosofia 

Ouro Branco E. E. Manoel Correia 1 7 Sociologia 

São Fernando E. E. Mons Walfredo Gurgel 1 6 História 

Caicó 

Centro Educacional José Augusto 1 4 Filosofia 

E.E. Antônio Aladim 1 10 Filosofia 

E. E. Profª Calpúrnia Caldas de Amorim – EECAM 2 31 Filosofia 

E. E. Senador Guerra 1 10 Filosofia 

São Joao do Sabugi E. E. Senador José Bernardo 1 6 Filosofia 

Serra Negra do Norte E. E. Prof. Leomar Batista de Araújo 1 11 Filosofia 

Jucurutu E. E. Newman Queiroz 1 21 Filosofia 

Jardim de Piranhas E. E. Amaro Cavalcanti 1 11 Filosofia 

Jardim do Seridó Centro Educacional Felinto Elisio 1 14 História e Direito 

Timbaúba dos Batistas E. E. Basílio Batista de Araújo 1 3 Filosofia 

Fonte: Pesquisa de campo. 



55 

Das escolas mencionadas anteriormente, apenas a E. E. Profª Calpúrnia 

Caldas de Amorim, localizada na cidade de Caicó, possui 2 professores de filosofia. 

As demais escolas possuem apenas 1 professor. As escolas Basílio Batista de Araújo 

e Professor Raimundo Silvino da Costa, localizadas, respectivamente, em Timbaúba 

dos Batistas e São José do Seridó têm uma mesma professora. Ela assume 10 aulas 

de Filosofia e complementa a carga-horária com aulas de outras disciplinas. A 

pesquisadora é professora nas escolas Professor Leomar Batista de Araújo, Newman 

Queiroz e Amaro Cavalcanti; assumindo 40 turmas. Essas escolas estão localizadas 

concomitantemente nas seguintes cidades: Serra Negra do Norte, Jucurutu e Jardim 

de Piranhas. 

Como pode ser observado no quadro 1, na 10ª DIRED existem 145 turmas de 

Ensino Médio. Em cada uma dessas turmas é ofertada 1 aula semanal de Filosofia. 

Na 10ª DIRED, ainda existem escolas onde a disciplina de Filosofia é lecionada 

por professores sem formação nessa área. Na cidade de Ouro Branco, a disciplina é 

ministrada por uma licenciada em Sociologia. Nas cidades de São Fernando e Jardim 

do Seridó, a disciplina é ensinada por licenciados em História. Isso corresponde a um 

percentual de 79% de professores com formação em Filosofia e 21% com formação 

em outras áreas. Um professor sem uma formação adequada à sua área atual terá 

dificuldade para atingir os resultados a que a disciplina se propõe, como será discutido 

posteriormente. 

No estado do Rio Grande do Norte, a Filosofia está presente no Ensino Médio. 

Na 10ª DIREC, a Filosofia é oferecida nas 14 escolas que dispõem de Ensino Médio, 

nas três séries. 79% dos professores dessa diretoria regional possuem licenciatura 

em Filosofia, enquanto 21% não tem formação na área. Após a contextualização do 

ensino de Filosofia no âmbito da 10ª DIREC, será analisado a seguir, o seu ensino no 

contexto da Escola Estadual Amaro Cavalcanti. 

 

2.4.3.1 A situação do Ensino de Filosofia em Jardim de Piranhas – Escola Estadual 

Amaro Cavalcanti (EEAC) 

 

Na cidade de Jardim de Piranhas, o nível Médio de ensino é oferecido pela 

Escola Estadual Amaro Cavalcanti. É essa a única escola da cidade a ofertar a 

disciplina de Filosofia. A escola está localizada na Rua Francisco Marinho de Freitas, 

s/nº, bairro Santa Cecília, Jardim de Piranhas/RN. A escola foi fundada em 1979, 



56 

“através da Lei nº 301/79 de 31/08/79 – DOE nº 4.738 de 29/12/79, estadualizada pelo 

Decreto nº 14.060 de 14/07/98 – DOE nº 9.299 de 15/07/98 e autorizada através da 

portaria 200/86 – GS.SEC de 12/05/86 – DOE nº 6.310 de 29/05/86.” (BEZERRA 

FILHA; MEDEIROS, 2018, p. 2). 

De acordo com seu Projeto Político Pedagógico (PPP), a missão da escola 

consiste em:18 

 

[...] trabalhar na perspectiva de envolver as dimensões do trabalho, da 
ciência, da tecnologia e da cultura de maneira a contribuir para a formação 
integral do aluno, ancorada nas questões relacionais, sociais, nas 
competências cognitivas, na capacidade de lidar com o novo, com a 
resolução de problemas diversos, capacitando os indivíduos para o exercício 
da sua cidadania, reconhecedores dos seus direitos e deveres de cidadãos, 
em outras palavras, é missão maior da nossa instituição escolar, formar 
cidadãos conscientes e ativos, capazes de lutar por seus direitos, ter 
consciência de seus deveres, de sua liberdade e da liberdade dos outros 
(BEZERRA FILHA; MEDEIROS, 2018, p. 6). 

 

Conforme pode ser observado na citação anterior, a missão da escola não se 

vincula apenas aos aspectos científicos do saber mas também aos aspectos políticos, 

na medida em que pretende formar cidadãos ativos capazes de reivindicar seus 

direitos. 

Quanto à estrutura humana, a escola possui 18 professores. Todos eles 

chegaram à escola através de concurso público. Possui ainda 2 diretores, 2 

coordenadoras pedagógicas, 2 secretárias, 3 professores que estão alocados na 

biblioteca e na sala de vídeo, 1 interprete de LIBRAS contratado e 8 funcionários 

terceirizados responsáveis pela merenda e limpeza. 

Com relação à estrutura física, a escola dispõe dos seguintes ambientes: 6 

salas de aula, 1 sala da diretoria, 1 sala de secretaria, 1 sala de professores, 1 

cozinha, 1 biblioteca, 1 laboratório de ciências (inativo), 1 sala multimídia, 1 laboratório 

de informática, 1 banheiro para funcionários, 1 banheiro masculino e 1 banheiro 

feminino, ambos com 3 divisórias com sanitário. A escola possui ainda um pátio 

descoberto. 

No que diz respeito ao perfil dos alunos, a faixa etária varia entre 14 e 51 anos. 

Os alunos são provenientes de famílias das classes média e baixa. Culturalmente, 

                                                           
18 O Projeto Político Pedagógico (PPP) de uma escola é o documento que contém a proposta 
educacional da instituição. O projeto é uma ação consciente que serve como um referencial para todas 
as ações que serão desenvolvidas na escola (VEIGA, 2012). 



57 

esses alunos, ainda na infância, iniciam atividades laborais com o intuito de auxiliar 

na renda da família e conseguirem autonomia financeira (BEZERRA FILHA; 

MEDEIROS, 2018). 

Segundo o Projeto Político Pedagógico (PPP) da escola EEAC, 61% dos 

discentes trabalham. A atividade laboral mais citada pelos alunos foi o serviço na 

indústria têxtil. Outras atividades de trabalho referidas foram: “[...] serviços 

domésticos, comércio/serviço, serviços rurais, ajudante de pedreiro, operador de 

máquinas e autônomos. A renda mensal desses alunos trabalhadores varia de menos 

de um salário mínimo a mais de três salários” (BEZERRA FILHA; MEDEIROS, 2018, 

p. 3)19. 

No ano de 2018, a escola teve 394 matrículas, estando 153 alunos no turno 

matutino, 81 no vespertino e 160 no turno noturno. Esses alunos estão distribuídos 

em 11 turmas, sendo cinco turmas do 1° ano do Ensino Médio, três do 2º ano e três 

do 3º ano. A quantidade de alunos por turma varia entre 23 e 40 alunos, conforme 

pode ser observado no quadro 220. 

 

Quadro 2 - Quantidade de alunos por turma da EEAC 

QUANTIDADE DE 
ALUNOS POR TURNO 

NÚMERO DE ALUNOS 
POR SÉRIE 

Matutino –153 

1º A – 39 

1º B – 36  

2º A – 39 

3º A – 39 

Vespertino – 81 

1º A – 26  

2º A – 23  

3º A – 32  

Noturno – 160 

1º A – 40  

1º B – 40  

2º A – 40  

3º A – 40  

Total = 394 alunos 

Fonte: Pesquisa de campo. 

                                                           
19 Os dados do PPP foram coletados pela equipe pedagógica da escola no ano de 2017. A pesquisadora 
não participou desse levantamento. 
20 Os dados sobre a quantidade de turmas e de alunos por turma são trazidos aqui apenas para traçar 
um perfil da escola/local de pesquisa. Para os objetivos desse estudo as implicações da quantidade 
excessiva de alunos não são relevantes. 



58 

A gestão da escola não soube informar em que ano começou a oferta do ensino 

de filosofia na EEAC. Até o ano de 2014, os professores responsáveis pela disciplina 

Filosofia não possuíam formação na área. Somente no ano de 2015 a escola recebeu 

uma professora licenciada em Filosofia. A mesma permanece na escola até os dias 

atuais. 

O próximo tópico aborda de maneira pontual alguns dos desafios enfrentados 

pelo ensino de Filosofia. 

 

2.5 DESAFIOS AO ENSINO DE FILOSOFIA NO BRASIL 

 

Não se almeja aqui abordar todos os desafios que se impõem ao ensino de 

Filosofia no Brasil, nem tratar em profundidade os que forem citados. A pretensão 

desse tópico é tão-somente pontuar alguns dos problemas enfrentados pela referida 

disciplina para, na sequência do texto, apontar possíveis maneiras de minimizar um 

deles, a saber, as dificuldades argumentativas apresentadas pelos alunos do Ensino 

Médio. 

A Filosofia, enquanto disciplina da Educação Básica brasileira, tem enfrentado 

problemas, sejam teóricos ou práticos. Entre eles estão as dificuldades enfrentadas 

pelos professores para despertar o interesse dos alunos pela disciplina (BARBOSA, 

2008) e de levá-los ao filosofar (BARBOSA, 2008; DEINA, 2007 apud SOUSA, 2017; 

SOARES, 2012 apud SOUSA, 2017), a limitação do tempo reservado à disciplina 

(DUTRA, 2010) e a ausência de professores com formação na área. Um fator que 

pode agravar as dificuldades apresentadas pela disciplina Filosofia é a sua 

inconstância no currículo. Por ter sido retirada da grade curricular diversas vezes, 

conforme abordado anteriormente, o seu ensino permanece imaturo, pois “[...] nas 

poucas oportunidades que a filosofia tem para participar desse processo formativo, 

ela tem dificuldades em encontrar seu lugar e em se reconhecer” (GELAMO, 2009, p. 

113). 

Apesar da obrigatoriedade da Filosofia por meio da Lei nº 3.178 de 1997 

(BRASIL, 1997), o seu retorno não se deu imediatamente, tampouco aconteceu 

igualmente em todo o território nacional. Algumas escolas ofereceram a disciplina 

tardiamente. Quando a Filosofia passou a ser ofertada, em muitas escolas ela era 

lecionada por professores sem a formação adequada na área (DUTRA, 2010; DUTRA, 

2014). Realidade essa que ainda persiste e é constatada pela autora, como foi 



59 

apresentado no quadro 1. De acordo com os dados mostrados, 21% dos professores 

de Filosofia da 10ª DIREC não tem formação na área. 

De acordo com Sousa (2017, p. 80) 

 

Entendemos que a filosofia no ensino médio deve ser praticada por 
educadores com formação acadêmica na disciplina, porque, somente estes 
têm condições de manejar adequadamente os conteúdos e abordá-los com 
mais precisão com educandos do ensino médio, fomentando a criticidade, 
debates e o pensamento autônomo do alunado. Ademais, o professor 
graduado em filosofia, tem mais condições de conduzir o estudante à busca 
da maioridade intelectual, auxiliando-o a problematizar a realidade com mais 
criticidade, e a superar as superficialidades presentes no contexto social 
(ideologias, etc.) (SOUSA, 2017, p. 80). 

 

Conforme apontado por Sousa (2017), é importante que a Filosofia seja 

ensinada por alguém com graduação na área, pois a ausência de tal profissional 

poderá comprometer os resultados do ensino. O professor com formação em outra 

área poderá seguir a crença do senso comum, segundo a qual para que a aula seja 

de Filosofia basta refletir ou debater sobre algo (DUTRA, 2014) ou dar apenas um 

tratamento histórico à disciplina, eliminando a reflexão. As dificuldades enfrentadas 

por professores de Filosofia sem formação na área são apontadas por um estudo 

desenvolvido por Lima (2012) entre os anos de 2008 e 2010 com professores da 

cidade de Miracema do Tocantins, localizada no estado de Tocantins. O estudo 

demonstrou que os professores pesquisados atuavam no ensino de Filosofia sem 

terem formação na área. Os mesmos apresentavam dificuldades tanto para entender 

os conteúdos da referida disciplina como para utilizar metodologias que facilitassem a 

aprendizagem (LIMA, 2012, p. 257). De acordo com Lima (2012, p. 260), no início da 

pesquisa, os professores não demonstraram interesse em tentar entender os textos 

de natureza filosófica. Quanto aos procedimentos metodológicos adotados em sala 

de aula, um dos professores afirmou que nas aulas de Filosofia limitava-se a escrever 

sobre a biografia de alguns filósofos. 

Outros problemas que se apresentam ao ensino de Filosofia são a carga 

horária limitada a uma hora-aula semanal e o número excessivo de turmas. Uma aula 

semanal é insuficiente para que o professor ministre bem a sua aula, visto não ser 

possível trabalhar bem a leitura de materiais em tão pouco tempo. Além disso, somam-

se ao conteúdo específico da disciplina os procedimentos burocráticos que o professor 

precisa cumprir como, por exemplo, fazer a frequência. O número excessivo de turmas 



60 

faz com que o professor tenha mais alunos para atender, precise dedicar mais tempo 

ao planejamento das aulas e à correção das atividades (DUTRA, 2010). 

A possível ausência de sentido da disciplina para os alunos é outra dificuldade 

com a qual o professor de Filosofia se depara. Quando os conteúdos trabalhados não 

têm uma significação para os alunos, a aprendizagem é comprometida. Não existe 

uma fórmula sobre como ensinar filosofia. Cabe ao professor conhecer as suas turmas 

e, a partir desse conhecimento, elaborar de maneira mais adequada as estratégias 

que irão nortear o ensino em cada uma delas. Isso porque o perfil das turmas pode 

variar de acordo com o nível de ensino, fatores organizacionais e localização 

geográfica da escola, entre outros determinantes. Tais fatores têm influência no 

sentido que os alunos atribuem ao ensino de Filosofia. Ghedin (2009, p. 117) enfatiza 

a importância dos alunos encontrarem sentido no conteúdo filosófico, quando afirma 

que “[...] no ensino de filosofia, tão importante quanto o processo de filosofar é fazer 

com que os alunos encontrem sentido no conteúdo filosófico a eles proposto, pois 

dessa construção de sentido depende o sucesso da aprendizagem”. 

Configura-se como um dos desafios ao ensino de filosofia a questão colocada 

por Kant sobre a sua prática de ensino. Uma interpretação equivocada da afirmação 

kantiana de que não se pode ensinar filosofia mas a filosofar (KANT, 1980) cria uma 

aparente dicotomia entre teoria e prática. Essa questão foi exaustivamente discutida 

e sabe-se que no ensino de Filosofia conteúdo e forma são inseparáveis (ASPIS, 

2004). 

No ensino da disciplina Filosofia conteúdo e forma são inseparáveis. Filosofia 

e filosofar estão necessariamente ligados, uma vez que “[...] afirmar a importância do 

ato do filosofar para o ensino da filosofia não nos autoriza a prescindir do conteúdo 

filosófico, daquilo que foi produzido nesses quase três milênios de pensamento” 

(GALLO, 2013, p. 208). Caso escolha uma abordagem que parte de problemas 

filosóficos, o professor deve trabalhá-los à luz da história da filosofia. No caso de optar 

por uma abordagem temática ou uma abordagem da história da filosofia, o professor 

deverá garantir que os conteúdos sejam trabalhados na forma de problemas. 

De acordo com Aspis (2004, p. 308), 

 

[...] o professor de Filosofia ensina filosofia e filosofar ao mesmo tempo, pois 
um implica o outro. O filosofar é uma disciplina no pensamento que ao ser 
operada vai produzindo filosofia e a filosofia é a própria matéria que gera o 
filosofar. São indissociáveis. 



61 

Desse modo, o professor de filosofia deve ter a história da filosofia como 

elemento central de suas aulas. Do contrário, as aulas consistiriam não no exercício 

de filosofar, mas na simples emissão de opiniões, em “achismo”. O professor também 

não deverá ensinar a filosofia desvencilhada do exercício do filosofar. Caso aconteça 

essa separação, corre-se o risco das aulas de filosofia se transformarem em aulas de 

história da filosofia. 

Conforme pode ser observado pelo exposto anteriormente, a questão “Ensina-

se filosofia ou ensina-se a filosofar?” já foi resolvida teoricamente, porém, o problema 

prático permanece: como, em um limitado período de tempo, é possível ensinar uma 

postura filosófica – o filosofar – e o conteúdo filosófico – a sua história? 

Dois problemas que impactam de modo negativo o ensino de Filosofia na 

escola onde essa pesquisa foi realizada são as dificuldades de interpretação textual e 

de argumentação apresentadas pelos alunos. De modo geral, os alunos chegam à 

escola apresentando deficiência na área de leitura e escrita, o que dificulta o trabalho 

do professor de Filosofia, devido ser uma disciplina que trabalha diretamente com 

textos, tanto na parte de interpretação como na parte de produção21. 

O ato de argumentar é imprescindível ao ensino de Filosofia, visto que “[...] o 

filosofar implica desenvolver argumentos, conduzir processos dialéticos do 

conhecimento e, ainda, estabelecer modos de viver, assumir visões do mundo” 

(PAVIANI, 2008, p. 24). Sem a argumentação, o ensino de Filosofia estaria limitado à 

mera repetição daquilo que foi produzido pelos filósofos ao longo do tempo. 

Além dos desafios ao ensino de Filosofia apresentados nesse tópico, existem 

outros que não serão discutidos aqui. Dentre os problemas abordados, esse trabalho 

se deterá ao desafio da argumentação, visto que esse é um dos principais problemas 

enfrentados pela autora enquanto professora de Filosofia no Ensino Médio. 

Diante dos problemas expostos nesse tópico, ressalta-se a importância do 

professor de Filosofia refletir constantemente sobre a sua prática docente, analisando 

se as metodologias utilizadas são pertinentes aos conteúdos trabalhados. Essa 

temática será abordada a seguir. 

 

 

                                                           
21 Essa constatação se deu a partir da vivência da pesquisadora enquanto professora na referida 
escola. 



62 

2.5.1 A importância de se pensar uma metodologia para o ensino de Filosofia 

 

Tendo ressaltado que no ensino de filosofia conteúdo e forma são inseparáveis 

e apontado alguns dos problemas enfrentados, passaremos a considerar a 

importância da reflexão acerca de métodos para o ensino de Filosofia no Ensino 

Médio. De acordo com o Dicionário Básico de Filosofia (JAPIASSÚ; MARCONDES, 

2001, p. 130), “método” é definido da seguinte maneira: “[...] conjunto de 

procedimentos racionais, baseados em regras, que visam atingir um objetivo 

determinado”. Segundo Ghedin (2009, p. 138), “método” consiste em: 

 

[...] uma direção de sentido que amplia o horizonte da trajetória na tentativa 
de capturar, mais do que tudo, aquilo que somos e a leitura que podemos 
fazer de nosso modo de ser no mundo. Ele orienta o modo pelo qual 
organizamos as informações transformadas pela aprendizagem em 
conhecimento, situando-nos no caminho percorrido por nós o universo da 
cultura e da história. 

 

Utilizar um método no ensino de filosofia significa, então, estruturar 

intencionalmente os conteúdos e procedimentos educacionais para que os objetivos 

almejados sejam alcançados e se obtenha um melhor resultado no processo de 

ensino-aprendizagem. 

Ao se discutir o ensino de filosofia, é necessário ter o cuidado de não se prender 

ao aspecto didático das aulas, contemplando apenas o campo pedagógico da 

discussão e deixar de lado o que é próprio da filosofia: a prática filosófica. Gallo e 

Kohan (2000, p. 191) chamam a atenção para essa necessidade quando afirmam que: 

 

[...] se tratarmos a problemática do ensino de filosofia exclusivamente no 
plano pedagógico – o que acabam fazendo quase todos os cursos de 
licenciatura em filosofia – perdemos o âmbito filosófico da questão e ela fica 
“manca”. Acabamos caindo nas mãos de uma didática não-filosófica... a 
atividade filosófica é em si mesma educativa, não faz sentido falar em ensino 
de filosofia no contexto de uma didática apenas instrumental. 

 

Conforme enfatizado por Gallo e Kohan (2000), deve-se pensar a problemática 

do ensino de filosofia sem deixar de lado a própria filosofia. A história da filosofia e o 

ato de filosofar devem ser considerados no momento em que se pensa um método 

para o ensino dessa disciplina. Sobre esse aspecto, Ghedin (2009, 136 - 137) faz os 

seguintes questionamentos quando aponta a necessidade da disciplina Filosofia 

buscar sua própria fundamentação: 



63 

[...] cada filósofo, ao longo da história da Filosofia, teve seu método? É 
possível, então, que a Filosofia possua uma infinidade de métodos já 
consolidados em sua tradição? É possível fazer a escolha por um deles para 
expressar a pesquisa filosófica sobre a qual estruturar o processo de ensino 
da disciplina no ensino médio? O filosofar, a ser privilegiado no processo de 
ensino, deve preocupar-se fundamentalmente com o método filosófico? 

 

Essas perguntas servem apenas como eixo norteador para que o professor de 

Filosofia pense a sua prática de ensino. No ensino de Filosofia é difícil determinar se 

existe um método melhor ou mais eficiente que outro. No entanto, é possível 

determinar que exista um método mais ou menos adequado ao que se pretende com 

o ensino de tal disciplina em um determinado momento. A opção por um método já 

existente ou pela elaboração de um novo método para as aulas de Filosofia vai 

depender dos objetivos buscados pelo professor no momento de sua utilização. Essa 

escolha sempre estará ligada à sua concepção de filosofia. Nessa perspectiva, 

independentemente do método usado, o mais importante é a reflexão sobre o mesmo. 

Pensar um método para o ensino de Filosofia não é tarefa fácil. Porém, é algo 

essencial, mesmo que não se chegue a uma conclusão sobre o assunto. Isso porque 

essa reflexão em si já traz sentido para o ensino dessa disciplina. Ghedin (2009, p. 

145) aponta a importância de se pensar um método para a Filosofia na seguinte 

passagem: 

 

Quando penso em um método, ligado à Filosofia, reputo-o como algo que dá 
sentido a própria trajetória, mais do que como algo que indique o caminho a 
ser seguido. Assim, ele constitui um processo que se desenvolve à medida 
que os passos se vão estendendo ao longo do caminho e na caminhada, mais 
do que seu resultado. É nessa direção que faz sentido pensar no método em 
Filosofia. 

 

De acordo com o autor, pensar um método para o ensino de Filosofia é 

importante não pelo resultado final desse processo, mas pelos ganhos conseguidos 

ao se percorrer o caminho. O caminho é formativo, pois, ao caminhar na busca pela 

construção de um novo método ou pela significação de um método já existente, o 

professor atribui sentido à sua própria prática, podendo reconhecer-se por meio dela. 

É nesse contexto de reflexão acerca de metodologias para o ensino de Filosofia 

que esse trabalho propõe um procedimento para verificar como o estudo da 

metodologia elêntica socrática ajudou a desenvolver e/ou aperfeiçoar nos alunos de 

Ensino Médio a prática da argumentação filosófica. O tópico seguinte apresenta o 

percurso metodológico utilizado para executar tal procedimento.  



64 

3 PERCURSO METODOLÓGICO 

 

Este tópico refere-se ao percurso metodológico da pesquisa. Nele são 

apresentados a classificação da pesquisa, os instrumentos de coleta de dados e o 

local de realização da pesquisa, o público-alvo e a descrição das atividades 

realizadas. 

 

3.1 CLASSIFICAÇÃO DA PESQUISA 

 

Quanto à natureza dos dados, embora faça uso de dados quantitativos, a 

presente pesquisa é qualitativa, visto que esse tipo de pesquisa não apresenta uma 

preocupação maior com dados quantificáveis, mas busca investigar em profundidade 

a realidade estudada. Os dados quantitativos são utilizados nesse estudo apenas para 

servir de embasamento ao incremento do estudo. De acordo com Minayo (2002, p. 21 

- 22), 

 

[...] a pesquisa qualitativa responde a questões muito particulares. Ela se 
preocupa, nas ciências sociais, com um nível de realidade que não pode ser 
quantificado. Ou seja, ela trabalha com o universo de significados, motivos, 
aspirações, crenças, valores e atitudes, o que corresponde a um espaço mais 
profundo das relações, dos processos e dos fenômenos que não podem ser 
reduzidos à operacionalização de variáveis. 

 

Desse modo, no estudo qualitativo o pesquisador averigua dados de natureza 

subjetiva, que não podem ser capturados por simples medições. Os acontecimentos 

são interpretados a partir do significado que cada ação tem para o praticante. 

Outro aspecto a ser considerado em um estudo de natureza qualitativa é o 

papel do pesquisador. Ele é um instrumento essencial da coleta de dados, que é feita 

diretamente em seu ambiente natural. De acordo com Yin (2016, p. 11), “[...] o 

pesquisador em campo serve efetivamente como principal instrumento de pesquisa 

para coletar dados em um estudo qualitativo”. As interpretações do pesquisador são 

fundamentais para a compreensão do fenômeno estudado. 

Essa pesquisa é caracterizada como qualitativa na medida em que faz uso de 

dados não quantificáveis na busca de identificar de que modo a compreensão da 

metodologia elêntica utilizada por Platão nos diálogos socráticos pode contribuir para 

aprimorar a argumentação crítica do grupo pesquisado. 



65 

Apesar de se tratar de um estudo de natureza qualitativa, em alguns momentos 

utilizou-se de procedimentos quantitativos com o objetivo de obter dados 

quantificáveis que possam servir de base para o desenvolvimento da pesquisa. 

Segundo Flick (2009), o desenvolvimento dos métodos qualitativos se deu em 

meio às críticas aos métodos quantitativos. Apesar disso, combinações desses dois 

tipos de métodos têm sido utilizadas e discutidas de diferentes maneiras. Isso porque, 

segundo Laville e Dionne (1999, p. 43) “[...], os pesquisadores aprenderam, há muito 

tempo, a conjugar suas abordagens conforme as necessidades”. 

Ainda de acordo com Flick (2009, p. 42), “[...] os métodos qualitativos e 

quantitativos podem ser associados de diversas maneiras no planejamento de um 

estudo”. Isso permite que se obtenha um número maior de informações, deixando a 

pesquisa com maior qualidade. Os dados quantitativos e qualitativos “[...] não se 

opõem. Ao contrário, se complementam, pois a realidade abrangida por eles interage 

dinamicamente, excluindo qualquer dicotomia” (MINAYO, 2002, p. 22). 

Na fase de coleta de dados da pesquisa, os procedimentos quantitativos foram 

utilizados para dar um tratamento estatístico às informações coletadas. Na fase de 

análise das produções dos alunos foram criadas categorias de análise que 

posteriormente foram analisados estatisticamente. 

De acordo com Martins e Ponte (2010, p. 21), o tratamento estatístico dos 

dados coletados se dá “através de tabelas, gráficos e algumas medidas”. Ainda 

segundo os mesmos autores, após o tratamento dos dados, os resultados obtidos são 

interpretados para a formulação de conclusões. 

O tratamento estatístico dos dados coletados foi feito com o objetivo de ordenar 

as informações obtidas e facilitar a sua posterior análise. Na fase de diagnóstico, as 

informações analisadas estatisticamente foram: idade, sexo, estado civil, número de 

filhos, jornada de trabalho e tempo dedicado ao estudo. A utilização desses dados 

permitiu um maior conhecimento do perfil sócio profissional e econômico do público 

estudado, além de uma melhor compreensão de seus hábitos de estudo. Na fase de 

análise das produções dos alunos, as categorias criadas foram as seguintes: 

autenticidade, validade do argumento, solidez do argumento, coerência e definição 

conceitual. A seleção dessas categorias em detrimento de outras foi uma escolha 

metodológica decorrente da autonomia da pesquisadora. A importância das 

categorias eleitas é justificada na sequência do texto. 



66 

A categoria autenticidade analisa se os textos apresentam ideias autênticas 

das alunas ou apenas reproduzem o pensamento de outros autores. A escolha dessa 

categoria justifica-se pelo fato de ser essa uma deficiência comum entre os alunos da 

escola/local de pesquisa. Esse fato foi observado pela pesquisadora nos anos de 

2015, 2016 e 2017, quando a mesma observou que os alunos tendiam a memorizar e 

reproduzir a ideia dos filósofos estudados, apresentando dificuldade em desenvolver 

suas próprias ideias e fundamentá-las. A autenticidade é considerada pela autora 

como um aspecto importante dos textos filosóficos produzidos pelos alunos do Ensino 

Médio, uma vez que o ensino de filosofia não deve limitar-se a simples reprodução de 

sua história, como ressaltado por Aspis (2004). 

A categoria validade do argumento verifica se a conclusão a que os alunos 

chegaram no texto segue a lógica do raciocínio exposto nos parágrafos do 

desenvolvimento, “[...] se as premissas apoiam efetivamente a conclusão” (ALMEIDA, 

2017, p. 7). A validade é “[...] uma propriedade ou característica dos argumentos como 

um todo, e não das premissas nem da conclusão” (ALMEIDA, 2017, p. 7). A solidez 

do argumento avalia se o argumento é bem fundamentado: se as premissas são 

verdadeiras, se existe uma articulação adequada entre as informações e sua 

contextualização na argumentação. “Chama-se sólido a um argumento válido e com 

premissas verdadeiras. A solidez inclui, pois, a validade” (ALMEIDA, 2017, p. 9). A 

validade e a solidez do argumento são apontados por Almeida (2017) como sendo 

noções elementares da Lógica22. Desse modo, um estudo sobre a argumentação 

filosófica deve conter esses elementos da lógica. 

A coerência analisa se existe uma lógica interna no texto, isto é, se o assunto 

abordado mantém-se intacto, sem que haja distorções, facilitando, assim, o 

entendimento da mensagem. Belmonte (2002, p. 8) afirma que, “a noção de coerência 

exerce um papel fundamental para a compreensão e interpretação de textos”. Desse 

modo, entendemos que essa é uma condição essencial para que qualquer texto torne-

se compreensível. 

A categoria definição conceitual verifica se no texto os alunos definem os temas 

trabalhados, respondendo à pergunta “O que é?” sem contradizer-se ou apenas 

exemplificar. A definição de conceitos é uma parte essencial da metodologia elêntica. 

                                                           
22 A Lógica “[...] em um sentido amplo, a lógica é o estudo da estrutura e dos princípios relativos à 
*argumentação válida, sobretudo da *inferência dedutiva e dos métodos de prova e demonstração” 
(JAPIASSÚ; MARCONDES, 2001, p. 120). 



67 

Conforme citado anteriormente, para Santos (2008) a metodologia elêntica é um 

procedimento dialético utilizado nos diálogos socráticos onde os interlocutores de 

Sócrates ofereciam uma resposta à pergunta “O que é?”, ou seja, apresentavam uma 

definição para um conceito. As respostas dadas pelos interlocutores eram analisadas 

para a verificação de sua coerência. Caso a resposta não fosse consistente, ela era 

refutada. A cada refutação uma nova resposta era buscada. Desse modo, acontecia 

a depuração do conhecimento e os participantes do debate aproximavam-se cada vez 

mais do saber. Com base no exposto, esse estudo considerou a definição conceitual 

como um momento importante para o desenvolvimento da argumentação, uma vez 

que essa prática poderá proporcionar uma maior aproximação dos alunos 

pesquisados com o conhecimento acerca dos conceitos debatidos, afastando-os da 

mera opinião. 

As produções textuais dos alunos foram analisadas segundo os critérios 

explicitados anteriormente. Foram analisados dois textos, escritos a partir de uma 

mesma proposta, a saber, a definição do conceito de coragem. Um dos textos foi 

escrito antes da realização do estudo da metodologia elêntica e o outro em um 

momento posterior ao estudo. A análise desses dados permitiu a verificação dos 

avanços dos alunos, no que se refere às suas capacidades argumentativas, após o 

estudo da metodologia elêntica. 

No que diz respeito à abordagem, essa pesquisa é um estudo de caso. Esse 

tipo de abordagem procura entender como e porque ocorre uma determinada 

situação, em seu contexto real. De acordo com Yin (2001, p. 30), “[...] um estudo de 

caso é uma investigação empírica que investiga um fenômeno contemporâneo dentro 

de seu contexto da vida real, especialmente quando os limites entre o fenômeno e o 

contexto não estão claramente definidos”. Cada realidade estudada é tomada como 

única e é investigada com o intuito de descobrir o que existe de mais característico 

nela. Desse modo, os resultados do estudo não podem ser generalizados 

estatisticamente, mas podem ser generalizados analiticamente (YIN, 2001). Esse 

estudo poderá ser adaptado para outros casos. Por meio dele outros alunos poderão 

aprimorar a sua capacidade de argumentação crítica de conceitos filosóficos23. 

 

                                                           
23 Para maiores informações sobre a generalização de estudo de caso ver: YIN, R. K. Estudo de caso: 
planejamento e métodos. Tradução de Daniel Grassi. 2. ed. Porto Alegre: Bookman, 2001. 



68 

3.2 INSTRUMENTOS DE COLETA DE DADOS E LOCAL DE REALIZAÇÃO DA 

PESQUISA 

 

Os instrumentos de coleta de dados utilizados foram questionário, entrevista 

semiestruturada e análise de documentos. Os documentos analisados foram duas 

produções textuais realizadas pelos alunos envolvidos na pesquisa. 

Gerhardt; et al (2009, p. 69), define “questionário” da seguinte maneira: 

 

É um instrumento de coleta de dados constituído por uma série ordenada de 
perguntas que devem ser respondidas por escrito pelo informante, sem a 
presença do pesquisador. Objetiva levantar opiniões, crenças, sentimentos, 
interesses, expectativas, situações vivenciadas. A linguagem utilizada no 
questionário deve ser simples e direta, para que quem vá responder 
compreenda com clareza o que está sendo perguntado (GERHARDT; et al, 
2009, p. 69). 

 

A elaboração do questionário foi feita partindo das considerações de Gerhardt 

et al, referidas anteriormente. Porém, contrariando as orientações da autora, as 

perguntas foram respondidas na presença da pesquisadora para eventual 

esclarecimento de dúvidas, devido ao público alvo ter pouca experiência com 

pesquisas. De acordo com Parizot (2015), a presença do pesquisador durante a 

aplicação de questionários é um fator positivo, uma vez que “[...] ela geralmente 

melhora a taxa de participação [...] e paralelamente diminui o número de questões não 

respondidas” (PARIZOT, 2015, p. 86 - 87). Além disso, a “[...] presença física de um 

pesquisador, por ocasião de uma pesquisa ‘face a face’, autoriza uma grande 

interação com o pesquisado – o que se revela útil quando este não compreende uma 

questão” (PARIZOT, 2015, p. 87). 

O questionário utilizado nessa pesquisa (Apêndice A) é composto por um 

conjunto de perguntas abertas e fechadas sobre aspectos sociais dos alunos, suas 

condições de trabalho e de estudo. O objetivo da aplicação do questionário é obter 

dados sobre o contexto sócio profissional e sobre a rotina de estudo dos pesquisados. 

A pesquisa parte do princípio que esses fatores influenciam diretamente o processo 

de ensino-aprendizagem. Esse aspecto será demonstrado por meio dos estudos de 

Fávero e Mello (1997), Pantoja (2003), Oliveira et al (2003) e Oliveira e Robazzi 

(2001). 

O item 1 do questionário, intitulado “social”, teve por objetivo traçar o perfil dos 

sujeitos de pesquisa quanto à idade e gênero, assim como conhecer seu estado civil 



69 

e número de filhos. Em decorrência dos papeis sociais desempenhados pelos pais em 

nossa cultura, acredita-se que os alunos casados e que têm filhos possuem uma 

disponibilidade de tempo menor para a dedicação aos estudos, como pode ser 

observado nos estudos de Fávero e Mello (1997) e Pantoja (2003). 

O item 2 “profissional” investiga as atividades de trabalho desenvolvidas pelos 

pesquisados. Pretendeu-se saber a função exercida e a carga horária de trabalho 

semanal. O trabalho é outro fator que pode interferir no desempenho dos estudantes. 

Atividades de trabalho com carga horária excessiva podem reduzir o tempo disponível 

e dedicado aos estudos. O artigo de Oliveira; et al (2003) aponta como consequências 

trazidas pelo trabalho “[...] maior cansaço, falta de tempo para o estudo, atrapalhar o 

estudo” (OLIVEIRA; et al, 2003, p. 13). No estudo desenvolvido por Oliveira e Robazzi 

(2001), os estudantes/trabalhadores pesquisados apontaram como fatores que 

atrapalham os estudos “[...] a falta de interesse e a dificuldade em aprender, bem como 

ao cansaço ocasionado pelo trabalho” (OLIVEIRA; ROBAZZI, 2001, p. 87). Por outro 

lado, existem atividades de trabalho que podem atuar como um incentivo para que os 

alunos estudem. Um exemplo desse tipo de atividade é um estágio ligado à profissão 

que os alunos pretendem exercer e que não tenha carga horária que atrapalhe os 

estudos24. 

No item 3, é averiguado o tempo que os alunos dedicam ao estudo dos 

conteúdos escolares de modo geral e o tempo dedicado ao estudo dos conteúdos de 

Filosofia. Esse estudo pressupõe que os alunos que não se dedicam ao estudo 

extraescolar dificilmente terão um bom desempenho nas atividades desenvolvidas 

através da disciplina Filosofia, pois não terão tempo suficiente para revisar os 

conteúdos estudados, o que agrava o fato de a carga horária semanal da referida 

disciplina ser de apenas 1 hora aula (45 minutos). 

Considera-se que os fatores sociais e profissionais, bem como o tempo de 

estudo extraescolar, citados anteriormente, influenciaram os resultados desse estudo. 

                                                           
24 Enfatiza-se que a atividade laboral em si não é necessariamente um fator que atrapalha a 
aprendizagem, visto que é possível ensinar a partir do próprio trabalho, como demonstram, por 
exemplo, as experiências bem sucedidas de alfabetização desenvolvidas por Paulo Freire na cidade 
de Angicos, localizada no estado do Rio Grande do Norte. A atividade laboral torna-se prejudicial aos 
alunos quando ela provoca os efeitos citados acima, tais como falta de tempo para o estudo e falta de 
interesse. Para maiores informações sobre o trabalho desenvolvido por Freire em Angicos ver LYRA, 
Carlos. As quarenta horas de Angicos: Uma experiência pioneira de educação. São Paulo, Cortez, 
1996. 



70 

Além da utilização de questionário, esse estudo faz uso de entrevistas. A 

entrevista é um instrumento por meio do qual o pesquisador coleta informações 

diretamente com os sujeitos envolvidos na pesquisa. Esse procedimento é definido 

por Gerhardt; et al (2009, p. 72) como 

 

[...] uma técnica alternativa para se coletarem dados não documentados 
sobre determinado tema. É uma técnica de interação social, uma forma de 
diálogo assimétrico, em que uma das partes busca obter dados, e a outra se 
apresenta como fonte de informação. 

 

Complementando a definição dada por Gerhardt; et al (2009), Minayo (2002, p. 

57) afirma o seguinte sobre a entrevista: 

 

Ela não significa uma conversa despretensiosa e neutra, uma vez que se 
insere como meio de coleta dos fatos relatados pelos atores, enquanto 
sujeitos-objeto da pesquisa que vivenciam uma determinada realidade que 
está sendo focalizada. Suas formas de realização podem ser de natureza 
individual e/ou coletiva. 

 

Desse modo, a pretensão das entrevistas realizadas nesta pesquisa foi coletar, 

junto aos alunos, informações sobre a percepção que os mesmos têm da eficácia do 

estudo da metodologia elêntica no desenvolvimento da prática da argumentação 

filosófica. As entrevistas foram realizadas individualmente com cada um dos alunos 

envolvidos na pesquisa e não foram gravadas em razão do não consentimento dos 

entrevistados. 

O tipo de entrevista utilizado neste estudo foi a entrevista semiestruturada. 

Nessa modalidade de entrevista, “[...] o pesquisador organiza um conjunto de 

questões (roteiro) sobre o tema que está sendo estudado, mas permite, e às vezes 

até incentiva, que o entrevistado fale livremente sobre assuntos que vão surgindo 

como desdobramentos do tema principal” (GERHARDT; et al, 2009, p. 72). A 

entrevista semiestruturada I (Apêndice B) consistiu em uma análise do interesse dos 

alunos pelo estudo em geral, pelo estudo dos conteúdos de Filosofia e sobre as suas 

percepções acerca de sua capacidade argumentativa. A entrevista semiestruturada II 

(Apêndice C) consistiu em uma análise e autoanálise onde a pesquisadora investigou 

se o interesse dos alunos pelo estudo em geral e pelo estudo da Filosofia sofreu 

alguma alteração após o estudo da metodologia elêntica e os alunos expuseram a sua 

percepção sobre o estudo da referida metodologia, analisando se ele ajudou a 

aperfeiçoar as suas práticas argumentativas. 



71 

A análise de documentos, de acordo com Flick (2009), consiste em um 

procedimento não intrusivo que abre uma nova perspectiva sobre o campo de 

pesquisa, uma vez que permite ao pesquisador ir além das perspectivas dos sujeitos 

da pesquisa. Segundo Gil (2008, p. 51), esse instrumento “[...] vale-se de materiais 

que não receberam ainda um tratamento analítico, ou que ainda podem ser 

reelaborados de acordo com os objetivos da pesquisa”. Os documentos analisados 

na pesquisa foram duas produções textuais elaboradas pelos alunos. O objetivo dessa 

análise foi analisar a capacidade de argumentação filosófica dos alunos antes e 

depois do estudo da metodologia elêntica. Antes do estudo da metodologia foi 

debatido o tema coragem e dadas explicações sobre como escrever uma dissertação 

filosófica. Em seguida, foi solicitado que os alunos escrevessem um texto 

argumentativo sobre esse tema. Após o estudo da metodologia elêntica, os alunos 

fizeram uma nova produção textual sobre o mesmo tema. 

Os textos utilizados ao longo do projeto foram trechos extraídos do Laques (ou 

Da Coragem) (PLATÃO, 2016). A utilização de apenas uma obra justifica-se por dois 

motivos. Primeiramente, existe uma limitação de tempo para a realização do estudo. 

Ampliar a quantidade de obras a serem lidas poderia diminuir a qualidade da leitura. 

Por isso, optou-se pela leitura de uma única obra de forma mais detalhada. A segunda 

justificativa para a escolha da obra é o fato de o Laques (ou Da Coragem) (PLATÃO, 

2016) apresentar a metodologia elêntica de forma clara, o que facilita a sua 

compreensão por parte dos alunos do Ensino Médio25. É possível identificar nesse 

texto a estrutura formal da metodologia elêntica a respeito do conceito de coragem. 

Vale salientar que esse conceito foi desenvolvido pelos alunos participantes ao longo 

do estudo. 

Ao falar sobre os instrumentos de coleta de dados na pesquisa qualitativa, Yin 

(2016, p. 8) afirma que “[...] a complexidade do ambiente de campo e a diversidade 

de seus participantes provavelmente justificam o uso de entrevistas e observações e 

mesmo a inspeção de documentos e artefatos”. Desse modo, os instrumentos de 

coleta de dados acima referidos objetivaram analisar o possível aprimoramento da 

argumentação do grupo pesquisado, após a compreensão da metodologia elêntica, 

bem como a percepção que os mesmos têm desse aprimoramento. 

 

                                                           
25 Outros textos platônicos como Górgias (1980) e Mênon (2001) também apresentam a metodologia 
elêntica de maneira clara. A escolha do Laques deu-se em decorrência da autonomia da pesquisadora. 



72 

3.3 PÚBLICO-ALVO 

 

A população do estudo é formada por 15 alunos que compõem a turma do 1° 

Ano “C” do Ensino Médio, turno vespertino, da Escola Estadual Amaro Cavalcanti. A 

escola está localizada na cidade de Jardim de Piranhas/RN. A escolha dessa 

população deu-se em decorrência do fato de que os alunos matriculados em turma de 

1° Ano permaneceram na escola até o ano de 2019, o que viabilizou a realização 

desta pesquisa. Os alunos matriculados em outras turmas, por sua vez, deixam a 

escola antes da conclusão desse estudo. Assim sendo, não puderam participar da 

pesquisa. A escolha do turno vespertino decorreu do interesse que os alunos 

apresentam pela disciplina Filosofia, bem como pelo fato de que, em sua maioria, os 

alunos matriculados nesse turno não desenvolvem uma atividade econômica, 

apresentando maior disponibilidade de tempo para participar da pesquisa. 

A amostra da pesquisa foi definida após a realização de uma conversa com os 

alunos e seus respectivos responsáveis sobre o projeto. Fizeram parte da pesquisa 

os alunos que se dispuseram a participar da mesma e que receberam a autorização 

de seus responsáveis. A amostra final da pesquisa é composta por cinco alunas. O 

tamanho da amostra é adequado à metodologia utilizada na pesquisa. De acordo com 

Yin (2001, p. 43), “no estudo de caso clássico, um ‘caso’ pode ser um indivíduo”. A 

amostra é considerada suficiente para os objetivos da pesquisa, uma vez que a 

mesma permitiu que fosse verificada e comparada a ampliação da capacidade de 

argumentação crítica das alunas. 

 

3.4 DESCRIÇÃO DAS ATIVIDADES REALIZADAS  

 

Todas as atividades de campo foram realizadas na Escola Estadual Amaro 

Cavalcanti no turno vespertino, durante o horário das aulas de Filosofia e no horário 

de aula de algumas outras disciplinas que foram cedidas pelos professores 

responsáveis pelas mesmas. No turno vespertino, as aulas iniciam às 13 horas e 

encerram às 17 horas. As atividades de campo aconteceram no período de 19 de 

fevereiro a 31 de maio de 2018. 

As ações do projeto consistiram em atividades de recrutamento, coleta de 

dados, estudo, interpretação e validação dos dados coletados. O recrutamento dos 

participantes aconteceu no mês de fevereiro. Na ocasião, o projeto foi explicado aos 



73 

alunos e responsáveis e foi entregue aos mesmos o Termo de consentimento livre e 

esclarecido (TCLE), o Termo de assentimento livre e esclarecido (TALE) e o termo de 

autorização para uso de áudio. Os documentos mencionados anteriormente foram 

lidos e explicados aos presentes, que puderam esclarecer as suas dúvidas sobre a 

pesquisa. Foi dado aos pais e alunos o prazo de uma semana para que os termos de 

autorização fossem devolvidos. Além disso, a pesquisadora se colocou à disposição 

dos pais e alunos para o esclarecimento de eventuais dúvidas. Os alunos entregaram 

os termos dentro do prazo estabelecido na reunião. Cinco alunos aceitaram participar 

da pesquisa com o consentimento de seus responsáveis. 

A etapa de coleta de dados da pesquisa foi desenvolvida entre os meses de 

fevereiro e maio de dois mil e dezoito e dividiu-se em dois momentos. O primeiro 

momento teve duração de três horas e dividiu-se em três encontros. Os dados foram 

coletados por meio da análise das dissertações filosóficas produzidas pelos alunos 

durante a aula de Filosofia e através da aplicação do questionário socioeconômico e 

profissional que consta em apêndice (ver Apêndice A) e da realização de uma 

entrevista semiestruturada (Apêndice B). Antes da escrita dos textos, o tema coragem 

foi discutido junto aos alunos e foram dados esclarecimentos sobre a produção de 

dissertação filosófica. Essa primeira etapa de escrita textual aconteceu antes do 

estudo da metodologia elêntica. 

As atividades de estudo foram realizadas tendo como base um texto sobre a 

metodologia elêntica (Apêndice D), de autoria da pesquisadora e trechos extraídos do 

Laques (ou Da Coragem) (PLATÃO, 2016) (Anexo A). Essas ações aconteceram no 

mês de março, durante quatro encontros, com duração total de sete horas e trinta 

minutos. Os textos foram lidos e debatidos coletivamente. Todos os alunos 

matriculados no 1º Ano “C” participaram das atividades de estudo, porém não 

participaram das demais etapas da pesquisa, que ficaram restritas às cinco alunas 

que entregaram o TCLE e o TALE devidamente assinados. 

No dia vinte e dois de março, as atividades da pesquisa foram suspensas tendo 

em vista que a rede estadual de ensino do Estado do Rio Grande do Norte aderiu a 

uma greve que se estendeu até o dia dezenove de abril de 201826. 

                                                           
26 De acordo com o Sindicato dos Trabalhadores em Educação Pública do Rio Grande do Norte 
(SINTE/RN) (2018), a greve deflagrada no dia 29 de março de 2019 teve como principal reinvindicação 
o pagamento da correção de 6,81% do Piso Salarial 2018. “Além da correção do Piso, os profissionais 
da educação do Estado também reivindicam melhorias nas condições de trabalho e o pagamento de 
direitos que vêm sendo negados” (SINTE/RN, 2018, p. 1). Para maiores informações sobre a greve 



74 

Após a greve, as atividades da pesquisa foram retomadas. Foi feita uma revisão 

do estudo realizado até o momento e, em seguida, procedeu-se à segunda etapa das 

atividades de coleta de dados para analisar o desempenho das alunas quanto à 

argumentação. Essa etapa foi desenvolvida em três encontros e teve duração total de 

três horas e cinquenta e cinco minutos. A coleta de dados foi desenvolvida através da 

análise das dissertações filosóficas produzidas pelas alunas após o estudo da 

metodologia elêntica e da realização de uma segunda entrevista semiestruturada 

(Apêndice C). Após a coleta dos dados, iniciou-se a interpretação e validação dos 

mesmos. Essas atividades estenderam-se de maio a dezembro de 2018. 

As ações de coleta de dados aconteceram entre os meses de fevereiro e maio 

de 2018. No total, foram destinadas às atividades de campo dessa pesquisa quatorze 

horas e vinte e cinco minutos. As atividades de interpretação e validação dos dados 

coletados aconteceram de maio a dezembro de 2018 e a carga-horária a elas 

dedicada, não foi contabilizada. Os resultados da pesquisa serão apresentados no 

próximo tópico. 

 

  

                                                           
acesse: http://sintern.org.br/blog/trabalhadores-em-educacao-da-rede-estadual-entram-em-greve-por-
tempo-indeterminado/. A suspensão das aulas decorrente da greve dos professores do estado do Rio 
Grande do Norte interferiu na pesquisa, em razão da impossibilidade de realização das reuniões com 
os pesquisados, pois as mesmas aconteciam durante as aulas. 



75 

4 RESULTADOS E ANÁLISE DE DADOS 

 

Este tópico apresenta os resultados da pesquisa. Nele é apresentado o perfil 

dos sujeitos de pesquisa e os pontos de vista dos mesmos acerca da importância do 

estudo de modo geral, do estudo da Filosofia e de suas capacidades argumentativas. 

O objetivo de analisar a percepção das alunas sobre os aspectos referidos é verificar 

se essa percepção interfere no desenvolvimento de suas capacidades de 

argumentação. 

 

4.1 PERFIL DOS SUJEITOS DE PESQUISA 

 

Com relação ao perfil social, no total foram pesquisadas cinco alunas, todas do 

sexo feminino. A faixa etária varia de 16 a 38 anos, como pode ser observado na figura 

2. 

 

Figura 2 - Idade dos participantes. 

 
Fonte: Pesquisa de campo 

 

Em relação à idade, uma aluna (20%) tem 16 anos, três alunas (60%) têm 17 

anos e uma aluna (20%) tem 38 anos. Os dados sobre a idade serão analisados em 

conjunto com os dados sobre estado civil e número de filhos. 

Quanto ao estado civil, três (60%) das pesquisadas são solteiras e duas (40%) 

possuem união estável, ver figura 3. Apenas uma aluna (20%) possui filhos. Ela tem 

duas filhas. 

 

 

20%

60%

20%

Idade

16 anos

17 anos

38 anos



76 

Figura 3 - Estado civil das pesquisadas. 

 
Fonte: Pesquisa de campo 

 

Um estudo desenvolvido por Vieira e Amaral (2013) aponta que existe uma 

tendência a atribuir a maioria das responsabilidades domésticas às mulheres. 

Segundo as autoras, mesmo quando as mulheres assumem uma atividade de trabalho 

remunerada, elas sentem-se responsáveis “pelas funções do lar e muitas resistem à 

ideia de delegação das tarefas domésticas, o que dificulta o estabelecimento de novas 

formas de relação e as faz definir as ações do marido como de ‘apoio’ e não de 

compartilhamento” (VIEIRA; AMARAL, 2013, p. 410). 

A partir dos estudos desenvolvidos por Fávero e Mello (1997), Pantoja (2003) 

e Vieira e Amaral (2013), pressupôs-se, nesta pesquisa, que estudantes do sexo 

feminino, casadas e que têm filhos tenderiam a apresentar uma maior dificuldade 

frente aos desafios escolares, exibindo um rendimento baixo. Todavia, a partir dos 

dados obtidos, esse estudo não constatou a existência de uma correlação entre o 

desenvolvimento da habilidade de argumentação das alunas envolvidas no projeto e 

os fatores: idade, estado civil e o fato de terem filhos. A aluna E, por exemplo, sendo 

solteira e sem filhos, não conseguiu ampliar sua capacidade argumentativa enquanto 

a aluna D, possuindo uma união estável e tendo duas filhas, conseguiu obter 

resultados positivos, apresentando evolução na prática argumentativa. 

Com relação ao perfil profissional, apenas uma aluna (20%) exerce uma 

atividade de trabalho remunerada, ver figura 4. 

Nos estudos de Oliveira; et al (2003, p. 13), Oliveira e Robazzi (2001) e Dutra-

Thomé, Pereira e Koller (2016), o trabalho é apontado como um fator que interfere 

negativamente no desempenho dos estudantes: “Em relação aos fatores negativos, a 

60%20%

20%

Estado civil

Solteira

União estável

Outros



77 

carga horária da jornada de trabalho mais o período escolar podem ser cansativos 

para os jovens, que passam a ter menos horas de sono e um menor tempo para 

recreação e lazer.” (DUTRA-THOMÉ; PEREIRA; KOLLER, 2016, p. 102). Seguindo a 

linha de raciocínio apresentada pelos referidos autores, esperava-se que os 

estudantes que não trabalham desenvolvessem melhor suas habilidades. Entretanto, 

esta pesquisa não demonstrou correspondência entre o fator trabalho e o 

desenvolvimento da capacidade argumentativa. A aluna A é a única entre as 

pesquisadas que desenvolve uma atividade de trabalho remunerada. Ela apresentou 

evolução de desempenho em todas as categorias de análise. As demais alunas, 

apesar de não trabalharem, apresentaram uma evolução inferior ao da aluna A. A 

aluna B melhorou seu desempenho em duas categorias (40%) de análise. As alunas 

C e D evoluíram em quatro (80%) categorias e a aluna E não apresentou melhoria de 

desempenho. A aluna E apresentou retrocesso na categoria “autenticidade” (20%). 

 

Figura 4 - Jornada de trabalho das pesquisadas. 

 
Fonte: pesquisa de campo 

 

Em relação ao tempo de dedicação ao estudo, duas alunas (40%) dedicam 1 

hora semanal ao estudo extraescolar; uma aluna (20%) dedica 20 horas a esse estudo 

e duas alunas (40%) estudam apenas na semana reservada à realização das 

avaliações bimestrais, ver figura 5. 

 

 

 

 

20%

80%

Jornada de Trabalho

Trabalha

Não trabalha



78 

Figura 5 - Tempo de dedicação ao estudo das pesquisadas. 

 
Fonte: pesquisa de campo 

 

Quanto ao estudo específico de Filosofia, apenas uma aluna (20%) dedica-se 

semanalmente ao estudo dos conteúdos da disciplina. Ela estuda 1 hora 

semanalmente, ver figura 6. 

 

Figura 6 - Tempo de dedicação ao estudo da disciplina Filosofia. 

 
Fonte: pesquisa de campo 

 

Embora os estudos de Fávero e Mello (1997) e Pantoja (2003) demonstrem que 

os alunos casados e que têm filhos dispõem de menos tempo para estudar e os 

estudos de Oliveira; et al ( 2003, p. 13), Oliveira e Robazzi (2001) e Dutra-Thomé, 

Pereira e Koller (2016) apontem que os estudantes que trabalham apresentam um 

desempenho escolar inferior aos demais estudantes devido ao cansaço, ao pouco 

tempo para dedicar-se aos estudos, entre outros fatores, este estudo observou que o 

40%

40%

20%

Tempo de dedicação aos estudos

Estuda apenas na
semana de provas

Estuda em casa 1 hora
semanalmente

Estuda em casa 20 horas
semanalmente

80%

20%

Tempo dedicado ao estudo de 
Filosofia

Não estuda
semanalmente

Estuda 1 hora
semanalmente



79 

fato de um aluno dispor de tempo livre não significa necessariamente que ele utilize 

esse tempo para estudar. A motivação para estudar exerce maior influência sobre o 

tempo de dedicação aos estudos que a disponibilidade de tempo das alunas 

pesquisadas. Não obstante somente uma aluna (20%) trabalhar, apenas três alunas 

(60%) dedicam-se ao estudo escolar semanalmente. Duas dessas alunas (40%) 

estudam 1 hora por semana e uma delas (20%) estuda 20 horas. Somente uma aluna 

(20%) dedica-se ao estudo da disciplina Filosofia, regularmente. A mesma estuda 1 

hora por semana. Apesar da atenção dada por essa aluna à referida disciplina, os 

dados coletados nessa pesquisa demonstraram que a mesma não conseguiu 

desenvolver a capacidade de definir conceitos nos textos escritos. A aluna A, por outro 

lado, apesar de estudar apenas na semana em que acontecem as avaliações 

bimestrais apresentou evolução em todas as categorias de análise. 

Não se observou nenhuma correlação entre a percepção das alunas acerca de 

suas capacidades argumentativas, o tempo de dedicação aos estudos e o 

desenvolvimento das habilidades de argumentação. Essa constatação é desenvolvida 

na sequência do texto. 

 

4.2 PERCEPÇÃO DAS ALUNAS PESQUISADAS SOBRE O ENSINO E SUA CAPA-

CIDADE ARGUMENTATIVA 

 

No decorrer da pesquisa foram realizadas duas entrevistas com as alunas 

participantes (ver Apêndices B e C). O objetivo das entrevistas foi analisar a percepção 

das pesquisadas sobre a importância do estudo e sobre as suas capacidades 

argumentativas antes e após o estudo da metodologia elêntica. Buscou-se também 

verificar se essa percepção interfere no desenvolvimento da argumentação das 

pesquisadas. 

Em ambas as entrevistas, quando perguntadas sobre a importância dos 

estudos, todas as alunas responderam que consideram importante estudar e que 

gostam dessa prática. 

Quando perguntadas sobre a importância do estudo da disciplina Filosofia, 

todas as alunas afirmaram que é uma disciplina importante. A aluna A afirmou que 

estudar Filosofia é importante “porque nos ajuda a elevar nosso pensamento em 

muitas áreas, principalmente nos ajuda a criticar e debater com segurança sobre 

qualquer assunto” (Aluna A. Fonte: pesquisa de campo). A aluna B disse que o estudo 



80 

da disciplina é importante para entender o porquê das coisas. Para a aluna C, a 

Filosofia é importante porque desperta a sua curiosidade e sua vontade de saber mais. 

A aluna D afirmou que a disciplina é importante porque através dela é possível saber 

o que outras pessoas (filósofos) dizem sobre os temas estudados. Para a aluna E, a 

Filosofia é importante porque “às vezes aplicamos algo aprendido em sala de aula em 

alguma questão que nós fazemos sobre determinado tema” (Aluna E. Fonte: pesquisa 

de campo). 

Embora todas as alunas tenham afirmado, com diferentes justificativas, que é 

importante estudar Filosofia, a aluna B disse não gostar de estudar essa disciplina 

porque, segundo a mesma, é muito complicado entender o que os filósofos falam e 

ela acredita que não irá precisar dos conhecimentos de filosofia no futuro profissional. 

Com relação aos conteúdos trabalhados na disciplina Filosofia, a aluna A disse 

que os “conteúdos são muito importantes, pois ajudam a desinibir, a ser mais crítica e 

sociável diante de outras pessoas” (Aluna A. Fonte: pesquisa de campo). Segundo a 

aluna B, os conteúdos “são importantes, mas são muito complicados” (Aluna B. Fonte: 

pesquisa de campo). Para a Aluna C, os conteúdos são “muito interessantes e bons 

de aprender” (Aluna C. Fonte: pesquisa de campo). A aluna D afirmou que os 

conteúdos de Filosofia mostram pensamentos diferentes e que, por isso nunca se 

chega a uma coisa concreta, a uma resposta certa. Para a aluna E alguns conteúdos 

trabalhados na disciplina Filosofia são chatos e outros são legais. 

Quanto às metodologias utilizadas nas aulas de Filosofia, a aluna A afirmou 

que são metodologias que ajudam e facilitam os assuntos trabalhados na disciplina. 

A aluna B afirmou que sente mais facilidade em aprender quando a professora utiliza 

slides nas aulas. A aluna C disse que o emprego de diferentes metodologias com a 

utilização de recursos com slides, textos, seminários facilita a aprendizagem porque 

deixa as aulas menos repetitivas. Segundo a aluna D, a utilização de slides nas aulas 

dificulta a aprendizagem. A aluna D afirmou que prefere quando a professora elabora 

atividades com perguntas e respostas. A aluna E disse gostar da metodologia utilizada 

e acrescentou que as aulas são mais produtivas quando acontece uma maior 

interação entre a turma. 

Na primeira entrevista realizada – antes da realização do estudo da 

metodologia elêntica – duas alunas (alunas A e B) afirmaram ter a capacidade 

argumentativa bem desenvolvida, uma aluna (aluna C) afirmou argumentar bem 



81 

oralmente e apresentar dificuldade na argumentação escrita e duas alunas (alunas D 

e E) relataram ter muita dificuldade na prática argumentativa. 

Após a realização do estudo da metodologia elêntica, procedeu-se uma nova 

entrevista. Quando indagadas sobre o estudo realizado, todas as pesquisadas 

afirmaram ter melhorado suas capacidades argumentativas, inclusive as alunas que 

julgavam argumentar bem antes do estudo realizado. A aluna A afirmou o seguinte: 

“Depois do estudo da metodologia elêntica percebi que o estudo me ajudou muito, 

pois agora sei bem como criticar e argumentar com mais facilidade e certa 

responsabilidade sobre o assunto a debater” (Aluna A. Fonte: pesquisa de campo). A 

aluna B relatou o que segue: “minha capacidade de argumentação melhorou após a 

leitura dos textos, pois eles me ajudaram tanto em argumentação como no dia a dia” 

(Aluna B. Fonte: pesquisa de campo). Para a aluna C, o estudo da metodologia 

elêntica foi proveitoso porque a ajudou “durante a escrita de um texto a definir todos 

os conceitos usados” (Aluna C. Fonte: pesquisa de campo). A aluna D afirmou que o 

estudo a auxiliou na escrita de textos para que a mesma não fugisse do tema 

estudado. A aluna E relatou o seguinte: “Com o estudo da metodologia elêntica eu 

aprendi a definir melhor os conceitos usados nos textos.” (Aluna E. Fonte: pesquisa 

de campo). 

A análise dos textos produzidos antes do estudo da metodologia elêntica 

demonstrou que a percepção das alunas A e B acerca de suas capacidades 

argumentativas no texto escrito estavam parcialmente equivocadas, considerados os 

critérios aqui estabelecidos. Apesar de terem atendido totalmente aos critérios de 

autenticidade e argumentação (coerência), a aluna B deixou a desejar nos demais 

critérios. A aluna A, por sua vez, atendeu parcialmente à categoria validade do 

argumento, não atendendo às demais. Assim, infere-se que as alunas estavam 

imbuídas da crença de saber o que não se sabe. As alunas A e B reconheceram que 

o estudo da referida metodologia ampliou as suas habilidades de argumentação e que 

antes deste estudo elas não argumentavam tão bem quanto imaginavam. Todavia, 

por meio da análise do segundo texto, produzido pelas alunas após o estudo da 

metodologia, observou-se que a aluna B não desenvolveu a definição conceitual. A 

aluna A, por outro lado, evoluiu em todas as categorias de análise. A aluna E, apesar 

do reconhecimento de sua ignorância quanto à argumentação, não melhorou seu 

desempenho em nenhum dos critérios analisados. 



82 

Logo, não foi possível observar uma relação direta entre a percepção das 

alunas sobre a importância do estudo, suas capacidades de argumentação e as suas 

desenvolturas nos textos escritos, visto que uma aluna E, que afirmou reconhecer a 

importância do estudo e, em especial, da disciplina Filosofia e perceber as suas 

limitações quanto à argumentação não conseguiu desenvolver a sua capacidade de 

argumentação em nenhuma das categorias de análise. A aluna B, apesar de ter 

afirmado na primeira entrevista, realizada antes do estudo da metodologia elêntica, 

que argumentava bem e que não via utilidade para os conteúdos de filosofia em seu 

futuro profissional, conseguiu desenvolver a prática argumentativa em quatro critérios 

de análise. A aluna B deixou a desejar apenas na categoria definição conceitual. Os 

textos produzidos pelas alunas serão analisados com maior profundidade no próximo 

tópico. 

 

4.3 ANÁLISE DOS TEXTOS 

 

Os textos produzidos pelas alunas foram analisados a partir dos critérios 

autenticidade, validade do argumento, solidez do argumento, coerência e definição 

conceitual. 

Ambos os textos escritos pela Aluna B atendem totalmente ao critério de 

autenticidade, uma vez que eles apresentam ideias autênticas da aluna. No primeiro 

texto produzido pela Aluna B, os critérios validade e solidez dos argumentos são 

atendidos parcialmente, visto que a conclusão não segue completamente a lógica 

exposta no desenvolvimento do texto e o argumento não é bem fundamentado. A 

coerência, por sua vez, é atendida totalmente, pois a lógica interna do texto 

permanece intacta. O critério definição conceitual não é atendido, pois a aluna utiliza 

apenas exemplos de ações consideradas corajosas, mas não define coragem, como 

pode ser notado no trecho a seguir: 

 

Muitas pessoas tem coragem de ir morar em outro país longe de seus 
familiares, para ter uma qualidade de estudo melhor, mas a mesma tem medo 
de andar de avião. Alguns alunos de uma certa escola, foram selecionados e 
ganharam bolsas para estudar em uma faculdade particular; muitos tenho 
medo de sangue, outros tenham medo de pessoas mortas. Porém apesar de 
seus medos todos tinham o mesmo objetivo conclui a faculdade e serem 
grandes profissionais e dessa forma fazer com que os seus familiares 
tivessem orgulho de si (Aluna B. Fonte: pesquisa de campo). 

 



83 

Desse modo, a aluna limitou-se a simples citação de exemplos. No segundo 

texto produzido pela Aluna B, todos os critérios de argumentação são atendidos em 

sua totalidade. O critério de definição conceitual permanece sem ser contemplado. A 

aluna repetiu o mesmo procedimento adotado no texto 1 ao citar exemplos de atos 

que são considerados corajosos e atos que não são considerados corajosos sem, no 

entanto, definir o conceito de coragem. 

 

O termo coragem pode também ser usado da seguinte forma, uma certa 
pessoa tem medo de sapo desde a infância, a mesma depois de adulta 
começou a fazer faculdade de biologia e lá ela pegou no sapo, isso foi um ato 
de coragem? Não, foi apenas um trauma que a mesma conseguiu superar. 
Outra certa pessoa estava em uma praia e de repente escutou gritos quando 
observou uma mulher estava sendo atacada por um tubarão, imediatamente 
a pessoa foi para dentro do mar salvar a mulher, isso foi um ato de coragem? 
Sim, pois a mesma arriscou a própria vida para salvar a de uma pessoa que 
ela mesma nem conhecia (Aluna B. Fonte: pesquisa de campo). 

 

Como observamos na citação anterior, o texto não define o conceito de 

coragem. Apesar da não definição conceitual, é possível notar uma evolução quanto 

a esse critério, visto que a aluna afirma no texto que “[...] coragem é uma palavra que 

representa uma ação [...] coragem é algo que tem dentro de si” (Aluna B. Fonte: 

pesquisa de campo). Essas afirmações, no entanto, não constituem uma definição do 

conceito trabalhado no texto, pois a aluna apenas cita exemplos do que é ou não um 

ato corajoso e se contradiz várias vezes ao dissociar a ação (ato corajoso) do conceito 

(coragem). Isso pode ser percebido na seguinte passagem do texto 2: “[...] nem toda 

ação corajosa é realmente coragem” (Aluna B. Fonte: pesquisa de campo). 

Comparando-se as duas versões do texto, da primeira para a segunda houve 

evolução, corrigiram-se os argumentos, acrescentando-os, dando solidez e, no final, 

tornando-o mais coerente. 

No que se refere à autenticidade, os dois textos escritos pela Aluna D 

apresentam ideias autênticas, atendendo completamente a esse critério. O primeiro 

texto escrito pela Aluna D atendeu parcialmente à validade do argumento, tendo em 

vista apenas ter exposto, no geral, o que pensava, não argumentando ou explicando 

devidamente. Não se vê claramente o argumento utilizado, por isso o texto também 

não atendeu à solidez do argumento. Com relação à coerência, atendeu parcialmente, 

pois, apesar de não argumentar, o texto teve uma sequência lógica e por isso, de certa 

forma, é coerente. O texto não atendeu à definição conceitual, pois apenas utiliza 

exemplos de ações consideradas corajosas, como pode ser observado na passagem 



84 

a seguir: “[...] coragem é aquilo que você não tem medo de enfrentar os obstáculos de 

enfrentar os próximos. Coragem é uma pessoa que mesmo com dificuldade não deixa 

de lutar para conquistar aquilo que sonha” (Aluna D. Fonte: pesquisa de campo). 

O segundo texto da Aluna D atendeu totalmente ao critério de validade do 

argumento, haja vista que segue rigorosamente a lógica do raciocínio exposto nos 

parágrafos do desenvolvimento. O texto atendeu parcialmente ao critério solidez do 

argumento, pois o argumento utilizado não é bem fundamentado. Quanto à coerência, 

atendeu totalmente, haja vista que expôs um argumento, foi capaz de defendê-lo e 

suas ideias foram plausíveis, de acordo com o restante do seu texto. O critério de 

definição conceitual foi atendido completamente. A aluna define a coragem como 

“uma ação consciente e baseada em valores pessoais. Pois aquele que a pratica deve 

ter consciência daquilo que está fazendo” (Aluna D. Fonte: pesquisa de campo). De 

um texto para o outro houve melhora expressiva, todavia é feita a citação de autores 

sem relacioná-los ao texto. Na introdução do texto, a aluna afirma que “Pensadores 

como Platão, Aristóteles e Comte abordaram esse tema” (Aluna D. Fonte: pesquisa 

de campo), porém, esses autores não são retomados no decorrer do texto, o que deixa 

de enriquecê-lo. 

Ambos os textos produzido pela Aluna C atenderam ao critério de 

autenticidade. No primeiro texto, a validade do argumento é atendida parcialmente, 

pois o argumento utilizado, baseado na visão de mundo da autora, tem muito a ver 

com certos “achismos” de uma coisa em detrimento da outra, como a questão da 

timidez – coragem, presente no trecho a seguir: 

 

Pessoas tímidas são chamadas de "não corajosas" mas é aí onde muita gente 
se engana, talvez aquela pessoa tímida "medrosa" aparentemente tenha 
mais coragem que um "valentão". A coragem não está nas suas 
características pessoais, mas sim em sua determinação e força de vontade 
para alcançar seus objetivos, a coragem não está em rótulos, mas sem 
atitude (Aluna C. Fonte: pesquisa de campo). 

 

No texto, a aluna defende a dissociação entre a aparência corajosa e a 

coragem. Para isso, ela afirma que a pessoa tímida não é, necessariamente, medrosa. 

Os critérios da solidez do argumento e da coerência não foram atendidos, apesar das 

ideias no interior do texto serem de fácil compreensão e perceptíveis na sociedade. 

Ainda assim, como pode ser observado na citação anterior, o texto da aluna C não se 

pautou em um argumento, mas apenas citou ideias sem fundamentação. No texto não 



85 

houve definição conceitual, pois a aluna apenas citou o que não é coragem e afirmou 

que esta nem sempre está associada à aparência daquele que a possui. 

O segundo texto da Aluna C atende totalmente ao critério de validade do 

argumento, pois seu ponto de vista, além de ficar esclarecido, é baseado em uma 

visão mais abrangente. A solidez do argumento é atendida parcialmente, pois, apesar 

de bem defendidos, os argumentos foram pouco fundamentados, ou seja, não se sabe 

de onde partiu a ideia central. Quanto à coerência, atendeu parcialmente, já que na 

defesa do argumento mostrou uma postura e, no fechamento das ideias, mudou um 

pouco. O conceito de coragem foi definido. Para a aluna, coragem é o ato de fazer 

aquilo que considera correto, mesmo contra a vontade daquele que pratica tal ato. 

Houve evolução de um texto para o outro em todos os critérios de análise. 

O primeiro texto da Aluna A não atende ao critério de autenticidade, visto que 

a aluna apenas cita o pensamento de outras pessoas. Com relação à validade do 

argumento, o critério foi atendido parcialmente, tendo em vista que a aluna defendeu 

a ideia, argumentou baseando-se em diversas visões de mundo, ou seja, do senso 

comum e cita o pensamento de Comte-Sponville e Aristóteles sem fazer ponderações 

sobre os mesmos. Os critérios de solidez do argumento e coerência não foram 

atendidos, já que, devido ao apanhado de ideias, não houve a defesa de um ponto de 

vista mais forte para ela, assim não existe uma lógica interna no texto, como podemos 

analisar: 

 

Uns dizem que é um sentimento, que apenas sentir-se corajoso já é suficiente 
para que a pessoa seja considerada corajosa, mesmo que ela não demonstre 
o que sente por meio de uma ação. 
Outras pessoas dizem que a coragem é um ato, que é agir com o coração, 
seguindo o sentimento. A coragem também é considerada a bravura. Outros 
preferem dizer que a coragem não significa ausência de medo, mas agir 
apesar do medo, como o filósofo Comte Sponville. Para Aristóteles a coragem 
é o meio termo entre a temeridade e a covardia (Aluna A. Fonte: pesquisa de 
campo). 

 

Diferente do observado na citação anterior, o segundo texto da Aluna A atendeu 

ao critério de autenticidade, não se restringindo às ideias de outras pessoas. No que 

se refere à validade do argumento, houve total atendimento do critério, uma vez que 

a conclusão segue a linha de raciocínio expressa nos parágrafos anteriores. O texto 

atendeu totalmente ao critério de solidez do argumento, já que através dos imensos 

exemplos e comentários, além do próprio posicionamento, faz com que seja um texto 

crível. A coerência também foi atendida em sua totalidade. A lógica interna do texto 



86 

foi preservada e o texto foi facilmente compreendido. O critério de definição conceitual 

foi atendido. Apesar da utilização de diversos exemplos, os mesmos não prejudicaram 

o desenrolar do texto, pois não desviaram a aluna da pergunta “O que é?”, mas 

ajudaram a corroborar a ideia defendida. 

 

Aos que defendem a coragem como um ato, é preciso saber se tal ato é 
coragem ou apenas obrigação. Como exemplo temos um bombeiro que entra 
nas chamas para salvar uma última vítima, ou um salva-vidas que se atira à 
água para evitar o afogamento de uma pessoa, esses cumprem apenas o 
dever de sua profissão, pois não fazer implica covardia, mas o fazerem não 
implica coragem. Agir por obrigação não é coragem (Aluna A. Fonte: pesquisa 
de campo). 

 

Conforme observado, os exemplos citados no segundo texto escrito pela aluna 

A servem apenas para apoiar a ideia de que a coragem não consiste em agir por 

obrigação. O texto não se limita aos exemplos. Em sua sequência a ideia apoiada 

pelos exemplos é retomada para afirmar que a coragem consiste em um ato 

voluntário. 

Houve um enriquecimento no segundo texto quando comparado com o 

primeiro. A aluna apresentou evolução em todas as categorias de análise. Enfatiza-se 

o progresso da aluna no que diz respeito à solidificação do argumento e à coerência. 

Ela adotou uma posição a partir do que foi exposto e seguiu uma única linha de 

raciocínio. 

A Aluna E, em seu primeiro texto, atendeu ao critério de autenticidade. A 

validade do argumento foi atendida parcialmente, haja vista a confusão dos pontos de 

vista defendidos no decorrer do texto, o que não permite a nítida visão da lógica de 

raciocínio do texto. A solidez do argumento também não foi atendida. Os argumentos 

não foram sólidos nem convincentes. No texto não são citadas fontes. Apesar das 

afirmações da aluna poderem ser constatadas e, por isso, serem consideradas 

verdadeiras, o texto não atende ao proposto, pois apenas relaciona a ausência de 

coragem com preguiça e timidez, como podemos observar no texto a seguir: 

 

 

 

 

 



87 

Quantas vezes não já vimos, ou até mesmo vivemos aquela vergonha de 
vestir uma roupa fora do seu usual, a falta de coragem de chegar em uma 
pessoa que sente atração, de fazer algo diferente, de mandar uma foto 
quando alguém pede. São momentos triviais onde nossa coragem resolve se 
esconder. 
Ou talvez quando temos várias atividades acumulada, compromissos com 
uma pessoa, coisas para organizar e a coragem vai se esvaindo, e a preguiça 
chega para fica, e você não faz nada que estava programado (Aluna A. Fonte: 
pesquisa de campo). 

 

O texto atendeu parcialmente ao critério de coerência, pois, devido à 

miscelânea de ideias, nem todos os argumentos se mostraram verdadeiramente 

adequados à temática. O texto não define o conceito de coragem, apenas cita que em 

algumas situações a coragem está relacionada à liberação de adrenalina pelo 

organismo: 

 

Coragem pode vir em situações estremas também, onde você pode estar com 
medo, mas você vai sentir a coragem em forma de adrenalina correndo por 
seu corpo, pode ocorrer em momentos de perigo, pode ser que se descubra 
sua coragem com o medo, afinal quem é medroso pode se tornar corajoso 
dependendo da situação (Aluna A. Fonte: pesquisa de campo). 

 

Analisando o texto anterior, constata-se que não há definição conceitual. No 

segundo texto, a Aluna E atendeu parcialmente ao critério de autenticidade, visto que, 

no início do texto, a aluna restringiu-se a citar as definições de coragem da gramática 

e da biologia, não apresentando um pensamento autêntico. O texto atende 

parcialmente à validade do argumento, pois a conclusão não segue totalmente a 

lógica de raciocínio presente nos parágrafos anteriores. A solidez do argumento não 

foi atendida. Não há um argumento forte o suficiente no texto, apenas um emaranhado 

de ideias. A coerência foi atendida parcialmente, pois de acordo com a miscelânea de 

pontos de vista elencados, ao terminar o texto com uma pergunta, está coerente, em 

parte, com o que foi demonstrado no decorrer do texto. A aluna E não definiu o 

conceito de coragem. Não houve evolução nos textos. As ideias da aluna 

permaneceram vagas de um texto para o outro. Não existiu a defesa clara de um ponto 

de vista. O quadro 3 apesenta a análise de cada texto de acordo com as categorias 

estabelecidas. 

 

 



88 

Quadro 3 - Análise dos textos de acordo com as categorias estabelecidas. 

Categorias de análise Autenticidade 
Validade do 
argumento 

Solidez do argumento Coerência Definição conceitual 

Aluna B 
Texto 1 

Atendeu totalmente Atendeu parcialmente Atendeu parcialmente Atendeu totalmente Não atendeu 

Aluna B 
Texto 2 

Atendeu totalmente Atendeu totalmente Atendeu totalmente Atendeu totalmente Não atendeu 

Aluna D 
Texto 1 

Atendeu totalmente Atendeu parcialmente Não atendeu Atendeu parcialmente Não atendeu 

Aluna D 
Texto 2 

Atendeu totalmente Atendeu totalmente Atendeu parcialmente Atendeu totalmente Atendeu totalmente 

Aluna C 
Texto 1 

Atendeu totalmente Atendeu parcialmente Não atendeu Não atendeu Não atendeu 

Aluna C 
Texto 2 

Atendeu totalmente Atendeu totalmente Atendeu parcialmente Atendeu parcialmente Atendeu totalmente 

Aluna A 
Texto 1 

Não atendeu Atendeu parcialmente Não atendeu Não atendeu Não atendeu 

Aluna A 
Texto 2 

Atendeu totalmente Atendeu totalmente Atendeu totalmente Atendeu totalmente Atendeu totalmente 

Aluna E 
Texto 1 

Atendeu totalmente Atendeu parcialmente Não atendeu Atendeu parcialmente Não atendeu 

Aluna E 
Texto 2 

Atendeu parcialmente Atendeu parcialmente Não atendeu Atendeu parcialmente Não atendeu 

Fonte: Pesquisa de campo 
 

 



89 

Como pode ser observado no quadro 3, com relação à categoria “autenticidade” 

houve uma evolução no segundo texto da aluna A, que passou a contemplar 

totalmente o critério. No primeiro texto, a aluna não atendeu ao mesmo. Todavia, a 

aluna E, que em sua primeira produção textual atendeu totalmente a esse critério, 

atendeu parcialmente ao critério no segundo texto, havendo retrocesso nesse quesito. 

As demais alunas atenderam totalmente ao critério em ambos os textos. Assim, 20% 

apresentou retrocesso e 80% atendeu totalmente à autenticidade, ver figuras 7 e 8. 

 

Figura 7 - Análise do critério autenticidade no texto 1. 

 
Fonte: Pesquisa de campo 

 

Figura 8 - Análise do critério autenticidade no texto 2 

 
Fonte: Pesquisa de campo 

 

Na categoria “validade do argumento”, no primeiro texto, todas as alunas 

atenderam parcialmente ao critério. No segundo texto, 4 alunas (80%), passaram a 

atender totalmente o critério, ver figuras 9 e 10. 

 

 

 

 

 

80%

20%

Autenticidade - Texto 1

Atendeu totalmente

Não atendeu

80%

20%

Autenticidade - Texto 2

Atendeu totalmente

Atendeu parcalmente



90 

Figura 9 - Análise do critério validade do argumento no texto 1. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

Figura 10 - Análise do critério validade do argumento no texto 2. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

Quanto à “solidez do argumento”, no primeiro texto, uma aluna contemplou 

parcialmente o critério e quatro não contemplaram de nenhum modo. No segundo 

texto, houve avanço por parte de quatro alunas. Duas delas passaram a atender 

totalmente ao critério e duas parcialmente. No total, houve evolução de 80% das 

alunas, ver figuras 11 e 12. 

 

Figura 11 - Análise do critério solidez do argumento no texto 1. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

100%

Validade do Argumento - Texto 1

Atendeu parcalmente

80%

20%

Validade do argumento - Texto 2

Atendeu totalmente

Atendeu parcalmente

80%

20%

Solidez do Argumento - Texto 1

Não atendeu

Atendeu parcialmente



91 

Figura 12 - Análise do critério solidez do argumento no texto 2. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

Em relação à “coerência”, no primeiro texto, duas alunas corresponderam 

parcialmente ao critério, duas não corresponderam e uma correspondeu totalmente. 

No segundo texto, a aluna D que havia atendido parcialmente passou a atender 

totalmente ao critério. A aluna C que não havia atendido passou a atendê-lo 

parcialmente e a aluna A que também não havia atendido passou a atendê-lo 

totalmente. As alunas B e E não apresentaram evolução nessa categoria. Logo, 60% 

das alunas apresentou avanço no atendimento a esse critério, ver figuras 13 e 14. 

 

Figura 13 - Análise do critério coerência no texto 1. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

40%

40%

20%

Solidez do Argumento - Texto 2

Atendeu totalmente

Atendeu parcialmente

Não atendeu

40%

40%

20%

Coerência - Texto 1

Não atendeu

Atendeu parcialmente

Atendeu totalmente



92 

Figura 14 - Análise do critério coerência no texto 2.

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

No que se refere à categoria “definição conceitual”, no primeiro texto, nenhuma 

aluna atendeu ao critério. No segundo texto, três (60%) alunas atenderam totalmente 

ao mesmo, ver figuras 15 e 16. 

 

Figura 15 - Análise do critério definição conceitual no texto 1. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

Figura 16 - Análise do critério definição conceitual no texto 2. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 

 

60%

40%

Coerência - Texto 2

Atendeu totalmente

Atendeu parcialmente

100%

Definição Conceitual - Texto 1

Não atendeu

60%

40%

Definição conceitual - Texto 2

Atendeu totalmente

Não atendeu



93 

Ao contrário da pressuposição que se tinha no início deste estudo, não se 

observou uma correlação entre o desenvolvimento da argumentação das alunas 

envolvidas no projeto e os fatores: idade, estado civil, tempo de dedicação aos estudos 

e jornada de trabalho. Isso pode ser notado pela evolução da capacidade 

argumentativa de alunas que não mantinham uma rotina de estudo, mas estudavam 

apenas na semana de provas. Outros fatores que corroboram essa ideia são o fato da 

Aluna B, apesar de dedicar-se semanalmente ao estudo de Filosofia, bem como das 

demais disciplinas, não ter conseguido desenvolver a capacidade de definir conceitos 

nos textos escritos e o fato da aluna E, apesar de não exercer nenhuma função laboral 

e ser solteira, o que teoricamente lhe possibilitaria maior tempo de dedicação aos 

estudos, não ter alcançado nenhum progresso nesse estudo, apresentando um 

retrocesso no texto 2 quando comparado ao texto 1. 

A partir da análise do quadro 3 é possível perceber que multiplicando a 

quantidade de categorias de análise (5 categorias) pela quantidade de alunas (5 

alunas) obtemos um total de 25 itens. Analisando esses itens notamos que apenas 

em 6 itens não houve progresso, o que corresponde a 24%. Em 4 itens, 16%, as 

alunas atenderam totalmente aos critérios em ambos os textos, mantendo o 

desempenho em nível máximo. Em 15 itens, 60%, houve avanço por parte das 

pesquisadas. Desse modo, 76% das alunas evoluíram ou mantiveram o padrão 

máximo de desempenho no segundo texto produzido, enquanto 24% não obteve 

melhora em seu desempenho, como pode ser observado na figura 17. 

 

Figura 17 - Evolução do texto 1 para o texto 2. 

 
Fonte: Pesquisa de campo. 
 

 

  

24%

60%

16%

Evolução do texto 1 para o texto 2

Não evoluiu

Evoluiu

Manteve o padrão
máximo



94 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta pesquisa tratou de investigar como o estudo da metodologia elêntica feito 

pelos alunos da Escola Estadual Amaro Cavalcanti ampliou a sua capacidade de 

argumentação crítica. O trabalho surgiu da inquietação da pesquisadora, enquanto 

professora da disciplina de Filosofia na referida escola, ao observar que os alunos 

apresentavam limitações quanto à habilidade de argumentar filosoficamente. Eles 

resistiam ao debate e à escrita de textos nos quais era necessário utilizar argumentos 

e conceitos filosóficos. Demonstravam dificuldades em entender a raiz das questões 

filosóficas e emitir opiniões fundamentadas sobre as mesmas. 

Como já foi exposto ao longo desta pesquisa, uma das principais habilidades 

esperadas dos estudantes de Filosofia no Ensino Médio é a da argumentação, pois, 

sem ela, o ensino dessa disciplina estaria limitado à reprodução de conteúdos 

produzidos por outros. Diante da dificuldade apresentada pelos alunos, a 

pesquisadora pensou estratégias para analisar a evolução dos mesmos na habilidade 

de argumentar. O conceito de elenchos presente na filosofia de Platão e trabalhado 

por alguns autores através da nomenclatura “metodologia elêntica” trouxe uma 

direção para o estudo. Levantou-se, então, a hipótese de que a realização do estudo 

da referida metodologia com os alunos poderia ampliar as suas capacidades de 

argumentação. Partindo dessa proposição, construiu-se um percurso teórico-

metodológico para verificar tal hipótese, confirmando-a ou refutando-a. 

O primeiro passo dado foi no âmbito da teoria. Foram estudados autores que 

tratam dos conceitos de elenchos, metodologia elêntica, refutação e ironia. Além 

disso, foram utilizados autores que tratam da argumentação e do ensino de filosofia. 

A parte empírica da pesquisa foi desenvolvida na escola citada. 

Quanto ao percurso metodológico, este estudo foi de natureza qualitativa e 

consistiu em um estudo de caso. A amostra da pesquisa foi formada por cinco alunas. 

Conforme as orientações do Comitê de Ética em Pesquisa da Universidade do Estado 

do Rio Grande do Norte (UERN), antes do início da pesquisa, as participantes 

entregaram termos assinados, concordando em participar da mesma. Aquelas que 

eram menores de idade, além desse documento, apresentaram o consentimento 

assinado por seus pais ou responsáveis. Conforme foi relatado na seção específica, 

os dados pesquisados foram coletados por meio de questionário, entrevista 

semiestruturada e textos escritos pelas alunas. 



95 

Algumas conclusões isoladas da pesquisa são interessantes para estabelecer 

ou desmistificar uma relação de dependência entre o reduzido tempo disponível para 

estudos e a necessidade laboral. O estudo demonstrou que apesar de apenas uma 

aluna trabalhar, somente uma pequena parte das alunas dedica-se ao estudo 

extraescolar semanalmente, e apenas uma aluna destinava parte desse tempo à 

disciplina Filosofia. As demais alunas estudam para a disciplina apenas na semana 

que antecede a realização da avaliação bimestral. Apesar disso, todas as alunas 

afirmaram compreender a importância dos estudos e gostar de estudar. As alunas 

também afirmaram que a disciplina Filosofia é importante. A maioria delas afirmou 

gostar de estudar Filosofia, enquanto uma única aluna afirmou não gostar por achar 

uma disciplina difícil e que não terá utilidade em seu futuro profissional. A aluna que 

afirmou não gostar de Filosofia é a única que revisa os conteúdos da disciplina em 

casa. A mesma afirmou estudar em casa todos os conteúdos escolares, haja vista ter 

essa rotina desde a infância. De modo geral, essa aluna apresenta um desempenho 

mais elevado se comparado com a de seus colegas de classe. Todavia, nesse estudo, 

ela não se sobressaiu nas atividades desenvolvidas. 

Conforme a análise dos dados mostrou, ao contrário da pressuposição que se 

tinha no início deste estudo, não se observou correspondência entre o 

desenvolvimento da argumentação das alunas envolvidas no projeto e os fatores: 

idade, estado civil, percepção da importância do estudo, tempo de dedicação aos 

estudos e jornada de trabalho. Essa conclusão é relevante na medida em que vai de 

encontro a dados apresentados por algumas pesquisas que tratam desse assunto, 

conforme demonstrado pelos estudos citados do decorrer do texto. Esse dado 

contribuiu para a prática docente da pesquisadora, na medida em que permitiu que 

esta lançasse um novo olhar sobre os seus alunos, fazendo-a questionar a crença de 

que o fato de um aluno considerar ou não uma disciplina importante implica 

diretamente no desempenho escolar do mesmo. A constatação da inexistência de 

correspondência entre os fatores citados também é importante para que o professor 

tenha a preocupação de não esperar ou exigir menos de seus alunos por sua limitação 

de tempo, incitando-os sempre a persistir nos estudos. A motivação para estudar 

apresentou-se como um fator mais determinante para o desenvolvimento da 

argumentação que o tempo limitado para estudar. 

No que tange aos aspectos de autoavaliação ou autopercepção, antes da 

realização do estudo da metodologia elêntica em sala de aula, a maior parte das 



96 

alunas afirmou ter a capacidade argumentativa bem desenvolvida. Após a realização 

do estudo, todas as pesquisadas afirmaram ter melhorado suas capacidades 

argumentativas, que antes não eram tão desenvolvidas quanto elas julgavam. Diante 

disso, entende-se que após o estudo da metodologia citada, as alunas perceberam o 

quanto estavam equivocadas quanto ao desenvolvimento de suas habilidades, 

segundo os critérios aqui estabelecidos. Nesse ponto, ressalta-se o quanto ainda hoje 

se faz importante a máxima socrática “Só sei que nada sei”, para que possamos 

reconhecer o nosso não saber e nos abrirmos ao conhecimento. 

Nos dois textos produzidos pelas alunas na escola, durante os horários de aula, 

foi possível observar que, após o estudo da referida metodologia, apenas uma aluna 

não melhorou sua capacidade de argumentação. As demais apresentaram evolução 

nas categorias/critérios de análise (autenticidade, validade do argumento, solidez do 

argumento, coerência e definição conceitual). As alunas que atenderam totalmente 

aos critérios de avaliação, no primeiro texto, mantiveram a qualidade da escrita no 

segundo texto. As alunas que não corresponderam aos critérios ou o fizeram 

parcialmente no primeiro texto apresentaram evolução nos seguintes critérios: 

validade e solidez do argumento e coerência. Quanto ao critério “definição conceitual,” 

a maioria das pesquisadas passou a atendê-lo totalmente. Desse modo, ao se 

comparar o desempenho das alunas antes e após o estudo da metodologia elêntica, 

nota-se que houve uma melhoria significativa da argumentação das pesquisadas. 

Acredita-se que, após esse estudo, no momento de escrita de um texto, as alunas 

ficarão mais atentas ao atendimento dos critérios citados anteriormente, definindo 

conceitos, construindo ideias originais, buscando uma lógica interna no texto e 

utilizando argumentos válidos e sólidos. 

Diante dos resultados satisfatórios da pesquisa e da comprovação das 

hipóteses levantadas no início deste trabalho, entende-se que esta investigação tem 

o potencial de contribuir para o aprimoramento da capacidade argumentativa dos 

estudantes de Filosofia no Ensino Médio, desde que os protocolos metodológicos 

sejam seguidos e a intervenção possa ser aplicada em um contexto, lugar e dimensão 

similar àquela encontrada em campo pela pesquisa. Para tanto, faz-se necessário que 

sejam respeitadas todas as etapas descritas nesse trabalho e que nenhuma delas 

seja negligenciada. Por se tratar de um estudo de caso, esta pesquisa não pode ser 

generalizada estatisticamente, pois tal abordagem de estudo trata cada realidade 

estudada como única. Esta pesquisa poderá ser generalizada apenas analiticamente. 



97 

O objetivo implícito deste trabalho foi o de contribuir com novos aportes 

metodológicos e a prática cada vez mais qualificada do ensino de Filosofia na 

Educação Básica, no sentido de possibilitar aos alunos a melhoria de sua 

compreensão de textos filosóficos e a prática refletida da argumentação filosófica, o 

que se acredita, pelos resultados apontados, ter tido êxito. De um ponto de vista mais 

geral, acredita-se também que a investigação poderá contribuir não só para a prática 

da disciplina no contexto já mencionado, mas também para ensino tomado em sua 

acepção mais ampla, uma vez que a argumentação é uma habilidade indispensável 

não só aos estudos, mas à vida como um todo. 

Para a realização de estudos futuros a partir desta pesquisa, sugere-se a 

investigação sobre a não correspondência entre o desenvolvimento da argumentação 

das alunas envolvidas no projeto e os fatores: idade, estado civil, percepção da 

importância do estudo, tempo de dedicação aos estudos e jornada de trabalho 

apontada como um dos resultados desse estudo. Essa questão não foi aprofundada 

por não ser objetivo desta pesquisa e em vista da limitação de tempo para a sua 

realização. Sugere-se também um estudo para verificar, na escola onde esta pesquisa 

foi realizada, o motivo de apenas pessoas do sexo feminino terem se voluntariado a 

participar da mesma. 

Recomenda-se que sejam estudadas as implicações da quantidade excessiva 

de alunos por turma e da ausência de formação adequada do professor no ensino de 

Filosofia no Ensino Médio, assim como os impactos da Base Nacional Comum 

Curricular no ensino de Filosofia. 

Indica-se que esse estudo seja replicado com algumas modificações para 

comparar a evolução dos alunos que estudaram a metodologia elêntica com o dos 

alunos que não participaram do estudo. Aponta-se também a replicação do estudo em 

escolas localizadas em diferentes municípios para analisar se fatores sociais e 

econômicos de cada região irão influenciar nos resultados na pesquisa. 

Espera-se que essa modesta contribuição acadêmica chegue aos professores 

e possa tocá-los de forma positiva, levando-os a transformarem a reflexão sobre suas 

práticas em uma ação constante. A importância dessa ponderação já foi mencionada 

nesse trabalho, quando se resgatou anteriormente a afirmação de que pensar novos 

métodos para o ensino de Filosofia é essencial não pelo método em si, mas pelo 

processo de busca, pois o caminho é formativo e dá significado à prática daqueles 

que o percorrem. Almeja-se ainda, com este estudo, incentivar os professores a 



98 

dedicarem uma maior atenção ao desenvolvimento das habilidades argumentativas 

por meio de suas aulas, uma vez que se espera que as salas de aula de Filosofia, 

onde o filosofar ainda não se faz presente, transformem-se em verdadeiras oficinas 

filosóficas, onde o elenchos socrático as permeie como um instrumento que possibilite 

aos alunos e professores trilharem um caminho que os conduza ao conhecimento 

autêntico. 

 

  



99 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, N. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 
 
 
ALMEIDA, A. Racionalidade argumentativa da filosofia e a dimensão discursiva 
do trabalho filosófico. Coimbra: Associação de Professores de Filosofia; Lisboa: 
Sociedade Portuguesa de Filosofia, 2017. Disponível em: http://apfilosofia.org/wp-
content/uploads/2017/09/AE-LO%CC%81GICA.pdf. Acesso em: 06 fev. 2019. 
 
 
ALVES, G. L. O seminário de Olinda. In: LOPES, E. M. T.; FARIA FILHO, L. M.; 
VEIGA, C. G. (Org.). 500 anos de educação no Brasil. 3. ed. São Paulo: Autêntica, 
2007. p. 61 - 78. 
 
 
ALVES, M. A. S. A argumentação filosófica: Chaïm Perelman e o auditório 
universal. Belo Horizonte, 2005. 215 f. Dissertação (mestrado em Filosofia) – 
Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais. 
Disponível em: 
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/FILOSOFI
A/Dissertacoes/argumantacao_filosofica.pdf. Acesso em: 20 mai. 2017. 
 
 
ASPIS, R. P. L. O professor de Filosofia: o ensino de Filosofia no Ensino Médio 
como experiência filosófica. Cadernos Cedes, Campinas, v. 24, n. 64, p. 305 - 320, 
set./dez., 2004. Disponível em: http://www.cedes.unicamp.br. Acesso em: 07 abr. 
2016. 
 
 
BARBOSA, C. L. de A.. Didática e filosofia no ensino médio: um diálogo possível. 
Educação Unisinos, v. 12, n. 2, p. 133 - 142, 2008. Disponível em: 
http://www.revistas.unisinos.br/index.php/educacao/article/view/5316/0. Acesso em: 
06 fev. 2019. 
 
 
BELMONTE, T. A coerência na promoção de leitura crítica. Revista de Letras, p. 1 - 
10, 2002. Disponível em: https://scholar.google.com.br/scholar?hl=pt-
PT&as_sdt=0%2C5&q=A+coer%C3%AAncia+na+promo%C3%A7%C3%A3o+de+leit
ura+cr%C3%ADtica+belmonte&btnG=. Acesso em: 06 fev. 2019. 
 
 
BENSON, H. H. Método socrático. In: MORRISON, D. R. (Org.). Sócrates. 
Tradução de André Oídes. São Paulo: Ideias & letras, 2016. p. 237 - 261. 
 
 
BEZERRA FILHA, S. M.; MEDEIROS, M. de L. Q. de. Projeto Político Pedagógico 
do Curso da Escola Estadual Amaro Cavalcanti – EEAC (em construção). Jardim 
de Piranhas, 2018. 



100 

BRASIL. Decreto n. 27, de 12 de março de 1890. Reforma a Escola Normal e 
converte em Escolas Modelos as Escolas anexas. Disponível em: 
https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/decreto/1890/decreto-27-
12.03.1890.html. Acesso em: 02 jan. 2018. 
 
 
BRASIL. Decreto nº 11.530, de 18 de Março de 1915. Reorganiza o ensino 
secundário e o superior na Republica. Disponível em: 
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/104708/1915%20%20Decreto
%2011530%20-%20Reforma%20Carlos%20Maximiliano.pdf?sequence=1. Acesso 
em: 02 jan. 2018. 
 
 
BRASIL. Decreto-lei n. 4.244, de 9 de abril de 1942. Lei Orgânica do Ensino 
Secundário. Disponível em: 
http://www.histedbr.fe.unicamp.br/navegando/fontes_escritas/5_Gov_Vargas/decreto
-lei%204.244-1942%20reforma%20capanema-ensino%20secund%E1rio.htm. 
Acesso em: 02 jan. 2018. 
 
 
BRASIL. Lei n° 4.024, de 20 de dezembro de 1961. Fixa as Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional. Disponível em: http://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei/1960-
1969/lei-4024-20-dezembro-1961-353722-publicacaooriginal-1-pl.html. Acesso em: 
02 jan. 2018. 
 
 
BRASIL. Lei nº 5.692, de 11 de agosto de 1971. Fixa as Diretrizes e Bases para o 
ensino de 1° e 2º graus, e dá outras providências. Disponível em: 
http://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei/1970-1979/lei-5692-11-agosto-1971-357752-
publicacaooriginal-1-pl.html. Acesso em: 02 jan. 2018. 
 
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm. Acesso em: 02 mar. 2014. 
 
 
BRASIL. Lei nº 3.178, de 28 de maio 1997. Altera dispositivos do art. 36 da Lei nº 
9.394, de 20 de dezembro de 1996, que Estabelece as Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional. Disponível em: 
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=1922. 
Acesso em: 02 mar. 2014. 
 
 
BRASIL. Lei nº 11.684, de 2 de junho de 2008. Altera o art. 36 da Lei no 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos 
currículos do ensino médio. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11684.htm. Acesso 
em: 02 jan. 2018. 



101 

BRASIL. Medida Provisória n° 746, de 22 de setembro de 2016. Institui a Política 
de Fomento à Implementação de Escolas de Ensino Médio em Tempo Integral, 
altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional, e a Lei nº 11.494 de 20 de junho 2007, que 
regulamenta o Fundo de Manutenção e Desenvolvimento da Educação Básica e de 
Valorização dos Profissionais da Educação, e dá outras providências. Disponível 
em: https://www.congressonacional.leg.br/materias/medidas-provisorias/-
/mpv/126992. Acesso em: 07 fev. 2019. 
 
 
BRASIL. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Altera as Leis nos 9.394, de 20 
de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, e 
11.494, de 20 de junho 2007, que regulamenta o Fundo de Manutenção e 
Desenvolvimento da Educação Básica e de Valorização dos Profissionais da 
Educação, a Consolidação das Leis do Trabalho - CLT, aprovada pelo Decreto-Lei 
no 5.452, de 1o de maio de 1943, e o Decreto-Lei no 236, de 28 de fevereiro de 
1967; revoga a Lei no11.161, de 5 de agosto de 2005; e institui a Política de 
Fomento à Implementação de Escolas de Ensino Médio em Tempo Integral. Brasília, 
2017a. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-
2018/2017/Lei/L13415.htm. Acesso em: 02 jan. 2018. 
 
 
BRASIL. Resolução CNE/CP nº 2, de 22 de dezembro de 2017. Institui e orienta a 
implantação da Base Nacional Comum Curricular, a ser respeitada obrigatoriamente 
ao longo das etapas e respectivas modalidades no âmbito da Educação Básica. 
Brasília, 2017b. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/observatorio-da-
educacao/323-secretarias-112877938/orgaos-vinculados-82187207/53031-
resolucoes-cp-2017. Acesso em: 07 fev. 2019.  
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria da Educação Básica. Base Nacional 
Comum Curricular: educação é a base: Ensino Médio. Brasília: Secretaria de 
Educação Básica, 2018. Disponível em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br/wp-
content/uploads/2018/12/BNCC_19dez2018_site.pdf. Acesso em: 07 fev. 2019. 
 
 
CAMBI, F. História da Pedagogia. Tradução de Álvaro Lorencini. São Paulo: 
Editora Unesp, 1999. 
 
 
CODATO, A. N. Uma história política da transição brasileira: da ditadura militar à 
democracia. Revista Sociologia Política, Curitiba, n. 25, p. 165 - 175, nov. 2005. 
Disponível em: https://revistas.ufpr.br/rsp/article/view/7074. Acesso em: 07 fev. 2019. 
 
 
DINUCCI, A. L. O Elenchus como o Principal Instrumento da Pedagogia Socrática. 
SABERES, Natal, RN, v. 1, n. 1, p. 5 - 16, dez. 2008. Disponível em: 
www.cchla.ufrn.br/saberes/Edicao1/Artigos/Aldo%20Lopes%20Dinucci_p.5-6.pdf. 
Acesso em: 04 ago. 2017. 
 



102 

DUTRA, J. da C. O currículo de Filosofia no Ensino Médio: em busca do diálogo 
entre os saberes abertos e os saberes específicos do campo filosófico. Pelotas, 
2010. 120 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Faculdade de Educação, 
Universidade Federal de Pelotas. Disponível em: 
http://repositorio.ufpel.edu.br/bitstream/123456789/1752/1/Jorge-%20da-%20Cunha-
%20Dutra-%20Dissertacao.pdf. Acesso em: 20 mai. 2017. 
 
 
DUTRA, J. da C. A relevância da filosofia como disciplina escolar no currículo 
do Ensino Médio. Pelotas, 2014. 330 f. Tese (Doutorado em Educação) – 
Faculdade de Educação, Universidade Federal de Pelotas. Disponível em: 
http://repositorio.ufpel.edu.br:8080/bitstream/prefix/3191/1/DUTRA%2c%20Jorge%2
0da%20Cunha.pdf. Acesso em: 20 mai. 2017. 
 
 
DUTRA-THOMÉ, L.; PEREIRA, A. S.; KOLLER, S. H.. O Desafio de Conciliar 
Trabalho e Escola: Características Sociodemográficas de Jovens Trabalhadores e 
Não-trabalhadores. Psicologia: Teoria e Pesquisa, v. 32, n. 1, p. 101-109, Brasília, 
Jan./ Mar. 2016. 
 
 
FÁVERO, M. H.; MELLO, R. M.. Adolescência, maternidade e vida escolar: a difícil 
conciliação de papeis. Psicologia: teoria e pesquisa, v. 13, n. 01, p. 131-136, jan. 
1997. Disponível em: 
http://www.mhelenafavero.com.br/documentos/artigos/arquivos/1997_FAVERO_Adol
escencia_Maternidade.pdf. Acesso em: 17 jul. 2018. 
 
 
FLICK, U. Introdução à Pesquisa Qualitativa. 3. ed. Porto Alegre: Artmed, 2009. 
 
 
FOSSA, J. A.. A linha dupla e os elementos materiais. O que nos faz pensar, v. 16, 
n. 21, p. 198 - 212, 2007. Disponível em: http://oquenosfazpensar.fil.puc-
rio.br/import/pdf_articles/OQNFP_21_13_jonh_a_fossa.pdf. Acesso em: 02 fev. 
2019. 
 
 
GALLO, S. O ensino da Filosofia e o pensamento conceitual. In: CARVALHO, M.; 
COENELLI, G. Filosofia e Formação. Vol. 1. Cuiabá: Central do Texto, 2013. p. 205 - 
215. 
 
 
GALLO, S.; KOHAN, Walter Omar. Crítica de alguns lugares-comuns ao se 
pensar a filosofia no Ensino Médio. In: GALLO, S.; KOHAN, W. (Org.). Filosofia no 
Ensino Médio. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2000. p. 174 - 196. 
 
 
 
 



103 

GELAMO, R. P. O ensino da filosofia no limiar da contemporaneidade: o que faz 
o filósofo quando seu ofício é ser professor de filosofia? [on-line]. São Paulo: Editora 
UNESP; Cultura Acadêmica, 2009. 178 p. Disponível em: 
http://books.scielo.org/id/hd5d8/pdf/gelamo-9788598605951-03.pdf. Aceso em: 02 
fev. 2019. 
 
 
GERHARDT, T. E.; et al. Estrutura do Projeto de Pesquisa. In: GERHARDT, T. E.; 
SILVEIRA, D. T. (Orgs.). Métodos de Pesquisa. Porto Alegre: UFRGS, 2009. p. 65 - 
88. 
 
 
GHEDIN, E.. Ensino de Filosofia no Ensino Médio. 2. ed. São Paulo: Cortez, 
2009. 
 
 
GIL, A. C.. Métodos e Técnicas de Pesquisa Social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2008. 
 
 
GONÇALVES, A. T. M.. As festas romanas. Revista de Estudos do Norte Goiano, 
v. 1, nº 1, 2008, p. 26 - 68. Disponível em: 
https://historia.ufg.br/up/108/o/as_festas_romanas_ana_teresa.pdf. Acesso em: 03 
mar. 2019 
 
 
GUIDO, H.; GALLO, S.; KOHAN, W. O.. O. Princípios e possibilidades para uma 
metodologia do ensino de Filosofia: história, temas, problemas. In: CARVALHO, 
M.; COENELLI, G. Filosofia e Formação. Vol. 2. Cuiabá: Central do Texto, 2013. p. 
101 - 128. 
 
 
HANSEN, J. A. A civilização pela palavra. In: LOPES, E. M. T.; FARIA FILHO, L. 
M.; VEIGA, C. G. (Org.). 500 anos de educação no Brasil. 3. ed. São Paulo: 
Autêntica, 2007. p. 19 - 59. 
 
 
HORN, G. B. A presença da filosofia no currículo do ensino médio brasileiro. In: 
GALLO, S.; KOHAN, W. O. (Orgs.). Filosofia no Ensino Médio. Petrópolis: Vozes, 
2000. 
 
 
JAPIASSÚ, H.; MARCONDES, D. Dicionário Básico de Filosofia. 3. ed. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2001. Disponível em: 
http://dutracarlito.com/dicionario_de_filosofia_japiassu.pdf. Acesso em: 7 dez. 2014. 
 
 
JAEGER, W. Paidéia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. Pereira. 
São Paulo: Martins Fontes, 1995. Disponível em: 
http://www.ensinarfilosofia.com.br/wp-content/uploads/2016/08/Paid%C3%A9ia-a-
forma%C3%A7%C3%A3o-do-homem-grego-1.pdf. Acesso em: 19 dez. 2017. 



104 

JEANNIERE, A. Platão. Tradução de Lucy Magalhães. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 1995. 
 
 
KANT, I. Crítica da razão pura. São Paulo: Abril Cultural, 1980. 
 
 
LAVILLE, C.; DIONNE, J. A construção do saber: manual de metodologia da 
pesquisa em ciências humanas. Belo Horizonte: UFMG, 1999. 
 
 
LEMES, N. Argumentação, Livro Didático e Discurso Jornalístico: vozes que se 
cruzam na disputa pelo dizer e silenciar. Ribeirão Preto, 2013. 116 f. Dissertação 
(mestrado em Educação) – Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras de Ribeirão 
Preto, Universidade de São Paulo. Disponível em: 
www.teses.usp.br/teses/disponiveis/59/59140/tde-26092013-110842/.../noemi.pdf. 
Acesso em: 20 mai. 2017. 
 
 
LIMA, M. A. C. Experiência com o ensino de Filosofia, por meio da pesquisa-ação, 
com professores da diretoria regional de ensino da cidade de Miracema do 
Tocantins – TO. Revista Diálogos educacionais, Curitiba, v. 12, n. 35, p. 253 - 275, 
2012. Disponível em: 
https://periodicos.pucpr.br/index.php/dialogoeducacional/article/view/5074. Acesso 
em: 02 fev. 2019. 
 
 
LUIZ, F. Precisões sobre o conceito de filosofia da guerra. Filogênese, v. 7, n. 2, 
2014, p. 01 - 14. Disponível em: 
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/FILOGENESE/2_felipeluiz.p
df. Acesso em: 04 mar. 2019. 
 
 
MARTINS, M. E. G.; PONTE, J. P.. Organização e Tratamento de Dados. Lisboa: 
Ministério da Educação: DGIDC, 2010. Disponível em 
https://mat.absolutamente.net/joomla/images/recursos/documentos_curriculares/3cicl
o/otd.pdf. Acesso em: 20 mar. 2018. 
 
 
MINAYO, M. C. de S. Ciência, Técnica e Arte: o desafio da pesquisa social. In: 
MINAYO, M. C. de S. (Org.). Pesquisa Social: teoria, método e criatividade. 
Petrópolis: Vozes, 2002. p. 09 - 29. 
 
 
OLIVEIRA, D. C; et al. Adolescência e trabalho: enfrentando o presente e esperando 
o futuro. Temas em psicologia, v. 11, n. 1, Ribeirão Preto, p. 02 - 15, jun. 2003. 
Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-
389X2003000100002. Acesso em: 17 jul. 2018. 
 
 



105 

OLIVEIRA, B. R. G.; ROBAZZI, M. L. do C. C.. O Trabalho na Vida dos 
adolescentes: alguns fatores determinantes para o trabalho precoce. Revista 
Latino-americana de Enfermagem, n. 9, p. 83 - 89, 2001. Disponível em: 
http://www.scielo.br/pdf/rlae/v9n3/11503.pdf. Acesso em: 17 jul. 2018. 
 
 
PAIVA, J. M. de. Educação Jesuítica no Brasil Colonial. In: LOPES, E. M. T.; 
FARIA FILHO, L. M.; VEIGA, C. G. (Org.). 500 anos de educação no Brasil. 3. ed. 
São Paulo: Autêntica, 2007. p. 43 - 59. 
 
 
PANTOJA, A. L. N. "Ser alguém na vida": uma análise sócio-antropológica da 
gravidez/maternidade na adolescência, em Belém do Pará, Brasil. Cadernos de 
Saúde Pública, v. 19, Rio de Janeiro, p. 335 - 339, 2003. Disponível em: 
https://www.scielosp.org/pdf/csp/2003.v19suppl2/S335-S343/pt. Acesso em: 17 jul. 
2018. 
 
 
PAVIANI, J. Platão e a Educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 
 
 
PARIZOT, I. A pesquisa por questionário. In: Paugam, S. (Org.). A pesquisa 
sociológica. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 85 - 101. 
 
 
PLATÃO. A República. Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1949. 
 
 
PLATÃO. O Banquete. In: PLATÃO. Diálogos: O Banquete, Fédon, Sofista, Político. 
Tradução e notas de José Cavalcante de Souza. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 
1979a. p. 7 - 53. 
 
 
PLATÃO. O Sofista. In: PLATÃO. Diálogos: O Banquete, Fédon, Sofista, Político. 
Tradução e notas de José Cavalcante de Souza. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 
1979b. p. 129 - 195. 
 
 
PLATÃO. Górgias. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal 
do Pará, 1980. Disponível em: http://bocc.ubi.pt/~fidalgo/retorica/platao-gorgias.pdf. 
Acesso em: Acesso em: 07 jun. 2017. 
 
 
PLATÃO. Teeteto-Crátilo. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Gráfica e 
Editora Universitária UFPA, 1988. 
 
 
PLATÃO. Mênon. Edição bilíngüe grego-português. Tradução de Maura Iglésias. 
São Paulo: Loyola; Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2001. 



106 

PLATÃO. Apologia de Sócrates. Tradução de Maria Lacerda de Moura. 19. ed. São 
Paulo: Ediouro, 2002. 
 
 
PLATÃO. Laques (ou Da Coragem). In: Diálogos VI: Crátilo (ou Da Correção dos 
Nomes), Cármides (ou Da Moderação), Laques (ou Da Coragem), Ion (ou Da Ilíada) 
e Menexeno (ou Oração Fúnebre). 2. ed. Tradução de Carlos Alberto Nunes. São 
Paulo: Edipro, 2016. 
 
 
SANTOS, J. T. Para ler Platão. Tomo I. A ontoepistemologia dos diálogos 
socráticos. São Paulo: Loyola, 2008. 
 
 
SAVIANI, D. O Legado Educacional ao “Longo do Século XX” Brasileiro. In: 
SAVIANI, D. O legado educacional do século XX no Brasil. Campinas: Autores 
Associados, 2004. p. 9  -57. 
 
 
SEEC. A Secretaria: Organograma. 2015. Disponível em: 
http://www.educacao.rn.gov.br/Conteudo.asp?TRAN=ITEM&TARG=53020&ACT=&P
AGE=0&PARM=&LBL=A+Secretaria. Acesso em: 07 jun. 2018. 
 
 
SEEC. Promédio: um novo olhar para o Ensino Médio. 2018. Disponível em: 
http://www.educacao.rn.gov.br/Conteudo.asp?TRAN=ITEM&TARG=52102&ACT=&P
AGE=0&PARM=&LBL=Programas. Acesso em: 07 jun. 2018. 
 
 
SINDICATO DOS TRABALHADORES EM EDUCAÇÃO PÚBLICA DO RIO GRANDE 
DO NORTE – SINTE/RN. Notícias: Trabalhadores em educação da Rede Estadual 
entram em greve por tempo indeterminado. 2018 Disponível em: 
http://sintern.org.br/blog/trabalhadores-em-educacao-da-rede-estadual-entram-em-
greve-por-tempo-indeterminado/. Acesso em: 08 nov. 2018. 
 
 
SOARES, A. J. Dialética, educação e política: uma releitura de Platão. 2. ed. São 
Paulo: Cortez, 2002. 
 
 
SOUSA, K. P. de A. A Filosofia no Ensino Médio: alguns desafios. Revista Espaço 
Acadêmico, v. 17, n. 195, p. 70 - 81, 2017. Disponível em: 
http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/34211/20
480. Acesso em: 08 nov. 2018. 
 
 
VEIGA, I. P. A. Projeto Político Pedagógico: novas trilhas para a escola. In: 
VEIGA, I. P. A. ; FONSECA, M. (Orgs.). As dimensões do projeto político 
pedagógico. 9. ed. Campinas: Editora Papirus, 2012. 
 



107 

VERNANT, J. P. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Ísis Borges B. 
da Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2002. 
 
 
VIEIRA, A.; AMARAL, G. A. A arte de ser Beija-Flor na tripla jornada de trabalho da 
mulher. Saúde e Sociedade, São Paulo, v. 22, n. 2, p. 403 - 414, 2013. 
 
 
YIN, R. K. Estudo de caso: planejamento e métodos. Tradução de Daniel Grassi. 2. 
ed. Porto Alegre: Bookman, 2001. 
 
 
YIN, R. K. Pesquisa Qualitativa do Início ao Fim. Porto Alegre: Penso, 2016. 
 
 
  



108 

APÊNDICES 

 

 

APÊNDICE A – QUESTIONÁRIO 

 
 

QUESTIONÁRIO 
1. SOCIAL 
 
Idade:___ anos 
Sexo (    ) M (    ) F 
Estado civil: (    )solteiro(a) (    )casado(a) (    )separado(a) (    )viúvo(a)  
(    )outro ___________________b 
Número de filhos: (    ) nenhum (    ) 1 (    ) 2 (    ) 3 (    ) mais de 3  
 
2. PROFISSIONAL 
 
2.1. JORNADA DE TRABALHO 
2.1.1. Você possui algum emprego remunerado? (    )Não (    )Sim 
   2.1.1.1. Qual função exerce nesse emprego?______________________________ 
___________________________________________________________________ 
   2.1.1.2. Carga horária semanal:____ horas 
2.1.2. Você possui um segundo emprego remunerado? (    )Não (    )Sim 
   2.1.2.1. Qual função exerce nesse segundo emprego remunerado?____________ 
___________________________________________________________________ 
   2.1.2.2. Carga horária semanal do segundo emprego remunerado:____ horas 
2.1.3. Você possui algum emprego sem remuneração? (    )Não (    )Sim 
   2.1.3.1. Qual função exerce nesse emprego sem remuneração?_______________ 
___________________________________________________________________ 
   2.1.3.2. Carga horária semanal do emprego sem remuneração:____ horas 

 
 
3. ESTUDO 
 
3.1. Quanto tempo dedica aos estudos semanalmente?____ horas 
3.2. Quanto tempo dedica ao estudo dos conteúdos da disciplina Filosofia 
semanalmente?____ horas 
 
  



109 

APÊNDICE B – TÓPICOS PARA ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA I 

 
 

➢ Você acha importante estudar? Por quê? 

➢ Você gosta de estudar? Por quê? 

➢ Você acha importante estudar Filosofia? Por quê? 

➢ Você gosta de estudar Filosofia? Por quê? 

➢ O que você pensa sobre os conteúdos trabalhados na disciplina Filosofia? 

o Os conteúdos são importantes? 

o Os conteúdos são interessantes? 

o Os conteúdos são chatos? 

o Os conteúdos são difíceis? 

o Os conteúdos têm alguma relação com a sua vida? 

➢ O que você pensa sobre a metodologia utilizada nas aulas de Filosofia? 

o A metodologia é interessante? 

o A metodologia é chata? 

o A metodologia é cansativa? 

o A metodologia dificulta ou facilita a aprendizagem? 

 
➢ Como você pensa a sua capacidade de argumentação? 

o Tem interesse pelo desenvolvimento de sua capacidade de 

argumentação? Por quê? 

o Acha importante desenvolver a sua capacidade de argumentação? Por 

quê? 

o Tem dificuldade em argumentação? Qual a causa dessa dificuldade? 

o Você gosta de escrever? 

o Você gosta de escrever textos argumentativos? 

o Você gosta de ler? O que você gosta de ler? 

 
  



110 

APÊNDICE C – TÓPICOS PARA ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA II 

 
 

➢ Você acha importante estudar? Por quê? 

➢ Você gosta de estudar? Por quê? 

➢ Você acha importante estudar Filosofia? Por quê? 

➢ Você gosta de estudar Filosofia? Por quê? 

➢ O que você pensa sobre os conteúdos trabalhados na disciplina Filosofia? 

o Os conteúdos são importantes? 

o Os conteúdos são interessantes? 

o Os conteúdos são chatos? 

o Os conteúdos são difíceis? 

o Os conteúdos têm alguma relação com a sua vida? 

➢ O que você pensa sobre o estudo da metodologia elêntica realizado na 

disciplina Filosofia? 

o O estudo da metodologia elêntica foi importante? Por quê? 

o O estudo da metodologia elêntica foi cansativo? Por quê? 

o O estudo da metodologia elêntica foi chato? Por quê? 

o O estudo melhorou minha prática argumentativa? Por quê? De que 

maneira?  

 
  



111 

APÊNDICE D – TEXTO SOBRE A METODOLOGIA ELÊNTICA 

 

A Metodologia Elêntica na Filosofia Platônica 

 

 A metodologia elêntica consiste em um procedimento dialético empregado por 

Sócrates e explorado em vários textos platônicos, onde “à pergunta ‘o que é?’ o 

interlocutor oferece uma resposta com o objetivo de verificar a coerência dos 

argumentos utilizados. 

 Nos textos platônicos, ao debaterem uns com os outros, cada indivíduo 

expressava a sua opinião, que consiste em uma certeza baseada somente em sua 

experiência pessoal. Deste modo, não existia diálogo, mas apenas um monólogo, 

onde alguém falava sobre determinado assunto.   

Mesmo quando havia mais de uma pessoa expondo a sua opinião, a ação não 

podia ser considerada diálogo, pois cada parte envolvida apenas defendia 

incansavelmente a sua posição. Não eram feitas avaliações para verificar a 

consistência do que era afirmado. As opiniões eram apresentadas e fazia-se a 

oposição de certezas sem que nenhuma personagem aceitasse a possibilidade de 

sua opinião estar errada. 

A metodologia elêntica era utilizada por Sócrates com o objetivo de fazer com 

que seus adversários passassem do monólogo ao diálogo. Ou seja, para fazer com 

que eles analisassem suas próprias opiniões, verificando sua consistência e 

reconhecendo suas incertezas, suas ignorâncias. 

De acordo com Santos (2008), as diversas interpretações da referida 

metodologia socrática podem ser sintetizadas em duas:  

1ª Sócrates refuta os seus interlocutores, forçando-os a aceitar duas posições 

contraditórias. 

2ª Sócrates refuta os seus interlocutores, provando a falsidade das suas proposições. 

Nos dois casos ocorre a refutação das proposições dos adversários. 

Uma vez iniciado o diálogo, ao responder às indagações de Sócrates, seu 

adversário poderá apresentar duas condutas diferentes. Ele poderá responder 

satisfatoriamente à pergunta ou responder de modo incompleto, precisando de auxílio 

na formulação de suas respostas (SANTOS, 2008).  

Quando o adversário respondia de modo incompleto, Sócrates ajudava-o para 

que o discurso fosse redirecionado para a análise do conceito discutido. Por exemplo, 



112 

no Laques (ou Da Coragem) (PLATÃO, 2016), quando Sócrates pergunta à Laques o 

que é a coragem ele não responde com a definição de coragem, mas dando exemplos 

de atos corajosos. Então, Sócrates o instrui para que Laques possa, de fato, responder 

à pergunta feita. Depois de respondida a pergunta, Sócrates dá início ao processo que 

terminará com a refutação. Quando o adversário responde satisfatoriamente, a 

refutação acontece quando ele se contradiz.  

  O objetivo da metodologia elêntica é purificar a alma do interlocutor da 

ignorância, ou seja, da crença de saber o que não se sabe. A partir dessa purificação 

torna-se possível buscar o conhecimento. 

 

Referências Bibliográficas  

 

PLATÃO. Laques (ou Da Coragem). In: Diálogos VI: Crátilo (ou Da Correção dos 
Nomes), Cármides (ou Da Moderação), Laques (ou Da Coragem), Ion (ou Da Ilíada) 
e Menexeno (ou Oração Fúnebre). 2. ed. Tradução de Carlos Alberto Nunes. São 
Paulo: Edipro, 2016.  
 
 
SANTOS, J. T. Para ler Platão. Tomo I. A ontoepistemologia dos diálogos 
socráticos. São Paulo: Loyola, 2008.  
 

  



113 

APÊNDICE E – PRODUÇÕES TEXTUAIS DAS ALUNAS PESQUISADAS 

 

 
Texto 1 – produzido pela aluna A 

 
Texto 2 – produzido pela aluna A 



114 

 

Texto 1 – produzido pela aluna B 

 

 
Texto 2 – produzido pela aluna B 

 

 



115 

 
Texto 1 – produzido pela aluna C 

 

 
Texto 2 – produzido pela aluna C 

 



116 

 
Texto 1 – produzido pela aluna D 

 

 
Texto 2 – produzido pela aluna D 

 



117 

 
Texto 1 – produzido pela aluna E 

 

 
Texto 2 – produzido pela aluna E 

 

  



118 

ANEXOS 

 

 

ANEXO A – TRECHOS EXTRAÍDOS DO TEXTO PLATÔNICO LAQUES (OU 

DA CORAGEM) (PLATÃO, 2016) 

 

Sócrates - Que parte, então, escolheremos da virtude? Terá de ser, evidentemente, 

aquela a que tende à disciplina da hoplomaquia, e que todo o mundo pensa ser a 

coragem, não é assim? 

Laquete – É o que todos pensam, realmente. 

Sócrates - Comecemos, portanto, Laquete, por determinar e o que é coragem: de 

seguida, passaremos a considerar de que maneira ela pode ser comunicada aos 

moços e até onde estes conseguirão adquiri-la por meio do estudo e do exercício.  

Começa, portanto, como disse, por explicar-nos o que seja a coragem. 

Laquete - Isso, Sócrates, por Zeus, não é difícil de explicar. Como sabes, homem de 

coragem é o que se decide a não abandonar seu posto no campo de batalha, a fazer 

face ao inimigo e a não fugir. 

Sócrates - Muito bem, Laquete; mas talvez eu não me tenha exprimido com muita 

clareza, pois não respondeste ao que eu tinha intenção de perguntar, porém outra 

coisa. 

Laquete - Como assim, Sócrates? [...] 

Sócrates - Foi por isso que eu disse há pouco que era minha a culpa de não me 

haveres respondido certo, por eu não ter sabido formular a pergunta. Porque não 

queria que me dissesses apenas quem é corajoso na infantaria, mas também na 

cavalaria e em tudo o que for pertinente à guerra, e não apenas na guerra, como 

também nos perigos do mar, quem revela coragem nas doenças, na pobreza, nos 

negócios públicos; mais, ainda: quem é corajoso não somente com relação à dor e ao 

medo, mas também forte contra os apetites e os prazeres, assim quando os enfrenta 

como quando foge deles. Há também, Laquete, quem revela coragem nessas 

situações. 

Laquete - Muita coragem, até, Sócrates. 

Sócrates - Todas essas pessoas são corajosas; umas, porém, revelam coragem nos 

prazeres; outras, nas tristezas; outras, ainda, nos apetites, e alguns mais nas 



119 

situações de incutir medo. Mas há, também, quero crer, quem se mostra cobarde em 

condições idênticas. 

Laquete - Perfeitamente. 

Sócrates - Que é, portanto, coragem, e que é covardia? Foi isso o que perguntei. 

Experimenta explicar primeiro o que seja coragem, a qualidade que é sempre a 

mesma em todas essas situações. [...] 

Laquete - Se tivesse de referir-me à coragem presente a todas essas situações, diria 

que é uma espécie de perseverança da alma. 

Sócrates - É o que devemos fazer, de fato, quando tivermos de responder a essa 

pergunta. No entanto, eu penso que nem toda perseverança, ao parecer, se te afigura 

coragem. Infiro isso do seguinte: tenho certeza; Laquete, de que incluis a coragem 

entre as coisas excelentes. 

Laquete - Entre as primorosas, podes ficar certo disso. 

Sócrates - Assim, a perseverança da alma, quando unida à razão é bela e boa? 

Laquete - Perfeitamente. 

Sócrates - E quando unida à irreflexão, não será o contrário disso, funesta e 

perniciosa? 

Laquete - Sim. 

Sócrates - E afirmarias que é excelente o que é funesto e pernicioso? 

Laquete - Não fora justo, Sócrates. 

Sócrates - Não admitirias, portanto, que fosse coragem essa modalidade de 

perseverança, por não ser excelente, o que a coragem é, sem dúvida. 

Laquete - Tens razão. 

Sócrates - Logo, segundo o teu modo de pensar, coragem é a perseverança unida à 

razão? 

Laquete - Assim parece. 

Sócrates - Vejamos, então, quando ela está unida à razão: apenas em alguns casos, 

ou em todos, tanto nas coisas grandes como nas peque nas? Por exemplo: se alguém 

persevera em gastar com parcimônia o seu dinheiro, sabendo que com esses gastos 

acabará ganhando mais, dás a isso o nome de coragem? 

Laquete – Eu não, por Zeus. [...] 

Sócrates - E na guerra, o indivíduo persistente, que se dispõe a lutar depois de 

calcular prudentemente, por saber que não somente receberá ajuda dos 

companheiros, como terá de haver-se com inimigos inferiores e em menor número do 



120 

que os que combatem ao seu lado, além de contar com a superioridade do terreno: 

um indivíduo nessas condições, que persistisse após tanta reflexão e tantos recursos, 

seria por ti considerado mais valente do que o antagonista das fileiras inimigas, que 

se decidisse a permanecer no seu posto de combate? 

Laquete - A meu ver, Sócrates, o das fileiras inimigas é mais bravo. [...] 

Nicias – Logo, se o indivíduo corajoso é bom, será também sábio. 

Sócrates - Ouviste, Laquete? 

Laquete - Ouvi; porém não compreendo muito bem o que ele quer dizer com isso. 

Sócrates - Pois eu penso que compreendo; o que o homem quer dizer é que a 

coragem é uma espécie de sabedoria. [...] 

Nicias – Digo, Laquete, que é o conhecimento do que inspira medo ou confiança, 

tanto na guerra como em tudo o mais. 

Laquete – [...] Falas sem nexo. Para não irmos mais longe: os médicos não conhecem 

o perigo das doenças? Ou achas que só os corajosos o conhecem? E dirás, por isso, 

que os médicos são corajosos? 

Nicias - De forma alguma. 

Nicias - Por imaginar que os médicos sabem mais em relação aos doentes do que 

dizer-lhes o que lhes é saudável ou prejudicial, quando a verdade é que o 

conhecimento deles só vai até aí. Acreditas, Laquete, que os médicos podem saber 

se para qualquer pessoa a saúde é mais de temer do que a doença? Não conheces 

casos de doentes, aos quais fora preferível não convalescerem, a virem a sarar? 

Vamos, manifesta-te sem rodeios: és de opinião que, para todo o mundo, é melhor 

viver, e que em muitos casos não fora preferível morrer? 

Laquete - Acho que há casos assim, pois não. 

Nicias - E para quem a morte é preferível. Acreditas que ela seja mais de temer do 

que para os que lucram em continuar vivendo? 

Laquete - Acho que não. 

Sócrates – [...] E agora, Nicias, voltemos ao começo. Deves estar lembrado de que, 

no inicio de nossa argumentação, consideramos a coragem como uma parte de 

virtude. 

Nicias - Perfeitamente. 

Sócrates - Havendo tu respondido que se tratava de uma parte, admitiste, com isso, 

que há outras partes, a que, em conjunto, damos o nome de virtude. 

Nicias - Por que não? 



121 

Sócrates - Então, a esse respeito pensas exatamente como eu? O que eu digo é que, 

tão bem como a coragem, são partes da virtude a temperança, a justiça e muitas 

outras. Pensas do mesmo modo? 

Nicias - Perfeitamente. 

Sócrates - Bem; até ai estamos de acordo. Consideremos, agora, as coisas que são 

para temer e as que o não são, para que não as interpretes de um modo. E eu, de 

maneira diferente. 

Vou expor-te nossa opinião; se discordares dela, procura corrigir-nos. Consideramos 

perigoso tudo o que inspira medo, e inofensivo, o que não inspira. Porém não são 

apenas os eventos presentes ou passados que incutem medo; os futuros também o 

fazem. Não concordas com isso, Laquete? 

Laquete - Inteiramente, Sócrates. [...] 

Sócrates - E dás o nome de coragem ao conhecimento dessas coisas? 

Nicias - Perfeitamente. [...] 

Sócrates - Então, coragem não é apenas conhecimento do que é de temer e do que 

é de confiar, não diz respeito apenas aos bens e aos males futuros, mas também aos 

do presente e aos que já se realizaram, ou como quer que se comportem, justamente 

como os demais conhecimentos. 

Nicias - É o que parece. 

Sócrates - Em tua resposta, Nicias, deste-nos a definição de cerca de um terço da 

coragem, conquanto nossa pergunta se referisse a toda a coragem, o que ela seja. 

Agora mesmo, ao que parece, pelo que disseste, coragem não é apenas o 

conhecimento do que é de temer e do que é de confiar, mas de todos os bens e todos 

os males em geral, de qualquer jeito que se comportem, conforme se deduz do teu 

discurso, na definição de coragem. Mudaste de opinião, ou pensas assim mesmo? 

Nicias - Penso assim mesmo, Sócrates. 

Sócrates - Ó varão felicíssimo! Acreditas que possa carecer de alguma parte da 

virtude quem conhecer todos os bens, sob qualquer modalidade que se apresentem, 

como se realizam, como se realizaram, e como poderão vir a realizar-se, e a mesma 

coisa com relação aos males? E achas que semelhante criatura ainda necessite de 

temperança, ou de justiça, ou de santidade, que é tudo o de que ele necessita para 

precaver-se tanto da parte dos deuses como da parte dos homens, contra o que é 

perigoso e o que não é, e para alcançar a e maior soma de bens, visto saber como 

comportar-se com relação a todos eles? 



122 

Nicias - Há muita verdade, Sócrates, no que disseste.  

Sócrates - Sendo assim, Nicias, de acordo com tua última proposição, a coragem não 

é uma parte de virtude, porém toda a virtude. 

Nicias - É o que parece. 

Sócrates - Porém antes afirmamos que a coragem era apenas uma das partes da 

virtude. 

Nicias - Afirmamos, realmente. 

Sócrates - Porém nossa última conclusão é diferente. 

Nicias - Parece que sim. 

Sócrates - Nesse caso, Nicias, não descobrimos o que seja coragem. 

Nicias - Não, realmente. 

Laquete - No entanto, meu caro Nicias, eu estava certo a de que a descobririas, pela 

maneira desdenhosa por que me trataste, quando eu respondia às perguntas de 

Sócrates. Tinha esperança de que com a sabedoria de Damão virias a descobri-la. 

Lisímaco - O que dizes, Sócrates, me agrada; e como sou o mais velho, quero ser 

também o mais interessado em aprender juntamente com os rapazes. Porém atende 

ao meu pedido: não deixes de ir amanhã cedo a minha casa, para prosseguirmos na 

consulta sobre este mesmo assunto. Por agora, ponhamos ponto em nossa 

conversação. 

Sócrates - Farei o que disseste, Lisímaco; amanhã cedo irei a tua casa, se Deus 

quiser. 

 

Glossário:  

 

– Hoplomaquia – combate armado. 

– Refutar – ato de desmentir ou negar uma informação previamente apresentada. 

– Virtude – capacidade de realizar uma tarefa determinada. Assim como os órgãos (p. 

ex., a função dos olhos é ver, e a possibilidade de ver é a V. dos olhos), a alma tem 

suas próprias funções, e sua capacidade de cumpri-las é a virtude da alma. Por isso, 

segundo Platão, a diversidade das V. é determinada pela diversidade das funções que 

devem ser cumpridas pela alma ou pelo homem no Estado. As quatro V. fundamentais 

ou cardeais (v.) são determinadas pelas funções fundamentais da alma e da 

comunidade. 

 



123 

Referência Bibliográfica 

 

PLATÃO. Laques (ou Da Coragem). In: Diálogos VI: Crátilo (ou Da Correção dos 
Nomes), Cármides (ou Da Moderação), Laques (ou Da Coragem), Ion (ou Da Ilíada) 
e Menexeno (ou Oração Fúnebre). 2. ed. Tradução de Carlos Alberto Nunes. São 
Paulo: Edipro, 2016.  
 

 

 

 


