
 

 

 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE CAMPINA GRANDE 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IJAELSON CLIDÓRIO PIMENTEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FILOSOFAR NO ENSINO MÉDIO: PERSPECTIVA DE UMA FILOSOFIA 

AFRICANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPINA GRANDE - PB 

2019



 

 

IJAELSON CLIDÓRIO PIMENTEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FILOSOFAR NO ENSINO MÉDIO: PERSPECTIVA DE UMA FILOSOFIA AFRICANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa PROF-

FILO, núcleo da Universidade Federal de 

Campina Grande, como requisito parcial à 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Linha de Pesquisa: Ensino de Filosofia 

 

Orientador: Prof. Dr. Antonio Gomes da Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMPINA GRANDE - PB 

2019 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 

 

IJAELSON CLIDÓRIO PIMENTEL 

 

 

 

 

FILOSOFAR NO ENSINO MÉDIO: PERSPECTIVA DE UMA FILOSOFIA 

AFRICANA 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa PROF-

FILO, núcleo da Universidade Federal de 

Campina Grande, como requisito parcial à 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Linha de Pesquisa: Ensino de Filosofia 

 

 

 

Texto qualificado em 29/10/2018 

Dissertação aprovada em 30/08/2019 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

_______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Antonio Gomes da Silva (UFCG) 

(Orientador) 

 

 

_______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Luciano Silva (UFCG) 

(Examinador) 

 

 

______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Valter Ferreira Rodrigues (UFCG) 

(Examinador) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta dissertação as Comunidades 

Quilombolas da Paraíba, particularmente Caiana dos 

Crioulos em Alagoa Grande PB, pela sua história de 

luta e resistência, e por ter me acolhido em minha 

primeira experiência de pesquisa com a realidade 

afrodescendente, da qual impulsionei-me a continuar 

a investigação por outros vieses.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...] experiência humana é o chão inescapável 

para o começo da marcha rumo à sabedoria. Onde 

quer que haja um ser humano, há também a 

experiência humana. Todos os seres humanos 

adquiriram, e continuam a adquirir sabedoria ao 

longo de diferentes rotas nutridas pela experiência 

e nela fundadas.  

(RAMOSE, 2011, p. 11). 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A PROF-FILO, em particular o núcleo da Universidade Federal de Campina Grande, onde 

durante esses dois anos tive a oportunidade de participar de calorosas e importantes discussões, 

como ainda, o apoio recebido de todos os professores do programa do mestrado contribuindo 

de diversas formas para que eu pudesse levar adiante o projeto. 

 

Minha gratidão ao coordenador do Núcleo de Campina Grande o professor Flávio José de 

Carvalho, pelo empenho, compromisso com os estudantes, e sobretudo, pela sua energia 

positiva despertando um ensino de filosofia transformador. 

 

Agradeço ao meu orientador, professor Antônio Gomes da Silva. Grato pelo empenho e 

dedicação dispensada, para eu pudesse elaborar esse texto, além da paciência e incentivo. 

 

Ao professor Luciano Silva, que sempre esteve à disposição para trocar ideias a respeito da 

filosofia africana a qual, busca aprofundar com grande compromisso.  

 

As colegas e os colegas companheiros(as) da nossa turma, que tantos momentos bons em busca 

do conhecimento foram experimentados, e apoiamo-nos nas dificuldades, quando possível.  

 

Imensa gratidão, a duas mulheres que mais de perto e na intimidade compartilhamos 

dificuldades, alegrias, sonhos e juntos buscamos compreender a realidade: minha esposa, 

Rosiêne Vieira da Silva e nossa filha, Sofia Vieira Clidório, que na sua inquietude de criança, 

inquieta-me a continuar persistindo e querendo compreender mais.  

 

Aos poucos, amigas e amigos que restaram, após o meu estado de mutação clerical à professor 

pesquisador. Porém os que permanecem são indispensáveis na minha caminhada e 

conseguintemente fazem parte deste resultado da pesquisa. 

 

A ECI Severino Cabral, onde realizei a parte empírica da pesquisa, e pude confrontar a teoria 

com a prática. Agradeço as suas diversas representações que constitui o copo da escola: direção, 

coordenações pedagógicos, professores, funcionários, voluntários e estudantes, juntos e 

mediante as dificuldades institucionais da conjuntura atual, busca-se fazer um educação na 

democracia e na formação de cidadãos protagonistas. 



 

 

RESUMO 

 

A dissertação em questão tece uma conjunto de discussões sobre a identidade da filosofia 

africana, para propor uma aprendizagem que tem como base o filosofar no Ensino Médio. Para 

isso, o objetivo da pesquisa consiste em investigar a filosofia africana e construir uma proposta 

pedagógica de ensino de filosofia para além do eurocentrismo. Esta acontece focada na noção 

de aprendizagem na diversidade, apontando caminhos de descolonização epistêmica e 

efetivando atividades em que as culturas sejam consideradas como iguais. A problemática da 

investigação diz respeito à afirmação de uma filosofia africana, da qual emana um modo de 

ensino afroperspectivista, apoiado em leituras, análises e produções textuais. Uma abordagem, 

no sentido de desconstruir a ideia hegemônica, que rotula a produção africana como inferior à 

tradição europeia e norte-americana. Tal estudo está empenhado não somente em desenvolver 

uma produção de cunho teórico ou uma dissertação que fala sobre uma prática de ensino, mas 

um fazer filosofia, testando em sala de aula. Assim, inicialmente, partiu-se de um estudo teórico 

sobre a filosofia africana, por filósofos da África, afrodescendentes e europeus que escrevem 

por um viés de descolonização do pensamento, bem como autores que pensam, filosofia e 

ensino de filosofia focado na diversidade, a destacar-se: TOWA (2015), APPIAH (1997), 

FANON (2008), ORUKA (2002), DANTAS (2016, 2018) NOGUERA (2011, 2014), DIOP 

(1983), ASANTE (2016), KAPHAGAWANI; MALHERBE (2002), JANZ (2008), 

MACHADO (2014), MBEMBE (2015), MONTOYA (2014), NASCIMENTO (2009), 

RAMOSE (2003), dentre outros. Emoldura-se a abordagem do filosofar no Ensino Médio com 

as diversas atividades, alinhado ao método de procedimento de pesquisa participante. Indicou-

se uma aprendizagem da filosofia, em vista do filosofar, através da sensibilização, visualização 

cinematográfica, leitura, problematização e produções, valorizando as expressões textuais e 

orais, análise de dados e caracterizações e discussões. Referente à investigação em torno da 

filosofia negro-africana e o desenvolvimento de uma prática em sala de aula, para além do 

eurocentrismo, proporcionou-se a temática africana em uma abordagem afroperspectivista, a 

qual abre possibilidades de diálogo filosófico com as diversas culturas, considerando-as entre 

iguais. A pesquisa, portanto, não quer investir em um modelo de ensino e aprendizagem, mas 

traz um exemplo inspirador de caminhos para se pensar um ensino de filosofia que valorize a 

diversidade e rompa com a ideia historicamente cristalizada de um exclusivismo 

epistemológico grego-europeu. 

 

Palavras-Chave: Ensino. Filosofia africana. Descolonizar. Diversidade. Afroperspectivismo.  



 

 

ABSTRACT 

 

The dissertation in question weaves a set of discussions about the identity of African philosophy 

to propose a learning that is based on philosophizing in high school. For this, the aim of the 

research is to investigate African philosophy and build a pedagogical proposal for teaching 

philosophy beyond Eurocentrism. This happens focused on the notion of learning in diversity, 

pointing paths of epistemic decolonization and carrying out activities in which cultures are 

considered as equals. The research problem concerns the affirmation of an African philosophy, 

from which emanates an Afro-Perspective mode of teaching, supported by readings, analyzes 

and textual productions. An approach in the sense of deconstructing the hegemonic idea, which 

labels African production as inferior to the European and North American tradition. This study 

is committed not only to developing a theoretical production or a dissertation that talks about a 

teaching practice, but a philosophy making, testing in the classroom. Thus, initially, it started 

from a theoretical study on African philosophy, by African, African descent and European 

philosophers who write through a decolonization bias of thought, as well as thinking authors 

Philosophy and philosophy teaching focused on diversity. stand out: TOWA (2015), APPIAH 

(1997), FANON (2008), ORUKA (2002), DANTAS (2016, 2018) NOGUERA (2011, 2014), 

DIOP (1983), ASANTE (2016), KAPHAGAWANI; MALHERBE (2002), JANZ (2008), 

MACHADO (2014), MBEMBE (2015), MONTOYA (2014), BIRTH (2009), RAMOSE 

(2003), among others. The approach of philosophizing in high school with the various activities 

is framed, in line with the participatory research procedure method. It was indicated a learning 

of philosophy, in order to philosophize, through awareness, cinematic visualization, reading, 

problematization and productions, valuing the textual and oral expressions, data analysis and 

characterization and discussions. Referring to research on black African philosophy and the 

development of a classroom practice, beyond Eurocentrism, the African theme was provided in 

an Afro-Perspective approach, which opens possibilities for philosophical dialogue with 

different cultures, considering them between equals. The research, therefore, does not want to 

invest in a teaching and learning model, but provides an inspiring example of ways to think 

about a philosophy teaching that values diversity and breaks with the historically crystallized 

idea of a Greek-European epistemological exclusivism. 

 

Keywords: Teaching. African philosophy. Decolonize. Diversity. Afroperspectivism. 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE QUADROS 

 

 

 

Quadro 1 – Escolas filosóficas da África ................................................................................. 52 

Quadro 2 - Conceitos filosóficos africanos .............................................................................. 52 

Quadro 3 – Elenco de possibilidades do ensino de filosofia, levando em consideração a 

perspectiva étnico-racial  na formação dos professores ........................................................... 68 

Quadro 4 – Ensino de filosofia no Ensino Médio, levando em consideração uma educação para 

relações étnico-raciais............................................................................................................... 70 

Quadro 5 – Classificação das principais discussões dos bilhetes filosóficos a respeito do filme 

Kiriku e a feiticeira (1º Ano) .................................................................................................. 108 

Quadro 6 Classificação das principais discussões das cartas argumentativas filosóficas a 

respeito da ética ubuntu (2º Ano) ........................................................................................... 113 

Quadro 7 – Classificação das transcrições dos áudios das entrevistas dos estudantes sobre o 

filme Kiriku e a feiticeira........................................................................................................ 119 

 



 

 

LISTA DE TABELAS 

 

 

Tabela 1 – Características sociodemográficas dos participantes .............................................. 94 

Tabela 2 – Lugar geográfico de origem da filosofia e a importância da filosofia na sua formação 

pessoal ...................................................................................................................................... 95 

Tabela 3  Já ouviu falar em filosofia africana e  já participou de algum evento sobre filosofia 

africana e a lei 10639/03? ......................................................................................................... 96 

Tabela 4 – Com relação à natureza do pensamento filosófico africano e o conteúdo africano nos 

livros didáticos? ........................................................................................................................ 97 

Tabela 5 – Relação de filosofia e vida, filosofia e filósofos brasileiros, preconceito racial e 

percepção da realidade segundo a filosofia. ............................................................................. 98 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO ..................................................................................................................... 12 

2 A IDENTIDADE FILOSÓFICA PARA ALÉM DO EUROCENTRISMO ......................... 18 

2.1 Considerações em torno de uma filosofia africana ......................................................... 18 

2.2 Sobre a identidade da filosofia africana ......................................................................... 24 

2.3 Filosofia africana: autóctone e não uma Etnofilosofia ................................................... 31 

2.3.1 Realidade de uma filosofia africana ........................................................................ 38 

2.3.2 Origem da filosofia, dialogando possibilidades: Etiópia, Egito e Grécia ................ 44 

2.3.2.1 África como berço da filosofia ............................................................................. 45 

2.3.2.2 A questão da razão da Negritude .......................................................................... 47 

2.3.2.3 Será Etiópia-Egito o ‘berço da filosofia’? ............................................................ 49 

2.4 Problemas de uma filosofia em afrocentrismo ............................................................... 54 

2.4.1 Revolução cultural: condição necessária de enfrentamento ao epistemicídio africano

 .......................................................................................................................................... 61 

3 A FILOSOFIA AFRICANA E SUA APLICAÇÃO EM SALA DE AULA ........................ 65 

3.1 Uma abordagem em afroperspectivismo em sala de aula ............................................... 65 

3.1.1 Afroperspectivismo e a pesquisa participante ......................................................... 71 

3.2 Abordagem em temática africana, através do método Pesquisa Participante................. 74 

3.3 Um mapa dos acontecimentos em sala de aula............................................................... 79 

3.3.1 Metodologia e escolhas ........................................................................................... 79 

3.3.2 Instrumentos de Coleta de dados e temas de filosofia africana ............................... 82 

4 CAMINHOS E POSSIBILIDADES DE UMA HISTÓRIA DA FILOSOFIA EM 

AFROPERSPECTIVISMO ...................................................................................................... 87 

4.2 Escolha dos materiais ..................................................................................................... 88 

5 ASPECTOS DIDÁTICO-PEDAGÓGICOS EM VISTA DE UM FILOSOFAR ‘EM 

AFROPERSPECTIVISMO’ ..................................................................................................... 93 

5.1 A realidade apontada pelo questionário.......................................................................... 93 

5.2 Discussões nos Grupos ................................................................................................... 99 

5.3 Partilhando as produções .............................................................................................. 100 

5.3.1 Exibição do filme e os comentários dos estudantes acerca desta produção 

cinematográfica .............................................................................................................. 101 

5.3.2 Lendo e discutindo sobre a ética ubuntu ............................................................... 103 

5.3.3 Cartas e bilhetes filosóficos ....................................................................................... 106 

5.3.4 Depoimento dos áudios ......................................................................................... 118 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 123 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 126 



 

 

APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO ................ 130 

APÊNDICE B – TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIMENTO - TALE

 ................................................................................................................................................ 132 

APÊNDICE C – QUESTIONÁRIO SOBRE AS IMPRESSÕES DO ESTUDO DE 

FILOSOFIA NA ESCOLA CIDADÃ INTEGRAL SEVERINO CABRAL ......................... 134 

ANEXO A – TERMO DE ANUÊNCIA INSTITUCIONAL ................................................ 137 

ANEXO B – PARECER DE APROVAÇÃO DO COMITÊ DE ÉTICA .............................. 138 

ANEXO C – CAPA E FICHA TÉCNICA DO FILME KIRIKU E A FEITICEIRA 

TRABALHADO COM O 1º ANO ......................................................................................... 141 

ANEXO D – TEXTO TRABALHADO COM O 2º ANO SOBRE UBUNTU ..................... 142 

ANEXO E – AMOSTRAGEM DE ALGUNS BILHETES FILOSÓFICOS 1º ANO MÉDIO

 ................................................................................................................................................ 144 

ANEXO D – AMOSTRAGEM DE ALGUMAS CARTAS ARGUMENTATIVAS 2º ANO

 ................................................................................................................................................ 150 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 



12 

 

1 INTRODUÇÃO  

 

  O desafio deste trabalho consiste em uma produção acadêmica, atrelada a uma prática 

pedagógica do ensino de filosofia, ou seja, um refletir sobre uma teoria em sintonia com o fazer 

filosofia em sala de aula. Um plano de se trabalhar por um viés filosófico não eurocêntrico, que 

coloca a Europa em um patamar privilegiado do conceito, de racionalidade e como berço da 

filosofia, implica em pensar a filosofia por outras perspectivas, a exemplo do pensar filosófico 

africano, que se estabelece como um modo descolonizador do fazer filosofia. 

  Quando trabalhamos com filosofia africana, algumas problemáticas são levantadas e 

precisam ser desenvolvidas na dissertação, a exemplo da noção de filosofia que se tem 

estabelecido no Ocidente, isto é, a concepção que patenteia o termo filosofia como grega e nega 

os outros movimentos do pensamento como não filosóficos. Diante disso, surge a seguinte 

indagação: é possível definir o movimento do pensamento africano como filosofia? A respeito 

dessa questão, Marcien Towa discorre positivamente em defesa de uma filosofia africana, 

autóctone e não como um modo de pensar inferior ou uma etnofilosofia, ideia defendida por 

alguns filósofos modernos e que está retratado no texto.  

  Seguindo a mesma perspectiva em defesa de uma filosofia africana, o pensador Montoya 

destaca a importância da busca por novos horizontes fora do eixo europeu, que tem como base 

uma racionalidade etnocêntrica, negando o diálogo com as diversas filosofias. 

  Outra discussão relevante, quando se pretende trabalhar com filosofia africana, é a ideia 

de descolonização, de modo que é pertinente questionar em que consiste, de fato, tal ideia de 

descolonização e o que ela significa. Isso representa a tomada de um caminho pelo viés da 

descolonização, epistêmica e do pensamento, problematizado, particularmente, pelos filósofos 

Fanon (1968; 2008), Appiah (1997), Oruka (2002), Noguera (2014), dentre outros. 

  O objetivo desta pesquisa é contribuir com a noção de uma aprendizagem na 

diversidade, compreendida em estado permanente de construção, pelo qual se considera: o 

tempo e o espaço em que estudantes e profissionais estão inseridos. Pretende-se, com isso, 

despertar para a necessidade de desconstrução da ideia de um ensino de filosofia com 

predominância na história eurocêntrica. Como caminho de superação desse modelo, propõe-se 

a busca de um ensino de valorização da diversidade cultural, de forma que todas sejam 

consideradas como iguais, seja a grega, a chinesa, a indígena, a africana, a latina e tantas outras 

como potenciais portadoras de filosofias. 

  Com a finalidade de se pensar um ensino de filosofia e não apenas fazer uma dissertação 

pautada em um clássico da história filosófica, apresenta-se um quadro teórico, falando de um 



13 

 

fazer. Para isso, este trabalho parte de uma análise da relevância da filosofia africana em vista 

de um filosofar, considerando a abordagem afroperspectivista, por meio de temas africanos.  

  Para essa empreitada, de inserção da filosofia africana no ensino de filosofia, considera-

se o que já é normatizado pelas leis 10639/2003 e 11645/2008, que passaram a exigir no 

currículo oficial, da rede de ensino, a obrigatoriedade do estudo da história da África e cultura 

afro-brasileira e indígena. Diante disso, buscamos uma aplicação à disciplina de filosofia de 

forma interdisciplinar.  

  Assim buscou-se propor um ensino de filosofia numa abordagem afroperspectivista a 

expressão a filosofia é grega passa a ser uma afirmação repleta de preconceitos, culturais e 

epistêmicos com outros povos do planeta. Com a mesma gravidade, também, legitima o 

movimento filosófico como europeu, em detrimento de outros e, consequentemente, reduz o 

pensamento filosófico a um lugar político-geográfico. 

  A base teórica do pensamento africano, trabalhada na dissertação, compreende o 

conceito de filosofia em Marciel Towa, filósofo africano camaronês, que se apresenta como um 

porta-voz na defesa de uma filosofia africana, ligada à problemática atual. Dessa concepção 

filosófica, emana o livro: A ideia de uma filosofia negro-africana, traduzido, recentemente, para 

o português. No qual, o autor defende uma filosofia genuinamente africana, sem qualquer 

diferença de status do que é feito na sociedade Europeia-Norte americana, e igualmente capaz 

de dialogar de igual para igual, desconstruindo a ideia de Hegel, no livro, Filosofia da História 

(1999, p. 83), de que a “África é o espírito a-histórico, o espírito não desenvolvido, ainda 

envolto em condições de natural e que deve ser aqui apresentado apenas como no limiar da 

história do mundo”. Divergindo dessa concepção hegeliana, Towa propõe uma filosofia que 

não esteja dispensada do filosofar, ou seja, que leve em consideração a condição de estar no 

mundo hoje. 

  Outra inquietação que a pesquisa pretende abarcar é sobre a relevância da filosofia 

africana e o ensino de filosofia, uma vez que a proposta na dissertação não é somente discorrer 

sobre uma teoria, mas aplicá-la. Mediante a proposta, desenvolve-se uma abordagem em temas 

africanos em sala de aula, porém, sem precisar alterar as diretrizes curriculares de filosofia, uma 

vez que seria bem mais complicado, do ponto de vista normativo. Por isso, uma filosofia 

afroperspectivista apresenta um enfoque filosófico pluralista e que reconhece várias 

perspectivas, marcadas por um conjunto de pensamentos do povo negro africano e os que estão 

nas diversas culturas do planeta (NOGUERA, 2014). 

  Propor o ensino de filosofia em temas africanos é romper com modelos estabelecidos e 

preconizados durante a história da educação brasileira. Esses padrões aparecem, claramente, na 



14 

 

história da filosofia, sobretudo, no livro didático, que aborda a história da filosofia, de modo 

eurocêntrico.  

  No PNLD 2018-2020, dos 8 (oito) livros disponibilizados para a escolha, apenas 1(um) 

apresenta conteúdo relacionado à filosofia africana e feminista. Isso indica que o pensar 

brasileiro sobre o ensino de filosofia ainda não deu a devida importância para o movimento do 

pensamento fora do eixo Europa-Norte americano, como a cultura dos povos ameríndios, 

asiáticos, oceânicos, africanos.  

  Diante disso, a pesquisa pretende contribuir com uma provocação em sala de aula, um 

filosofar causador de ideias libertadoras, estimulando a transformação da sociedade e não 

apenas desenvolver temas africanos, mas assumir e desenvolver “[...] uma postura política de 

combate ao preconceito racial e epistêmico, fazendo visíveis as filosofias africana e afro-

brasileira” (PIMENTEL; SILVA, 2019), que valoriza um ensino pluricultural e que leve em 

consideração a diversidade do pensamento filosófico. 

  A escolha do tema: filosofar no Ensino Médio: perspectiva de uma filosofia africana 

surge mediante as inquietações em sala de aula sobre o ensino de filosofia. Inquietações essas 

emanadas do encontro das teorias apresentadas na universidade e o confronto direto com a 

prática do ensino. Isto é, um fazer filosófico que faça sentido. Quando se diz “fazer sentido”, 

não está, com isso, olhando a filosofia por um viés depreciativo, mas direcionando ao exercício 

da sala de aula, pois é muito comum escutar expressões: para que estudar filosofia? Isso me 

ajudará em alguma coisa?  

  Esses questionamentos não acontecem somente com o estudante de Ensino Médio, mas 

também com o estudante de graduação e o próprio professor em seu exercício. Assim, nossa 

preocupação é despertar para um fazer filosófico, que faça sentido para o estudante e, 

igualmente, para o professor como prática filosófica. 

  Para isso, os estudantes envolvidos na pesquisa buscam responder algumas inquietações 

sobre a busca de sentido no ensino de filosofia, que pode ser verificado nas respostas do 

questionário. Assim, este trabalho propõe uma abordagem afroperspectivista, pensando novos 

diálogos para o ensino de filosofia, que não estejam estabelecidos nos livros didáticos.  

  Realizado com o intuito de provocar e perceber sentido na docência, sabendo que isso 

não significa que os conteúdos do livro não sejam provocadores, mas que podem passar 

despercebidas problemáticas interessantes e atuais que não estejam contidas nele.  

  Outro elemento ainda indispensável nesse processo de falta de sentido é que vivemos 

uma realidade de professoras e professores em “um modo tão automático” em meio a tanta 

burocracia, que o nosso trabalho parece alheio até a nós mesmos, perdendo a dimensão da 



15 

 

alegria e do entusiasmo. Um caminho de superação dessa realidade é a aplicação de práticas de 

ensino fundadas em um filosofar capaz de provocar uma prática que não simplesmente realiza 

uma ótima transmissão da história da filosofia, mas que considere a problemática atual em que 

estudantes e professores estão envolvidos, encarando-as como problemas filosóficos. 

  Propor uma filosofia com foco no filosofar, implica em fazer uma opção de ensino que 

não somente rompa com o modelo eurocêntrico, que está centrado tão somente no rigor 

acadêmico, que privilegia a transmissão fiel da tradição filosófica, mas um despertar para uma 

filosofia, também militante, isto é, aberta e comprometida com os problemas atuais.  

  Pretende-se, com isso, romper os muros da escola, como resultado de uma filosofia que 

valoriza o outro e os seus problemas, que se envolve e quer responder problemas do seu tempo. 

Contudo, vale salientar que o trabalho não pretende estabelecer um modelo de ensino, mas 

trazer um exemplo para inspirar caminhos e para pensar um ensino de filosofia que valorize a 

diversidade. 

  Nesse momento, é oportuno esclarecer como esta dissertação está dividida. Assim, o 

primeiro capítulo apresenta questões pertinentes a um pensar negro-africano, considerando a 

identidade filosófica para além do eurocentrismo. Discorre em defesa de uma filosofia africana, 

e esta não como um modo de pensar inferior, mas autóctone e que dialoga com as diversas 

possibilidades e formas de racionalidade, mesmo anterior à Grécia, como é o caso da Etiópia e 

Egito. 

  Outro destaque nesse mesmo capítulo e que merece uma observação é sobre a questão 

da filosofia em afroperspectivismo, a qual não implica em assumir uma posição exclusivista, 

mas falar de filosofia, levando em consideração a identidade negra africana, desconstruindo a 

mentalidade colonialista branca, imposta como modelo para se pensar a história da humanidade, 

sem levar em consideração o chão africano. Emplacar, assim, um ensino negro africano 

significa não simplesmente um ato involuntário, mas um saber que está coligado à condição 

humana, em vista de uma melhor qualidade de vida. Para isso, faz-se necessário a não aceitação 

de uma filosofia que prioriza o silogismo europeu, mas provoque a revolução do descolonizar 

no tocante ao branqueamento filosófico estabelecido pelo Ocidente. 

  O segundo capítulo faz uma descrição de como acontecerá a aplicação da teoria da 

filosofia africana em sala de aula, considerando como princípio norteador a abordagem 

afroperspectivista, apoiada na metodologia da pesquisa participante. Essa intercalação da 

abordagem filosófica ao método estabelece um estudo de filosofia pela ótica do estudante; isso 

significa reconhecer o estudante e o professor em um processo constante de transformação, 



16 

 

avaliando prática e teoria como parte de uma única realidade, responsável pela construção de 

saber. 

  Há, também, nesse mesmo capítulo, a divisão e os procedimentos metodológicos da 

pesquisa, especificando como deve acontecer cada fase e como a temática africana está 

adequada à pesquisa participante. Em outras palavras, remonta-se o papel do professor-

pesquisador, na sua ligação entre teoria e prática de uma ação teórico-conceitual e que se 

verifica em sua ação cotidiana. Evidencia-se, ainda, o que denominamos de mapa dos 

acontecimentos, isto é, uma amostragem de como cada momento deve acontecer, para que o 

leitor desta dissertação possa visualizar a realidade empírica do trabalho. 

  O terceiro capítulo retrata os caminhos propostos de um ensino de filosofia, 

considerando as temáticas africanas como geradoras de uma problemática filosófica, arraigada 

aos conceitos explorados nos capítulos anteriores. Tal capítulo busca explicar as escolhas dos 

materiais a serem explorados como ferramentas para o filosofar, como o filme: Kiriku e a 

feiticeira, o texto sobre o Ubuntu: a filosofia africana que nutre o conceito de humanidade em 

sua essência e ainda a elucidação do objetivo de aplicação do questionário sobre as impressões 

do estudo de filosofia na Escola Cidadã Integral Severino Cabral, para uma sondagem sobre 

as aproximações ou não dos estudantes quanto ao ensino de filosofia. 

  O quarto capítulo está direcionado à apresentação da pesquisa empírica, realizada na 

escola, apresentando, assim, os resultados obtidos, considerando a sala de aula como um 

laboratório filosófico de abordagens e que apreciam a diversidade. Nesta seção, discutem-se 

dados e, em seguida, uma reflexão motivada pelos resultados dos dados, através de tabelas, 

quadros e gráficos. Este é um capítulo bastante denso de informações e resultados coletados, 

mediante os meios utilizados na pesquisa, considerando as impressões e as reflexões dos 

resultados sobre os meios utilizados na pesquisa dos estudantes e pesquisadores, seja através 

dos recursos cinematográficos, áudios ou produção textual, os quais foram interpretados, 

categorizados e discutidos, antes de compor esta dissertação. 

  Diante dos processos de planejamento, de levantamento bibliográfico, das execuções 

das metas estabelecidas, dos resultados obtidos, das análises e avaliações dos processos que 

consubstanciaram o conjunto dos capítulos e que passaram a construir este trabalho, faz-se 

necessário ressaltar que o processo não está acabado ou incide em algo previamente 

determinado, até mesmo porque quando falamos em abordagem afroperspectivista, 

raciocinamos em vista de um leque de possibilidades de abordagens. No trabalho, portanto, há 

a opção por trabalhar com temas africanos, isto é, apenas uma entre diversas abordagens. 



17 

 

  Nessa medida, o presente trabalho consiste em um ensaio motivador, para que os leitores 

desta pesquisa possam se animar, no sentido de aperfeiçoar a proposta e desenvolver novas 

experiências, que vão além daquilo que é estabelecido. Com isso, não estamos lançando uma 

resposta à filosofia africana, nem ao ensino de filosofia, pois acreditamos que não há um modelo 

único e universal de ensino, mas propostas pedagógicas que se reinventam e se renovam. Assim, 

nosso trabalho se trata de um compartilhamento de possibilidades, experiências vividas e 

‘sonhos’ de um ensino de filosofia focado na diversidade.  

 

  



18 

 

2 A IDENTIDADE FILOSÓFICA PARA ALÉM DO EUROCENTRISMO  

 

2.1 Considerações em torno de uma filosofia africana 

 

  A afirmação de uma filosofia africana tem causado inúmeras divergências entre os 

intelectuais que pensam a filosofia numa perspectiva europeia, especificamente, grega, 

resultando em um pensamento eurocêntrico da filosofia.  

  Nesse sentido, para encaminharmos hipóteses aceitáveis sobre a filosofia africana, faz-

se necessário esclarecer a posição filosófica assumida neste estudo a respeito da filosofia, 

especificamente, o que se compreende por filosofia africana. 

  A posição filosófica que toma como base a construção de um pensamento produzido na 

Grécia e em outras partes da Europa se desenvolve por meio da transmissão da história da 

filosofia de modo estático, resultando em uma transformação dos clássicos da filosofia em 

gigantes intocáveis do conhecimento.  Esse estilo de filosofia estabelece uma barreira que 

encerra as possibilidades de diálogo com os estudantes de filosofia. 

  Essa perspectiva eurocêntrica, focada na exclusividade de um pensamento com origem 

na Grécia, dificulta a inclusão de outro pensamento filosófico, que transgrida o modelo de 

razão, universalizado intencionalmente pelo Ocidente. 

  Mesmo na idade moderna, alguns pensadores não consideram outras culturas que não 

seja a europeia como racional. Dessa forma, “até os dias de hoje, são muitos os herdeiros de 

Hegel que avaliam os africanos vivendo em um estado de inocência, e por isso são incapazes 

de produzir uma filosofia ou reflexão própria” (MONTOYA, 2010, p. 21, tradução nossa). 1 

  Percebe-se, portanto, que o problema quanto à negação de uma perspectiva filosófica 

africana vai além da filosofia, pois faz parte da imagem que o mundo moderno caricaturou e 

elaborou sobre a racionalidade africana, concebendo a África como um continente marcado 

pela mística, contemplação, pelos mitos e religiosidade, por isso não deve ser muito confiável 

do ponto de vista da racionalidade europeia. 

  Contudo, essa ideia posta sobre o conceito de racionalidade e irracionalidade não é capaz 

de atingir o movimento do pensamento modernizado africano. A cumplicidade em definir uma 

racionalidade como um conceito estático vai de encontro, até mesmo, ao que é posto pelo 

dicionário de filosofia, quando afirma que: 

                                                 
1 “Al día de hoy todavía son muchos, herederos de Hegel, que consideran que el africano sigue viviendo en un 

«estado de inocencia» y, por ende, de inconsciencia e incapacidad para producir una filosofía o reflexión propia". 

(Tradução nossa) 



19 

 

 

A racionalidade não tem de excluir mudança conceitual, mas ao contrário, 

torna possível essa mudança, e isso não necessariamente porque haja uma lei 

universal e definitiva que regule toda mudança conceitual. [...] O importante 

na racionalidade, ou na “razoabilidade”, e o que se faz, isto é, o método ou a 

série de métodos que se adotam para se manter uma ideia (ou um enunciado). 

Cabe ver que é possível considerar racionalidade de três modos: como 

expressando um conteúdo (proposições, princípios, crenças etc); como 

expressando um critério ou série de critérios, para formular juízo e como 

expressando uma atitude (MORA, 2004, p. 2441, 2). 

 

  Nesse sentido, não é possível aceitar uma compreensão única de racionalidade e colocá-

la como critério absoluto, para definir uma cultura como racional ou não. A concepção de 

racionalidade como única forma de pensamento gera um pensar categoricamente eurocêntrico 

e, consequentemente, assume uma postura de negação da diversidade. 

  Quando falamos em filosofia, é bastante comum usarmos sempre autores, como: Platão, 

Aristóteles, Descartes, Kant, Hegel, Heidegger, como uma espécie de autoridade 

epistemológica, para dar sustentação a um pensar filosófico ‘legítimo’. Essa ideia se manifesta 

particularmente na questão da linguagem, quando se faz uma atribuição da criação da palavra 

ao movimento que ela representa.  

  Essa imputação de uma referência da filosofia a Grécia, “[...] passou a ser quase que de 

maneira espontânea: os conceitos filosóficos têm sua origem grega. Isso pode ser observado 

nos conceitos: política, ética, técnica e natureza que são originados, respectivamente, das 

palavras gregas: pólis, ethos, techné, physis” (DANTAS, 2016, p. 406, destaque nosso). Há um 

patenteamento da palavra e do movimento que esta exerce e uma universalização da 

significação do termo. 

  A ideia de que a origem da filosofia é grega e de que foi historicamente estabelecida no 

Ocidente é reafirmada por Heidegger (2006, p. 17), no século XX, quando diz que:  

 

A palavra philosophia diz-nos que a filosofia é algo que pela primeira vez e 

antes de tudo vinca a existência do mundo grego. Não só isto - a philosophia 

determina também a linha mestra de nossa história ocidental-europeia. A 

batida expressão ‘filosofia ocidental’ é, na verdade, uma tautologia. Por quê? 

Porque a ‘filosofia’ é grega em sua essência, e grego aqui significa: a filosofia 

é nas origens de sua essência de tal natureza que ela primeiro se apoderou do 

mundo grego e só dele, usando-o para se desenvolver. 

 

  O fragmento acima faz parte da resposta sobre a questão fundamental: ‘O que é a 

filosofia?’ Para Heidegger, essa pergunta somente foi possível ser feita na Grécia, pois a língua 

grega possui uma especificidade que não está presente nem mesmo nas outras línguas europeias. 



20 

 

Assim: “lentamente vislumbramos em nossa reflexão que a língua grega não é uma simples 

língua como as europeias que conhecemos. A língua grega, e somente ela, é logos” 

(HEIDEGGER, 2009, p. 21).  O termo logos, demonstrado no fragmento, é usado como 

sinônimo de razão. Razão esta que, para ser adquirida, faz-se necessário dominar a língua grega; 

uma concepção exclusivista e seletiva na atribuição da racionalidade, mesmo entre os 

ocidentais. 

  Não muito diferente, Kant, no século XVIII, descreve uma posição bastante exclusivista 

da filosofia no continente europeu. No livro, Observações Sobre o Sentimento do Belo e do 

Sublime, o filósofo nega aos africanos capacidades notórias em quaisquer outros povos, como 

habilidades artísticas, domínio da ciência, podendo ser constatado nas palavras do próprio autor, 

ao enfatizar que 

 

Os negros da África não possuem, por natureza, nenhum sentimento que se 

eleve acima do ridículo. O senhor Hume desafia qualquer um a citar um único 

exemplo em que um Negro tenha mostrado talentos, e afirma: dentre os 

milhões de pretos que foram deportados de seus países, não obstante muitos 

deles terem sido postos em liberdade, não se encontrou um único sequer que 

apresentasse algo grandioso na arte ou na ciência, ou em qualquer outra 

aptidão (1993, p. 75). 

 

  Kant propõe uma possível superioridade da raça branco-europeia nos estados intelectual 

e tecnológico, afirmando que o negro, diferentemente da raça branca, seria incapaz de alcançar, 

com os seus próprios esforços, tais estados.  

  Hegel, no século XIX, não poupou palavras em analisar o mundo a partir de uma ótica 

unilateral, personificando o preconceito cultural, étnico e epistemológico ao continente 

africano, quando declara na Filosofia da História que: 

 

A África não é parte histórica do mundo. Não tem movimentos, progressos a 

mostrar, movimentos históricos próprios dela. Quer isso dizer que a sua parte 

setentrional pertence ao mundo europeu ou asiático. Aquilo que entendemos 

precisamente pela África é o espírito a-histórico, o espírito não desenvolvido, 

ainda envolto em condições de natural e que deve ser aqui apresentado apenas 

como no limiar da história do mundo (HEGEL, 1999, p. 83). 

 

  Em um movimento contrário a essas concepções filosóficas, vem ganhando espaço a 

abordagem da filosofia numa ótica africana, a partir de uma forma de pensar marcada pela 

multiplicidade e diversidade, ou seja, de que não há um protótipo exclusivo de caminho para 

verdade. Faz-se necessário uma concepção que aposte no pluralismo filosófico e em um saber 



21 

 

que não esteja restrito a um sistema ou a um método próprio e universal, mas seja construído 

em diálogo com outras filosofias. 

  Desse modo, propor uma filosofia africana é romper com um modelo unilateral do 

pensamento estabelecido pela razão ocidental, compreendendo “[...] que a definição de filosofia 

não é uma questão inocente, nem tão pouco a afirmação unilateral de que toda a filosofia 

repousa sobre os gregos, pois implicaria esquecer que a filosofia, como dissemos, é filha de seu 

tempo, sua história e seu lugar” (MONTOYA, 2010, p. 31, tradução nossa).2 A filosofia africana 

quer responder problemas do seu tempo na construção de um pensamento livre em oposição às 

formas de autoritarismo, que impedem essa liberdade. 

  A afirmação de uma filosofia africana não significa assumir uma postura de negação da 

filosofia europeia. Trata-se de reconhecer um ponto de vista epistêmico africano. Essa 

abordagem quer superar a visão do colonizador, que limita e territoriza o discurso acadêmico. 

Com isso, é necessário descolonizar a filosofia, a qual, ao longo de sua história “[...] fora usada 

para justificar e enaltecer a colonização e o imperialismo, usurpando conhecimentos, 

inferiorizando os latino-americanos e, principalmente, os negros africanos, posteriormente, os 

afrodescendentes também” (MACHADO, 2014, p.13).  

  A filosofia africana é um pensamento capaz de quebrar conceitos e verdades absolutas, 

estabelecidas na cultura ocidental, como o conceito de ‘homem racional’, em Aristóteles, ou o 

conceito de cogito, em Descartes, concebido como natureza pensante. Esses paradigmas 

colocam o indivíduo em uma ótica exclusivista do pensar. 

  A esse respeito, Dantas (2018, p. 21) questiona a negação dessa filosofia fora do espaço 

geométrico da Europa: de onde provém a desconfiança em afirmar a existência histórica de uma 

filosofia africana? Não é gratuito3 [...] o racismo é a principal categoria de investigação das 

dificuldades de se legitimar ou reconhecer uma tradição filosófica africana. 

  Nesse sentido, o termo ‘filosofia africana’ assume não apenas uma postura 

epistemológica e política, mas também compreende “[...] a elaboração feita pelo Ocidente dos 

mecanismos de construção da suposta esterilidade epistemológica e ontológica do continente 

africano, para desconstruí-los e paralelamente, reconstruir sua posição de sujeito pensante na 

história moderna da humanidade” (DANTAS; SILVA, 2016, p.10). 

                                                 
2 Por ello, establecemos – en comunión con filósofos africanos– que la definición de filosofía no es una cuestión 

inocente, tampoco lo es la afirmación unilateral de que toda filosofía reposa sobre los griegos, puesto que 

conllevaría olvidar que la filosofía, como dijimos, es hija de su tiempo, de su historia y de su lugar. 
3 Destaque nosso. 



22 

 

  Diante desse panorama, pergunta-se: o que se espera de uma abordagem filosófica 

africana? Remonta a ideia de que não se pode fazer filosofia sem levar em consideração a 

realidade em que estamos inseridos. Para entender uma especificidade do pensar filosófico na 

África, faz-se necessário apresentar um conceito que é peculiar ao povo africano: Ubuntu; trata-

se do ser, não como fragmentado, mas como uma unidade, algo que é muito próprio da filosofia 

africana. 

  O termo Ubuntu é formado por duas palavras: “Ubu evoca a ideia da existência, em 

geral [...] sempre orientado para um desdobramento, que é uma manifestação concreta, 

incessantemente contínua, através de formas particulares e modos de ser” (RAMOSE, 2003, p. 

2). Enquanto a segunda parte “ntu é um ponto no qual a existência assume uma forma concreta 

ou um modo de ser no processo contínuo de desdobramento que pode ser epistemologicamente 

distinto” (RAMOSE, 2003, p. 2).  

  Fazendo uma junção da palavra, o termo “Ubu-ntu, então, não apenas descreve uma 

condição de ser, na medida em que é indissoluvelmente ligado ao umuntu, mas também é o 

reconhecimento do vir a ser e não, como desejamos enfatizar, o ser e o vir a ser” (RAMOSE, 

2003, p. 3). 

  Nesse sentido, é oportuno dizer que uma peculiaridade da filosofia africana é a 

valorização do pronome “nós”, não apenas compreendido como plural de seres humanos, mas 

o “nós” na perspectiva ubuntu se refere ao ser humano no seu conjunto de relações, como: 

ancestralidade, natureza e em toda sua conduta ética. Pensar uma filosofia para além do 

eurocentrismo significa ultrapassar os limites geográficos, políticos, étnicos, econômicos e 

culturais. 

  Abre-se, portanto, frente a essa perspectiva, o seguinte questionamento: que filosofia é 

capaz de transcender esse limite da unilateralidade filosófica? Um possível caminho de saída 

da unilateralidade filosófica é apontado pelo filósofo camaronês Marcien Towa4. No livro, A 

                                                 
4 Marcien Towa nasceu em 1931, na pequena cidade de Endama, não muito longe de Obala, a 60 Km da capital 

de Camarões, no Estado de Lékié. Em 1955, Towa deixou o grande seminário de Otélé (Camarões); em fevereiro 

de 1957, foi para a França, a fim de seguir seus estudos superiores na École Normale d’ instituteurs de Caen e, 

depois, na Sorbonne. Em 1959, terminou a graduação de filosofia e, em 1960, obteve o diploma de estudos 

superiores na mesma disciplina, com uma dissertação sobre Bergson e Hegel. Towa ensinou em vários liceus de 

Paris (Louis-de-Grande, Molière etc). Voltou para Camarões em 1962 e foi nomeado professor na École Normale 

Superieur de Yaoundé, onde ele ensinou pedagogia, história da pedagogia e filosofia. Em 1963, retornou à Europa 

com uma bolsa da UNESCO, para um estágio pedagógico de dois anos. Towa aproveitou esse período para adquirir 

uma sólida formação em pedagogia e em psicologia; primeiramente, na Sorbonne, depois na Grã-Bretanha, no 

instituído Rousseau de Genebra, onde acompanhou os cursos e participou dos seminários de Piaget. Em janeiro de 

1966, voltou a Camarões e retomou as aulas na École Normale Superieur de Yaoundé. No mesmo ano, foi nomeado 

Diretor de Estudos e Diretor-Adjunto dessa instituição. Em 1968, assumiu o departamento de filosofia da faculdade 

de letras e ciências humanas da Université Yaoundé. Em 1969, Towa defendeu sua tese na Sorbonne, no doutorado 

que se intitula: Identité e Transcendence. Marcien Towa desenvolveu relevantes funções acadêmicas. Em seguida, 



23 

 

ideia de uma filosofia negro africana, Towa apresenta uma filosofia como uma reflexão comum 

a todo grupo humano. Nesse sentido, ela é absoluta e, para tal filósofo, 

 

A filosofia existe. Ela se apresenta como um conjunto de obras ditas 

filosóficas. A leitura dessas obras impõem, a nosso ver, a ideia de que a 

filosofia é a coragem de pensar o Absoluto. O homem pensa e, entre todos os 

seres conhecidos, ele é o único que pensa. O pensamento é tomado, aqui, num 

sentido restrito: no sentido de pensar, de discutir as representações, as crenças, 

as opiniões, de confrontá-los, de criticá-las, para reter, como verdadeiras, 

somente as que resistem a esse teste de crítica e de classificação (TOWA, 

2015, p. 17, grifo nosso).  

 

  Absoluto não no sentido de totalidade ou metafisica. O termo absoluto assume o sentido 

de condição humana nos seus diversos anseios, vontades, pretensões e multiplicidades. Nas 

palavras do autor: “O Absoluto não será mais um dogma opaco, um fantasma misterioso, mas 

o homem concreto, suas necessidades e suas aspirações. Percebe-se quais mudanças tratar-se-

ia, então, de impor” (TOWA, 2015, p. 69). 

  Na discussão apresentada pelo filósofo ao longo do texto, é perceptível que o ‘absoluto’ 

não significa o contrário de mudança, de diversidade de dinamismo, mas abertura ao 

movimento e à inovação, como se constata no fragmento:  

 

Devemos alimentar, a respeito de todo culto da diferença e da identidade, uma 

desconfiança sistemática sem a qual corremos o risco de nos conformar dentro 

da servidão. De qualquer forma, é inútil querer imobilizar a tradição e a 

identidade cultural, pois tudo no universo está submetido a mudanças. E 

passando da natureza à cultura e à história, o ritmo de transformação se acelera 

e muda qualitativamente (TOWA, 2015, p. 68-69).  

 

  Com isso, desenvolve-se um modo de filosofia, que não se limita a uma realidade 

geográfica e étnica. Nessa ótica, 

 

[...] propor uma limitação territorial da filosofia não se trata apenas de projetar 

um certificado de origem do pensamento filosófico, mas, sobretudo, de 

invalidar diferentes povos como produtores de pensamento filosófico a partir 

de suas matrizes históricas, culturais e sociais (DANTAS, 2018, p 47).  

                                                 
engajou-se na política em seu estado de origem. Entre artigos e obras do autor, destacam-se: Análise da obra de 

L. S. Senghor”, Liberté I, Negritude et Humanismo, artigo publicado na revista do instituto de Genebra (1966); O 

Conciencismo: emergência da Afríca Moderna na consciência filosófica, estudo publicado em Abbia, nº 20, 1968, 

e retomado na Présence Africaine, nº 85, 1973; Aimé Césaire, profeta das revoluções dos povos Negros, Abbia, 

janeiro-abril 1968; Ensaio sobre a problemática filosófica da África atual (1971); O que é a negritude? (Tese de 

Doutorado de pesquisa); Identidade e transcendência (tese de doutorado de estado); A ideia de uma filosofia négro-

africana (1979).  Marcien Towa faleceu em Yaoundé em 02 de julho de 2014. 

 



24 

 

 

  A filosofia africana tem por missão ir além desses limites territoriais, que negam 

algumas realidades epistêmicas e culturais. Contudo, essa abordagem africana da filosofia não 

quer negar todo o processo histórico, feito pelos gregos e europeus, ou direcionar o ensino da 

filosofia apenas em uma perspectiva africana, mas propor um diálogo de igual para igual, e “por 

isso, a filosofia africana necessitaria dialogar com as outras tradições na perspectiva de articular 

os temas filosóficos com uma identidade própria e, uma vez consolidada, transcender a 

condição que o hegemônico espera de uma tradição subalterna” (DANTAS, 2018, p. 45). 

  Diante desse contexto, é necessário indagar: como sair da condição de hegemonia da 

filosofia ou colocar a filosofia africana na sobra do pensamento ocidental. A respeito dessa 

saída do estado de hegemonia, o filosofo brasileiro, Dantas (2018, p. 45) aponta um caminho, 

destacando que: 

 

Uma das vias que se pode utilizar para romper com a imagem ocidental da 

filosofia como única, é precisamente realizar uma intersecção epistêmica 

entre as tradições não-europeias. Intersecção no sentido de apresentar as 

proximidades políticas e epistêmicas daqueles que produzem o conhecimento 

nas fronteiras. 

 

  Essa postura filosófica não resulta em uma replicação do ‘eurocentrismo’ em um modo 

africano, mas assume uma postura de abertura às diversas possibilidades geradoras de um 

pensar filosófico. Vias que sejam fundadas na valorização da diversidade e do reconhecimento 

do outro, como ser pensante e capaz de estabelecer diálogos. 

  Após ter apresentado neste tópico algumas considerações em torno da filosofia africana, 

o tópico seguinte problematiza a questão da identidade da filosofia africana, uma vez que se é 

questionado por alguns estudiosos se há uma filosofia africana, e se há, qual a natureza desse 

pensamento. Nesse sentido, o estudo em questão destaca o pensamento de filósofos brasileiros, 

da tradição europeia e pensadores africanos, que fazem uma argumentação fora do compasso 

eurocêntrico da definição de filosofia.  

 

2.2 Sobre a identidade5 da filosofia africana 

 

                                                 
5 Identidade aqui entendida não como substituição ou idêntica, mas levando em consideração seu aspecto cultural, 

como bem destaca Stuart Hall: “A cultura e uma produção. Tem sua matéria-prima, seus recursos, seu "trabalho 

produtivo". Depende de um conhecimento da tradição enquanto "o mesmo em mutação" e de um conjunto efetivo 

de genealogias. Mas, o que esse "desvio através de seus passados" faz é nos capacitar, através da cultura, a nos 

produzir a nós mesmos de novo, como novos tipos de sujeitos. Portanto, não e uma questão do que as tradições 



25 

 

  Uma acentuada discussão se firma quando se fala de filosofia africana; primariamente, 

em torno do termo “filosofia”, pela seguinte questão: seria adequado usar esse mesmo termo, 

que é empregado para definir o que se faz na Europa, ao mesmo movimento do pensamento 

africano, uma vez que o termo é especificamente de língua grega? 

  A posição defendida pela filósofa brasileira Marilena Chauí é a de que a filosofia tem 

um nome e o tempo de início: “Atribui-se ao filósofo grego Pitágoras de Samos (que viveu no 

século V antes de Cristo) a invenção da palavra filosofia. Pitágoras teria afirmado que a 

sabedoria plena e completa pertence aos deuses, mas que os homens podem desejá-la ou amá-

la, tornando-se filósofos” (CHAUI, 2002, p. 19). 

  Na tentativa de demonstrar a especificidade da filosofia grega, Chauí compara-a a outros 

tipos de pensamentos construídos em outras partes do mundo, como o chinês, hindu, indígena, 

porém não emprega para esses movimentos o termo ‘filosofia’. Não diferente de outros 

intelectuais, ela age com bastante cautela na aplicabilidade do termo ‘filosofia’ a outras culturas 

que apresentam um movimento de racionalidade diferente da peculiaridade grega. 

  Segundo a autora, isso acontece, porque o pensamento elaborado dentro da Europa 

apresenta características que são próprias do Ocidente, como “fazer a distinção entre as 

qualidades que nos aparecem e a estrutura invisível da Natureza, que para ele Pitágoras é de 

tipo matemático e alcançada apenas pelo intelecto” (CHAUI, 2002, p. 21, grifo nosso). Com 

efeito, “são diferenças desse tipo, além de muitas outras, que nos levam a dizer que existe uma 

sabedoria chinesa, uma sabedoria hindu, uma sabedoria dos índios, mas não há filosofia 

chinesa, filosofia hindu ou filosofia indígena” (CHAUI, 2002, p. 21). 

  Continuado a linha de raciocínio de uma filosofia que tem a Europa como matriz, Chauí 

enfatiza razões históricas e políticas como causadoras desse colonialismo em relação à 

maternidade filosófica. Para entender melhor essa experiência, da qual o Brasil também não 

está ausente, a autora destaca que 

 

Em outras palavras, Filosofia é um modo de pensar e exprimir os pensamentos 

que surgiu especificamente com os gregos e que, por razões históricas e 

políticas, tornou-se, depois, o modo de pensar e de se exprimir predominante 

da chamada cultura europeia ocidental da qual, em decorrência da colonização 

portuguesa do Brasil, nós também participamos (CHAUI, 2002, p. 21). 

 

                                                 
fazem de nós, mas daquilo que nós fazemos das nossas tradições. Paradoxalmente, nossas identidades culturais, 

em qualquer forma acabada, estão a nossa frente. Estamos sempre em processo de formação cultural. A cultura 

não e uma questão de ontologia, de ser, mas de se tornar” (HALL, 2003, p. 44). 



26 

 

  Esse modo de concepção de filosofia, descrita na citação acima, segundo a autora, são 

próprias de uma racionalidade ocidental. Não parece ser um problema o fato de cada filosofia 

ter suas especificidades. A questão reside, portanto, quando esses elementos são tomados como 

régua, para validar as demais experiências existentes em outras regiões do planeta como não 

filosofia. 

  O problema que deriva da negação do termo filosofia é o fato de que passa a ser negada 

não somente no âmbito da linguística, mas o movimento epistemológico. Quando isso acontece, 

nega-se, também, a capacidade de uma discussão filosófica entre iguais. Nesse sentido, a 

afirmação se torna arriscada, pois, seguindo essa lógica de uma racionalidade com patente 

europeia, as outras partes do planeta, que estão fora desse rol, o máximo que se pode existir é 

uma etnofilosofia,6 mas não uma genuína filosofia.  

  Ampliando a discussão a respeito do termo filosofia, o filósofo Marcien Towa, antes de 

admitir qualquer definição sobre a existência de uma filosofia africana: “supõe a resposta à 

pergunta: o que é a filosofia? Pergunta perigosa e que muitos evitam formular, mas que não 

poderia ser evitada ou, então, o problema da existência de uma filosofia africana não pode ter 

nenhum sentido” (TOWA, 2015, p. 25-26). 

  Reconhecer as inquietações de algum grego insatisfeito com as explicações mitológicas 

em torno dos anos (570 a.C), como Tales de Mileto, Pitágoras de Samos, não significa “[...] 

afirmar que a filosofia é exclusivamente europeia, significa, menos ainda, se pronunciar sobre 

a oportunidade de adotar ou de rejeitar a filosofia europeia” (TOWA, 2015, p. 26). 

  Com isso, não é necessário trabalhar na defesa de outro termo para designar a realidade 

de um pensar africano e rejeitar totalmente a condição e o movimento que fazem os europeus e 

que se denominou filosofia. Desse modo, a negação do termo filosofia parece ser um problema 

não para os africanos, mas, para os europeus, colocando em dúvida a possibilidade de se 

denominar filosofia o movimento do pensamento africano. Nesse sentido, o autor camaronês 

enfatiza sobre a questão da dominação ou não do movimento do pensamento africano: 

 

Teoricamente, nada impede procurar uma via de acesso à significação da 

palavra “filosofia”, partindo de uma língua africana e de textos africanos. Mas, 

de fato, esse caminho não foi tomado, porque a questão da existência de uma 

filosofia africana não surgiu do desenvolvimento espontâneo e autônomo da 

sociedade africana. Não nos perguntamos, entre nós, para saber se pensamos 

filosoficamente ou não, se tínhamos uma filosofia ou não. Tentamos somente 

                                                 
6 Etnofilosofia é um termo usado por alguns filósofos africanos, como: Placide Tempels Senghor, Kagame, para 

afirmar que na África não há uma filosofia de igual racionalidade do que se tem na Grécia e Europa. Essa posição 

é refutada por Marcien Towa. Retomaremos a discussão dessa concepção no tópico posterior. 



27 

 

trazer uma resposta a um problema formulado, não por nós, mas pelos 

ideólogos do imperialismo europeu (TOWA, 2015, p. 27). 

 

  Com isso, a autenticidade da filosofia africana não está na reelaboração de termos e de 

novas categorias, mas, no modo como se reelaboram os problemas, as possibilidades de resposta 

sobre o que os incomodam. Esse modo de conceber a filosofia faz do povo africano semelhante 

a qualquer outra cultura plena de racionalidade e capaz de dialogar entre iguais. 

  A negação dessa racionalidade caracteriza “o eurocentrismo que atravessa a filosofia, 

assim como os outros saberes, de modo explícito ou não, tem declarado que os espaços 

periféricos são palco de uma condenação natural, a incapacidade de pensar o mundo em 

parâmetros ‘adequados’” (NOGUERA, 2014, p. 42). 

  Dessa forma, o reconhecimento da identidade racional de um povo ou região é, antes de 

tudo, uma questão política, de voz, usando o exemplo grego e, de modo específico, o chamado 

“milagre grego” sobre a origem da filosofia. Apesar de outros povos terem suas criações 

humanas anteriores à Grécia, ela assume a maternidade filosófica. Isso acontece não 

aleatoriamente. Reside no fato de que, na antiguidade, a Grécia, Europa, de forma geral, ocupa 

um lugar de destaque na política e na economia mundial. 

  Essa realidade se torna bastante notória na idade moderna, quando a Grécia não é mais 

o centro da economia.  Outras regiões do continente europeu ganham destaque político e 

econômico, como a França, a Alemanha e a Espanha. Essas regiões assumem também o lugar 

do reconhecimento filosófico. 

  Esse novo patamar, que se configura, não significa que se instalou uma crise no pensar 

filosófico, mas uma questão de reconhecimento e de desconhecimento da Grécia no mundo. 

Esse fato histórico-político nos leva a compreender que a filosofia africana dificilmente será 

reconhecida se antes não se quebrar o preconceito meta-filosófico, que, ao longo dos séculos, 

se construiu com o continente africano, difundindo-se a ideia de que a África não tem algo a 

contribuir com os outros continentes a não ser a religiosidade. 

  Segundo a mesma linha de raciocínio sobre o milagre da origem da filosofia, o filósofo 

Fernando Montoya destaca que “a filosofia africana tem de abandonar o debate sobre a origem, 

para entrar no que considera como determinante: a tensão infinita entre a filosofia e a audácia 

sobre o eterno e o incessante recomeço. A filosofia, portanto, nunca tem um começo, por isso 

está sempre recomeçando” (MONTOYA, 2010, p. 79).7 

                                                 
7 La filosofía africana tiene que abandonar el debate sobre el origen para adentrarse en lo que él considera el 

momento determinante: el de la tensión infinita de la filosofía y la audacia de su eterno e incesante re-comienzo. 

Puesto que la filosofía no comienza nunca, más bien ella recomienza siempre. 



28 

 

  A afirmação de que a África não tem uma racionalidade, tal qual a europeia, é também 

uma linha de pensamento desenvolvida por alguns filósofos da própria África. Essa ideia 

etnocêntrica de que a África contribui com o mundo apenas com as emoções e a religião coopera 

com a ideia de uma filosofia menos racional ou uma etnofilosofia. 

  Tendo em vista uma diversidade de linhas de pensamento sobre a interpretação da 

identidade racional da África pelos próprios africanos, faz-se necessário destacar algumas 

correntes do pensamento filosófico que se pode verificar na África contemporânea, embora, 

“[...] a atribuição de uma filosofia africana. Inicialmente, é necessário elucidar que ela não se 

manifestou somente contemporaneamente, mas contém consigo uma história que se inicia, até 

onde se sabe, com o Egito Antigo” (DANTAS, 2016, p. 11). 

  Contudo, no momento nos dediquemos à produção contemporânea da filosofia africana, 

destacando algumas correntes filosóficas que são recorrentes nos escritos dos filósofos 

africanos. “Tais correntes são: Etnofilosofia, Sagacidade Filosófica (ou filosofia da sagacidade, 

ou filosofia dos sábios), Filosofia Nacionalista-Ideológica ou Filosofia Política e Filosofia 

Profissional ou Acadêmica” (MACHADO, 2014, p. 12). Vale salientar que “em classificações 

mais recentes, foram incluídas a filosofia literária/artística ou poética e Hermenêutica, que 

seriam correntes, no nosso modo de ver, culturalistas” (MACHADO, 2014, p. 12). 

  O caderno do Projeto Didático Filosofia e Consciência Negra: desconstruindo o 

racismo, nascido da iniciativa do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à 

Docência/PIBID Filosofia da Universidade Federal de Mato Grosso. Apresenta uma 

representação das correntes da filosofia africana contemporânea, por meio de uma figura 1. 

 

Figura 1 – Correntes da filosofia africana contemporânea 

 

                    Fonte: JESUS; NEGRI; CANDIDO, 2016?, p. 7. 

 



29 

 

  Os três panoramas destacados, cada um com suas ramificações, nos desperta para a 

multiplicidade da filosofia africana: corrente cultural, a que busca analisar a concepção 

filosófica, a partir das manifestações mais culturais, ligadas à religião e ao mito. Nessa corrente, 

destaca-se ainda o grupo da etnofilosofia, na defesa de que não há uma filosofia genuinamente 

africana. Destacaremos melhor essa reflexão no tópico posterior. 

  Uma segunda corrente é a ideológica, a qual defende a formulação de uma filosofia 

africana como promotora de caminhos políticos, fazendo a correção de visões distorcidas da 

África pelo colonizador. Isso com o intuito de construir uma independência política. 

  A terceira corrente, filosofia acadêmica, é a que busca fazer uma sistematização da 

filosofia para academia, trazendo a filosofia a um debate tridimensional: “teórico, científico e 

metódico" (JESUS; NEGRI; CANDIDO, 2016?, p. 7). Nessa terceira abordagem, destaca-se o 

filósofo camaronês Marcien Towa, o qual lançamos mão como apoio teórico desta pesquisa, 

com o objetivo de enfatizar que a filosofia não deve ser apenas um amuleto da religião ou da 

política, como afirmam os filósofos que defendem uma etnofilosofia, mas reafirmando a 

posição de que a filosofia africana tem um caráter próprio e universal, expresso na escrita e na 

argumentação (JESUS; NEGRI; CANDIDO, 2016?) 

  Nesse contexto de um pensamento “teórico, científico e metódico”, o filósofo Marcien 

Towa se debruça, reivindicando a posição de que os africanos não apareçam somente como 

objetos de uma investigação histórica, na qual participam como sujeitos puramente passivos, 

mas como protagonistas de um pensamento, não menos merecido ou inferior a qualquer outro 

continente. 

  A afirmação do filósofo camaronês em defesa de um genuíno pensamento filosófico 

africano vai de encontro aos que buscam descrever o africano como uma espécie de ser 

mitológico pelo seu relacionamento mais direto com a religião. Contudo, não se pode entender 

o espírito religioso do africano com a mesma imagem de aproximação religiosa do Ocidente. 

  Quando se fala da concepção de divindade para o mundo ocidental, compreende-se uma 

experiência religiosa bastante caracterizada pelo dogma, pelo não questionamento e pelos 

rituais. Em contrapartida, para o africano, a ideia de aproximação do divino tem um caráter 

formativo-educativo dos seres, sem muita preocupação com um perfil que qualifique o 

participante à determinada religião. 

  Em uma cultura cristã, uma série de rituais e normas determina sua pertença à 

comunidade cristã: batismo, como entrada na comunidade; matrimônio, no intuito de controlar 

e manter as regras da não fornicação; adultério e outras séries de preceitos que acompanham a 

vida do fiel, criando, assim, a concepção de pecado. 



30 

 

  Na concepção africana, o sentido de pertença religiosa é livre e, consequentemente, a 

ideia de ‘pecado’ ganha um significado muito mais voltado para causar desordem na 

comunidade que a um ser transcendente, ou seja, a concepção de pecado africana não tem a 

mesma conotação judaico-cristão, que designa a desobediência a Deus e seus representantes. 

  Desse modo, falar da concepção de divindade na cultura africana, de modo específico 

no Egito, faz-se necessário considerá-la como politeísta, característica essa ausente da 

concepção de deus, judaico-cristã, que se estabelece como monoteísta, tendo um único deus 

todo poderoso. Sobre essa expressão panteísta da abordagem sobre deus na filosofia africana, 

Towa (2015, p. 33) argumenta que 

   

[...] no fundo, todos esses deuses são apenas um único e mesmo deus, e o 

grande deus não é um mestre que comanda os servos, mas um primus inter 

pares.  Eles são todos um mesmo deus, uma vez que todos, estão isentos de 

mentiras e que eles “se deleitam” todos “do que é equitável”. A preeminência 

do deus supremo sobre os outros deuses é simplesmente institucional; ela não 

se baseia em uma superioridade por essência. 

 

  Percebe-se que a ideia de panteísmo na citação acima não representa uma guerra entre 

deuses, mas coloca como princípio a diversidade. Esse tipo de experiência religiosa apresenta 

no seu recurso uma argumentação filosófica e se diferencia do discurso religioso cristão-

judaico, fundado na onipresença, onisciência e obediência.  

  Considerando essa concepção de religiosidade africana, fundada não somente no mito e 

na ausência do questionamento, Marcien Towa quer deixar claro a distinção entre religião, 

filosofia e ciência. Com isso “o projeto de estabelecer uma tradição filosófica formal, em função 

de sua unidade interna e de sua singularidade prática, implica no esforço para superar as fontes 

gregas e europeias, na finalidade de produzir sua própria prática filosófica, sua definição 

intrínseca, mesmo de acordo com a sua escrita” (MONTOYA, 2010, p. 39, tradução nossa).8 

  Isso implica em fazer filosofia, levando em consideração o tempo e o lugar em que se 

está inserido. Com isso, a filosofia africana, ou qualquer outra, levará em consideração a sua 

realidade que a circunda, como bem enfatiza Mantoya (2010, p. 39, tradução nossa)9 na sua 

abordagem filosófica: “os filósofos africanos são obrigados a criar sua própria definição de 

                                                 
8 El proyecto de establecer una tradición filosófica formal, en función de su unidad interna y de su singularidad 

práctica, conlleva el esfuerzo por superar las fuentes griegas y europeas, con el fin de producir su propia práctica 

filosófica, su definición intrínseca, acorde incluso con su escritura. 
9 Los filósofos africanos están obligados a inventar, por tanto, su propia definición de filosofía en virtud de su 

tiempo y lugar. Y ello lo pueden conseguir, como los griegos lo obtuvieron en su momento. 



31 

 

filosofia, levando em consideração o seu tempo e seu lugar. Uma vez que são capazes de 

conseguir como os gregos conseguiram em seu momento”. 

Essa reflexão resultará em um fazer filosofia não apenas como uma interpretação 

histórica do passado ou mesmo do presente, mas assinalado por um constante movimento, em 

busca de um filosofar capaz de responder aos problemas atuais, que afetam a realidade. Em 

vista dessa posição, Montoya (2010, p. 41, tradução nossa) 10 enfatiza que 

 

O que tem que fazer a filosofia africana atual é redescobrir outros horizontes, 

rompendo com toda forma de prescrição terminológica ou de apriorismo 

definido. O objetivo não é estabelecer o que é a filosofia africana, como se 

fosse uma coisa estática. Mas que se revelar em um processo reflexivo, longe 

de se orientar para sua definição, mas encaminhada a um processo: reflexivo, 

livre e criador. 

 

  Com isso, Montoya busca uma identidade da filosofia africana, querendo superar as 

práticas modernas. Essas práticas se constituem pelas dicotomias e pela racionalidade moderna. 

Com isso, a filosofia africana quer, portanto, desconstruir a ideia eurocêntrica de racionalidade. 

Contudo, não se trata de uma negação da perspectiva eurocêntrica, mas uma superação do 

paradigma unilateral de categorizar o pensamento; o mesmo que impede de construir uma 

racionalidade, dialogando com as diversas filosofias. 

  Após a problematização sobre a identidade filosófica africana, considerando diversos 

teóricos de perspectivas diferentes, percebe-se que alguns defendem a ideia do milagre grego 

e outros se posicionam em defesa de uma filosofia africana como qualquer outra filosofia.  

  O tópico seguinte discorre em torno de uma filosofia africana autóctone. Para isso, é 

oportuno construir o argumento, levando em consideração diversos filósofos que saem em 

defesa da filosofia africana e os que são africanos nativos. Podem-se destacar pensadores, 

como: Temples, Dantas, Oruka, Fanon, Appiah, Kaphagani, Malherbe, Towa.  

 

2.3 Filosofia africana: autóctone e não uma Etnofilosofia 

 

  Este tópico apresenta a filosofia africana como um pensamento autóctone, sem 

necessariamente ter de “beber” em fontes gregas ou europeias, para validar o seu pensamento. 

                                                 
10 Lo que tiene que hacer la filosofía africana actual es redescubrir otros horizontes rompiendo con toda forma de 

prescripción terminológica o de apriorismo definicional. El objetivo no es establecer qué es la filosofía africana, 

como si de una cosa estática se tratase, sino desvelarla como un proceso donde la reflexión, lejos de orientarse 

hacia su definición, se encauce en un proceso reflexivo libre y creador. 

 



32 

 

Trabalha-se, especificamente, o combate à ideia de uma etnofilosofia ao invés de filosofia, 

negando a autenticidade do pensar africano.  

  Mediante esse movimento de desconstrução eurocêntrico do pensamento, o tópico versa 

sobre a construção de uma epistemologia de que todos os humanos têm a capacidade de 

conhecer. Busca-se investigar, com o intuito de responder as seguintes indagações: É possível 

falar de uma filosofia autenticamente africana? O que se diz de filosofia africana não seria uma 

etnofilosofia? 

  Diante da questão da etnofilosofia, é necessário afirmar que, inicialmente, é introduzida 

pelo missionário católico, franciscano, belga, Placide Temples,11 o qual escreveu o livro A 

Filosofia Bantu (1945). Nesse livro, Temples procurou caracterizar os traços essenciais do 

pensamento dos povos de língua bantu da África Central e do Sul. Para o missionário, o 

pensamento Bantu é considerado como um valor supremo, “Este valor supremo é a vida, a 

força, a existência vigorosa ou a força vital”(TEMPLES, 1945, p. 1)12, tinha como princípio 

fundamental a noção de força vital. 

  Quando Temples fala de força vital, coloca-a numa dimensão do campo da emoção e da 

religiosidade, relatando que os bantos têm alguns costumes estranhos dos quais não 

compreendemos pela razão, porém, os próprios bantos dirão que servem para adquirir vigor, 

para serem fortes e fortalecer a própria vida ou assegurar sua durabilidade na ancestralidade. 

Assim, é possível afirmar que os bantos possuem sua própria força vital; humano, animal, 

vegetativo ou inanimado. Com isso, cada ser foi dotado por Deus com uma certa força, capaz 

de fortalecer a energia vital do ser mais forte da criação: o homem (TEMPLES, 1945). 

O problema que reside na definição não diz respeito à ênfase que é dada à religiosidade, 

mas na condição de um necessário reconhecimento europeu, para se chegar a afirmação da 

existência de uma filosofia dos africanos, desconhecendo a capacidade africana e sua autonomia 

epistêmica. 

Não desconsiderando a contribuição do filósofo e missionário dos estudos realizados 

em vista de uma epistemologia africana, deve-se pontuar que “[...] esse estudo etnográfico 

situou tal filosofia ainda como ausente de protagonismo, isto é, a filosofia banto ainda era 

permeada de noções populares e religiosas afastada de uma construção de princípios tal qual a 

                                                 
11 Missionário franciscano belga, que atuou na província de Katanga, no Congo Belga (atualmente, República 

Democrática do Congo) entre 1933 e 1962. Ganhou fama a partir dos debates sobre a filosofia africana, com a 

repercussão da publicação, em 1945, do livro La philosophie bantoue (traduzido para o inglês em 1959) (LOPES, 

2017. Filosofia pop).  
12 Tradução feita por Marcos Carvalho Lopes (UNILAB marcosclopes@unilab.edu.br), para uso didático (no curso 

de “Filosofia Africana”). Disponibilizada, inicialmente, no site: www.filosofiapop.com.br. 

mailto:marcosclopes@unilab.edu.br


33 

 

filosofia tradicional é construída” (DANTAS, 2016, p. 416-417). Justificando, assim, certa 

incapacidade de pensar, raciocinar, igualmente aos gregos. 

O filósofo Henry Odera Oruka13busca argumentos em defesa de uma filosofia africana 

autóctone, que consiste em uma filosofia elaborada fora dos padrões europeus. Essa posição 

provocou certo estranhamento no tocante ao reconhecimento de uma filosofia genuinamente 

africana. Diante da negação ou da não autonomia de alguns intelectuais, Oruka (2002, p.4) 

afirma: 

 

Pode-se sustentar que a filosofia africana, mesmo na sua forma puramente 

tradicional, não começa e nem termina com o pensamento e o consenso 

populares; que os africanos, mesmo sem influência externa, não são ingênuos 

quanto à investigação crítica lógica e dialética, que a alfabetização não é uma 

condição necessária para a reflexão e exposição filosófica. Nestes 

pressupostos, é possível buscar e encontrar uma filosofia na África tradicional, 

sem cair na armadilha da etnofilosofia. 
 

  A concepção de filosofia: seja em Towa ou em Oruka tem um sentido ampliado e de 

movimento. Este não está estagnado aos conceitos determinados a uma única concepção de 

filosofia definida, como por exemplo, a grega. Pretende-se com essas posições identificar uma 

filosofia na África não menor que em outras partes do planeta, mas capaz de construir um 

diálogo. 

  Partindo da definição de filosofia descrita anteriormente por Towa, na qual ‘a filosofia 

é a coragem de pensar o Absoluto’, o ser humano é colocado na dimensão do filosofar, 

independente da sua cultura e lugar geográfico no mundo. Para o filósofo, a negação da 

capacidade de filosofar, de igual para igual, esconde consigo uma carga de preconceitos: 

epistêmicos, sociais, culturais e políticos, uma vez que abdica ao negro africano a capacidade 

atribuída a outras etnias. 

  Isso implica que o reconhecimento de uma filosofia africana somente será possível 

mediante uma descolonização das ideias, em vista de uma consciência própria de si, que 

representa uma superação do ‘milagre grego’ em explicitar a filosofia com data de início, lugar 

de nacionalidade e padrões de genuinidade. 

                                                 
13 Henry Odera ORUKA (1944-1995), filósofo, nascido no Quênia, ficou mais conhecido pelo projeto da Filosofia 

da Sagacidade, no qual, a partir de entrevistas, descreve a influência de diversos personagens tidos como sábios 

filósofos na cultura dos povos africanos, ressaltando suas formas de pensar. Suas principais obras são: Filosofia 

da Sagacidade: pensadores indígenas e o debate moderno sobre a filosofia africana e As perguntas básicas sobre 

a filosofia-dos-sábios em África (FILOSOFIA E CONSCIÊNCIA NEGRA: DESCONSTRUINDO O RACISMO. 

Vol.2 – Outras margens da filosofia: Filosofias Africana e Latino-americana. p. 10) 

 



34 

 

  Com relação à ideia de descolonização, Fanon, em sua obra os condenados da terra, 

destaca que esta acontece sempre em um processo violento, pois “a descolonização, que se 

propõe mudar a ordem do mundo, é, está visto, um programa de desordem absoluta. Mas não 

pode ser o resultado de uma operação mágica, de um abalo natural ou de um acordo amigável” 

(FANON, 1997, p.17). 

  O ato de descolonizar se trata de um processo histórico. Isso significa que não pode ser 

compreendido, não se encontra em uma inteligibilidade, mas se torna historicizante, um 

movimento em saída, ou seja, uma tomada de consciência, de nivelamento entre iguais que, 

segundo Fanon (1997, p.34), acontece quando o “[...] colonizado, descobre que sua vida, sua, 

respiração, as pulsações de seu coração, são as mesmas do colono. Descobre que uma pele de 

colono não vale mais do que uma pele de indígena.” Dito em outras palavras, é quando o negro 

não busca mais justificar sua condição de explorado, quando não sente mais a necessidade de 

negar suas tradições em vista do branco. 

  Diante do contexto de necessidade de descolonização, falar de uma filosofia africana 

não implica conceber uma compreensão restrita apenas ao que é definido pela academia 

ocidental sobre beleza, ética, moral, deus, direito, política, erro, ilusões, mas considerando 

outros caminhos epistemológicos, como bem afirma Appiah (1997, p. 129): 

 

Ora, sem dúvida nem todas as culturas tem exatamente esses conceitos. Mas 

é provável que todos tenham conceitos que mostram uma semelhança familiar 

com eles. Nenhum ser humano que não dispusesse de nenhum conceito 

semelhante a nosso conceito de causação seria capaz de pensar na ação, nem 

tampouco, sem ele, de pensar em por que as coisas acontecem no mundo. 

Ninguém poderia ter normas sociais sem conceitos ao menos um pouco 

parecidos com o bem, mal, certo e errado; e dificilmente poderia existir uma 

sociedade sem normas – não apenas porque o conceito de sociedade está 

ligado à ideia de normas comuns, mas também porque, sem normas comuns, 

é difícil conceber qualquer ação coletiva (1997, p. 129)  

 

  A afirmação do autor, na citação acima, demonstra que não é concebível a ideia de uma 

filosofia africana menos racional que a europeia ou qualquer outra. Isso torna insustentável a 

justificativa de um pensamento não genuíno na filosofia, devido a sua aproximação com o 

religioso. Esse tipo de argumento se caracteriza mais como um preconceito epistêmico, cultural 

e político, estabelecido pelos colonizadores. 

  Nesse sentido, a dúvida que é posta sobre a existência de uma filosofia africana ou não 

está centrada na ideia de reconhecimento do que é filosofia, a partir de uma lógica de raciocínio 

analítico, com base apenas oriental, pois “afinal, o que está em jogo é apenas o direito ao rótulo 

de filosofia” (APPIAH, 1997, p. 131). 



35 

 

  Nesse contexto de defesa de uma filosofia africana e de resistência ao discussão 

etnocêntrico de que a filosofia é ocidental por excelência. A esse respeito, Appiah (1997, p. 

135) destaca que: 

 

Certamente, os anciãos de muitas sociedades africanas discutem questões 

relativas ao certo e ao errado, à vida, à morte, à pessoa e a imortalidade. 

Discutem até mesmo se um argumento é bom ou se uma consideração é uma 

consideração de peso. E isso constitui, pelo menos, os primórdios da filosofia 

como atividade reflexiva. 
 

  Isso faz do pensar africano não um pensar filosófico, etnofilosófico, mas uma filosofia. 

Também nessa mesma linha de abordagem de Appiah, o filósofo queniano Odere Oruka busca 

desconstruir a ideia de etnofilosofia. Para isso, em sua pesquisa, procura identificar os sábios 

africanos. Estes, para o autor, são portadores de saberes filosóficos. 

  Contudo, percebe-se que não se podem usar os mesmos critérios eurocêntricos ou basilar 

do fazer filosofia somente nesses princípios. Por isso, referindo-se ao pensamento identificado 

nos sábios do Quênia, Oruka afirma: “é um pensamento ou reflexão de vários pensadores 

individuais conhecidos ou nomeados, não uma filosofia popular e, ao contrário do último, é 

rigoroso e filosófico no sentido estrito” (ORUKA, 2002, p. 5). 

  Vale ressaltar que, na sua pesquisa sobre os sábios, Oruka faz uma alerta, para que não 

se tome o paradigma da racionalidade ocidental como único modelo,  

[...] pois a maior parte dessa filosofia não será encontrada na forma de 

argumentos filosóficos convencionais elaborados ou longos, a maioria é 

explicitamente expressa na forma entimemática. Mas um entimema é um 

atalho lógico ou um argumento filosófico no sentido exato da filosofia. Seu 

alcance lógico completo pode ser facilmente descompactado (ORUKA, 2002, 

p. 5) 
 

  Através da exposição de Oruka, percebe-se que a cultura africana se apresenta com uma 

epistemologia bastante viva e progredindo em um processo de avaliação e renovação. Uma 

cultura que, mediante as imposições coloniais, soube resistir a estas e preservar o seu modo de 

sabedoria. 

  Alguns estudos seguem essa miragem de Oruka, no sentido de demonstrar uma 

diferença substancial na busca pelo conhecimento ocidental e oriental, de modo específico, a 

África, nos seguintes termos: 

 

As autoridades epistêmicas no ocidente costumam serem os filósofos, 

historiadores, cientistas, médicos, engenheiros e advogados; no oriente, 

incluiria os gurus, astrólogos, xamãs, swamis, médicos ayurvédicos e 



36 

 

cientistas. Mas é preciso mais que apenas sagacidade para se envolver em uma 

reflexão crítica da tradição; nem todos os sábios são sábios filosóficos e 

apenas os sábios filosóficos são “intelectualmente aventureiros” 

(KAPHAGAWANI; MALHERBE, 2002, p.13). 

 

  O autor aponta para um leque de personalidades intelectuais, que ultrapassa os modelos 

pensados pelos ocidentais, acrescentando, também, os religiosos. Essas pessoas são 

consideradas “os sábios os porta-vozes de uma cultura” (KAPHAGAWANI; MALHERBE, 

2002, p.13) e são eles na “[...] sociedade tradicional africana, são uma rica fonte de ideias 

filosóficas, a matéria-prima de muitos trabalhos de filósofos [...]” (KAPHAGAWANI; 

MALHERBE, 2002, p.13). Assim, o pensamento filosófico se estabelece na África na sua teia 

de significados. 

  Continuando essa mesma linha de raciocínio de valorização, também do religioso, que 

o filósofo Towa tenta demonstrar essa relação, através de alguns contos mitológicos. Ele 

percebe que eles estão repletos de preceitos e ordens que determinam os humanos. Com isso, 

na relação de humano e deuses, “o homem é um escravo dos deuses e de seus representantes na 

terra, ou seja, do poder. O que ele lhe tem a fazer na existência lhe é imposto pelos deuses. Ele 

não pode refutar e nem mesmo discutir o que lhe é ordenado a divindade” (TOWA, 2015. p.18) 

  Nessa não capacidade de argumentação e refutação é que reside a característica mítica. 

Isto é, “a mentalidade mítica faz de um comportamento individual uma norma universal de 

comportamento, de uma opinião individual, uma verdade universal, unicamente pelo fato de se 

tratar de um comportamento, da vontade ou das declarações de uma individualidade, homem 

ou deus, posta como exemplar” (TOWA, 2015, p. 19). 

  Essa realidade é bastante notória, por exemplo, no que o cristianismo fez com Jesus, que 

viveu na Galileia. Igualmente, o que a Igreja Católica faz com as pessoas reconhecidas e 

canonizadas; o que os mulçumanos fizeram com o jovem mercador e analfabeto de Meca, 

Maomé; o que a umbanda faz na sua concepção monoteísta de Deus supremo, que cria os orixás. 

E assim segue a tradição mitológica, buscando sempre universalizar as experiências 

particulares, tornando-as modelos a serem seguidos pela humanidade. Esse fenômeno, segundo 

Towa (2015, p. 19-20), 

 

É portanto “o culto à personalidades, a submissão cega a algumas grande 

personalidade, consiste nas características fundamentais da mentalidade 

mítica. Todo problema, pratico ou teórico, sobre o Absoluto é resolvido por 

referência ao que quer ou pensa um outro, uma personalidade extraordinária, 

real ou imaginária, ainda viva, ou que já viveu in illo tempore, cuja vontade 

constitui a lei e cuja opinião constitui a verdade, e cujos mitos contam, 

justamente os grandes feitos.  



37 

 

 

  Com isso, o autor camaronês demonstra a essencialidade de um pensamento mítico, 

caracterizado na “[...] sua inaptidão ou sua renuncia a pensar, a refletir de uma maneira pessoal 

e autônomo – eu não digo solitária – para discernir o ‘bem e o mal’, para se descobrir o que se 

deve admitir como verdadeiro ou como norma de comportamento” (TOWA, 2015, p. 20. Em 

outras palavras, Towa (2015, p. 20) afirma que o mito: “Ele abre mão dessa responsabilidade 

para um outro, para um herói mítico, ‘grande homem’, um chefe carismático, um deus etc”. 

  Nessa relação de humano e divino, é bastante observável o fato de que, seja entre os 

deuses imortais ou entre os homens e mulheres mortais, ambos estão em constante disputa, da 

qual surgem os bons, os maus, o verdadeiro, o mentiroso. É nessa relação que tudo parece se 

estabelecer em um grande devaneio à espera de uma intervenção metafísica, negando a 

capacidade humana de transformação como ser pensante e ativo. Nesse momento, um 

questionamento é problematizado nesse cenário mitológico: é possível estabelecer outro plano 

fora do que já fora constituído (o mito)? 

  Sair do devaneio mitológico e da determinação religiosa somente é viável, trilhando a 

via do pensamento, ou seja, a coragem do questionar, pois  

 

a filosofia se recusa a ficar vagando por uma terra de fantasia e, às crenças do 

devoto, ela opõe a dúvida, a incredulidade. Mas aos olhos do crente, a 

incredulidade filosófica é uma impiedade que ele estigmatiza como 

‘descrença’; a dúvida seria diabólica, o ‘descrente’ faria um pacto com o mal 

(TOWA, 2015, p. 20). 
 

  Nesse sentido, a atitude filosófica quer levar o homem a pensar com sua própria 

autonomia. Sem a necessidade da cega determinação da religião, do que melhor convém para 

sua vida; a filosofia reafirma a capacidade de questionar e desafiar as verdades religiosas. 

  Na perspectiva filosófica, o homem busca projetar sua ação em vista de suas próprias 

necessidades e pretensões. Com isso, sua ação acontece devido a uma transformação, ou seja, 

a atuação fora dos grilhões mitológicos e com a capacidade de repensar novas possibilidades. 

A ideia de verdade, nesse sentido, não poderá ser assimilada como absoluta, mas como 

possibilidade. 

  Essa ideia de possibilidade nos faz compreender que não há ‘a filosofia’, mas filosofias, 

uma vez que “[...] a realidade varia conforme o meio e apresenta então ao homem diferentes 

problemas segundo cada meio. As necessidades e as aspirações variam em consequência disso” 

(TOWA, 2015, p.22). 



38 

 

  Com isso, não faz sentido dizer, por exemplo, que a medida para validar determinado 

movimento como filosofia, ou não, é a racionalidade europeia. Ou ainda, transformar problemas 

particulares em universais e apresentá-los como critério de reconhecimento filosófico.  

  Quando tratamos de filosofia, estamos falando de uma realidade dinâmica. Para isso, 

faz-se necessário levar em consideração as diferenças culturais, sociais, mudanças de época, as 

quais modificam a realidade dos interesses. Portanto, padronizar um critério único, para validar 

o que seja filosofia, não é plausível quando assumimos uma postura filosófica afrocêntrica. 

  Reforçando a defesa de uma filosofia dinâmica e que coloca a vontade de questionar 

acima de qualquer outro interesse, Towa (2015. p. 22, destaque nosso) enfatiza que “[...] sejam 

quais forem suas divergências, todas as filosofias, para merecerem o nome de filosofia, deve 

resultar em um debate sobre o Absoluto, sobre a realidade, os valores e as normas supremas”. 

“Assim, o filosofar – o bem pensar, a capacidade de reflexão – é um atributo conferido a todas 

as pessoas que se dispõem a fazê-lo” (SILVA, 2015. p. 3). 

  Ratificando o que foi dito anteriormente sobre a filosofia africana, sobre o fato de não 

enquadrá-la aos padrões ocidentais. Contudo, vale perguntar: sobre o que pode fazer dessa 

filosofia tão particular? Sobre essa indagação, o filósofo Anthony Appiah (1997, p, 136) 

argumenta que:  

 

o máximo que se pode dizer é que a natureza de nossos problemas determina 

os métodos que lhe são apropriados: e talvez os problemas que nos dizem 

respeito sejam tão diferentes dos problemas filosóficos europeus que 

tenhamos que desenvolver uma metodologia radicalmente diferente.  

 

  Por isso, para fazer filosofia africana, faz-se necessário ir além do rótulo ocidental de 

caracterizar a filosofia, mas “[...] desmistificar esse respeito canônico, coisa que apenas requer, 

com certeza, que observemos os fundamentos absurdos em que ele se baseia” (APPIAH, 1997, 

p. 137), como a negação da capacidade racional dos negros. 

  Após trabalhar neste tópico em defesa de uma filosofia africana autóctone, o tópico 

seguinte apresenta elementos que demonstram uma filosofia em construção, apropriando-se da 

própria mitologia. Uma apropriação não para igualar, mas tratando tais elementos em um 

mesmo plano de discussão, querendo compreendê-los como tentativa de explicação da 

realidade. 

 

2.3.1 Realidade de uma filosofia africana 

 



39 

 

Querendo discutir a existência de um discurso filosófico africano, não somente na idade 

moderna, o filósofo camaronês se apropria de relatos religiosos africanos sobre a criação, para 

então discorrer sobre a existência de uma racionalidade nesses relatos. Esses escritos existem 

antes mesmo dos gregos pensarem e elaborarem a chamada ‘racionalidade’ com Tales de 

Mileto, considerado o primeiro pré-socrático, no século IV e V a. C. 

Marcien Towa principia a análise da existência de uma racionalidade nos contos 

religiosos africanos. Para isso, leva em consideração dois contos da época do Egito faraônico: 

Amon-Ra e Ptah-hotep, situados em torno dos anos de 1300-1200 a.C. Com essas narrações, o 

autor quer demonstrar um contraste com os relatos da criação judaico-cristã bíblica ou no 

alcorão: 

 

Assim o que na bíblia ou no alcorão, aparece como pecado dos pecados – a 

saber, a ciência da separação entre o bem e o mal – é, para o Egípcio, um dever 

elementar. Ao afirmar que a virtude deve ser o objeto de uma ciência e de um 

ensinamento, o sábio egípcio alertava, ao mesmo tempo, contra a certeza 

presunçosa e o dogmatismo (TOWA, 2015, p. 36). 

 

No trecho de ‘um hino para o Amon-Ra’, expressa um questionamento sobre o 

Absoluto, no sentido do confronto entre os deuses e os humanos. Observemos: 

 

Oh artesão de si mesmo, cuja formas ninguém conhece, perfeita aparência que 

se revelou em uma sublime emanação, que moldou suas imagens, se criou a si 

mesmo... A Ogdoade14, foi sua primeira manifestação, até que tivesse 

aperfeiçoado seu número, sendo o Um. Seu corpo está escondido entre os 

Anciãos: você se escondeu enquanto Amon à frente dos deuses; você se 

transformou em Ta-tenen15, para colocar no mundo, as divindades primordiais 

na época de suas origens iniciais... depois, você se distanciou, se 

transformando em habitantes do céu, estabelecido, doravante, sob a forma de 

sol. Você foi o primeiro a vir à existência uma vez que nada existia ainda 

(TOWA, 2015, p. 33). 

 

Desse modo, é possível perceber que há diferentes manifestações entre os deuses. Essas 

alterações demonstram um caráter filosófico, implícito no ato de questionar, como também no 

fato da transformação de um deus que não é acabado e pronto. Nesse sentido, o deus se 

transveste de várias personalidades, para demonstrar múltiplas existências. 

                                                 
14 Bajo el término “ogdóada” se denomina al grupo de dioses creadores en la cosmogonía de Hermópolis, llamados 

“los Padres y las Madres que Crearon la Luz”. Estos dioses son: Nun y Naunet, el agua primigenia; Heh y Hehet, 

el espacio infinito indeterminado; Kek y Keket, las tinieblas; Amón y Amonet, lo oculto (RONDA, 2004).  
15 Tatenen (o Tenen en Baja Época) es un dios ctónico y demiurgo, y, como tal, bisexual y muy antiguo. Está 

relacionado con la colina primigenia y su nombre significa “La Tierra Emergida”. Lleva el título de “Padre de 

Todos los Dioses”. Sufrió una temprana asimilación con Ptah, siendo denominado en muchos textos Ptah-Tatenen. 

Se interpretó que era una manifestación de Ptah en el momento de la creación, según se desprende de la estela de 

Shabaka, donde se recoge la “Teología Menfita”. 



40 

 

Outro texto semelhante, porém, um pouco mais longo, é o da existência de Ra. No 

entanto, faz-se necessário compor essa discussão, para ampliar a visão do pensamento africano; 

além disso, será significativamente útil compreender melhor a perspectiva de raciocínio que o 

filósofo camaronês está propondo, através do relato da existência de Ra, a saber: 

 

Quando passei a existir, a existência existiu. Eu vi à existência sob a forma de 

existente, que veio a existir pela Primeira Vez. Vindo à existência sob a forma 

de existência do Existente, logo, eu existia. E é assim que a existência veio à 

existência, pois eu era anterior aos deuses anteriores que eu criei, pois eu tinha 

anterioridade sobre esses deuses anteriores, pois o meu nome foi anterior ao 

deles, pois eu criei a era anterior, assim como os deuses anteriores. Eu fiz tudo 

que eu desejava nesse mundo e eu me dilatei nele... Eu vim, então, à existência 

em uma era anterior e uma multiplicidade de modos de existência veio a 

existência a partir desse começo, pois anteriormente, nenhum modo de 

existência tinha vindo à existência nesse mundo. Eu fiz tudo o que eu fiz, 

sozinho, antes que ninguém mais além de mim, se tivesse manifestado a 

existência para agir em minha companhia nesses lugares, onde eu criei os 

modos de existência a partir desta força que está dentro de mim. Nesses 

lugares, creio o Noun (o indeterminado), ainda sonolento e não tendo ainda 

encontrado nenhum lugar onde ficar em pé. Depois, meu coração se mostrou 

eficaz, o plano da criação se apresentou diante de mim e eu fiz tudo o que eu 

queria fazer, estando sozinho. Eu concebi meus projetos e em meu coração e 

eu criei um outro modo de existência e os modos de existência derivados do 

existente foram muitos (TOWA, 2015, p. 34-35). 

 

O texto demonstra uma perspectiva reflexiva, na tentativa de uma unificação religiosa. 

Se o leitor estiver atento, perceberá uma acentuada aproximação aos protótipos de Enéidas, de 

Plotino, da ideia hegeliana da concepção evolucionista e, porque não dizer, do materialismo 

dialético. O final do texto aponta ainda para a diversidade da existência, com a capacidade de 

recriação (TOWA, 2015). Os relatos descritos buscam uma verdade, a partir de um processo 

que se baseia na concepção antropológica, isto é, do questionamento, recusando à explicação 

mitológica ocidental, a qual é baseada nas paixões e na argumentação puramente abstrata 

(TOWA, 2015). 

 Diferentemente da compreensão judeu-cristã ou da mitológica grega, na africana, deus 

não é apresentado como onisciente, onipresente e posto em uma dimensão tão superior a 

humana, que não resta senão outra atitude, que a obediência. Em contrapartida, “os Egípcios, 

que tendiam a aproximar os homens e os deuses em vez de opô-los, costumavam pensar que os 

próprios deuses deviam buscar se entender e refletir para encontrar a verdade” (TOWA, 2015, 

p. 37). Nessa perspectiva, deus não é a verdade absoluta e inquestionável, mas possibilidade, 

sendo possível, até mesmo o divino, fazer concessões com os humanos. 



41 

 

 Na perspectiva egípcia, é possível constatar vários conflitos entre os deuses e os homens. 

Também, é possível perceber nos relatos o reconhecimento de seres humanos como portadores 

do divino, algo que parece absurdo para a concepção religiosa grega. Fatos como esses 

evidenciam, para Marcien Towa, a existência de uma filosofia para além do que fora 

demonstrado pela história eurocêntrica. 

 Na mitologia egípcia, no conflito que é travado entre Horus16 e Seth, depois de oitenta 

anos de luta resulta em Horus como vencedor. Esse tumulto, para Towa, “[...] ilustra o conflito 

entre a força e o direito, entre a brutalidade e a inteligência. Caracterizada de humanidade, entre 

as paixões e os instintos cegos e o autocontrole” (TOWA, 2015. p. 37), de forma que os deuses 

não estão totalmente prontos, fugindo à ideia de divindade estabelecida pela cultura ocidental 

de: ‘onisciência, onipotência e onipresença’, mas, com mais ênfase, no respeito à verdade e à 

justiça. Assim, o próprio homem pode ser tido como divino, se observar o respeito a Maat17. 

 O que foi dito até então está basicamente concentrado na região do Egito. O que dizer, 

então, das outras partes da África? Como se estabelece a relação de mito e filosofia? A análise 

de Marcien Towa, falando das outras partes africanas, concentra-se nos contos orais, “cuja 

preocupação principal parece ser ensinar astúcia, a prudência e a reflexão. Trata-se dos ciclos 

de Kulu-a-Tartaruga, de Leuk-a-Lebre e de Guizo-a-Aranha” (TOWA, 2015, p. 39). 

 Nessa perspectiva, Towa demonstra que, mediante os conflitos relatados nesses contos, 

para sair vitorioso, o homem usa como arma a inteligência. Assim, “os heróis desses contos não 

seguem nenhuma revelação, não se confiam a ninguém a não ser a eles mesmos e a sua 

                                                 
16 Horus es uno de los dioses más antiguos e importantes del panteón egipcio. Sus orígenes podrían remontarse a 

una divinidad relacionada con el cielo y los astros, carácter que nunca perdió. Su nombre significa “El Distante”, 

apelativo que describe perfectamente su situación en el cielo cuando se encuentra en pleno vuelo. Esta deidad 

celeste pronto se convirtió en un dios íntimamente ligado a la realeza y tutelar de los monarcas tinitas, cuyo centro 

de culto era Hieracómpolis. Fue, por tanto, el protector del soberano y del palacio (como edificio sede de la 

realeza). La veneración del halcón peregrino en el antiguo Egipto fue habitual en los distintos territorios 

predinásticos. Bajo la influencia de Horus se agrupó a todos los dioses locales con apariencia de halcón, dando 

lugar a diversas variantes de una misma divinidad, aspectos que se representaron de diversos modos. Así podemos 

percibir una variabilidad asombrosa que, en ningún caso es excluyente, pues aunque todas las formas divinas 

adquirieron los rasgos de Horus, mantuvieron detalles de su propia personalidad. Asociado primero al culto estelar 

y más tarde al solar, se integró igualmente en el osiríaco, donde entró como hijo de Isis y Osiris (RONDA, 2007). 

 
17 Definir Maat es en extremo difícil si tenemos en cuenta que además de ser una diosa es un concepto abstracto 

(casi filosófico) y trascendental en el antiguo Egipto, uno de los más importantes del pensamiento, pero que no 

posee una correspondencia exacta en la actualidad. Bajo la forma de una deidad femenina personifica el orden 

cósmico, la justicia (como concepción), la verdad y la estabilidad que ha de estar presente en el mundo y en el 

cosmos. El responsable directo de este orden en la tierra es el soberano; dicha armonía se siente continuamente 

amenazada por las fuerzas del mal, que porotro lado son necesarias para que el bien exista. Ella era la ofrenda por 

excelencia, aquella que debía presentarse a todos los dioses, ya que éstos se alimentaban del Maat. Durante el 

Reino Medio se entiende que es la ventana de la nariz de Ra, alcanzando paulatinamente la categoría de “Hija de 

Ra”, sobre todo, en el Reino Nuevo. También se identifica con Osiris, al que en multitud de ocasiones se le 

denomina “Señor de Maat” (RONDA, 2007) 



42 

 

inteligência” (TOWA, 2015, p. 39). O autor acrescenta ainda, a respeito da inteligência 

desenvolvida nos contos, “A promoção da inteligência humana à categoria de guia supremo e 

único no combate da vida, contrasta violentamente com as tradições semitas dominantes que, 

relembremos, identificam tamanha pretensão para o mal, para o pecado por excelência” 

(TOWA, 2015, p. 39). 

 Nessa concepção do conto, a submissão não deve existir, seja entre humanos ou deuses; 

seja qual for a relação de submissão, ela representa sempre um absurdo, uma vez que se 

renuncia a capacidade de refletir, para seguir, cegamente, outros ideais, que não são os seus. 

 Outro ponto que merece destaque na afirmação de uma racionalidade nos contos 

religiosos do antigo Egito é a questão da inteligência. Nesse aspecto, Marcien Towa apresenta 

duas características importantes, e estas são o que diferencia o pensar religioso ocidental do 

oriental. Tratando de modo específico, Camarões na África, destacando-se duas características 

importantes: a) Não coloca nada acima da inteligência; b) Não há monopólio da inteligência e 

da perfeição ética (TOWA, 2015). 

A primeira se caracteriza pela faculdade de criar possibilidades de solucionar 

problemas, com base no conhecimento, isso fundado pelas escolhas conscientes do que é bom 

ou ruim, útil ou inútil. Contudo, sempre levando em consideração as escolhas, com base na 

sabedoria e não na superstição. Isso implica uma posição de não contentamento do humano 

com o discurso de dominação dos deuses e deusas sobre sua vida.  

Nesse sentido, compreende-se a ideia de divino, não simplesmente como uma 

superioridade: a de que tudo manda e tudo pode, numa total transcendência à imanência, mas 

divino e humano devem ser compreendidos em dimensões dialogáveis, com a possibilidade de 

construção de uma aprendizagem com o outro. 

O segundo ponto de discussão é o de que não há monopólio da inteligência:  

 

Todos os seres reais – ou considerados como tais – homens ou deuses, são 

limitados intelectualmente e imperfeitos moralmente. Ninguém está livre do 

erro e do pecado. Consequentemente, ninguém, homem ou deus, pode se dá 

ao direito de pensar e de julgar o mundo e de ditar a todos a verdade e as 

normas de comportamento (TOWA, 2015, p. 44). 
  

 Essa reflexão coloca todos os seres numa relação de diálogo, de forma que as limitações 

e imperfeições possibilitam a posição de confabulação, de construção de argumentos. 

No entendimento africano, colocado por Marcien Towa, a ideia de um deus alicerçado 

na perfeição, como ser único, onipresente, onipotente, não existe. Porém, vivendo em uma 

cultura envolvida pelo pragmatismo, onde o que sustenta são as coisas que apresentam uma 



43 

 

definição nítida, coloca-se a seguinte questão: uma vez que os africanos rejeitam essa ideia de 

religião como absoluto, o que então se coloca no lugar desse deus? 

Tentando discorrer sobre essa questão, Towa (2015, p. 44-45) afirma que 

 

[...] o pensamento africano tradicional, descarta, a princípio, a possibilidade 

de uma revelação, de uma proclamação da verdade, dos valores e das normas 

feitas de uma vez por todas e que nos dispensaria de buscá-los e de defini-los 

nós mesmos. Kalu e Leuk contestam toda forma de absolutismo. O 

pensamento africano tradicional tem tanto medo do absolutismo que ele toma 

o cuidado de enfatizar os limites da inteligência e do valor moral dos próprios 

campeões da inteligência e do direito. 

 

Com isso, o autor demonstra uma realidade que considera a diversidade de pensamentos, 

levando em consideração como condição racional, não a questão geográfica, política, cultural 

ou étnica. Ao invés disso, a filosofia africana busca uma definição, alicerçada na capacidade de 

debater, respeitando as limitações, seja na categoria da imanência (humanos) ou da 

transcendência (deus), pois ambas fazem partem de um mesmo plano e são limitadas. 

Outro conto que auxilia no entendimento dessa ideia de que a sabedoria não é uma 

propriedade divina ou algo infundido por um ser criador, mas constitui-se como uma construção 

e que não é pecado tê-la, retratado no conto da aranha formidável ao afirmar: 

 

Essa sabedoria mais preciosa que o ouro e que permite a cada um situar no 

mundo e conduzir sua barca a um porto seguro, ‘faça sol, faça chuva’, 

Aranha18 tentou guardá-la só para si, trancando-a em um vaso bem lacrado. 

Ela ia tranquilamente caminhando em companhia de seu filho Eban quando 

topou com uma árvore que bloqueava o seu caminho. Aranha, não podendo 

contornar o obstáculo, colocou seu vaso em cima. Mas o vaso escorregou, 

caiu, se quebrou e a sabedoria se espalhou, levada pelo vento. Portanto, cada 

homem teve sua parte de sabedoria19. 

 

Na passagem acima, percebe-se uma concepção de inteligência que se opõem à 

ignorância. A sabedoria, portanto, busca uma ‘investigação’ acerca da existência. Parece 

visível, na concepção religiosa africana, uma não preocupação da experiência religiosa, 

conjugada ao culto e à moralidade, como fazem os cristãos, por exemplo. Uma experiência de 

religião mais acentuada em uma vivência da ética em vista da justiça que a preocupação com 

um dogma ou ainda com um ser todo poderoso metafísico. 

                                                 
18 Um nome atribuído a deus. Falado na cultura africana Ananse Kokroko, traduzido por Aranha formidável, que, 

metaforicamente, significa aquela que terce a teia cosmológica, que é o mundo. 
19 Texto de B. DADIE. Tanga preta. Citado por Colardelle-diarrassouba, pp. 175-176. 



44 

 

No exemplo do conto acima, o ser humano se apropria da sabedoria que a deusa Aranha 

havia capturado como propriedade sua, no entanto, não é um pecado e nem receberá alguma 

condenação por essa ação. Com isso, “observamos, enfim, que o pensador da África Negra 

tradicional e o pensador Egípcio estão de acordo em recusar a onisciência e a perfeição ética a 

um ser qualquer e admite que todo homem é capaz de adquiri-las em maior ou menor grau” 

(TOWA, 2015, p. 48). 

Essa concepção de não atribuir perfeição a seres, sejam os considerados divinos ou 

terrestres, retira o humano da condição de obediência cega, que as religiões, como o 

cristianismo e os muçulmanos, colocam. A ideia de discípulo, criado por essas religiões, nega 

a capacidade e liberdade de um pensar filosófico. “Assim, eles (Africanos), descartam toda ideia 

de uma revelação de toda verdade que teria sido proclamada de uma vez por todas e colocam a 

necessidade da reflexão, na busca e na troca de ideias como única via de acesso à verdade” 

(TOWA, 2015, p. 48, destaque nosso), indicando, assim, através dessa abordagem, a concepção 

reflexiva dos mitos africanos, a qual demonstra ser plausível a afirmação da existência de uma 

tradição filosófica africana, que se estabelece na história, mesmo antes dos relatos gregos. 

Neste tópico, abordamos a realidade de uma filosofia africana, apoiada na filosofia de 

Towa, o qual busca extrair uma racionalidade presente na mitologia egípcia da época faraônica 

e nos contos populares camaroneses, no intuito de demonstrar que, mesmo antes dos gregos 

elaborem algumas técnicas, no Egito antigo já se fazia algo parecido, como bem apresenta os 

relatos. A seção que segue apresenta um diálogo em torno da origem da filosofia, considerando 

outras regiões geográficas além da Grécia. 

 

2.3.2 Origem da filosofia, dialogando possibilidades: Etiópia, Egito e Grécia  

 

Este tópico busca apresentar caminhos que levem ao reconhecimento de uma filosofia 

africana autóctone; não um reconhecimento do ponto de vista moderno e contemporâneo, mas 

considerando a África no diálogo filosófico, anterior aos gregos. Para construir esse argumento, 

se tomará como base o filósofo espanhol Fernando Susaeta Montoya, que desenvolve um 

trabalho bastante sólido no seu livro Introducción a la filosofia africana, no qual revisita o 

passado histórico filosófico na África. 

Durante séculos, desenvolveu-se no Ocidente a ideia da África como o continente 

primitivo e selvagem, de forma que, para alguns teóricos, o que se pode fazer em algumas partes 

do continente africano, semelhante ao que se fez na Europa, por exemplo, foi devido à 

contribuição ocidental, trazida pela colonização. 



45 

 

Esse tipo de olhar resulta em dois tipos de preconceito para com os africanos: primeiro, 

o epistêmico, pelo fato de que não são capazes de construir um pensamento racional. O segundo 

diz respeito à negação cultural milenar do continente africano, mas que somente passa a ser 

reconhecida com as colonizações. Esses elementos de uma visão preconceituosa para com a 

África, segundo Montoya, poderiam ter sido ainda mais graves, pois essa visão discriminatória 

poderia ter causado uma grande catástrofe, como o desaparecimento da África na história 

(2010)20. 

Nessa perspectiva, o autor faz um recorte histórico-filosófico, que significa: 

 

Um recolher do que há de melhor no passado, retornando outra vez, para 

demonstrar sua virtualidade, buscando revitalizar o presente. Este paradigma 

de revisitar ou reverter, conduz o povo africano, frente ao pensamento 

monolítico e físico (ocidental). Escrever/mostrar sua própria filosofia (a 

africana), a partir de sua própria especificidade, fazendo que cada coisa 

retorne ao seu próprio estado (MONTOYA, 2010, p. 74-75)21. 

 

 Com isso, abordaremos o revisitar a história da África em três aspectos dialógicos: a) 

proclamação da África como berço da filosofia universal; b) os africanos frente ao racismo 

ocidental; c) a filosofia africana se estabelecendo com projetos reivindicadores e libertadores. 

 

2.3.2.1 África como berço da filosofia 

 

 Quando abordamos a questão do berço da filosofia, não se quer fazer uma substituição 

do que se diz a respeito da Grécia, isto é, atribuir à África as mesmas categorizações que são 

destinadas à Grécia. Não se trata, portanto, de um embate para afirmar de quem é a maternidade. 

Mas um esforço de reconhecimento, tendo em vista fatos históricos que assinalam que a ideia 

do milagre grego não é tão plausível como se propaga, na história da filosofia e nas abordagens 

dos livros didáticos. 

 Pensadores da filosofia e da história contribuíram com a construção do resgate de uma 

história da negritude como porta para reviver o presente. Isso com o intuito de apropriar-se da 

história para desenvolver, assim, uma filosofia anticolonial. 

                                                 
20 Revisitar el pasado haciéndole revenir al presente se define en la idea de que tras la vivencia por parte de una 

cultura, un pueblo, una sociedad… de una gran catástrofe que le podría haber llevado incluso a su desaparición, 

se hace necesario el esfuerzo por sobrevivir mediante un acto de autocreación. 

 
21 Recogiendo lo mejor del pasado para que vuelva de nuevo, mostradas sus virtualidades, para revitalizar el 

presente. Este paradigma del revisitar o revenir conduce al pueblo africano, frente a un pensamiento monolítico e 

impositivo (el occidental), a escribir/mostrar su propia filosofía (la africana) desde su especificidad propia, 

de suerte que vuelva cada cosa a su propio estado. 



46 

 

 Dentre esses pesquisadores que somaram bastante em vista de um resgate da África, não 

mais dito pelo colonizador, está o escritor, sociólogo, historiador, egiptólogo e antropólogo 

senegalês Cleikh Anta Diop, quando, em seus estudos, enfatiza a contribuição da África e, em 

particular, da África negra à cultura e às civilizações mundiais. Para isso, destaca vários 

trabalhos que, na modernidade, têm sido desenvolvidos no sentido de enfatizar o Egito antigo 

como berço da humanidade.  

 Esses trabalhos têm se concentrando em busca de identidades africanas, por meio de 

suas genuínas produções, tomando como alicerce a ideia de unidade e solidariedade racial. Esse 

tipo de pensamento fez efervescer, em meados do século XX, movimentos como o pan-

africanismo22 e negritude, defendido por Diop, como um berço da filosofia. 

 A Unidade Pan-africana ou Negritude, defendida pelo filósofo senegalês como destino 

embasado na raça, teria sobre o Egito antigo o mesmo direito que a Europa dizia possuir sobre 

a antiguidade grega. Portanto, a grandiosa sociedade dos faraós não mais poderia ser vista como 

parte reconhecida da história ocidental, mas, sim, como capítulo original da história da própria 

raça negra.  

 Nesse sentido, “a redescoberta do verdadeiro passado dos povos africanos não deverá 

ser um fator de divisão, mas contribuir para uni-los, todos e cada um, estreitando seus laços de 

norte a sul do continente, permitindo-lhes realizar, juntos, uma nova missão histórica para o 

bem da humanidade [...]” (DIOP, 2010, p.36). 

 Com isso, é perceptível que, segundo Diop, é necessário constituir o Egito antigo como 

uma civilização negra por excelência, da qual todo indivíduo negro deveria se sentir 

participante, ou melhor, sentir-se herdeiro, provocando, assim, mecanismo de criação e 

inovação na busca de uma autonomia. 

 O filósofo Masson-Oursel, no livro Filosofia no Oriente, abordado por Montoya, afirma 

que “neste trabalho aponta-se o papel pioneiro desempenhado pelo Egito antigo no surgimento 

                                                 
22 Pan-africanismo é o nome dado a uma ideologia que acredita que a união dos povos de todos os países do 

continente africano, na luta contra o preconceito racial e os problemas sociais, é uma alternativa para tentar resolvê-

los. A partir dessa ideologia, foi criada a Organização de Unidade Africana (1963), que tem sido divulgada e 

apoiada, majoritariamente, por afrodescendentes que vivem fora da África. Dentre as propostas da ideologia está 

a estruturação social do continente, por meio de um remanejamento étnico na África, unindo grupos separados e 

separando grupos rivais, por exemplo, tendo em vista que isso aconteceu durante a divisão continental imposta 

pelos colonizadores europeus. Além do resgate de práticas religiosas, como culto aos ancestrais e incentivo ao uso 

de línguas nativas, anteriormente proibidos pelos colonizadores. Na realidade, o pan-africanismo é um movimento 

de caráter social, filosófico e político, que visa promover a defesa dos direitos do povo africano, constituindo um 

único Estado soberano para africanos que vivem ou não na África (FREITAS, 2009). 



47 

 

não somente da filosofia, mas também, a ciência (por exemplo: o dualismo e a astronomia, o 

calendário, as medidas de superfície, etc)”23 (MONTOYA, 2010, p. 77). 

 Seguindo a interpretação de Montoya, na perspectiva de uma filosofia originariamente 

africana, que filósofos como Diop e Marcien Towa não levam dúvida “[...] em afirmar que os 

textos disponíveis no Egito antigo permitem afirmar a existência de uma autêntica filosofia, que 

floresceu as margens do Nilo, milhares de anos antes que Tales de Mileto (o primeiro pré-

socrático)”24 (MONTOYA, 2010, p. 78). 

 Nesse sentido, não se quer formular uma contenda em assumir a originalidade da 

filosofia enquanto um lugar, uma vez que nossa abordagem filosófica é centrada no filosofar. 

Por esse ponto de vista, a filosofia independe de um lugar geográfico, mas está voltada para 

pessoa enquanto sujeito, que questiona e não aceita simplesmente as verdades mitológicas. 

Assim, desconstruiremos a concepção ideológica eurocêntrica de colocar a Grécia e, mais tarde, 

Roma, como centro da humanidade. Por outro lado, países do lado do Oriente, como os 

africanos são colocados como a periferia do planeta. 

 

2.3.2.2 A questão da razão da Negritude  

 

Abordar a questão da negritude enquanto portadora de uma racionalidade é, antes de 

tudo, um desafio de quebra de paradigmas em uma sociedade que compreendeu sempre o 

Ocidente como centro do mundo, de forma que:  

 

na sua ávida necessidade de mitos destinados a fundamentar o seu poder, o 

hemisfério ocidental considerava-se o centro do globo, o país natal da razão, 

da vida universal e da verdade da humanidade. Sendo o bairro mais civilizado 

do mundo, só o Ocidente inventou um ‘direito das gentes’. Só ele conseguiu 

edificar uma sociedade civil das nações compreendidas como um espaço 

público de reciprocidade do direito. Só ele deu origem a uma ideia de ser 

humano com direitos civis e políticos, permitindo-lhe desenvolver os seus 

poderes privados e públicos como pessoa, como cidadão que pertence ao 

género humano e, enquanto tal, preocupado com tudo o que é humano 

(MBEME, 2014, p. 27-28). 

 

A visão descrita pelo autor, na citação acima, retrata a ideia de um pensamento 

unilateral, que desconsidera a diversidade nos seus vários aspectos. Essa ideia de exclusividade 

                                                 
23 En este trabajo señala el rol pionero jugado por el Egipto antiguo en el surgimiento no solo de la filosofía sino 

también de la ciencia (por ejemplo: el dualismo, la formación de la noción de logos, la geometríay la astronomía, 

el calendario, las medidas de superficie, etc.). 
24 […] que no duda en afirmar que los textos disponibles del Egipto antiguo permiten afirmar la existencia de una 

auténtica filosofía, que floreció al borde del Nilo, miles de años antes que Tales de Mileto (el primer presocrático). 



48 

 

provoca não somente um preconceito geográfico ou regional, mas assinala para perspectiva de 

como o outro é visto ou passa a ser visto. Ideia essa construída e transmitida pelo outro, 

caricaturada pelo colonizador, a qual nega a origem e os valores peculiares de determinada 

cultura em detrimento aos padrões estabelecidos pelo conceito de bom, justo e correto, 

instituída pelo Ocidente. 

Com relação ao negro e ao continente africano, o autor destaca que 

 

A África, de um modo geral, e o Negro, em particular, eram apresentados 

como os símbolos acabados desta vida vegetal e limitada. Figura em excesso 

de qualquer figura e, portanto, fundamentalmente não figurável, o Negro, em 

particular, era o exemplo total deste ser-outro, fortemente trabalhado pelo 

vazio, e cujo negativo acabava por penetrar todos os momentos da existência 

– a morte do dia, a destruição e o perigo, a inominável noite do mundo 

(MBEMBE, 2014, p. 28). 

 

São visões limitadas em perceber a totalidade enquanto diversidade. Contudo, 

protótipos como esse foram construindo o pensamento que se sobressai em prejuízo a outros, 

como: africano, latino, entre outros. Porém, isso não é um tipo de preconceito que permaneceu 

apenas na dimensão da linguagem, mas ficou estabelecido no dia a dia, concebendo, assim, uma 

visão do negro e da África como sinônimos de marginalidade e de uma realidade que não 

consegue dar passos em vista de uma ‘civilização’. 

Por esses e outros motivos, faz-se necessário reivindicar o lugar de uma filosofia 

africana, não somente por uma questão territorial, mas de lugar epistêmico, no sentido de 

reafirmar um modo de pensar próprio, sem a necessidade de que alguém outorgue ou que ela 

exista, porque algum aspecto se assemelha aos esquemas filosóficos europeus. Falar de um 

pensar filosófico negro é reconhecer que ele é próprio e não depende da validação dos outros; 

é resistir à ideia de negritude estabelecida pelo colonizador, quando lhe foi dito que o africano 

não tinha capacidade racional. Assim, 

 

Várias tentativas (por exemplo, por Henry Odera Oruka) têm sido feitas no 

sentido de construir um mapa mental da filosofia africana, expondo suas várias 

formas e argumentando em favor da primazia de uma sobre as outras. Todas 

essas técnicas de mapeamento reivindicam um território ao implicitamente 

arrastarem-no para fora da filosofia ocidental “universalista” (JANZ, 2008, p. 

110). 

 

Esse tipo de trabalho faz da filosofia um exercício nômade, sem emblema e sem 

propriedade, não restrita a uma cultura, mas disponível a todos “[...] criando novos territórios, 

estendendo o âmbito da vida pela criação de novos conceitos. Os conceitos não apontam tanto 



49 

 

para o passado [...], mas também para o futuro, tanto quanto abre a possibilidade de novas 

formas de expressões e novos auto entendimentos” (JANZ, 2008, p. 112). 

Essa reflexão atribui à filosofia um ar, não de passado, mas de uma constante 

atualização. Isso com o intuito de abrir novas tentativas e de possibilitar novas reflexões sobre 

a vida. Isto é, uma filosofia em movimento, pois  

 

a filosofia não mais se torna uma análise ‘a distância’ de conceitos que 

surgiram separadamente em uma sociedade. Os filósofos tornam-se parte da 

cultura, e suas ideias não são simplesmente conceitos sobre a tradição, mas a 

própria tradição, tanto revelando, quanto escondendo (JANZ, 2008, p. 115) 

 

Em outras palavras, o autor enfatiza que não é possivel construir um pensamento 

filosófico capaz de responder a problematização de sua época, sem levar em consideração a 

realidade cultural, social e política em que estão inseridos. 

 

2.3.2.3 Será Etiópia-Egito o ‘berço da filosofia’?  

 

O filósofo espanhol Fernando Susaeta Montoya defende que a Etiópia e o Egito são o 

berço da filosofia, seguindo um ponto de vista histórico. No intuito de justificar sua posição, o 

autor levanta alguns argumentos que merecem atenção sobre a atuação filosófica no continente 

africano, mesmo anterior ao que foi feito na Grécia.  

A primeira concepção, apresentada pelo autor, é a de que os Gregos beberam das fontes 

Egito-Nubia, pois “Segundo estes filósofos africanos é possível provar – porque existe uma 

vasta documentação histórica, egiptóloga e inclusive da história da filosofia – que os gregos 

beberam dessas fontes egípcias e que já existia há muitos séculos de existência” (MONTOYA, 

2010, p. 83)25. 

Analisando por essa ótica, alguns filósofos provocam a discussão em torno da linguística 

sobre os termos origem e começo, justificado pelo seguinte argumento: “O começo faz 

referência ao momento do nascimento histórico da filosofia, enquanto que a origem remete as 

explicações plausíveis que permite emergir o começo (MONTOYA, 2010, p. 83)26. Com isso, 

o autor trabalha com a possibilidade de que a filosofia não surge ou começa com o chamado 

‘milagre Grego’, mas, sim, no Egito, iniciando-se em torno do ano 3000 antes de Cristo, nos 

                                                 
25 Según estos filósofos africanos se puede probar –porque existe gran documentación histórica, egiptóloga e, 

incluso, de la historia de la filosofía– que los griegos fueron a beber de la fuente filosófica egipcia que llevaba ya 

muchos siglos de existencia. 
26 El comienzo hace referencia al momento del nacimiento histórico de la filosofía, mientras que el origen reenvía 

a las explicaciones plausibles que permiten emerger el comienzo. 



50 

 

santuários subterrâneos de Tebas (MONTOYA, 2010), de forma que, para o autor, a origem da 

filosofia está na Etiópia e o seu re-começo na Grécia. 

Para defender a existência do pensamento filosófico na Etiópia, Montoya faz um resgate 

a partir dos idiomas que ali circulavam e tinha um grande domínio como o El gue’ ez – a língua 

emergente de Axum e conservada até hoje na liturgia, e o Aramaico (MONTOYA, 2010). Essa 

questão da linguagem também é relembrada por um autor africano, que aponta um parentesco 

genealógico entre as línguas faladas no extremo oeste da África (senegalesa) e sua proximidade 

com o que é falado no Egito (DIOP, 2010). 

De acordo com os autores dessa época, para uma melhor exposição, a literatura 

produzida é dividida em dois períodos, separados por sete séculos. O primeiro se inicia no 

século IV ou V d. C. e se encerra ao final do século VII. Esta época é reconhecida, 

habitualmente, como a época axumita, porque é Axum, cidade milenar fundada em torno do 

ano 500 a.C., onde floresceu essa intensa atividade literária. Foram escritas obras como Kebre 

Neguest – Glória dos reis – um livro que, usando de comparação, seria para Etiópia o que a 

Ilídia é para Grécia e a Eneida para Roma (MONTOYA, 2010).  

Falando de um modo mais particular da produção filosófica, destaca-se um conjunto de 

cinco obras filosóficas, situadas no mesmo período. Assim, 

O primeiro, o fisiologista (pertence ao primeiro período e é uma descrição da 

natureza etíopes, plantas, minerais dos quais muitos valores humanos 

emergem); o livro dos filósofos (Segundo período; é um tratado moral 

peculiar, onde sabedoria é ensinada usando uma coleção de provérbios 

provavelmente composto pelo padre Mikael etíope); a vida e as máximas de 

Skandas (também do segundo período, é em grande medida, pertencentes ao 

Livro dos filósofos, o qual trata de uma investigação da história da 

humanidade); o Tratado de Zéra Jacob (reflexão sobre a verdade, sobre o bem 

e o mal, bem como sobre as relações humanas); bem como o Tratado de 

Walda (escrito por Heymat, um discípulo de Zéra Jacob e de grande interesse 

ético) (MONTOYA, 2010, p.84-85)27 

 

Podemos perceber, na citação acima, um movimento de produção filosófica semelhante 

ao que foi feito na Grécia, séculos depois, e tomado como exclusivo. Essa posição exclusivista 

se trata, portanto, de uma negação, ao longo dos séculos, ancorada pela ideia e política 

                                                 
27 El Fisiólogo (pertenece al primer periodo y es una descripción de la naturaleza etíope –animales, plantas y 

minerales–, de donde emergerán muchos valores humanos), El libro de los filósofos (del segundo periodo; se trata 

de un peculiar tratado de moral donde se enseña la sabiduría sirviéndose de una colecció de dichos compuesto 

probablemente por el sacerdote etíope Mikael), La vida y las máximas de Skandas (también del segundo periodo, 

y en gran medida perteneciente al Libro de los filósofos, versa sobre una investigación de la historia de la 

humanidad) y El Tratado de Zéra Jacob (reflexión sobre la verdad, sobre el bien y el mal, así como sobre las 

relaciones humanas), así como El Tratado de Walda (escrito por Heymat, un discípulo de Zéra Jacob y 

de gran interés ético). 



51 

 

eurocêntricas. Essas miragens retratam uma originalidade do pensamento filosófico africano de 

povos que fazem um movimento do pensamento, mesmo antes de outras nacionalidades, 

consideradas como berço da humanidade. Portanto, não se quer com isso negar a importância 

das outras culturas. Ao contrário, interpretá-las como únicas acarreta, no mínimo, em um erro 

histórico bastante grave. 

Outro elemento considerado plausível, destacado por Montoya, é a habilidade dos 

etiópios dominarem muito bem outras áreas do conhecimento, as quais foram apropriadas por 

outros povos no desenvolvimento e aperfeiçoamento de técnicas de melhoria das condições de 

vida em suas nacionalidades. Trata-se, com isso, 

 

A questão de saber exatamente a lógica, a física, a matemática ou a metafísica 

dos sábios etíopes, extrapola os nossos limites, mas não impede afirmar a 

existência de um pensamento (especialmente ético ou moral), filosófico (do 

tipo sapiencial), etíope anterior ao egípcio e, claro, ao grego. O orgulho negro-

africano é reforçado pela participação na ideia de que, se a Etiópia é o berço 

da humanidade (e, portanto, do pensamento filosófico), isso marca o limite 

supremo onde a história humana se remonta (MONTOYA, 2010, p. 86)28. 

 

O fragmento demonstra uma realidade de domínio de conhecimento pelos africanos, não 

somente em uma área, mas considerando um vasto campo. Com isso, é notória a ideia de que 

são pensares construídos em conjunto, por diversas áreas, inclusive, a religiosa. Nesse sentido, 

Montoya faz uma distinção quanto à acentuação do pensamento, que se estabelece na Etiópia e 

no Egito, afirmando que: “Se a filosofia etíope era sapiencial, o egípcio pode ser reconhecido 

como a filosofia dos mistérios. Era uma filosofia religiosa, cujos sábios eram filósofos-

sacerdotes que tratavam e escreviam sobre o shathat, uma palavra egípcia que significa o que 

está escondido, segredo...” (MONTOYA, 2010, p. 86)29. 

 Porém, quando aborda o termo mistério, alerta para o cuidado de não o tomarmos com 

o mesmo sentido ocidental, de inexplicável ou dogmático. Mas, segundo o autor, o que há, na 

verdade, é uma junção de pensamento e que forma um grande complexo filosófico, chamado 

Sais. 

                                                 
28 La cuestión de conocer con exactitud la lógica, la física, la matemática o la metafísica de los sabios etíopes, hoy 

por hoy, nos desborda, pero ello no impide afirmar la existencia de un pensamiento (especialmente en el terreno 

ético o moral) filosófico (de tipo sapiencial) etíope anterior al egipcio y, por supuesto, al griego. El orgullo 

negroafricano se engrandece al participar de la idea de que si Etiopía es la cuna de la humanidad (y, por ende, del 

pensamiento filosófico), ella marca el límite último donde se remonta la historia humana. 
29 Si la filosofía etíope era de corte sapiencial, la egipcia puede ser reconocida como la filosofía de los misterios. 

Se trataba de una filosofía religiosa, cuyos sabios filó-sofos-sacerdotes trataban y escribían sobre el seshat, palabra 

egipcia que significa lo que está escondido, secreto… 



52 

 

 O Sais representa, assim, uma pluralidade de escolas filosóficas, que se estabeleceram 

na África, mesmo antes do chamado ‘milagre grego’. Havia, no continente, um pensamento 

filosófico organizado. Destacaremos, a seguir, algumas escolas que eram destaque no Egito e 

Etiópia: 

Quadro 1 – Escolas filosóficas da África 

ESCOLA MISSÃO 

A escola filosófica de Tebas 
A que inventou a filosofia dos mistérios e a 

escrita do famoso documento, menfita. 

A escola filosófica de Menfis 

Escola que lançou as bases da filosofia egípcia. 

Nela, encontramos os dois sacerdotes 

considerados mais sábios de Sais: Knuphis y 

Pamenès. 

A escola filosófica de Heliópolis 
Foram os descobridores do famoso princípio do 

caos original: noun. 

A escola filosófica de Amarna 

Conhecida, graças ao famoso poeta e filósofo 

Akhenaton, reconhecido como Amenhotep IV, 

que criou sua própria cidade Akhenaton e a 

religião monoteísta solar. 

A escola filosófica de Hermópolis 
Destaca a beleza e filosofia na composição do 

Hino a Aton. 

O papiro egípcio, origem e fonte de 

conhecimento 

O estudo dos papiros tem sido uma tarefa árdua 

para os egiptólogos, uma vez que eles são 

escritos em hieróglifos. A tentativa de sua 

compreensão implica um triplo esforço: leitura, 

tradução e hermenêutica. 

A escola filosófica de Sais 

Teve como professor o padre Sonchis e seus 

sacerdotes. Para muitos, eles foram os mais 

sábios do Egito. 

Descobrimentos científicos 

As descobertas dos horóscopos, pelos egípcios, 

elaboração da teoria dos eclipses; 

Quase 5000 anos antes, da nossa era, já haviam 

produzido um calendário de 365 dias; 

Conhecimento matemático e geométrico que 

permitiu a construção das pirâmides; 

As técnicas de embalsamento e mumificação; 
Fonte: Elaborado pelo pesquisador, com base em Montoya (2010). 

 

Outro argumento em favor da ideia da existência de uma filosofia africana é com relação 

aos conceitos filosóficos, os quais foram se desenvolvendo ao longo da história no Egito. No 

quadro 2, destacam-se os principais conceitos filosóficos desenvolvidos.  

 

Quadro 2 - Conceitos filosóficos africanos 

CONCEITO REPRESENTAÇÃO 

La maat Diz respeito ao equilíbrio e à harmonia cósmica, da justiça e da verdade. 

Isefet Reaviva a desordem, em vista de vencer a destruição. 



53 

 

Djet O movimento do eterno retorno. 

Noun É a causa e o fim de todos os entes, o designer do ser. 

Y ankh A vida, a vitalidade; é a reinvenção permanente da vida. 
Fonte: Elaborado pelo pesquisador, com base em Montoya (2010). 

 

O quadro dos conceitos demonstra um começo filosófico com um início no Egito, 

superando a ideia eurocêntrica de que a África é um lugar a-filosófico; ao contrário, reaparece 

como berço do pensamento filosófico. 

Nessa acepção, o autor afirma que há na Grécia um recomeço da filosofia, com 

dependência egípcia. As evidências se expressam, claramente, nas ideias de atomismo, 

geometria, nascimento da democracia e a explosão da filosofia na ágora. Com isso, podemos 

dizer que “a filosofia grega introduz a demonstração em um contexto secular, de modo que foi 

capaz de separar mito, deus e logos. É uma filosofia estritamente especulativa” (MONTOYA, 

2010, p. 91). 

Outro ponto em destaque é a questão da presença dos gregos no Egito: 

 

A história nos lembra do comércio florescente entre o Egito e as cidades 

Jônicas (muitos séculos antes do recomeço filosófico grego). Naquela época, 

o Egito era a grande metrópole das ciências, da religião, da filosofia e do 

comércio ... (algo, muito superior às cidades helênicas do momento). Não é 

estranho, portanto, que tenha se tornado um local de peregrinação para todos 

aqueles que iam em busca de ensinamentos em filosofia, matemática, 

astronomia, medicina, direito... estes conhecimentos são mais tarde 

introduzidos na Grécia considerando suas diversas variantes (MONTOYA, 

2010, p. 92).  

 

O mesmo movimento de troca de experiência também acontece de forma invertida, da 

África para Grécia, no sentido de que existe uma correlação entre ambos, formando, assim, uma 

teia de correlações, levando-nos a penetrar a história africana, diferentemente da que foi sempre 

transmitida pelos colonizadores. Com esse objetivo, Montoya pauta a discussão filosófica, 

denominando-a de “cogito da sobrevivência”, o qual se faz extremamente necessário na 

apropriação do filosofar africano e na recuperação da identidade da raça negra. 

Essa acepção de uma abordagem filosófica, que leva em consideração a África como 

promotora de racionalidade, quer provocar um desacordar e um revisitar o passado com um 

novo olhar, por isso:  

 

[...] o cogito da sobrevivência configura uma filosofia que proclama a 

negritude não somente como um tema filosófico, mas como identidade frente 

aos brancos colonizadores. Trata-se de recuperar a identidade perdida da raça 



54 

 

negra. E isso se faz contra a raça branca, que é símbolo inquestionável do 

dominador. Numa sociedade em que o continente africano não era um parceiro 

para o Ocidente, mas um mero lugar de interesse, a filosofia africana, 

juntamente com Molefi Kete Ashante, propõe o afrocentricidade (em oposição 

ao seu resultado dialético). (MONTOYA, 2010, p. 95)30 

 

Nessa perspectiva, uma filosofia que tem como base a afrocentricidade interpreta a 

história da humanidade, levando em consideração o componente negro africano, não de modo 

hipotético, mas pautado em argumentos históricos sólidos e que possam auxiliar na construção 

de um progresso humano, que trate as culturas entre iguais, fugindo da questão da posse dos 

direitos territoriais. 

A afirmação de alguns autores, que escrevem nessa linha de raciocínio, em vista de um 

resgate da identidade histórica africana, dentre eles Janz, afirma que:  

 

Isso não significa que a filosofia africana deva ignorar a tradição, a razão, 

linguagens, cultura e praticidade como conceitos-chave – bem ao contrário. 

Mas cada um desses conceitos comporte-se como todos os outros conceitos, 

como marcadores de um território viajado e de uma paisagem habitada (JANZ, 

2008, p. 111).  
 

Essa expressão remonta à pergunta do que significa fazer filosofia africana, que, sem 

sombra de dúvida, precisa considerar o lugar, isto é, “o chão que pisamos” e o lugar de fala. 

Após apresentar uma considerada discussão em torno da identidade da filosofia africana, 

distribui-se o conteúdo em diversos pontos, como: a defesa de um pensamento autóctone, 

dialogando possibilidades: Etiópia, Egito e Grécia; a África como berço da filosofia; a questão 

da razão na negritude e a relação de Etiópia-Egito como berço da filosofia. Esses foram 

subtôpicos que auxiliaram nessa reflexão sobre a questão da identidade da filosofia.  

O tópico seguinte apresenta uma visão sobre os principais entraves quando se opta por 

trabalhar em uma linha de filosofia afroperspectivista, sobretudo considerando o caminho do 

filosofar. 

 

2.4 Problemas de uma filosofia em afrocentrismo  

 

                                                 
30 […] el cogito de la supervivencia configuró una filosofía que proclamaba la negritud no solo como tema 

filosófico sino como identidad frente a los blancos colonizadores. Se trata de recuperar la identidad de la raza 

negra perdida. Y esto se hace frente a la raza blanca, símbolo incuestionable del dominador. En una sociedad en 

la que el continente africano no era un partenaire para Occidente sino un mero lugar de intereses, la filosofía 

africana, de la mano de Molefi Kete Ashante, propone la afrocentralidad (frente a su corolario dialéctico). 



55 

 

Este tópico aborda algumas dificuldades que se apresentam quando propomos uma 

filosofia afrocêntrica no nosso tempo, pois reconhecer que há uma filosofia africana não implica 

dizer que sejamos adeptos exclusivos desta ou rejeitemos outras abordagens, mas se faz 

necessária 

 

a exploração do passado, o exame de nossa cultura tradicional, obedece a uma 

preocupação de objetividade e de conhecimento de si. É importante 

conhecemos a nós mesmos tais como somos, tais como o passado, próximo 

ou longínquo, nos moldou, aprender as aquisições de nossos ancestrais, na 

verdade em toda sua diversidade (TOWA, 2015, p.51). 

 

 Isso significa que precisamos falar da nossa condição filosófica, a partir da identidade 

negra africana e não na perspectiva do que foi colocado pelo colonizador. Implica em uma 

filosofia, levando em consideração a realidade do chão africano. Contudo, essa questão da 

identidade de uma filosofia africana remonta ao problema central desta dissertação sobre a 

questão do ‘filosofar’. Questão essa que, implicitamente, reaviva a pergunta, já trabalhada em 

tópicos anteriores: ‘o que é a filosofia?’ 

 Ciente de o problema da identidade filosófica não se resolver de maneira muito fácil, o 

filósofo Marcien Towa trabalha a problemática, considerando duas dimensões do problema: 

uma questão geral e uma questão específica. Partindo da questão geral, o autor destaca o que 

se entende por pensamento, quando se pretende abordar uma filosofia africana, destacando o 

contexto atual. Nesse sentido, afirma que 

 

Por pensamento, nós entendemos ou relembramos o poder de examinar e de 

confrontar diversas representações, doutrinas, ideologias, para manter aquela 

que julgamos estar em maior conformidade com a verdade, ou seja, com o que 

é, pode ou deve ser. O pensamento, assim compreendido, se opõe a toda 

adesão espontânea e sem exame crítico a uma concepção ou doutrina qualquer, 

sob pretexto de que ela proviria de um ser superior: deus, ancestral, gênio, 

vidente etc (TOWA, 2015, p 51-52). 

 

Com isso, a capacidade de pensar, até então pelo que se é perceptível e inerente ao ser 

humano, caracteriza a capacidade de fazer filosofia e ampliar as condições de vida humana. 

Nesse sentido, buscar desenvolver o pensar é, consequentemente, ampliar a autonomia e a 

liberdade. É, por exemplo, romper com a ideia estabelecida de poder naturalizado; embora 

instituídos por pessoas, cria-se um espaço de tamanha obediência que, mesmo em situações 

desumanas, como a exploração de trabalho, passa a ser justificado em nome da autoridade. 



56 

 

Diferentemente, a opção pela filosofia tem, então, o significado de um engajamento pela 

autonomia e igualdade, de modo que, categoricamente, ela significa a recusa ao milagrismo 

mitológico e de todas as ideologias que, de alguma forma, buscam renunciar o poder humano 

de examinar e de julgar por nós mesmos e não confiá-la a outro (TOWA, 2015). 

Nessa lógica de desconstrução, as paixões precisam ser examinadas, para que o ser 

humano não caia em seus próprios grilhões de dominação e ingenuidade de uma leitura reduzida 

ao unilateralismo, que desconsidere o meio político e social onde está inserido. Isso quer dizer 

que não há simplesmente um saber pelo saber, que emana simplesmente de um ato involuntário, 

mas o saber está diretamente ligado à condição humana e em vista de melhores condições. Em 

outras palavras, o pensar se estabelece em uma constante transformação da sociedade. 

A filosofia africana transcende a ideia de uma filosofia apenas acadêmica, que se 

acentua bastante nas academias modernas. Embora a defesa de uma filosofia africana não 

represente a negação do viés acadêmico, deve acenar para um pensamento vivo e que se 

interessa pelos problemas atuais,  

 

uma vez que a motivação profunda do conhecimento é a prática, a atividade 

teórica não pode se manter por muito tempo caso seja privada de todo poder e 

de toda possibilidade de concretização. Sem poder, o saber aparece sem 

objetivo e inútil como algo externo à serenidade da vida (TOWA, 2015, p. 54-

55). 

 

Desse modo, a autoridade acadêmica não está no filósofo, que reconhecemos através da 

história, mas no problema que nos afeta. Com isso, é prudente dizer que, muitas vezes, há um 

conflito entre o modo como concebemos e o modo como fazemos filosofia. Por isso, faz-se 

necessário pensar a relevância e identificar as forças que incitam a atividade filosófica, de modo 

que o pensamento seja filosófico, seja uma atualização de problemas numa constante relação 

de recriação de novas possibilidades no exercício do pensamento. 

Esse caminho desperta para o fato de que uma renascença africana somente será possível 

ou ao menos está ligada ao seu destino político e econômico. Nesse sentido, é necessário pensar 

uma concepção de filosofia africana metafilósofica. 

Sendo assim, é preciso que o filósofo leve em consideração a situação política e 

econômica da África como uma situação de dominação, pois a “Europa capitalista e imperialista 

combateu, nas sociedades invadidas, todas as forças – homens, instituições, crenças, costumes 

– hostis à dominação, ou seja, o que havia mais saudável nessas sociedades” (TOWA, 2015, p. 

57).   



57 

 

Nessa perspectiva de dominação, Towa (2015, p. 57) acrescenta ainda que “O 

colonizado é, como todo homem escravizado, um ser diminuído no sentido mais forte do termo. 

Um homem dominado é por definição, essencialmente passivo. A ele é proibido expressar suas 

necessidades e suas aspirações, planejar seu futuro e decidi-lo”.  

Considerando toda essa situação de dominação que o povo africano está imerso, é 

necessário não somente refletir se existe ou não uma filosofia na África, pois já somos convictos 

de que existe, mas seria bem mais pertinente, para discussão sobre a natureza da filosofia, 

indagar: qual filosofia responderá as questões africanas? De modo bastante resumido, Marcien 

Towa (2015) aponta que deve ser, antes de tudo, uma filosofia de compreensão crítica, que dê 

condições aos propósitos fundamentais e aos principais obstáculos que separa a África dessa 

discussão enquanto constitutiva do pensamento. 

Diante da situação apresentada, é perceptível que a função da filosofia africana não é 

somente epistemológica, mas de provocar uma transformação, restabelecendo os ânimos em 

vista de um reconquistar da humanidade perdida e negada por algumas nações à África. Com 

efeito, ao propor uma filosofia crítica, objetiva-se perceber a condição atual de dominação 

implantada pelos colonizadores, que é fazer com que o colonizado aceite seu estado de 

dominado e explorado, sabendo que este naturaliza essa condição, levando-o a conviver em 

estado de contentamento com sua condição, gerando um pseudo bem-estar (TOWA, 2015). 

A realidade de dominação cria uma espécie de anestesia coletiva de o negro ser 

dominado e ao mesmo tempo não se perceber assim, levando a justificar sobre si a superioridade 

da raça branca sobre a negra, bem explícita na superioridade da língua dos colonizadores, 

quando os negros precisam aprender o francês, o português, o inglês, para se comunicar, criando 

uma sensação de inferioridade. 

Essa negação parece ser bastante notória, segundo Frantz Fanon, entre alguns povos das regiões 

africanas que não se reconhecem como tal, mas como antilhanos, não por acaso, pois essa região 

está mais próxima aos brancos. Nas palavras do autor,  

 

Conhecemos no passado, e, infelizmente, conhecemos ainda hoje, amigos 

originários do Daomé ou do Congo que declaram ser antilhanos. Conhecemos 

no passado e ainda hoje antilhanos que se envergonham quando são 

confundidos com senegaleses. É que o antilhano é mais “evoluído” do que o 

negro da África: entenda-se que ele está mais próximo do branco; e esta 

diferença existe não apenas nas ruas e nas avenidas, mas também na 

administração e no Exército (FANON, 2008, p. 40). 

 

Há, nessa afirmação, a negação da negritude, em vista de uma naturalização estabelecida 

pelo colonizador, de que o modelo branco de ser é o mais adequado e o que tem um 



58 

 

reconhecimento no mundo. Outro motivo, não menos grave, é o fato de que a língua oficial 

entre os antilhanos é o francês; existe uma espécie de vigia entre os professores às crianças 

dessa região, para que a língua crioula seja esquecida.  

Algo semelhante também acontece no campo das publicações, pois, mesmo havendo 

raras publicações em uolof ou do fulani, o que predomina são as de língua francesa (FANON, 

2008). Realidade essa, que coloca o africano em uma condição de ser humano essencialmente 

dominado, consequentemente um ser passivo, e com bastante tendência em aceitar o que lhe é 

proposto. 

No livro ‘Pele negra, máscaras brancas’, Fanon elenca, de modo aprofundado, uma 

série de problemas, que vão justificando a dominação como algo legítimo. Uma dessas 

problemáticas é o sepultamento das línguas locais em detrimento das dos brancos, que frisamos 

anteriormente.  

Outra forma problemática está no modo como o branco se dirige ao negro. Nessa relação 

de comunicação, é muito comum usar o termo petit-nègre, que se pode traduzir por pequeno 

negro ou, como se diz no Brasil, negrinho. A expressão não reflete somente uma questão de 

intenção em atingir o interlocutor, mas de maltratar o outro, colocando-o na condição de 

criancinha, como se não tivesse o mesmo nível de compreensão e cultura que o outro, segundo 

Fanon (2008), é o que é mais humilhante. 

Nessa mesma lógica de negação da negritude, Fanon (2008)  desenvolve em seu livro 

diversos modos que inferiorizam o negro. Com isso, demonstra no dia a dia colonial e refletido 

nos dias atuais como a realidade do preconceito está enraizada na cultura branco-europeia. Essa 

realidade de preconceito se repete na mulher de cor como também, no branco frente ao 

sentimento de inferioridade, que escraviza a pessoa negra, como ainda, no sentimento de 

inferioridade causado pela colonização ao homem e à mulher negros (2008).  

Dessa forma, percebe-se que a condição atual africana, na conquista do seu espaço 

político, não é uma questão resolvida, visto que o reconhecimento humano era negado e, em 

muitos aspectos da contemporaneidade, continua sendo negado. 

Mediante esse panorama, identifica-se que o objetivo da filosofia é, sobretudo, de 

restaurar e buscar reconquistar sua humanidade perdida, ou seja, o poder de expressar e 

conceber, de decidir e de realizar o que os outros sempre decidiram por ele, impondo valores 

que não eram seus (TOWA, 2015). Com isso, a atitude filosófica precisa ir além da academia e 

adentrar os reais problemas de: preconceito, político, epistêmico, cultural, existencial, dentro 

outros que incomodam os africanos. 



59 

 

Cabe aqui a reflexão em torno do lugar da filosofia, de modo que é oportuno perguntar 

qual é o lugar da filosofia africana nesse contexto. Parece que a tentativa de resposta foi posta 

quando se disse que a filosofia deveria ir além da academia, pois se trata de um construir 

espaços de superação da ideia de inferioridade e de exclusão, algo que só poderá ser superado 

com a reivindicação e ocupação do seu espaço, para então tratar estratégias que possam 

descolonizar. 

Um primeiro elemento a ser superado nesse caminho é a busca pela superação da ideia 

de que o negro é um ser selvagem, extremamente religioso e espiritualista, por isso não atingiu 

um nível de civilização semelhante ao da Europa, Estudos Unidos, entre outros. Um desses 

elementos, apontado por Marcien Towa, é domesticar a ciência e a tecnologia, no sentido de 

que 

 

é necessário compreender que a ciência e a tecnologia moderna fornecem 

meios de dominação, ou de libertação, bem mais seguros que os chamados 

poderes sobrenaturais dos personagens da mitologia bíblica, que não passam 

de fantasmas da mentalidade mágico-religiosa dos hebreus (TOWA, 2015, p. 

61). 
 

Porém, dizer que o africano é um ser voltado ao ‘espírito’ não implica em uma alienação 

da realidade, “pois até onde sabemos, o espirito é, antes de tudo poder de representação e de 

significação, de pensamento e de escolha” (TOWA, 2015, p. 62), resultando em ação para 

enfrentar a resistência na construção da realidade, de forma que uma nação, que cultiva o 

espírito, não significa ser alheia ao pensamento racional. Com isso, faz-se necessário superar o 

dualismo que o espírito é algo necessariamente separado da razão, ou de que a fé é negação da 

razão, ou ainda pelo fato de a mulher africana ter uma religiosidade não significa dizer que ela 

é um ser irracional. 

Outro fato a se considerar e que é preciso se esclarecer é que a concepção religiosa 

africana é bem diferente da religião no sentido ocidental. No sentido africano, o ser religioso 

significa ser líder e buscar certas crenças ontológicas ou cosmológicas sobre a natureza e o 

destino humano e, ao mesmo tempo, desenvolver uma atitude de confiança, dependência ou 

relevância muito incondicional. Contudo, não é necessário que a religião adicione crença a uma 

divindade. Além disso, esse modo de religião caracteriza um ser supremo como responsável 

pela ordem no mundo (WIREDU, 2010), algo que foge do ritualismo e moralismo presente nas 

religiões ocidentais. 

A experiência religiosa africana acontece de uma forma menos institucionalizada, de 

modo que a experiência existe, porém, sem muita cobrança e rigorismo dos seguidores de 



60 

 

determinada mística terem a obrigação de se comprometerem com um grupo de oração, de 

preces e de uma cobrança moral, ligada ao culto e à liturgia, como existe entre os cristãos, por 

exemplo.  

Vale dizer que “Muitos povos africanos são, de fato, conhecidos por orar – e alguns por 

fazerem oferendas e sacrifícios para deus. Mas essas atividades são muitas vezes pessoais e 

informais ou, quando formais, como em alguns dos sacrifícios, bastante episódica” (WIREDU, 

2010, p. 2) e, mesmo quando existem grupos religiosos, “[...] como os Ankore e os 

Banyarwandas, são categóricos em afirmar que um ser omnibenevolente não precisa, nem 

espera por coisas como sacrifício” (WIREDU, 2010, p. 2). 

Até então, falamos desse aspecto mais identitário da religião africana, na sua experiência 

de África. Contudo, cabe agora perguntar: qual a relação da religião com a filosofia? Qual a 

possibilidade filosófica em tudo isso? A princípio, deve-se destacar a independência moral da 

religião, pois 

a partir de um ponto de vista comunalista, a moralidade é a harmonização dos 

interesses dos indivíduos aos interesses da comunidade com o princípio da 

imparcialidade empática. Nesta visão, a moralidade deriva, racionalmente, da 

aspiração da existência social, não de qualquer fonte transcendente 

(WIREDU, 2010, p. 3).  
 

 Há, nesse paradigma religioso, apresentado pelo autor africano, a afirmação de que as 

religiões ocidentais colocam como relacionamento humano-divino, porém desenvolvendo nos 

deuses a ideia de ser supremo, pela qual se atribui acontecimentos da vida humana, como uma 

aprovação ou proibição divina. 

 No trecho a seguir, o autor descreve sobre o relacionamento religioso africano, 

destacando que: “não se segue que nós devemos esperar que eles sustentem, por essa razão, que 

"correto" por exemplo, signifique "aprovado por Deus"; Assim, como não ocorreria a ninguém 

supor que se as pessoas acreditam que o sentido de beleza e feiura foi implantado em nós por 

Deus, então, elas tomem "belo", para significar algo como "apreciado por Deus" (WIREDU, 

2010, p. 3), desconstruindo a ideia de Deus como ser supremo e que toda perfeição só poderá 

vir dEle; ao invés disso, dá lugar a uma racionalidade, que questiona a própria autoridade de 

Deus. 

 É necessário destacar que, nessa lógica de raciocínio que estamos discutindo, a religião, 

em uma concepção africana, existe enquanto crença, porém, sem assumir uma proporção 

universal, de forma que não existe uma heresia, assim como em outras religiões que privilegiam 

o dogma como parâmetro de construção de uma vivência moral.  



61 

 

 No sentido africano, a religião está posta como crença singular, de forma que não há 

uma preocupação com a padronização de uma prática religiosa, com o intuito de um culto único 

e exclusivo. Desse modo, nem mesmo o cético não é desconsiderado pela comunidade dos 

crentes, pois o seu princípio de crença não é a definição de verdade absoluta, como enfatiza 

Wiredu (2010, p. 9): 

  

O Ser Supremo é concebido por ser o autor do mundo no sentido de um 

designer cósmico ou arquiteto em vez de um criador ex nihilo (a partir do 

nada), e sua onipotência significa que ele pode realizar qualquer projeto bem 

definido, e não que ele possa fazer absolutamente tudo, incluindo, por 

exemplo, fazer mudanças ad hoc no domínio da lei cósmica. 

 

Essa perspectiva religiosa africana favorece um horizonte de investigação filosófica que 

se precisa levar em consideração ao tratarmos temas também comuns à filosofia ocidental, 

como livre-arbítrio, a existência de um ser supremo e todo poderoso, a criação, a liberdade e a 

vontade. São temáticas que poderão ser abordadas numa perspectiva religiosa-filosófica, sem a 

necessidade de constituí uma cisão. Dito de outra forma, nas palavras do filosofo camaronês “a 

crença não se opõem ao saber, assim como a essência da interioridade não se opõem à aparência 

da exterioridade. Na realidade, o saber, assim – e, sobretudo, o saber essencial – é mais interior 

e mais profundo que a crença” (TOWA, 2015, p. 64). 

Após pontuar essa realidade da religião numa ótica africana, é bastante notório que a 

proposição ‘a África não é racional, porque está mergulhada na religião’, não é verdadeira. 

Trata-se de uma acusação bastante intencional, de querer limitar o pensamento e justificar a 

dominação do colonizador sob o ‘colonizado’, explicitamente, na negação sistemática da sua 

cultura, para justificar a dominação, ou seja, o dominador manipula acentuadamente as 

informações, levando o sujeito a se alienar de tal modo à condição de dominado, que começa a 

desconhecer seus próprios valores e costumes e, consequentemente, viola sua própria 

objetividade científica e sua razão africana. 

No tópico seguinte, há uma proposta de filosofia fincada numa decisão política de 

enfretamento à cultura europeia de negação, a qual tem como base a lógica branca, que 

simplifica toda concepção de filosofia que não seja grega. 

  

2.4.1 Revolução cultural: condição necessária de enfrentamento ao epistemicídio africano 

 

Pretende-se desenvolver a discussão deste tópico em dois vieses, o da não aceitação de 

uma filosofia da diversidade, que desconsidera os outros caminhos fora do silogismo racional 



62 

 

europeu, e o viés da necessidade de uma revolução, no sentido de descolonizar, sobretudo, no 

tocante ao branqueamento filosófico, que se estabeleceu na história ocidental. 

Destacou-se, no capítulo anterior desta dissertação, que o problema da negação de uma 

genuína filosofia africana é uma questão meta-filosófica, por isso, propor uma transformação 

de um pensar filosófico africano não está somente em uma questão de autoafirmação da 

epistemologia, mas “[...] propor outra história da filosofia diz respeito à tarefa de 

descolonização, [...] é uma atividade contínua de rompimento com a ideia de humanismo 

europeu e, portanto, não se trata de um campo de estudo nem uma linha metodológica” 

(DANTAS, 2018, p. 171), mas um despertar para aceitação da diversidade cultural, que a África 

apresenta, é que precisa ser considerado. 

As políticas de colonização foram criando, ao longo dos séculos, uma concepção 

separatista da humanidade. Com isso, atribuindo-se rótulos a esses polos, como o fato de 

atribuir a razão ao Ocidente e a emoção ao Oriente. Vale lembrar que toda cultura apresenta 

suas particularidades e diversidade, porém, isso não nos dá o direito de rotulá-la de que ter 

determinados traços específicos implica na negação de outros. 

Esse tipo de postura de interpretação da realidade se apresenta bastante fundamentalista 

e, infelizmente, mesmo no século XXI, esse tipo de fundamentalismo predomina, sobretudo, 

quando se trata, geograficamente falando, de Ocidente e Oriente, prevalecendo a ideia de 

divisão entre “mestre e escravos” (TOWA, 2015, p. 68). Uma posição estabelecida, em que o 

diferente é visto com desprezo, criando, assim, uma situação de dominado e dominador. 

Mediante essa tensão de Oriente e Ocidente, faz-se necessária a afirmação de um grito 

de sobrevivência da cultura africana, na concepção de um mundo diferente, que, segundo Towa 

(2015, p.70), deve ecoar na afirmação de uma identidade diversa e, por meio dela, encontrar 

um sentido da práxis criadora, pois “[...] os revolucionários são criados de cultura por 

excelência, contrariamente aos agentes indígenas do colonialismo e do neocolonialismo, 

preocupado somente com os seus interesses imediatos”. 

Nessa mesma linha de diálogo, o filósofo Anthony Appiah alerta para compreensão da 

África a partir das identidades, apontando como um dado novo na história, que passa a ser 

notado apenas a partir do século XIX. Para isso, faz-se necessário apreciar as palavras de 

Appiah (1997, p. 246, destaque nosso) sobre a identidade no século passado: 

 

Falar de uma identidade africana no século XIX – se identidade é uma 

coalescência de estilos de conduta, hábitos de pensamentos e padrões de 

avaliação mutuamente correspondentes (ainda que as vezes conflitante), em 



63 

 

suma, um tipo coerente de psicologia social humana – equivalência a dar a 

um nada etéreo um local de habitação e um nome. 

 

A observação desse autor alerta para o reconhecimento de uma identidade que fuja dos 

padrões estabelecidos pela cultura ocidental como algo estático. Porém, para falar de identidade 

africana, é necessário considerar as diferenças culturais existentes na África. Nesse sentido, o 

Ocidente, assinado por uma construção de identidade centrada no indivíduo, vê, por exemplo, 

uma identidade, que tem como base o coletivo, algo não confiável, por não ser uma realidade 

tão natural ao seu ponto de vista, criando, assim, uma situação de inviabilidade em perceber 

que a cultura africana tem algo obscuro e “o problema, é claro, é que a identidade grupal só 

parece funcionar – ou, pelo menos, funcionar melhor – quando é vista por seus membros como 

natural, como ‘real’” (APPIAH, 1997, p. 244), em outras palavras: 

 

[...] reconhecer que a história das identidades é algo construído tem parecido 

incompatível com a assunção dessas novas identidades, com a seriedade que 

elas requerem daqueles – ou, como eles sem dúvida preferiram dizer, que as 

descobrem – e as possuem (SPIVAK,1988, p. 205 apud APPIAH, 1997, 

p.244). 

 

Mediante esse contexto descrito no parágrafo anterior, é importante construir uma 

revolução que implique em criação cultural, o que Marcien Towa (2015) indica como realidade, 

em que o próprio negro expresse suas necessidades e aspirações. Isso significa conceber de tal 

modo que reapresente uma criação cultural, reconquistando o seu próprio espaço, seja na sua 

terra ou fora dela, valorizando a realidade do pan-africanismo. 

A cultura negra precisa assumir a posição de fazer suas escolhas e restaurar um poder 

de decisão que é dado não pelo colonizador, mas pelo seu fruto revolucionário, pois 

  

A degradação da cultura tradicional deriva da dominação e, notadamente, da 

perda do poder de decisão. Enquanto o povo dominado não recuperar esse 

poder, ele não estará em condições de dar, novamente, a vida à sua cultura 

constituída porque, uma vez dominado, ele não pode decidir nada. A 

revolução destrói a relação colonial de forças e coloca, de novo, o povo 

colonial em posição de fazer escolhas, de fazê-las respeitar e de concretizá-las 

no domínio político e econômico, mas também no da cultura (TOWA, 2015, 

p. 70). 

 

O autor africano coloca o povo da África numa condição de libertação, de uma saída do 

estado de colonizado. Para isso, é necessário compreender a filosofia como uma reflexão 

libertadora, isso significa que, por meio da filosofia, o negro necessita adquirir sua identidade; 



64 

 

isso é uma produção dos próprios meios de realização de sua história. Desse modo, sente-se 

impelido a exigir ações que o coloque no sistema, que sempre o situou fora da história. 

O filósofo Frantz Fanan já havia destacado que a questão da importância do processo 

de libertação, que o denomina de descolonização, não é fácil, mas bastante conflitante e 

acontece sempre na  

 

[...] exploração do colonizado pelo colono – foi levada a cabo com grande 

reforço de baionetas e canhões. O colono e o colonizado são ve1hos 

conhecidos. E, de fato, o colono tem razão quando diz que ‘os’ conhece. É o 

colono que fez e continua a fazer o colonizado. O colono tira a sua verdade, 

isto é, os seus bens, do sistema colonial (FANON, 1968, p. 26).  

 

 E, nesse confronto, há uma supremacia do colonizador, sendo muito comum entre os 

negros, por exemplo, pois, para não assumir o peso da colonização, passa a se vestir como o 

europeu e copiar costumes que negam sua própria condição de existência africana tradicional. 

Destacando, ainda, de forma mais enfática, Towa (2015) apresenta a revolução não 

somente como um modo necessário de promoção das massas, mas mobilização em vista de uma 

promoção cultural. 

No ponto de vista dos autores em discussão, parece não haver outra saída senão 

mobilizar as massas a atuarem contra as forças opressivas, ir de encontro a todas as formas de 

alienação e subdesenvolvimento. Isso não implica em uma revolução armada militar, mas uma 

resistência na afirmação de uma razão própria e de políticas que possam se voltar para sua 

realidade cultural tradicional e afirmá-la por se reconhecer nela e dela sem coação. 

Até aqui abordamos mais a questão da epistemologia da filosofia africana, de modo que 

capítulo seguinte demonstra a realidade de uma filosofia africana, considerando a temática 

aplicada em sala de aula, ou seja, como abordá-la no âmbito do ensino, uma vez que na história 

da filosofia não está inclusa. Quando aparece nos livros didáticos, é colocada de forma muito 

tímida; da mesma forma, nos cursos de graduação: quando aparece em seus currículos, 

normalmente, não consta como uma disciplina eletiva. Assim, de um modo geral, nem o livro 

didático, nem as licenciaturas contemplam o ensino de uma filosofia africana. Mediante essa 

realidade, o próximo capítulo aborda um ensino afroperspectivista em sala de aula, levando em 

consideração a temática africana. 



65 

 

3 A FILOSOFIA AFRICANA E SUA APLICAÇÃO EM SALA DE AULA 

 

3.1 Uma abordagem em afroperspectivismo em sala de aula 

 

A primeira atitude que devemos desenvolver para o ensino de filosofia africana é a da 

subversão, uma vez que precisamos sair do consenso em vários sentidos; primeiro, por se tratar 

do ensino de filosofia, em vista de uma posição crítica social, política e cultural. Segundo, por 

se tratar de uma filosofia negada por algumas correntes, dos que veem a filosofia apenas em 

um lugar geográfico. E, terceiro, pela resistência interna quanto ao método de fazer filosofia, 

considerando a prática e a teoria como método de construção do pensar, a partir dos estudantes. 

Pensar na ótica do estudante não significa anular a figura do professor, mas reconhecê-

lo em um processo de transformação. Apropriando-se das palavras do educador Paulo Freire, 

no livro Cartas à Guiné-Bissau sobre o processo educativo: 

 

Importa-nos, pois, a educadores e educandos militantes, enquanto sujeitos que 

nos “movemos” no mundo, assumir o papel de sujeitos conhecedores do 

mundo que transformamos e em que nos movemos. Importa-nos, fundados na 

análise crítica de nossa prática, ir alcançando um conhecimento cada vez mais 

rigoroso da realidade em transformação (FREIRE, 1978, p. 143). 

 

Dito isso, fica mais fácil pensar em uma abordagem diferenciada da que quase sempre 

estamos acostumados a fazer em sala de aula, que consiste em apresentar um texto de 

determinado filósofo sobre um tema, que, segundo a leitura do professor, parece ser do agrado 

de todos, passando a propor a leitura ou explicação em sala dos textos. 

Quando se propõe, portanto, uma proposta de educação, que leve em consideração um 

ensino em afroperspectivismo, deve-se respeitar o conjunto de elementos e igualmente e a 

realidade que o estudante está inserido e que são objetos da aprendizagem, como, por exemplo, 

a realidade em que o estudante está inserido. Nesse sentido, “uma abordagem afroperspectivista 

se preocupa em identificar as bases sociais e culturais dos argumentos ao lado do poder 

especulativo filosófico” (NOGUERA, 2014, p. 88). 

Contudo, apesar do que já foi dito anteriormente com relação ao ensino 

afroperspectivista, pode-se colocar em questionamento o significado de uma abordagem 

afroperspectivista dentro da história da filosofia. 

Na tentativa de esclarecimento sobre essa perspectiva, Renato Noguera destaca que 

 



66 

 

Para uma releitura da história da filosofia é conveniente explicitar o que 

significa uma abordagem afroperspectivista. O que dizer filosofia 

afroperspectivista (também denominada afroperspectividade)? Em linhas 

muito gerais, afroperspectividade significa uma linha ou abordagem filosófica 

pluralista que reconhece a existência de várias perspectivas. Sua base é 

demarcada por repertórios africanos, afrodiaspóricos, indígenas e ameríndios 

(NOGUERA, 2014, p. 45). 

 

Desse modo, é nessa linha de contemplação da diversidade que nossa abordagem de 

temas da filosofia africana encontra o seu espaço em uma prática pedagógica, mesmo em um 

currículo acentuadamente eurocêntrico. 

Buscando trabalhar em uma referência afroperspectivista que essa pesquisa se propõe a 

abordar temas da filosofia em um viés da Afrocentricidade, a qual busca significá-la, nas 

palavras de Noguera (2014, p. 48), ao afirmar que 

 

Afrocentricidade significa que africanas e africanos devem buscar se localizar 

dentro de uma perspectiva africana. Em outras palavras, afrocentricidade é 

uma teoria e um método que surge com resistência antirracista, procurando 

recolocar os povos negros dentro do seu contexto histórico e cultural depois 

de um deslocamento provocado pelo racismo antinegro (NOGUERA, 2014, 

p. 48) 

 

Isso não significa uma abordagem exclusivista, mas uma perspectiva de trabalhar a 

filosofia em sala de aula sem a negação das outras abordagens, mas querendo procurar 

expressar, com maior amplidão possível, os conjuntos das experiências humanas. Com efeito, 

abordar a filosofia europeia, americana, ou qualquer outra é somente uma experiência do 

conjunto do conhecimento humano. 

Nesse caminho de raciocínio, descrito anteriormente, faz-se necessário pensar, antes de 

tudo, que é extremamente necessário que a filosofia se torne uma crítica de si mesma, no sentido 

de dialogar com os problemas filosóficos, isto é, interrogar-se a respeito da localização histórica 

e psicológica das leituras intelectuais e intervenções políticas, percebendo se todos os recursos 

estão postos em vista da liberdade, da justiça, da autonomia humana e considerando todo o 

conjunto das experiências. 

Nas palavras de Asante (2016, p. 10), “a Afrocentricidade é uma crítica cultural, 

econômica e um ato de presença psicológica e social diante da hegemonia eurocêntrica”. Deve-

se conclamar, portanto, que o africano precisa compreender sua própria história e superar a 

visão transmitida pelos europeus sobre os negros e sobre o mundo, pois, 

 



67 

 

De fato, uma orientação para a Afrocentricidade começa com as primeiras 

civilizações do Vale do Nilo, as culturas Núbia e Kemética, e demonstra que 

um ponto de partida diferente na história, além da Grécia e Roma, trará ao 

leitor ou estudante uma conclusão diferente sobre o papel dos africanos na 

história mundial. No Brasil e nos Estados Unidos, milhões de pessoas de 

herança africana crescem acreditando que a África é uma realidade marginal 

na civilização humana quando, de fato, África é o continente onde os seres 

humanos ergueram-se pela primeira vez e onde os seres humanos primeiro 

nomearam Deus. As implicações para tal reorientação são encontradas na 

comunicação, linguística, história, sociologia, arte, filosofia, ciência, 

medicina e matemática (ASANTE, p. 11, 2016). 

 

A abordagem em afrocentricidade quer quebrar as formas hegemônicas: cultural, social 

e epistemológica e, com isso, restabelecer a identidade negra africana que, mediante as 

dominações árabes e europeias, parece ter se perdido com a violência da negação pelos 

colonizadores. Isso significa que os africanos precisam se enxergar como sujeitos de sua própria 

história e não às margens de sociedades como a europeia, das Américas ou qualquer outra 

nação. Em outras palavras, 

 

A afrocentricidade emergiu como processo de conscientização política de um 

povo que existia à margem da educação, da arte, da ciência, da economia, da 

comunicação e da tecnologia tal como defendidas pelos eurocêntricos. Se bem 

sucedido, o processo de decentralizar esse povo criaria uma nova realidade e 

abriria um novo capítulo na libertação da mente dos africanos (ASANTE, 

2009, p. 94) 

 

Isso não significa criar uma concepção de divisão entre bem e mal, no sentido de dizer 

que tudo e toda Europa é má, e que tudo e toda à África é boa. Esse tipo de discurso não 

compreende a essencialidade da afrocentricidade que estamos tentando construir. O que se 

combate, “No entanto, a promoção da cultura europeia como normativa e universal é totalmente 

inaceitável e nunca mais será imposta aos africanos e outros povos como a única forma de 

examinar a vida e as experiências” (ASANTE, 2016, p. 15). 

Assim, pode-se afirmar que a afrocentricidade se desenvolve como crítica a toda forma 

de dominação que nega o poder da hegemonia cultural do africano, quando tolhe toda sua 

capacidade epistêmica. 

Tendo em vista essas características etnocêntricas, que perpassam a abordagem da 

investigação humana, que se propõe uma abordagem em sala de aula da filosofia em 

afroperspectivismo, para que o estudante de Ensino Médio possa perceber outros horizontes, 

diferentemente dos que estão definidos pelo colonizador, como priorizar um olhar que 

considere a diversidade. Nas palavras do filósofo brasileiro, 



68 

 

[...] colocar a história da filosofia em afroperspectiva permitiria a 

consideração do pensamento filosófico dos povos ameríndios, dos povos 

asiáticos, da Oceania, além da produção filosófica africana. Ou seja, 

afroperspectivizar a filosofia é um projeto de passar a limpo a história da 

humanidade, tanto para dirimir as consequências negativas de eliminar 

culturas e povos não ocidentais do rol do pensamento filosófico, como para 

desfazer as hierarquizações que advêm desse processo (NOGUERA, 2014, 

p.71). 

 

Com essa preocupação de inserção de uma filosofia, não somente europeia, nos 

currículos escolares, que Renato Noguera apresenta uma proposta voltada para inclusão da 

filosofia africana no currículo da formação docente dos professores. 

Alterar currículo parece ser algo bem complexo e que depende de uma série de tramites 

burocráticos e políticos. Talvez, por isso, o filósofo em questão aproveita o que já é determinado 

pelas Orientações Curriculares para o Ensino Médio (OCNEM), considerando o eixo mínimo 

para formação acadêmica de licenciatura em filosofia, para propor algumas sugestões de como 

se pode inserir a discussão filosófica africana. 

O quadro abaixo demonstra algumas perspectivas de abordagem da filosofia africana, 

dentro da própria organização curricular, estabelecida pelo OCNEM, e que pode ser trabalhada 

sem representar ‘minimização’ no conteúdo estabelecido, mas ampliará a visão da filosofia, 

para um viés que as licenciaturas de filosofia não estão acostumadas a fazerem, nem os livros 

didáticos do Ensino Médio de filosofia conseguem contemplar. Mesmo o último Programa 

Nacional do Livro Didático (PNLD), 2018-2020, não apresenta, de forma estruturada, a 

temática africana, pois, dos 8 (oito) livros aprovados para a escolha, apenas um apresenta o 

tema da filosofia africana e feminismo. 

 

Quadro 3 – Elenco de possibilidades do ensino de filosofia, levando em consideração a perspectiva 

étnico-racial  na formação dos professores 

Eixo temático estabelecido pela OCNEM 
Filosofia na perspectiva do ensino para 

relações ético-raciais 

História da Filosofia 

Levantar, catalogar e organizar – a produção 

filosófica africana, sugerindo, criticamente, 

a inclusão da filosofia africana, filósofos 

africanos, escolas, linhas. 

Teoria do conhecimento 

Avaliar, criticamente, de que modo o 

racismo epistêmico está presente nos 

campos da teoria do conhecimento, da 

epistemologia e da filosofia da ciência; 

cultivar o pluralismo e a diversidade, através 

do reconhecimento de diferentes terrenos 

epistêmicos, a partir do conhecimento 

humano. 



69 

 

 

Ética 

Debater o caráter local e regional da moral, 

analisando os pontos de vista dentro da 

sociedade e culturas africanas e 

afrodiaspóricas, e os impactos que advém 

das relações com as tradições ocidentais. 

 

Lógica 

Examinar a lógica, os seus usos e 

possibilidades de inserção no debate sobre 

relações étnico-raciais; o estudo das 

múltiplas lógicas e como elas se relacionam 

dentro de concepções culturais africanas e 

afrodiaspóricas. 

 

Filosofia Geral (Problemas metafisicos) 

Debater a polissemia do conceito de 

filosofia; descrever, analisar, comparar e 

articular os modos de abordagem dos 

problemas metafísicos feito pelas mais 

diversas tradições e escolas, estabelecendo 

um diálogo entre pluriversalidade de linhas 

africanas e outras tradições do mundo. 
Fonte: NOGUEIRA, 2014, p. 88-90 (Adaptado pelo pesquisador) 

 

O quadro acima representa uma tomada de posição diferente, que consiste em pensar o 

ensino de filosofia não de modo eurocêntrico, mas que leve em consideração, de modo 

específico, no Brasil, as exigências das leis 10.639/03 e 11.645/08 no âmbito da filosofia. Na 

tentativa de superar um ensino de filosofia que negue outros vieses do pensamento, igualmente 

importantes do pensar filosófico, o filósofo brasileiro apresenta dois esforços básicos, que 

precisam ser tomados na formação dos novos professores de filosofia: 

 

I) Reescreva a História da Filosofia, inserindo e articulando a produção africana, 

asiática, ameríndia, etc; 

II) Escrever a História da Filosofia Africana (NOGUERA, 2014, p. 90). 

 

Com isso, percebe-se a necessidade de um ensino de filosofia que esteja enraizado na 

cultura, que leve em consideração os problemas atuais para filosofar. Nesse sentido, há muitas 

formas de chamar o filosofar na realidade afro-brasileira. 

Seguindo a lógica pedagógica de Renato Noguera, aplicada à formação de professores 

do curso de licenciatura em filosofia, também é possível pensar algo a ser trabalhado, 

considerando o Ensino Médio com as habilidades e competências estabelecidas pelas 

Orientações Curriculares para o Ensino Médio em filosofia, em vista do ENEM. Com isso, 

tentaremos expor um quadro de sugestões, respeitando as habilidades para as Ciências humanas 

e suas tecnologias / Secretaria de Educação Básica (BRASIL, 2006, p. 33-34). 



70 

 

O quadro abaixo apresenta algumas sugestões de como se pode desenvolver em sala de 

aula, no Ensino Médio, uma abordagem filosófica por um viés do afroperspectivismo, sem 

desconsiderar as habilidades estabelecidas pela Secretaria de Educação, tendo em vista o 

ENEM. 

A sugestão considera as habilidades e competências do Ensino Médio e, para cada uma 

delas, sugere algumas possibilidades de trabalho, sem precisar fugir dos conteúdos 

estabelecidos, mas proporcionados em sintonia com as alterações da LDB, através das leis 

10.639/03 e 11645/08, que passaram a exigir a inclusão, no currículo oficial da rede de ensino, 

a obrigatoriedade do estudo da História e cultura afro-brasileira e indígena.  

 

Quadro 4 – Ensino de filosofia no Ensino Médio, levando em consideração uma educação para 

relações étnico-raciais 

 

HABILIDADES E COMPETÊNCIAS 

SUGESTÕES DE COMO SE 

TRABALHAR EM VISTA DE UMA 

EDUCAÇÃO ÉTNICO-RACIAL 

1º) Representação e comunicação: 

• ler textos filosóficos, de modo significativo; 

• ler, de modo filosófico, textos de diferentes 

estruturas e registros; 

• elaborar por escrito o que foi apropriado, de 

modo reflexivo; 

• debater, tomando uma posição; 

defendendo-a, argumentativamente, e 

mudando de posição em face de argumentos 

mais consistentes. 

 Trabalhar a questão da marginalização do 

vocabulário africano, como: Exu, Orixá, 

Oxalá, entre outros. 

 Analisar os preconceitos estabelecidos, 

nas próprias palavras do português, mas que 

se criou um preconceito devido a sua ligação 

com a cultura africana, como: terreiro, 

capoeira, moleque, axé, etc. 

 

2º) Investigação e compreensão: 

 

• articular conhecimentos filosóficos e 

diferentes conteúdos e modos discursivos nas 

ciências naturais e humanas, nas artes e em 

outras produções culturais. 

 Questionar sobre o lugar de origem da 

filosofia, fora da Europa e Grécia; 

 Trabalhar a filosofia, usando as produções 

africanas como Estética: máscaras africanas, 

beleza e cor da pele; Mito: contos 

mitológicos, como Ptah-hotep, Set Horus; 

Ética: Ética comunitária versos 

individualista; conceito ubuntu de perceber o 

mundo e na compreensão dos direitos 

humanos. 

3º) Contextualização sociocultural: 

 

• contextualizar conhecimentos filosóficos, 
tanto no plano de sua origem específica 

quanto em outros planos: o pessoal-

biográfico; o entorno sócio-político, histórico 

e cultural; o horizonte da sociedade 

científico-tecnológica. 

 Questionar sobre o lugar da filosofia no 

mundo; 

 Desenvolver a ideias de descolonização do 
pensamento; 

 Problematizar a questão da ciência da 

mumificação, a construção das pirâmides, 

antes dos gregos; 

 O pensamento político como resgate da 

identidade; 



71 

 

 Apresentar as correntes filosóficas 

modernas africanas, como: cultural, 

ideológica, acadêmica; 

 Apresentar filósofos, como: Appiah, 

Frantz Fanon, Valentin-Yves Mudimbe, 

Henry Odera Oruka, Marcien Towa, entre 

outros; 

 Outra possibilidade é apresentar a filosofia 

latino-americana e afro-brasileira. 
Fonte: Elaborado pelo pesquisador. 

 

Mediante o exposto, destacam-se algumas possibilidades de se aproveitar o que já é 

garantido por lei e trabalhar a filosofia africana e afro-brasileira sem precisar desvincular do 

que já estamos acostumados a fazer. 

Depois da exposição das viabilidades e possibilidades de se trabalhar em sala de aula 

em uma investida afroperspectivista, sobretudo na filosofia africana, faz-se necessário 

apresentar as sugestões, considerando o método de pesquisa participante.  

 

3.1.1 Afroperspectivismo e a pesquisa participante 

 

A pesquisa se constitui em um estudo de caráter qualitativo, com modelo de pesquisa 

participante, por compreender que esse método melhor se adequa em sala de aula, em um ensino 

numa concepção afrocêntrica, com temas africanos na história da filosofia, no sentido de que 

esta tem como objetivo uma construção de soluções e problemáticas a partir de problemas que 

são colocados, de forma que 

 

A pesquisa participante [...] é definida resumidamente como uma pesquisa na 

qual os próprios sujeitos a ela relacionados também estão envolvidos na 

construção do conhecimento e na busca de soluções para os seus problemas 

[...]. Nessa metodologia, muda o papel do sujeito da pesquisa: ele não é só 

objeto estudado, é também participante ativo de todo o processo. Muda 

também o papel do pesquisador: ele não é mais o único dono da verdade, 

manipulando os sujeitos e ditando os objetivos. (OLIVEIRA E QUEIROZ, 

2007, p. 675). 

 

Com essa dinâmica, se pretende abordar a filosofia africana na história da filosofia, 

baseada em uma filósofa que implica não somente em uma releitura dos problemas abordados 

no passado, mas, através da problemática, buscar soluções movido pelo exercício do 

pensamento filosófico. Isso se dá por meio de uma abordagem diferenciada, pois, 

 



72 

 

[...] as limitações da pesquisa tradicional, a pesquisa participante vai, ao 

contrário, procurar auxiliar a população envolvida a identificar por si mesma 

os seus problemas, a realizar análise crítica destes e a buscar as soluções 

adequadas. Deste modo, a seleção dos problemas a serem estudados emerge 

da população envolvida, que os discute com especialistas apropriados, não 

emergindo apenas da simples decisão dos pesquisadores (BRANDÃO, 1984, 

p. 52). 

 

Outra razão pela qual adotamos a pesquisa participante diz respeito ao que enfatiza 

Brandão “não existe um modelo único de ‘pesquisa participante’, pois trata-se, na verdade, de 

adaptar em cada caso o processo às condições particulares de cada situação concreta (os 

recursos, as limitações, o contexto sociopolítico, os objetivos perseguidos etc)” (BRANDÃO, 

1989, p. 52). 

Isso parece ser bastante apropriado para se trabalhar na perspectiva de uma abordagem 

afrocêntrica da filosofia, que valoriza não somente a diversidade, os aspectos culturais, sociais, 

étnicos, entre outros, mas as mudanças dos próprios caminhos de investigação. 

Dessa forma, buscou-se delinear um percurso metodológico, no qual seu resultado gerou 

o capítulo posterior, tendo por base a pesquisa participante. Esta se mostrou conveniente, uma 

vez que objetivamos uma problematização dos temas da filosofia africana e a elaboração de um 

material didático com tais temas abordados em sala. Para atingir tais objetivos, partimos do 

princípio de que é importante a participação dos interessados, a fim de que fosse possível 

conhecer suas realidades e obter suas impressões sobre a temática. A seguir, destacam-se as 

fases da pesquisa participante para o estudo em questão. 

A primeira fase diz respeito à montagem institucional, organização da metodologia, 

estratégias adotadas da pesquisa participante e área de atuação. 

A Segunda fase busca a percepção prévia dos indivíduos relacionados à pesquisa. Estudo 

de forma provisória, do lugar, região, espaço e da população envolvida. Para isso, faz-se 

necessário levar em consideração a estrutura social da população e o ponto de vista dos 

indivíduos sobre o assunto a ser abordado.  

A Terceira fase contempla a análise da crítica dos problemas que o público-alvo 

considera prioritários e que se deseja estudar e resolver; fase de discussão livre dos sujeitos 

envolvidos na pesquisa. 

A Quarta fase indica a programação e a aplicação de um plano de ação, que contribua 

para solução dos problemas encontrados. Também é a fase de definição da melhor estratégia, 

para atingir os objetivos da pesquisa, de maneira que responda aos questionamentos levantados 

nas discussões em grupo. 



73 

 

Nesse sentido, o trabalho se constrói, considerando diversas etapas: apresentação, 

problematização, resultados, discussões, ou seja, uma relação constante de feedback entre 

pesquisador e população pesquisada. No caso da nossa pesquisa, os estudantes da Escola 

Integral Severino Cabral, em campina Grande, com um público-alvo de 87 participantes 

(BRANDÃO, 1984). 

As fases descritas anteriormente não devem ser compreendidas separadamente, mas 

como parte de todo o processo, pois  

 

examinando a proposta pedagógica de Paulo Freire, verifica-se que a 

educação, numa perspectiva problematizadora, e a investigação temática 

constituem momento de um mesmo processo, sendo a investigação temática 

do ponto de partida do processo educativo, ao voltar-se para captação de 

‘temas geradores’, tendo em vista a tomada de consciência dos indivíduos em 

toda sua realidade (SILVA, 1991, p. 100). 

 

É esse sentido descrito pela autora que o nosso método encontra seu respaldo prático, 

que não é simplesmente fazer uma releitura da problemática em si, mas investigá-la. Aqui, 

investigação pode ser usado como sinônimo de filosofar, que implica em propor, considerando 

sua própria realidade epistêmica. 

Com o intuito de uma problematização e investigação que aborde a questão da filosofia 

africana, é oportuno despertar para a compreensão da realidade de discriminação e negação: 

epistêmica, social, cultural, historicamente estabelecida pelos colonizadores e que necessita ser 

recontada pelos negros africanos ou por uma concepção não eurocêntrica. Precisa-se 

desconstruir a ideia cristalizada por séculos de que  

 

África é uma realidade marginal da civilização humana quando, de fato, a 

África é o continente onde os seres humanos ergueram-se pela primeira vez e 

onde os seres humanos primeiro nomearam Deus. As implicações para tal 

reorientação são encontradas na comunicação, linguística, história, sociologia, 

arte, filosofia, ciência, medicina e matemática (ASSANTE, 2016, p. 11) 

 

Porém, para que se efetivem essas reflexões, é necessário que estas sejam pensadas e 

executadas em conjunto com os setores-chave da pesquisa. Isso implica em uma posição de 

educação edificada, através do diálogo e em vista de uma transformação, visto que  

 

Somente numa tal prática, em que os que ajudam e os que são ajudados se 

ajudam simultaneamente, é que o ato de ajudar não se distorce em dominação 

do que ajuda sobre quem é ajudado. Por isso é que não há real ajuda entre 

classes dominantes e classes dominadas nem entre as “sociedades imperiais” 

e as chamadas sociedades dependentes, de fato, dominadas, na compreensão 



74 

 

de cujas relações não se pode prescindir da análise de classe (FREIRE, 1978, 

p. 11). 

 

Isso no sentido de levar o estudante a desenvolver um senso crítico em torno da própria 

realidade, não porque foi movido por uma teoria, mas porque partiu do seu problema concreto 

e, através de possibilidades filosóficas, pensou em conjunto feixes de luz que possibilitam “a 

saída da caverna” das experiências filosóficas, enraizadas simplesmente na Europa. 

Após se ter trabalhado neste tópico a abordagem afrocêntrica em sala de aula, no modelo 

de pesquisa participante, o tópico seguinte apresenta a proposta de como será desenvolvida essa 

proposta de temática africana em sala de aula. 

 

3.2 Abordagem em temática africana, através do método Pesquisa Participante 

 

Pensar o debate metodológico em filosofia, na construção de uma dissertação de 

mestrado profissional, coloca-nos diante de duas questões basilares: primeiro, as discussões 

sobre: como ensinar filosofia? Para essa questão, sem dúvida, contará a experiência do 

professor-pesquisador no mundo, da sua interpretação dos fenômenos sociais, políticos e 

culturais. Em outras palavras, as bases metodológicas deste trabalho remontam ao papel do 

filósofo na sala de aula. Segundo, é pensar as pilastras epistemológicas que orientam a presença 

e ação do professor-pesquisador no seu objeto de pesquisador constante. Nesse sentido, a sala 

de aula e toda a orientação teórico-conceitual se vivifica, tornando-se perceptível com a 

pesquisa de campo. 

Essa estrutura de pesquisa, ligando a parte conceitual ao fazer filosófico, é de suma 

importância no exercício do filosofar e faz bastante diferença em um pesquisador de filosofia 

que quer buscar o ensino de filosofia e não somente um conhecimento acadêmico. 

Porém, o trabalho de campo não deve ser uma corrida empirista, nem somente uma 

retransmissão da história sem dinamicidade. Mas, desenvolver uma pesquisa de campo alinhada 

à construção teórica que estamos propondo, a da filosofia africana. Isso implica não somente 

colocar um problema, considerando-o filosófico, a partir dos conceitos ocidentais, mas 

analisando-os como um problema africano ou afro-brasileiro, articulanndo, assim, ao conjunto 

da diversidade de abordagens que essa poderá propor, como: quilombismo, indígena, 

ameríndio, latino-americano, eurocentrismo. São temas dos quais poderão fazer parte do vasto 

leque de amplitude de uma abordagem afroperspectivista.  



75 

 

Com esse propósito de tratar a filosofia por uma ótica da pluriversalidade e que valoriza 

a construção do estudante, propomos como método o da ‘pesquisa participante’ no tocante ao 

trabalho de filosofia africana em sala de aula, no sentido de fazer com que o trabalho não seja 

somente um instrumento de pesquisa investigativa, mas uma construção conjunta no fazer 

filosofia. 

Nessa postura de diálogo filosófico, em que o pesquisador influencia e, ao mesmo 

tempo, é influenciado pelos sujeitos pesquisados, trabalhos de campo, que, nesse caso, se 

construirá em sala de aula, através do filosofar, é que se constrói, de fato, uma pesquisa 

participante, a qual será bastante importante no diálogo dos trabalhos em campo, que, nesse 

caso, se construirá em sala de aula, através do filosofar. 

Contudo, desenvolver uma pesquisa bibliográfica, a qual terá como função a produção 

de uma dissertação e, no caso do mestrado profissional do prof-filo, deve ser conjugado a um 

produto experimental, proposto a partir da sua base teórica, para aplicação em sala de aula. Sem 

sombra de dúvida, esse movimento provoca algumas dificuldades metodológicas na pesquisa, 

que requer um maior aprofundamento sobre o que deve ser feito. Porém, as dificuldades não 

são apenas resultado de um entrave, por se tratar de uma filosofia africana, mas, principalmente, 

por uma ideia cristalizada de que a pesquisa acadêmica filosófica não contempla a prática da 

sala de aula. 

Essa visão de filosofia puramente acadêmica é geradora de dificuldades em 

compreender o ensino de filosofia como um problema filosófico, pois nos cursos de graduação 

em filosofia, em décadas passadas, não havia uma preocupação em preparar professores de 

filosofia voltados para o ensino. Como isso, nasce o desafio de não transformar o ensino de 

filosofia, principalmente nos níveis fundamental e médio, uma mera transmissão fiel dos 

clássicos da filosofia. 

Não se pretende com a afirmação anterior desconsiderar o estudo dos clássicos da 

filosofia, pois não há problema quando se transmite a filosofia, porém, como assegura 

Alejandro Cerletti, no livro O ensino de Filosofia como problema filosófico: “Afirmamos que 

um ensino ‘filosófico’ é aquele em que o filosofar é o motor de tal ensino; e que, enquanto 

atividade própria da filosofia, esse ensino enlaça o fazer filosofia com o sentido de sua 

transmissão” (CERLETTI, 2009, p. 21). 

No entanto, o filósofo desperta para uma transmissão criativa; inventividade essa que 

reflete a necessidade do pensar e repensar uma didática do ensino de filosofia. Além disso, tal 

filósofo enfatiza a posição filosófica do professor de filosofia, a qual não deve ser de um mero 

reprodutor técnico de conceitos, mas 



76 

 

A “didática” da filosofia é uma construção (uma base conceitual teórica e 

pratica) que deveria ter a vitalidade de atualizar-se todos os dias. Em cada 

atividade proposta, põe-se em jogo a relação que cada professor tem com o 

filosofar e seu ensino. Não seria admissível nem um ensinar nem um filosofar 

diante dos quais os próprios professores fossem mediadores passivos ou do 

qual se sentissem alheios. Devido isso, aqueles que ensinam filosofia nunca 

poderiam ser simples técnicos que apenas aplicam receitas ideadas por 

especialistas (CERLETTI, 2009, p. 77) 
 

 Sabendo do cuidado enfatizado por Cerletti, em não apenas trabalhar uma filosofia por 

uma perspectiva acadêmica e deixá-la permanecer na academia, buscou-se como alicerce a 

concepção filosófica desenvolvida no capítulo anterior, propondo uma didática com o intuito 

de problematizar a filosofia africana em sala de aula. Abordagem essa que requer um empenhar-

se “[...] na busca de uma educação antirracista, as tradições africanas devem ser atualizadas, 

percorridas, desdobradas e integrar o currículo de forma efetiva” (NOGUERA, 2014, p. 83). 

 Espera-se, com isso, superar a ideia de abordagem filosófica eurocêntrica, centrada na 

justificação de um pensamento unilateral e assumir uma conduta aberta à diversidade e às 

próprias flechas que a LDB lança, como as leis 10.639/03 e 11.645/08, que alteram a LDB para 

incluir, no currículo oficial das escolas particulares e públicas, o ensino obrigatório da história 

e cultura afro-brasileira e história e cultura dos povos indígenas. Nesse sentido, fica sob a 

responsabilidade do professor de filosofia desenvolver estratégias para trabalhar as questões 

étnico-raciais na filosofia. 

 A respeito do como trabalhar uma filosofia numa perspectiva de valorização das 

questões raciais, o filósofo Renato Noguera é pioneiro em buscar fazer a ponte entre a filosofia 

africana e o ensino de filosofia, enfatizando que 

 

Sem dúvida, o ensino de Filosofia, para dar conta das exigências da lei 10.639, 

deverá está comprometido com um corpo de ações afirmativas no campo 

epistêmico. Em outros termos, as atividades docentes e discentes de filosofia 

devem ser permeadas por ações afirmativas epistemológicas. O que, no meu 

entendimento, passa por uma epistemologia afroperspectivista (NOGUERA, 

2014, p. 99) 

 

Isso significa uma tomada de decisão dos professores de filosofia de que a abordagem 

filosófica precisa ser alargada, isto é, “o ensino de Filosofia precisa encarar um desafio radical: 

ampliar as possibilidades de leitura, reescrever a história da filosofia, incorporar uma 

epistemologia afroperspectivista e, sobretudo, trilhar novas possibilidades e propiciar uma 

efetiva descolonização do pensamento” (NOGUERA, 2014, p. 99-100). 

Diante do panorama apresentado, de uma filosofia que valorize a diversidade, é 

necessário transcender os horizontes eurocêntricos, para empreender uma abordagem em sala 



77 

 

de aula por meio da metodologia “Pesquisa Participante”, com o escopo de não somente fazer 

uma releitura da filosofia africana, mas desenvolver algo que possa contribuir com a 

desconstrução de ideias cristalizadas sobre a incapacidade racional dos povos africanos. 

A escolha de uma metodologia de pesquisa participante não foi simplesmente uma 

simpatia pessoal, mas considerando que esta se adeque melhor ao modo de abordagem que 

pretendemos. Assim, é oportuno pensar e repensar uma metodologia, para melhor elaborar e 

investigar seu objeto de estudo, de forma que um trabalho, por mais bem fundamentado que 

esteja, se houver uma “despreocupação metodológica é, geralmente, o primeiro indício de 

mediocridade científica, pois revela indícios de que a pesquisa tenderá a aceitar qualquer 

resultado” (DEMO, 2005, p. 23).  Nesse sentido, buscou-se conhecer, da melhor forma possível, 

sobre o processo, em vista de melhores resultados, por saber que estes estão atrelados ao 

processo. 

Com o intuito de melhor explicar o método da “Pesquisa Participante”, buscou-se um 

apoio teórico, em estudiosos, como: Carlos Rodrigues Brandão, Michel Thiollent e Maria 

Ozanira da Silva. A escolha desses se deu por perceber que os quais refletem sobre a pesquisa 

participante com bastante propriedade. Além disso, buscando a parturição de uma definição 

para a pesquisa participante, o destaque vem da comparação entre pesquisa participante e 

pesquisa-ação, abordada nos seguintes termos: 

 

[...] pesquisa participante é, em alguns casos, um tipo de pesquisa baseado 

numa metodologia de observação participante na qual os pesquisadores 

estabelecem relações comunicativas com pessoas ou grupos da situação 

investigada com o intuito de serem melhor aceitos. Nesse caso, a participação 

é sobretudo participação dos pesquisadores e consiste em aparente 

identificação com os valores e os comportamentos que são necessários para a 

sua aceitação pelo grupo considerado (THIOLLENT, 1986, p.9). 

 

Na descrição posta por Thiollent, é possível constatar a pesquisa participante como um 

desenvolvimento de uma metodologia que busca uma autonomia na pesquisa, seja do 

pesquisador ou do pesquisado, uma vez que ambos participam do mesmo processo. 

Reafirmando a definição colocada na citação anterior, mas, de forma diferente, o 

estudioso Carlos Rodrigues Brandão afirma que a pesquisa participante tem seu contexto de 

utilização relacionado às necessidades de populações que compreendem: operários, 

camponeses, agricultores e índios, em outra palavras, as classes mais carentes das estruturas 

sociais contemporâneas. Isso levando em consideração suas aspirações e potencialidades de 

conhecer e agir (BRANDÃO, 1989). 



78 

 

Com isso, é perceptível que a pesquisa participante se apresenta com um duplo sentido: 

primeiro, por um diálogo construtivo na atividade da pesquisa, em vista de provocar uma 

intervenção transformadora; segundo, por meio da ruptura epistemológica, isto é, abrir caminho 

para uma pluralidade dos saberes negados historicamente pelo conhecimento científico, como 

é o caso da filosofia africana, brasileira, chinesa, indiana e tantas outras realidades que foram e 

são negadas, também hoje pelas ideias colonialistas. 

Diante disso, o que seria uma pesquisa participante em filosofia e na sala de aula, 

considerando o contexto do Ensino Médio? Nisso, faz-se necessário que os envolvidos, 

pesquisadores e pesquisados acentuem ao mesmo tempo uma comunicação mais horizontal 

possível entre todos os participantes. Outra característica é a de que as ações planejadas poderão 

ser alteradas na execução do projeto, dependendo das impressões e direcionamentos do grupo. 

Isso não significa que o professor precisa assumir a condição do estudante na 

investigação. Na pesquisa participante, não se trata de uma anulação de papéis, mas em exercê-

los sem autoritarismo, isto é, estando aberto às mudanças que poderão surgir na execução, como 

bem enfatiza Brandão (1984, p. 12): 

 

Não é necessário que o pesquisador se faça operário ou como ele, para 

conhecê-lo. É necessário que o cientista e sua ciência, sejam primeiro, um 

momento de compromisso e participação com o trabalho histórico e os 

projetos de luta do outro, a quem mais do que conhecer para explicar, a 

pesquisa pretende compreender para servir. 

 

Metodologicamente falando da pesquisa participante e o que ela pode auxiliar no 

desenvolvimento de alguns objetivos, Brandão (1984) destaca quatro aspectos: 

 

1) Promover a produção coletiva do pensamento, rompendo com o monopólio do 

saber e das informações, mas permitindo que o conhecimento se torne patrimônio 

também de outros grupos; 

2) Promover a análise coletiva do ornamento das informações; 

3) Promover uma análise crítica, utilizando a informação ordenada e classificada, a 

fim de determinar as raízes e as causas dos problemas e possibilidades de 

soluções; 

4) Estabelecer relação entre os problemas individuais e coletivos, funcionais, 

estruturais, como parte da busca de soluções coletivas aos problemas explicitados. 

 



79 

 

Observando os passos anteriores, é possível notar que a pesquisa participante na área da 

educação deve levar em consideração todo o processo educativo, tanto a realidade quanto o 

diálogo com esta. Constantemente se entrelaçam: investigação, tematização e programação, 

uma constante reformulação (BRANDÃO, 1884). 

Com isso, a escolha dessa metodologia parece fazer bastante sentido quando na pesquisa 

se busca fazer um movimento de afirmação epistêmica, política e cultural, negado ou 

apresentado, de forma discriminatória, pelo colonizador à cultura africana. 

Embora sabendo que a pesquisa participante receba algumas críticas, sobretudo quando 

se trata de uma abordagem na filosofia, esse é um método que se tem aplicado, de forma mais 

acentuada, na sociologia e, de um modo mais específico, às ciências sociais. Contudo, acredita-

se que esse modelo de pesquisa é importante em uma prática pedagógica de metodologias 

estimulantes e reflexivas, recorrentes do próprio estudante, e que considera o ensino de filosofia 

alicerçado no filosofar. 

Depois de buscarmos demonstrar um pouco da importância do método da pesquisa 

participante e sua relação com o afroperspectivismo neste trabalho, buscaremos, no tópico 

posterior, demonstrar a ordem dos acontecimentos e o que foi preparado para cada momento. 

 

3.3 Um mapa dos acontecimentos em sala de aula 

 

Este tópico apresenta um mapa dos acontecimentos que se desenvolvem na escola, como 

parte desta pesquisa, destacando os caminhos escolhidos para a criação de discussões, 

produções de bilhete, carta argumentativa filosófica e gravação de áudio.  

 

3.3.1 Metodologia e escolhas 

 

Propor uma metodologia que contemple trabalhar em sala de aula sobre a africanidade 

e negritude, é despertar, antes de tudo, para um conhecimento histórico do continente africano 

e afro-brasileiro; é atinar para sua resistência, período escravagista e o modo de educação 

eurocêntrico implantada pelos brancos. No Brasil, foi bastante perceptível que o negro, 

 

[...] Diferentemente dos indígenas, que, desde o início da colonização, tiveram 

a atenção dos missionários empenhados na catequização e, muitas vezes, na 

sua proteção, os negros que para cá vieram nunca mereceram atenção especial 

dos padres e de quem quer que fosse. [...] Ao contrário, eles o tinham em pouca 

conta. [...] De qualquer modo, os jesuítas estavam entre as pessoas, como 

fazendeiros, advogados, médicos, que produziram a ideologia de depreciação 



80 

 

do negro como indivíduo semi-humano e destinado ao trabalho servil. Aliás, 

faz parte da mentalidade do escravizador justificar os maus – tratos pela 

inferiorização da capacidade de compreender e de comportar-se desses seres 

considerados primários. (ARANHA, 2006, p.329) 

 

Com a citação, é possível identificar a percepção colonial sobre o negro trazido 

forçadamente para as Américas. Essa aconteceu pautada na negação de valores fundamentais 

ao povo negro, de modo que a cultura africana fosse notada, no mundo ocidental, como bastante 

marginalizada. 

Quando se traz essa visão colonial para a realidade do ensino, o negro continua 

desaparecido das discussões, do livro didático e paradidáticos; quando aparece, é de forma 

bastante estereotipada no cenário imagético, como servindo de escravo, trabalho forçado, dentre 

outros.  

Colocando o Brasil como exemplo dessa organização tardia de um ensino que considere 

a África e os africanos no seu patamar das discussões, destaca-se que somente em 2003, com a 

lei 10.639/03, obriga-se o ensino de história da África e afro-brasileira no ensino básico, porém, 

apesar da obrigatoriedade, efetivamente se tem caminhado timidamente nas escolas e nas 

universidades.  

Isso acontece devido à concepção etnocêntrica de organizar o currículo escolar, uma vez 

que, 

 

Os argumentos de constituição dos currículos normalmente se ancoram nos 

critérios de “importância” (ou relevância), que estariam ligados com a 

possibilidade de que os conceitos estudados possam compreender realidades 

gerais, universais, e também com a contribuição das reflexões filosóficas ao 

desenvolvimento da ciência, na “potência” da epistemologia. Isso se converte 

em um critério de exclusão de publicização de produções. Muitas vezes, as 

filosofias “africanas”, “asiáticas”, “latino-americanas” aparecem como 

tópicos complementares, de importância menor, quando não exóticos, 

apresentando uma forma metafilosófica da diferença colonial, mostrando que 

essas filosofias precisam ainda ser desenvolvidas para alcançarem o status do 

pensamento euro-norte-americano (NASCIMENTO, 2009, p.9). 

 

Percebe-se que são formas de negação não somente filosófica, mas se constituem como 

um problema metafilosófico, como já foi demonstrado neste trabalho. São formas que não criam 

métodos, mas apenas modelos teóricos, pensados pelo eixo Europa-Estados Unidos, sem 

criatividade e anulando a dinâmica dos outros lugares que não aparecem no ranque do 

pensamento filosófico (NASCIMENTO, 2009). 



81 

 

Como reação a esse modo centralizador de fazer filosofia e com o intuito de abordar os 

conteúdos em uma perspectiva africana nos livros didáticos em sala de aula, procurou-se 

escutar, com este trabalho, outras vozes na filosofia além do Europa. Isso não significa que não 

se tratará mais do pensamento que se estabelece na Europa, mas sendo compreendido como 

parte do diálogo e não como a autoridade do pensamento. É nesse sentido que surge a 

preocupação em desenvolver uma metodologia que se possa aplicar um filosofar, a partir de 

problemas africanos. 

No intuito de se trabalhar com uma metodologia mais ativa, escolheu-se desenvolver 

uma pesquisa transversal, de abordagem qualitativa, através do método de pesquisa 

participante, sendo realizada na Escola Estadual de Ensino Médio Cidadã Integral Severino 

Cabral, localizada no município de Campina Grande PB, Rua Compositor Noel Rosa – 

Bodocongó, CEP: 58450-220, na qual atuo como professor titular da disciplina de filosofia. 

A escola funciona em tempo integral, tendo, assim, alguns aspectos mais contemplados 

que nas outras escolas de apenas um turno. Tem um currículo ampliando, com um número 

superior de aulas, cujo pressuposto é o emprego de novas metodologias, novos conteúdos 

pedagógicos, gestão administrativa e curricular. Porém, há apenas uma aula de filosofia por 

semana em cada turma, com a carga horária anual de 41 aulas, de 50 min. 

Quanto à população e mostra, a pesquisa é desenvolvida em três turmas do Ensino 

Médio, sendo: uma de 1º ano, uma de 2º ano e outra de 3º ano, que somam 87 estudantes 

envolvidos na pesquisa, que frequentam a Escola Estadual Severino Cabral. 

O critério de escolha das turmas foi fundado primeiramente pensando em um público 

que atingisse um número representativo entre 30% e 35% dos estudantes da escola. A escolha 

desse percentual não muito grande de participantes, foi pensado no sentido de não tornar a 

pesquisa inviável, devido ao período de tempo disponível. Assim, buscou-se trabalhar com um 

número de estudantes considerado satisfatório, uma vez que o número de estudantes 

matriculados no ano letivo de 2019 abarca um total de 246 estudantes, de forma que, 

trabalhando com um público de 87 estudantes, tem-se uma representação de 35,40%, 

considerando o total de estudantes da escola. 

A escola dispõe de quatro turmas de 1º ano, quatro de 2º e três de 3º ano. A escolha de 

uma turma apenas em cada ano do Ensino Médio foi com base nos critérios de idade, nível de 

compreensão, estudantes novatos e veteranos, e familiaridade com a filosofia. Descreveremos 

melhor esses critérios quando abordarmos cada turma.  

O 1º ANO A – escolheu-se por se tratar da turma mais adolescente e estarem entrando 

na escola no ano de 2019, que tiveram experiências diferentes com a filosofia. Alguns já tiveram 



82 

 

contato com a filosofia no Ensino Fundamental, outros ainda não estudaram. Contudo, mesmo 

considerando essa diversidade, apresenta-se como uma turma bastante empolgada com a 

filosofia. 

A turma do 2º ANO B – uma turma que apresenta um perfil de faixa etária um pouco 

diversificada (alguns dentro da faixa; outros, um ano a mais de idade em média), todos 

estudantes veteranos na escola, porém, bastante diferente do 1º Ano A, com algumas 

dificuldades de aprendizagem. 

Os critérios de escolha do 3º ANO dizem respeito ao fato de ser uma turma com maior 

número de estudantes e que sempre se demonstrou bastante interessada com as problemáticas 

atuais. Outro critério foi da viabilidade de tempo, devido ao horário, pois nos outros “terceiros” 

a aula de filosofia era a última da tarde, tornando-se bastante inviável para realização de 

projetos, pelos motivos de cansaço e dificuldade em desenvolver uma avaliação. 

 

3.3.2 Instrumentos de Coleta de dados e temas de filosofia africana 

 

O uso dos instrumentos de coleta de dados fundamental em qualquer pesquisa, para que 

se possam atingir os objetivos que se almeja, como enfatiza Brandão (1987, p. 251): “[...] a 

pesquisa não é ainda um instrumento que possua um teor político de participação. Ela não é 

ainda um instrumento político e pedagógico de produção científica de um tipo necessário de 

saber popular e de orientação de ações populares que sirvam efetivamente aos seus objetivos”. 

Pensando nisso, buscou-se desenvolver a pesquisa, valorizando os instrumentos que 

julgamos mais adequados para atingir o objetivo almejado. Nesse momento, explicaremos a 

função de cada um deles na pesquisa. 

 

a) Questionário 

 

  O questionário foi escolhido como uma ferramenta para identificar um pouco o perfil 

do estudante quanto a sua compreensão da realidade africana e da diversidade em sua trajetória 

escolar. Tendo como objetivo a coleta de dados, mas também fazer com que o estudante reflita 

enquanto responde. O questionário foi elaborado de múltipla-escolha, com o intuito de 

favorecer tanto a aplicação quanto a coleta dos dados, como ainda acentuar a participação. 

Contudo, pode se questionar o motivo do uso do questionário em uma pesquisa que se propõe 

fazer uma proposta de aula mais discursiva. Sabendo disso, como já foi dito, o objetivo do 



83 

 

questionário não é decisivo na pesquisa, mas funciona como sondagem do perfil do estudante, 

afinal 

 

Sejam quais forem as técnicas utilizadas, os grupos de observação compostos 

de pesquisadores e de participantes comuns procuram a informação que é 

julgada necessária para o andamento da pesquisa, respondendo a solicitações 

do seminário central. É claro que os grupos podem fornecer outras 

informações que não estavam previstas, o que permite aumentar a riqueza das 

descrições (THIOLLENT, 1986, p. 64). 

 

  Isso quer dizer que qualquer método poderá ter uma participação ativa e construtiva 

quando se tem um foco direcionado para o objetivo da pesquisa. 

 

b) Produções escritas 

 

A ideia de produção escrita deve ser resultado de algum material problematizado em 

sala de aula. Por entender que os textos escritos, quando elaborados com a intenção de persuadir 

um destinatário específico, indicam um determinado ponto de vista ou mesmo a desconstrução 

de um ponto de vista já formado. Por isso, a ideia de construção de um bilhete e uma carta 

argumentativa é bastante relevante para esse momento, pois esta orientada a um interlocutor 

(RODRIGO, 2009). 

Nessa lógica, as atividades escritas desta pesquisa giram em torno da produção de um 

bilhete filosófico ou de uma carta argumentativa, a partir de um tema estudado em sala. Isso 

acontecerá em três momentos: primeiro, os estudantes escrevem um bilhete ou uma carta para 

o seu colega. O destinatário responderá as indagações postas pelo colega e depois o remetente 

reescreverá tal bilhete ou carta, considerando as duas versões, para que o professor possa 

avaliar. 

 

c) Relato de experiência em áudio 

 

A terceira etapa consiste na gravação de um áudio sobre o assunto estudado, no caso, a 

filosofia africana. Para a produção, divide-se a turma em duplas e algumas entrevistas são feitas, 

ou seja, um colega entrevista o outro sobre as impressões de ter estudado sobre o assunto, indaga 

sobre as implicações em sua vida de estudante e quais as principais contribuições deste assunto, 

aproximadamente de dois a três minutos. 



84 

 

Outro ponto bastante relevante e decisivo na pesquisa é a proposta de filosofia com a 

temática do afroperspectivismo. A proposta, portanto, é inserir na história da filosofia temas 

africanos, ou seja, tratar temas como a mitologia, a ética, a estética, partindo de uma 

compreensão africana e não europeia ou Grega. 

A escolha dos temas direcionados para cada série aconteceu, seguindo o que já está 

estabelecido para cada ano do Ensino Médio, uma vez que se trata de uma abordagem na história 

da filosofia. Sabendo disso, para a execução do estudo, levaremos em consideração a seguinte 

temática: o mito e a filosofia, a ética e a estética. Vale dizer que os temas não estão fechados 

quanto a sua estruturação, pois antes de serem trabalhados deverão ser problematizados pelos 

estudantes, uma vez que se trata de uma pesquisa participante. 

A partir de uma sensibilização, os estudantes apresentarão problemas que afetam o seu 

dia a dia, uma vez que a relação entre estudante e comunidade é peça fundamental na 

perspectiva do filosofar em afroperspectivismo. A distribuição temática acontecerá da seguinte 

maneira:  

 

1º Ano – Mito e filosofia – Abordado a partir de outras mitologias não gregas, pensadas numa 

perspectiva de cosmogonia, isto é, onde não haja uma ruptura entre filosofia e mito. A 

problematização dessa temática será feita com a exibição do filme Kiriku e a Feiticeira. O 

desenho retrata uma lenda da África Ocidental, de um menino minúsculo, cujo tamanho não 

alcança nem o joelho de um adulto, que tem um destino: enfrentar a poderosa e malvada 

feiticeira Karabá, que secou a fonte d'água da aldeia de Kiriku e engoliu todos os homens que 

foram enfrentá-la, como também pegou todo o ouro que se tinha na aldeia. 

 

2º Ano – Ética – na perspectiva africana seria trabalhar a ética numa concepção de compreensão 

do outro como um coletivo, comunitário, que não se limita à pessoa apenas, mas no seu conjunto 

harmônico com a fauna, a flora e o sobrenatural (a ideia ubuntu).  Abordaremos por meio da 

leitura do texto A filosofia ubuntu dos Direitos humanos, será lido em conjunto, sendo 

comparado e interpretado. 

 

3º Ano – Estética – Trabalhar a questão do corpo, sobretudo a quebra da dicotomia de que o 

corpo é algo subordinado à mente. Aqui, se tem a possibilidade de trabalhar com letras de 

músicas e filmes que relacionam o tema da filosofia com o cotidiano do estudante. Esse tema 

será sensibilizado, a partir de uma galeria de arte africana, considerando moradias, máscaras e 

uma roda de capoeira. 



85 

 

  As três fases da pesquisa abarcam uma produção escrita em conjunto, que é não somente 

uma avaliação, mas resultado do filosofar em vista da produção de um material para ser usado 

nos outros anos. Primeiro e segundo anos produzirão “o bilhete filosófico”, que será escrito e 

reescrito com a sugestão dos colegas. O terceiro ano produzirá uma carta argumentativa sobre 

a problemática trabalhada. 

  Adotamos essa forma de metodologia, de trabalhar com a escrita, pois se acredita que 

“a produção de textos escritos possui grande relevância na aprendizagem filosófica, pois eles 

propiciam uma elaboração mais cuidadosa do pensamento e da linguagem” (RODRIGO, 2009, 

p. 84). 

  Com isso, os estudantes estão com os bilhetes, cartas e depoimento por áudio, 

construindo um material didático, no intuito de ser usado em outros momentos na escola, 

fazendo com que o estudante fique mais motivado nos seus estudos, em saber que seu texto está 

sendo estudado por outros colegas. 

  Acreditamos que esse tipo de produção, além de ser uma exigência do mestrado 

acadêmico em filosofia, situa o professor de filosofia, para  

 

Além da formação dos cursos e aulas que deve ministrar, também constitui 

competências especificas do professor a produção de textos didáticos, cujo 

autor, de direito, só pode ser alguém é detentor de conhecimento e 

experiências relativos à prática do ensino. Não se trata de propor que todos os 

professores do ensino médio escrevam livros didáticos, mas que produzam 

pequenos textos para utilizar nas suas aulas (RODRIGO, 2009, p.70) 

 

  Nesse sentido de buscar materiais que possam traduzir melhor a problemática atual e da 

realidade do próprio estudante, que enxergamos como de grande importância a produção de um 

material didático que possa ser utilizado na própria escola, no tocante à abordagem 

afroperspectivista. 

  A pesquisa, portanto, encerra-se com um relato de experiência de estudantes que se 

disponham a gravar um depoimento, expressando o que significou para eles estudar filosofia na 

perspectiva afrocêntrica. 

  Essas estratégias de trabalho em sala de aula não se propõem a ser um modelo didático, 

pois trabalhamos com a hipótese de que não existe um modelo, mas caminhos que possam 

despertar um ensino de filosofia que tenha como base o diálogo com as diversas formas do 

pensamento humano. Porém, a pesquisa não quer investir em um modelo de ensino, mas trazer 

um exemplo para inspirar caminhos e para pensar um ensino de filosofia que valorize a 



86 

 

diversidade e rompa com a ideia, historicamente cristalizada, de um exclusivismo 

epistemológico grego-europeu. 

  O capítulo seguinte busca apresentar os resultados do trabalhado realizado em sala de 

aula, descrevendo cada passo da experiência, considerando o planejado e o que foi reformulado; 

às vezes, por questão de tempo ou porque, durante a execução, o grupo necessitou tomar outros 

caminhos.   



87 

 

4 CAMINHOS E POSSIBILIDADES DE UMA HISTÓRIA DA FILOSOFIA EM 

AFROPERSPECTIVISMO 

 

  Este capítulo descreve os caminhos escolhidos para um ensino de filosofia, de acordo 

com os conceitos explorados anteriormente, como também destaca as possibilidades 

encontradas para um ensino que esteja relacionado à experiência do filosofar numa perspectiva 

afroperspectivista.  

  Considerando os conceitos apontados nesta dissertação, o trabalho apresenta a proposta 

de experimentar aulas de filosofia, enfatizando temas da filosofia africana, porém, sendo 

apresentados como um processo e não como um resultado. 

  Para a execução dessas práticas, faz-se necessário traçar um mapa dos acontecimentos, 

porém, acatando as mudanças e ajustes que poderão ser realizados durante o feedback dos 

grupos e todos os envolvidos na pesquisa, uma vez que se trata de uma pesquisa participante, 

que considera todo o conjunto da população entrelaçada. 

  Seja qual for a situação, método ou abordagem filosófica, necessita ser projetado em um 

ensino de filosofia pautado na experiência filosófica e motivada, sobretudo, no questionamento: 

o que é ensinar filosofia? Pergunta essa que, na tentativa de formular uma resposta, nos leva a 

refletir sobre métodos que possibilitam o ensino da filosofia, o qual deve provocar no jovem o 

estímulo em criar sua própria interpretação de mundo, isto é, através do encontro filosófico, 

traçar o seu próprio itinerário interpretativo e crítico da realidade a qual faz parte. 

  Tal postura filosófica é denominada em nossa pesquisa de afroperspectivista. Porém, 

essa investida somente será possível se buscarmos ir além das limitações conteudistas do livro 

didático, pois pouco se têm notícias que na história da filosofia do livro didático se aborde temas 

que envolvam a filosofia africana. De fato, “[...] o que se pode constatar nos conteúdos dos 

livros didáticos é a ênfase na origem grega da filosofia. Esta situação apresenta algumas 

consequências para o objetivo da presença da filosofia no ensino médio” (DA SILVA; 

BATISTA; SOARES, 2018, p. 44), pois justifica a estrutura de que o berço da filosofia é a 

Grécia, desconsiderando a produção filosófica fora da Europa. 

  Nesse sentido, propomos como experiência em sala de aula, estudos que envolvam 

temas africanos, como a mitologia, abordada numa lógica africana, tendo como recurso uma 

produção cinematográfica, como o filme Kiriku e a feiticeira. A mídia é um longa-metragem 

de animação franco-belga, de 1998, dirigido por Michel Ocelot.  Outro recurso foi o texto: 

Ubuntu: a filosofia africana que nutre o conceito de humanidade em sua essência, de autoria 

de Natalia da Luz, por dentro da África. As duas iniciativas foram problematizadas, resultando 



88 

 

em produções textuais, a partir das impressões e discussões entre os estudantes, e em mídia de 

áudio. 

 

4.2 Escolha dos materiais 

 

  Pensar uma metodologia de ensino é sempre uma questão desafiadora nas diversas áreas 

do conhecimento. Na filosofia, não é diferente e, talvez, apresente um agravante: o fato de que 

algumas questões, como o ensino, não foram questionadas pela academia; além disso, o ensino 

de filosofia no Ensino Médio estava, até a década passada, muito concentrado em uma 

transposição de dados do ensino universitário, de forma simplificada, do que em uma 

experiência de filosofia. 

  Nesse sentido, é importante escolher recursos didáticos que possam estar 

comprometidos com uma aprendizagem criativa, transformadora e atual, e que, ao mesmo 

tempo, desperte interesse e curiosidade no estudante, principalmente, nesse processo de 

abordagem da filosofia africana.  

  Isso tem se tornado mais desafiador ainda, pois nem sempre a formação acadêmica da 

licenciatura tem um equilíbrio sobre ‘o que ensinar’ e o ‘como ensinar’, são dimensões que, 

apesar de se complementarem, algumas vezes, parecem bastante conflitantes no ensino de 

filosofia no Ensino Médio. 

  Sabendo disso, quando se propõe trabalhar temas de filosofia africana com abordagens 

diferenciadas para cada turma, pretende-se, com isso, testar metodologias diversas, para 

favorecer uma aprendizagem por meio da sensibilização filosófica diversa. Seja uma mídia, um 

texto, uma produção ou um áudio, todos são postos como meios filosóficos e não como um 

amuleto apenas para um despertar da filosofia. Parte-se da ideia de que a realidade, o lugar de 

fala é, por excelência, filosófico. 

  O uso do questionário na pesquisa não deve ser considerado como um peso decisivo 

nesta, porém, é de fundamental importância, para sondar a realidade de percepção dos 

estudantes sobre o ensino de filosofia e na sua história de formação acadêmica. Destacaram-se 

níveis de afinidade do estudante com a filosofia, antes de frequentarem a Escola Severino 

Cabral e já inseridos nesta, bem como elencar os temas principais que foram abordados no seu 

itinerário de estudo de filosofia. 

  Também se perguntou sobre o lugar geográfico da filosofia. Essa pergunta tem como 

finalidade identificar se, no percurso da vida acadêmica do estudante, este já foi possível 



89 

 

desenvolver uma visão crítica sobre o que é posto, inclusive na filosofia, sobre a origem desta 

e a abordagem histórica, que coloca sempre a Europa como centro do pensamento. 

  Outras perguntas que foram postas dizem respeito, especificamente, à filosofia africana 

e até mesmo assuntos sobre a África que foram vistos ou trabalhados na escola em forma de 

palestras, eventos, músicas e outros meios que possam desenvolver o tema. Além disso, nesta 

mesma linha, desenvolveram-se outras perguntas, que tiveram como objetivo analisar se a 

realidade da negação da africanidade é uma questão apenas na filosofia ou se repete também 

em outras áreas do conhecimento, como a história, a geografia, a literatura e as linguagens. 

  Há, ainda, outro elenco de perguntas que versam sobre a questão das implicações 

práticas sobre a ausência de discussão sobre a negritude, como o preconceito racial, levando a 

questão para um âmbito da negação da chamada periferia do mundo. 

  As questões de 14 (quatorze) a 17 (dezessete), do questionário, tiveram como foco a 

discussão sobre o contato do estudante com algum material didático ou outras fontes, como 

ainda o conhecimento das leis que obrigam o ensino de história afro-brasileira e indígena. 

  As três últimas questões versam sobre a questão da importância ou não pelo estudante 

sobre a relevância da filosofia na vida. Essa análise serve não somente como um dado para 

pesquisa, mas é de bastante importância também para uma sondagem do professor a respeito 

da discussão sobre a ideia difundida entre alguns professores de Ensino Médio de que a filosofia 

não agrada aos estudantes ou eles não veem como algo de importante na formação acadêmica. 

  Outro recurso pedagógico disponível foi a utilização de um filme como recurso didático, 

na abordagem do mito africano. Acreditamos que a abordagem de temas filosóficos, por meio 

de um filme, é bastante considerável, pois essa realidade audiovisual sempre chamou atenção 

em todas as épocas. Por meio das imagens, os seres humanos conseguiam se comunicar entre 

si, seja através de formas geométricas ou representações da realidade. Seguindo essa lógica das 

imagens, utilizamos um meio bastante difundido entre a geração atual, o vídeo, o qual, nada 

mais é do que imagens em movimentos e que, na modernidade, é tão presente na história dos 

seres humanos. Portanto, utilizar essa ferramenta, para difundir o conhecimento, não deixa de 

ser, também, uma estratégia pedagógica. 

  Nesse contexto, outro fator que ainda merece destaque e que é notório na atualidade é o 

poder que a imagem tem desenvolvido, sobretudo na compreensão de maior alcance que a 

escrita. Dessa forma, acredita-se que esse tipo de recurso audiovisual auxiliará na compreensão 

e na difusão do conhecimento, de modo específico, na filosofia. 

  O autor Júlio Cabrera no livro O Cinema pensa apresenta o filme como uma realidade 

conceitual, provocada pela imagem, sobretudo, nos elementos emocionais. Nesse sentido,  



90 

 

Para se apropriar de um problema filosófico não é suficiente entendê-lo: 

também é preciso vivê-lo, senti-lo na pele, dramatizá-lo, sofrê-lo, padecê-lo, 

sentir-se ameaçado por ele, sentir que nossas bases habituais de sustentação 

são afetadas radicalmente. Se não for assim, mesmo quando “entendemos” 

plenamente o enunciado objetivo do problema, não teremos nos apropriado 

dele e não o teremos realmente entendido (CABRERA, 2006, p. 16-17). 

 

  Assim, o autor destaca a importância da emoção no processo do filosofar. Contudo, faz 

um alerta quanto ao fato de não reduzir o filme a uma realidade emocional oposta à 

racionalidade, ou seja,  

 

[...] o cinema não seria uma espécie de claudicação diante de algo que não tem 

nenhuma articulação racional e ao qual, por conseguinte, seria dado um 

veículo ‘puramente emocional’ (equivalente a um grito), mas sim outro tipo 

de articulação racional, que inclui um componente emocional. O emocional 

não desaloja o racional: redefine-o (CABRERA, 2007, p. 18). 

 

  Com a citação, o autor reforça, portanto, a ideia de que trabalhar um tema filosófico, a 

partir de um filme ou uma obra de arte, não o torna menos importante que um trecho de um 

clássico da filosofia. 

  Outro recurso não menos importante foi o texto filosófico, que levanta a problemática 

da ética Ubuntu, no intuito de provocar no estudante uma reflexão ética por parâmetros não 

abordados no Ocidente, como a questão do outro como condição de existência do eu. 

  Essa abordagem deve levar o estudante do Ensino Médio a perceber que o saber está em 

um movimento dinâmico e renovador, que requer, constantemente, uma posição de recomeço, 

sempre retornando ao que já foi produzido, não no sentido de permanecer no passado, mas de 

refazer o caminho, levando em consideração a realidade em que está inserido.  

  Nesse sentido, voltar à história da filosofia por um viés do filosofar não é uma mera 

reprodução da história, mas “filosofar é atrever-se a pensar por si mesmo, e fazê-lo requer uma 

decisão. Há que atrever-se a pensar por que supõem uma maneira nova de relacionar-se com o 

mundo e com os conhecimentos, e não meramente reproduzi-los” (CERLETTI, 2009, p. 80). 

Com isso, percebe-se a importância desse elemento de abordagem filosófica. 

  Com a turma do terceiro ano, a proposta de trabalho parte da arte, de modo específico, 

da estética africana e da música.  É perceptível, desde tempos remotos, na história da 

humanidade, que a questão da estética é atribuída à produção humana, a qual está inclusa na 

arte. Contudo, muitas vezes, se compreende a arte como algo inferior à filosofia, mas é preciso 

desenvolver a compreensão de que a “arte e a filosofia recortam o caos, e o enfrentam, mas não 

é o mesmo plano de corte, não é a mesma maneira de povoá-lo; aqui constelação de universo 



91 

 

ou afectos e perceptos, lá complexões de imanência ou conceitos. A arte não pensa menos que 

a filosofia, mas pensa por afectos e perceptos” (DELEUZE; GUATTARI, 2010, p. 80-81). 

  Assim, é possível perceber a relação, bastante próxima, entre a arte e a filosofia, se 

justificando por uma próxima confluência de estranhamento com o mundo, buscando, assim, 

um questionamento sobre o absoluto, como destacamos no primeiro capítulo desta dissertação. 

Porém, é necessário afirmar que, abordar a filosofia por um viés artístico, trará resultados 

reflexivos, desencadeando no filosofar. 

  Partir de uma perspectiva de abordagem pela arte africana em sala de aula requer um 

ensino de filosofia que não se restringe apenas aos livros didáticos e aos manuais de 

conhecimento técnico estabelecido, que somente expõem o que o estudante deve aprender ou 

não, mas um saber que desperta para a construção de uma aprendizagem libertadora, partindo 

de sua própria realidade. Com efeito, 

 

 [...] fazer filosofia africana, nosso pensar a educação desde o cotidiano, desde 

as danças, os mitos, os ritos, os contos, a música, a poesia, a capoeira angola, 

os Babalorixás, as Yalorixás, o/a griô, etc. Filosofar, educar ouvindo e citando 

mestres de capoeira, samba, maracatu, referindo-se aos heróis do cotidiano, 

aos mais velhos de cada lugar em meio aos renomados nomes da história da 

filosofia, da educação, ou seja, aqueles que se arrogaram o direito de falar, 

pensar e criar conceitos, conhecimento (MACHADO, 2014. p. 5). 

 

  Desse modo, quando se pensa em uma metodologia de ensino de filosofia, que parta de 

uma roda de capoeira, da produção de máscaras em estilo africano, estamos despertando o 

estudante para a desconstrução da ideia etnocêntrica de conhecimento, partindo para uma ética 

da valorização do outro, percebendo que o diferente não é uma ameaça, de modo a  vislumbrar 

a relação do eu com o outro. 

  Outro recurso utilizado tem a ver com a aprendizagem e avaliação, que diz respeito às 

produções de bilhetes e cartas filosóficas. Esse tipo de produção teve como objetivo provocar 

no estudante não somente um preparo ou certa habilidade de escrita, mas resgatar um modo 

familiar que a maioria das pessoas utiliza ou já utilizou em alguns momentos da vida para se 

comunicar.  

  Com relação à construção do bilhete, esta foi feita em conjunto. Descrevendo um pouco 

melhor cada passo: no primeiro momento, eles escreveram para um colega, falando sobre a 

experiência e o assunto abordado em sala de aula. O segundo momento é a resposta do colega 

ao remetente e o terceiro foi a reescrita do primeiro remetente ao professor. Acredita-se que 



92 

 

esse tipo de exercício desenvolve no estudante a competência de expressar, através da escrita, 

uma reflexão do tema problematizado e que foi apropriado por ele. 

  O fato de se trabalhar um bilhete e não uma dissertação se dá pelo fato de que, no Ensino 

Médio, o estudante não está ainda bem familiarizado com esse tipo de habilidade, por isso, 

algumas vezes, poderá representar uma dificuldade que o fará ver a filosofia como algo tedioso, 

sobretudo, se essa cobrança for ao primeiro ano de ingresso na filosofia. Assim, recorremos à 

tarefa mais simples, pois o estudante está familiarizado com ela, como também é mais adequado 

ao método da pesquisa participante, quando se corrige constantemente. 

  A última produção foi testada por meio da habilidade da fala; outra capacidade 

interessante quando se fala de filosofia. A produção foi feita através de uma entrevista 

organizada pelos próprios estudantes, os quais formaram duplas e expressaram sua 

argumentação oral em torno da experiência do estudo do filme Kiriku e a feiticeira, e gravando 

um áudio de, no máximo, três minutos. 

  Desse modo, desenvolveram-se as atividades que foram programadas para essa parte 

empírica da dissertação. O capítulo seguinte discute a questão da produção nos grupos sobre os 

temas abordados. 

 



93 

 

5 ASPECTOS DIDÁTICO-PEDAGÓGICOS EM VISTA DE UM FILOSOFAR ‘EM 

AFROPERSPECTIVISMO’ 

 

  Neste capítulo, destacam-se as discussões da pesquisa empírica, em diálogo com a 

pesquisa teórica. Este tópico contempla os aspectos didáticos que nortearam os resultados da 

pesquisa, como também propõe possibilidades de desenvolvimento de outras abordagens na 

história da filosofia, considerando a sala de aula, um laboratório filosófico de abordagens não 

apenas eurocêntricas.  

 

5.1 A realidade apontada pelo questionário 

 

  Como já foi dito anteriormente, o questionário não é algo decisivo na pesquisa, porém, 

seu objetivo aqui foi identificar a realidade dos estudantes da escola Estadual Severino Cabral, 

no tocante a sua percepção quanto seu olhar para diversidade e à filosofia africana. 

  Essa percepção objetivou não somente a questão da filosofia africana, mas a 

possibilidade de sondar as experiências filosóficas dos estudantes, anteriores ao ingresso na 

escola Severino Cabral e suas experiências atuais. Além disso, perceber se a filosofia tem um 

impacto positivo ou negativo na vida dos estudantes, uma vez que se difunde um imaginário de 

que os estudantes de filosofia do Ensino Médio não se sentem motivados ao estudo da filosofia, 

nem têm capacidade de fazer uma filosofia. Um discurso um tanto preconceituoso, pois não 

leva em consideração o ser humano na sua potencialidade, igualmente não considera a realidade 

do estudante como um problema filosófico. 

  A proposta desta dissertação, no seu conjunto, é apresentar uma filosofia descolonizada. 

Nesse sentido, particularmente quando se fala em ensino de filosofia, considera-se que a 

 

[...] experiência humana é o chão inescapável para o começo da marcha rumo 

à sabedoria. Onde quer que haja um ser humano, há também a experiência 

humana. Todos os seres humanos adquiriram, e continuam a adquirir 

sabedoria ao longo de diferentes rotas nutridas pela experiência e nela 

fundadas (RAMOSE, 2011, p. 11). 

 

  Em vista de identificar as impressões dos estudantes em torno da filosofia, aplicou-se o 

questionário nas turmas do 1º ano A e 2º ano B, do Ensino Médio, entre as datas 13 e 14 de 

dezembro de 2018, na Escola Estadual Integral Severino Cabral, no município de Campina 

Grande – PB, tendo uma amostragem de 48 participantes. A distribuição de respostas ao 

questionário nas turmas foi difundida da seguinte forma: 25 ou 52,1% dos estudantes são do 1º 



94 

 

ano e 23 ou 47,9% do 2º ano. Quanto à quantidade de questões abordadas no questionário, 

obteve-se um somatório de 20 perguntas. 

  As primeiras perguntas identificam a realidade de reconhecimento, quanto à cor da pele, 

à escolaridade, ao sexo e à faixa etária. Nesse primeiro bloco de perguntas, algo que merece 

destaque é o fato de 47,9% se considerarem pardos, 25,0% brancos, 20,8 % preto e 6,3 % 

consideram-se indígena. Apesar da cor parda manter a predominância, apresenta-se uma 

diversidade de reconhecimento da cor da pele. Outro dado que merece destaque é com relação 

ao sexo, que a maioria dos estudantes, das duas turmas abordadas, são do sexo masculino, como 

se pode verificar na tabela 1. 

  

Tabela 1 – Características sociodemográficas dos participantes 

Idade (anos) 16 (15-17) 

Sexo  

Mulheres 

Homens 

 n(%) 

23(47,9) 

25 (52,1) 

Escolaridade  

1ª Ano 

2ª Ano 

n(%) 

52,1 (25) 

 47,9 (23) 

Cor  

Branca 

Parda 

Indígena 

Preta 

n(%) 
12(25) 

23(47,9) 

3(6,3) 

10(20,8) 

Fonte: Elaborada pelo pesquisador. 

Notas: Mediana (Tercis). Os dados se apresentaram não normais no teste de normalidade, por isso, 

apresentou-se mediana e tercis. 
 

  Constata-se, através da análise da tabela 1, que a maioria da população da amostragem 

são pardos. Quando somados: pardos e pretos atingem um marco dos 69% da população que se 

reconhece de descendência negra. 

  As duas perguntas posteriores versam sobre a questão da experiência com o ensino de 

filosofia dos estudantes, feitas antes da escola Severino Cabral e na atual escola. Na experiência 

anterior, a escola de realização da pesquisa, os 77,1%, dos estudantes que tiveram contato com 

a filosofia no Ensino Fundamental, 25,0% classificam como péssima. 

  Comparando os dados na escola atual, a categoria péssima não foi citada e os índices de 

bom e muito bom, que na experiência do Ensino Fundamental somavam 41,7 %, passando para 

93,7%, caracterizando a experiência do Ensino Médio mais satisfatória para os estudantes, bem 



95 

 

como não se confirma a hipótese de alguns profissionais da educação, de que a maioria dos 

estudantes do Ensino Médio não simpatiza com o estudo da filosofia, como é possível conferir 

no gráfico 1.  

 

Gráfico 1 – Experiência com o ensino de filosofia: escolas anteriores e atual escola 

 
Fonte: Elaborado pelo pesquisador 

 

  Deve-se colocar em destaque na pesquisa o lugar geográfico de origem da filosofia, bem 

como se os estudantes conseguem fazer uma aplicação da filosofia com a vida. Um dado 

surpreendente é que 56,3% dos estudantes afirmaram que não é possível falar de um lugar 

geográfico do nascimento da filosofia. Contudo, os 43,7% afirmam haver um lugar geográfico, 

35,4% definem esse espaço com a Europa como o berço da filosofia. Apenas 8,3% afirmam 

que a origem da filosofia pode estar na África. Faz-se necessário lembrar que no questionário 

contava com outras opções de continentes e que não foram opinadas. 

 

Tabela 2 – Lugar geográfico de origem da filosofia e a importância da filosofia na sua formação 

pessoal 
Categoria   n(%)   

Eixos A    B 

Não tem lugar geográfico 27(56,3)    - 

  África 4(8,3)    - 

  Europa 17(35,4)    - 

 Sem importância -    1(2,1) 

Indiferente -    1(2,1) 

Um pouco -    10(20,8) 

Importante -    36(75,0) 

Fonte: Elaborada pelo pesquisador. 

Notas: A= Lugar geográfico de origem da filosofia; B= Importância da filosofia na formação pessoal. 



96 

 

  Outra seção de perguntas faz referência à filosofia africana e ao ensino da história da 

África, com a lei 10639/03, no intuito de sondar a compreensão não somente do ponto de vista 

epistêmico africano, mas quanto ao conhecimento das leis estabelecidas e que legitimam o 

ensino de história da África nas escolas. 

  Com relação ao conhecimento da temática da filosofia africana, as perguntas foram 

categorizadas em dois níveis: primeiro, uma abordagem mais informal, se já tinha ouvido falar 

em filosofia africana. Nessa categoria, 47,9% das pessoas apontam que nunca tiveram 

conhecimento, contra 52,1%, que afirmam já terem ouvido falar algumas vezes. Dados esses 

que quando comparados a uma realidade mais formal ou acadêmica, como a participação em 

oficinas e em outras atividades sobre a África, o número dos que nunca participaram sobe para 

56,3%, como se pode constatar nas três categorias da tabela a seguir. 

 

Tabela 3  Já ouviu falar em filosofia africana e  já participou de algum evento sobre filosofia africana e 

a lei 10639/03 

Categoria n(%) 

Eixos A B C 

Nunca 23(47,9) 27(56,3) 26(54,2) 

Algumas Vezes 25(52,1) 20(41,7) 9(18,8) 

Uma prática constante - 1(2,1) - 

Já estudei sobre a lei - - 6(12,5) 

Não sei o que significa - - 7(14,6) 

Fonte: Elaborada pelo pesquisador. 

Notas: A = Já ouviu falar de filosofia africana?; B = Participou de palestras, oficinas ou outras 

atividades sobre África?; C = Você conhece ou já ouviu falar da lei 10639/03, que obriga as escolas 

privadas e públicas o ensino da história e cultura afro-brasileira e africana? 

 

Depois de discutir a respeito do conhecimento da filosofia africana, a pergunta seguinte 

examina a visão a respeito da capacidade racional dos negros africanos na relação com outras 

culturas. 

É possível constatar que 50% dos participantes considera que os africanos não possuem 

um pensamento filosófico ou os tem, porém, é inferior ao europeu. Esse dado demonstra que 

ainda existe um preconceito cultural e epistêmico bastante arraigado quanto ao povo negro 

africano, mesmo em uma população que, na sua maioria, se declara entre preto e pardo. Isso 

parece refletir a realidade descrita por Fanon com um dos seus pacientes, que tem complexo de 

inferioridade.  



97 

 

Essa realidade se torna bastante visível no desejo do negro ser branco ou naturalizar o 

preconceito, mesmo que inconscientemente. O filósofo e psicólogo enfatiza essa realidade de 

não aceitação: 

 

Se ele se encon’tra a tal ponto submerso pelo desejo de ser branco, é que vive 

em uma sociedade que torna possível seu complexo de inferioridade, em uma 

sociedade cuja consistência depende da manutenção desse complexo, em uma 

sociedade que afirma a superioridade de uma raça; é na medida exata em que 

esta sociedade lhe causa dificuldades que ele é colocado em uma situação 

neurótica (FANON, 2008, p. 95). 

 

Dessa forma, essa é uma realidade criada pelas estruturas sociais, que enfatizam 

modelos em detrimento de outros. Com o passar do tempo, esses protótipos vão se tornando 

promotores de fundamentalismo nas suas diversas faces: econômica, política, religiosa, 

epistêmica, cultural, dentre outras formas, que exclui o diferente. É um estilo de preconceito 

que podemos vislumbrar na tabela 4. Na mesma tabela, podemos constatar outro dado 

preocupante quanto à presença da temática africana nos livros didáticos de filosofia, uma vez 

que 79,2% dos estudantes nunca viram esse tema nesse tipo de material. 

 

Tabela 4 – Com relação à natureza do pensamento filosófico africano e o conteúdo africano nos livros 

didáticos 
Categorias n(%) 

Eixos A B 

Não possui um pensamento filosófico 8(16,7) - 

Pensamento filosófico inferior à Europa e Grécia 16(33,3) - 

Tem um conhecimento filosófico igualmente a outros lugares 24(50,0) - 

Nunca  38(79,2) 

Algumas vezes  9(18,8) 

Sempre  1(2,1) 

Fonte: Elaborada pelo pesquisador. 

Notas: A= Quanto à natureza do pensamento filosófico africano; B= O conteúdo africano nos livros 

didáticos. 
 

Outro dado que se torna curioso é sobre a percepção de algum tipo de preconceito; 

43,8% afirmam não perceber nenhuma forma de preconceito contra os negros. Porém, esses 

dados demonstram certa contradição, quando comparados aos dados da questão anterior, pois 

metade dos participantes não considera os africanos com uma capacidade igual a dos europeus. 

Algo que caracteriza a ideia de naturalização do racismo. 

 

 



98 

 

Tabela 5 – Relação de filosofia e vida, filosofia e filósofos brasileiros, preconceito racial e percepção 

da realidade segundo a filosofia. 

Categoria 
A B C D E 

Sim 37(77,1) 27(56,3) 14(29,2) - 17(35,4) 

Não 4(8,3) 7(14,6) 24(50) - 21(43,8) 

Não sei 7(14,6) 14(29,2) 10(20,8) - 10(20,8) 

Diversidade - - - 47(97,9) - 

Única 7(14,6) - - 1(2,1) - 

Fonte: Elaborada pelo pesquisador. 

Notas: A = Relação da filosofia com sua vida; B = Existe filosofia brasileira?; C = Você conhece 

algum filósofo brasileiro?; D = A filosofia ajuda a compreender o mundo de que forma?; E = Sobre a 

percepção de algum tipo de preconceito contra os negros. 

 

Sobre a possibilidade de uma filosofia no Brasil e da existência de filósofos brasileiros, 

as respostas foram consideradamente destoantes quando se trata de identificar: ‘filosofia’ e 

‘filósofos’. Com relação ao primeiro, 56,3% reconhecem uma filosofia brasileira, porém, 

quando perguntados sobre o reconhecimento de filósofos brasileiros, esse número cai para 

29,2%, e os que afirmam não existir filósofos brasileiros são elevados para 50,0%. Já os que se 

declaram não saber, revelam-se 20,8%, como é possível conferir na tabela abaixo. 

Outra realidade que o questionário pretende avaliar é sobre a importância da filosofia 

na vida cotidiana do estudante, isto é, levando em consideração não somente a questão 

acadêmica, mas sua formação humana. Um dado considerado relevante para o ensino de 

filosofia é que 77,1% apontam que a filosofia tem uma importância em sua vida. Em outra 

questão posterior, examinados se existia uma contribuição da filosofia e se seria de forma 

positiva, negativa ou indiferente, constata-se que 83,3% avaliam, de forma positiva, mas 16,7% 

a consideram indiferente. 

A proposta desta dissertação é promover um olhar para filosofia, considerando a 

diversidade, superando o olhar eurocêntrico de supervalorização do Ocidente em detrimento de 

outras realidades fora desse eixo. Nesse sentido, é importante comentar um quesito do 

questionário que interroga sobre se a filosofia ajuda a compreender o mundo por uma ótica da 

diversidade ou da unicidade. Do público alvo envolvido, 97,9% responderam que a filosofia 

auxilia na concepção de mundo, considerando a diversidade.  

Os dados apresentados no questionário auxiliaram na percepção sobre o que pensam os 

estudantes da Escola Severino Cabral a respeito da filosofia, atentando sobre sua experiência: 

antes, e na atual escola, na qual se realiza a pesquisa. Além disso, é possível descrever um 

panorama sobre o contato que tiveram com a filosofia africana e a importância desse estudo em 

suas vidas. Acredita-se que esse primeiro passo deve ser considerado de fundamental 



99 

 

importância, para que se possa acompanhar o desenvolvimento das atividades posteriores e 

fazer análise, respeitando os diversos dados obtidos já neste primeiro contato. 

O tópico posterior apresenta as discussões dos grupos a respeito dos ajustes da pesquisa 

e da metodologia desenvolvida em sala de aula, levando em consideração as combinações e 

ajustes ao público alvo, uma vez que se trata de uma pesquisa participante. 

 

5.2 Discussões nos Grupos 

 

  Essa fase do trabalho é construída na forma de discussão em grupo sobre os temas 

abordados e trabalhados em sala. O primeiro momento é de exposição da temática e sobre o 

objetivo de trabalhá-la em sala de aula. A aula se desenvolveu por meio de exposição dialogada, 

com o objetivo que o grupo tenha, assim, ocasião de discutir, aprovar, questionar ou completar 

(BRANDÃO, 1987) o planejamento do ciclo de aulas.  

  Tendo como base a sugestão descrita, esse primeiro momento é realizado no período de 

duas aulas, de cinquenta minutos cada uma. Nesse tempo, é apresentado o objetivo da pesquisa 

e o plano previamente elaborado aos estudantes envolvidos na pesquisa. 

  Após a apresentação do plano de trabalho, os estudantes sugeriram algumas alterações. 

Considerando-se as sugestões das equipes, buscou-se reformular as propostas e trabalhar com 

a soma das contribuições dos estudantes envolvidos na pesquisa. 

  No plano estabelecido para o 1º ano, estava previsto: a) aula de introdução à mitologia; 

b) assistir ao filme; c) bilhete para o professor; d) gravação dos áudios. Contudo, na avaliação 

do grupo, foram feitos alguns ajustes de tarefas. Nessa fase de reajuste, foi sugerido que antes 

de escrever o bilhete para o professor, seria mais adequado construir um diálogo com outro 

estudante da sala, e somente depois desse primeiro diálogo, eles responderiam ao professor, 

considerando as observações e contribuições do outro colega. 

  Outra alteração se deu com relação à gravação dos áudios, pois estava planejado que 

cada participante gravaria o seu áudio sobre as impressões de ter estudado filosofia por uma 

perspectiva afrocêntrica. Contudo, foi sugerido que formassem duplas de entrevistado e 

entrevistador, invertendo a ordem em um segundo momento. Somente depois desse processo, 

os áudios foram descarregados em um grupo do Whatsapp, criado pelos próprios estudantes 

envolvidos. 

  Essas mudanças no andamento das atividades fazem parte da pesquisa participante e vão 

se adequando às necessidades dos envolvidos na pesquisa, como enfatiza Brandão (1987, p. 54) 

no trecho a seguir, referindo-se à primeira fase da proposta de uma pesquisa, afirmando que,  



100 

 

 

Essas diferentes tarefas supõem um estabelecimento de uma estrutura de 

orientação do projeto que assegure estes objetivos e que seja representativa 

das suas diferentes partes. Ela deve trabalhar em estreita relação com uma 

equipe de intervenção e de pesquisa, encarregada de promover as várias 

atividades científicas e técnicas do processo a ser encaminhado. 

 

A citação demonstra que abordar o tema africano em sala de aula requer também uma 

forma de problematizar a temática, levando em consideração elementos que não são utilizados 

em outros enfoques. Trazer um tema africano numa perspectiva muito tradicional pode não 

despertar o estudante para a força política que essa forma de provocar a aprendizagem significa, 

como, por exemplo, a importância das leis 10639 e 11645, que tornam obrigatório o ensino e 

estudo da história e cultura afro-brasileiras e indígenas nas escolas das redes pública e privada. 

Numa miragem de afroperspectivismo, é necessário que o tema apresente um caráter 

 

[...] sugestivo, provocador e [que] reúna elementos significativos para o 

combate do racismo antinegro não pode deixar de recorrer ao legado filosófico 

africano, seus desdobramentos na afrodiáspora e, num outro registro, ao 

compromisso epistêmico e político para promoção do exercício livre do 

pensamento humano (NOGUERA, 2014, p. 86).  

 

Desse modo, essas discussões em grupo contemplam o que Brandão (1987) aponta como 

primeira fase da pesquisa participante: a discussão do projeto, o quadro teórico da pesquisa 

participante, a delimitação, organização do processo e elaboração de um cronograma de 

atividades. 

 

5.3 Partilhando as produções 

 

  Neste tópico, destacaremos as impressões percebidas pelos estudantes ao examinarem a 

filosofia a partir dos temas africanos. O objetivo dessa fase é considerar, através de recursos 

didáticos diversos, como: filmes, redação filosófica e áudios, a forma como os estudantes 

conseguem expressar suas reações e uma posição crítica sobre a realidade de negação de uma 

filosofia africana.  

  Desse modo, a pesquisa contempla a segunda e terceira fases da metodologia da 

pesquisa participante, conforme Brandão, que se constitui dos estudos preliminares e análise 

crítica dos problemas enfrentados pela população envolvida. Vale destacar que não se pretende 

desenvolver uma metodologia padrão, mas recursos que poderão ser revistos e aprimorados em 

cada experiência, inclusive, na que estamos propondo. 



101 

 

 

5.3.1 Exibição do filme e os comentários dos estudantes acerca desta produção 

cinematográfica 

 

A primeira indagação que se pode colocar é sobre a escolha do filme ser de um desenho 

animado, para uma turma de Ensino Médio. Como já foi dito antes, o filme é um recurso 

bastante apreciado pela geração atual, assim chamará a atenção para abordagem do conteúdo e, 

segundo, o desenho se apresenta com um aparato ainda mais didático para trabalhar a realidade, 

pois não envolve personagens humanos, mas trata de um problema real em uma aldeia africana. 

A escolha do filme em si já quer demonstrar uma decisão que foge aos padrões 

estabelecidos dos heróis, uma vez que estamos bastante acostumados a assistir desenhos, como: 

a Bela adormecida, Branca de Neve, Peter Pan, Alice no País das Maravilhas, Tio Patinhas, 

entre outros. Em geral, são esses personagens que fazem parte do imaginário da infância da 

juventude brasileira. Dificilmente, alguém lembra que assistiu a um desenho que conte a 

história de um herói africano ou afro-brasileiro. 

Kiriku e a Feiticeira, segundo Andréia Lisboa de Sousa, no livro Negritude, cinema e 

educação, caminhos para implementação da lei 10639/2003 afirma que “a animação Kiriku e 

a feiticeira (Michel Ocelot, 1998) é a primeira narrativa africana, produzida em desenho, a 

invadir as telas do cinema brasileiro” (2011, p. 123). 

O filme nos leva a mergulhar no cenário de uma aldeia africana, em um dia a dia bem 

típico de uma comunidade simples e que tem fortes laços afetivos, que os levam a encarar a 

vida, os desafios e a perseguição com bastante coragem. 

A primeira imagem que chama atenção é o nascimento de Kiriku, quando, no ventre de 

sua mãe, pede para nascer e já é sabedor do seu nome; também, mesmo antes de nascer, já se 

revelara um ser poderoso, especial e muito consciente do que quer. Ao nascer, mantém-se 

incansavelmente perseverante e astuto. 

Por meio de um diálogo com sua mãe, Kiriku fica sabendo da existência de Karabá, a 

feiticeira, mulher magnética, altiva, pele de ébano reluzente de ouro, que emoldura seus seios, 

cabelos, braços, pescoço, bastante majestosa, que lembra uma Rainha africana. Porém, a 

feiticeira é responsável por algumas desgraças que acontecem na aldeia, como a falta de água 

na fonte da aldeia, fazendo gerar a calamidade entre os habitantes de tal lugar. Karabá é também 

acusada de comer homens que foram lutar contra ela, deixando, assim, a aldeia com um grande 

número de mulheres sem seus maridos, que eram responsáveis, sobretudo, pela caça e proteção 

das casas de animais selvagens.  



102 

 

Algo bastante curioso e que torna o filme com um cunho filosófico é o fato de Kiriku 

querer descobrir o porquê de tanta maldade (SOUSA, 2011). Esse motivo o leva a desafiar o 

medo e a encontrar uma explicação sobre as maleficências que estão acontecendo na aldeia. 

A figura do herói Kiriku destoa das que estamos acostumados a assistir e que têm como 

base o Ocidente, quando, na lenda africana, o herói, diferentemente de muitos heróis famosos, 

não possui armas ou poderes mágicos. “Diante da situação ou desafio vivenciado, busca 

alternativas. Além disso, não expressa sentimento de ódio ou desejo de eliminar Karabá. Mais 

do que combater, ele quer compreender e saber os motivos de tanta maldade” (SOUSA, 2011, 

p. 125, destaque nosso). 

Esse modo de heroísmo, além de invalidar o modelo posto pelo Ocidente do ódio, da 

arma, da destruição, o herói parte de uma realidade de luta, para chegar a desvendar a causa da 

perseguição da feiticeira. Kiriku sabe o que quer, porém, não pretende conquistar, a qualquer 

preço, o que os seus companheiros perderam. Para isso, desenvolve, através de vários diálogos, 

estratégias que possam descobrir os mistérios da maldade de Karabá. 

Outra simbologia que merece destaque é o elemento água, como fonte de vida, e que, 

na cultura afro-brasileira, também é repleta de significados. Na cultura iorubá, a “Iya Mi são 

conhecidas como as proprietárias de uma grande cabaça e de um pássaro. [...] É justamente, a 

representação da igba-nla (grande cabeça) símbolo da feminidade, a grande imagem materna” 

(SOUSA, 2011, p. 125). Com isso, o elemento água está simultaneamente em correspondência 

com o poder feminino, bastante acentuado nas relações em sociedade e na mitologia africana. 

A mãe de Kiriku exerce um papel fundamental na sua educação, como também é 

companheira em suas decisões, auxiliando-o na leitura de mundo e na compreensão dos seus 

próprios conflitos. Em vários momentos, Kiriku se dirige a sua mãe. Certo dia, ele encontra o 

avô na montanha com o seguinte interrogatório: por que a bruxa é malvada? Por que as pessoas 

fazem mal a quem nunca lhes fez nada? Existem razões para as pessoas fazerem coisas ruins e 

que prejudiquem os outros?  

Destaca-se, por meio desse interrogatório, algo de muita importância na cultura africana 

tradicional, que é a recordação como meio de trazer as gerações passadas, para compor o cenário 

presente e participar de uma mesma realidade (os vivos e os mortos), chamado de 

ancestralidade. Isso, porque, “para a população tradicional africana, de modo geral, o visível 

constitui manifestação do invisível, por isso há uma energia viva nas pedras, nas folhas, nos 

rios, nos fenômenos temporais, nos animais, nos alimentos, nos quais manifestam energia vital” 

(SAUSA, 2011, p. 127), de modo que, na concepção africana de mundo, os reinos se 



103 

 

entrelaçam, assim como o profano e o sagrado interagem, diferentemente da separação dessas 

duas realidades na cultura ocidental. 

A trama do filme demonstra uma cultura que tem a palavra como base de transmissão 

dos ensinamentos das divindades e de toda força mística presente no mundo. Por isso, a figura 

do ancião, na cultura africana, é vista com muita importância, por ser conhecedor profundo dos 

segredos e dos mistérios. Sabendo disso, o encontro de Kiriku com seu avô é fundamental, para 

que ele possa recomeçar sua investigação sobre as causas da maldade da bruxa Karabá. Assim, 

para Kiriku,  

 

conhecer o avô é realizar um encontro entre o ‘velho’ e o ‘novo’, o ‘grande’ e 

o ‘pequeno’, o mestre e o aprendiz. Num diálogo afetuoso e amigo, o sábio 

revela aos poucos os segredos da feiticeira: ela não devora os homens, gosta 

de inhame e pimenta (comidas típicas em África) e não colocou o monstro na 

fonte (SOUSA, 2011, p. 129) 

 

 Outro tema abordado na conversa é a questão do mau, enfatizando que a feiticeira não 

nasceu má, mas, se tornou, devido ao mal que fizeram com ela, tornando-se uma pessoa sem 

diálogo e poderosa, porém, o poder não é de si mesma, mas se torna poderosa devido ao medo 

que as pessoas da aldeia têm dela. Quanto mais medo as pessoas tiverem, mais o seu poder 

aumentará. Por isso, o caminho do conhecimento é o inimigo mais temido de Karabá, de forma 

que lança diversas proibições; uma delas é ir ao sábio da montanha, por ser uma fonte de 

conhecimento e sabe falar, com propriedade, da realidade da aldeia e da fragilidade da feiticeira. 

 Outra questão que o filme levanta é o papel da mulher na sociedade e a questão de 

gênero, pois, ao receber o convite de Kiriku para casar, Karabá retruca, “não serei empregada 

de ninguém”, certamente, Karabá está questionando as relações de poder em sua época. 

 Desse modo, podemos perceber que o filme Kiriku e a feiticeira apresenta uma série de 

discussões que poderão ser aprofundadas em sala de aula, abordando, a partir da temática 

africana, uma vez que questionar faz parte da vida do ser humano e, por isso, essa capacidade 

não deve ser ignorada ou reprimida entre os africanos; é preciso saber sobre as coisas, o que só 

se faz questionando e buscando entender. Essa é uma condição fundamental do ser no mundo; 

significa procurar o conhecimento, e este somente acontece por meio do diálogo, algo bastante 

acentuado no filme. 

 

5.3.2 Lendo e discutindo sobre a ética ubuntu 

 



104 

 

  O trabalho com o 2º Ano do Ensino Médio foi pautado sobre a ética Ubuntu. As 

discussões tiveram como ponto de partida o texto: Ubuntu: a filosofia africana que nutre o 

conceito de humanidade em sua essência, da autora Natalia da Luz.  

  A ideia de se trabalhar um tema da África surge da necessidade de problematizar a 

questão da ética, considerando outra perspectiva que não seja somente a da filosofia 

eurocêntrica. Aproveitou-se a temática da ética, que estava sendo trabalhada em sala, e buscou-

se fomentar uma abordagem por um viés da ética africana, uma vez que se trata de uma forma 

diversa de perceber a realidade. 

  E por que tratar de uma ética ubuntu? A primeira inquietação sobre essa pergunta vem, 

antes de tudo, pela compreensão da realidade que esta apresenta, destacando a importância vital 

do ‘nós’ na construção de um “eu” coletivo. A segunda inquietação se apresenta pela 

consideração da definição feita pelo filósofo sul-africano Mogobe Bernard Ramose31, quando 

afirma que 

 

Ubuntu é a raiz da filosofia africana. A existência do africano no universo é 

inseparavelmente ancorada sobre ubuntu. Semelhantemente, a árvore de 

conhecimento africano deriva do ubuntu com o qual é conectado 

indivisivelmente. Ubuntu é, então, como uma fonte fluindo ontologia e 

epistemologia africana. Se estas últimas forem as bases da filosofia, então a 

filosofia africana pode ser estabelecida em e através do ubuntu. Nosso ponto 

de partida é que ubuntu pode ser visto como base da filosofia africana 

(RAMOSE, 1999, p. 1) 

 

  O fragmento acima destaca a importância de ubuntu na cultura africana e a base 

filosófica que emana dessa realidade. Para abordar, portanto, uma filosofia em temas africanos, 

faz-se necessário apresentar aos estudantes e ajudá-los a compreender a dimensão da ética 

ubuntu, bem como seus efeitos nas mudanças políticas da África, sobretudo sua pacificação da 

segregação do regime do apartheid, e que começa a exigir dos poderes públicos igualdade 

universal, respeito aos direitos humanos e às diferenças. 

  Nesse sentido, a ideia ubuntu está diretamente ligada à história de luta e contra o regime 

que exclui a cidadania e os direitos dos negros, como também as suas histórias de luta e 

resistência contra o colonialismo. 

                                                 
31 Mogobe Bernard Ramose (1945), filósofo sul-africano. Professor de filosofia na Universidade da África do Sul 

(Pretória). Desenvolve suas pesquisas nos campos da filosofia africana e da filosofia política, do direito e das 

relações internacionais. Autor, dentre outros, de Filosofia africana através do Ubuntu [African philosophy through 

Ubuntu]; dos artigos Sobre a legitimidade da filosofia africana (revista Ensaios Filosóficos, vol. IV, 2011) e 

Globalização e Ubuntu (no livro organizado por B. S. Santos e M. P. Meneses. Epistemologias do Sul). (JESUS; 

NEGRI; CANDIDO, 2016?, p. 16). 



105 

 

  Partindo para uma análise mais etimológica da palavra, ubuntu, modernamente falando, 

é grafado em uma única palavra. Contudo, segundo Ramose, (1999), na origem da palavra da 

língua banta, são duas palavras, explicadas da seguinte forma: ubu evoca a ideia da existência, 

de modo amplo, geral, isto é, tudo aquilo que se abre à existência antes de se manifestar para si 

mesmo, um modo de existir, de forma particular. Ubu pode ser considerado ainda como vir a 

ser e, isso, evidentemente, implica uma ideia de movimento e está sempre orientado para ntu. 

Assim, ntu, por sua vez, refere-se ao ponto onde a existência assume forma concreta ou um 

modo de ser no processo contínuo de desdobramento e que pode ser epistemologicamente 

distinto. Com isso, os termos não são contrários um ao outro, mas são fundados mutualmente 

em um sentido da existência indivisível.  

  Nesse sentido “[...] o movimento é o princípio da existência para ubuntu, o agir tem 

precedência sobre o agente, sem, ao mesmo tempo, imputar uma separação radical ou oposição 

irreconhecível entre os dois. “Dois”, aqui dito, somente para dois aspectos de uma e a mesma 

realidade” (RAMOSE, 1999, p. 3). 

  Do ponto de vista da língua portuguesa, o ubuntu  

 

[...] não possa ser exaurido o significado desta máxima ou aforismo, pode, 

entretanto, ser traduzido para significar que ser um humano é afirmar sua 

humanidade por reconhecimento da humanidade de outros e, sobre estas 

bases, estabelecer relações humanas com os outros. Ubuntu, entendido como 

ser humano (humanidade); um humano, respeitável e de atitudes corteses para 

com outros constitui o significado principal deste aforismo. Ubu-ntu, então, 

não apenas descreve uma condição de ser, na medida em que é 

indissoluvelmente ligado ao umuntu, mas também é o reconhecimento do vir 

a ser e não, como desejamos enfatizar, o ser e o vir a ser (RAMOSE, 1999, p. 

3). 

 

  De acordo com o filósofo sul-africano, o ser humano é colocado no seu conjunto de 

relações e não isoladamente; ele não é o centro ou o mais importante dos seres do universo, 

assim como estabeleceu a cultura judaico-cristã, mas indica o semelhante como o melhor 

caminho para humanidade, a qual é compreendida como cosmo, não somente como espécie 

humana, um ser-com-os-outros seres, não como um ser superior, mas em intrínseca relação 

vital com os outros seres. 

  Tentando exemplificar de outra forma, significa que quando o ser humano é imbuído da 

ideia ubuntu, tem a plena consciência de ser prejudicado quando seus semelhantes são 

diminuídos, oprimidos. Isso porque não se compreende o mundo como uma ilha, mas como 

bem retrata o provérbio africano ubuntu: Eu sou, porque nós somos.  



106 

 

  Nessa medida, sendo humano, sua própria natureza implica compaixão, partilha, 

respeito, empatia, isto é, sou um indivíduo, porque faço parte do outro, uma comunidade 

harmônica e em constante movimento, pois é uma grande fonte de energia primordial. Isso, 

porque “um dos primeiros princípios da ética ubuntu é a libertação do dogmatismo. É 

flexibilidade orientada para o equilíbrio e para a harmonia no relacionamento entre seres 

humanos, e entre os últimos e o mais abrangente ser-sendo ou natureza” (RAMOSE, 1999, p. 

4). 

  Após essa exposição sobre o ubuntu, é necessário descrever qual o objetivo em sala de 

aula de se trabalhar com a ética ubuntu. Depois de problematizar os textos em sala de aula, que 

norteiam a discussão, o estudante passa a escrever uma carta argumentativa filosófica, que 

ponha em análise os principais pontos destacados, percebendo as expressões de resistência 

africana e afrodescendente frente às políticas colonialistas, bem como essas formas se 

estabelecem atualmente no Brasil e nas suas diversas faces de dominação e exclusão da 

condição humana. 

  A partir da discussão do texto e da construção da carta filosófica, espera-se que o 

estudante desperte para uma criação conceitual, que leve em consideração a busca da liberdade 

como condição ontológica indissociável da prática dos valores humanos éticos, no sentido de 

construir um paralelo de livre resistência às práticas de dominação.  

  O tópico seguinte analisa os textos produzidos pelos estudantes, sejam os bilhetes ou as 

cartas filosóficas, no intuito de apresentar a discussão dentro das abordagens propostas em cada 

ano do Ensino Médio. Os textos são comentados nesta seção, em vista dos objetivos alcançados 

ou não e anexados na sua íntegra. 

 

5.3.3 Cartas e bilhetes filosóficos 

 

  Os bilhetes filosóficos foram construídos logo após a exibição do filme Kiriku a 

feiticeira e a leitura e estudo do texto Ubuntu: a filosofia africana que nutre o conceito de 

humanidade em sua essência. Ambas as propostas pedagógicas tinham o intuito de avaliar a 

percepção dos estudantes envolvidos no tocante à filosofia africana abordada a partir dos temas 

mito e ética ubuntu. 

  O objetivo, portanto, foi fazer com que os estudantes identificassem o tema, estudando-

o numa perspectiva africana, tanto o mito quanto a ética. Para construção do bilhete, a turma 

do primeiro ano ficou com a seguinte proposta de redação: escrever um bilhete, considerando 

o que representou o filme, qual a relação com a filosofia e como acontece o rompimento ou não 



107 

 

com a concepção mítica no filme. Para o segundo ano, a proposta se acentuou mais na escrita: 

foi proposto fazer uma relação da ética ubuntu e a concepção ética ocidental, destacando que 

contribuições a ética ubuntu poderá trazer ao Brasil. 

  É relevante salientar, embora já se tenha destacado anteriormente, que a validade deste 

trabalho não consiste em reproduzir um modelo ideal ou propor uma teoria e uma prática 

estagnadas, mas pontuar, destacar acontecimentos, identificar elementos considerados 

importantes e que despertam a atenção dos estudantes, em uma abordagem com temas 

africanos. Assim, destaca-se nessa parte, a experiência em sala de aula. Por isso, o tópico não 

se concentra em uma descrição minuciosa de todos os fatos, mas a seleção de momentos e 

questões que marcam este trabalho, considerando os objetivos propostos.  

  A proposta do bilhete e da carta argumentativa filosófica implicou em uma recepção 

positiva nas turmas. Porém, são perceptíveis algumas dificuldades dos estudantes em lidar com 

esse gênero textual, sobretudo, no fato de observar alguns requisitos exigidos para construção 

do bilhete e a carta, uma vez que estão muito mais habituados a lidar com as ferramentas 

eletrônicas. Contudo, considerando algumas orientações encaminhadas e expondo alguns 

modelos em slides, superou-se essa dificuldade e a maioria dos estudantes escritores se sentiu 

bastante empolgada na discussão.  

  A construção da carta, desde a discussão até a entrega, foi realizada em 3 (três) aulas de 

50 minutos. Primeiro, os 21 (vinte e um) estudantes, que participaram da pesquisa, escreveram 

a carta para um colega da própria escolha; e, na segunda aula, quem recebeu a carta, respondeu 

ao colega. A terceira aula foi destinada a reescrever o bilhete; dessa vez, não mais para o seu 

colega, mas, para o professor, considerando as alterações do colega. 

  O bilhete final é o que está categorizado no Quadro 5. Buscou-se apresentar os dados, 

através do quadro, no sentido de facilitar a compreensão e aproveitar todos os escritos dos 

estudantes que foram apresentados, para que o leitor possa visualizar as produções, 

considerando os objetivos propostos. Os bilhetes também serão anexados, para que o leitor 

deste trabalho possa ter acesso ao devido material. 

  A seleção classificatória dos bilhetes filosóficos, para compor o quadro, abarcou os 

seguintes critérios:  

 

a) O estudante ter assinado o termo de consentimento livre e esclarecido e os pais, o termo 

de assentimento livre e esclarecido; 

b) Está dentro dos critérios mínimos do bilhete trabalhado em sala: destinatário, remetente, 

data, mensagem e conclusão; 



108 

 

c) Contemplar pelo menos 2 (dois) dos 3 (três) critérios do roteiro estabelecido na escrita 

que se apresenta no quadro. 

 

  Considerando os critérios descritos, apenas 3 (três) estudantes não estiveram dentro dos 

critérios de elaboração e apresentação do bilhete, por esse motivo, não constam no quadro de 

classificação. 

 

Quadro 5 – Classificação das principais discussões dos bilhetes filosóficos a respeito do filme Kiriku e 

a feiticeira (1º Ano) 

Cod. 
Impressões sobre o 

filme 

Relação do filme e a 

filosofia 

Rompimento do mito 

e a filosofia 

Senso de 

cooperação 

001.  

Kiriku, um filme 

filosófico muito bom, que 

conta a história de um 

menino corajoso, que 

nasceu de em uma aldeia 

da África e que a aldeia 

tinha um sério problema 

de falta de água. 

Kiriku é um filme 

filosófico, pois não 

aceita as coisas como 

são, sem indagar. 

Não aceitação da 

verdade que é dita de 

Karabá 

* 

002.  

Kiriku, um filme 

filosófico muito bom, que 

conta a história de um 

menino corajoso que 

nasceu de em uma aldeia 

da África, a qual tinha 

um sério problema com a 

falta de água. 

Kiriku é um filme 

filosófico, pois não 

aceita as coisas como 

são, sem questionar. 

Não se contenta com a 

situação imposta pela 

feiticeira. 

* 

003.  

Chamou bastante 

atenção por contar a 

história de um garoto 

prematuro. Mas que 

trata de problemas que 

mim interessam. 

Kiriku enfrenta a 

questão do medo que 

Karabá espalha na 

aldeia 

Não se contenta com as 

respostas que são 

dadas e procura 

mediante. 

Supera o preconceito 

trazendo Karabá para 

a aldeia. 

O seu ponto de vista 

ajudou-me a 

compreender o filme 

por uma outra visão. 

004.  

Um filme interessante 

sobre um menino 

corajoso, que fez coisas 

na sua aldeia que jamais 

alguém teria feito.  

Vai atrás de investigar 

o que acontece na 

aldeia e não tem uma 

explicação. 

* 

Um menino que se 

solidariza com todos 

da aldeia 

005.  

O filme reflete a ideia de 

conflito entre as pessoas 

que habitavam na aldeia 

e a feiticeira Karabá. 

Kiriku se torna um 

grande guerreiro. 

A situação de 

estranhamento, um ser 

diferente, jeito de 

questionar. 

Busca resposta para o 

seu questionamento. 

Quer uma resposta 

para os seus dilemas. 

Enfrenta a feiticeira, 

não com uma guerra, 

mas apropriando-se da 

sabedoria. 

Partilha de 

conhecimento sobre 

o filme. 

006.  

Pude compreender com o 

filme que Kiriku e a 

feiticeira, princípios da 

filosofia, 

Princípio como, como 

sabedoria, do 

questionamento 

Garoto sábio, corajoso 

e determinado, 

enfrenta a feiticeira 

várias vezes. 

A face de Karabá não é 

má, mas um problema 

do medo. 

Aldeia não confia no 

potencial de Kiriku 



109 

 

007.  
Kiriku um carinha muito 

ousado. 

Inteligência, coragem 

de questionar. 
* * 

008.  

Relata sobre a mitologia 

africana, através de um 

menino chamado Kiriku. 

Um menino 

questionador desde o 

nascimento, sobre o 

porquê das coisas, 

entre elas o que estava 

acontecendo em sua 

aldeia 

Investiga o seus 

questionamentos, 

descobre que por trás 

de tanto medo tem algo 

tem algo que lhe traz 

muito sofrimento. 

Promove um estado 

de felicidade 

009.  

O filme leva-nos a 

compreender a realidade 

do preconceito. 

* * * 

0010.  

Trata da história de um 

garoto. destemido e 

corajoso 

* 

Não se deixa ser 

tomado pelo medo 

(dogma) 

Kiriku quer ajudar 

as pessoas, mesmo 

com sua pouca 

idade. 

 

0011.  
Menino valente e 

corajoso 

Encontra o novo 

sentido para Karabá 
* * 

0012.  

Um menino que quando 

sai do ventre de sua mãe, 

faz coisas 

extraordinária. 

Vai além do normal 

que se está acostumado 

a fazer na aldeia. 

Encontra o porquê a 

feiticeira faz suas 

maldades na aldeia 

* 

0013.  Kiriku e a feiticeira. 

Busca resolver os 

problemas que sua 

aldeia enfrenta. 

* * 

0014.  

O filme retrata a história 

de um garoto que possui 

um grande 

conhecimento. 

Vai além do que os 

outros da aldeia estão 

acostumados a fazer. 

 Quer entender por 

que sua aldeia tem 

tanto medo da 

feiticeira. 

 Enfrenta Karabá e 

retira o espinho da 

dor. 

Ajuda a aldeia. 

0015.  

Há uma relação do filme 

com a filosofia. Também 

é perceptível o 

preconceito. 

A identificação do 

preconceito, medo 

questionamento. 

 

Quer entender a razão 

do medo de todo povo 

da aldeia para com 

Karabá. 

 Não acredita 

na potencialidade 

de Kiriku. 

 Kiriku visita 

seu avô na 

montanha, que 

tem muito 

conhecimento 

sobre o povo. 

 A revelação 

sobre a verdade 

da feiticeira, gera 

felicidade da 

comunidade 

0016.  

O filme trata de um 

menino muito pequeno, 

porém faz coisas 

extraordinária. 

Nunca ficava contente 

com as respostas 

prontas da aldeia. 

Kiriku quer encontrar 

sua própria resposta 

sobre a realidade. 

A mãe de Kiriku o 

reconhece depois de 

crescido. 

0017.  

Assistimos o filme com o 

objetivo de fazer uma 

relação com a filosofia. 

Questionamento e 

senso de diferente. 

Quer entender o motivo 

de tanto medo causado 

por Karabá. 

Consulta o avô na 

montanha, sobre os 

mistérios da aldeia. 

0018.  

Retrata a história de um 

pequeno garoto, mas que 

tem uma coragem maior 

que qualquer adulto da 

aldeia. 

Movido pela 

curiosidade que o leva 

a encontrar o motivo de 

tanta maldade. 

Enfrenta a poderosa 

feiticeira. 

Kiriku não quer a 

destruição de 

Karabá. 



110 

 

0019.  

Assistimos o filme com o 

objetivo de tirar todo o 

conteúdo filosófico, e 

despertar um olhar 

crítico. 

Combate ao 

preconceito por ser. 

Fazia muitos 

questionamentos. 

Estranhamento. 

Não se contentava com 

a realidade que era 

posta 

Busca a verdade por 

trás do mito, que se 

tinha formado. 

Desconfiança da 

população com 

relação ao menino 

Kiriku. 

0020.  
Um menino determinado 

e ousado. 
Teimoso. * 

Rejeição pela 

comunidade da 

aldeia. 

0021.  
Kiriku, uma personagem 

independente. 

Persistente na busca da 

verdade sobre a 

perseguição a aldeia 

* 
Sempre quer ajudar 

quem está por perto. 

0022.  
Trata-se da história de 

um menino africano. 
* * 

 Sempre ajuda a 

todos; 

 Preconceito 

sobre o tamanho de 

Kiriku. 

Fonte: Elaborado pelo pesquisador. 

Nota: *Não foi contemplado. 

 

 A realidade demonstrada, através do Quadro 5, leva-nos a considerar a experiência 

como positiva quanto ao objetivo proposto do trabalho com o filme Kiriku e a feiticeira, uma 

vez que foram atendidos os critérios preestabelecidos entre pesquisador e equipe. A discussão 

desta Dissertação gira em torno do ensino de filosofia pautado no filosofar, tendo como base a 

temática africana. Nesse sentido, mediante as dificuldades encontradas no tocante ao trabalho 

com textos em formato de bilhete, é possível perceber um empenho dos estudantes com relação 

à escrita e uma preocupação em descrever os fatos e fazer as análises propostas. 

 Na segunda coluna, intitulada impressões sobre o filme, é possível perceber o nível de 

satisfação dos estudantes quanto ao primeiro contato com o filme, considerando sua 

identificação, o gênero do filme, realidade em que acontecem os fatos e os principais problemas 

enfrentados pela comunidade, como podemos constatar em vários trechos da coluna 2. Destaca-

se: o filme é muito bom; conta a história de um menino corajoso nascido em uma aldeia da 

África; a Aldeia sofre com o problema da falta de água; são problemas que mim 

[sic]interessam; percebo no filme princípios da filosofia; nos leva a refletir a realidade do 

preconceito; um menino que faz coisas extraordinária [sic]; desperta conteúdo filosófico e um 

olhar crítico; a história de um menino africano. 

 São impressões que demonstram uma compreensão dos estudantes sobre a problemática 

abordada e um confronto da realidade do filme com o seu dia a dia, no tratamento de questões 

como o preconceito, a falta d’água e um olhar crítico da realidade que a população da aldeia 

africana está inserindo. 

 A segunda questão propõe a relação do filme Kiriku e a feiticeira com a filosofia, que 

se pode verificar na terceira coluna. O objetivo deste tópico é despertar no estudante a 



111 

 

relevância do filme no seu contexto didático do ensino da filosofia, para que não cause a 

sensação de ser apenas um filme interessante, exibido na aula de filosofia. Mas, nessa relação 

de cinema e filosofia, faz-se necessário observar alguns critérios destacados por Julio Cabrera, 

no livro O Cinema Pensa (2006). Nesse livro, Cabrera enfatiza a dificuldade de definir o que é 

cinema e igualmente o que é a filosofia, não porque sejamos ignorantes ou porque estudamos 

pouco, mas pela própria natureza das temáticas.  

 Com isso, o que se pode afirmar é que o cinema é uma experiência aberta e que sempre 

possibilita redescobrimentos dinâmicos, que fogem das regras estabelecidas. Por isso, o filme 

deve ser colocado na aula de filosofia como estratégia filosófica, uma caracterização 

conveniente para os propósitos filosóficos, que não se trata de definições permanentes e 

intocáveis, mas que supera limites e formas conceituais estabelecidas. 

 Considerando essa perspectiva, os estudantes destacam elementos que consideram 

atitudes, inquietações, que, para eles, representam um movimento filosófico no contexto do 

mito. Estes destaquem podem ser identificados nas declarações: não aceita as coisas como são; 

está em constante questionamento; quer explicar o que não tem uma explicação na aldeia; 

atitude de estranhamento as verdades ditas na aldeia; busca entender por meio da sabedoria; 

faz Karabá encontrar um novo sentido de vida; quer resolver os problemas da sua própria 

aldeia; quer saber o porquê da maldade de Karabá. Esses são elementos que constituem, para 

os estudantes, a reflexão do ponto de vista filosófico. 

 Alguns estudantes identificam o filme como uma área da mitologia africana, pelo seu 

caráter mítico de verdades estabelecidas e que cria na aldeia uma ideia de medo e obediência à 

feiticeira Karabá. Assim, a quarta coluna destaca atitudes e comportamentos que, no filme, 

assinalam certo rompimento do mito com a filosofia ou o reconhecimento de que o mito não é 

capaz de oferecer uma resposta suficiente para a realidade da aldeia. 

 Desse modo, alguns destaques nos textos dos estudantes na coluna 5, identificação do 

rompimento do mito com a filosofia, acentuam a identificação, pelos estudantes, das 

características do pensamento filosófico, dentre eles: não aceitação da verdade que é dita sobre 

Karabá e das situações de submissão [sic] imposta por ela; enfrenta a feiticeira não como um 

guerreiro, mas se apropriando da sabedoria; quer supera [sic]a ideia de medo espalhado pela 

feiticeira; busca entender e solucionar o sofrimento de Karabá; compreende a ‘verdade’ por 

trás do mito que se tinha formado. 

 Nessa quinta coluna são destacadas outras reflexões provocadas pelo filme. Elementos 

essenciais ao propor uma abordagem filosófica, fundada no filosofar. Dentre esses elementos, 

destacam-se: solidariedade com a aldeia, partilha de conhecimento entre os estudantes sobre 



112 

 

o filme, alguns desconfia do potencial de Kiriku, responsável por promover um estado de 

felicidade; visita de Kiriku a seu avô na montanha que carrega muito conhecimento sobre seu 

povo e sobre o mistério da aldeia; a realidade do preconceito sobre o tamanho de Kiriku. 

 Com essas impressões, concluímos essa abordagem com o 1º ano acerca da discussão 

dos trechos dos bilhetes filosóficos selecionados, no intuito de tornar o filme Kiriku e a 

feiticeira um recurso didático para o filosofar. 

 O tema do mito é bastante recorrente e relevante na história da filosofia em geral e 

“mesmo após o surgimento da ciência e da filosofia, continuamos estudando os mitos porque 

eles não são narrativas superadas, coisas do passado” (NOGUERA, 2017, n. p), mas continuam 

atuais, auxiliando a entender a história da humanidade. Essa realidade se torna ainda mais 

proeminente quando se está falando da cultura africana, a qual preserva sua tradição oral de 

transmissão de conhecimentos e ancestralidade muito viva. 

 O Quadro 6 demonstra a realidade do estudo realizado na turma do 2º ano, considerando 

o tema africano ética ubuntu, no intuito de provocar no estudante uma reflexão ética dos 

problemas atuais de sua realidade, à luz de uma percepção ética africana, uma vez que estamos 

trabalhando em uma abordagem afrocêntrica. 

 Igualmente, o que foi acordado e estabelecido para o 1º ano, ratificou-se para 2º ano, 

com a produção das cartas argumentativas filosóficas. Assim, os critérios para compor o quadro, 

com o material disponível, seguem os seguintes critérios:  

 

d) O estudante ter assinado o termo de consentimento livre e esclarecido e os pais, o termo 

de assentimento livre e esclarecido; 

e) Está dentro dos critérios mínimos da carta trabalhada em sala: destinatário, remetente, 

data, mensagem e conclusão; 

f) Contemplar ao menos 2 (dois) dos 4 (quatro) critérios do roteiro estabelecidos na escrita 

que se apresentam no quadro. 

 

Considerando os critérios descritos, apenas 3 (três) estudantes não estiveram dentro dos 

critérios de elaboração e apresentação da carta argumentativa; por esse motivo, não constam no 

quadro de classificação. 

 

 

 



113 

 

Quadro 6 Classificação das principais discussões das cartas argumentativas filosóficas a respeito da 

ética ubuntu (2º Ano) 

Cod. 
Compreensão da 

ética ubuntu no texto 

Relação da ética ubuntu e 

a ocidental 

Ética ubuntu e o 

Brasil 

Contribuições para 

vida de estudante 

0023.  

A filosofia ubuntu tem 

como base, a 

importância dos 

relacionamentos entre 

as pessoas. 

Ubuntu, destaca a 

necessidade do outro para 

ser você mesmo. Traz 

como princípio o respeito. 

Os princípios de uma 

ética ubuntu no 

Brasil, seria uma 

maneira de pensar 

melhor, questões 

como o preconceito 

gerador de tanta 

discriminação. 

Um tema bastante 

relevante e que 

podemos discutir, a 

partir dessa ética, é 

a questão do 

preconceito, 

sobretudo o 

racismo. 

0024.  

Ubuntu é uma palavra 

sul-africana, que 

significa “eu sou 

porque nós somos”. 

Tem sua base na filosofia 

africana, presente na 

cultura de alguns grupos 

africanos. 

Apresenta uma ideia 

semelhante ao amor o 

próximo 

* * 

0025.  

Uma sociedade que 

tem como pilar o 

respeito, e a 

solidariedade faz parte 

da  

essência ubuntu. 

Alguns refere-se a ubuntu 

como uma ética antiga e 

que vem sendo usada até 

os dias de hoje em 

algumas partes da África.  

* 

Fiquei curioso em 

saber, mais sobre 

essa ética tão bonita 

e interessante. 

0026.  

Venho partilhar a 

experiência de sala de 

aula que tive sobre a 

ética ubuntu. 

Ubuntu, consiste 

basicamente em sermos 

solidário e humanos com o 

próximo. Para algumas 

comunidades africanas 

isso é algo bem natural, 

assim como, andar, correr, 

comer ou dormir. 

Não acredito ser 

possível no Brasil, 

por que predomina 

muito egoísmo, o 

senso de partilha é 

muito pequeno. 

* 

0027.  

Entendi, que ubuntu 

não é considerada 

somente uma 

expressão religiosa. 

Na África constitui-se 

como uma ética prática, 

um modo de vida. 

A ética ubuntu é contraria 

ao individualismo. 

* * 

0028.  

Gostei bastante de 

estudar a ética ubuntu, 

por isso quero 

partilhar com meus 

colegas. 

Você me ajudou a entender 

que não existe somente 

uma cultura, mas várias. 

Descobri que na África 

existe uma cultura 

invejável. E desperta para 

as pessoas da sociedade 

ser mais harmônica, mais 

solidaria e respeito ao 

próximo. 

Tem como base os 

princípios: compaixão, 

respeito e liberdade 

Acredito que será 

possível, porém não 

no momento atual 

* 

0029.  

Aprendi que a ética 

ubuntu, é uma ideia 

coletiva, acima do 

individualismo 

* * 

Ubuntu não é 

somente uma ética 

em si, mas que 

ajuda no combate 

aos preconceitos. 

0030.  

Aprendi que a filosofia 

ubuntu ensina a 

compartilhar com o 

próximo e 

* * * 



114 

 

consequentemente a 

união entre as pessoa 

0031.  

Estudamos a filosofia 

ubuntu, um tipo de 

filosofia africana que 

nutre o conceito de 

humanidade. 

A ética ubuntu tem sua 

importância no 

relacionamento entre as 

pessoas. 

Pessoas com ubuntu tem 

consciência de que é 

afetada, quando seus 

semelhantes são 

diminuídos. 

* * 

0032.  

“Eu sou porque nós 

somos” é uma frase 

que resume a ética 

ubuntu. 

* 

É possível pensar uma 

ética ubuntu para os 

nossos dias, pois 

trabalha a ideia de 

igualdade. 

* 

0033.  

Através, da filosofia 

ubuntu vi a 

importância das 

alianças e do 

relacionamento 

interpessoal. 

Inspira compaixão e 

comunidade. 

Vai além das 

fronteiras africanas 
* 

0034.  

Venho através desta 

carta, falar sobre a 

ética ubuntu, que tem 

fundamento no 

respeito e 

solidariedade. 

Uma ética que atinge a 

cultura tradicional 

africana, e que tem 

capacidade de mudar ou 

modelar o ser humano. 

Ajuda a entender o 

conceito de uma ética 

muito real, assim 

como poderia mudar 

muita coisa no Brasil, 

se fosse pregada aqui.  

 

Ela traz uma 

história de luta 

daqueles que 

queriam dias 

melhores. 

0035.  * 

Diferencia das outras 

porque aproxima pessoas e 

não prevalece a ideia de 

individualismo. 

O conceito de ubuntu 

inspira além das fronteiras 

africanas e indica uma 

forma de tratar o 

semelhante como melhor 

caminho para a 

humanidade 

Uma concepção para 

além da África. 

Aprendemos que é 

importante nos 

aproximarmos para 

conhecer novos 

costumes e 

trabalharmos em 

conjunto. 

0036.  

O ubuntu é uma 

filosofia africana, que 

por sua vez, é a base 

do amor ao próximo. O 

bem estar-do-outro 

Seria um ajuda para o 

nosso mundo, centrado no 

individualismo. 

Seria impossível, 

porque nosso país é 

centrado no 

individualismo, que é 

o contrário da ética 

ubuntu. 

Vejo como uma ideia 

de esperança futura 

no Brasil de uma 

Ética que priorize a 

bondade e a 

compaixão. 

Seria possível essa 

filosofia ser a base 

do mundo? 

Fonte: Elaborado pelo pesquisador. 
 

  A primeira discussão da produção textual gira em torno da compreensão do texto em si, 

da apropriação dos estudantes ao conteúdo. Esses dados estão contidos na segunda coluna, 

intitulada: compreensão da ética ubuntu no texto. Nessa compreensão, alguns elementos  



115 

 

merecem destaque, pelas suas impressões bastante pontuais, como: a filosofia ubuntu tem como 

base, a importância dos relacionamentos entre as pessoas; é uma palavra sul-africana, que 

significa ‘eu sou porque nós somos’; tem como base os pilares do respeito e a solidariedade, 

entendi que ubuntu não é somente uma expressão religiosa; uma ideia coletiva acima do 

individualismo; através dessa ética vi a importância das alianças; uma filosofia africana que 

por sua vez é a base do amor ao próximo. O bem estar-do-outro.  

  Esses são trechos que demonstram uma assimilação dos estudantes com relação à leitura 

e às discussões que foram realizadas em dois momentos: primeiro, em pequenos grupos e o 

segundo com todos da sala, partilhando, de forma oral, o conhecimento. Esse passo de se 

apropriar do conteúdo é de fundamental importância para os passos posteriores. 

  Na terceira coluna foram selecionadas partes das cartas, das quais se consegue fazer 

uma relação da ética ubuntu com outras ideias éticas ou estilos de vida que não condizem com 

o modo africano ubuntu. Essa coluna é a que apresenta o maior volume na escrita, pois apenas 

4 (quatro) estudantes não contemplaram esse objetivo. É interessante destacar, nessa coluna, 

que os estudantes conseguem fazer a identificação do ubuntu como uma realidade não ocidental, 

pois é recorrente nos discursos expressões, como: tem sua base filosófica africana, apresenta 

na cultura [sic] de alguns grupos africanos, uma ética antiga e que vem sendo usada até os 

dias de hoje em algumas partes da África, ubuntu [...] para algumas comunidades africanas 

isso é algo bem natural, assim como andar, correr ou dormir, descobri que na África existe 

uma cultura invejável.  

  Esses trechos demonstram certa admiração pela ideia ubuntu, bem como uma 

articulação com o modo de vida próprio de cada um, isto é, uma vivência, e não uma questão 

posta como algo meramente formal, pensada por alguns estudiosos e proposta para pensar a 

realidade, a fim de se construir um experimento. 

  Outro elemento que se pode destacar, ainda nessa coluna, é a questão do(a) 

individualismo/solidariedade, destacado pelos estudantes escritores como mudança de 

comportamento. Destaca-se, em algumas cartas argumentativas filosóficas, a ênfase ao respeito 

e as relações interpessoais, a saber: ubuntu, consiste basicamente em sermos solidários e 

humanos com o próximo [sic]; a ética ubuntu é contrário ao individualismo; desperta para as 

pessoas  da sociedade ser mais harmônica mais solidaria e respeito ao próximo e tem como 

base os princípios da compaixão, respeito e liberdade, inspira compaixão e comunidade, 

diferencia das outras porque aproxima pessoas e não prevalece a ideia de individualismo; seria 

uma ajuda para o nosso mundo centrado no individualismo. São expressões que demonstram 



116 

 

a compreensão dos estudantes, comparando a ética ubuntu a outros elementos, que são 

embasamentos da ética ocidental. 

  A quarta coluna apresenta a reflexão dos estudantes em torno da ideia da ética ubuntu 

no Brasil. Nesse sentido, as respostas dos estudantes refletiram a percepção deles no 

reconhecimento de uma ética “brasileira” predominantemente centrada no indivíduo e, por isso, 

quando se fala da possibilidade de uma ética ubuntu no Brasil, a discussão se desenvolve nos 

seguintes termos: não acredito ser possível no Brasil [sic], por que predomina muito egoísmo, 

o senso de partilha é muito pequeno; seria impossível, por que nosso país é centrado no 

individualismo, que é o contrário da ética ubuntu.  

  Outros aceitam a possibilidade de ser possível uma ética ubuntu no Brasil, porém, numa 

perspectiva de futuro: vejo como uma ideia de esperança futura no Brasil de uma ética que 

priorize a bondade e a compaixão; acredito que será possível, porém não no momento atual. 

Outros ainda afirmam que a concepção ubuntu, na cultura brasileira, poderá ajudar a rever 

alguns problemas, como o preconceito e a discriminação racial. 

  Outra posição que merece um comentário, ainda nessa coluna 4 (quatro), é sobre os que 

percebem a ética ubuntu não apenas como uma realidade africana, mas aberta a outras culturas. 

Esse destaque importante sobre o ubuntu é frisado por alguns estudantes, nos seguintes termos: 

Vai além das fronteiras africanas; uma concepção para além da África. É significativo, nesse 

contexto, além dos confins geográficos, se pensar a realidade de mundo globalizado, que tem 

ocasionado grandes perturbações, sobretudo, na apresentação de um modelo assinado pela 

ideologia capitalista e que tem seus pilares fincados no individualismo e na competição. Tal 

sistema tem a necessidade de destruição, inclusive, ecológica.  

  De modo distinto, firma-se a ideia africana ubuntu, a qual é subscrita, através do respeito 

mútuo, na harmonia com a natureza e o cuidado com terra. Portanto, quando se fala em ética 

ubuntu, propõe-se uma contribuição, uma alternativa para o lado ocidental de lidar com a 

dignidade humana no seu conjunto de relações, considerando todo o planeta como fonte vital. 

  Porém, não basta abrir uma reflexão sobre um tema, é necessário problematizá-lo no 

confronto com a vida. Apesar de os estudantes não terem feito grandes reflexões, do ponto de 

vista da escrita, é possível perceber algumas inquietações em torno do tema ubuntu e da 

elaboração de uma mensagem. Após a absorção da ideia, os estudantes permearam questões 

que direcionam a reflexão sobre a negritude, despertando a discussão em torno das leis 10639 

e 11645 (Inclusão no currículo do ensino de História e cultura afro-brasileira e indígena). Além 

disso, levantando a problemática sobre o racismo, explicitado em alguns textos: Um tema 

bastante relevante e que podemos discutir, a partir dessa ética, é a questão do preconceito, 



117 

 

sobretudo o racismo; Ubuntu não é somente uma ética em si, mas que ajuda no combate aos 

preconceitos. Demonstra, assim, uma tentativa de interpretação dos problemas da realidade, por 

um viés da filosofia africana. 

  Outro grupo, nessa mesma coluna, elenca que o estudo causou interesse em conhecer 

mais sobre a ética ubuntu, abrindo possibilidades para conhecer novos costumes, como se pode 

observar no conteúdo da carta 0025, (Fiquei curioso em saber, mais sobre essa ética tão bonita 

e interessante). Enquanto a carta 0036 inclui uma pergunta ao professor (seria possível essa 

filosofia (ubuntu) ser a base do mundo?). Pergunta bastante interessante e proposital, para não 

concluir o diálogo, mas continuar a buscar por novos conhecimentos. 

  Diante do panorama apresentado, mediante as discussões, a partir de um texto, partindo 

de um assunto que não parece familiar aos estudantes (ética), apresentou-se bastante atraente, 

possibilitando desenvolver uma reflexão por um viés filosófico, diferentemente do ocidental, 

que emana de um racionalismo iluminista e que, consequentemente, coloca o indivíduo no 

centro e o ser humano como núcleo da humanidade.  

  Na ‘logica’ ubuntu, a pessoa é humana, por meio de uma pertença coletiva, ou seja, na 

sua humanidade para com os outros. Dito com outras palavras, a humanidade de uma pessoa 

somente pode ser definida pelo compromisso ético para com os demais seres. Assim, a 

abordagem do tema tem a finalidade de abrir novos horizontes na história da filosofia e perceber 

contribuições grandiosas que a África pode trazer à cultura ocidental, mas que ainda continua 

não sendo reconhecida. 

Antes de introduzir o tópico posterior, faz-se necessário um esclarecimento a respeito 

das atividades do 3ª ano que estravam programadas, porém não foram mencionadas até então. 

O fato é que, não foi possível realizar as atividades nesta turma por pedidos dos próprios 

estudantes. Alegou-se o fato de estarem bastante atarefados com a preparação da prova do 

ENEM, como ainda, por se tratar de uma escola cidadã integral, os estudantes dessa ano têm a 

disciplina, pós-médio que sobrecarrega bastante os estudantes. Assim, decidiram por escolha 

própria não fazer parte da pesquisa. Por esse motivo que os resultados dessa turma não estão 

consubstanciados no trabalho, apesar de planejado no capítulo anterior.  

  O tópico seguinte continua a análise de uma abordagem afroperspectivista em temas 

africanos, porém, considerando uma outra forma de avaliação, que não será mais a escrita, mas 

se trata de um registro oral das impressões dos estudantes sobre o filme Kiriku e a Feiticeira, 

uma vez que a oralidade é indispensável na difusão da cultura africana, sobretudo, pela 

concepção de ancestralidade. 

 



118 

 

5.3.4 Depoimento dos áudios 

 

  A opção por mais um material, com o mesmo objetivo de análise das partes escritas, não 

se trata de uma repetição, mas a adesão de dois tipos de avaliações em uma mesma temática 

trabalhada, provando níveis diferentes de argumentação. Além disso, a oralidade tem uma 

importância bastante significativa na cultura africana, sendo fundamental trabalhar esse recurso 

em sala de aula, embora amparado por ferramentas atuais, como o Whatsapp. 

  O processo analítico, utilizado para o tratamento e análise dos dados qualitativos 

(transcrição e seleção das entrevistas), seguiu as seguintes etapas e critérios: 

 

 Ouvir todos os áudios, descarregando-os no grupo do Whatsapp para transcrições; 

 Leitura geral das transcrições; 

 Leitura integral para codificação das variáveis que estão embasadas na análise, 

bem como a separação de textos por temas, utilizando como ferramenta a criação 

de um quadro para classificação; 

  Seleção das descrições que atendem às variáveis estabelecidas; 

 Por fim, a descrição dos resumos das entrevistas no quadro com os textos 

selecionados para cada variável; 

 

  Considerando esses critérios, destaca-se o quadro 7 (sete) como avaliação de alguns 

aspectos que chamam atenção nesse processo do filosofar. Esses procedimentos podem ser 

demonstrados pelos estudantes na apropriação filosófica do filme Kiriku e a feiticeira, e 

expressados, através da argumentação oral. 

  A dinâmica de trabalho foi organizada com os estudantes, tendo os seguintes 

procedimentos: criaram-se duplas para produção dos áudios na relação de entrevistador e 

entrevistado, de forma que todos os envolvidos participassem dessa avaliação. Esse processo 

foi realizado apenas com a turma do 1º ano, devido ao tempo estabelecido para elaboração da 

dissertação e não se ter condições de analisar um grande número de gravações de áudios. A 

turma do 1º ano foi escolhida, para esse momento, por se tratar de uma turma novata na escola 

e, ao mesmo tempo, por se apresentarem muito adeptos às ferramentas virtuais. Assim, a 

escolha é, antes de tudo, metodológica, no intuito de despertá-los para o uso das fermentas das 

redes sociais, com uma finalidade educativa. 



119 

 

  No tocante à motivação filosófica, esta foi decorrente, sobretudo, pelo viés que enfatiza 

o uso da oralidade como forma de argumentação, uma vez que, na cultura africana, o uso da 

palavra acontece mais pelo caminho da oralidade, como já foi dito. Dessa forma, as variáveis: 

impressões sobre o filme, o filme e a filosofia e a contribuição para sua vida querem demonstrar 

o interesse dos estudantes com a temática africana na filosofia, como também a reflexão 

mediante os problemas atuais. Os textos com a descrição na íntegra estão no apêndice deste 

trabalho, para o leitor constatar. Na seleção, apenas duas entrevistas não contemplaram os 

critérios mínimos estabelecidos para fazer parte do quadro. 

Quadro 7 – Classificação das transcrições dos áudios das entrevistas dos estudantes sobre o filme 

Kiriku e a feiticeira. 

Cod. Impressões sobre o filme O filme e a filosofia Contribuição para sua vida 

001 

Eu achei muito bom o filme, 

porque representa um 

pensamento filosófico. 

As impressões foram boas  

Os preconceitos, os mais 

abordados no filme são os 

raciais. 

 

O filme abordou pensamentos 

críticos muito relevantes para 

a realidade atual, como por 

exemplo fazer 

questionamentos críticos não 

superficiais, como busca da 

verdadeira história por trás 

da história. 

Por que uma verdade ela não 

é absoluta ela é simplesmente 

uma verdade que foi criada 

ou ela pode ser uma verdade, 

verdadeira, mesmo que ela 

não seja uma verdade 

conhecida por todos. 

* 

002 

Impressão boa, Preconceito 

contra o tamanho de Kiriku 

Preconceito com relação a 

Karabá 

Kiriku, procura saber a 

verdade, porque eles temiam 

tanto a feiticeira 

* 

003 
Foi minha primeira vez que 

assisti o filme 

Achei, mais interessante foi o 

ponto que ele solucionava 

problemas para a sociedade a 

partir das suas perguntas. 

Ele me fez sair do senso 

comum para o senso crítico e 

também indagar coisas que 

para muitos, são comuns. 

005 

Um garoto pequeno e era 

corajoso enquanto todos 

desacreditavam nele ele 

conseguia vencer todos os 

obstáculos. 

Ele conseguiu vencer todos os 

obstáculos e ainda descobriu 

toda a verdade sobre a 

feiticeira. 

Ter coragem e não 

desacreditar de você mesmo. 

007 
Que Kiriku é um garoto 

destemido e corajoso. 
* 

Tentar ser mais corajoso e 

ajudar as pessoas. 

008 

Primeiro o medo e o 

questionamento tratado no 

filme, o medo da população 

para com a feiticeira e 

quando Kiriku nasceu ele 

questionava muito, e quando 

* 

Foi bom porque me incentivou 

a procurar mais a cultura 

africana e conhecer mais, 

buscar mais e entender mais 

ela. 



120 

 

ele veio ele quebrou o mito do 

medo da feiticeira. 

009 

Que o filme é muito diferente 

do normal, até por ser uma 

animação, mas porque, não 

tinha conhecimento para 

poder entender tudo aquilo. 

* 

Acho que ele contribuiu na 

questão do questionamento e 

argumento, que eu acho que a 

gente deve sempre questionar 

as pessoas e não acreditar em 

uma coisa direta, mas sempre 

perguntar, porque essa é a 

melhor forma de obter um 

conhecimento seguro. 

0010 

A minha impressão era que ia 

ser um filme chato, porem 

quando acabou foi bem legal, 

gostei. 

Achei interessante por que a 

filosofia sempre aborda o 

conhecimento das coisa, e no 

filme isso aconteceu 

praticamente toda hora. 

Sempre questionando as 

coisas querendo saber o 

porquê, e foi em busca de 

saber por que a feiticeira era 

tão malvada. 

* 

0011 

Já tinha assistido antes, mas 

não tinha olhado de forma 

filosófica, tinha assistido, mas 

ainda não tinha esse olhar 

filosófico. 

A quebra de padrões, em 

buscar compreender, todo 

aquele medo do povo que 

estava ali com ele.  

* 

0012 * 

Ele tinha a intenção de ajudar 

sempre as pessoas e de si 

possível colocar-se a frente do 

perigo para ajudar as pessoas 

de forma ousada e de forma 

de coragem 

Ela me trouxe a concepção de 

ter uma mente mais aberta 

para absorver novas ideias 

não ter uma mente fechada 

em só meu próprio 

entendimento. 

Abriu minha mente para 

observar novas ideias. 

 

 

Fonte: Elaborado pelo pesquisador. 

Nota: *Não foi contemplado. 

 

  Um primeiro aspecto que deve ser destacado é quanto as impressões sobre o filme, 

dispostas na segunda coluna do Quadro 7. Percebe-se que as impressões quanto ao filme, de 

maneira geral, foram positivas, despertando para um olhar filosófico, como se pode ver em 

algumas falas dessa coluna: Eu achei muito bom o filme, porque representa um pensamento 

filosófico; primeiro o medo e o questionamento tratado no filme, o medo da população para 

com a feiticeira e quando Kiriku nasceu ele questionava muito, e quando ele veio ele quebrou 

o mito do medo da feiticeira; já tinha assistido antes, mas não tinha olhado de forma filosófica, 

tinha assistido, mas ainda não tinha esse olhar filosófico. 

  Em diversas falas, transparece a ideia de um descontentamento dos estudantes com as 

ideias estáticas, focadas em definições de verdades absolutas e prontas. Assim, o filme é 



121 

 

destacado com uma impressão positiva pelos estudantes, pois apresenta características de 

rompimento com a situação de conformidade e de total aceitação da realidade como da aldeia 

africana. 

  A terceira coluna aborda os conteúdos que têm uma maior relevância com o problema 

da dissertação, a questão da filosofia e os caminhos para o filosofar. Essa inquietação filosófica 

fica expressa em algumas falas, como: o filme abordou pensamentos críticos muito relevantes 

para a realidade atual, como por exemplo fazer questionamentos críticos não superficiais, 

como busca da verdadeira história por trás da história. Por que uma verdade ela não é 

absoluta ela é simplesmente uma verdade que foi criada ou ela pode ser uma verdade, 

verdadeira, mesmo que ela não seja uma verdade conhecida por todos. Pode-se constatar nesse 

trecho, uma reflexão do estudante, partindo da inquietação do filme sobre o que é estabelecido, 

historicamente, como verdade.  

  Outras vozes transcritas continuam demonstrando a relação com a filosofia: achei, mais 

interessante foi o ponto que ele solucionava problemas para a sociedade a partir das suas 

perguntas: sempre questionando as coisas querendo saber o porquê, e foi em busca de saber 

por que a feiticeira era tão malvada. 

  Na quarta coluna, foi perguntado sobre as contribuições do filme com a sua vida. 

Destacam-se uma série de afirmativas que descrevem a atitude de inquietação e estranhamento 

sobre a realidade e o cotidiano: Ele me fez sair do senso comum para o senso crítico e também 

indagar coisas que para muitos, são comuns; acho que ele contribuiu na questão do 

questionamento e argumento, que eu acho que a gente deve sempre questionar as pessoas, e 

não acreditar em uma coisa direta, mas sempre perguntar, porque essa é a melhor forma de 

obter um conhecimento seguro.  

  A outra realidade, que é possível ser evidenciada nas falas dos estudantes, é a questão 

da busca da filosofia como concepção de abertura para o novo e a diversidade, como também 

o desejo em buscar aprofundamento sobre a filosofia e a cultura africana. Palavras que 

sinalizam e motivam a busca de um ensino de filosofia em afroperspectivismo. 

  Os resultados de uma abordagem em sala de aula, para além do eurocentrismo, 

comprovaram que é possível estudar filosofia, abordando os temas por caminhos diferentes dos 

que estão estabelecidos pelo livro didático. A experiência em sala de aula pode ser retratada 

 

na relação de ensinar e aprender deve ser compreendida em relação dialógica 

com a construção de saberes, não representando, simplesmente, a apropriação 

de habilidades ou argumentos lógicos sobre um determinado assunto. Mas, é 

preciso que o professor e o estudante experimentem o “ser filósofo”, atitude 



122 

 

essa que deve ser considerada nos níveis fundamental, médio, de graduação e 

de pós-graduação. Necessário é perceber que a racionalidade não é uma 

característica restrita a um lugar geográfico ou de privilégio de uma raça ou 

nacionalidade (PIMENTEL; SILVA 2019, p. 114). 

 

  Assim, os temas da filosofia africana, abordados neste trabalho, não são africanos 

simplesmente por se tratarem de uma africanidade em si mesma, mas porque servem de 

pensamentos alternativos para outras culturas. Dentre a diversidade de temas, podemos destacar 

o ubuntu, termo usado na língua banto para designar as relações de indivíduo e comunidade, 

com o seu conceito de força vital e que muito pode contribuir com a noção do ser ocidental. Em 

suma, o afroperspectivismo possibilita uma riqueza temática e de filósofos fora do ‘cânone da 

tradição filosófica’, que muito têm a contribuir com as aulas de filosofia numa perspectiva 

descolonizadora.  



123 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

  Este estudo refletiu sobre uma necessária implantação da filosofia africana no Ensino 

Médio por um viés negro africano, como também a tentativa de afirmação de uma identidade 

filosófica africana autóctone, pontuando as principais dificuldades para tal empreitada. Com 

isso, buscou-se, inicialmente, responder ao questionamento sobre a possibilidade de uma 

filosofia africana, sabendo da predominância de uma filosofia eurocêntrica. Discordando dessa 

opinião, partimos da afirmação de que, assim como se pode falar de uma filosofia grega, 

igualmente é possível discorrer sobre a filosofia africana.  

  Contudo, para falar de uma filosofia africana, é preciso considerar a realidade onde se 

está inserido, pois, será que o pensar africano é semelhante à lógica do pensar filosófico 

europeu? Podemos dizer que não, uma vez que a filosofia africana apresenta características 

próprias e convenientes à realidade que constitui o povo africano. Nessa indagação, reside uma 

das grandes dificuldades para o reconhecimento de uma filosofia genuinamente africana, visto 

que há uma tendência em enquadrá-la aos padrões ocidentais, tidos como universais, para julgar 

o que é ou não filosofia.  

  Na tentativa de superar essa posição bastante excludente, o filósofo africano Appiah 

(1997) advoga contra essa posição, afirmando que não se trata de em toda atividade intelectual 

africana encontrar um gêmeo ocidental, para somente assim conseguir um reconhecimento a 

partir do que foi feito na Europa ou querer encontrar nos filósofos africanos o mesmo 

movimento feito por Platão, Aristóteles, Kant, Hegel, Deleuze, Marx e tantos outros, mas 

perceber que a natureza dos problemas africanos determina métodos próprios. Vale lembrar que 

não se anula a possibilidade de certa semelhança de alguns problemas africanos aos dos 

europeus, porém, a busca por respostas a esta problemática segue caminhos diferentes e que 

levam em consideração a realidade que os afetam.  

  Nessa mesma perspectiva por uma identidade filosófica africana, geraram-se diversas 

discussões acadêmicas em torno do reconhecimento do pensamento africano: considerá-lo 

como filosofia ou empregar outra denominação a tal pensamento? A respeito dessas indagações, 

percebe-se que filosofia é somente um rótulo de grande destaque no mundo ocidental.  

  Politicamente falando, o termo filosofia precisa ser defendido como uma busca 

descolonizadora do próprio termo e que fora patenteado como sendo exclusivo do Ocidente. 

Ou seja, é uma reivindicação de igualdade, uma vez que, “se quisermos encontrar um lugar para 

filosofia na África, trataremos de começar um senso de equilíbrio quanto a sua importância; 

sou totalmente a favor de conservar meu emprego, mas não ao preço de uma mentira ignóbil” 



124 

 

(APPIAH, 1997, p.138). Em outras palavras, o autor conclui que o pensamento do povo 

africano é intensamente valioso e precisa ser estudado por razões iguais a de qualquer outra 

cultura, e em uma relação dialógica de respeitoso entre iguais, Ocidente e África.  

  Desse modo, a defesa de uma etnofilosofia é uma posição colonialista de ver o povo 

negro africano, colocando o exercício do pensamento africano numa posição de fazer filosofia 

na sobra do Ocidente, para assim poder ser reconhecido como filosofia, isto é, uma posição 

essencialmente comparativa de termos e conceitos, no intuito de legitimar a prática filosófica 

africana, tendo como base o Ocidente.  

  Diante disso, é possível afirmar, com relação ao modo africano de se pensar, que “esse 

sistema não tem que ser “ocidental” nem “tradicional”: pode extrair elementos de ambos e criar 

novos elementos próprios” (APPIAH, 1997, p.139), assim, a filosofia africana poderá 

apresentar conceitos e elementos bastante diferentes e incompatíveis ao sistema ocidental, 

mesmo assim, não deixará de ser filosofia. 

  A pesquisa auxiliou na compreensão de um ensino de filosofia, alicerçado na 

diversidade. Isso significa pensar um ensino que não apresente um modelo único no processo 

da aprendizagem e que leva em consideração não semente temas filosóficos, fora do eixo 

eurocêntrico, mas que considera a realidade como promotora de problemas filosóficos atuais, 

não apenas uma rememoração da história da filosofia.  

  Assumir uma filosofia negro-africana representou, antes de tudo, adotar uma postura 

política de combate ao etnocentrismo racial e epistêmico, que pendura as estruturas e recursos 

pedagógicos, a exemplo do livro didático, que, na sua quase unanimidade, não apresenta 

temáticas além da ‘clássica escola filosófica’. Assim, a experiência em sala de aula, com temas 

africanos, quer estimular uma forma de fazer filosofia, colocando em relevância as diversas 

expressões do pensamento filosófico. 

  A sugestão de um filosofar em afroperspectivismo, focado em temas africanos, foi 

desafiador e gratificante, transcendendo o que está estabelecido, consumado e preconizado na 

história da educação como certo. Com isso, consideramos essa prática de ensino uma ação 

subversiva, pois são estágios de aprendizagem que estão para além do livro didático, das 

diretrizes curriculares e, o mais importante, da transgressão: possibilita pensar problemas 

bastante relevantes e que parecem resolvidos, mas que, de fato, estão apenas camuflados, como 

o preconceito racial, as questões de gênero, igualdade social, dentre outros.  

  Evidente que são problemas que não se apresentam somente na filosofia, mas 

trabalhados a partir da filosofia, “a mais branca dentre todas as áreas das ciências humanas”, 

fornecendo encaminhamentos para escurecer um pouco mais a filosofia e, consequentemente, 



125 

 

incentivar o debate em torno do que é estabelecido por lei sobre o ensino de história da África, 

afrodescendentes e indígenas no campo da filosofia, realizando, desse modo, uma 

descolonização do pensamento. 

  Nessa perspectiva de descolonização, discutir filosofia, através de filósofos como 

Marcien Towa, Magobe Ramose, Asante, Appiah, Renato Noguera, Tiago Dantas, Cheikh 

Diop, Frantz Fanon, Oruka, entre outros, é fazer ecoar vozes sufocadas pelo sistema de 

pensamento eurocêntrico e colocar o estudante em um patamar de diálogo com outras fontes, 

em um processo contínuo de descolonização do pensamento.  

  Nesse momento, vale dizer que colocar a filosofia africana em sala de aula não significa 

abandonar outros sistemas filosóficos, como o europeu, mas se trata de ampliar as 

configurações de diálogo, em vista de um estudo de filosofia que desperte o interesse no 

estudante e no professor pelo conhecimento; e, ao mesmo tempo, conduza o estudante à reflexão 

de que a origem da filosofia não está ligada a um lugar geográfico, político, mas na força da 

dinamicidade do pensamento humano em harmonia com o cosmo e na atitude em querer 

compreendê-lo. 

  Com isso, consideramos bastante proveitosa a aula de filosofia em vista de um filosofar, 

alicerçado em metodologias que auxiliem na produção de possibilidades, que remeta ao novo e 

que parta do problema que os afeta. 

  Desse modo, os resultados obtidos nesta pesquisa levam à reflexão de um ensino de 

filosofia sempre dinâmico e que nunca está pronto, uma vez que a realidade se encontra em 

constante mutação, exigindo que o ensino de filosofia possa alcançar os novos dilemas. 

  Nesses termos, trazer o pensamento filosófico africano, a abordagem afroperspectivista 

em um método de pesquisa participante no exercício da sala de aula, não pretende ser 

pensamento modelar, mas provoca o descolonizar, colocando em questão qualquer pensamento, 

acontecimento, inclusive, o que se apresenta como banal e desconhecido dos demais necessita 

ser problematizado, sobretudo o de que a história da filosofia precisa ser enegrecida. 

 

 

 

 



126 

 

REFERÊNCIAS 

 

APPIAH, Kwame Anthony. Na casa de meu pai: a África na filosofia da cultura. Tradução de 

Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997. 

 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda. História da educação e da pedagogia: geral e Brasil. 3. 

ed. São Paulo: Moderna, 2006. 

 

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade como Crítica do Paradigma Hegemônico Ocidental: 

Introdução a uma Ideia. Ensaios filosóficos, v. XIV, p. 9-18, 2016. 

 

_____. Afrocentricidade: nota sobre uma posição disciplinar. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin 

(Org.). Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 

2009. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Repensando a pesquisa participante. São Paulo: Brasiliense, 

1987. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretária de educação básica: Ciências humanas e suas 

tecnologias. (Orientações Curriculares para o Ensino Médio volume 3); Brasília, DF, 2006. 

 

CABRERA, Julio. O cinema pensa. Rio de Janeiro: Rocco, 2006. 

 

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Tradução de Ingrid 

Müller Xavier. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

 

CHAUI, Marilena. Convite à filosofia. 12. ed. São Paulo: Ática, 2002. 

 

DANTAS, Luis Thiago Freire. Filosofia desde África: Perspectivas descoloniais. 2018. Tese 

(Doutorado em Filosofia) – Universidade Federal do Paraná, Curitiba. 

_____. A invisibilidade da filosofia africana no discurso acadêmico brasileiro. Educação e 

Filosofia, v. 30, n. 59, p. 405-424, 2016. 

 

_____.; SILVA, Roberto Jardim da. O estatuto ontológico e epistemológico africano em Towa 

e Obenga. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), v. 8, 

n. 20, p. 39-56, 2016. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é filosofia? Tradução de Bento Prado Jr. e 

Alberto Alonso. São Paulo: Munoz. 34, 2010. 

 

DEMO, Pedro. Metodologia da Investigação em Educação. Curitiba: IBPEX, 2005. 

 

DIOP, Cheikh Anta. A origem dos antigos egípcios. IN: MOKHTAR, G. (Org). História Geral 

da África: A África antiga. 2. ed. São Paulo: Ática/ UNESCO, 2010, p. 1-36. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFBA, 2008. 

 



127 

 

_____. Os condenados da terra. Tradução de José Laurênio de Melo. Rio de Janeiro: 

Civilização brasileira, 1968. 

 

FREITAS, E. Pan-africanismo. Geledés, 2009. Disponível em: 

<https://www.geledes.org.br/pan-africanismo/>. Acesso em: 07 abr. 2019. 

 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução de Adelaine La 

Guardia Resende et all. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

 

HEGEL, G.W. Friedrich. Filosofia da História. Brasília: Editora da UnB, 1999. 

 

HEIDEGGER, Martin. O que é isto, a filosofia?: Identidade e diferença. Tradução de Ernildo 

Stein. Petrópolis: Vozes; São Paulo: Livraria das Cidades, 2006.  

 

JANZ, B. A filosofia como se o lugar importasse: a situação da filosofia africana. In. CAREL, 

H.; GAMEZ, D. (Org) Filosofia contemporânea em ação. Tradução de Fernando José R. da 

Rocha. Porto Alegre: Artmed, 2008. 

 

JESUS, Rodrigo Marcos; NEGRI, Edson; CANDIDO, Juarid. Filosofia e consciência negra: 

desconstruindo o racismo. Cuiabá: PIBID Filosofia UFMT, s/d, 2016?. 

 

KANT, Immanuel. Observações sobre o belo e o sublime. Ensaio sobre as demências mentais. 

Tradução de Vinícius de Figueiredo. São Paulo: Papirus, 1993.  

 

KAPHAGAWANI, Didier N; MALHERBE, Jeanette G. African epistemology. In: COETZEE, 

Peter H.; ROUX, Abraham P. J. (eds). The African Philosophy Reader. Tradução para o uso 

didático por Marcos Rodrigues. New York: Routledge, 2002, p. 219-229. 

  

KIRIKOU et la Sorcière. Direção: Michel Ocelot: Produção: ArtMann: França, 1998. 

Disponível em < https://www.youtube.com/watch?v=ln-ATqalKDY>. Acesso em 20 de out 

2018.  

 

LOPES, Marcos Carvalho. Placide Tempels. Disponível em: 

<https://filosofiapop.com.br/texto/a-ontologia-bantu-trecho-da-filosofia-bantu-de-placide-

tempels/#_ftn1>. Acesso em: 01 ago. 2018.  

 

LUZ, Natalia da. Ubuntu: a filosofia africana que nutre o conceito de humanidade em sua 

essência. set. 2014. Disponível em: <http://www.pordentrodaafrica.com/cultura/ubuntu-

filosofia-africana-que-nutre-o-conceito-de-humanidade-em-sua-essencia>. Acesso em 10 de 

set. 2018. (Adaptado). 

 

MACHADO, Adilbênia Freire. Filosofia africana para descolonizar olhares: perspectivas para 

o ensino das relações étnico-raciais. Revista de Educação, Ciência e Tecnologia, v. 3, n. 1, 

2014. 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Tradução de Marta Lança. Lisboa: Antígona 

Editores Refratários, 2015. 

MONTOYA, Fernando Susaeta. Introducción a la filosofía africana: Un pensamiento desde 

el cogito de la supervivencia. Santa Cruz de la Tenerife: Ediciones Idea, 2010 

https://www.geledes.org.br/pan-africanismo/
https://www.youtube.com/watch?v=ln-ATqalKDY
http://www.pordentrodaafrica.com/cultura/ubuntu-filosofia-africana-que-nutre-o-conceito-de-humanidade-em-sua-essencia
http://www.pordentrodaafrica.com/cultura/ubuntu-filosofia-africana-que-nutre-o-conceito-de-humanidade-em-sua-essencia


128 

 

MORA, José Ferrater. Dicionário de Filosofia: (q-z). Tradução de Maria Stela Gonçalves. 2. 

ed. São Paulo; Loyola, 2004. 

 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. A modernidade vista desde o sul: perspectivas a partir 

das investigações acerca da colonialidade. Padê: Estudos em filosofia, raça, gênero e direitos 

humanos. Brasília. v. 1, n. 1/2, p. 1-19, 2009. 

 

NOGUERA, Renato. Mulheres e deusas: como as divindades e os mitos femininos formaram 

a mulher atual. Rio de Janeiro: HarperCollins; Edição do Kindle. 2017. (Sem paginação) 

 

_____. O Ensino de Filosofia e a lei 10.639. Rio de Janeiro: Pallas; Biblioteca Nacional, 2014. 

 

OLIVEIRA, Jane Raquel Silva; QUEIROZ, Salete Linhares. Construção participativa do 

material didático “Comunicação e linguagem científica: guia para estudantes de Química”. 

Revista Electrónica de Enseñanza de las Ciencias, v. 6, n. 3, p. 673-690, 2007. 

 

ORUKA, H. Odera. Quatro tendências da atual Filosofia Africana. Tradução para uso didático 

de ORUKA, H. Odera. Four trends in current African philosophy. In: COETZEE, Peter H.; 

ROUX, Abraham P.J. (eds). The African Philosophy Reader. New York: Routledge, 2002. p. 

120-124. 

 

PIMENTEL, Ijaelson Clidório; SILVA, Antonio Gomes da. Filosofia para além do 

eurocentrismo: uma abordagem em afroperspectivismo no ensino de filosofia. Problemata, V. 

10. n. 1. 2019. 

 

RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio. 

Campinas: Autores Associados, 2009. 

 

RAMOSE, Mogobe. Sobre a Legitimidade e o Estudo da Filosofia Africana. Ensaios 

Filosóficos, Volume IV – Outubro / 2011. 

 

_____. A filosofia do ubuntu e ubuntu como uma filosofia. The African Philosophy Reader. 

Tradução para uso didático por Arnaldo Vasconcellos. v. 2, 2003, p. 230-238, 

 

_____. African Philosophy through Ubuntu. Harare: Mond Books, 1999, p. 49-66. Tradução 

para uso didático por Arnaldo Vasconcellos. 
 

RONDA, Elisa Castel. Gran Diccionario de Mitología Egipcia. 2004. Disponível em: 

http://amigosdelantiguoegipto.com/?page_id=368. Acesso em: 18 set. 2018. 

 

SILVA, Luciano da.; BATISTA, Tarciano Silva; SOARES, Alexandre. A filosofia africana nos 

livros didáticos de filosofia. Problemata-Revista Internacional de Filosofia, v. 9, n. 4, p. 36-

49, 2018. 

 

SILVA, Maria Ozanira da. Refletindo a pesquisa participante. 2. ed. São Paulo: Cortez, 1991. 

 

SILVA, R. J. Marcien towa, da crítica à negritude senghoriana à possibilidade da filosofia 

africana. In: ANAIS DO COPENE SUL, 201. Campinas; 2015. Disponível em: 

<https://proceedings.science/copene-sul/trabalhos/marcien-towa-da-critica-a-negritude-

senghoriana-a-possibilidade-da-filosofia-africana?lang=pt-br> Acesso em: 30 jun. 2018. 

http://amigosdelantiguoegipto.com/?page_id=368


129 

 

 

SOUSA, Andreia Lisboa de. A saga de um herói: entre o espinho da dor e o poder do amor. In: 

SOUZA, Edileuza Penha de. (Org.) Negritude, cinema e educação: caminhos para 

interpretação da lei 10.639/2003. 2. ed. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2011. 

 

TEMPLES, Placid. La Philosophie Bantoue. Paris: Elisabethvile, 1945. 

 

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. São Paulo: Cortez, 1986. 

 

TOWA, Marcien. A ideia de uma filosofia negro-africana. Tradução de Roberto Jardim da 

Silva. Belo horizonte: Nandyala; Curitiba: 2015: NEAB-UFPR.  

 

WIREDU, Kwasi. As religiões africanas desde um ponto de vista filosófico. Tradução para uso 

didático de WIREDU, Kwasi. African Religions from a Philosophical Point of View In: 

TALIAFERRO, Charles; DRAPER, Paul; QUINN, Philip L. (eds.). A Companion to 

Philosophy of Religion. Second Edition. Malden; Oxford; West Sussex: Blackwell, 2010, p. 

34-43, por Lana Ellen T. de Sousa. Revisão de Wanderson Flor do Nascimento. 

 



130 

 

APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO  

 

 



131 

 

 



132 

 

APÊNDICE B – TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIMENTO - 

TALE 

 

 



133 

 

 



134 

 

APÊNDICE C – QUESTIONÁRIO SOBRE AS IMPRESSÕES DO ESTUDO DE 

FILOSOFIA NA ESCOLA CIDADÃ INTEGRAL SEVERINO CABRAL 

 

 
 



135 

 

 
 

 

 

 



136 

 

 
 

 



137 

 

ANEXO A – TERMO DE ANUÊNCIA INSTITUCIONAL 

 
 

 



138 

 

ANEXO B – PARECER DE APROVAÇÃO DO COMITÊ DE ÉTICA 

 
 

 

 

 

 

 



139 

 

 
 

 

 

 

 

 



140 

 

 



141 

 

ANEXO C – CAPA E FICHA TÉCNICA DO FILME KIRIKU E A FEITICEIRA 

TRABALHADO COM O 1º ANO 

 
 

 
FONTE: Foto feita pelo próprio pesquisador da capa do DVD. 

 

 



142 

 

ANEXO D – TEXTO TRABALHADO COM O 2º ANO SOBRE UBUNTU  

 
 

 



143 

 

 
 



144 

 

ANEXO E – AMOSTRAGEM DE ALGUNS BILHETES FILOSÓFICOS 1º ANO 

MÉDIO 

 

 
 



145 

 

 
 

 

 

 

 

 



146 

 

 
  

 

 

 



147 

 

 
 

 

 

 



148 

 

 
 

 

 

 



149 

 

 
 

 



150 

 

ANEXO D – AMOSTRAGEM DE ALGUMAS CARTAS ARGUMENTATIVAS 2º 

ANO 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



151 

 

 
 



152 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



154 

 

 
 

 

 

 



155 

 

 
 
 



156 

 

 


