
  

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO ESPÍRITO SANTO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E NATURAIS 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 
 
 

 
Jair Fortunato Dias Júnior 

 
 
 
 
 

O ENSINO DE FILOSOFIA, DESDE UMA PESPECTIVA LATINO- 

AMERICANA, NA DESCONSTRUÇÃO DO “MITO DA 

DEMOCRACIA RACIAL”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Vitória 2019 



 
 
 

Jair Fortunato Dias Júnior 

 
 
 
 
 
 
 

 
O ENSINO DE FILOSOFIA, DESDE UMA PESPECTIVA LATINO- 

AMERICANA, NA DESCONSTRUÇÃO DO MITO DA 

DEMOCRACIA RACIAL. 

 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação de Filosofia (PROF-FILO) da 

Universidade Federal do Espírito Santo, como 

requisito parcial para a obtenção de título de 

Mestre em Ensino de Filosofia. 

Orientador: Professor Dr. Mauricio Abdalla 

Guerrieri. 

 
 
 
 
 

Vitória 2015 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



AGRADECIMENTOS 
 



AGRADECIMENTOS 

 
 

 
Inicio estas linhas agradecendo à Ordem Religiosa do Clérigos Regulares 

Pobres da Mãe de Deus das Escolas Pías (Padres Escolápios), na pessoa do 

Padre José Carlos Fernandez Jorajúria Sch.P, que durante muitos anos me 

instruiu no campo da filosofia e da educação para a liberdade do ser humano, 

despertando em mim o labor de educar e cooperar com a verdade. 

 
 

Agradeço aos meus pais, Senhor Jair Fortunato Dias e Senhora Maria do 

Rosário Dias, e à minha sobrinha, Thauane Moreira Dias, que juntos criaram, 

dentro de nosso lar, um ambiente propício para que as reflexões, presentes 

neste trabalho, pudessem ser geradas e redigidas no papel. 

 
 

Aos meus alunos do Centro Interescolar, e à minha companheira de sala de aula 

professora Laryssa Monteiro, também deixo meus agradecimentos. Foram três 

anos (2017, 2018 e 2019) contribuindo para que este trabalho pudesse ser 

construído. 

 
 

Para finalizar agradeço ao núcleo do Programa de Mestrado Profissional em 

Filosofia – PROF-FILO da Universidade Federal do Espirito Santo – UFES, na 

pessoa do meu orientador Prof.º Dr. Mauricio Abdalla Guerrieri, pela 

oportunidade dada a este estudante. 

. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[...] não pode haver política democrática 

sem esperança assim como não pode 

haver educadores sem esperança, assim 

como não pode haver estudantes curiosos 

ou questionamento da cultura sem 

esperança, (FREIRE, 2009, p. 17). 



RESUMO 
 

 
 
 
 

Em consonância com a lei 10639/2003, que preza pela promoção da igualdade 

racial dentro do ambiente escolar, e do pensamento filosófico, a partir do 

horizonte da filosofia da libertação de Enrique Dussel, buscamos, neste trabalho, 

levar o pensamento filosófico, desde esta perspectiva da libertação, para dentro 

das salas de aula com o intuito de promover a igualdade racial e iniciar um 

processo de desconstrução do “mito da democracia racial”. Os três primeiros 

capítulos compõem a parte teórica. No primeiro, procuramos definir Filosofia 

como uma busca profunda pelo conhecimento das coisas a partir de cinco 

características básicas: a totalidade/destotalização; a aproximação; a 

exterioridade; a alteridade; e por último a libertação; para isso, usamos o 

pensamento de autores como Roberto Gomes e Enrique Dussel. Adentramos o 

segundo capítulo mostrando o diálogo existente entre Filosofia e Ensino, ambos 

buscando a libertação completa do sujeito e não apenas uma instrução a respeito 

do conhecimento acumulada ao longo dos anos. No terceiro capítulo 

explanamos, já que o trabalho se trata da promoção da igualdade racial, sobre a 

necessidade de medidas reparadoras à raça negra brasileira; e para isso fizemos 

um percurso histórico que culmina com a situação atual do negro no Brasil. 

Também neste capítulo buscamos definir o que é o “mito da democracia racial”. 

Nos dois últimos capítulos narramos a implementação de atividades didáticas, 

desenvolvidas no Centro Interescolar Doutor Raimundo Soares de Albergaria 

Filho, no município mineiro de Governador Valadares, que busca desconstruir o 

“mito da democracia racial” a partir das aulas de Filosofia. Iniciamos relatando 

uma síntese do projeto de intervenção e logo descrevemos onde e como ele 

ocorreu. Os resultados e as considerações finais, bem como os anexos com 

fotos e trabalhos, estão na parte final deste trabalho. 

 
 

Palavras Chave – Filosofia; Educação; Libertação; Ideologia; Escola 



RESUMEN 
 

 

En línea con la Ley 10639/2003, que busca la promoción de la igualdad racial en 

las escuelas y el pensamiento filosófico, desde el horizonte de la filosofía de la 

liberación de Enrique Dussel, buscamos en este trabajo, llevar el pensamento 

filosófico, desde una perspectiva de liberación, a las classes de filosofia para 

promover la igualdad racial e iniciar un proceso de deconstrucción del "mito de 

la democracia racial". Los primeros tres capítulos conforman nuestra parte 

teórica. En el primero buscamos definir la filosofía como una búsqueda profunda 

del conocimiento de las cosas a partir de cinco características básicas: 

totalidad/desotalización; la exterioridade; la alteridad y finalmente la liberación; 

Para esto, usamos el pensamiento de autores como Roberto Gomes y Enrique 

Dussel. Entramos en el segundo capítulo que muestra el diálogo entre Filosofía 

y Enseñanza, ambos buscando la liberación completa del ser humano y no solo 

una instrucción sobre el conocimiento acumulado a lo largo de los años. En el 

tercer capítulo explicamos, dado que el trabajo trata sobre la promoción de la 

igualdad racial, sobre la necesidad de medidas reparadoras para la raza negra 

brasileña; y para esto hacemos un camino histórico que culmina con la situación 

actual de los negros en Brasil. También en estos capítulos buscamos definir que 

es el "mito de la democracia racial". En los últimos dos capítulos narramos la 

implementación de actividades didácticas, desarrolladas en el Centro 

Interescolar Dr. Raimundo Soares de Albergaria Filho, en el municipio mineiro de 

Governador Valadares, que busca deconstruir el "mito de la democracia racial 

racial" en las clases de Filosofía. Comenzamos informando una síntesis del 

proyecto de intervención y luego describimos dónde y cómo ocurrió. Los 

resultados y las consideraciones finales, así como los archivos adjuntos de fotos 

y trabajos, se encuentran en la parte final de este documento. 

 
 

Palabras clave: Filosofía. Educación. Liberación. Ideología. Escuela. 



 

ABSTRACT 

 
In line with law 10639/2003, which seeks the promotion of racial equality among 

them and philosophical thinking, from the horizon of the liberation philosophy of 

Enrique Dussel, we seek in this work, to take philosophical thought, from a 

perspective. of liberation, to classes to promote racial equality and to initiate a 

process of building the "myth of racial equality". The first three chapters conform 

to our theoretical part. In the first we seek to define philosophy as a profound 

search for the knowledge of things from five basic characteristics: totality / 

decentralization; the exteriority; alterity and finally liberation; For this, we use the 

thought of authors such as Roberto Gomes and Enrique Dussel. We enter the 

second chapter that changes the dialogue between philosophy and teaching, both 

seeking complete liberation of the human being and on the ground an instruction 

on the accumulated knowledge over the years. In the third chapter we explain, 

since the work deals with the promotion of racial equality, the need for remedial 

measures for the Brazilian black reason; And for this we have hacked a historical 

path that culminates in the current situation of blacks in Brazil. Also in these 

chapters we seek to define what is the "myth of racial democracy". In the last of 

the chapters we narrate the implementation of didactic activities, developed in the 

Inter-School Center Dr. Raimundo Soares de Albergaria Filho, in the municipality 

of Minas Gerais of Governador Valadares, which seeks to build the "myth of racial 

equality" of them. Philosophy classes. We begin by informing a synthesis of the 

intervention and the project describing where and how it occurred. The results 

and final considerations, as well as the accompanying photo files and works, are 

included in the final part of this document. 

 
 

Keywords: Philosophy; Education; Liberation; Ideology; School. 



 

LISTAS DE GRÁFICOS 

 
 

 
Gráfico 1 – Taxa de escolarização liquida por cor. 

 
Gráfico 2 – Assassinatos de jovens no Brasil. 

 
Gráfico 3 – Proporção de Trabalhadores domésticos entre mulheres por raça. 



LISTA DE TABELAS 
 

 
 
 
 

Tabela 1 - Você é a favor das cotas raciais em universidades públicas? 

 
Tabela 2– Comparação dos alunos: resposta da tabela 1 com a autodeclaração 

racial. 

Tabela 3 – Relação raça-bairro. 

 
Tabela 4 – Resposta final. 



LISTA DE SIGLAS 
 

 
 
 
 

CBC – Currículo Base Comum. 

 
CNTE – Confederação Nacional dos Trabalhadores em educação. 

 
INTER - Centro Interescolar Doutor Raimundo Soares de Albergaria Filho. 

 
PANAFEM – Pacto Nacional pelo Fortalecimento do Ensino Médio. 

 
PCN – Parâmetros Curriculares Nacional. 

 
PNLD - Plano Nacional do Livro Didático. 

 
PROF-FILO – Mestrado Profissional em rede em Filosofia. 

 
SER – Superintendência Regional de Ensino. 

 
UFES – Universidade Federal do Espirito Santo. 

 
UFJF-GV – Universidade Federal de Juiz de Fora Campus Governador 

Valadares. 

UFVM – Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri. 



SUMÁRIO 
 

 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 11 

CAPÍTULO I : O QUE É FILOSOFIA?......................................................................... 15 

1.1 Filosofia 18 

1.1.1 Totalidade ..................................................................................................... 20 

1.1.2 Proximidade ................................................................................................... 24 

1.1.3 Exterioridade ................................................................................................. 27 

1.1.4 Alteridade ...................................................................................................... 29 

1.1.5 Libertação ...................................................................................................... 31 

CAPÍTULO II : DIÁLOGO ENTRE ENSINO E APRENDISAGEM DE FILOSOFIA ..... 37 

2.1 Ensino e ideologia ............................................................................................ 37 

2.2 Ensino, Filosofia e ideologia ........................................................................... 41 

CAPÍTULO III : RELAÇÕES RACIAIS ........................................................................... 43 

CAPÍTULO IV : INTERVENÇÃO ................................................................................. 59 

4.1 A Escola 60 

4.2 Projeto 63 

4.3 Instigação ao debate ........................................................................................ 67 

4.4 Meritocracia a partir de dinâmicas .................................................................. 76 

4.5 Textos para filosofar ........................................................................................ 84 

CONCLUSÃO ............................................................................................................. 86 

ANEXO I – IMAGENS DAS ATIVIDADES ................................................................... 97 

ANEXO II - TRECHOS DE ENRIQUE DUSSEL ........................................................ 113 



11 
 

 
 
 

INTRODUÇÃO 

 

 
Neste trabalho relatamos a implementação do projeto que buscou, a partir das 

aulas do conteúdo curricular de Filosofia, problematizar e desconstruir o que 

chamamos de “mito da democracia racial”. Tal projeto tem como pronto de 

partida a promoção da igualdade racial na escola nos moldes expressos na lei 

federal 10.639/2003 e das políticas de ensino, do estado de Minas Gerais, a partir 

da campanha AfroConciência1. Também, nas linhas que seguem, como uma 

justificativa para a implementação deste trabalho, exporemos o conceito de 

Filosofia com o qual trabalhamos bem como sua direta relação com o tema deste 

trabalho e com o nossa proposta de intervenção. 

 
 

Em uma perspectiva generalista, vemos ensino de Filosofia, dentro de boa parte 

das escolas públicas de nosso país, seguindo uma cronologia histórica 

conceitual, que trata quase que exclusivamente do pensamento filosófico 

sistematizada dentro do continente europeu. É dizer, o conceito que temos é 

aquele criado e justificado a partir de países da Europa e dos Estados Unidos. 

Essa tradição fica clara ao observarmos os livros didáticos colocados à 

disposição pelo MEC para as escolas de Ensino Médio em todo o país, 

principalmente nas últimas duas edições do Plano Nacional do Livro Didático 

(PNLD). Não queremos dizer que a Filosofia europeia/estadunidense não tenha 

que ser tratada dentro de nossas escolas ou seu conhecimento não traga 

grandes contribuições e justificativas para a humanidade e sua história, muito 

pelo contrário. O que queremos dizer é que a Filosofia não nega ou excluir os 

conhecimentos advindo dessas regiões na construção do pensamento crítico 

ocidental, e ora das alienações que justificam o status quo da sociedade. Mas 

que o conceito que utilizamos, para definir o termo Filosofia, não abarca essa 

 
 

1 Campanha criada pelo governo de Minas Gerais no ano de 2015, na administração de 
Fernando Pimentel (PT). Encerrada em 2018, até o mês de março de 2019 não havia previsão 
de retomada ou de criação de projeto com o mesmo foco pelo atual governo de Romeu Zema 
(NOVO). 



12 
 

 
 

 

metodologia que busca, a partir de conhecimentos sistematizados, justificar a 

opressão do centro sobre a periferia. Muito pelo contrário; a partir do pensamento 

gerado em nossa terra, na América-Latina, na Filosofia da Libertação, na ideia 

de que Filosofia é o suspiro do pobre, é que nos alicerçamos para justificar nossa 

definição do conceito, e a partir daí pensamos em um ensino de Filosofia. 

 
 

Ao longo dos anos, no Brasil, fomos reproduzindo um Filosofia que totaliza o ser 

humano a partir do ethos europeu/estadunidense (DUSSEL, 2011). Isso 

contribuiu para que a existência das particularidades dos indivíduos, dos povos, 

das culturas populares, fossem negadas, perpetuado assim o 

europeu/estadunidense como únicos seres que são neste mundo; e isso nega 

toda a diversidade presente no cosmo. 

 
 

Ao negar essa multiplicidade, essa gama de característica diferentes entre os 

seres humanos, ao deixar de defender o diferente e buscar manter o status quo 

vigente, a Filosofia deixa de ser crítica e torna-se uma ideologia. O opressor, 

agora justificado em raciocínios lógicos filosóficos, torna-se cada vez mais o 

centro do mundo; e ao oprimido lhe resta a busca por assemelhar-se ao ser do 

centro. Ao afirmar o centro como ser, a periferia nega sua própria existência 

(GOMES, 2001). 

 
 

Filosofar é refletir, repensar sobre a própria existência, é buscar o ser que está 

por detrás de todas as máscaras ideológicas construídas ao longo de nossa 

história. Quando refletimos a respeito do ser do brasileiro, somos lançados a 

pensar a respeito da constituição étnica deste povo que teve origem a partir de 

uma grande miscigenação; ou seja, para compreendermos o brasileiro, e a partir 

daí podermos sistematizar o pensamento a partir de uma perspectiva brasileira, 

pensar uma Filosofia que retrate como nosso povo vê e propõe mudanças para 



13 
 

 
 

 

o mundo, é preciso compreender a constituição étnica deste povo e todas as 

implicações históricas que isso trouxe para nossa sociedade (RIBEIRO, 2016). 

 
 

Neste trabalho nos atentaremos à questão racial do negro e seu entrelaçamento 

com a Filosofia/ideologia vigente em nossas escolas, pois o espaço escolar é um 

lugar de construção do ser social: 

A escola é um lugar privilegiado para a discussão sobre a questão racial, 

já que ela representa o principal espaço de socialização de jovens e 

crianças no Brasil. Muitos contestam essa possibilidade porque ainda 

não veem a escola como um espaço para a educação humana, mas 

apenas como um lugar de formação para o mercado de trabalho e/ou de 

preparação para a universidade. Nós acreditamos que a escola é tanto 

um lugar de produção e reprodução das desigualdades sociais, mas 

cremos também na possibilidade de uma educação emancipatória, 

transformadora e não alienante, tal como a proposta por Paulo Freire em 

sua vasta bibliografia, e é sob tal perspectiva que pensamos a educação 

antirracista. (GOMES 2016, p.80). 

 
 

 
Ademais, há que se afirmar o caráter pedagógico do nosso conceito de Filosofia 

que busca levar o indivíduo, desde um pensamento ingênuo tomado pelos 

“achismos” da vida corriqueira e alienada, a um pensamento crítico que culmina 

na libertação das amarras da ideologia impostas pelas classes dominantes. 

 
 

Aliado a um pensamento pedagógico libertador, e a práticas pedagógicas que 

exercitam a autonomia e liberdade do sujeito, cujo um dos principais expoentes 

no Brasil foi o professor Paulo Freire, levamos, ao longo dos anos 2018 e 2019 

o debate racial para a escola. Através de dinâmicas e atividades, na linha de uma 

Filosofia conceituada dentro do pensamento do filósofo latino-americano Enrique 

Dussel, possibilitamos aos alunos uma interpretação mais profunda de si 

mesmos, dos espaços que ocupam no mundo e das realidades constitutivas do 

povo brasileiro. Esse olhar para nós mesmos desde a nossa própria realidade, 



14 
 

 
 

 

proposto por Dussel, e inserida por nós dentro das aulas de Filosofia, levaram 

nossos alunos a refletirem sobre os danos e privilégios que suas histórias, e o 

ambiente em que foram criados, deixaram marcados em suas vidas. Assim, os 

adolescentes puderam perceberam que as oportunidades não são dadas de 

maneira igual a todas as pessoas. Cada um hoje ocupa um lugar social definido 

pela sua própria trajetória de oportunidades. Não somos iguais, as oportunidades 

não foram dadas de maneira igual, e um dos grupos mais vulneráveis a isso foi 

a população negra. 



15 
 

 
 

 

CAPÍTULO I : O QUE É FILOSOFIA? 

 

 
É comum aos professores de Filosofia do nível médio definir, principalmente para 

aqueles alunos que estão sendo iniciado na disciplina, o que se entende por 

Filosofia. Porém, mesmo com cerca de dois mil e quinhentos anos de história 

não podemos afirmar que exista uma definição pronta e acabada a respeito do 

conceito. E, convenhamos, se a Filosofia já tivesse dado uma resposta exata 

para a questão, ela deixaria de ser Filosofia, pois uma das suas principais 

características é a constate busca pelo conhecimento. Caso ela chegue ao 

conhecimento verdadeiro, pronto e acabado, ela perde a sua razão de ser, ou 

seja, deixa de ser Filosofia. Graças a essa busca constante vamos, ao longo da 

história, encontrar diversas abordagens que buscam nos aproximar do conceito. 

Marilena Chauí, em seu livro Convite à Filosofia, relata a existência de diversas 

concepções para o dito termo e que, em alguns casos, podem ser contraditórias 

entre si. 

Quando começamos a estudar Filosofia, somos levados a buscar o que 

ela é. Nossa primeira surpresa surge ao descobrirmos que não há 

apenas una definição da Filosofia, mas várias. A segunda surpresa vem 

ao percebermos que, além de várias, as definições parecem contradizer- 

se. (CHAUÍ, 2000, p. 14). 

 
 

 
Assim, ao longo da história cada filósofo, ou escola filosófica, vai tecendo e 

justificando o conceito que mais se aproxima à realidade que ele está vivendo. É 

importante termos isso em conta, para compreendermos que as reflexões 

filosóficas de um determinado autor estão assentadas em sua própria visão de 

mundo, e são alimentadas pelas influências históricas e geográficas de sua 

própria época. A Filosofia "[...] admite as mais variadas concepções no que 

respeita ao seu conteúdo e função". (HEGEL, 1974, p. 34), por isso todas as 

justificativas podem ser válidas, contando que estejam bem fundamentadas. 



16 
 

 
 

 

Os PCNs, no que tange à disciplina de Filosofia no Ensino Médio, deixa bem 

explicito a possibilidade de variação do termo Filosofia; e que sua validade 

dependerá dos argumentos que a justifiquem. 

[...] Em suma, a resposta que cada professor de Filosofia do Ensino 

Médio dá à pergunta "que é Filosofia?" Decorre, naturalmente, da opção 

por um modo determinado de filosofar que ele considere justificado. 

Aliás, é fundamental para esta proposta que ele tenha feito sua escolha 

categorial e axiológica, a partir da qual lê e entende o mundo, pensa e 

ensina. (MEC, 1999, p. 331). 

 
 
 

Já no Dicionário Básico de Filosofia, escrito por Hilton Japiassú e Danilo 

Marcondes, e que foi enviado pelo MEC para as escolas de Ensino Médio no ano 

de 2008, a definição de filosofia vem as seguinte forma: 

É difícil dar-se uma definição genérica de filosofia, já que esta varia não 

só quanto a cada filósofo ou corrente filosófica, mas também em 

relação histórico. Atribui-se a Pitágoras a distinção entre a o saber, e a 

philosophia, que seria a "amizade ao saber", a busca do saber. Com 

isso se estabeleceu, já desde sua origem, uma diferença de natureza 

entre a ciência, enquanto saber específico, conhecimento sobre um 

domínio do real, e a filosofia que teria um caráter mais geral, mais 

abstrato, mais reflexivo, no sentido da busca dos princípios que tornam 

possível o próprio saber. No entanto, no desenvolvimento da tradição 

filosófica "filosofia" foi frequentemente usado para designar a totalidade 

do saber, a ciência em geral, sendo a metafísica a ciência dos primeiros 

princípios, estabelecendo os fundamentos dos demais saberes. O 

período medieval foi marcado pelas sucessivas tentativas de 

conciliação entre razão e fé, entre a filosofia e os dogmas da religião 

revelada, passando a filosofia a ser considerada theologiae, a serva da 

teologia, na medida em que fornecia as bases racionais e 

argumentativas para a construção um sistema teológico, sem, contudo, 

poder questionar a própria fé. O pensamento moderno recupera o 

sentido da filosofia como investigação dos primeiros princípios, tendo, 

portanto, um papel de fundamento da ciência e de justificação da ação 

humana. A f mente a partir do Iluminismo, vai atribuir à filosofia 

exatamente esse papel de investigação de pressupostos, de 



17 
 

 
 

 
consciência de limites, de crítica da ciência e da cultura. Pode-se supor 

que essa concepção, mais contemporâneo tem raízes no ceticismo, 

que, ao duvidar da possibilidade da ciência e do conhecimento, atribuiu 

à filosofia um papel quase que exclusivamente questionados. Na 

filosofia contemporânea, encontramos assim, ainda que em diferentes 

correntes e perspectivas, como investigação crítica, situando nível 

essencialmente distinto do da ciência, embora intimamente relacionado 

a esta, já que descobertas científicas muitas vezes suscitam questões 

e reflexões filosóficas e frequentemente problematizam teorias 

científicas. Essa relação reflexiva entre a filosofia e os outros campos 

do saber fica clara, sobretudo, nas chamadas "filosofia de": filosofia da 

ciência, filosofia da arte, filosofia da história, filosofia da educação, f 

matemática, filosofia do direito etc. (JAPIASSÚ e MRCONDES, 2008, p. 108). 

 
 

 
Neste trabalho usamos o conceito de Filosofia do pensador Enrique Dussel que 

nos leva a compreender a Filosofia como uma busca pelo conhecimento 

profundo das coisas a partir do olhar do próprio oprimido. O pensador argentino- 

mexicano, a partir de suas próprias vivencias em vários países da América 

Latina, principalmente no momento onde vários deles passavam por crises 

econômicas, humanitárias e sócias, nos ínsita a pensar o mundo desde a 

periferia da América: 

[...] como uma forma de leitura filosófica que permite a inserção da 

América Latina na produção dos saberes, pois concentra suas 

problematizações no campo das necessidades locais e nas soluções 

que atendem às agendas apresentadas pela América Latina. A gênese 

da Filosofia da Libertação, ainda segundo o autor, é a crítica 

permanente ao conceito ontológico de domínio e ao próprio mito da 

modernidade, que resultam em uma aparente totalidade imposta pela 

visão dos países do Norte, sem considerar as realidades dos países 

colonizados. Trata-se de uma filosofia radical, pois não se contenta com 

a superficialidade de dados provenientes do sistema vigente e propõe 

uma maneira de olhar intencional e orbitado na própria América Latina. 

(CARRIERI; COUTO, acesso em 28 de Outubro de 2019). 



18 
 

 
 

 

Portanto, neste primeiro capítulo buscamos conceituar o que compreendermos 

por Filosofia e, dentro da nossa própria visão de mundo e influências históricas 

e geográficas, fundamentar e embasar o conceito que adotamos. Não caberá a 

nós, neste trabalho, refutar ou negar tantas outras teorias e propostas de se 

conceituar o termo, mas de justificar os motivos pelos quais assumimos nossa 

posição. 

 
 

1.1 Filosofia 

 
 

 
Tradicionalmente dizemos que a Filosofia nasce na Grécia Antiga, como 

costumamos dizer, a partir da busca por compreender o mundo de uma forma 

mais lógica e racional. Ela surge da necessidades de Mileto, uma colônia grega 

na Ásia Menor, questionar a ordem vigente naquele momento. Uma colônia que 

começa a se reconhecer como colônia, como povo excluído do centro das 

decisões políticas, econômicas e religiosas da época, e a partir disso inicia seu 

processo de libertação, implementado sua própria maneira de conceber o mundo 

(CASERTANO, 2003). Um mundo agora visto da periferia. 

 
 

Periferia, este é o nosso ponto de partida para justificar nosso conceito de 

Filosofia. É nela que encontramos o material inicial para nossas reflexões 

filosóficas. É lá, no canto mais afastado do mundo, às margem do poder 

econômico e político que estão os autores que nos inspiram, e que nos fornecem 

material para nossa justificativa. O argentino-mexicano Enrique Dussel, e sua 

história de perseguição, é a fonte maior de onde nos inspiramos; mas outros 

teóricos da libertação, como Roberto Gomes, Roque Zimmermann e Paulo 

Freire, também dão robustez à nossa conceituação do termo Filosofia. 

 
 

Ao iniciar nossa conceituação, partimos da ideia de que Filosofia é uma 



19 
 

 
 

 

constante busca pelo conhecimento. Essa busca é profunda e não pode deixar 

passar nenhum aspecto ao longo do percurso, a fim de se aproximar ao máximo 

do conceito. Mas ela não é uma busca vaga, ela sempre parte de uma 

inquietação, de um problema que necessita de uma resposta urgente. A 

inquietação é algo que acontece em um lugar, é provocada por alguma situação 

que, de uma maneira ou outra, afeta a realidade de um sujeito histórico/cultural. 

Para conter essa inquietação é necessário uma resposta ao problema, e como a 

inquietação parte de um momento histórico/geográfico concreto é preciso que 

esta resposta a ela seja dada a partir desse mesmo contexto. É na periferia que 

a Filosofia nasce. É na periferia porque é ali que o oprimido não tem nenhuma 

outra forma de iniciar seu processo de libertação senão a partir da observação e 

compreensão de sua própria realidade. 

A filosofia não pensa a filosofia, quando realmente é filosofia e não 

sofística ou ideologia. Não pensa textos filosóficos, e se deve fazê-lo é 

só como propedêutica pedagógica para instrumentar-se com categorias 

interpretativas. A filosofia penso o não-filosófico: a realidade. Mas porque 

é reflexão sobre sua própria realidade, parte do que já é, de seu próprio 

mundo, de seu sistema, de sua espacialidade. (DUSSEL, 1977, p. 20). 

 
 
 

Ao afirmarmos que Filosofia é uma busca profunda pelo conhecimento das 

coisas, e que essa busca nos leva a romper com a ideologia que cerca nossa 

vida cotidiana, precisamos nos atentar e justificar cinco características básicas, 

que tornam a Filosofia uma forma de conhecimento ímpar. Essas cinco 

características estão baseadas em pontos importantes da reflexão de Enrique 

Dussel, acerca da Filosofia na América-Latina: 1) Totalidade/Destotalização; 2) 

Aproximação; 3) Exterioridade; 4) Alteridade; 5) Libertação. É dizer, nossa busca 

pelo conhecimento, nossa Filosofia, para ser Filosofia, passa necessariamente 

por estes cinco campos de reflexão e ação. 



20 
 

 
 

 

1.1.1 Totalidade 

 
 
 

Vivemos um período histórico onde apenas uma cultura, uma forma de pensar, 

um método de explicar o mundo parece ter validade. E essa forma de perceber 

o mundo, que é a hegemônica em nossa sociedade, não é a proveniente dos 

povos mais sofridos do mundo. 

 
 

Desde o processo colonial os europeus vêm criando ou especulando sobre o seu 

próprio ser no mundo. E essa ontologia se faz mais forte a partir da dominação 

que estes povos fizeram sobre outros terras. “Quem sou eu?” Se pergunta o 

europeu. “Sou aquele que conquista”. Então “eu sou, e aquele que eu conquistei 

não é”: 

Esta ontologia não surge do nada. Surge de uma experiência exterior de 

dominação sobre os outros homens, de opressão cultural sobre os outros 

mundos. Antes do ego cogito existe o ego conquiro. (DUSSEL, 1977, p. 

19). 

 
 

Ao longo da história da humanidade, há um busca pelo ser, pela totalidade. O 

ser é total. O que está fora da totalidade é o não ser, então ele não é. E este ser 

acabou sendo imposto, e justificado pelo pensamento grego, como o ser do 

europeu. É dizer, a Europa é e aquilo que não é Europa não é. 

 
 

A ontologia trata da natureza das coisas, e ao pensar a natureza do ser humano 

o europeu tem em sua raça o ápice do desenvolvimento humano. Ou seja, o 

colonizador europeu representa o ser humano em sua forma mais plena, os 

demais “humanos” são incompletos e por isso devem buscar se assemelhar, ao 

máximo, ao modelo de homem da Europa Ocidental. 



21 
 

 
 

 

Para justificar sua teoria ontológica, que coloca o europeu no centro do mundo, 

os colonizadores usam de diversos artifícios entres eles estão os religiosos, os 

culturais e ideológicos, e a própria ciência moderna. 

 

 
É interessante compreender que, ao obter poder para afirmar que algo 

é também obtemos poder para afirmar que o oposto não é. Não existe 

posição política mais favorável do que aquela que representa todos, 

não apenas seu grupo. Aquele que pode falar por todos também pode 

instaurar sua totalidade aos demais. Assim é, por vezes, na relação de 

hegemonia do homem branco com o homem negro ou na relação de 

dominação do homem com a mulher. A totalidade é a primeira categoria 

de Dussel (1977) e, segundo o autor, é a expressão do poder dominante 

daqueles cujas vozes se fazem permanentes em relação ao que de fato 

existe e a como as coisas devem ser na sociedade. É a voz que se torna 

mainstream e suprime todas as demais. É o conhecimento do centro, o 

conhecimento ontológico que se estabelece como verdade inconteste 

daqueles que se representam como superiores. (CARRIERI; COUTO, 

acesso em 28 de Outubro de 2019) 

 
 

 
A partir das colonizações, das conquista, das guerras, o ser, agora totalizado na 

pessoa do europeu, definiu o seu ser como o ser do mundo. As guerras de 

dominação, como nos diz o padre Roque Zimmerman, foram justificadas nessa 

lógica que prega o ser como o ser europeu. Se o indígena da América, ou o povo 

africano não são europeus; logo, podemos inferir que eles não fazem parte da 

totalidade. Está ai a justificativa para a escravidão e subjugação destes povos 

pelos europeus. 

 
 

A Filosofia é uma busca, e essa busca esbarra na tentativa de definir o ser, a 

totalidade do mundo. A Europa, e mais modernamente o Estados Unidos, 

afirmam ser o ser do mundo, e há inúmeras ideologias que justificam esse status 

da cultura europeia/estadunidense. Porém, a Europa só ganha destaque no 

mundo a partir do momento que conquista e passa a dominar outras nações. Só 



22 
 

 
 

 

sou porque o outro não é. Essa dominação, em primeiro momento, foi através da 

força e logo penetrou em ideologias que prenderam os colonizados muito mais 

que os grilhões aos escravizados. 

No século XVI, a Espanha descobre o Pacífico pelo ocidente e a Rússia 

pelo oriente. O mundo árabe é então enclausurado, e perde a 

centralidade que tinha exercido durante quase mil anos. A Espanha e 

Portugal deixarão depois lugar ao Império inglês. A Europa é agora o 

centro. (DUSSEL,1977, p. 30). 

 
 

 
Ser a cultura de centro, aquela que domina as outras, nada tem a ver com ser a 

totalidade. Porém, atualmente isso se confunde. Quem está no centro agarra-se 

à ideia de que ele é e os outros não são. E a partir daí justifica toda a opressão 

que exerce sobre aqueles que não são nada. 

 
 

Uma das mais poderosas armas do centro sobre a periferia é a ideologia. Ela é 

usada pela metrópole para impor sua cultura e fazer com que a colônia 

reconheça, dentro do processo de opressão, uma dádiva dos colonizadores. Na 

américa-latina, seguindo o exemplo de Franz Fanon, podemos ver claramente o 

desejo do negro destas terras, deste nosso povo mestiço, em se transformarem 

em brancos europeus/estadunidenses, e nosso povo vê nesse processo um 

avanço e não o desnudar-se de sua própria construção cultual. Precisamos nos 

transformar no europeu/estadunidense, pois eles são e nós não somos, “o negro 

quer ser branco. O branco incita-se a assumir a condição de ser humano” 

(FANON, 2008, p.27). 

 
 

A totalidade, característica da Filosofia, não é excludente. Ela não abarca apenas 

uma parte, deixando a outra na periferia da existência. A Filosofia busca a 

universalidade, e na universalidade não há exceção. Por isso, só podemos 

chamar esse pensamento, que divide os entes em centro e periferia, de ideologia 

e não de pensamento Filosófico. 



23 
 

 
 
 
 

 

A totalização ideológica foi, e em certo ponto ainda é, inserida no imaginário do 

oprimido, obrigando-o a ter no opressor o modelo de vida a ser seguido. Seja 

com o desejo de no futuro torna-se um opressor ou de poder assemelhar-se a 

ele em padrões sociais tido como os mais importantes da sociedade, pois “[...] 

quanto mais assimilar os valores culturais da metrópole (do opressor) mais o 

colonizado (oprimido) escapará de sua selva [...]” (FANON, 2008). Em resumo 

isso significa dizer que o oprimido “hospeda”, dentro de si, um opressor (FREIRE, 

2016). Em nossa intervenção em sala de aula (cf. capítulo IV), objetivo primaz 

deste trabalho, observamos de perto a ideia de “hospedeiro” teorizada por Paulo 

Freire e expresso na citação de Fanon. 

 
 

Por outro lado, entendemos a Filosofia como um grito da periferia. Uma busca 

pela totalização desde o povo periférico. Em um primeiro momento isso pode 

parecer contraditório, pois afirmamos acima que a Filosofia busca a 

universalidade, mas não o é. A Filosofia nasce da periferia, como um eco da 

necessidade de libertação do oprimido, e avança rumo à busca de conceitos que 

sejam universais. A Filosofia, desde o horizonte libertador de Enrique Dussel, 

como práxis da libertação do pobre, não busca levar o oprimido a tornar-se 

opressor, e assim manter um sistema onde uns poucos são e muitos não são; 

ela busca libertar ambos das amarras ideológicas que os divide entre centro e 

periferia. Em seu livro, Pedagogia do Oprimido, o professor Paulo Freire chama 

isso de libertação tanto do oprimido quanto do opressor; é dizer, o grito da 

periferia que se transforma em libertação é capaz de humanizar o ser humanos 

e não apenas um grupo de seres em particular. 

A luta pela humanização, pelo trabalho livre, pela desalienação, pela 

afirmação dos homens como pessoas, como ‘seres para si’, esta luta pela 

humanização somente é possível porque a desumanização, mesmo que 

um fato concreto na história, não é, porém, destino dado, mas resultado 

de uma ‘ordem’ injusta que gera a violência dos opressores e está, o ser 

menos. […] O ser menos leva os oprimidos, cedo ou tarde, a 



24 
 

 
 

 
lutar contra quem os fez menos. E esta luta somente tem sentido quando 

os oprimidos, ao buscarem recuperar sua humanidade, que é uma forma 

de criá-la, não se sintam opressores, nem se tornem, de fato, opressores 

dos opressores, mas restauradores da humanidade em ambos. E aí está 

a grande tarefa humanista e histórica dos oprimidos – libertar-se a si 

mesmos e aos opressores. […] Só o poder que nasça da debilidade dos 

oprimidos será suficientemente forte para libertar a ambos. (FREIRE, 

2008, p. 45). 

 
 

O aspecto totalizante da Filosofia, que é em nossa perspectiva uma de suas 

características constitutivas, possui sua natureza destotalizante, que se resume 

em sua função de desconstruir a divisão social entre centro e periferia, onde o 

centro é e a periferia não é. A destotalização nega a existência de um ser em 

específico, e nos direciona a uma diversidade de vozes que compõem a 

totalidade do cosmo. Assim, desconstruímos as ideias vindas do centro como 

únicas capazes e explicar o mundo, e passamos a aceitar as diversas culturas 

como sendo manifestações legitimas dentro da universalidade do cosmo, sem 

que uma ou outra seja considerada superior ou inferior (ZIMMERMANN, 1987). 

Ao mesmo tempo, possui uma característica totalizadora, que nos mostra o 

caráter universal do pensamento filosófico. 

 
 

1.1.2 Proximidade 

 
 

 
A aproximação filosófica, para DUSSEL (2011), que também faz parte da própria 

constituição da Filosofia, é libertadora. É a aproximação que nos leva a 

compreender a dor do próximo, a perceber os grilhões que o prende ao 

sofrimento, a iniciar um processo de libertação deste oprimido (DUSSEL, 2011). 

 

 
A proximidade pode se trata de algo perigoso quando tem em vista um processo 

de alienação. Não estamos falando de se aproximar de um objeto, mas sim  de 



25 
 

 
 

 

um ser humano, pois a Filosofia parte da humanidade. Conhecer melhor o sujeito 

pode ser o ponto de partida, e muitas vezes é utilizado desta forma, para uma 

ideologização mais forte e eficaz, pode ser o início de um processo que tornar o 

indivíduo mais atrelado às amarras do opressor. Trazer o indivíduo para mais 

próximo da elite, aproximar os alunos da periferia das escolas de “excelência” do 

centro são mecanismos que podem ser utilizados pela classe dominante como 

forma de manter o oprimido mais perto, para que assim possa ter um domínio 

ideológico maior sobre ele, mantendo o máximo de controle possível. 

 
 

Essa proximidade filosófica não tem pressa. Ela precisa conhecer todo o 

percurso que está entre o sujeito, que se aproxima, e o objeto, que recebe a 

aproximação. Isso porque as dificuldades de aproximação são imensas, o 

oprimido, que tanto tem no opressor o modelo de ser, pode receber essa 

aproximação filosófica como algo danoso e não libertador. Por isso a 

necessidade de se aproximar com amor, com fraternidade. Buscando 

compreender e não impor a libertação ao oprimido 

[...] Aqui falamos de aproximar-se na fraternidade, encurtando distância 

para alguém que pode esperar-nos ou rejeitar-nos, dá-nos à mão ou ferir-

nos, beijar-nos ou assassinar-nos. Aproximar-se na justiça é sempre um 

risco porque é encurtar distância para uma liberdade distinta. [...] É ir em 

busca da origem do significado-significante, a própria origem da 

significação. [...] Aproximar-se é avançar para a origem originária, para 

a própria arqueologia do discurso metafísico, filosófico, mais ainda: 

histórico e político. (DUSSEL, 1977, p. 45-46). 

 
 

Só percebemos que o outro também faz parte do cosmo a partir do momento 

que nos aproximamos dele e reconhecemos sua exterioridade (Cf. seção 1.1.3). 

Buscar profundamente o conhecimento é tentar chegar o mais próximo possível 

daquilo que desejamos conhecer; é penetrar em toda sua realidade constitutiva, 

é compreender aquilo que o faz ser o que é. 



26 
 

 
 

 

Na escola, uma educação pautada nos princípios libertadores, deveria prezar por 

uma efetiva aproximação entre toda a comunidade escolar; a compreensão que 

não há hierarquia de importância entre as pessoas que a compõe; a percepção 

de que todos juntos, em suas particularidades, fazem parte do mesmo universo 

que guia nosso aprendizado: 

Ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, os homens se 

educam entre si, mediatizados pelo mundo. Em verdade, não seria 

possível à educação problematizadora, que rompe com os esquemas 

verticais característicos da educação bancária, realizar-se como prática 

da liberdade, sem superar a contradição entre o educador e os 

educandos. Como também não lhe seria possível fazê-lo fora do 

diálogo. É através deste que se opera a superação de que resulta um 

termo novo: não mais educador do educando do educador, mas 

educador-educando com educando-educador. Desta maneira, o 

educador já não é o que apenas educa, mas o que, enquanto educa, é 

educado, em diálogo com o educando que, ao ser educado, também 

educa. Ambos, assim, se tornam sujeitos do processo em que crescem 

juntos e em que os “argumentos de autoridade” já, não valem. Em que, 

para ser-se, funcionalmente, autoridade, se necessita de estar sendo 

com as liberdades e não contra elas. Já agora ninguém educa ninguém, 

como tampouco ninguém se educa a si mesmo: os homens se educam 

em comunhão, mediatizados pelo mundo. Mediatizados pelos objetos 

cognoscíveis que, na prática “bancária”, são possuídos pelo educador 

que os descreve ou os deposita nos educandos passivos. (FREIRE, 

20016, p. 120). 

 
 

 
“Estar próximo” nada tem a ver com ser superior ou inferior. Já nos diz o 

professor Paulo Freire que o processo de libertação é uma via de mão dupla. E 

nós, assim como Dussel, somos enfáticos ao defender que a aproximação 

filosófica é aquela fraterna; de se posicionar ao lado do outro. Só assim se 

reconhece a verdadeira realidade daquele que queremos conhecer. Se estamos 

por cima, corremos o risco de criar ideologia; se estamos por baixo podemos não 

nos aprofundar em questões chaves como a própria história do indivíduo. Porém, 

se estamos ao lado, se nos compreendemos como um todo junto com o outro, 



27 
 

 
 

 

somos verdadeiramente capazes de entender e nos aprofunda no conhecimento 

do outro, e no futuro em seu processo de libertação. 

 
 

A proximidade filosófica é como dois lados de uma única moeda. Necessita de 

dois polos para se complementar. No que tange à humanidade, é preciso de pelo 

menos dois seres para gerar a proximidade e essa aproximação acontece 

quando o outro se mostra a nós, e nós buscamos ver a sua própria existência, e 

ela é materializada nas suas necessidades como indivíduo, nos seus desejos, na 

sua busca por comida, na sua dor como sofredor, na sua alegria como liberto. 

O outro se revela realmente como outro, em toda a acuidade de sua 

exterioridade, quando irrompe como o mais extremamente distinto, 

como o não habitual ou cotidiano, como o extraordinário, o enorme 

(fora de norma), como o pobre oprimido; aquele que à beira do 

caminho, fora do sistema, mostra seu rosto sofredor e contudo 

confiante:- “estou com fome! tenho direito de comer”. O direito do outro, 

fora do sistema, não é um direito que se justifique pelo projeto do 

sistema ou por suas leis. Seu direito absoluto, por ser alguém, livre, 

sagrado, funda-se em sua própria exterioridade, na constituição real de 

sua dignidade humana. Quando avança no mundo, o pobre comove os 

próprios pilares do sistema que o explora. Seu rosto (pnim em hebraico, 

prósopon em grego), pessoa, é provocação e juízo por sua simples 

revelação. (DUSSEL, 1977, p. 49). 

 
 
 
 
 

1.1.3 Exterioridade 

 
 

 
Ao nosso ver, esta é, a característica fundamental da Filosofia de Dussel. É a 

possibilidade de se aproximar ao que a coisa é realmente. De penetrar no 

fenômeno e tentar enxergar aquilo que a coisa tem de único. Quando se trata de 

conceber a Filosofia de maneira mais humanista, como pretendemos neste 

trabalho, a exterioridade se dá a partir do momento que não vemos as pessoas 



28 
 

 
 

 

como objetos, ou como simples seres que realizam um oficio cotidiano, mas 

quando adentramos no fenômeno e percebemos a individualidade que cada 

sujeito externa durante seu viver. 

Entre os entes ou coisas que aparecem no mundo, que se manifestam 

no sistema justamente com os instrumentos, há um absolutamente sui 

generis, diferente de todos os outros. Junto às montanhas, vales e rios; 

junto às mesas, martelos e máquinas, irrompe diariamente em torno de 

nós o rosto de outro homens. Afastados da proximidade, na distância, 

sua presença torna a recorda-nos a proximidade postergada. Todavia, 

habitualmente, o rosto de outro homem se apresenta em torno de nós 

como uma simples coisa-sentido a mais. O chofer do táxi dá a 

impressão de ser um prolongamento mecânico do carro; a dona de 

casa como um momento a mais da limpeza e da arte culinária; o 

professor como um ornamento escolar; o soldado como um membro do 

exército... Parece que é difícil isolar o outro homem de seu sistema 

onde se encontra inserido. ´então um ente; é parte de sistemas. 

Todavia, há momentos em que se nos apresenta, se nos revela em toda 

a sua exterioridade. Como quando de repente o chofer do táxi se 

apresenta como amigo e diz: - Como vais? A pergunta inesperada 

surgiu de um horizonte de entes, causa impacto em nós: Alguém 

aparece no mundo! Muito mais quando se nos diz: - “Uma ajuda, por 

favor” ou – “Estou com fome, dê-me de comer!”. (DUSSEL, 1977, p. 

46). 

 
 

Quando vemos o sujeito, quando nos aproximamos ao que verdadeiramente ele 

é, quando ele se nos mostrar um pouco mais além de sua aparência, ai está a 

exterioridade. Não se trata de uma característica apena fenomênica, ela avança 

ruma à essência do indivíduo, valorizando aquilo que ele possui de seu e 

negando toda a ideologia que impede que ele seja realmente no mundo. 

 
 

A exterioridade demanda a ação de perceber o outro para além das aparências 

corrompidas pelo sistema opressor. A Filosofia, como busca constante, nós leva 

a nega as formas ideológicas que corrompe o ser humano, e que acaba 

associando o indivíduo ao oficio, à característica física que possui, a sua origem 



29 
 

 
 

 

social/econômica entre outras. Buscar perceber o outro como outro, e não como 

coisa é garantir a ele o status de ser livre, de pessoa que, independente de toda 

mascara ideologia e preconceituosa que o cerca, é ser possuidor de uma 

individualidade que o torna um ser único no mundo. 

O rosto do homem se revela como outro quando se apresenta em 

nosso sistema de instrumentos como exterior, como alguém, como 

uma liberdade que interpela, que provoca, que aparece como aquele 

que resiste à totalização instrumental. Não é algo; é alguém. [...] Mas 

entre as coisas reais que conservam exterioridade do ser, encontra-se 

uma coisa que tem eventos, que tem história, biografia, liberdade: outro 

homem. O homem, para além do ser, da compreensão do mundo, do 

sentido constituído por uma interpretação que supões seu sistema, 

transcende as determinações e condicionamentos da totalidade, pode 

revelar-se como extremamente humilhação da prisão, no frio da cela e 

na total dor da tortura, mesmo quando seu corpo não era senão uma 

chaga viva, podia exclamar: “- Sou outro; sou homem; tenho direitos!”. 

(DUSSEL, 1977, p. 47). 

 
 

 
A exterioridade em Dussel pode, em um primeiro momento parecer contraria a 

noção de totalidade. Mas como dissertamos no item 1.1.2, a totalidade, no seu 

viés ideológico, é aquela que cria dois polos diferentes de seres, os que são e 

os que não são. Já a totalidade, própria de nossa definição de Filosofia, é a busca 

por se aproximar do universal, aquilo que está por detrás e é comum a todas as 

coisas. Esta totalidade afirma a diversidade de seres dentro da unidade do 

cosmo. Não há um que é mais e outro que é menos, há seres individuais 

abarcado pelos braços da universalidade. 

 
 

1.1.4 Alteridade 

 
 

 
Só se é ser humano na presença de outro ser humano (DUSSEL, 2011). Quando 

falamos em busca pelo conhecimento, principalmente em uma forma de 



30 
 

 
 

 

conhecimento tão humana, como é o caso da Filosofia, não podemos deixar de 

fora o caráter comunitário desta maneira de explicar o mundo, pois a Filosofia se 

trata de uma forma de conhecimento própria dos seres humanos. 

[...] Sem exterioridade não há liberdade nem pessoa. Somente na 

incondicionalidade da conduta do outro descobre-se o fato da liberdade, 

do livre arbítrio. Robinson Crusoé, se tivesse nascido só, não teria sido 

livre mas espontâneo; além disso, não teria sido homem, porque o 

homem só se reconhece e s constitui como homem na proximidade, 

jamais na pura distância solipsista. Seria neste caso um animal cuja 

racionalidade seria puramente potencial. Não teria mundo porque 

simplesmente ninguém teria dado o sentido aos entes. (DUSSEL, 1977, 

p. 51). 

 
 

 
A Filosofia não olha as coisas de maneira isolada, ela busca compreender tudo 

o que está em volta e que, de uma maneira ou outra, interfere no que estamos 

estudando. Como o conhecimento é único, como o cosmo é único, todas as 

coisas estão relacionadas. 

 
 

Assim chegamos a mais uma das características, que somada às demais, torna 

a Filosofia, desde a perspectiva libertadora de Dussel, uma forma de 

conhecimento diferente das demais: a alteridade. A capacidade de perceber que 

somos dependentes uns dos outros. Mas essa interdependência se apresenta 

na particularidade de cada indivíduo. A Filosofia, em sua busca profunda pelo 

conhecimento, nos leva a mais um passo que é o reconhecimento da 

interdependência entre os seres. A alteridade se confunde com a ideia de 

exterioridade, mas se difere pelo fato de esta ser a compreensão da 

interdependência que possuímos uns dos outros (ZIMMERMAN, 1987). 



31 
 

 
 

 

1.1.5 Libertação 

 
 

 
Por último, mas não menos importante, temos a libertação. Ela nos mostra o lado 

prático do conhecimento Filosófico. Filosofar não é apenas fazer exegese de 

textos clássicos, mas uma ação de libertação do oprimido. Dussel dá muita 

ênfase a esta característica da Filosofia. Para ele, Filosofia é uma prática de 

reflexão a partir da necessidade de um determinado povo, em um determinado 

espaço e tempo histórico; ela pensa a própria vida do povo desta terra; não deve 

ser apenas exegese de textos eurocêntricos, mas uma constante ação de 

problematizar e buscar respostas para as questões do nosso tempo histórico, 

para o nosso espaço geográfico, para o nosso povo. 

O certo é que a filosofia parece ter surgido sempre na periferia, como 

necessidade de se pensar a si mesmo perante o centro e perante a 

exterioridade total, ou simplesmente diante do futuro da libertação. 

(DUSSEL, 1977, p. 20). 

 
 

Assim como Dussel, Roberto Gomes vê a Filosofia, não como uma mera 

reprodução da História da Filosofia europeia, mas como uma “novidade” a ser 

escrita e pensada dentro da própria realidade brasileira ou latino-americana. Em 

Gomes, Filosofia pode ser entendida como “[...] pensar o mundo a partir de seu 

próprio mundo”, ou” [...] a tentativa [...] de enxergar um palmo diante do nariz - o 

que não é tão fácil, nem tão inútil quando muitos pensam". (GOMES, 2005, p. 

18). Busca enxergar no banal, no corriqueiro, no cotidiano a partir de uma análise 

rigorosa, a verdade escondida por detrás das aparências. 

[...] Nossa vida, por ser “natural” e óbvia, é vivida numa ingenuidade 

acrítica em muitas circunstâncias. Nosso modo de enfrentar os entes, 

por isso, está condicionado à nossa cotidianidade que é nosso próprio 

ser, nossa segunda natureza, nosso ethos, nosso caráter cultural, 

histórico. (DUSSEL, 1977, p. 38). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Exegese


32 
 

 
 

 

A Filosofia, desde um perspectiva dusseliana, nos leva à problematização das 

questões do próprio lugar. A Filosofia busca respostas, e estas não ficam apenas 

no plano das ideias. Elas precisam partir para a pratica e transformar a realidade 

de opressão, cambiar a injustiça pela justiça. Por isso, concordamos com o 

pensamento de Dussel, quando o filósofo prega que uma das características 

constitutivas da Filosofia é seu caráter libertador. O pensamento filosófico, 

quando serve para justificar a dominação do centro sobre o oprimido; ou para 

justificar a status quo do oprimido, é ideologia; mas quando é ativo, quando busca 

transformar a realidade dos sujeitos; quando inicia um processo de justiça, quando 

começa a ação de libertação do oprimido, ai sim é verdadeiramente Filosofia. 

 
 

A Filosofia é um suspiro do oprimido, pois apenas na periferia pode-se iniciar o 

processo de libertação. É no povo marginalizado que a necessidade de se 

humanizar, que demanda questões urgentes a serem resolvidas e um 

conhecimento profundo da realidade, germina como transformação da vida 

social. Este processo de libertação não pode ser feito pelo opressor, por que este 

já está corrompido. Por isso deve ser iniciado pelo oprimido que, ao buscar sua 

humanização também humaniza o opressor, pois este também está 

desumanizado pela opressão que impetra ao pobre. 

[...] Em primeiro lugar, o opressor é opressor não no segredo último de 

sua pessoa, mas na funcionalidade social, na atividade regulada pelas 

instituições da totalidade. Modificada a estrutura social como 

totalidade, muitos dos que exerciam o poder do sistema ficam 

reduzidos a simples cidadãos, sem os instrumento de opressão. O 

perdão a seus atos ou uma justiça magnânima é possível porque nunca 

se identifica sem possibilidade de reparação a pessoa e a função social. 

O próprio burguês é vítima do capital, e a superação do capitalismo 

libertará o burguês da escravidão que se exerce sobre o nível, 

verdadeiramente, humano de sua existência. Esta transcendentalidade 

interna é a exterioridade como outro; não como parte do sistema. 

(DUSSEL, 1977, p.51). 



33 
 

 
 
 
 

 

O conhecimento filosófico nasce da necessidade do povo. Ela possui uma 

ligação direta com as aspirações do oprimido de pensar e refletir sobre os 

grilhões que o prende. Ao questionar a si mesmo, e a realidade na qual está 

inserido, o oprimido se encontrará com questões urgentes que demandam 

prontamente uma resposta. Assim, ele começa a construir uma prática de 

reflexão que se inicia em um determinado espaço e tempo histórico, e ruma ao 

encontro da universalidade. 

 
 

A Filosofia nasce na periferia. É somente a partir dessa posição crítica que pode 

haver uma nova visão de mundo. O centro já está estático com suas ideologias 

de dominação; todo conhecimento advindo dali é com objetivo de tornar mais 

efetiva sua autoridade sobre a periferia. O centro não consegue revolucionar a 

ordem vigente, até porque ela é benéfica a ele. Já a periferia não se encontra 

nesta lógica, e por isso pode pensar de uma maneira mais justa e solidaria. 

Desde a periferia política, porque dominados ou coloniáveis (sic), desde 

a periferia econômica, porque colonos, desde a periferia geopolítica, 

porque necessitados de exércitos do centro, apareceu o pensamento 

pré-socrático na atual Turquia ou no Sul da Itália e não na Grécia. O 

pensamento medieval emerge das fronteiras do Império; os Padres 

gregos são periféricos, e da mesma forma os latinos. Já no 

renascimento carolíngio, a renovação vem da periferia da Irlanda. Da 

periférica França surge Descartes, e da distante Koningsberg irrompe 

Kant. Os homens distantes, os que têm perspectiva da fronteira para o 

centro, os que devem definir-se diante do homem já feito e diante de 

seus irmãos bárbaros, novos, os que esperam porque ainda estão fora, 

estes homens tem a mente límpida para pensar a realidade. Nada têm 

que ocultar. Como teriam de ocultar a dominação se a sofrem? Como 

seria sua filosofia uma ideologia, se sua práxis é de libertação diante do 

centro que combatem? (DUSSEL, 1977, p. 10). 

 

A cultura dos grupos e classes oprimidos de nossos três continentes, a 

cultura popular é a que conserva melhor o nosso mundo, e de onde 

surgirão as alternativas novas da cultura mundial futura, que não será 



34 
 

 
 

 
uma mera repetição das estruturas da cultura de centro. A exterioridade 

da cultura popular é a melhor garantia e o núcleo mais incontaminado 

do homem novo. Seus valores, hoje desprezados e até não 

reconhecidos pelo próprio povo, devem ser estudados 

cuidadosamente, devem ser incrementados desde uma nova 

pedagogia dos oprimidos para que devolva suas possibilidades. É na 

cultura popular, mesmo tradicional, que a revolução cultural encontrará 

seu conteúdo mais autêntico. (DUSSEL, 1977, p. 97). 

 
 

 
Como vimos, cabe ao oprimido, dentro do processo de sua libertação, humanizar 

o opressor, a partir do processo de solidariedade humana, esse ideal é 

compartilhado ainda pelo educador Paulo Freire em seu livro “Pedagogia do 

Oprimido”: 

 
 

A violência dos opressores que os faz também desumanizados, não 

instaura uma outra vocação – a do ser menos. Como distorção do ser 

mais, o ser menos leva os oprimidos, cedo ou tarde, a lutar contra quem 

os fez menos. E esta luta somente tem sentido quando os oprimidos, 

ao buscar recuperar sua humanidade, que é uma forma de criá-la, não 

se sentem idealistamente opressores, nem se tornam, de fato, 

opressores dos opressores, mas restauradores da humanidade em 

ambos. E ai está a grande tarefa humanista e histórica dos oprimidos 

– libertar-se a si e aos opressores. Estes, que oprimem, exploram e 

violentam, em razão de seu poder, não podem ter, roeste poder, a força 

de libertação dos oprimidos nem de si mesmos. Só o poder que nasça 

da debilidade dos oprimidos será suficientemente forte para libertar a 

ambos. (FREIRE, 2016, p. 62). 

 
 

 
A palavra Filosofia é traduzida como “amor à sabedoria”. Amar a sabedoria é 

refletir sobre a realidade em que vivemos, leva o pensamento filosófico a ser algo 

perigoso, principalmente em um ambiente onde a elite busca manter o status 

quo. O pensar, o refletir, o filosofar leva o indivíduo a questionar os conceitos 

que regem a vida em sociedade. Foi assim que Sócrates se encontrou com a 



35 
 

 
 

 

morte. Ao levar os indivíduos a questionar os princípios vigentes, Sócrates se 

torna um inimigo daqueles que buscam manter seus privilégios dentro da 

sociedade. Por isso foi perseguido, julgado e condenado de modo parcial e 

injusto. 

 
 

O processo de libertação, proposto pela Filosofia, é doloroso. Ele nos faz sair do 

corriqueiro e questionar a ordem opressora vigente. E essa experiência tida por 

Sócrates, que foi morto por questionar a ordem, pode ser vista em vários outros 

pensadores ao longo da história. O próprio Enrique Dussel foi exilado pela 

ditadura argentina de seu tempo (UNISINOS, 2015). 

O responsável pelo outro é visto no sistema pelos dominadores da 

totalidade como um “quinta-colunista”, como corruptor da juventude 

[...]. O oprimido como oprimido (mas que tem alguma consciência da 

positividade de sua exterioridade) e aquele que luta por ela [...] dão má 

consciência aos dominadores. (DUSSEL, 1977, p. 66-67). 

 
 
 
 
 

A transformação da sociedade é, segundo DUSSEL (2011) e GOMES (2011), 

uma das essências do pensamento filosófico. Também o alemão Karl Marx, 

mutatis mutandis, comunga desta mesma ideia: “Os filósofos não fizeram mais 

que interpretar o mundo de forma diferente, trata-se, porém de modifica-lo”. 

(MARX, 1998, p. 10). Sócrates, assim como alguns outros grandes personagens 

da história ocidental, respeitando o tempo e espaço de cada um deles, como 

Jesus de Nazaré, Dom Oscar Romero e Nelson Mandela, ao buscarem esta ação 

de transformação social se depararam com a força das autoridades que 

desejavam a inércia dentro das camadas sociais. Os personagens citados foram 

perseguidos, alguns mortos e outros presos e torturados. Todos sofreram a 

opressão da elite que buscavam silencia-los. No caso de Sócrates, o pensador 

ateniense foi acusado, julgado e condenado de forma injusta; mas na prática, a 

única coisa que fez foi ensinar as pessoas a buscar a verdade das coisas. 



36 
 

 
 
 
 

 

Assim ousamos dizer que a Filosofia, desde a Grécia Antiga, tem em sua gênese 

a transformação de uma realidade de opressão em que vive o sujeito. Porém, é 

preciso ressaltar que, ao longo da história da Filosofia, outros pensadores 

discordam de nossa concepção. Aliás, a busca por conceituar Filosofia já é uma 

problemática filosófica, assim, vários pensadores podem discordar entre si a 

respeito da definição desta questão. E retomando à Grécia Antiga, ao questionar 

o status quo da sociedade ateniense, a Filosofia problematiza e busca 

alternativas à realidade vigente. Isso é uma vitória do oprimido, que encontra na 

Filosofia uma forma de liberdade; já o opressor buscará meios de transformar 

essa Filosofia, que nasce do oprimido, em uma ideologia que justifique o modo 

de vida da sociedade pautada na opressão. A Filosofia gera conflitos. 

 
 

Filosofia, portanto, é um [...] vinculo de amor como aspiração ou desejo de saber, 

mais que o domínio de um saber determinado [...] (CERLETTI, 2008, p. 18), e 

esse amor é expresso nas cinco características fundantes da Filosofia que 

refletimos anteriormente. Ela é, a nosso ver, uma busca profunda pelo 

conhecimento das coisas, uma verdadeira radicalização em sua forma de 

questionar e responder às questões postas. Esta busca nos leva a um olhar 

profundo de nós mesmo e, graças a sermos compostos também pelo ambiente 

em que vivemos, a Filosofia nos leva a analisar profundamente a realidade que 

nos cerca e nos compõe. Além disso, exigi daquele que deseja filosofar uma 

intervenção direta na transformação da sociedade onde se encontra; pois como 

nos diz DUSSEL (2011), a Filosofia é a voz do oprimido frente às injustiças. 

Filosofia como um olhar para si, para as necessidades urgentes do contexto 

geográfico e histórico, a partir do lugar onde nos encontramos. Criar questões 

cuja necessidade é urgente de resposta, é o cerne do pensamento filosófico 



37 
 

 
 

 

CAPÍTULO II : DIÁLOGO ENTRE ENSINO E APRENDISAGEM DE FILOSOFIA 

 
 
 

A Filosofia, quando se trata de crítica e não ideologia (DUSSEL, 2011), está 

intimamente atrelada à busca profunda pelo conhecimento das coisas a partir da 

própria necessidade e da realidade do sujeito que a inicia. O pensamento 

filosófico preza pela autonomia do sujeito dentro do processo de construção do 

conhecimento, levando-o de um pensamento não critico, baseado no senso 

comum, à um pensamento crítico/filosófico. 

 
 
 

Um ensino, quando verdadeiramente crítico, leva o estudante a enxergar além 

dos grilhões do pensamento ideológico que o prende. Instiga o estudante a 

construir mecanismos e ideias que buscam a liberdade do sujeito. Por isso, neste 

capítulo buscamos pensar e conceituar o ensino vivido hoje pelos nossos povos 

e como as escolas, que poderiam funcionar como mecanismos de libertação 

(FREIRE, 2016), promovem e defendem a ideologia que mantem o status quo 

da opressão social atual (SAVIANI, 2012). 

 
 
 

2.1 Ensino e ideologia 

 
 

 
Tradicionalmente afirmamos que, ao longo da história os seres humano foram 

criando uma gama de conhecimento e o acumulando ao passar dos anos. Por 

isso poderíamos dizer que quem ensina, ensina algo a alguém. No entanto, esta 

lógica está corrompida pela história de dominação que se impôs em nossa 

sociedade ao decorrer do tempo. Em um mundo onde a ideologia do centro 

busca, em todas as esferas da sociedade, impor seu pensamento dominante, o 

ensino acaba se reduzindo à reprodução das ideias de dominação do centro. 

 
A Filosofia colonial latino americana [...] não chegou a superar a 

imitação, e o processo foi duplamente ideológico: de um lado, por ser 



38 
 

 
 

 
ideológica na Europa, e, por outro, por repetir-se na periferia ocultando 

a dominação que sofria. (DUSSEL, 1977. p.17). 

 
 

 
Pode-se estender a citação, acima transcrita, a todas as formas de conhecimento 

em um contexto de dominação. Seguindo a lógica do centro, do poder 

dominante, ensinar se resume a transmitir informações, que por suposto então 

carregadas de ideologias do poder central, a alguém. Neste processo o sujeito 

torna-se uma “recipiente” onde as informações são depositadas e guardadas tais 

quais foram recebidas. No futuro estas informações deverão ser externadas, pelo 

aluno, da mesma maneira que elas foram absorvidas dentro da sala de aula. 

Assim, o bom professor é aquele que consegue transmitir mais conteúdo, e o 

bom aluno será aquele que mais conseguir reter e reproduzir esse mesmo 

conteúdo. Na perspectiva do professor Paulo Freire tal sistema é um processo 

de alienação do sujeito: 

 
Quanto mais analisamos as relações educador-educandos, na escola, 

em qualquer de seus níveis, (ou fora dela), parece que mais nos 

podemos convencer de que estas relações apresentam um caráter 

especial e marcante – o de serem relações fundamentalmente 

narradoras, dissertadoras. 

 
Narração de conteúdos que, por isto mesmo, tendem a petrificar-se 

[...] Por isto mesmo é que uma das características desta educação 

dissertadora é a “sonoridade” da palavra e não sua força 

transformadora. Quatro vezes quatro, dezesseis; Pará, capital Belém, 

que o educando fixa, memoriza, repete, sem perceber o que realmente 

significa quatro vezes quatro. O que verdadeiramente significa capital, 

na afirmação, Pará, capital Belém. Belém para o Pará e Pará para o 

Brasil. 

 
A narração, de que o educador é o sujeito, conduz os educandos à 

memorização mecânica do conteúdo narrado. Mais ainda, a narração 

os transforma em “vasilhas”, em recipientes a serem “enchidos” pelo 

educador. Quanto mais vá “enchendo” os recipientes com seus 

“depósitos”, tanto melhor educador será. Quanto mais se deixem 

docilmente “encher”, tanto melhores educandos serão. Desta maneira, 



39 
 

 
 

 
a educação se torna um ato de depositar, em que os educandos são 

os depositários e o educador o depositante. (FREIRE, 2015, p. 103- 

104). 

 
 
 

O educador Paulo Freire, como vimos na citação acima, nos fala sobre uma 

“educação bancária” que, em ultimas, é o ensino do opressor, da elite do centro, 

da classe dominante que busca manter o status quo da sociedade em que 

vivemos. Contra essa educação opressora FREIRE (2015) nos propõe a 

“educação libertadora” cuja finalidade é levar o estudante a recriar as condições 

de vida do ser humano. O ensino opressor, dentro da “educação bancária” 

proposta por FREIRE (2015), parte da ideia de que educação é a mera 

transferência de informação. E isto não é algo involuntário, pois o centro deseja 

manter as coisas como estão, e para isso utiliza da educação como forma de 

proliferação de suas ideologias. A “educação bancaria” não cria nada de novo, é 

uma educação que simplesmente repete práticas e informações cristalizadas, 

por isso nunca servirá para a transformação da sociedade; sua única utilidade se 

resume na manutenção da relação de opressão. 

 
 
 

Demerval Saviani, em seu livro “Escola Democrática” segue a mesma linha deste 

pensamento freiriano. Ao analisar dois tipos, do que ele designa como, de teorias 

educacionais. SAVIANI (2012) nos leva a perceber que a escola é a base da 

manutenção das desigualdades. O autor começa explanando a respeito da 

“teoria não critica”, que prega a escola como redentora das desigualdades. Logo 

em seguida, SAVIANI (2012) escreve sobre a “teoria crítica” que vê as 

instituições educativas como aparelhos que mantem a dominação burguesa 

sobre a classe popular. 

 
Grosso modo, podemos dizer que, no que diz respeito à questão da 

marginalidade, as teorias educacionais podem ser classificadas em 

dois grupos. Num primeiro grupo, temos aquelas teorias que entendem 

ser a educação um instrumento de equalização social, portanto, de 

superação da marginalidade. Num segundo grupo, estão as teorias que 



40 
 

 
 

 
entendem ser a educação um instrumento de discriminação social, 

logo, um fator de marginalização. 

(SAVIANI. 2012, p. 3). 

 
 
 
 

Em SAVIANI (2012), a “teoria não crítica”, que pensa a questão da desigualdade, 

mostra as mazelas sociais como algo que pode ser resolvido pela educação. 

Nessa teoria o centro da desigualdade é a ignorância. Ensinar é transmitir o 

conhecimento acumulado à aqueles que não o detém, tornando-os assim 

esclarecidos e não ignorantes. E a escola é vista como meio de libertar o oprimido 

da ignorância e assim eliminar as desigualdades sociais. 

 
Nesse quadro, a causa da marginalidade é identificada com a 

ignorância. É marginalizado da nova sociedade quem não é 

esclarecido. A escola surge como um antidoto à ignorância, logo, um 

instrumento para equacionar o problema da marginalidade. Seu papel 

é difundir a instrução, transmitir os conhecimentos acumulados pela 

humanidade e sistematizados logicamente. (SAVIANI, 2012, p. 6). 

 
 
 

A pesar da boa intenção, de considerar a escola como espaço e equalização da 

sociedade, a “teoria não crítica” não analisou o fato de que, essa equalização 

não “libertava” as classes populares, ela tinha por meta levar o oprimido a 

equiparar-se com o burguês, daí o grande fracasso dessa que, em SAVIANI 

(2012), também foi chamada de escola tradicional. 

 
A referida escola, além de não conseguir realizar seu desiderato de 

universalização (nem todos nela ingressavam e mesmo os que 

ingressavam nem sempre eram bem sucedidos) ainda teve de curvar- 

se ante o fato de que nem todos os bem-sucedidos se ajustavam ao 

tipo de sociedade que se queria consolidar. Começaram, então, a se 

avolumar as críticas a essa teoria da educação e a essa escola que 

passa a ser chamada de escola tradicional. (SAVIANI,2012 p. 6). 

 
 
 

Entender o ensino como um mero “passar” informações ou conhecimento 



41 
 

 
 

 

acumulado, é compreende-lo como mecanismo de ideologia das classes 

dominante. Ora, o conhecimento acumulado foi criado por ela, portanto, ele 

reproduz a sua visão de mundo. 

 
 
 

2.2 Ensino, Filosofia e ideologia 

 
 

 
Como já vimos em Dussel (cf. capítulo 1), a Filosofia possui em sua essência um 

caráter libertador. Portanto, ela não se entrega ao senso comum proposto pelas 

ideologias da classe dominante. O ensino, por outro lado, e a partir do 

pensamento de SAVIANI (2012), é um mecanismo de opressão a partir do 

momento que parte da simples reprodução de informação. 

 
 
 

Paulo Freire, além da educação bancária, nos elenca outra forma de educação. 

Essa agora é humana e libertadora. A “educação libertadora” só nasce do 

oprimido, pois é ele que busca verdadeiramente ser. 

 
Inauguram a violência os que oprimem, os que exploram, os que não 

se reconhecem nos outros; não os oprimidos, os explorados, os que 

não são reconhecidos pelos que oprimem como outros. 

 
[...] Quem inaugura a negação dos homens não são os que tiveram a 

sua humanidade negada, mas os que a negaram, negando também a 

sua. 

 
[...] Por isso é que somente os oprimidos, libertando-se, podem libertar 

os opressores. Estes, enquanto classe que oprime, nem libertam, nem 

se libertam. (FREIRE, 2012, p. 81-82). 

 
 
 

O “ensino libertador” leva a classe popular a romper com a ideologia dominante 

que a cerca, e também com o opressor que foi gestado dentro de cada oprimido. 

Aqui entramos em uma estreita relação entre ensino e Filosofia. Esta busca, 



42 
 

 
 

 

como já visto no capítulo 1, libertar a periferia dos grilhões criados pelo centro. 

Se consideramos que “[...] A escola é um aparelho ideológico da burguesia e a 

serviço de seus interesses [...]” (SAVIANI, 2012, p. 26), a Filosofia, e seu ensino 

libertador, pode contribuir para que o sujeito, que está sendo ensinado, reflita 

sobre todo o contexto de opressão que está vivendo. 

 
 

O ensino, e principalmente o ensino de Filosofia, deve partir da realidade onde o 

indivíduo se encontra. Só assim ele se torna significativo para o sujeito. O 

processo de ensino é contínuo, é uma construção do conhecimento. O professor 

é o responsável por conduzir o processo na medida que já possui uma gama de 

conhecimento acumulado ao longo da história. Assim, ensino de Filosofia seria 

basicamente caminhar com o aluno dentro do seu próprio espaço, buscando 

responder, a partir de sua constituição histórica/geográfica, os problemas 

urgentes que permeiam sua vida. 

[...] ensinar filosofia supõe basicamente ensinar a filosofar e 

caracterizamos o filosofar - mais do que pela aquisição certa ou pelo 

manejo de alguns procedimentos - por um traço distintivo: a intenção e 

a atitude insistente do perguntar, do problematizar e, de acordo com 

isso, de buscar respostas. (CERLETTI, 2008, p. 29). 

 
 

 
A Filosofia possui em si, e em seu ensino, um caráter libertador. Parte do 

ambiente onde se vive, analisa de maneira metódica e crítica, compreende os 

fatos que nos levam a ser de determinada maneira, busca conhecer as coisas 

como elas verdadeiramente são. A partir daí, aquele que pensa começa a buscar 

soluções para os problemas encontrados durante esta análise para assim propor 

soluções que, em suma, buscam eliminar as mazelas construídas pela própria 

sociedade. O ensino também é assim, busca levar o sujeito a uma análise 

detalhada o espaço, não uma mera reprodução de informações, mas um 

encontro com a realidade de fato. Assim, aquele que aprende busca caminhos 

novos para a transformação da realidade social encontrada. 



43 
 

 
 

 

CAPÍTULO III : RELAÇÕES RACIAIS 

 
 

 
Nosso trabalho teve como foco a problematização do que denominamos “mito da 

democracia racial”. Através de algumas dinâmicas, reflexões, dentro da sala de 

aula, buscamos debater com os alunos sobre a realidade do negro e as 

condicionantes para que essa situação se solidificasse na sociedade brasileira. 

No primeiro momento de nossa intervenção buscamos nos aproximar da 

realidade do negro no Brasil de hoje; e para isso adentramos na questão histórica 

para compreendermos como chegamos a essa situação enraizada. 

 
 

Antes de tudo é preciso compreender que o termo raça, que utilizaremos ao 

longo do texto, não pode ser aplicado ao ser humano como subdivisão da 

espécie, mas como categoria analítica que, baseada em características naturais, 

classificam o ser humano. 

[...] raça é uma construção política e social. É a categoria discursiva 

em torno da qual se organiza um sistema de poder socioeconômico, de 

exploração e exclusão – ou seja – o racismo. Todavia, como prática 

discursiva, o racismo possui uma lógica própria. Tenta justificar as 

diferenças sociais e culturais que legitimam a exclusão racial em termos 

de distinções genéticas e biológicas, isto é, na natureza. (HALL 2003, 

apud GOMES acesso em 28 de Outubro de 2019). 

 
 

 
Parte dos negros de nosso país, na atualidade, são em grande maioria 

descendentes daqueles que vieram nos navios negreiros no século XVI; e 

deixaram diversas contribuições para a cultura, economia e demografia do Brasil. 

Porém, essas contribuições foram sendo apagadas, ou apropriadas, com o intuito 

de tornar o negro um não ser. O regime escravagista português e espanhol, de 

uma maneira generalista, transformaram o negro em um objeto de ganho de 

capital. Não eram pessoas, não eram seres humanos, era máquinas que serviam 

pra ganhar dinheiro. Não frequentavam escolas, eram desprezados 



44 
 

 
 

 

nas igrejas, eram proibidos de comungar de suas religiões nativas, não 

participavam da vida social. 

 
 

Até mesmo durante sua vinda, de regiões da África para o Brasil, para serem 

usados como escravo, a supressão da cultura negra foi planejada. Dentro dos 

navios negreiros busca-se que grupos e etnias com culturas similares fossem 

separados, afim de impedir que juntos pudessem manter sua cultura, formando 

assim uma resistência. Do mesmo modo, quando chegavam em terras 

tupiniquins eram separados para assim evitar o cultivo de costumes africanos. 

Em outras palavras, foi usado a política do dividir para conquistar. 

A diversidade linguística e cultural dos contingentes negros 

introduzidos no Brasil, somada a essas hostilidades recíproca que eles 

traziam da África e à política de evitar a concentração de escravos 

oriundos de uma mesma etnia, nas mesmas propriedades, e até nos 

mesmos navios negreiros, impediu a formação de núcleos solidários 

que retivessem o patrimônio cultural africano. (RIBEIRO, 2013, p.87). 

 
 

 
Com a totalização do europeu como o ser do mundo (Cf. acima, seção 1.1.3), a 

cultura dos povos oprimidos ganha uma caráter demoníaco, de atrasada, algo a 

ser superada. E penetra a classe oprimida não como um combate direto à cultura 

popular, mas como um exaltação daquilo, a partir de diversas ideologias, que 

vem do centro como algo natural ao ser humano e parte do processo evolutivo 

da sociedade. É dizer, buscar se identificar com o opressor é “natural”, é o 

caminho que devemos percorre afim de nos tornamos uma sociedade “evoluída”: 

Jean Jacques Rousseau propões, em nome da natureza, a cultura 

burguesa emergente, e para isso precisou primeiro realizar com seu 

discípulo um contato pedagógico (complementar ao contato social). O 

preceptor (o pai e estado) obriga seu discípulo a ser e comporta-se 

como um órfão (sem mãe nem cultura popular) e que lhe obedeça em 

tudo, como explica no Emílio. Com a pretensão de que a natureza se 

exprima na realidade, o repressor preceptor obriga Emílio a seguir 

ponto por ponto um verdadeiro curriculum para receber o título de 



45 
 

 
 

 
pequeno burguês, até com sua vigem pela Europa (delícia da burguesia 

da época), e com uma esposa perfeitamente dócil, reprimida e dona de 

sua casa. Seu projeto é duplamente ideológico: primeiro porque 

disfarça a burguesia da natureza; depois porque não dá consciência 

crítica a este encobertamento. (DUSSEL, 1977, p. 98-99) 

 
 

 
A totalização do europeu como ser tem como pratica ideológica a desconstrução 

do ser dos outros. É como se ser europeu, ou aquele que carregasse consigo as 

características desse povo, fosse o desígnio natural da humanidade. E isso inclui 

de maneira explicita a cor da pele. Tanto foi assim, na história de nosso país, 

que mesmo no início do fim da escravização uma nova forma de exclusão do 

negro já estava sendo construída, e agora estava baseada na ciência moderna. 

Foi só com a proximidade do fim da escravidão e da própria monarquia 

que a questão racial passou para a agenda do dia. Até então, como 

“propriedade”, o escravo era por definição o “não cidadão”. No Brasil, 

é com a entrada das teorias raciais, portanto, que as desigualdades 

sociais se transformam em matéria da natureza. Tendo como 

fundamento uma ciência positiva e determinista, pretendia-se explicar 

com objetividade – valendo-se da mensuração de cérebros e da 

aferição das características físicas – uma suposta diferença entre os 

grupos. A “raça” era introduzida, assim, com base nos dados biológicos 

da época e privilegiava a definição de grupos segundo seu fenótipo, o 

que eliminava a possibilidade de pensar no indivíduo e no próprio 

exercício da cidadania e do arbítrio. (SCHWARCZ, 2012, p.38). 

 
 

 
A partir de 1871, se inicia o processo de “libertação” dos escravizados no Brasil. 

Mas este processo estava impregnado de uma ideologia que, a longo prazo, 

buscava eliminar o negro e sua influência da sociedade Brasileira. Paralelo ao 

processo de libertação do povo negro, estava o processo de 

“embranquecimento” da população brasileira, baseado nas teses eugenistas 

presentes na Europa e nos Estados Unidos. (MUNANGA e GOMES, 2004). 



46 
 

 
 

 

A lei do “Ventre-livre” que, datada do ano 1971, instituía que todas as crianças 

filhas de escravizados nasceriam libertas. Isso seria um grande avanço rumo ao 

fim da escravização no Brasil, se não fosse o caso de as crianças não terem com 

quem ficar após o nascimento. Ora, as crianças ficavam com os pais, nas 

senzalas, prestando serviços como escravizados até atingir 21 de idade. Ou seja, 

mesmo que legalmente o sujeito possuísse o status de “livre”, ele na prática 

permanecia escravizado. O racismo agora, mais que nunca, penetra toda a 

estrutura da sociedade e se torna institucionalizado (CNTE, 2014). 

 
 

Assim como o “placebo” da lei 2.040/1971, em 1885 tivemos a Lei do 

Sexagenário. Está com cunho mais absurdo ainda. Na dita lei os escravizados 

que completassem 65 anos estariam, a partir desta idade, libertos. Ora, mais 

uma vez o estado “dá com uma mão e tira com a outra”; uma vez que a 

expectativa de vida de um escravizado, naquele período, chegava aos 40 anos. 

Poucos conseguiam alcançar a liberdade via esta lei. E, ademais, o que iria fazer 

um idoso de 65 anos que durante toda sua vida foi escravizado, e agora já não 

é mais absorvido pelo mercado de trabalho? (MUNANGA e GOMES, 2004). 

 
 

No dia 13 de maio de 1888, em um domingo, a princesa regente assina a 

chamada “Lei áurea”. A partir do dia 14 de maio todos os negros do império 

estavam libertos. Mas para onde iriam? Receberam algum tipo de indenização 

pelos anos sofridos? Não, na íntegra da lei não é encontrado nenhum tipo de 

reparação. Na segunda-feira, dia 14, o negro estava sem lar, sem trabalho. 

Precisou continuar escravizado para se alimentar, foi preciso ocupar os morros 

para ter alguma moradia, voltaram para a África os que podiam. A abolição da 

escravidão não trouxe liberdade ao negro, pois o mesmo ficou privado de terras, 

trabalho, escola, moradia. 

Em 18 de maio de 1888, a princesa Isabel assinava a lei Áurea. Uma 

data para comemorar? Mas o que sucedeu ao dia 14 de maio? Em 

quais condições passou a viver a população até então escravizada, 



47 
 

 
 

 
que foi “liberta”? Ora, sem acesso à terra, ao mercado de trabalho, e à 

educação formal, restou a vida errante nas áreas rurais e o abandono 

nas favelas, nos centros urbanos. Desde o início dos anos 1980, o 

movimento negro ressignificou a data, passando a considerar o 13 de 

maio como dia nacional da luta contra o racismo. A “abolição” legal a 

escravidão, nunca garantiu as condições de igualdade de participação 

na sociedade para a população negra. (CNTE, 2014, p. 10). 

 
 

 
As leis que iniciaram o processo de abolição da escravidão no Brasil, a partir do 

olhar de Joaze Bernardino, em seu artigo “Ações afirmativas e a rediscussão do 

mito da igualdade racial”, mantiveram o caráter escravocrata de nossa 

sociedade. Tais leis propagaram a ideia de que no Brasil as raças, a partir 

daquele momento, eram iguais; e que, ao contrário de outros países do mundo, 

se construiu no Brasil uma nação sem conflitos de raças, pelo menos abertos. 

 
 

[...] Um parcela expressiva da sociedade brasileira compartilha a 

crença de ter construído uma nação [..] não caracterizada por conflitos 

raciais abertos [...]. Tanto a abolição, quanto a proclamação da 

República foram condições indispensáveis para o estabelecimento do 

referida mito, sem esses dois acontecimentos não se poderia falar em 

igualdade entre brancos e negros. (BERNARDINO, 2002, p. 250-251). 

 
 
 
 
 

Paulo Freire, na Pedagogia do Oprimido, nos dá um horizonte interessante a 

respeito das leis abolicionistas. O professor relata a chamada “falsa 

generosidade”, por parte da classe dominante. Os opressores passam os anos 

defendendo o seu ser como o ser do mundo. E fazem isso porque sabem que 

em algum momento os oprimidos podem se unir e iniciar um processo de 

revolução, por isso, ao longos dos anos, vão desenvolvendo mecanismos que 

aparentemente vão incluindo os oprimidos dentro da sociedade. O que eles não 

deixam  claro, para o oprimido, é que esses mecanismos nada mais é que uma 



48 
 

 
 

 

falsa sensação de inclusão, pois o que ele faz é apenas amarrar ainda mais o 

oprimido aos aparelhos de dominação do opressor. 

A violência dos opressores, que os faz também desumanizador, não 

instaura uma outra vocação - a o ser menos. Como distorção do ser 

mais, o ser menos leva os oprimidos, cedo ou tarde, a lutar contra quem 

o fez menos. E esta luta somente tem sentido quando os oprimidos, ao 

buscarem recuperar sua humanidade, que é uma forma de cria-la, não 

se sentem idealistamente opressores, nem se tornam, de fato, 

opressores dos opressores, mas restauradores da humanidade em 

ambos.  E aí está a grande tarefa humanista e histórica dos oprimidos 

– libertar –se a si e aos opressores. Estes, que oprimem, exploram e 

violentam, em razão de seu poder, não podem ter, neste poder, a força 

de libertação dos oprimidos nem de si mesmo. Só o poder que nasça 

da debilidade do oprimido será suficientemente forte para libertar a 

ambos. Por isso é que o poder dos opressores, quando se pretende 

amenizar ante as debilidades dos oprimidos, não apenas quase 

sempre se expressa em falsa generosidade, como jamais a ultrapassa. 

 

Os opressores, falsamente generosos, têm necessidade, para que sua 

“generosidade” continue tendo oportunidade de realizar-se, da 

permanência da injustiça. A “ordem” social injusta é a fonte geradora, 

permanente, desta “generosidade” que se nutre da morte, do 

desalento, e da miséria. 

 

Daí o desespero dessa “generosidade” diante da qual qualquer 

ameaça, embora ténue à sua fonte. Não pode jamais entender esta 

“generosidade” que a verdadeira generosidade está em lutar para que 

desapareçam as razões que alimentam o falso amor. A falsa caridade, 

da qual decorre a mão estendida do “demitido da vida”, medroso e 

inseguro, esmagado e vencido. (FREIRE, 2016, p.63-64). 

 
 

 
Enrique Dussel, quando aborda a questão da proximidade (Cf. acima, seção 

1.1.2), faz uma crítica a esta “falsa generosidade”. Em DUSSEL (2011) o centro 

só se aproxima da periferia quando vê necessidade de aumentar seu controle 

sobre ela ou, concordando com FREIRE (2016), quando a classe popular 

começa a se fortalecer ameaçando, assim, o poder da classe dominante. Não é 



49 
 

 
 

 

uma aproximação ao ser do outro, mas ao outro como objeto que pode ser 

manipulado e usado para fins de manutenção do status quod da elite nacional. 

 
 

O resultado da abolição, dessa “liberdade”, dessa “falsa generosidade” que não 

trouxe reparação ao sofrimento de anos de escravização, se resume na imensa 

desigualdade racial que vivemos hoje em terras tupiniquins. Todo esse processo 

histórico de dominação, que coloca a cultura branca/europeia como superior, 

ainda é vivida pelo negro de hoje. O que acontece é que ela não é percebida 

graças a “falsa generosidade” implantada pela elite ao longo dos anos que levou 

à criação de uma ideia de que todos, no Brasil, somos iguais, e que o espaço 

social que cada um ocupa é graças aos seus próprios, e exclusivo, méritos. 

 
 

As atuais classes dominantes brasileiras, feitas de filhos e netos dos 

antigos senhores de escravos, guardam, diante do negro, a mesma 

atitude de desprezo vil. Para seus pais, o negro escravo, o forro, bem 

como mulato, eram mera força energética, como um saco de carvão, 

que desgastado era substituído facilmente por outro que se comprava. 

Para seus descendentes, o negro livre, o mulato e o branco pobre são 

também o que há de mais reles, pela preguiça, pela ignorância, pela 

criminalidade inatas e inelutáveis. Todos eles são tidos 

consensualmente com culpados de suas próprias desgraças, 

explicadas como características da raça e não como resultado da 

escravidão e da opressão. Essa visão deformada é assimilada também 

pelos mulatos e até pelos negros que conseguem ascender 

socialmente, os quais se somam ao contingente branco para 

discriminar o negro-massa (RIBEIRO, 2016, p.167). 

 
 

 
Os gráficos abaixo, e os em anexo que foram elaborados pelos alunos, retratam 

um pouco da situação do negro no Brasil de hoje. 



50 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 

Fonte: CNTE 2014, p. 37 
 
 

 
 

Fonte: CNTE 2014, p. 36 



51 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

 

Fonte: CNTE 2014, p. 34 

 
 
 

O debate sobre as questões raciais no Brasil, e as desigualdades causadas por 

ela, é algo novo (SCHWARCZ, 2012). Mas a busca por justificar a inferioridade 

do negro, em relação ao branco europeu, vem de longa data. E além disso, o 

conhecimento hegemônico de cada época (religioso, filosófico ou científico) são 

invocados, pela elite de nosso país, para justificar essa supremacia branca sobre 

o negro. 

 
 

No século XIX, a ciência moderna, em seu viés mais darwinista, imprime suas 

analises biológicas para justifica a diferença entre negros e brancos legitimando, 

assim, o processo de “embranquecimento” da população nacional. 

[...] Vinculados e legitimados pela biologia, a grande ciência desse 

século, os modelos darwinistas sociais constituíram-se em 

instrumentos eficazes para julgar povos e culturas a partir de critérios 

deterministas e, mais uma vez, o Brasil surgia representado como um 

grande exemplo. (SCHWARCZ, 2012, p.20) 



52 
 

 
 

 

Durante todo o processo de escravização, houve um intenso processo de luta e 

resistência dos povos negros. Muitos frutos foram colhidos, mas somente após 

a abolição que efetivamente o negro começou a ser ouvido dentro da sociedade 

brasileira. A partir de 1951 com a Lei Afonso Arinos, que estabeleceu 1 ano de 

prisão ou multa, para os atos racistas, foi que iniciamos de fato um processo de 

reparação ao negro por todo o dano sofrido no período escravista brasileiro. 

 
 

Já no período da redemocratização, com o presidente eleito Fernando Henrique 

Cardoso, com características mais neoliberais (SANTOS, acesso em 04 de 

Novembro de 2019) foram criados vários grupos de trabalho (GTs) com a 

finalidade de debater e propor ações para inserir o negro dentro da sociedade 

de uma forma mais justa e humana. No governo seguinte, do petista Luiz Inácio 

Lula da Silva, novas políticas vão ser implementadas até culminar em 

aprovações de leis que transformam a promoção da igualdade racial em política 

de estado 

O governo federal, a partir da eleição do Presidente Luiz Inácio Lula da 

Silva, passou a redefinir o papel do Estado como propulsor das 

transformações sociais, reconhecendo as disparidades entre brancos 

e negros em nossa sociedade e a necessidade de intervir de forma 

positiva, assumindo o compromisso de eliminar as desigualdades 

raciais, dando importantes passos rumo à afirmação dos direitos 

humanos básicos e fundamentais da população negra brasileira. (MEC, 

2004, p. 8). 

 
 
 

A demanda por reparações visa a que o Estado e a sociedade tomem 

medidas para ressarcir os descendentes de africanos negros, dos 

danos psicológicos, materiais, sociais, políticos e educacionais sofridos 

sob o regime escravista, bem como em virtude das políticas explícitas 

ou tácitas de branqueamento da população, de manutenção de 

privilégios exclusivos para grupos com poder de governar e de influir 

na formulação de políticas, no pós-abolição. Visa também a que tais 

medidas se concretizem em iniciativas de combate ao racismo e a toda 

sorte de discriminações. (MEC, 2004, p. 11). 



53 
 

 
 
 
 
 

O pensador Gilberto Freyre, em Casa-grande e Senzala, nos relata que o Brasil 

passou por séculos de miscigenação. Brancos, negros e indígenas se misturam 

para dá origem a uma nova raça: o brasileiro. Essa miscigenação, na perspectiva 

de FREYRE (2017), é vista como um início de processo de diminuição das 

desigualdades sociais, pois ao se misturarem, brancos negros e indígenas 

começaram a compartilhar os mesmos espaços sociais. 

A miscigenação que largamente se praticou aqui corrigiu a distância 

social que de outro modo se teria conservado enorme entre a casa- 

grande e a mata tropical; entre a casa-grande e a senzala. O que a 

monocultura latifundiária e escravocrata realizou no sentido de 

aristocratização, extremando a sociedade brasileira em senhores e 

escravos, com uma rala e insignificante lambujem de gente livre 

sanduichada entre os extremos antagônicos, foi em grande parte 

contrariado pelos efeitos sociais da miscigenação. A índia e a negra- 

mina a princípio, depois a mulata, a cabrocha, a quadrarona, a 

oitavona, tornando-se caseiras, concubinas e até esposas legítimas 

dos senhores brancos, agiram poderosamente no sentido de 

democratização social no Brasil. Entre os filhos mestiços, legítimos e 

mesmo ilegítimos, havidos delas pelos senhores brancos, subdividiu- 

se parte considerável das grandes propriedades, quebrando-se assim 

a força das sesmarias feudais e dos latifúndios do tamanho de reinos. 

(FREYRE, 2017, p. 33). 

 
 
 
 

Segundo STRIEDER (2001), em seu artigo publicado na revista Perspectiva 

Filosófica, Freyre propões que, graças ao processo de miscigenação, que 

diminuiu a desigualdade entre as raças, começa a surgir no Brasil uma perene 

“democracia racial”. Já o sociólogo, e ex-presidente da República, Fernando 

Henrique Cardoso (2017 apud Freyre, 2017, p.19-28) nos elenca a grande 

contribuição dada por FREYRE (2017) em para a nossa compreensão da história 

do Brasil, e principalmente da questão racial, mas salienta que o autor de Casa 

Grande e Senzala peca ao sobrevalorizar a mestiçagem e deixar de lado os 

conflitos raciais próprios do país. 



54 
 

 
 

 
[...] E esta miscigenação toda gerou uma "metaraça" no Brasil. 0 

homem desta "metaraça" já não e mais nem europeu, nem africano, 

nem índio. E um homem novo, 0 homem dos tr6picos, situado na 

América. [...] Sem dúvida a miscigenação histórica, e a posterior 

imigração de múltiplas etnias na Ibero-américa, construíram a base 

para uma solida e perene democracia racial" em nosso Continente. 

(STRIEDER. 2001, p. 12-13). 

 
 
 

Não preciso referir-me aos aspectos vulneráveis já salientados por 

muitos comentadores de Gilberto Freyre: suas confusões entre raça e 

cultura, seu ecletismo metodológico, o quase embuste do mito da 

democracia racial, a ausência de conflitos entre as classes, ou mesmo 

a "ideologia da cultura brasileira" baseada na plasticidade e no 

hibridismo inato que teríamos herdado dos ibéricos. Todos esses 

aspectos foram justamente apontados por muitos críticos, entre os 

quais Carlos Guilherme Mota. (CARDOSO. 2017 apud Freyre, 2017, 

p.25) 

 
 
 

Mas não é difícil insistir no que de realmente novo - além do painel 

inspirador de Casa-grande e senzala como um todo - veio para ficar. 

De alguma forma Gilberto Freyre nos faz fazer as pazes com o que 

somos. Valorizou o negro. Chamou atenção para a região. 

Reinterpretou a raça pela cultura e até pelo meio físico. Mostrou, com 

mais força de que todos, que a mestiçagem, o hibridismo, e mesmo 

(mistificação à parte) a plasticidade cultural da convivência entre 

contrários, não são apenas uma característica, mas uma vantagem do 

Brasil. (CARDOSO. 2017. Apud FREYRE, 2017, p.28). 

 
 

Uma sociedade democrática, e onde haja efetivamente uma igualdade entre as 

raças que a compões é, desde a perspectiva de Gomes e Munanga (2004), o 

desejo de todo brasileiro. Mas de fato, as estatísticas nos mostram a grande 

desigualdade existente entre raças seja no mercado de trabalho ou no acesso à 

educação e a demais serviços básicos. Viver em um espaço onde há equidade 

de direitos entre todas as raças, onde todos, independentemente da cor, tenham 



55 
 

 
 

 

acesso aos serviços básicos e não possuam sua identidade histórica negada 

compões o que GOMES e MUNANGA (2004) chamam de “democracia racial”. 

 
 

Ao negar, com dados estatísticos (cf. gráficos acima), a suposta igualdade racial 

presente em terras tupiniquins, Gomes e Munanga (2004) afirmam a não 

existência de uma “democracia racial” no Brasil. Os autores transformam a 

“democracia racial” em mito, “mito da democracia racial”, que ideologicamente 

existe apenas para reforçar as desigualdades existentes entre negros e brancos 

no Brasil. 

O abismo racial brasileiro existe, de fato, e são as pesquisas e 

estatísticas que comparam as condições de vida, emprego, 

escolaridade entre negros e brancos que comprovam a existência de 

grande desigualdade racial em nosso país. (GOMES e MUNANGA, 

2017, p.172). 

 
 
 

Brancos detêm 74% da renda brasileira: De cada R$4 de renda 

produzida no Brasil, quase R$ 3 são recebidos por pessoas brancas. 

Ou seja, de todo o rendimento, somando salário, aposentadoria, 

programas de renda mínima e aplicações financeiras, 74,1% ficam com 

os brancos. (FOLHA DE SÃO PAULO, 2003. Apud GOMES e 

MUNANGA, 2017, p.171). 

 
 
 

O mito da democracia racial pode ser compreendido, então, como uma 

corrente ideológica que pretende negar a desigualdade racial entre 

brancos e negros no Brasil como fruto do racismo, afirmando que existe 

entre estes dois grupos raciais uma situação de igualdade de 

oportunidade e de tratamento. Esse mito pretende, de um lado, negar 

a discriminação racial contra os negros no Brasil, e, de outro lado, 

perpetuar estereótipos, preconceitos e discriminações construídos 

sobre esse grupo racial. Se seguirmos a lógica desse mito, ou seja, de 

que todas as raças e/ou etnias existentes no Brasil estão em pé de 

igualdade sócio-racial e que tiveram as mesmas oportunidades desde 

o início da formação do Brasil, poderemos ser levados a pensar que as 



56 
 

 
 

 
desiguais posições hierárquicas existentes entre elas devem-se a uma 

incapacidade inerente aos grupos raciais que estão em desvantagem, 

como os negros e os indígenas. Dessa forma, o mito da democracia 

racial atua como um campo fértil para a perpetuação de estereótipos 

sobre os negros, negando o racismo no Brasil, mas, simultaneamente, 

reforçando as discriminações e desigualdades raciais. (GOMES, 2012, 

p. 57). 

 
 

 
Indo um pouco mais além, SCHWARCZ (2012) afirma que o racismo no Brasil é 

percebido por quase todos os brasileiros, mas quando questionamos os cidadãos 

sobre suas atitudes racistas a esmagadora maioria negam possui-las. Ai 

entramos em um dilema, “o outro é preconceituoso, eu não”. Esse tipo de 

racismo, que coloca apenas no outro as atitudes de preconceito, busca esconder, 

por detrás de uma falsa perspectiva de igualdade, as diferenças de raça existente 

em nossa sociedade. 

 
 

É preciso salientar que o racismo não está ligado diretamente ao preconceito de 

classe social. Ele abarca principalmente as características fenotípicas do 

indivíduo. Isso quer dizer que, mesmo uma pessoa possuidora de bens materiais, 

mas que possui uma característica negra, também sofre racismo. 

 
 

Visto tudo isso, percebemos que ao longo da história fomos criando ideologias e 

práticas que dividem a população brasileira desde uma perspectiva racial, e o 

Estado nacional teve uma grande contribuição nesse processo de construção 

das desigualdades históricas, bem como na ideologia do “mito da igualdade 

racial”. Daí a necessidade de o próprio Estado, junto com grupos da sociedade 

civil organizados, buscarem mecanismo que buscam, não colocar a raça negra 

sobre a branca, como dizem aqueles que ainda estão na dinâmica da existência 

da “democracia racial”, mas de iniciar um processo de reparação com medidas 

afirmativas que buscam diminuir esse criada desigualdade histórica (GOMES e 

MUNANGA, 2017). 



57 
 

 
 
 
 

 

O Estado brasileiro como principal agente no processo de reparação, tendo em 

vista a dívida história com a comunidade negra do país, segue dois eixos de 

promoção da igualdade racial no Brasil, um material e o outro imaterial. O eixo 

material de reparação consiste em políticas públicas que buscam reparar as 

mazelas históricas, do ponto de vista material, deixado pelo processo de 

escravização. Algumas de suas principais ações foi a cessão de propriedade de 

terras aos povos quilombolas, pela Constituição de 1988, que garante a estes 

grupos o direito à terra que tanto lhe foi negado. Já o sistema de cotas raciais, 

instituído em 1998 na Universidade de Brasília, que buscou democratizar o 

acesso às instituições de ensino superior públicas. Pelo eixo imaterial podemos 

citar a lei 10639/03, que torna o ensino de história e cultura afro-brasileira, no 

estabelecimento de ensino, buscando resgatar essa parte de nossa brasilidade 

que foi apagada pelo racismo institucionalizado; e também o Estatuto da Igualde 

Racial, aprovado em 2010, que prevê uma série de iniciativas que buscam 

reparar as mazelas deixadas pelo processo de escravização. 

 
 

Levar a temática racial para dentro das aulas de Filosofia é, na pratica, libertar a 

Filosofia de suas amarras ideológicas, que nos últimos anos só trata de 

reproduzir pensamentos germinados na Europa e nos Estados Unidos. É levar a 

Filosofia à sua gênesis: a realidade do povo. É permitir que ela exerça suas 

características fundantes e culmine com a libertação do oprimido e do opressor 

de nossas terras. Debater a questão racial na escola, é iniciar uma problemática 

que desconstrói os mitos ideológicos criados pela sociedade opressora, é 

perceber que parte do que nós somos é condicionado por uma sistema que 

necessita de nós para manter seu status quo. É iniciar um processo de 

desconstrução do que achamos que somos, e caminharmos rumo ao que 

verdadeiramente somos como seres do cosmo. 



58 
 

 
 

 

Debater a questão racial na disciplina de Filosofia é resgatar, desde um horizonte 

do pensamento libertados de DUSSEL (2011), as cinco características 

fundamentais do pensamento filosófico (Cf. acima, seção 1.1): a totalidade, que 

busca descontruir o ser do europeu como o ser do mundo, e caminhar rumo a 

uma reflexão que nos leve a pensar o cosmo como um todo, e não como uma 

hierarquias de seres, onde o branco é e o negro não é. É resgatar a proximidade 

e a exterioridade, que nos aproxima do que o indivíduo é realmente por dentro, 

aquilo que ele tem de mais genuíno e que não está corrompido pela visão de 

senso comum que possamos ter dele; que nos leva a compreender que o outro 

também é e não vive simplesmente para servir aos desejos matérias de uma elite 

burguesa. E por último, com a alteridade e a libertação, nos levar a sentir como 

o outro sente, a aprender a nos colocar em seu lugar e trabalhar rumo à 

superação das desigualdades que nos divide como seres humanos. 



59 
 

 
 

 

CAPÍTULO IV : INTERVENÇÃO 

 

 
A filosofia, como pratica libertadora, como grito do oprimido, dever surgir em 

sala de aula como desconstrução das ideologias que desumanizam os seres 

humanos. E como foco, neste trabalho de intervenção, buscamos problematizar 

e descontruir o que chamamos de “mito da democracia racial” (cf. capítulo 3), a 

partir de um horizonte que define o ensino de filosofia numa perspectiva 

libertadora (cf. capítulo 1). 

 
 

O plano inicial de intervenção previa uma incitação ao debate, por parte do 

professor, seguido de pesquisa e relatos por parte dos alunos. Em seguida, 

haveria a realização e debate em torno de duas dinâmicas, finalizando os 

trabalhos com a leitura e debate de um texto do pensador Roberto Gomes. 

Porém, como a Filosofia parte da reflexão da própria realidade do sujeito, já nos 

preparamos para os contratempos que poderiam acontecer ao longo da 

implementação do projeto. Prevíamos a possibilidade de que novas questões 

poderiam surgir, outros questionamentos seriam feitos e novas posições seriam 

defendidas. Mas isso faz parte da Filosofia; ela, em sua busca pelo 

conhecimento, vai gerar novidades com as quais teremos de lidar, por isso, ao 

longo da implementação do projeto, novas atividades foram surgindo, e algumas 

delas estão relatadas neste trabalho. 

 
 

O primeiro passo dessa intervenção pedagógica, iniciada com uma instigação do 

professor, levou os alunos a refletirem sobre a diferença racial existente em 

nosso meio. Logo, instruímos os alunos a fazerem um levantamento sobre a 

realidade racial no país e, a partir disso, foram elaborados gráficos e tabelas que 

retratam a realidade das diferenças encontradas por eles. O passo seguinte foi 

a execução de duas dinâmicas, a partir das quais os alunos puderam debater 

sobre a questão das oportunidades históricas e geográficas que foram dadas a 

cada indivíduo. E por fim, a partir da leitura do segundo capítulo do livro “Crítica 



60 
 

 
 

 

de uma razão tupiniquim”, de Roberto Gomes, e alguns trechos da “Filosofia da 

Libertação’, de Dussel, aprofundamos sobre a possibilidade de uma Filosofia, 

própria do povo brasileiro, que contribua para a construção de uma sociedade 

racialmente justa. 

 
 

4.1 A Escola 

 
 
 

 
Nossa intervenção foi aplicada a duas turmas de ensino médio do Centro 

Interescolar Dr. Raimundo Soares de Albergaria Filho (INTER), uma escola da 

rede estadual localizada em um bairro de classe médio-alta, Ilha dos Araújos, no 

município de Governador Valadares em Minas Gerais. Atualmente a escola 

oferta o Ensino Fundamental (do 1ª ao 9ª ano); Ensino Médio (1ª ao 3ª Ano) 

Magistério de nível médio e, a partir do segundo semestre de 2019, ofertará o 

curso de Técnico em Multimeios Didáticos. 

 
 

 

Imagem 1: Fachada da escola – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios aluno 



61 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Como estrutura física, a instituição possui 28 salas de aulas; laboratório de 

informática climatizado com 32 computadores, anfiteatro com capacidade para 

95 pessoas, sala de vídeo, biblioteca, sala de recursos, quadra poliesportiva, 

cantina e refeitório, entre outras áreas de uso administrativo e pedagógico. São 

mais de 115 funcionários para levar essa empresa que possui cerca 850 alunos, 

divididos em 3 turnos distintos. 

 
 

Os alunos da instituição são provenientes de diversos bairros do município. Além 

de atender a uma parcela de alunos do bairro Ilha dos Araújos, alguns estudantes 

que frequentam a instituição vem de bairros próximos como Centro, Esplanada, 

São Tarcísio, Lourdes, Santa Terezinha e São Paulo. Outros, uma parcela 

considerável de estudantes, são oriundos de bairros mais longínquos como 

Santa Rita, Ipê, Turmalina, Jardim do Trevo, Sir, Planalto e Cidade Nova. No 

entanto, a escola não é de tão fácil acesso aos estudantes, pois para chegarem 

à instituição os alunos, com exceção dos que já residem no bairro, precisam 

chegar ao Centro da cidade e logo seguirem cerca de 1km, atravessando uma 

ponte muito movimentada sobre o Rio Doce, até a escola. 

 
 

A comunidade onde a escola está inserida, acolhe muito bem as iniciativas 

proposta pela instituição. Próximo ao prédio do Centro Interescolar temos a 

Igreja Presbiteriana da Ilha, que sempre empresta seu espaço, como sua quadra 

coberta anexa ao templo, para a realização de atividades da escola; o Instituto 

Estadual de Florestas (IEF) e a 8ª Companhia de Meio Ambiente e Trânsito, da 

Policia Militar de Minas Gerais (PMMG), que estão localizadas nas imediações 

da escola, participam ativamente das atividades escolares, atuando 

principalmente em projetos ambientais ligados à preservação das matas ciliares 

do Rio Doce. 



62 
 

 
 

 

Fundada na década de 60, o Centro Interescolar foi construído, segundo alguns 

de seus professores mais antigo, aos moldes dos colégios estadunidenses. Em 

uma cidade que, ao longo de sua história, é marcado pela influência dos Estados 

Unidos2, é de se esperar que algumas de suas estruturas públicas fossem 

construídas inspiradas naquele país. O colégio, a princípio, foi construído para 

abrigar cursos técnicos, com todas as salas estruturadas para este fim. No início 

dos anos 90, com o fim dos cursos técnicos nas escolas da região do Rio Doce 

(mesorregião do estado de Minas Gerais, localizada na fronteira com o estado 

do Espirito Santo), o Interescolar foi transformado em uma escola de Ensino 

Fundamental e Médio, ofertando ainda alguns cursos técnicos apenas no 

período noturno, e esporadicamente no diurno. 

 
 

Com a modificação, na modalidade de ensino a ser oferecido, a estrutura da 

escola precisou ser alterada. O que antes eram oficinas, próprias para o ensino 

técnico, precisou de ajustes para se transformar em salas de aulas 

convencionais. Isso torna a estrutura física da escola, não muito adequada para 

a educação em sua modalidade recente. Por outro lado, desde 2013 estrutura 

vem sendo modernizada para atender a atual demanda. 

 
 

Foi nesta escola onde eu, Jair Fortunato Dias Junior, adentrei no dia 04 de Junho 

de 2013, dois anos após ter concluído meu curso de Filosofia na capital mineira. 

Nascido na periferia de Governador Valadares, este pesquisador, que se 

autodeclara negro, entra em uma escola majoritariamente branca, assim como 

 
 
 
 
 

2 O desenvolvimento de Governador Valadares foi marcado pela presença de estadunidenses na 
região. Na metade do século XX, empresas estadunidenses vieram para o município para 
trabalhar na exploração da mica, na construção de estradas e linhas férreas, além da exploração 
de madeira e outros minérios. Com isso, o povo americano foi estreitando os laços com a 
população local. Com o fim dos empreendimentos na região o município se empobreceu e os 
americanos retornaram aos E.U.A. Os valadarenses, já que possuíam alguns laços com os 
americanos que retornaram aos Estados Unidos, começaram a migrar para o país em busca de 
melhores condições de vidas (DIAS et al; 2014). 



63 
 

 
 

 

a faculdade na qual formará, e não pode deixar de perceber e problematizar as 

questões raciais ali presente 

 
 

Foi nesta instituição uma das escolas públicas estaduais mais tradicionais do 

município, que nosso projeto de intervenção, que buscou a desconstrução do 

“mito da desigualdade racial”, dentro das aulas de Filosofia, se deu. 

 
 

4.2 Projeto 

 
 

 
No ano de 2013 o governo da presidenta Dilma Rouseff lançou o Pacto Nacional 

Pelo Fortalecimento do Ensino Médio (PANAFEM), um programa em parceria 

com as universidades públicas e os governos regionais que buscava capacitar e 

atualizar o corpo docentes das escolas de ensino médio de todo o país. O estado 

de Minas Gerais, um dos últimos a aderirem ao projeto, em setembro de 2014 

inicia a capacitação dos professores da rede estadual. A 9ª Superintendência 

Regional de Ensino (9ª SER), com sede no município de Governador Valadares, 

ficou sob a responsabilidade formativa da Universidade Federal de Minas Gerais 

(UFMG) que implementou na região uma formação voltada para a humanização 

das escolas, prezando pela formação técnica conciliada com a tolerância, 

respeito e boa convivência entre todas as pessoas que compões o ambiente 

escolar. 

 
 

Nesta perspectiva o orientadores, professores capacitados pela UFMG para 

atuarem nas escolas estaduais da 9ª SRE, do Centro Interescolar iniciaram uma 

capacitação voltada para a promoção da igualdade racial, seguindo as diretrizes 

da lei 10639/2003. Tal opção partiu da própria experiência de vida de um dos 

orientadores, que neste caso é o próprio defensor desta dissertação, que ao 



64 
 

 
 

 

longo de sua experiência acadêmica se identificou como excluído do ambiente 

onde estava, seja pela sua cor, classe social ou orientação religiosa e sexual. 

 
 

Assim, nos primeiros meses letivos do ano de 2016 foram elaborados, de uma 

maneira interdisciplinar, um pesquisa, que resultou em diversos gráficos sobre a 

realidade racial da escola. 

 
 

Um dos dados que nos chamou a atenção, e que serviu de inquietação para a 

realização dessa intervenção, foi o fato de muitos alunos assumirem terem 

presenciado dentro da escolas atitudes racistas, mas quando questionados 

sobre o próprio racismo, estes mesmo alunos negavam possui tal atitude. Tal 

averiguação vai de encontro com o que diz SCHWARCZ (2012) (cf. acima. 

Capítulo 5) quando afirma que esta atitude, típico de um racismo velado, reforça 

a tese de uma “democracia racial” em nossa sociedade. 

 
 

Pensando nisso, e em consonância com a lei 10639/2003, com o Estatuto da 

Igualdade Racial, com o projeto AfroConciência buscamos implementar, a partir 

do curso de pós-graduação em Filosofia (Prof-Filo) da Universidade Federal do 

Espirito Santo (UFES), um projeto de intervenção dentro das aulas de Filosofia, 

com o intuito de problematizar a questão do “mito da democracia racial”. 

 
 

Nosso projeto de intervenção foi dividido em três momentos distintos. O primeiro 

seria o momento de instigação ao debate a respeito da questão racial; o segundo 

pensaria dinâmicas que pudessem contribuir para a desconstrução do “mito da 

igualdade racial”; e por último teríamos um momento de leitura e reflexão de 

textos filosóficos, com o intuito de dar embasamento teórico ao que tratamos ao 

longo das atividades. 



65 
 

 
 

 

Neste horizonte, pensamos nosso projeto de intervenção da seguinte maneira: 

 
 

 
Tema: O ensino de filosofia, desde uma perspectiva latino-americana, na 

desconstrução do “mito da democracia racial”. 

 
 

Justificativa: O ensino de Filosofia, dentro de boa parte das escolas públicas de 

nosso país, segue uma cronologia histórica, ou até mesmo conceitual, que trata 

quase que exclusivamente da Filosofia sistematizada dentro do continente 

europeu. Ao longo dos anos, fomos reproduzindo uma Filosofia que não parte da 

realidade do nosso povo, que quase sempre não leva em conta que nós não 

somos europeus, somos brasileiros e como tal somos constituídos de 

características geradas graças a união de diversos grupos étnicos, entre eles 

dos africanos (GOMES, 2016). 

 
 

Em uma sociedade marcada pelas diferenças de raça, e principalmente pela 

ideologia de que, independente da raça, “somos todos iguais” – “mito da 

democracia racial - é necessário uma reflexão profunda frente ao mundo que 

vemos desde esta realidade.”. Pensar uma filosofia brasileira é, também, refletir 

sobre as questões raciais no Brasil. E a escola será, ou pode ser, nosso ponto 

de partida para esta problematização GOMES (2016). Perceber, questionar e 

combater o “mito da igualdade racial” é de fundamental importância para a 

implementação de um ensino de Filosofia libertador que, em ultimas, é a 

essência do conhecimento filosófico (Cf. acima item.1.1). 

 
 

Levar o debate racial para a escola através de dinâmicas e atividades, na linha 

de uma Filosofia Libertadora, possibilitará o aluno a interpretar melhor a si 

mesmo e o espaço que ele ocupa no mundo. Esse olhar para nós mesmos desde 

a nossa própria realidade, proposto por Enrique Dussel, pode levar o aluno a 

compreender os danos ou privilégios que sua história e o ambiente em que viveu 



66 
 

 
 

 

deixaram marcados em sua vida. Assim, o adolescente perceberá que as 

oportunidades não são dadas de maneira igual a todas as pessoas, e isso já é o 

primeiro passo rumo a desconstrução do “mito da democracia racial”. A escola, 

como um dos principais locais de construção social do sujeito, e as aulas de 

filosofia, desde uma perspectiva brasileira, será nosso ponto de partida para este 

trabalho. 

 
 

Objetivos: Pensar o ensino de Filosofia como meio de se desconstruir o mito da 

democracia racial. 

 
 

Metodologia: Durante todo o processo, seja de ação do professor ou de 

manifestação do aluno, a metodologia de Pesquisa-ação, conciliada a atividades 

dinâmicas, estará presente. Após cada intervenção será feita uma avaliação para 

planejar a ação subsequente. Assim, os resultados serão mais coerentes com 

todo o processo realizado. 

 
 

Implementação: A intervenção foi projetada para ser implementada em três 

etapas: 1ª etapa – consiste no momento de inserção, em sala de aula, do tema 

racial. Utilizaremos as cotas raciais, mecanismo de ação afirmativa, utilizados 

por universidades públicas da região em seus processos seletivos, como motor 

para a discursão. A partir daí, inseriremos pesquisas onde os alunos investigarão 

temas relacionados à entrada, permanência e evasão de alunos cotistas. No final 

desta etapa, haverá um momento de reflexão sobre as possibilidades e 

oportunidades que os negros tiveram ao longo da história. 2ª etapa – para esta 

fase planejamos duas dinâmicas, acompanhas de uma reflexão ao final de cada 

uma, que nos ajudarão a compreende o quanto, as oportunidades que temos ao 

longo de nossa história, influenciam no lugar social que ocupamos em nossas 

vidas. Aplicaremos, ao final, a moral dessas dinâmicas à situação do negro 

existente na sociedade brasileira. 3ª etapa – No final, a partir da leitura de textos 



67 
 

 
 

 

Filosóficos, de Roberto Gomes e Enrique Dussel, proporemos uma reflexão com 

os alunos com o intuito de relacionar como o pensamento filosófico, desde um 

horizonte libertador, pode contribuir para a desconstrução dessa “ideia” de que 

tomos somos iguais independentes da raça. 

 
 

Resultados previstos: A percepção, por parte dos alunos, da existência de uma 

ideia de “igualdade racial” em nossa sociedade. E que os mesmo iniciem um 

processo de desconstrução da mesma a partir das aulas de Filosofia. 

 
 

4.3 Instigação ao debate 

 

 
Para iniciarmos nossa intervenção buscamos, de maneira sutil, inserir em sala 

de aula a problemática racial. Para isso, utilizamos o discurso das cotas raciais, 

em intuições de ensino público, como motor de discussão. Ao inserirmos a 

questão das cotas, em sala de aula, estavam presentes 23 alunos do segundo 

ano do Ensino Médio (da turma de primeiro ano em 2018) e 36 do primeiro ano 

(iniciado em 2019). A discussão foi iniciada quando o professor, no princípio da 

aula, informou os alunos sobre o vestibular seriado da Universidade Federal dos 

Vales do Jequitinhonha e Mucuri (UFVJM), que possui campus na cidade de 

Teófilo Otoni (a 123 km de Governador Valadares), e da Universidade Federal 

de Juiz de Fora – Campus Governador Valadares (UFJF-GV), e a quantidade de 

vagas destinadas aos negros, referente ao vestibular de 2018 e de 2019. A partir 

desta informação alguns alunos questionaram a respeito da verdadeira 

necessidade de cotas, e a partir daí iniciamos um debate a respeito do tema. O 

objetivo não foi tabular e nem analisar a posição dos alunos em relação às cotas, 

o que queríamos era despertar nos educandos o interesse em discutir a relação 

de raças no Brasil. O período de intervenção, relatado neste trabalho, data do 

dia 18/12/2018 a 19/01/2019; e de 18/02/2019 a 26/04/2019. 



68 
 

 
 

 

Iniciando os trabalhos o professor questionou aos alunos, perguntando quem era 

favorável e quem era contra as costas raciais. O resultado está presente na 

tabela abaixo: 

 
 
 
 

Você é a favor das cotas raciais em universidades públicas? 

 1 º Ano (1001) 2º Ano (20033) 

Sim 29 ou 80% 3 ou 14% 

Não 1 ou 3% 14 ou 61% 

Não opinaram 6 ou 17% 5 ou 25% 

TOTAL 36 ou 100% 23 ou 100% 

Tabela 01 

 
 
 

Se comparamos os dados da tabela acima, com a pesquisa divulgada em 2013 

pelo IBOPE, que utilizou a mesma questão, mas tendo como público alvo a 

população geral, os dados não são tão discrepantes. O IBOPE nos mostrou que 

62% da população brasileira apoiam a reserva de vagas, em instituições de 

ensino superior pública, para o sistema de cotas; já na escola de intervenção, 

esta estatística chega a 55%. 

 
 

Para desenvolver melhor a problemática o professor questionou ao alunos sobre 

os motivos de suas respostas. Na turma do 2º ano, a justificativa, dos não 

favoráveis às cotas, estavam baseadas na afirmação de que as cotas reafirmam 

o preconceito com os negros. Os alunos se justificaram também usando temas 

como a capacidade do indivíduo e a meritocracia. O interessante é que, aos 

serem questionados sobre o real funcionamento, origem e objetivo das cotas, 

nenhum dos alunos soube responder. Dois, dos três alunos favoráveis às cotas, 

citaram a questão histórica, focando na escravidão e suas consequências, para 

 
 
 

3 A turma 2003, do ano de 2019, corresponde aos alunos da turma 1002 do ano de 2018. 



69 
 

 
 

 

justificar a necessidade da implementação de cotas. Este grupo de favoráveis às 

cotas também não soube responder a respeito do funcionamento da mesma. 

 
 

Ainda em relação à turma 2003, fizemos uma tabela comparando as respostas 

dos alunos e a sua declaração racial. O resultado está na tabela que segue: 

 
 
 
 

Comparação dos alunos 

Turma 2003 

 Quantidade 

de Alunos 

Favoráveis Contrários Não 

opinaram 

Total 

Negros 5 2 1 0 5 

Brancos 16 1 9 6 16 

Pardos 2 0 1 1 2 

Total 23 3 14 7 23 

Turma 1001 

 Quantidade 

de Alunos 

Favoráveis Contrários Não 

opinaram 

Total 

Negros 12 11 0 1 12 

Brancos 16 10 1 5 16 

Pardos 8 8 0 0 8 

Total 36 29 1 6 36 

Tabela 02 

 
 
 

Juntamos estas informações à questão econômica de cada aluno, podemos 

perceber, dentro da própria sala de aula, a relação raça-economia quando 

comparamos a raça do aluno com o bairro de origem. Mesmo estando localizado 

em um bairro de classe média alta, o centro Interescolar recebe alunos de todos 

os bairros da cidade. Dos alunos que participaram da atividade temos a seguinte 

relação: 



70 
 

 
 
 
 
 
 

Turma 2003 

 Bairros /regiões Periféricos Bairros/regiões de 

classe média 

 Ipê/São 

Raimundo 

Trevo/Santa 

Paula 

São 

Paulo/ 

Santa 

Terezinha 

Outros Centro/ 

Esplanada 

/Lourdes 

Ilha Outros 

Brancos 1 1 0 0 7 5 2 

Pardos 0 0 0 0 0 2 0 

Negros 2 1 1 1 0 0 0 

Total 3 2 1 1 7 7 2 

Turma 1001 

 Bairros /regiões Periféricos Bairros/regiões de 

classe média 

 Ipê/São 

Raimundo 

Trevo/Santa 

Paula 

São 

Paulo/ 

Santa 

Terezinha 

Outros Centro/ 

Esplanada 

/Lourdes 

Ilha Outros 

Brancos 

16 

2 1 5 0 2 3 4 

Pardos 

8 

1 0 4 1 0 1 1 

Negros 

12 

6 2 1 1 1 0 1 

Total 9 3 10 2 3 4 6 

Tabela 03 



71 
 

 
 

 

Os dados das tabelas 01, 02 e 03, conciliados com o mapa da cidade de 

Governador Valadares4, nos faz ter uma ideia da distância percorrida por nossos 

alunos, principalmente os da periferia, para chegarem até a instituição. Nos leva 

a inferir o quanto nossos alunos da periferia desejam se aproximar desta escola 

de centro; e a relação entre periferia e raça negra presente, não somente na 

escola, como em toda a sociedade brasileira. 

 
 
 

 
Neste primeiro momento buscamos instigar os alunos a debaterem a questão 

racial dentro das aulas de Filosofia. O objetivo foi “plantar” a semente da 

problemática racial para que, ao longo do ano, pudéssemos debate-la dando 

prosseguimento a implementação do nosso projeto de intervenção. 

 
 

A partir dessa primeira atividade, pedimos aos alunos para verificarem o 

desempenho de alunos cotistas dentro das universidades. Os alunos foram 

divididos em grupos, e cada grupo teria 10 minutos para apresentar os resultados 

de sua pesquisa. Todos os grupos deveriam trazer as fontes de suas pesquisas, 

bem como elaborar gráficos ou tabelas que demonstrassem a situação que o 

grupo colocaria para a turma. 

 
 

Os grupos trouxeram informações variadas a respeito da atividade proposta, 

cada um defendendo sua fonte de informação. Todos os grupos pesquisaram de 

maneira clara e objetiva sobre a origem e funcionamento das cotas raciais em 

universidades públicas, mas divergiram no que tange ao desempenho dos alunos 

cotistas dentro destas instituições. Na turma 2003 um grupo trouxe uma 

reportagem5 cuja informações mostravam que o desenvolvimento do aluno 

 
4 PMGV. Mapa dos bairros de Governador Valadares. Disponível em http://www.valadares.mg. 
gov.br/detalhe-da-materia/info/mapas/12095 
5 Disponível em: <https://www.politize.com.br/sistema-de-cotas-no-brasil/>. Acesso em 15 de 
janeiro de 2019. 

http://www.valadares.mg/
https://www.politize.com.br/sistema-de-cotas-no-brasil/


72 
 

 
 

 

cotista era similar ao do não cotista, e que as costas eram formas justas de 

democratizar o acesso ao sistema público de universidades. Já outro grupo, 

enfatiza uma reportagem6 que dá destaque ao baixo desempenho de alunos 

cotistas em universidades públicas de Minas Gerais, bem como a evasão destes 

alunos. O que mais nos intrigou na turma 1001, e foi motivo de debate posterior, 

foi uma notícia7 um projeto de lei, de autoria da deputada federal Dayane 

Pimentel (PSL-BA), que prevê o fim das cotas raciais em universidades públicas 

federais. Esta última reportagem relata a necessidade de extinção das cotas que, 

segundo a deputada, pode ocasionar discriminação e conflitos sociais. 

 
 

Para refletirmos mais sobre este assunto, resolvemos analisar essas duas 

últimas reportagem. Levamos os alunos para o laboratório de informática e 

pedimos que buscassem a reportagem. A partir dela, foi feita uma leitura e em 

grupo deveriam responder às seguintes questões: 1) As cotas raciais nas 

universidades públicas funcionam? Justifique suas respostas a partir do texto. 2) 

Na perspectiva do grupo, o que causa a evasão dos alunos cotistas? Após 

responder às questões, os alunos deveriam pesquisar em sites variados, mas 

principalmente naqueles com informações de cunho acadêmico como o Scielo, 

e responder novamente as questões anteriores a partir das novas informações 

encontradas. 

 
 

Desta atividade, que foi desenvolvida em data posterior à primeira, participaram 

26 alunos da turma 2003 e 41 da turma 1001; 19 alunos da 2003 e 38 da 1001 

apontaram para um bom funcionamento das cotas, mas chamaram a atenção 

para alguns empecilhos que causam confusão quanto à autodeclaração. Os 

questionamentos que surgiram foi sobre como identificar se uma pessoa é negra 

 
6Disponívelem<https://www.em.com.brapp/noticia/especiais/educacao/2015/01/19/internaseduc 
a cao,609275/nota-de-estudantes-beneficiados-por-cotas-acende-alerta-emuniversidad.shtml >. 
Acesso em 15 de janeiro de 2019. 
7 Disponível em <https://www.bahianoticias.com.br/noticia/233784-dayane-pimentel-apresenta- 
projeto-que-preve-fim-de-cotas-raciais-em-instituicoes-de-ensino.html>. Acesso em 10 de abril 
de 2019. 

https://www.em.com.brapp/noticia/especiais/educacao/2015/01/19/internaseduca%20cao%2C609275/nota-de-estudantes-beneficiados-por-cotas-acende-alerta-emuniversidad.shtml
https://www.em.com.brapp/noticia/especiais/educacao/2015/01/19/internaseduca%20cao%2C609275/nota-de-estudantes-beneficiados-por-cotas-acende-alerta-emuniversidad.shtml
https://www.bahianoticias.com.br/noticia/233784-dayane-pimentel-apresenta-projeto-que-preve-fim-de-cotas-raciais-em-instituicoes-de-ensino.html
https://www.bahianoticias.com.br/noticia/233784-dayane-pimentel-apresenta-projeto-que-preve-fim-de-cotas-raciais-em-instituicoes-de-ensino.html


73 
 

 
 

 

ou não, e sobre a possibilidade de surgimento de verdadeiros tribunais raciais 

dentro das universidades públicas. 

 
 

Ao confrontar a questão da evasão de cotistas, após análise do texto e pesquisa 

na internet, um primeiro grupo de alunos se ativeram ao fato de os negros, 

segundo dados pesquisados pelos próprios alunos, compõem a parte mais pobre 

da população brasileira. Tal dado está de acordo com o proposto por GOMES e 

MUNANGA (2016) quando relatam que o abismo econômico está relacionado ao 

abismo racial, pois a maior parte da riqueza do país está concentrada nas mãos 

de pessoas de raça branca. Esse dado serviu como justificativa para a não 

permanência do cotista dentro das universidades, pois muitas vezes ele precisa 

trabalhar para o sustento da família; o gasto com transporte é alto, uma vez que 

os negros ocupam as áreas mais periféricas das cidades. Um aluno do grupo até 

colocou seu exemplo para ilustrar a explicação de seu grupo. Este aluno, negro, 

mora em um bairro afastado da escola e às vezes falta a aula, por não ter 

condições de carregar o cartão de passagem na data certa. 

 
 

Um segundo grupo de alunos fizeram ecoar a questão da própria discriminação. 

Foi citado a grande pressão que o negro sofre em determinados ambientes, 

simplesmente pelo fato de ser negro. Isso, segundo o grupo, é algo que 

constrange e por conseguinte limita o desenvolvimento intelectual do aluno. O 

fato de alguns colegas e professores não estimularem o desenvolvimento 

intelectual do aluno também foram colocados como motivos para a evasão do 

cotista. 

 
 

Em ambas as turmas os debates foram acalorados, mas foi na 1001 que o termo 

reparação apareceu pela primeira vez. Não foi de maneira direta, mas na fala de 

uma aluna o conceito ficou bem presente “as cotas é um jeito de ajudar aos 

pretos que foram escravizados e que, depois de liberados, não receberam nada 



74 
 

 
 

 

por isso”. Aproveitando o momento, o professor inseriu o conceito de reparação 

em sala de aula, passando por todas as principais legislações que iniciaram o 

processo de libertação do negro e que, por fim, não contribuíram para sua 

inserção na sociedade nem com a reparação por todo o período escravizado. 

 
 

A partir desse resultado iniciamos um debate sobre a questão da igualdade entre 

as raças no nosso país. A pergunta problema, que foi colocada para guiar nossa 

reflexão, foi “brancos e negros no Brasil são iguais?”. A resposta de todos os 

alunos foi negativa. Porém houve ressalva, alguns disseram que legalmente 

todos são iguais, mas que na prática isso não acontece. O assunto acabou se 

estendendo a outras minorias como mulheres, LGBTs e indígenas. 

 
 

Para que nossa discussão ganhasse um viés mais acadêmicos, e para que os 

alunos dominassem o conceito, foi necessário aprofundar, ao longo da nossa 

discussão, dentro do conceito de raça, para que os alunos não confundam o 

termo sociológico com a conceituação próprio das ciências naturais. Para isso, 

recorremos mais uma vez a GOMES e MUNANGA (2016): 

Dependendo da maneira como é utilizado, o conceito raça pode ter 

conotação próprias do campo das ciências naturais. Neste campo, 

trata-se de um conceito utilizado para definir classes de animais que 

têm origem em um tronco comum, com características e 

potencialidades físicas específicas relativas a cada raça. Durante a II 

Guerra Mundial (1939-1945), o Nazismo lançou mão da aplicação 

deste conceito biológico, para justificar a suposta supremacia dos 

brancos e arianos [...] sobre outros grupos, promovendo a segregação, 

a dominação e a morte de milhões de pessoas. 

 

Já o Movimento Negro e vários estudiosos, atualmente, quando usam 

o termo “raça”, não o fazem alicerçado na ideologia nazista, Ao 

contrário, eles rejeitam a ideia de que existam raças superiores e 

inferiores. Os grupos políticos lançam mão do conceito, dando-lhe um 

outro significado, relacionado ao reconhecimento da diferença entre 

grupos humanos, sem atribuir qualidades positivas ou negativas, ao 



75 
 

 
 

 
reconhecimento da condição das origens ancestrais e identidades 

próprias de cada um deles. Esse uso tem sentido social e político, que 

diz respeito à história da população negra no Brasil e a complexa 

relação entre raça, racismo, preconceito e discriminação racial. 

(GOMES, MUNANGA, 2016. p. 174-145). 

 
 

 
A partir dos debates, e do conceito exposto acima aos alunos, chegamos à 

conclusão de que a desigualdade racial foi sendo construída ao longo de nossa 

história. E que as ações afirmativas, das quais as cotas raciais em universidades 

faz parte, é um dos mecanismos que podem ajudar a diminuir a desigualdade 

racial no Brasil, reparar em partes as mazelas históricas causadas pela 

escravização e democratizar o acesso ao sistema de ensino universitário público 

àqueles que tanto foram desprezados ao longo da história. 

 
 
 
 

Segundo GOMES e MUNANGA (2016) ainda vivemos em uma sociedade 

racista, e uma das formas de mascarar isso é através do “mito da igualdade 

racial”. Ora, se nossa sociedade é racista, e a ideia de igualdade racial é uma 

farsa, logo a escola, que está dentro da sociedade, comunga dessas ideias. 

Assim, ao longo desta primeira atividade, que teve duração de quatro aulas, 

pudemos constatar a existência do “mito da igualdade racial” dentro da sala de 

aula a partir das atividades. Nossos alunos, assim como boa parte de nossa 

sociedade, ainda possui a ideia de que todos somos iguais, independente da 

raça. E que as conquistas dos indivíduos nada tem a ver com as oportunidades 

e com o local social que o mesmo ocupa na sociedade. A partir dos debates e 

das pesquisas, realizadas pelos próprios alunos, alguns puderam constatar de 

maneira clara e evidente, pois construíram o conhecimento de maneira 

autônoma, que as diferenças raciais existem na sociedade brasileira e que ela 

condiciona, em grau maior ou menor, o local que o sujeito ocupará dentro do 

espaço racial. Outros alunos, um grupo bem menor, preferiram a permanência 

em um conhecimento raso e superficial a respeito do assunto, e isso aconteceu, 



76 
 

 
 

 

não pelo fato de discordarem desta conclusão, mas de não se dedicarem com 

afinco ao processo de aprendizado. 

 
 

Nesta primeira atividade, cujo objetivo era instigar os alunos ao debate a respeito 

da questão racial, surte o efeito esperado. Além do intenso debate, em sala de 

aula, os grupos buscaram e se enterraram das informações pesquisadas, e isso 

contribuiu sobremaneira para as demais atividades implementadas neste 

projeto. 

 
 

4.4 Meritocracia a partir de dinâmicas 

 
 
 

Após a inserção do tema raça, a partir da discursão sobre cotas raciais em 

universidades públicas, partimos para a compreensão e início da 

problematização do “mito da igualdade racial”. Iniciamos esta etapa com uma 

análise dos trabalhos, realizados no momento anterior, e inserimos ademais 

duas dinâmicas com o objetivo de mostrar, de maneira pedagógica, a 

importância da nossa constituição histórica, na compreensão das desigualdades 

existentes na atualidade. A primeira dinâmica, que chamamos de “dinâmica das 

bolinhas”, mostra ao aluno que, dependendo do lugar social onde estamos, 

teremos maior ou menos êxito nas atividades que desempenharmos. Já a 

segunda dinâmica, busca mostrar aos alunos o quanto a nossa história influência 

nas oportunidades que temos em nossas vidas. 

 
 

Com essas dinâmicas buscamos destacar a questão da dívida histórica, que 

colocou a população negra em um lugar de desvantagem, econômicas, sociais 

e culturais dentro da sociedade brasileira. E para velar esta desigualdade foram 

construídas ideologias religiosas e científicas (GOMES e MUNANGA, 2016) que 

justificavam essa abismo racial. Essas ideologias com o tempo foram 



77 
 

 
 

 

internalizadas, e a partir daí, depois que foi construído um abismo gigantesco 

entre brancos e negros, nasce a ideia de que todos são iguais. Mas é fato que 

hoje, quando se trata de oportunidades, as coisas são visivelmente desiguais. O 

negro, como parte mais pobre da população, tem pouco ou nenhum acesso a 

serviços de qualidade, como educação e saúde, e essas questões influenciam 

no desenvolvimento e na competitividade dessa raça em relação a raça branca 

mais rica. Assim sendo, nesta segunda atividade buscamos trabalhar para 

desconstruir a ideia de que todos temos as mesmas possibilidades e a 

necessidade de medidas de reparação, para que a desigualdade entre raças 

possa ser finalizada. 

 
 

Trabalhamos, portanto, com a “dinâmica das bolinhas”. Nesta atividade, que 

contou com a participação de 18 alunos na turma 2003 e 41 na turma 1001, o 

professor deu a cada um dos presente uma bolinha de papel; cada aluno estava 

localizado em pontos distintos da sala de aula. Para tornar a dinâmica mais 

atrativa, o professor pediu a dois alunos que se virassem de costas para a frente 

da sala, e a outros dois que tapasse os olhos. Colocando um sexto de lixo em 

cima de uma mesa, o professor pediu que os alunos se levantassem, e na 

posição que estavam tentassem, um de cada vez, acertar o cesto de lixo. Na 

turma 2003 apenas 6 acertaram a lixeira da primeira vez, na 1001 conseguiram 

certar de primeira 23 alunos. Estes 29 alunos, que acertaram de primeira, foram 

os que estavam mais próximos do cesto de lixo, e olhando diretamente para ela. 

 
 

Após algumas tentativas, o professor pediu que os alunos sentarem em círculo, 

no chão da sala mesmo, e os questionou sobre qual a moral poderíamos retirar 

da dinâmica. Com respostas curtas, os alunos concordaram que, o local que 

cada indivíduo ocupa condicionou as possibilidades de acerto que ele poderia 

ter. Os que estavam mais perto precisariam de menos esforço, os que estavam 

mais longe, ou de olhos tapados, ou de costas, teriam uma maior dificuldade em 

concluir a atividade. Transcrevemos isso para a questão social, e percebemos 



78 
 

 
 

 

que o local que cada pessoa ocupa na sociedade condiciona, de alguma 

maneira, no quanto aquele indivíduo pode se desenvolver na mesma. Foi 

levantado a questão de crianças que precisam caminhar horas para chegar à 

escola, ou de mulheres que possuem dupla jornada, ou de pessoas que não 

conseguem emprego apenas pelo fato de serem negras. Estas pessoas 

precisam de um esforço maior, assim como o aluno que estava mais distante da 

lixeira precisou se esforçar mais, e mesmo assim não consegui acertar o cesto 

de lixo, esses grupos sociais mesmo se esforçando não conseguem evoluir 

dentro da sociedade. 

 
 

Para finalizar a atividade, na turma 1001, o professor distribuiu um texto, escrito 

pela Universidade Federal de Juiz de Fora8, instituição que mantem um campus 

avançado no município de Governador Valadares, evidenciando o pouco acesso 

dos negros ao ensino superior público. Após a leitura, o aluno deveria destacar 

uma parte do texto que mais refletiria a dinâmica que realizamos anteriormente. 

O interessante é que a grande maioria destacou a questão da dívida história, e 

utilizaram a passagem abaixo para justifica-la: 

É preciso pensar em todo o processo histórico que aconteceu no Brasil. 

O racismo foi muito forte e mesmo após a abolição da escravatura, e 

principalmente no início do século passado, as teorias racistas foram 

muito fortes no Brasil e excluíram o negro de qualquer possibilidade de 

ascensão social. (UFJF, 2017). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

8 Disponível em: <https://www2.ufjf.br/noticias/2017/11/20/consciencia-negra-apenas-34-dos- 

alunos-de-ensino-superior-sao-negros-no-brasil/>. Acesso em 23 de abril de 2019 



79 
 

 
 

 

 
 

Imagem 02: “Dinâmica das bolinhas” – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios aluno 
 

 

 
Imagem 3: “Dinâmica das bolinhas” – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios aluno 



80 
 

 
 

 

Seguindo o nosso objetivo, de combater o “mito da democracia racial”, inserimos 

em sala de aula a chamada de “dinâmica dos privilégios”, adaptada9 para que 

não causasse nenhum constrangimento aos aluno, e para que as respostas 

pudessem ser as mais variadas possíveis, participaram 38 alunos da turma 2003 

e 22 da turma 1001. 

 
 

Separamos os participantes em 3 grupos, na turma 2003, e 4 grupos na turma 

1001. A Partir daí, demos 3 balões para cada aluno. Após os balões estarem 

cheios, o professor começou a dar as seguintes instruções na turma 2003: 

1- Estoure um balão aqueles que já se sentiram ofendidos por algum comentário, 

que interpretou como maldoso, envolvendo sua cor de pele, sexo ou orientação 

sexual. 

2- Aqueles que já ganharam um Iphone, modelo mais novo, dos pais ou 

responsáveis, retire um balão daqueles que não ganharam. 

3- Os alunos, cujos pais os deixam na escola todas as manhãs, retirem um balão 

daqueles que vem de ônibus ou bicicleta 

4- Aqueles que os um dos pais, ou responsáveis, possuam curso superior 

completo, retire um balão daqueles cujos pais não terminaram a faculdade. 

As instruções na turma 1001 foram as seguintes: 

 
1 - Quem nunca passou alguma dificuldade com alimentação em casa pegue um 

balão daqueles alunos que já passaram. 

2 - Aqueles que não se sentiram constrangidos por alguma característica física, 

pegue um balão daqueles alunos que já sentiram. 

 
 
 
 
 
 
 

9 Disponível em: < https://www.youtube.com/watch?v=6U04cSyyJCo&t=103s >. Acesso em 11 
de fevereiro de 2019. 

http://www.youtube.com/watch?v=6U04cSyyJCo&amp;t=103s


81 
 

 
 

 

3 - Aqueles que já se sentiram constrangidos, ou impedidos de fazerem alguma 

coisa por serem de um determinado sexo ou terem um determinado corpo 

estourem um balão. 

4 - Aqueles que chegam em casa e não precisam se preocupar com nenhuma 

atividade doméstica, peguem um balão daqueles alunos que precisam. 

5 - Aqueles que vem pra escola de van ou que os pais trazem, pegue um balão 

daqueles que vem de ônibus, a pé ou de bicicleta. 

6 - Aqueles que cursam inglês ou possuam cotas em clubes, peguem um balão 

dos que não tem. 

 
 

Terminando as perguntas, os professor pediu que um integrante do grupo 

observasse e anotasse as características físicas e econômicas dos alunos que 

ficaram com menos e mais balões. Por fim, os relatores de cada grupo leram, 

para toda a turma, as características pedidas pelo professor. 

 
 

 

 
Imagem 4: “Dinâmica dos privilégios” – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios aluno 



82 
 

 
 
 
 

 

Na turma 2003 tivemos o seguinte resultado: A) 12 alunos estouraram um de 

seus balões na primeira questão. B) 7 Alunos ganharam balão com a segunda 

questão. C) Na terceira questão 18 alunos ganharam balões D) Já na última 

questão 16 alunos ganharam balões. O relato, lido por um membro do grupo para 

toda a sala, expos a seguinte realidade: A) no primeiro grupo dois alunos ficaram 

com 5 balões. As características físicas dos cinco alunos foi muito parecida, eram 

brancos e com cabelos lisos, a exceção foi o sexo, eram 4 meninos e 1 menina. 

1 Um dos alunos do grupo ficou sem nenhum balão, e suas características, 

listadas pelo relator do grupo, é que se tratava de um menino negro que morava 

no bairro Penha (periferia de Governador Valadares). C) o terceiro grupo deu 

ênfase a dois alunos. Um desses alunos ficou com 6 balões e outro com nenhum. 

O aluno com seis balões era de raça negra e reside no bairro Esplanada (bairro 

de classe média); já o aluno sem nenhum balão, é de raça negra e mora no bairro 

Lourdes (classe média). D) o último grupo, formado apenas por meninas, de raça 

branca, e moradoras de bairros de classe média e média-alta, destacaram estas 

características e o fato de o grupo não ter perdido nenhum balão. 

 
 

Já na turma 1001 o resultado nos intrigou ainda mais. Apenas 4 alunos 

permaneceram com balões em suas mãos. O destaque da turma ficou em um 

grupo onde haviam 5 meninas e 1 menino. Este grupo foi o único que não ficou 

com nenhum balão. 

 
 

Em nosso momento de debate, após a atividade na turma 1001, a questão desse 

grupo não passou despercebida. A mulher, como minoria que também possui 

poucas oportunidades, também foi trazida para a discursão. O grupo ressaltou 

que, apenas pelo fato de ser mulher, várias das meninas do grupo não tiveram 

algumas das oportunidades citadas nas questões colocadas pelo professor, e 

isso fez com que o grupo terminasse a dinâmica com nenhum balão em mãos. 



83 
 

 
 
 
 

 

Nosso intuito não era, a priori, debater questões de gênero. Mas tal 

acontecimento nos levou a contextualizar a questão da mulher negra que, dentro 

do racismo institucionalizado, ainda sofre mais preconceito que os homens 

negros. Mas não nos alongamos no tema pois a problemática é mais complexa 

e extensa. 

 
 

Por fim, os próprios alunos do grupo compreenderam, e expuseram isso para a 

turma, que o lugar social que estamos, classe, raça, gênero ou sexo, 

condicionam as oportunidades que teremos na vida. “Só por você nascer 

menino, você já tem mais oportunidades que eu”, disse uma das alunas do grupo 

que terminou a dinâmica sem balões. 

 
 

Para finalizar essa atividade com a turma 1003, e aproveitando a inquietação 

deles a respeito da desigualdade de gênero, e inserimos em sala de aula o trailer 

do filme “Estrelas Além do Tempo”, um longa-metragem que aborda as duas 

temáticas, questão racial e de gênero, de uma única vez. Os alunos mostram 

grande interesse em posteriormente assistirem o filme. Além disso, a partir de 

alguns gráficos apresentados pelo professor, os alunos puderam comparar as 

oportunidades do mercado de trabalho divididas por raça e sexo. 

 
 

A dinâmica levou nossos alunos a observarem que alguns de nós possuem 

privilégios que os outros não possuem. E esses privilégios carregam consigo um 

carga histórica muito grande. Os filhos de senhores de engenho não tiveram as 

mesmas oportunidades que os filhos de escravizados. E essas oportunidades, 

negadas ou dadas ao longo de nosso história, se reflete em nossa situação atual, 

tanto do ponto de vista econômico quanto no lugar racial que cada um ocupa. 



84 
 

 
 

 

O negro, filhos de escravizados, foram tomados de sua liberdade. O serem 

libertos, foram privados de suas cultura e demonizados por sua cor e religião. 

Foram excluídos, e hoje em dia a sina continua. É preciso mecanismos, que ajam 

no presente, de reparação das mazelas do passado afim de, em um futuro 

próximo, igualar as oportunidades para brancos e negros, homens e mulheres 

 
 
 
 

4.5 Textos para filosofar 

 
 

 
Para finalizar nossa intervenção levamos para sala de aula dois textos, para 

pudéssemos pensar a realidade do negro a partir da leitura e reflexão dos 

mesmos. O primeiro texto, o segundo capítulo do livro “Crítica de uma razão 

tupiniquim”, com o título de “A sério: a seriedade”, foi utilizado na turma de 2ª ano 

do Ensino Médio, 2002. 

 
 

Em grupos, os alunos deveriam fazer a leitura do texto e, a partir de um debate, 

escrever alguns parágrafos respondendo à seguinte questão: com o pensamento 

de Roberto Gomes pode nos ajudar a combater o “mito da igualdade racial”? 

 
 

Para a reflexão da turma 1001 a questão permaneceu a mesma, mas o texto foi 

diferente. Com o intuito de aproximar nossos alunos ao pensamento libertador 

da Filosofia, utilizamos trechos traduzidos da obre “Filosofia de La Liberación” de 

Enrique Dussel10. Cada grupo ficou com alguns parágrafos do texto, e a partir 

deles deveriam responder à questão: com o pensamento de Enrique Dussel pode 

nos ajudar o mito da igualdade racial? 

 
 
 
 

10 Textos no Anexo III 



85 
 

 
 
 
 

 

O objetivo desta atividade buscava levar os alunos a pensar a questão racial a 

partir do pensamento filosófico, no horizonte de uma filosofia libertadora. E para 

isso usamos trechos de pensadores diretamente ligados ao pensamento da 

Filosofia da Libertação. Assim, compreendendo a realidade a partir de pesquisas 

e dinâmicas, teriam a oportunidade de levar essa compreensão para o âmbito 

filosófico-formal com a racionalização das informações a partir de textos 

filosóficos. 



86 
 

 
 

 

CONCLUSÃO 

 
 

 
Desde o início deste curso de mestrado, no ano de 2017, tentamos levar pra 

dentro das salas de aula o conceito de filosofia que, ao longo deste trabalho 

tentamos justifica-lo. Uma filosofia que busca conhecer profundamente as 

coisas, que parte do momento e local em que se vive em busca de uma 

universalidade; uma filosofia que aproxima os indivíduos levando-os a 

compreender que somos todos interdependentes; um conhecimento que busca 

libertar os indivíduos das “mãos invisíveis” das ideologias que negam nossa 

humanidade. 

 
 

A partir deste conceito de filosofia, adentramos as salas de aula com o intuito de 

desconstruir o “mito da igualdade racial”; a ideia criada historicamente, e de 

maneira racista e deliberada, de que todos somos iguais independentes da raça 

que possuímos. Ao longo de nosso trabalho de intervenção, seja com as leituras 

reflexivas, com as pesquisas-ação, ou com as dinâmicas em sala, fomos 

juntamente com os alunos compreendendo que a história de cada indivíduo, e 

aqui está inserido a escravização dos negros no Brasil, moldaram as condições 

que cada pessoas tem na atualidade. Assim, a população negra, herdeira de um 

passado de senzalas e favelas, não tiveram, ao longo de sua história, nenhum 

processo de reparação social com o intuito de igualar suas oportunidades com 

as da população branca que, ao longo da história, foi beneficiada com o processo 

de colonização. 

 
 

Mas a escravização do negro não trouxe apenas desalento. A partir das 

senzalas, ao longo dos anos, foi-se desenvolvendo também um senso de 

comunidade e luta pelos seus direitos básicos e liberdade. Os quilombos, 

espalhados pelos quatro canto do país são exemplos da resistência negra a 

escravidão. O sincretismo religioso deixa claro a maneira de resistência criada, 



87 
 

 
 

 

inventada a partir da realidade sofrida das senzalas, para preservar as crenças 

religiosas trazidas do solo africano ou herdade dos pais. 

 
 

Nas atividades dentro de sala de aula notamos que, até mesmo os alunos que a 

princípio negavam a dívida histórica ou a necessidade de políticas de reparação, 

com o passar das atividades foram compreendendo que existe sim uma dívida 

história, e que as ações afirmativas não buscam privilegiar um grupo ou vitima- 

los, sua função é tentar reparar as desigualdades criadas por faltas de políticas 

voltadas à população negra desde sua libertação da escravização. Se estes 

alunos vão levar esse conhecimento a diante é impossível de mensurar no 

momento, mas é sabido que uma informação passada tem o seu retorno, seja 

ele positivo ou negativo. 

 
 

Durante toda a implementação do projeto sofremos críticas por parte de colegas 

e administradores da escola. Mas graças a nosso embasamento legal e didático, 

que também foram apresentados ao logo de nosso texto, nenhuma medida 

disciplinar pode ser tomada contra os docentes. Porém, a moral dos 

implementadores da atividade ficou comprometida o que de uma maneira ou 

outra pode influenciar nos resultados apresentados. Também, assim como 

outros colegas que implementavam seus projetos em outras escolas da cidade, 

fomos vítimas indiretas de grupos fascista que, a partir da intimidação, tentavam 

cercear o direito a “livre cátedra” dos professores dentro das escolas. 

 
 

Nenhuma forma de intimidação impediu que o projeto chegasse ao fim de sua 

execução. Os alunos, cujas turmas participaram da implementação deste 

trabalho, se sentiram muito valorizados pela iniciativa do professor, bem como 



88 
 

 
 

 

participaram ativamente, e sempre com bom humor, das atividades realizadas 

no espaço escolar.11
 

 
 

A máxima paulofreiriana de que “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta 

sozinho: os homens se libertam em comunhão” (FREIRE, 2016, p.33), resume 

bem nossa intervenção em sala de aula. Os alunos, a partir de sua própria 

realidade, e refletindo a partir das dinâmicas e textos, foram descontruindo 

dentro de si a ideia do “mito da democracia racial. No final das atividades do 

projeto, fizemos um questionário contendo uma única questão: 

 

Após todas as nossas atividades, das dinâmicas, das pesquisas e dos textos, 
você acredita na necessidade de implementação de políticas públicas que 
visam reparar as mazelas sofridas pela população negra, ao longo da história, 
e buscar colocar todas as raças em igualdade de condições? 

 1 º Ano (1001) 2º Ano (2003) 

Sim 35 26 

Não 0 1 

Não opinaram 6 1 

TOTAL 41 28 

 

 
A Filosofia em sala de aula, a partir de uma perspectiva libertadora, é capaz de 

transformar a realidade do indivíduo. Partindo da necessidade do povo oprimido, 

a Filosofia ruma até a libertação de todos. Os grupos negros, dentro e fora da 

escola, são oprimidos e visibilizados. Para se protegerem assumem, muitas das 

vezes, o discurso do opressor. Uma educação como pratica de liberdade, leva o 

sujeito a iniciar o processo de desconstrução das ideologias que o predem, 

 
 
 
 
 

11 Cf. JORNAL OLHAR SOBRE A CIDADE. Projeto Ainda não foi votado, mas grupo quer 
impor “Escola sem Partido” em Valadares. Disponível em < https://oolhar.com.br/projeto- 
ainda-nao-foi-votado-mas-grupo-quer-impor-escola-sem-partido-em-valadares/> Aceso em 01 
de Novembro de 2019. 

https://oolhar.com.br/projeto-ainda-nao-foi-votado-mas-grupo-quer-impor-escola-sem-partido-em-valadares/
https://oolhar.com.br/projeto-ainda-nao-foi-votado-mas-grupo-quer-impor-escola-sem-partido-em-valadares/


89 
 

 
 

 

levando-o assim ao processo que culminará em sua libertação e na libertação 

do outro. 

 
 

Nossa intervenção, dentro da sala de aula, seguiu este mesmo horizonte. 

Iniciamos, através da Filosofia, a busca por desconstruir a ideologia opressora 

da “igualdade racial”; claro que não chegamos a destruí-la, mas iniciamos o 

processo de libertação de nossos alunos e nosso também. 



90 
 

 
 

 

REFERÊNCIAS 

 
 

 
ALMEIDA, Vanessa Sievers de. Educação em Hannah Arendt. São Paulo: 

Cortez, 2011. 

 
 

BEISIEGEL, Celso de Rui. Paulo Freire. Recife, Massangana, 2010. 

 
 

 
BERNARDINO, Joaze. Ação afirmativa e a rediscussão do mito da 

democracia racial no Brasil. Disponível em: < http://www.scielo.br/scielo.p hp? 

script=sci_abstract&pid=S0101546X2002000200002&lng=en&nrm=iso&tlng=pt 

>. Acesso em 10 de novembro de 2019. 

 
 

 
BRASIL. Lei nº 2.040, de 28 de Setembro de 1871. Disponível em: < http://www. 

planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM2040.htm>. Acesso em: 18 abril de 2018. 

 
 

BRASIL. Lei nº 3.353, de 13 de maio de 1888. Disponível em:<http://www.plan 

alto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM3353.htm>. Acesso em: 18 abril de 2018. 

 
 

BRASIL. Lei nº 3.270, de 28 de setembro de 1885. Disponível em: 

<http://www.planalt o.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM3270.htm>. Acesso em: 18 

abril de 2018. 

 
 

CARDOSO, Fernando Henrique. Prefácio. In: FREYRE, Gilberto. Casa Grande 

e Senzala. São Paulo: Global, 2017. 10º reimpressão. 

http://www.scielo.br/scielo.p%20hp?%20script=sci_abstract&amp;pid=S0101546X2002000200002&amp;lng=en&amp;nrm=iso&amp;tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.p%20hp?%20script=sci_abstract&amp;pid=S0101546X2002000200002&amp;lng=en&amp;nrm=iso&amp;tlng=pt
http://www/
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lim%203.270-1885?OpenDocument


91 
 

 
 

 

CARRIERI, Alexandre de Pádua; COUTO, Felipe Fróes. Enrique Dussel e a 

Filosofia da Libertação nos Estudos Organizacionais. Disponível em: < http:// 

w ww.scielo.br/pdf/cebape/v16n4/1679-3951-cebape-16-04-631.pdf>. Acesso 

em: 28 de Outubro de 2019 

 
 
 
 
 

COSTA, Andrea. Projeto ainda não foi votado, mas grupo quer impor escola 

sem partido em Valadares. Disponível em: < https://oolhar.com.br/projeto- 

ainda-nao-foi-votado-mas-grupo-quer-impor-escola-sem-partido-em-valad ares/ 

>. Acesso em: 28 de Maio de 2019. 

 
 

 
CERLETTI, Alejandro; O ensino de Filosofia com problemática filosófica. 

Belo Horizonte, Autêntica, 2008 

 
 

CHAUI, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Ática, 1996. 

 
 

 
CNTE, Confederação Nacional dos Trabalhadores em Educação. Educação e 

Diversidade. V.7, n.13, jul./dez 2013. Brasilia: CNTE 

 
 

CNTE, Confederação Nacional dos Trabalhadores em Educação. Educação 

para as Relações Etnicorraciais. Brasilia: CNTE, 2016 

 
 

DIAS, Ana Carolina Fernandes et al. A Emigração Internacional de 

Valadarenses para os Estados Unidos: Uma análise sob a luz das 

Representações Sociais. Disponível em: < https://diamantina.cedeplar.ufmg.br 



92 
 

 
 

 

/portal/download/diamantina-2014/a-emigracao-internacional-de-valadarenses- 

para-os-estados-unidos.pdf >. Aceso em 08 de novembro de 2019. 

 
 

DUSSEL, Enrique. Filosofía de La Liberación. México-DC, FCE, 2011. 

 
 

 
DUSSEL, Erique. Filosofia da Libertação. São Paulo, Loyola, 1977. 

 
 

 
DESCARTES, René. Discurso do Método. Regras para a direção do espriríto. 

São Paulo, Martin Claret, 2005. 

 
 

FACEBOOK. Centro Interescolar. Dispnivel em < https://www.facebook.com /p 

rofile.php?id=100012067539237&sk=photos>. Acesso em: 18 de fevereiro de 

2019. 

 
 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2016, 

60.ª edição. 

 
 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande e Senzala. São Paulo: Global, 2017. 10º 

reimpressão. 

 
 

FREUD, Sigmund. Totem e tabu. São Paulo. Grandes Ideias, 2016. 

 
 

 
GAARDER, Jostein. O mundo de Sofia. São Paulo: 2006 14ª reimpressão. 

http://www.facebook.com/
http://www.facebook.com/


93 
 

 
 

 

GOMES, Roberto. Crítica da razão tupiniquim. Curitiba: Criar Edições. 2011. 

 
 

 
GOMES, Nilma Lino. Movimento negro e educação: ressignificando e 

politizando a raça. Disponível em <http://www.scielo.br/pdf/es/v33n120/05.pdf 

>acesso em 28 de Outubro de 2019. 

 
 

 
GOMES, Nilma Lino. MUNANGA, Kabengele. O negro no Brasil de hoje. São 

Paulo. Global. 2004. 

 
 

GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre 

relações raciais no brasil: uma breve discussão. Disponível em: <http://www 

.acaoeducativa.org.br/fdh/wp-content/uploads/2012/10/Alguns-termos-e-concei 

tos-presentes-nodebate-sobre-Rela%C3%A7%C3%B5es-Raciais-no-Brasiluma 

-breve-discuss%C3%A3o.pdf >. Aceso em 15 de junho de 2019. 

 
 

 
GHIRALDELLI, Paulo Jr. Sócrates pensador e educados - a filosofia do 

conheça-te a ti mesmo. São Paulo: Cortez, 2015. 

 
 

HEGEL; Introdução à história da Filosofia. Coimbra, Arménio Amado - Editor, 

Sucessor, 1974. 

 
 

IBOPE, 62% dos brasileiros são favoráveis às cotas em universidades 

públicas. Disponível em: <http://www.ibope.com.br/pt-br/noticias/Paginas/62- 

dos-brasileiros-sao-favoraveis-as-cotas-em-universidades-publicas.aspx>. 

Acesso em 18 de abril de 2019. 

http://www.scielo.br/pdf/es/v33n120/05.pdf
http://www/
http://www.ibope.com.br/pt-br/noticias/Paginas/62-dos-brasileiros-sao-favoraveis-as-cotas-em-universidades-publicas.aspx
http://www.ibope.com.br/pt-br/noticias/Paginas/62-dos-brasileiros-sao-favoraveis-as-cotas-em-universidades-publicas.aspx


94 
 

 
 

 

JAPIASSÚ, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. Rio 

de Janeiro. Zahar, 2008. 

 
 

LOCKE, John. Ensaio Acerca do Entendimento Humano. São Paulo. Nova 

Cultura, 1999. 

 
 

MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da Filosofia - dos pré-socráticos 

a Wittgenstein. Rio de Janeiro: Zahar, 2010. 

 
 

MARTINS, Carlos Estevam; MONTEIRO, João Paulo. Vida e Obra. In. 

Pensadores: John Locke. São Paulo. Nova Cultura, 2000. 

 
 

MARX, Karl. Tese contra Feuerbach. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil. 

org/adobeebook/feuerbach.pdf > Acesso em 10 de Dezembro de 2018. 

 
 

MAY, Rollo. A descoberta do ser. Rio de Janeiro, 1998. 

 
 

 
MEC. Parâmetros Curriculares Nacionais - Ensino Médio. Brasília, 1999. 

 
 

 
MEC. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 

Africana. Disponível em: <http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484184 

/Diretrizes+curriculares+nacional+para+a+educa%C3%A7%C3%A3o+das+rela 

%C3%A7%C3%B5es+%C3%A9tnicoraciais+e+para+o+ensino+de+hist%C3% 

B3ria+e+cultura+afrobrasileira+e+africana/f66ce7ca-e0c8-4dbd-8df3-4c2783f0 

6386?version=1.2>. Acesso em 03 de março de 2019. 

http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484184/Diretrizes%2Bcurriculares%2Bnacional%2Bpara%2Ba%2Beduca%C3%A7%C3%A3o%2Bdas%2Brela%C3%A7%C3%B5es%2B%C3%A9tnicoraciais%2Be%2Bpara%2Bo%2Bensino%2Bde%2Bhist%C3%B3ria%2Be%2Bcultura%2Bafrobrasileira%2Be%2Bafricana/f66ce7ca-e0c8-4dbd-8df3-4c2783f0%206386?version=1.2
http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484184/Diretrizes%2Bcurriculares%2Bnacional%2Bpara%2Ba%2Beduca%C3%A7%C3%A3o%2Bdas%2Brela%C3%A7%C3%B5es%2B%C3%A9tnicoraciais%2Be%2Bpara%2Bo%2Bensino%2Bde%2Bhist%C3%B3ria%2Be%2Bcultura%2Bafrobrasileira%2Be%2Bafricana/f66ce7ca-e0c8-4dbd-8df3-4c2783f0%206386?version=1.2
http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484184/Diretrizes%2Bcurriculares%2Bnacional%2Bpara%2Ba%2Beduca%C3%A7%C3%A3o%2Bdas%2Brela%C3%A7%C3%B5es%2B%C3%A9tnicoraciais%2Be%2Bpara%2Bo%2Bensino%2Bde%2Bhist%C3%B3ria%2Be%2Bcultura%2Bafrobrasileira%2Be%2Bafricana/f66ce7ca-e0c8-4dbd-8df3-4c2783f0%206386?version=1.2
http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484184/Diretrizes%2Bcurriculares%2Bnacional%2Bpara%2Ba%2Beduca%C3%A7%C3%A3o%2Bdas%2Brela%C3%A7%C3%B5es%2B%C3%A9tnicoraciais%2Be%2Bpara%2Bo%2Bensino%2Bde%2Bhist%C3%B3ria%2Be%2Bcultura%2Bafrobrasileira%2Be%2Bafricana/f66ce7ca-e0c8-4dbd-8df3-4c2783f0%206386?version=1.2
http://portal.inep.gov.br/documents/186968/484184/Diretrizes%2Bcurriculares%2Bnacional%2Bpara%2Ba%2Beduca%C3%A7%C3%A3o%2Bdas%2Brela%C3%A7%C3%B5es%2B%C3%A9tnicoraciais%2Be%2Bpara%2Bo%2Bensino%2Bde%2Bhist%C3%B3ria%2Be%2Bcultura%2Bafrobrasileira%2Be%2Bafricana/f66ce7ca-e0c8-4dbd-8df3-4c2783f0%206386?version=1.2


95 
 

 
 
 
 

 

PECORARO, Rosano; Os Filósofos: clássicos da Filosofia. Rio de Janeiro, 

PUC-Rio, 2008. 

 
 

PEREIRA, Olga Maria Lima; SOBRAL, Adail. A vida de Nelson Mandela na 

concepção de sujeito sociológico de stuart hall. Disponível em: < http://www 

.ucpel.tche.br/senale/cd_senale/2013/Textos/trabalhos/95.pdf >. Acesso em 12 

de Junho de 2018. 

 
 

PLATÃO; A república. Rio de Janeiro. Nova Fronteira, 2014. 

 
 

 
PMGV; Mapa de Bairros de Governador Valadares. Disponível em:< http:// 

www.valadares.mg.gov.br/detalhe-da-materia/info/mapas/12095 >. Acesso em 

05 de setembro de 2019. 

 
 

REALE. Giovanni; ANTISERI, Dario. História da Filosofia: Patrística e 

Escolásticas. São Paulo, Paullus, 2005. 

 
 

REALE. Giovanni; ANTISERI, Dario. História da Filosofia: Filosofia Pagã e 

Antiga. São Paulo, Paullus, 2007. 

 
 

SANTOS, Sales Augusto dos. Ações Afirmativas nos Governos FHC e Lula: 
um Balanço. Disponível em: <https://seer.ufs.br › index.php › tomo › article › do 
wnload>. Acesso em 04 de Novembro de 2019. 

http://www/
http://www.valadares.mg.gov.br/detalhe-da-materia/info/mapas/12095


96 
 

 
 

 

SOUZA, Daniel. Religião e/é política: as homilias de dom Oscar Romero no 

cenário de resistência e libertação salvadorenha. Disponível em < 

http://periodicos.est.edu.br /index.php/estudos_teologicos/article/view/2811/pdf 

>. Acesso em 15 de Junho de 2018. 

 
 

 
STÖRING, Hans Joachim. História Geral da Filosofia. Petrópolis, Vozes, 

2009. 

 

 
STRIEDER, Inácio Reinaldo. Democracia Racial - A partir de Gilberta Freyre. 

Disponível em: <https://www3.ufpe.br/ppgfilosofia/images/pdf/pf15artigo10001 

.pdf>. Aceso em 15 de junho de 2019. 

 
 
 

TELES, Antônio Xavier. Introdução ao estudo de Filosofia. São Paulo, Ática, 

1986. 

 

 
UFJF. Consciência Negra: apenas 34% dos alunos de ensino superior são 

negros no Brasil. Disponível em <https://www2.ufjf.br/noticias/2017/11/20/ 

consciencia-negra-apenas-34-dos-alunos-de-ensino-superior-sao-negros-no- 

brasil/>. Acesso em 23 de abril de 2019. 

 
 

UNISINOS. A América Latina começou uma nova história, que eu considero 

irreversível. Disponível em < https://www.cartamaior.com.br/?/Editoria/Politica/- 

A-America-Latina-comecou-uma-nova-historia-que-eu-considero-irreversivel- 

/4/34315>. Acesso em 28 de maio de 2019. 

http://periodicos.est.edu.br/
https://www3.ufpe.br/ppgfilosofia/images/pdf/pf15_artigo10001.pdf
https://www3.ufpe.br/ppgfilosofia/images/pdf/pf15_artigo10001.pdf


97 
 

 
 

 

ANEXO I – IMAGENS DAS ATIVIDADES 



98 
 

 

 

 

 



99 
 

 

 

 

 



100 
 

 

 

 

 



101 
 

 



102 
 

 

 

 

 



103 
 

 

 

 

 



104 
 

 

 

 

 



105 
 

 

 

 

 



106 
 

 

 

 

 

 

 



107 
 

 

 

 

 

 
 

 

Imagem 04: Dinâmica das Bolinhas – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios alunos 



108 
 

 
 

 

 
 
 

Imagem 05: Dinâmica dos Bolões – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios alunos 



109 
 

 
 
 
 

 

Imagem 06: Gráfico: “motivos para ser contra as cotas” – Arquivo Pessoal enviado pelos 

próprios alunos 



110 
 

 
 
 
 

 

Imagem 07: Dinâmica das Bolinhas – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios alunos 



111 
 

 
 

 

 

Imagem 08: Dinâmica das Bolinhas – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios alunos 



112 
 

 
 
 
 
 

 

Imagem 09: Dinâmica dos balões – Arquivo Pessoal enviado pelos próprios alunos 



113 
 

 
 

 

ANEXO II - TRECHOS DE ENRIQUE DUSSEL 

 
 

A) A Filosofia que saiba pensar essa realidade, a realidade mundial atual, 

não desde a perspectiva do centro do poder cultural [...] senão que desde 

a periferia, essa Filosofia não será ideológica. (p.34). 

 
B) A Filosofia pensa o não filosófico, quando é realmente filosofia e não 

sofistica ou ideologia. [...] Pensa a realidade. Mas porque é reflexão sobre 

a própria realidade do filósofo parte de sua própria espacialidade (p.20). 

 

 
C) O pensamento filosófico surge na periferia, mas termina sempre se 

dirigindo para o centro. É sua morte como filosofia crítica e seu 

nascimento como ideologia. (p.21) 

 
D) Desde a periferia política, porque dominados ou colonizados, desde a 

periferia econômica, porque são colônias, desde a periferia geopolítica, 

porque excluídos. (p.20) 

 
E) O mundo, ao contrário, em espacialidade ou totalidade de entes numa 

certa proximidade ou distância, privilegia o passado temporal como o 

lugar onde nasci. O onde nasci é a predeterminação de toda outa 

determinação. Nascer entre os pigmeus na África ou em um bairro da 

Quinta Avenida em Nova Iorque certamente é nascer da mesma forma. 

Mas é nascer em outro mundo, é nascer especialmente em mundo que 

predetermina como passado, e por isso determina, nunca absolutamente 

mas é suficiente que determine radicalmente, a implantação do projeto 

futuro. Aquele que nasceu entre os pigmeus terá o projeto de ser m grande 

caçador de animais; aquele que nasceu em Nova Iorque forjará o projeto 

de ser um grande banqueiro. (p.56). 

 
F) A ideologia machista aliena a mulher, ela alienada deforma o filho. (p.141). 



114 
 

 


