
                                                                                             

UNIVERSIDADE FEDERAL DO ESPÍRITO SANTO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E NATURAIS 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

 

MÁRCIO DE FREITAS OLIVEIRA 

 

 

 

A SIGNIFICÂNCIA DO AMOR EM PLATÃO:  

Uma abordagem com práticas lúdicas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VITÓRIA 

2021 



MÁRCIO DE FREITAS OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A SIGNIFICÂNCIA DO AMOR EM PLATÃO:  

Uma abordagem com práticas lúdicas 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia pelo Programa de Pós-Graduação do Colegiado 

Geral do Mestrado Profissional em Filosofia da Universidade Federal 

do Espírito Santo-UFES. 

 

 Orientador: Dr. Gilmar Francisco Bonamigo 

 

 

 

 

VITÓRIA 

2021 



DADOS CATALOGRÁFICOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MÁRCIO DE FREITAS OLIVEIRA 

 

 

 

A SIGNIFICÂNCIA DO AMOR EM PLATÃO:  

Uma abordagem com práticas lúdicas 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia pelo Programa de Pós-Graduação do Colegiado 

Geral do Mestrado Profissional em Filosofia da Universidade Federal 

do Espírito Santo-UFES para a seguinte banca examinadora: 

 

 

 

Aprovada em: ____ / ____ / ______. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Gilmar Francisco Bonamigo (Orientador) 

Titular-membro interno ao PROF-FILO, UFES 

 

__________________________________________________                                                      

Prof. Dr. Antônio Vidal Nunes 

                                     Titular-membro interno ao PROF-FILO, UFES 

 

___________________________________________________                                           

Prof. Dr. Antônio Donizetti Sgarbi 

                                               Examinador externo - IFES 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos queridos alunos, jovens cidadãos, e a 

todos os que se dispõem a ensinar e aprender 

com amor, com o outro. 



AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, agradeço a Deus, beleza invisível e de eterna grandeza, fonte gratuita e origem 

de toda e verdadeira sabedoria, pois considerando nossas estreitas almas, enquanto habitam 

nesta temporalidade, concentra em si e inspira todos os sentidos relativos ao amor e ao ato de 

amar. 

Agradeço a Monalisa Carneiro Amorim, minha esposa, e a meus pais e irmã, por sempre me 

apoiarem e caminharem comigo em minha vida acadêmica, ainda que isso subtraia tantos 

momentos de convivência familiar.  

À professora Sira Napolitano, minha primeira professora de História da Filosofia (IAF), por 

despertar em mim, ainda tão jovem, a paixão pela tradição filosófica e pelos modos de transmiti-

la aos estudantes. Do mesmo modo, ao Frei Afonso de Carvalho (OAR), meu mestre de 

formação e professor, por educar-me na fé, na Filosofia e na espiritualidade agostiniana, e que 

é, ainda hoje, apesar de tantos anos passados, minha grande referência docente.  

Aos meus colegas da turma de 2019 do PROF-FILO, Paulo Renato, Pierre e Tiago, pela riqueza 

dos debates e pelas experiências que adquirimos nesse período em que estudamos juntos. 

Igualmente, não poderia deixar de agradecer a Claudio José Zamborlini, que contribuiu 

consideravelmente comigo durante toda esta pesquisa, e a Sandro Luiz Modesto e Gislayne 

Croce, que tão cedo nos deixou. 

Aos professores, Dr. Marcelo Barreira e Dr. Jorge Augusto da Silva Santos, pela 

disponibilidade e atenção de sempre. Ao professor Dr. Antônio Vidal Nunes, pela imensa 

generosidade e sensível consideração por aqueles que ensina, por sua grande colaboração nesta 

pesquisa através das preciosas colocações durante a construção do texto. 

Minha sincera gratidão ao amigo Guilherme Gabler Cazeli, diretor da escola Dr. Francisco 

Freitas Lima, que nunca limitou esforços para que essa unidade escolar pudesse formar cidadãos 

e profissionais tecnicamente orientados ao mercado de trabalho. Do mesmo modo, estendo meu 

reconhecimento a toda a equipe pedagógica sob sua gestão, pela valorização das humanidades 

como elemento fundamental da formação escolar e humana. 

Ao Prof. Dr. Gilmar Francisco Bonamigo, orientador desta pesquisa, por mostrar-me na prática 

o que é um autêntico ensinar e aprender ensinando, bem como por ter me inspirado ao exercício 

da autonomia, da reflexão da prática filosófica e ao sensível acolhimento das múltiplas 

realidades humanas, condição para um autêntico filosofar. 



Finalmente, agradeço ao professor Dr. Antônio Donizetti Sgarbi, por sua inteira disponibilidade 

em fazer parte desta banca e por sua importante colaboração através dos apontamentos e 

indicações na qualificação desta pesquisa, os quais foram essenciais para o direcionamento das 

perspectivas educacionais utilizadas no texto.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Peter Pan: Ódio é uma palavra forte, não acha?  

Wendy: Amor também é, mas as pessoas falam como se não significasse nada. 



RESUMO 

 

Esta investigação trata da significância filosófica do conceito de amor em Platão, abordada de 

forma lúdica nas aulas de Filosofia com alunos do ensino médio em uma escola estadual na 

cidade de Vila Velha, ES; para tal, foram estabelecidos movimentos inspirados pelos conteúdos 

e metodologias contidos no Banquete. Com isso, este estudo retoma alguns elementos históricos 

referentes à presença do ensino de Filosofia no sistema educacional brasileiro nas últimas 

décadas, amplifica a ideia do ludus e sua função didática significante, conhece, aprofunda e 

atualiza a temática do amor apreendida pelos estudantes, detalha a concepção de Eros na obra 

platônica, e, por fim, sugere movimentos progressivos, no intuito de demostrar o papel 

determinante das inferências lúdicas no processo de ensino e aprendizagem e no amor com e 

entre os alunos. Em termos metodológicos, a pesquisa constitui-se como uma tentativa de 

atualização e execução prática da maiêutica e dialética socrático-platônica, em que se busca 

reinterpretar e ressignificar o amor platônico nas existências reais. Os resultados a partir dessa 

proposta concomitantemente didática e filosófica demostraram a eficácia da metodologia no 

que se refere à ampliação e significância do Eros, de modo que tais concepções puderam ser 

superadas na própria esfera cotidiana. Diante disso, para além do processo humano motivado 

por essas abordagens, espera-se estimular outras práticas lúdicas semelhantes a serem 

incorporadas no ensino e aprendizagem da Filosofia, em diversas temáticas contidas nas grades 

curriculares em todos os níveis do ensino básico.   

 

Palavras-chave: Ensino de Filosofia. Amor. Abordagens. Lúdico. Platão. Banquete. Eros. 

Significância.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

This research approaches   the philosophical significance of Plato's concept of love, in a playful 

way, within high schools students on philosophy classes, the students were from a public state 

school in the city of Vila Velha-ES. It was performed by using movements established and 

inspired by the contents and by the methodologies contained in the Banquet. It resumes some 

historical elements referring to the presence of Philosophy teaching in the Brazilian educational 

system in the last decades, amplifies the idea of ludus and its significant didactic function, 

knows, deepens and updates the theme of love to be apprehended by the students, details the 

conception of Eros in the Platonic work, and, suggests progressive movements, in order to 

demonstrate the determinant role of ludic inferences in the process of teaching and learning in 

love with and among the students. In methodological terms, the study constitutes an attempt to 

update and practically execute the Socratic-Platonic maieutics and dialectics, in which we seek 

to reinterpret and re-signify Platonic love in real existences. The results expected from this 

concomitant didactic and philosophical proposal seek to demonstrate the efficacy of the 

methodology with regard to the amplification and significance of Eros, in such a way as to 

overcome such conceptions in the daily sphere itself. In the same way, besides the human 

process motivated by the approaches, it is expected to stimulate other similar ludic practices to 

the teaching and learning of Philosophy in the several themes contained in the curricular grids 

of basic education at all levels. 

 

Keywords: Keywords: Teaching of Philosophy. Love. Approaches. Ludic. Plato. Banquet. 

Eros. Meaningfulness. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Painel principal da plataforma Google Classroom: organização das turmas .......... 86 

Figura 2 - Painel principal da plataforma Google MEET para aulas remotas síncronas ......... 86 

Figura 3 - Painel principal individual usual das turmas na plataforma Google Classroom ..... 86 

Figura 4 - Página para postagens de atividades e conteúdos da plataforma Google Classroom

 ............................................................................................................................................ 87 

Figura 5 - Banner: convite de agendamento da primeira aula no Google MEET .................... 88 

Figura 6 - Figura 6 - Tela de transmissão da primeira aula no Google MEET ....................... 89 

Figura 7 - Slide para projeção do ranking das 5 imagens mais votadas pelos alunos ............. 96 

Figura 8 - Slide para projeção do poema “As sem-razões do amor” de Carlos Drummond de 

Andrade ............................................................................................................................. 100 

Figura 9 - Tela de projeção do poema “As sem-razões do amor” de Carlos Drummond de 

Andrade no Google MEET ................................................................................................. 100 

Figura 10 - Banner: convite de agendamento da segunda aula no Google MEET ................ 101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

  

INTRODUÇÃO...............................................................................................................................14 

1 O ENSINO DE FILOSOFIA E AS ABORDAGENS LÚDICAS.......................................22 

1.1. O retorno da Filosofia.........................................................................................................22 

1.2 A prática do ensino de Filosofia e a percepção das possíveis abordagens lúdicas ............27 

1.3 As abordagens lúdicas no ensino médio .............................................................................31 

1.4 A definição de lúdico e ludicidade ......................................................................................36 

2 AS ABORDAGENS LÚDICAS NO BANQUETE .............................................................41 

2.2 Os aspectos lúdicos no Banquete ........................................................................................41 

2.3 A relação entre o lúdico e o mimético ................................................................................44 

2.4 Platão e a arte .....................................................................................................................45 

3 EROS E A FILOSOFIA......................................................................................................51 

3.1 Eros e o ensino de Filosofia .................................................................................................52 

3.2 As faces contemporâneas de Eros .......................................................................................55 

3.3 As primeiras provocações para o ensino de Eros com os alunos .......................................56 

4 O EROS PLATÔNICO .......................................................................................................59 

4.1 O Banquete .........................................................................................................................59 

4.2 O discurso de Fedro ............................................................................................................62 

4.3 O discurso de Pausânias .....................................................................................................65 

4.4 O discurso de Erixímaco.....................................................................................................67 

4.5 O discurso de Aristófanes ...................................................................................................70 

4.6 O discurso de Agatão ..........................................................................................................73 

4.7 O discurso de Sócrates ........................................................................................................75 

4.8 O discurso de Alcibíades.....................................................................................................82 

5 RELATO DA INTERVENÇÃO PRÁTICA COM OS ALUNOS .....................................85 

5.1 Introdução ao ensino de Eros com os alunos: as múltiplas representações do amor ........88 

5.1.1 Primeiro movimento: a significância do amor entre os alunos ...............................................93 

5.1.2 Segundo movimento: a significância do amor através da mediação das imagens ....................95 

5.2 A Significância do amor em Platão .................................................................................. 101 

5.2.1 Terceiro movimento: a narrativa do Banquete e a significância do amor em Platão .............. 102 

5.2.2 A opção pelo gênero narrativo lúdico no processo da significância de Eros ......................... 104 

5.2.3 A narrativa lúdica do Banquete com os alunos .................................................................... 106 

5.2.4 A ampliação do conceito de amor entre os alunos a partir da narrativa do Banquete ............ 113 

5.3 Avaliação das aprendizagens ............................................................................................ 115 

CONCLUSÕES E ABERTURAS ................................................................................................. 122 



REFERÊNCIAS ............................................................................................................................ 130 

APÊNDICE 1 – PLANO DE ENSINO DO PROFESSOR – 2020 – ENSINO MÉDIO – 

TERCEIRAS SÉRIES .................................................................................................................. 135 

APÊNDICE 2 – TERMOS DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO DA DIREÇÃO 

E GESTÃO PEDAGÓGICA DO TURNOS MATUTINO E VESPERTINO ............................. 136 

APÊNDICE 3 – CODIFICAÇÃO PARA IDENTIFICAÇÃO DOS ALUNOS NO TEXTO DA 

PESQUISA .................................................................................................................................... 138 

APÊNDICE 4 – ATIVIDADE: QUAIS IMAGENS MELHOR TRADUZEM SUA IDEIA DE 

AMOR? (GOOGLE FORMS) ...................................................................................................... 139 

APÊNDICE 5 – SLIDES COM AS IMAGENS UTILIZADAS NA NARRATIVA LÚDICA DO 

BANQUETE .................................................................................................................................. 142 

APÊNDICE 6 – ATIVIDADE AVALIATIVA COM PROPOSTA DE REDAÇÃO: O 

VERDADEIRO LUGAR DO AMOR NA EXISTÊNCIA REAL DOS SERES HUMANOS ..... 149 

APÊNDICE 7 – INTERFACE DA POSTAGEM DA ATIVIDADE AVALIATIVA NO 

CLASSROOM: PROPOSTA DE REDAÇÃO, SLIDES E GRAVAÇÃO DA AULA EM ANEXO.

 ....................................................................................................................................................... 154 

APÊNDICE 8 – REDAÇÃO DA ALUNA “32 LM 18 ALC” ....................................................... 155 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

INTRODUÇÃO  

 

 Todos os que se propõem a desvendar a verdadeira significância do amor, em qualquer 

tempo, descobrem que seu máximo valor se dissolve na extensa polissemia que acompanha o 

termo. O rigor empenhado para definir universalmente o amor confunde-se com os diversos 

significados presentes na subjetividade daqueles que o investigam, que, na maioria das vezes, 

concluem mais sobre o que é o amor a partir de si mesmos do que sobre o amor em si. Isso nos 

leva a crer que os múltiplos sentidos associados ao amor são como pedras que edificam 

gradativamente suas concepções, desde os pensadores dos tempos mais antigos até nossos dias. 

Essa complexidade fluida que acompanha os sentidos do amor revela uma espécie de 

ordenamento, que rege sua própria natureza e o situa em todas as interações humanas, com os 

outros e com as coisas. Sendo assim, o amor está contido na integralidade da existência humana 

e, ainda que seus significados se percam em inúmeras definições, sua significância deve ser 

buscada e atualizada, subjetivamente, como componente fundamental do sentido da própria 

vida. 

 Neste estudo, o termo significância refere-se tanto à rigorosa identificação do 

significado filosófico do conceito de amor em Platão quanto ao seu valor maior e mais 

expressivo na realidade dos sujeitos. Não se trata apenas de uma percepção superficial dos 

significados, mas de uma profunda significação do amor nos contextos e situações reais em que 

os sujeitos se encontram e são filosoficamente indagados.   

O amor, uma vez reconhecido como elemento constante na trajetória da existência 

humana, tem a busca racional por seus sentidos em perfeita sintonia com aquilo que a Filosofia 

nos propõe desde a sua etimologia fundante. Ora, a Filosofia é o amor pela sabedoria, assim 

como o amor é objeto da Filosofia. À vista disso, ele (o amor) possui lugar cativo e essencial 

entre as temáticas que compõem a reflexão filosófica em todos os níveis, tal como no ensino de 

Filosofia na educação básica1. Logo, considerando-se o amor e todas as nuances a ele 

associadas, bem como reconhecendo-o enquanto tema filosófico e curricular do componente de 

Filosofia na etapa do ensino médio, esta pesquisa pretende detalhar o processo de significância 

                                                

1 De acordo com a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), a educação básica, ofertada de forma 

obrigatória e gratuita dos 4 (quatro) aos 17 (dezessete) anos de idade, compreende os seguintes níveis: a) pré-

escola; b) ensino fundamental; c) ensino médio. 

 



15 

 

do amor platônico com e entre os alunos das terceiras séries, na escola estadual Dr. Francisco 

Freitas Lima – Vila Velha, ES2– nas aulas dessa disciplina.  

Para o processo de identificação das significâncias com os estudantes, fez-se o uso 

didático de diversas opções de abordagens lúdicas, as quais foram selecionadas de acordo tanto 

com a sensível percepção das preferências dos alunos quanto pela possibilidade de associá-las 

ao percurso dialético do texto platônico. Antes de darmos prosseguimento, contudo, faz-se 

necessário definir melhor o que seria esse lúdico, seu significado cultural e quais os sentidos 

considerados em nossa proposta. 

 Nossa investigação utiliza os termos “lúdico” e “ludicidade” em uma perspectiva que 

ultrapassa os sentidos e a exatidão comumente empregados a esses conceitos, ou seja, o jogar e 

o brincar. Para além deles, esta experienciação pretendeu considerar o ludus como unidade 

significante constituinte da própria cultura e, como tal, outorga algum sentido à ação. Em outras 

palavras, entendemos que as abordagens lúdicas são aquelas escolhidas segundo as preferências 

culturais dos estudantes, logo, favoráveis ao divertimento, ao agrado e ao prazer. Desse modo, 

atuam como condutoras de significação, pois, carregam consigo algo de imaterial capaz de 

converter simples ações (didáticas) em possíveis ampliações daqueles sentidos que possuem 

num dado momento (HUIZINGA, 2020, p. 5). 

As práticas lúdicas, enquanto mediadoras no processo de ensino de Filosofia, estão 

inscritas em um universo conceitual mais amplo do que o de simples “aprender brincando”. O 

lúdico não é tratado, aqui, como elemento externo às categorias que compõem a existência 

humana, visto que, antes disso, ele participa do conceito de cultura e a ele se liga, de certo 

modo, de forma profunda. Isso certamente já seria suficiente para reconhecer a importância 

fundamental do fator lúdico como vetor do conhecimento, desde que reconhecidas as 

manifestações culturais e sociais comuns dos alunos.  

 O parâmetro metodológico para a validação teórica do processo proposto por esta 

pesquisa (SILVEIRA, 2009, p. 13) buscou suas referências na célebre obra O Banquete, de 

                                                

2 As experiênciações relatadas nessa pesquisa foram realizadas nas turmas das terceiras séries do ensino médio na 

EEEM Dr. Francisco Freitas Lima, situada a Rua Antônio Abraão, s/n, Bairro Ilha das Flores, Vila Velha-ES.  Sob 

gestão da Secretaria Estadual de Educação do Estado do Espírito Santo (SEDU), oferta o ensino médio na 

modalidade regular (ou novo ensino médio) e integrado aos cursos de Portos e Logística. Ambos possuíam no ano 
da pesquisa (2020), apenas uma aula semanal da disciplina de Filosofia. A grade curricular de conteúdos difere 

entre as modalidades apenas naquilo que se refere ao nexo integrador técnico, ou seja, possuem mesmo Plano de 

Ensino (APÊNCICE 1). É importante esclarecer que que a alteração da carga horária da disciplina, bem como sua 

exclusão do ano final do ensino médio, se deu apenas no ano letivo de 2021. Logo, de acordo com a readequação 

curricular esses conteúdos foram realocados nos anos anteriores. A pesquisa foi formalmente autorizada e 

acompanhada pela gestão pedagógica da escola, conforme termos consentimento (APÊNDICE 2).  



16 

 

Platão. Tal escolha se justifica não somente pelo fato de o livro conter elementos essenciais à 

compressão do objeto da pesquisa – o amor em Platão –, mas pela possibilidade de dela 

extrairmos alguns dos componentes da didática adotada pelo filósofo em sua narrativa sobre o 

amor, os quais serviram de base para a escolha das abordagens lúdicas que compuseram nossa 

trajetória na prática do ensino de Eros com os alunos.  

Apesar de serem coisas diferentes – teoria e método – (SILVEIRA, 2009, p.13), 

buscamos integrar tanto a temática do amor como a teoria platônica contida no Banquete, o que 

nos forneceu elementos para interpelar nosso objeto e serviu-nos de inspiração para o método 

que pretendemos estabelecer para a significância de Eros entre os estudantes. As alusões 

potencialmente lúdicas contidas na obra, a saber, a narrativa, o diálogo, as imagens, os mitos, a 

poesia e os demais elementos culturais comuns aos interlocutores daquele contexto, foram 

atualizadas e adaptadas ao gradativo processo de ressignificação do conceito de amor entre os 

estudantes nas aulas de Filosofia. Concomitantemente, foi possível requalificar o próprio modo 

platônico, que parte das situações cotidianas concretas, envolve ludicamente os interlocutores, 

resgata suas características culturais e as coloca como passíveis de ampliações aplicáveis à vida. 

Em suma, o texto clássico foi trazido à sala de aula e sua temática recontextualizada a partir das 

contribuições dos alunos, afirmando o método platônico como didática possível ao ensino da 

Filosofia.3 

 A partir do problema central desta investigação, isto é, a verificação da eficácia das 

abordagens lúdicas, tanto na significância do amor em Platão quanto na vida concreta dos 

alunos, os elementos da obra (O Banquete) foram convertidos em expressões artísticas4 

(poemas, imagens, contações), que ganharam destaque devido a sua capacidade de traduzir e 

demonstrar, em diferentes maneiras estéticas, os conteúdos vividos pelos alunos, além de terem 

contribuído para a proposta de um filosofar dialeticamente comprometido com as colocações 

pessoais dos interlocutores. Além disso, atividades que envolvem representações dessa ordem 

                                                

3 É importante destacar que a atualização do método platônico (dialético maiêutico) é indispensável ao processo 

de significância que pretendemos construir com os alunos. Contudo, são as contribuições subjetivas advindas das 

diversas vivências dos estudantes, a serem ludicamente interpeladas, que deverão garantir a autenticidade dessa 

experiência ressignificante, assim como sua ampliação no universo existencial desses sujeitos.  

4 Nesse sentido, as “expressões artísticas” são consideradas em seu significado mais amplo. Extrapolando aquelas 

definições que se referem unicamente às “belas artes” ou “grandes artes”, concentram-se nas abordagens didáticas 

utilizadas em sala de aula para nossa finalidade. Ou seja, a utilização de desenhos, figuras, colagens, poemas, 

músicas, contos, entre outros, nos servirão como meios para ambientar e conectar os educandos aos temas 

filosóficos. Logo, todas essas abordagens, entre elas as expressões artísticas específicas, estão inscritas (neste 

estudo) em um universo bem mais amplo; o que chamaremos de ludicidade.   



17 

 

despertam grande curiosidade e interesse, envolvendo os alunos de forma prazerosa, o que 

reforça ainda mais nossa opção pela mediação lúdica nas aulas de Filosofia.  

Com o passar dos anos de experiência docente, ficou evidente que o uso dessas 

abordagens na apreensão dos conteúdos filosóficos mostrou-se bastante promissor, seja no que 

se refere à identificação das características específicas da realidade onde estamos inseridos, na 

introdução dos conteúdos filosóficos curriculares propostos ou nas ampliações dos significados 

em relação à significância que eles mesmos (os alunos) possuem. Dessa forma, a significância 

do amor platônico entre os alunos, através de associação lúdica com suas próprias existências, 

levou-os a experimentar um autêntico filosofar, conduzindo-os ao protagonismo de seu próprio 

conhecimento. 

 Assim, considerando-se que o objetivo geral desta pesquisa consiste em demostrar o 

lugar decisivo das mediações lúdicas no reconhecimento do amor para si e no ensino e 

aprendizado da significância de Eros no Banquete de Platão, esperou-se cumprir ainda com 

alguns objetivos específicos. São eles: apreender a significância do amor operante (e seus 

níveis) na vida concreta dos alunos e captar o movimento humano utilizando inferências 

lúdicas; penetrar na significância do amor platônico, igualmente de forma lúdica, nas aulas de 

Filosofia junto com os alunos e; provocar a ampliação da significância do amor vivido pelos 

alunos através da contribuição da obra platônica (O Banquete), objetivos esses que, 

consequentemente, nos permitiram evidenciar a eficácia das mediações no ensino de Filosofia. 

Para que tais propósitos sejam alcançados, ancoramos nossos objetivos em uma divisão de 

capítulos que perpassa desde a escolha do tema e das abordagens até a prática com os alunos e 

as possíveis ampliações.  

 O capítulo inicial deste estudo faz uma síntese do caminho percorrido pelo ensino de 

Filosofia no Brasil desde seu retorno à educação básica após o regime militar e a retomada da 

democracia. Nesse sentido, retomamos alguns acontecimentos históricos que contribuíram para 

nosso entendimento acerca das dificuldades atuais para o estabelecimento do ensino de 

Filosofia, bem como os possíveis aspectos ideológicos globais, sob a regência da cultura de 

mercado, que podem afetar esse processo. Diante disso, as constatações inerentes aos eventos 

colocados e os prejuízos ao sistema educacional brasileiro e ao ensino de Filosofia nos 

inspiraram a encontrar meios para que esse ensino se estabeleça de forma autêntica e efetiva 

nas escolas. Em outras palavras, é a partir da aparente inadequação da Filosofia aos processos 

humanos e educacionais da atualidade que propomos a ludicidade como metodologia capaz de 

conformar o pensamento filosófico e o ensino de Filosofia face aos paradigmas atuais da 

educação nas escolas e ao perfil dos estudantes.  



18 

 

 Ainda neste primeiro capítulo, fazemos um breve relato das primeiras experiências 

como professor de Filosofia e os desafios que nos conduziram ao aprimoramento das 

abordagens de ensino, desembocando na opção pela ludicidade a partir da atenta observação da 

realidade escolar e das preferências culturais dos alunos, motivações iniciais que nos levaram 

a pesquisar sobre a prática do ensino de Filosofia e a significância do amor em Platão. Ao final, 

apontamos alguns elementos que justificam nossa opção pelo tema e pelas abordagens, a partir 

da sensível e participativa observação dos diversos elementos da realidade dos estudantes, 

constatando de que forma a ludicidade inspira o interesse dos alunos pelas aulas e como ela é 

capaz de revelar alguns aspectos específicos da realidade, principalmente daqueles a quem o 

simples discurso, tradicionalmente expositivo, não poderia alcançar. 

 No segundo capítulo, relacionamos os elementos lúdicos utilizados por Platão em seu 

Banquete como passíveis de atualização no ensino de Eros com os alunos nas aulas de Filosofia. 

A ludicidade cumpre, em Platão, com uma intencionalidade didática que corresponde à 

complexidade do tema e ao percurso dialético que o filósofo pretende propor. Igualmente, a 

abordagem lúdica do Banquete pretende revelar elementos essenciais para a compreensão do 

Eros platônico em qualquer tempo. Dito de outro modo, é possível propor que a apreensão do 

amor, ainda hoje, pode assumir o mesmo tratamento didático, o que nos leva a supor que a 

abordagem lúdica infere um propósito pedagógico e filosófico concomitantemente.   

Discutimos, ainda, sobre o papel da arte no horizonte platônico e a contradição 

estabelecida pelo filósofo nesse sentido, como não impeditivo às abordagens lúdicas. Supomos 

que as diversas opções artísticas que compuseram os momentos de ludicidade nas aulas de 

Filosofia não possuíram um caráter revelador direto da verdade aos alunos. Diferentemente 

disso, pretendeu-se, em um primeiro momento, contribuir para que os alunos se recordassem 

sobre suas ideias em relação ao amor, compreendessem a significância de Eros para Platão, e 

por fim, conseguissem ressignificar suas opiniões e colocá-las em curso em suas vidas, de 

maneira que a verdade não se mostrasse por completo, mas fosse gradativamente construída no 

curso de cada existência. 

 O capítulo seguinte se ocupa da intrínseca e epistemológica relação existente entre o 

amor e a Filosofia, bem como da consonância de ambos com a ideia de Eros apresentada pelo 

Banquete. Eles agem como um impulso ao próprio homem, que, inserido no mundo, anseia por 

significá-lo e ressignificá-lo, de maneira a cumprir com sua função inata de ser racional. Dessa 

forma, o ensino de Filosofia mediado por Eros está intimamente ligado ao saber objetivo de 

todas as partes envolvidas no processo de ensino e aprendizagem, uma vez que o amor cumpre 

com o anseio platônico do desejo e da busca constante pelo conhecimento. Portanto, Eros é 



19 

 

considerado um agente educador, pois participa essencialmente da especificidade dos processos 

que permeiam a educação escolar como um todo; contudo, é preciso associar essas definições 

aos anseios dos estudantes diante da realidade onde estão inseridos, para que os conteúdos 

façam sentido e se ampliem em suas vivências.  

 No quarto capítulo, tratamos especificamente da significância filosófica do amor 

contida nas linhas do Banquete. Para isso, situamos a composição da obra no contexto da 

produção platônica como um todo, a fim de observar de que maneira alguns autores posteriores 

segregam seus diálogos segundo cada interpretação da intencionalidade dialética de Platão. Em 

seguida, nos dedicamos ao atento exame de cada discurso que compõe o Banquete, bem como 

às ideias que cada interlocutor apresenta e o que elas sinalizam para a definição socrática de 

Eros. Além de estar evidenciada pela própria obra a ascendente trajetória platônica até sua 

significância de Eros, é importante destacar que esse capítulo tem o intuito de fornecer ao 

professor de Filosofia uma bagagem teórica sobre aquilo que pretende abordar com os alunos. 

A leitura do Banquete (pelo professor), a partir da perspectiva lúdica que pretendemos inserir 

na dinâmica do ensino de Eros, nos ajudou a identificar as abordagens (lúdicas) que podem ser 

atualizadas e utilizadas com os alunos. Em outros termos, quando se lê o Banquete no curso de 

licenciatura, a proposta é conhecer o pensamento platônico, suas definições e conceitos, no 

intuito de cumprir com uma exigência básica para um licenciado em Filosofia. Contudo, a 

preocupação, aqui, é fazer essa mesma leitura com vistas ao ensino, conhecendo a quem ele se 

destinará e as condições em que será ensinado. 

Finalmente, no quinto e último capítulo, descrevemos os passos utilizados para a 

significância de Eros entre os alunos com a utilização de práticas lúdicas, no objetivo de validar 

nossa proposta através das evidências e resultados qualitativos das apreensões dos alunos. O 

intuito foi de que essas constatações nos permitissem identificar tais abordagens como eficazes 

ao ensino de Eros e capazes de possíveis aplicações que afetem sensivelmente tanto as 

existências dos alunos quanto a prática do ensino de Filosofia no ensino básico. Apesar da 

grande abstração a que os sentidos do amor nos inspira, pretendemos alcançar resultados que 

qualifiquem a ampliação do movimento humano, desde a descoberta dos significados pessoais 

até as novas significações surgidas a partir da leitura lúdica do clássico.  

Com distinção, nossa trajetória da prática do ensino de Eros foi proposital e 

declaradamente fundamentada na concepção pedagógica progressista. Nosso percurso 

certamente possui notas fortes de uma tendência educacional e de um ensino de Filosofia 

profundamente marcados pelo desejo de uma educação que liberte e se reconheça como 



20 

 

libertadora5. Cada elemento (lúdico) da prática foi constantemente pensado, repensado e 

reprogramado para que a temática do amor dialogasse com as reais situações existenciais dos 

educandos, com vistas a uma autêntica significância6. Dessa forma, o lúdico se apresentou como 

elemento necessário ao ato de aprender e ensinar o Eros, e, acima de tudo, atuou como 

possibilitador da percepção da substancialidade do objeto aprendido. Do mesmo modo, 

buscamos afirmar o ideal humano que essa tendência inspira através do reconhecimento da 

cultura social dos estudantes, pois é ela própria que indaga o texto clássico e faz sua leitura. 

Nesse raciocínio, é da própria realidade que surgem as questões a serem dialogadas, bem como 

o filosofar se descobre dialético na medida em que se compromete com as opiniões dos 

interlocutores.   

Com isso, os alunos, ao serem ludicamente despertados para o reconhecimento do amor 

a partir de si mesmos, podem encontrar-se em um estado de curiosidade e interesse que os 

coloque em uma constante busca, a qual pode conduzir ao reconhecimento de sua capacidade 

de se libertar das fúteis noções de amor que lhes são diariamente impostas. Essas ideias, 

servindo à lógica do capital e do consumo, em nada contribuem para a humanização dos 

indivíduos enquanto sujeitos, que, ao contrário, tornam-se produto sem perceber. 

Desse modo, as ampliações dos significados do amor, com e entre os alunos, carregam 

consigo alguns valores essencialmente humanos e nos revelam a tipologia do indivíduo que 

pretendemos formar: sujeitos críticos, éticos, conhecedores de si, do outro e do mundo, 

sensíveis ao discernimento dos sentidos das imagens, mitos e discursos que lhe são impostos; 

homens e mulheres responsáveis, corajosos, autônomos, livres e politicamente comprometidos 

com as mudanças estruturais que esses tempos demandam; qualificados ao exercício da 

                                                

5 As expressões lúdicas desempenharão um papel facilitador para que estudantes recordem os elementos mais 

significativos de suas vivências. Essa profunda relação com a dimensão social dos alunos corresponde ao que 

Freire de tendência pedagógica progressista libertadora. A partir dessa concepção (freiriana), Libâneo (1990, p. 
21) assim escreve: “quando se fala na educação em geral, diz-se que ela é uma atividade onde professores e alunos, 

mediatizados pela realidade que apreendem e da qual extraem o conteúdo de aprendizagem, atingem um nível de 

consciência dessa mesma realidade, a fim de nela atuarem, num sentido de transformação social. Tanto a educação 

tradicional, denominada "bancária" - que visa apenas depositar informações sobre o aluno -, quanto a educação 

renovada – que pretenderia uma libertação psicológica individual - são domesticadoras, pois em nada contribuem 

para desvelar a realidade social de opressão. A educação libertadora, ao contrário, questiona concretamente a 

realidade das relações do homem com a natureza e com os outros homens, visando a uma transformação – daí ser 

uma educação crítica.” Certamente iremos considerar as abordagens lúdicas como um instrumento que aproxime 

o aluno de sua própria realidade (de maneira crítica), contrário ao ensino formal, característico daquilo que Freire 

considera como sendo uma educação “bancária” (FREIRE, 1996, p. 14). 

6 Considerando tal perspectiva pedagógica (progressista), essa autêntica significância jamais pode ser considerada 

como uma verdade definitiva que os estudantes aprendem sobre o conceito de amor. Diferente disso, serão 

formados para a apreensão de uma inteligibilidade sempre em curso. Nota-se a diferenciação estabelecida por 

Freire (1996, p. 36) para os termos aprender e apreender.  



21 

 

cidadania, da solidariedade, da igualdade e aptos para inteligirem suas próprias existências. 

Logo, é nosso intuito formar seres humanos amáveis, que amam, que busquem em cada novo 

significado do amor a própria substancialidade do amor; que, amorosamente, apesar dos 

descaminhos, sejam capazes de perceber a beleza contida nas relações humanas e, conhecendo-

as, possam nelas intervir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

1 O ENSINO DE FILOSOFIA E AS ABORDAGENS LÚDICAS 

 

1.1. O retorno da Filosofia 

 

 Os processos que envolvem o ensino e a aprendizagem da Filosofia nas escolas estão 

submetidos a uma estrutura curricular proposta anteriormente pelas instituições que regulam a 

educação, nos âmbitos federal e estadual. Essas diretrizes foram elaboradas para atender às 

demandas dos novos tempos e às realidades históricas que configuraram os diversos setores 

públicos, entre eles a educação.  

 Diante disso, para que o ensino de Filosofia seja nivelado ao cenário atual dos alunos e 

possa gerar desejos por sentidos autênticos, é importante resgatar e ter em conta o caminho 

percorrido pela Filosofia até esta ser lecionada como disciplina regular obrigatória no Ensino 

Médio, bem como os reflexos dessa trajetória na prática do ensino de Filosofia na sala de aula. 

Com efeito, as estratégias propostas para uma melhor assimilação e ampliação dos conceitos 

filosóficos em sala de aula devem levar em consideração a real situação em que a Filosofia se 

encontra no âmbito da educação nacional. Logo, é preciso entender o processo histórico ao qual 

o ensino da Filosofia está submetido e suas nuances, o que explica, em grande parte, a 

dificuldade em se estabelecer seu verdadeiro lugar na educação e sua relevância na formação 

do ser humano como cidadão. 

 O retorno da Filosofia à educação básica após o regime militar é parte integrante de um 

lento processo de mudanças, necessário para que o sistema educacional brasileiro pudesse 

corresponder aos novos ordenamentos que surgiam no ambiente de redemocratização do país. 

Ainda que a presença da Filosofia já fosse um indicativo da exigência de novos paradigmas 

para a educação no Brasil, efetivá-la apenas seria possível a partir de um reconhecimento 

político e legal. Com isso, é importante ressaltar que as mobilizações históricas das décadas de 

oitenta e noventa determinaram as bases para os parâmetros da educação no Brasil até hoje e, 

consequentemente, para o ensino de Filosofia. Um dos pontos marcantes desse lento processo 

de adequação política e social, com vistas à redemocratização, foi a Constituição Federal de 

1988; contudo, o sistema educacional do país, ainda submetido à LDB 5.692/71 – a qual excluía 

categoricamente a Filosofia do currículo do Ensino Médio por organização social e política 

brasileira (OSPB) (CORNELLI; CARVALHO; DANELON, 2010) –, se mostrava incoerente 

face às novas demandas nacionais.  



23 

 

 Diante do ambiente de estabelecimento da Constituição de 1988 e após diversas tentativas 

frustradas, foi formulada, em 1996, a nova LDB7, com a contribuição de diversas entidades, 

associações e outros segmentos, inclusive ligados ao ensino de Filosofia. As diretrizes 

aprovadas em 1996 (LDB 9394/96), apesar de revogarem as versões anteriores8, ainda não 

contemplavam a Filosofia como disciplina. Em seu artigo 36, parágrafo 1º, o documento 

determina que a Filosofia seja inserida no Currículo do Ensino Médio como conhecimento 

necessário ao exercício da cidadania (BRASIL, 1996), porém não enquanto componente 

curricular escolar e, portanto, podendo ser trabalhada por qualquer disciplina ou professor. Em 

suma, a nova LDB (1996) permite o ensino da Filosofia, ainda que transversalmente distribuído 

em formatos temáticos entre as demais disciplinas, o que aponta maior preocupação com o 

desenvolvimento humano e da sociedade a partir dos valores contidos nos diferentes saberes, 

voltados não somente ao preparo do estudante para o mercado de trabalho, mas também para a 

construção da dignidade humana.  

 Para Cornelli, Carvalho, Danelon (2010), a “situação só é de fato alterada quando, em 

2008, a Lei 11.684/08 revê o artigo 36 da LDB e estabelece a obrigatoriedade da inserção da 

filosofia e da sociologia nos currículos do Ensino Médio”, em todas as três séries que o 

compõem (BRASIL, 2008), sob responsabilidade de implantação e manutenção dos Estados. 

 Evidentemente, o que descrevemos até aqui não tem a intenção de detalhar todo o 

processo histórico de retorno da Filosofia aos Currículos como disciplina obrigatória; no 

entanto, é importante perceber que os desafios encontrados até hoje, inclusive os 

metodológicos, buscam estabelecer um ensino de Filosofia que supere as concepções 

ideologicamente impressas na educação brasileira desde a segunda metade do século passado.  

 Acerca dessa questão, o cenário político e social desse período contribuiu para uma 

aparente inadequação da Filosofia em relação aos demais componentes pedagógicos e aos 

processos reais da vida contemporânea na sociedade brasileira como um todo. A 

obrigatoriedade legal da Filosofia como disciplina na Base Curricular não pode anular o 

processo histórico ao qual a educação esteve vinculada, especificamente valendo-se do mundo 

do trabalho e da cidadania como justificativas para uma tendência de adequação aos sistemas 

                                                

7 Lei nº 9.394 de 20/12/1996 ou Lei Darcy Ribeiro, publicada no Diário Oficial da União de 23/12/1996, p. 27833, 

col. 1. 

8 Art. 92. Revogam-se as disposições das Leis nºs 4.024, de 20 de dezembro de 1961, e 5.540, de 28 de novembro 

de 1968, nas alteradas pelas Leis nºs 9.131, de 24 de novembro de 1995 e 9.192, de 21 de dezembro de 1995 e, 

ainda, as Leis nºs 5.692, de 11 de agosto de 1971 e 7.044, de 18 de outubro de 1982, e as demais leis e decretos-

lei que as modificaram e quaisquer outras disposições em contrário. (BRASIL, 1996). 



24 

 

econômicos regidos pela lógica do capital. Nesse sentido, na segunda metade do último século, 

a educação brasileira seguiu a tendência mundial estabelecida pelo capitalismo: a escola, assim 

como as demais instituições sociais, estava orientada a reproduzir o sistema de produção 

econômico, marcado por propriedade, meios de produção e trabalho.  

 Nesse viés, a educação é um dos meios pelos quais o Estado estabelece sua regulação, 

sob a aparência da expressão da vontade do todo (CHAUÍ, 2008, p. 387). Com isso, a retomada 

da democracia não poderia desconstruir processos ideológicos cultivados por décadas, 

profundamente ligados às relações sociais sob a impressão do lucro e do capital. Sendo assim, 

o processo de adequação da Filosofia ao sistema educacional brasileiro – como disciplina 

obrigatória – deve considerar que a educação e sua condição, em uma determinada configuração 

histórica e social, se manifestam através de princípios pedagógicos baseados na concepção de 

homem e de sociedade naquele determinado momento (FREITAG, 1986, p. 15).  

 Nesse mesmo raciocínio, observa-se muito comum um professor de Filosofia ouvir a 

seguinte indagação: Mas e a Filosofia, para que serve? Esse questionamento é comum porque 

a ideologia, culturalmente presente nas relações sociais, demanda uma resposta 

fundamentalmente pragmática e lucrativa como justificativa para as ações em sociedade.  

Assim, podemos considerar que 

A ideologia é um fenômeno histórico-social decorrente de um modo de produção 

econômico. É uma rede de imagens e de ideias ou um conjunto de representações 

sobre os seres humanos e suas relações, sobre as coisas, sobre o bem e o mal, o justo 

ou injusto, os bons e os maus costumes etc. (CHAUÍ, 2008, p. 388). 

 

 Torna-se evidente, portanto, que o sistema educacional brasileiro, seguindo a tendência 

ideológica mundial predominante na segunda metade do século passado, e submetido ao regime 

antidemocrático, carrega consigo algumas marcas que dificultam um olhar mais apurado sobre 

a complexidade real da existência humana através da criticidade. Essa percepção e suas 

consequências podem ser percebidas em D’Avila (1982), ao escrever que 

O discurso pedagógico, sobretudo a partir do século passado, conseguiu realizar um 

feito extraordinário (sic) – o de reunir em torno dos problemas da educação as diversas 

perspectivas parciais e fragmentárias da filosofia e da ciência concebidas 

respectivamente pela metafisica e pelo positivismo. Daí a estrutura bizarra dos cursos 

de Pedagogia onde, com a divisão do saber – o seu esfacelamento –, se cumpriu 

magistralmente os mesmos propósitos da lógica capitalista no mundo do 

trabalho: a alienação dos educadores com relação aos problemas sociais, problemas 

em que vivem seus alunos na sala de aula, na escola, na comunidade circunvizinha e 
no Município. (grifo meu). 

 

 Desse modo, o ensino de Filosofia, assegurada como disciplina obrigatória aos anos 

finais do ensino médio, busca consolidar sua identidade em meio às exigências próprias dessa 

etapa específica e das tendências mundiais. Diante do contexto cultural, político e econômico 



25 

 

em que a Filosofia retorna ao sistema educacional brasileiro, é possível o surgimento de alguns 

desafios para a concretização de seu ensino no chão das salas de aula. É possível, ainda, que a 

não identificação da natureza das reflexões propostas pela Filosofia no ambiente escolar possa 

desestimular o interesse dos alunos, pois não estes conseguem localizar as questões propostas 

a pensamento em seu universo existencial e social.  

Frequentemente, como resposta a essa negação por parte dos alunos, os professores de 

Filosofia buscam diversas abordagens que possibilitem “ligar um conhecimento filosófico 

abstrato à realidade, inclusive ao cotidiano do estudante” (BRASIL, 2006, p. 17). Contudo, isso 

deve ir além do simples despertar de interesses ou do enriquecimento didático das aulas. As 

abordagens não devem ser escolhidas pelo ímpeto desesperado de convencer os alunos a 

participarem das reflexões propriamente filosóficas, mas sim contribuir para que a aula de 

Filosofia seja uma autêntica experiência filosófica, tendo sua importância reconhecida nos 

processos que compõem a formação humana em sua integralidade. Afinal de contas, seria 

contraditório imaginar um ensino de Filosofia ao mesmo tempo obrigatório e supérfluo, um 

conhecimento que complete ou enriqueça os demais, considerados indispensáveis por 

possuírem certa utilidade. Diferentemente disso, a Filosofia deve assumir sua vocação de 

formar, produzindo valores mais perduráveis que aqueles eventualmente influenciados pela 

multiplicidade das informações (Ibidem), voltadas mais ao mercado e ao lucro do que ao 

conhecimento, bem como conduzir a uma autêntica compressão da condição humana com vistas 

à sua própria dignidade enquanto ser.  

 Nesse sentido, existem inúmeras abordagens capazes de estimular o interesse dos alunos 

sem que se perca a especificidade da experiência do filosofar. Igualmente, as competências 

associadas à disciplina de Filosofia não devem ser consideradas como limitantes à sua prática, 

pois, “podemos encontrar passos por demais doutrinários que terminam por roubar da Filosofia 

um de seus aspectos mais ricos, a saber, a multiplicidade de perspectivas, que não deve ser 

reduzida a uma voz unilateral” (Ibidem). De modo semelhante, aquele que se dispõe a ensinar 

Filosofia deve buscar abordagens que interroguem os alunos sobre as diversas ideias e 

concepções que eles mesmos possuem sobre suas realidades, para que estas possam ser 

ressignificadas à luz da tradição filosófica. Ou seja, os conteúdos filosóficos, associados a uma 

didática filosófica, são considerados adequados ao ensino de Filosofia na medida em que 

formam indivíduos capazes não somente de ler os textos filosóficos com mais clareza, mas que 

façam uma leitura crítica da realidade do mundo e de suas próprias existências. 

 Assim, o texto filosófico deve ser apresentado ao aluno com o compromisso de 

estabelecer uma profunda relação com as situações reais e atuais da vida, no sentido de que as 



26 

 

reflexões partam mais da simples realidade do que de discursos tradicionalmente idealizados. 

Tal proposta é justamente o que Freire (1996, p.15) considera ser uma autêntica leitura, aquela 

que compromete o aluno de imediato e o torna sujeito da temática. Tal perspectiva (de Freire) 

situa o ensinar e o aprender como ações elementares que compõem o que ele chama de “ciclo 

gnosiológico”. Em outros termos, os conhecimentos adquiridos através da leitura do texto 

clássico (filosófico) devem, respeitosamente9, ser conjugados aos saberes originados do senso 

comum, para que novas concepções possam prosperar. Sobre isso, Freire escreve: 

O professor que pensa certo deixa transparecer aos educandos que uma das bonitezas 

de nossa maneira de estar no mundo e com o mundo, como seres históricos, é a 

capacidade de, intervindo no mundo, conhecer o mundo. Mas, histórico como nós, o 

nosso conhecimento do mundo tem historicidade. Ao ser produzido, o conhecimento 

novo supera outro que antes foi novo e se fez velho e se “dispõe” a ser ultrapassado 

por outro amanhã. Daí que seja tão fundamental conhecer o conhecimento existente 
quanto saber que estamos abertos e aptos à produção do conhecimento ainda não 

existente. Ensinar, aprender e pesquisar lidam com esses dois momentos do ciclo 

gnosiológico: o em que se ensina e se aprende o conhecimento já existente e o em que 

se trabalha a produção do conhecimento ainda não existente. (FREIRE, 1996, p. 16). 

 

Para que essa interação ocorra, é preciso que o professor de Filosofia escolha abordagens 

comuns aos alunos, ligadas ao seu cotidiano e que possam ser reproduzidas no ambiente escolar, 

orientadas ao ensino da disciplina. No entanto, isso exige certa sensibilidade, algo que 

certamente não se aprende nos cursos de graduação em Filosofia, mas que pode ser percebido 

a partir da convivência no ambiente escolar, onde os possíveis aspectos a serem explorados a 

ele se apresentam. Diante disso, podemos ponderar acerca de um ensino de Filosofia que atenda 

“a especificidade da atividade filosófica enquanto expressa, sobretudo em sua natureza 

reflexiva” (BRASIL,2006, p. 23), sem desligar-se do mundo, mas sim ressignificando-o. Em 

outros termos, os conhecimentos filosóficos a serem aprendidos pelo aluno “devem ser para ele 

vivos e adquiridos como apoio para a vida, pois do contrário dificilmente teriam sentido para 

um jovem nessa fase de formação.” (BRASIL, 2006, p. 23). 

 

 

 

 

 

                                                

9 A expressão “respeitosamente” alude ao que Freire (1996) escreve sobre postura adequada do professor. Aquele 

que considera os saberes da experiência, reconhece e respeita os conhecimentos do senso comum e estimula a 

“capacidade criadora do educando”. Respeita os “saberes socialmente construídos” e os discute como realidades 

concretas a serem associadas aos conteúdos.  



27 

 

1.2 A prática do ensino de Filosofia e a percepção das possíveis abordagens lúdicas 

 

Em minhas primeiras aulas como professor de Filosofia no Ensino Médio pela rede 

pública estadual, já era possível amargar alguns pequenos incômodos causados pelos 

questionamentos dos alunos sobre o valor dessa disciplina em comparação às demais e seu lugar 

útil na vida prática do ser humano. O desconforto não era causado somente pela natureza das 

questões, mas pela dificuldade em oferecer respostas interessantes e socialmente aceitáveis para 

aquela fase da vida e contexto social. Quase sempre essas indagações eram respondidas com 

uma tentativa de justificar a presença da Filosofia na escola pela importância do senso crítico, 

adquirido unicamente pelo reconhecimento dos vários saberes filosóficos que nos fazem mais 

livres e conscientes da realidade em que vivemos (ESPÍRITO SANTO, 2009, p. 61).  

Ainda que os alunos aceitassem tais justificações, a sensação de demérito permanecia, 

ou até aumentava. Por algum tempo, cheguei a pensar que o ensino de Filosofia para o Ensino 

Médio deveria centrar-se na transmissão superficial de conteúdos da tradição, presentes no 

Currículo, e que as opiniões dos alunos deveriam se adequar a essa tradição, como modelos de 

pensamento a serem conhecidos. Mesmo aceitando os argumentos sobre o valor da Filosofia 

como componente curricular necessário ao estabelecimento da cidadania e à manutenção da 

dignidade humana, os conteúdos pareciam distantes das realidades e conjunturas que 

objetivavam a existência dos alunos e, portanto, sem qualquer sentido, incapazes de provocar 

maior interesse. 

 O desinteresse dos alunos pelas aulas de Filosofia parecia também associar-se às 

deficiências trazidas por eles desde a alfabetização fundamental. É muito comum entre os 

professores de Filosofia, nas discussões sobre o ensino de Filosofia no Ensino Médio – seja em 

ambientes escolares ou, de modo mais aprofundado, nos meios acadêmicos específicos –, 

associar as dificuldades do ensino dessa disciplina às deficiências dos alunos em relação à 

leitura, interpretação, produção textual, entre outras competências. Sendo assim, tais discussões 

propõem como aceitável afirmar que o êxito ou o fracasso das aulas de Filosofia estaria 

condicionado às condições de letramento e aprendizagem adquiridas pelos estudantes até então, 

ou, ainda, ao fato de que o aluno assume uma postura indiferente em relação à Filosofia, na 

medida em que se sente incapaz de argumentar sobre teorias complexas contidas em 

vocabulários específicos.  

 Em algumas turmas, pude perceber que os alunos sequer se interessavam pelas questões 

simples e iniciais da disciplina, como o que era e para que servia a Filosofia. Certamente, isso 

não se dava por mero desinteresse, por preguiça de pensar ou porque definitivamente já haviam 



28 

 

entendido, reconhecendo que a Filosofia indica uma condição interior dos que possuem apreço 

pelo conhecimento, um movimento desejoso do espírito humano em direção ao saber (CHAUÍ, 

2008, p. 25), e não havia mais o que questionar. Eles aceitavam as definições e anotavam os 

conceitos para responderem aos exercícios e avaliações, mas ainda não eram capazes de 

identificar o verdadeiro lugar da Filosofia dentro da escola e em suas existências. Na verdade, 

nem eu mesmo sabia! Ensinar sobre os filósofos e suas correntes de pensamento não me parecia 

suficiente. Eu deveria admitir que uma aula de Filosofia para o Ensino Médio poderia 

necessariamente limitar-se a uma transmissão linear e superficial dos períodos da História da 

Filosofia? E, portanto, não poderia ser de outra forma, devido à falta de bagagem dos alunos?  

Uma opção foi encontrar outros modos de ensino que fossem além da exposição linear 

dos conteúdos presentes na história do pensamento filosófico, que provocassem algum interesse 

pelas aulas. Com isso, fiz algumas tentativas utilizando materiais lúdicos, jogos e dinâmicas 

que pudessem atrair a atenção dos alunos; no entanto, houve pouco êxito, pois, da forma como 

eram executadas tais atividades, o interesse se concentrava na atividade em si, pouco 

acrescentando ao ensino de Filosofia.  

 Nesse momento de crise, comecei a observar as estratégias utilizadas pelas outras 

disciplinas a fim de tornar as aulas mais dinâmicas e interessantes naquele trimestre. A 

professora de Matemática trabalhava com medições, cálculos de área utilizando objetos comuns 

e jogos de perguntas e respostas; o professor de Geografia ensinava curvas de nível a partir do 

relevo da própria região em que moravam, (maquetes feitas com massa de modelar que eles 

mesmos fabricavam à base de trigo); as disciplinas de Física e Química buscavam ensinar seus 

conteúdos a partir de experimentos e amostragens, sempre utilizando materiais simples; o 

professor de Biologia utilizava com frequência amostras de biomas coletados ao redor da 

escola; e, finalmente, em História eram feitas caracterizações de diversos tipos, ajudando a 

ilustrar os conteúdos. Observei que essas estratégias despertavam o interesse dos alunos, e, além 

de utilizarem todos os espaços do complexo escolar, serviam-se de materiais simples e 

acessíveis a todos, propiciavam a socialização dos alunos, garantiam a interdisciplinaridade 

entre as áreas de conhecimento e estavam diretamente ligadas ao cotidiano da comunidade 

escolar como um todo.   

Diante disso, comecei a pensar a prática do ensino de Filosofia para os alunos do nível 

médio considerando os diversos meios lúdicos, em suas diversas expressões, como vetores 

eficazes entre a realidade dos alunos e o conhecimento a ser apropriado por eles, refletindo 

sobre de que maneira isso poderia potencializar o desejo pelas aulas e conteúdos de Filosofia. 

Ora, se as abordagens com práticas lúdicas são capazes de potencializar o desejo dos estudantes 



29 

 

pelos saberes filosóficos, e a Filosofia se traduz como um amor desejoso pela sabedoria, o 

ensino de Filosofia, mediado por práticas lúdicas, corresponde a um autêntico fazer filosófico, 

no sentido de que o ensino de Filosofia deixa de ser somente uma ação de transmissão da 

tradição dos filósofos e, de modo análogo, torna-se um “filosofar”.  

Também foi possível avaliar minha atividade como docente ao reconhecer que, naquele 

momento, eu começava a entender o que é ser professor, e, consequentemente, professor de 

Filosofia. A crise inicial me fez entender que os conhecimentos acadêmicos se completam no 

chão da sala de aula, e que o ensino de Filosofia só é frutuoso na medida em que for, igualmente, 

um filosofar, uma constante reflexão sobre a própria prática em cada contexto. Passei a entender 

que a função do professor de Filosofia passa necessariamente pelo protagonismo face aos 

desafios cotidianos das salas de aula, ao encontro de novas maneiras de estruturar o saber dentro 

dos limites da educação formal (CORNELLI; CARVALHO; DANELON, 2010, p.10). É nesse 

sentido que apontamos as práticas lúdicas como abordagem produtora de desejo, elemento 

inerente ao processo de ensino e aprendizagem da Filosofia em sala de aula. 

Ainda que, em um primeiro olhar, isso possa parecer inadequado, aquele que se propõe 

a ensinar Filosofia deve colocar-se concomitantemente na condição de mestre e de ignorante 

em relação aos alunos, para que juntos reconheçam e ressignifiquem suas subjetividades, 

ampliem seus conhecimentos e experimentem o sabor das realidades a serem reveladas pela 

experiência do filosofar. Cabe ao professor de Filosofia empunhar ferramentas e abordagens 

que façam a mediação entre os signos comuns das coisas e o posicionamento contido nas 

correntes filosóficas, em uma relação de colaboração mútua que frutifique em ressignificações 

da própria realidade, fundamento primeiro de toda essa dinâmica.  

Nesse sentido, recorremos às constatações de Rancière a respeito da postura daquele 

denominado por ele como “O Mestre Ignorante”. Para ele, um dos atos indispensáveis ao ofício 

do mestre é, justamente, aquilo que que ele é capaz de provocar nos alunos, e não propriamente 

ensinar a eles. Posto de outro modo, “ele interroga, provoca uma palavra, isto é, a manifestação 

de uma inteligência que se ignorava a si própria, ou se descuidava.” (RANCIÉRE, 2002, p.40). 

O conhecimento da tradição dos filósofos e as noções pedagógicas, ambos aprendidos na 

academia, são importantes para que ele tenha as respostas para as perguntas que faz. Entretanto, 

essas respostas são suas, pertencem a seu curso existencial, e não devem estar acabadas. Além 

disso, não seria contraditório pensar em uma aula de Filosofia na qual o professor é tanto aquele 

que pergunta quanto aquele que responde? Em que isso garantiria o filosofar característico 

desse ensino? Para responder a tal questionamento, Rancière escreve: 



30 

 

Conhecendo as respostas, suas perguntas para elas orientam naturalmente aluno. É o 

segredo dos bons mestres: com suas perguntas, eles guiam discretamente a 

inteligência do aluno —tão discretamente, que a fazem trabalhar, mas não o suficiente 

para abandoná-la a si mesma. (...) Ora, quem quer emancipar um homem deve 

interrogá-lo à maneira dos homens e não à maneira dos sábios, para instruir-se a si 

próprio e não para instruir um outro. E, isto, somente o fará bem aquele que, de fato, 

não sabe mais do que seu aluno, que jamais fez a viagem antes dele, o mestre 

ignorante. (RANCIÉRE, 2002, p.40-41). 

 

 Podemos, ainda, ir além da advertência acima quando exploramos as possibilidades 

acerca desse perguntar diferenciado, capaz de orientar o estudante “para que esse possa 

reencontrar o que está nele próprio” (RANCIÉRE, 2002, p.40). Nessa perspectiva, as 

abordagens lúdicas se mostram potencialmente eficazes ao ensino de Filosofia enquanto 

elemento questionador das experiências da realidade do mundo e dos sentidos que cada um 

confere a elas. Ao final, espera-se que o aluno, além de aprender sobre as definições dos temas 

filosóficos, tenha sido conduzido a um exercício racional autônomo da realidade, auxiliado pela 

tradição. As verificações avaliativas, exigidas pela característica gerencial das instituições, 

devem ser orientadas pelos efeitos experienciais, pelas ressignificações que as abordagens 

motivaram e em como as ampliações dos sentidos afetarão suas vidas, pois “não há inteligência 

onde há uma agregação, ligadura de um espírito a outro espírito. Há inteligência ali onde cada 

um age, narra o que ele fez e fornece os meios de verificação da realidade de sua ação.” 

(RANCIÉRE, 2002, p.40). 

 Em adição, conforme nos lembra Pierre Furter ao apresentar uma das obras de Freire 

(1967, p. 3), “o homem foi criado para se comunicar com os outros”, porém, para que isso 

ocorra de forma autêntica, é preciso criar condições para tal. Nesse sentido, o ensino de 

Filosofia através da ludicidade conduz educador e educandos a uma construção dialógica sobre 

a própria realidade. Com isso, as ideias dos alunos, manifestadas pelas inferências lúdicas, 

podem provocar certa descontinuidade no discurso filosófico, abrindo, assim, um espaço de 

interferência em relação aos conteúdos. Isso permite que eles (alunos/ interlocutores), fração de 

uma “sociedade em trânsito”, opinem naquele momento, não somente em uma futura avaliação 

(prova).  

Tal fato, por si só, já configura uma dialética, pois o conhecimento vai emergindo das 

ideias e os exemplos do cotidiano adequam a reflexão filosófica ao mundo. Com efeito, as 

abordagens lúdicas expressam um discurso contrário ao formalismo das palavras, não ocultam 

as potencialidades do pensamento e criam uma relação de identificação; logo, quanto mais 

simples o discurso, mais próximo da verdade ele parecerá estar. Furter, em defesa de Freire e 

da educação como prática da liberdade, lembra-nos ainda que a palavra jamais deve exercer 



31 

 

função alienante, mas sim ser geradora, instrumento de transformação do homem e da 

sociedade.  

Ao longo dos anos, refinando a aplicação de práticas lúdicas ao ensino de Filosofia, com 

e entre os alunos do Ensino Médio de escolas públicas do Estado do Espírito Santo, foi possível 

contar diversos êxitos a partir dessas abordagens. Contudo, para esta pesquisa, optamos por 

refletir e detalhar mais profundamente a real possibilidade de um ensino de Filosofia mediado 

por práticas lúdicas dentro dos limites temáticos estabelecidos pela proposta curricular estadual 

vigente. Para isso, dentro das muitas opções de conteúdos abordados pela disciplina de Filosofia 

no Ensino Médio, selecionamos aquela que se mostrou mais significativa em minha trajetória 

de ensino, e, do mesmo modo, mais interessante aos alunos, tanto pela riqueza de sentidos 

quanto pelas associações aos fenômenos da vida. Assim se deu, portando, a opção pelo ensino 

do conceito de amor (Eros) na perspectiva de Platão10. 

1.3 As abordagens lúdicas no Ensino Médio 

 

Os estudantes do ensino médio nas escolas de ensino regular estão em uma fase da vida 

na qual muitas novas possibilidades se apresentam. Tal condição, que marca a passagem da 

adolescência para a vida adulta, requer maior esforço do estudante para que construa novos 

pontos de vista, amplie suas ideias, adote novos paradigmas e tenha outras visões de mundo, de 

maneira a reconhecer que ele já não é mais o mesmo e, como tal, deve encontrar novas 

concepções que se adequem à fase vindoura. Esse processo é bastante comum e positivo, pois 

reflete mudanças a que todos são acometidos no decorrer da existência humana. Esse momento 

da vida é marcado, ainda, pelas imagens das experiências vividas até então, e que, ao serem 

recordadas e impelidas pelas novas experiências do presente, propõem novos sentidos. 

Diante disso, é comum perceber que os alunos sempre esperam algo das aulas de 

Filosofia, algo que os ajude a responder aos questionamentos geralmente impulsionados nessa 

fase da vida. Isso se dá por conta de que o ensino de Filosofia, na maioria dos casos, se configura 

através de um discurso que põe a figura do professor em patamar superior em relação aos 

alunos, como uma espécie de detentor do conhecimento e da verdade cuja função é ensinar, e a 

deles, receber o que lhes é transmitido. A consequência direta de tal representação tomada pelos 

                                                

10 Conteúdo sugerido pelo Currículo Básico das Escolas Estaduais do Estado do Espírito Santo, Ensino Médio, 

Área de Ciências Humanas, a ser trabalhado com a terceira série no primeiro trimestre letivo (ESPÍRITO SANTO, 

2009, p.68). 



32 

 

estudantes acerca do professor de Filosofia – e, consequentemente, sobre a própria Filosofia – 

é o afastamento cada vez maior de uma autêntica experiência filosófica, o que influencia 

consideravelmente nas ampliações de sentidos da realidade.  

Em contrapartida, indo de encontro aos consensos imagéticos acerca da figura do 

“mestre”, enquanto aquele que ensina, e do aluno, o que aprende, consideramos que uma aula 

de Filosofia deve proporcionar aos estudantes a possibilidade de um ensino habitado pelo 

sensível e pelas significações do próprio mundo, em situações existenciais vividas por eles 

naquele momento. Nesse sentido, ressaltamos que, seguramente, é inegável a importância do 

preparo do professor quanto ao vasto conhecimento das linhas que compõem a tradição 

filosófica, requisito essencial para aquele que se dispõe a lecionar Filosofia; no entanto, ele 

deve, também, buscar meios que favoreçam a percepção dos alunos acerca dos sentidos de suas 

realidades, possibilitando o entendimento de conceitos da tradição através de textos filosóficos 

e conduzindo os discentes a possíveis ampliações no cenário existencial de cada um.  

Em tempos nos quais os sentidos se encontram dispersos e, de certo modo, carentes de 

maior densidade devido ao avanço cada vez mais acelerado dos meios de informação e 

comunicação, eles (os sentidos) foram submetidos à desumana lógica do capital, reificando as 

relações mais em função do lucro do que pela dignidade humana. Diante disso, o ensino de 

Filosofia é posto à prova face ao grande desafio de empreender ações que estimulem os alunos 

a construírem realidades materiais e imateriais a partir de seu próprio universo real e afetivo, e, 

portanto, mais autênticas. Tal proposta, certamente, reforça a ideia de uma educação que liberte 

o educando, que preze por sua autonomia e permaneça vigilante “contra todas as formas de 

desumanização” (FREIRE, 1996, p. 7).  

Logo, não nos parece precipitado afirmar, preliminarmente, que as abordagens lúdicas 

podem ser adequadas a todos os conteúdos que compõem a grade curricular da disciplina de 

Filosofia do Ensino Médio, ou mesmo para as redes11 de ensino que adotam tal componente na 

fase fundamental. Ainda que as abordagens lúdicas aparentemente sejam mais adequadas ao 

ensino infantil, elas também se mostram eficazes à medida que as entendemos como algo que 

integra e participa da natureza humana em qualquer fase da vida.  

Em verdade, o conceito de ludicidade ainda se faz bastante presente em discussões nos 

meios acadêmicos voltados à pedagogia em geral. As definições atuais sobre o termo têm certa 

proximidade com o significado de lúdico, que, etimologicamente, está associado à sua 

                                                

11 Nesse caso, estamos nos referindo as redes particulares de ensino. No Estado do Espírito Santo existem escolas 

municipais que possuem o componente de Filosofia na grade de disciplinas do ensino fundamental 2 (5º ao 9º ano). 



33 

 

derivação latina ludus, ou “ludos”, que significa jogo. No entanto, a ludicidade não se limita 

apenas ao jogo em um sentido restrito, mas é relativa a qualquer atividade que propicie algum 

divertimento. No contexto escolar, poderíamos localizar as práticas lúdicas entre aquelas que 

buscam associar o ensino a uma experiência mais leve, prazerosa e descolada, ou seja, uma 

abordagem que propicie o aprendizado através das brincadeiras (MICHAELIS, 2020), jogos, 

dinâmicas e atividades artísticas. Em outros termos, referimo-nos a abordagens que propiciem 

um ambiente mais descontraído e descompromissado com a usual rotina escolar. Elas possuem 

caráter educacional intrínseco, são dotadas de expressiva carga motivacional que direciona a 

atenção dos estudantes, mesmo aqueles que já nos anos finais da educação básica, além de 

contribuírem para a interação, inclusão, estímulo e organização do pensamento individual e 

coletivo dos educandos.  

Anteriormente a qualquer intenção em estabelecer o lúdico como alternativa para o 

ensino de Filosofia, é preciso reconhecer que a ludicidade está, necessariamente, presente em 

todas as fases da vida humana, pois é por meio da fantasia e da imaginação que a criança começa 

a reconhecer o mundo. Embora seja mais comum na infância, o lúdico é algo natural do ser 

humano, em todo o seu curso existencial. No caso dos jovens estudantes do Ensino Médio (na 

disciplina de Filosofia), as abordagens lúdicas ganham teor facilitador pelos valores e pela 

fruição que viabilizam, uma espécie de mediação eficaz entre a vida e os conteúdos da tradição 

filosófica. Deferente do brinquedo utilizado nas etapas escolares iniciais, nos anos finais, o 

objeto lúdico colabora essencialmente para “a criação de uma nova relação entre o campo do 

significado e o campo da percepção visual – ou seja, entre situações no pensamento e situações 

reais.” (VYGOTSKY, 1991 p. 70).  

Sendo assim, entre os diversos potenciais associados ao uso das abordagens lúdicas está 

a não negação da natureza humana, que busca o prazer por meio da descontração, da alegria, 

da conquista livre dos saberes sem constrangimentos. Com isso, poderíamos, inclusive, afirmar 

antecipadamente que a utilização da ludicidade, como recurso pedagógico nas aulas de 

Filosofia, pode justificar-se pelo aproveitamento de uma motivação própria dos alunos para 

tornar as aulas mais atraentes.  

Paralelamente a isso, a escolha dessas abordagens é o que define sua eficácia, no sentido 

de que não devem ser selecionadas como algo estranho ao convívio social dos estudantes, mas, 

ao contrário, estar intimamente identificadas aos desejos que eles trazem consigo. Caso o 

professor escolha formas de ludicidade pertencentes somente a seu universo cultural, e não ao 

dos alunos, isso será estranho a eles. Assim, o professor deve perceber, sensivelmente, quais os 

hábitos e manifestações culturais comuns aos alunos daquela escola e da região onde ela se 



34 

 

encontra. A título de exemplo, um professor de Filosofia poderia ter pouco êxito se tentasse 

ensinar o conceito de estética com mediações lúdicas a partir de imagens em 3D para alunos de 

escolas situadas em comunidades rurais, sem acessibilidade e familiaridade com tal tecnologia. 

Os sentidos ficariam incompletos, pois certamente teriam certa dificuldade em associar o 

conceito ao cenário real em que vivem. Sendo assim, fica claro que o uso de ferramentas lúdicas 

não deve estar condicionado ou ser estabelecido como em um manual de prática determinada 

para cada conteúdo filosófico, mas, antes, deve ser resultado da atenta escuta aos alunos e àquilo 

que eles trazem de seus convívios cotidianos.  

Os aspectos culturais de cada grupo de alunos são, em larga medida, um reflexo daquilo 

que a comunidade proporciona, impressos em cada subjetividade. Os sentidos, construídos a 

partir das suas vivências, se revelam através dos alunos como uma representação daquele 

determinado contexto. A vista disso, compartilhamos com Freire a ideia de que a escola não é, 

e não pode ser, estranha à comunidade ao seu redor, sob pena de aniquilar sua vocação 

essencialmente formadora. Ele escreve: 

É o meu bom senso, em primeiro lugar, o que me deixa suspeitoso, no mínimo, de que 

não é possível à escola, se, na verdade, engajada na formação de educandos 

educadores, alhear-se das condições sociais culturais, econômicas de seus alunos, de 
suas famílias, de seus vizinhos. Não é possível respeito aos educandos, à sua 

dignidade, a seu ser formando-se, à sua identidade fazendo-se, se não se levam em 

consideração as condições em que eles vêm existindo, se não se reconhece a 

importância dos “conhecimentos de experiência feitos” com que chegam à escola. O 

respeito devido à dignidade do educando não me permite subestimar, pior ainda, 

zombar do saber que ele traz consigo para a escola. (FREIRE, 1996, p. 33). 

 

Apesar de existirem manifestações culturais comuns entre esses jovens devido à 

universalização das tecnologias e da informação digital, a escolha das abordagens lúdicas para 

as aulas de Filosofia deve contemplar a todos. Consideremos ainda as seguintes suposições: 

como um professor de Filosofia poderia ensinar sobre a lógica aristotélica utilizando aplicativos 

de jogos, se nem todos os alunos possuem aparelhos ou conectividade para isso? Ou, como seria 

possível refletir sobre os conceitos relacionados ao existencialismo através do Hip Hop em uma 

escola localizada em uma comunidade quilombola? Ora, ainda que essas abordagens 

acrescentem relevante ampliação acerca de outras manifestações culturais, poderiam não 

cumprir com o objetivo de apropriação da Filosofia com vistas a uma ressignificação da própria 

realidade, pois esta foi desconsiderada inicialmente. Para Freire (1996, p. 36), a constante 

preocupação com as tendências culturais da comunidade escolar determina a eficácia do 

aprender e do ensinar, na medida em que permitem “apreender a substancialidade o objeto 

aprendido”. Do contrário, haveria apenas uma transferência de conteúdos, algo puramente 

externo e incapaz de proporcionar ao sujeito o suporte mínimo para que construa e participe da 



35 

 

construção do seu próprio conhecimento. Sendo assim, associamos a opção pelas abordagens 

lúdicas e sua escolha (quais serão utilizadas) àquilo que Freire reconhece como sendo a 

“boniteza” da prática de ensinar, que, segundo ele, “some dela se não cuido do que devo ensinar. 

(FREIRE, 1996, p. 53). 

Na prática, isso ficou bastante evidente em nossa pesquisa desde o momento da escolha 

das abordagens que utilizaríamos em nossa experimentação. Inicialmente, pretendíamos propor 

aos alunos que produzissem momentos encenados sobre os discursos do Banquete de Platão. 

Contudo, pelas experiências anteriores, pude perceber que alguns alunos ficavam constrangidos 

ao representar; outros até se opunham, ou se dedicavam muito aos ensaios, roupas, cenários, 

em decorar as falas, deixando de lado os sentidos de que deveriam se apropriar. Então, eles 

próprios sugeriram outras ideias mais próximas a eles, propondo-me trabalhar com desenhos e 

imagens, pois, além de aprenderem mais facilmente com imagens do que apenas com textos e 

explicações, gostavam de desenhar e sentiam falta dessas atividades, tendo-se em conta que a 

proximidade da vida adulta há algum tempo não lhes proporcionava tal prazer.  

Sendo assim, considerando-se que o elemento lúdico está presente em todas as 

atividades que despertam o prazer, a utilização de abordagens dessa natureza se mostram 

adequadas ao ensino de Filosofia, uma vez que esse amor, apego e amizade pelo conhecimento 

não são estranhos ao ato ou efeito de desejar algo que se anseia e que resulte em algum desfrute, 

isto é, que desperte algum prazer ou deleite. Essa “tendência da vontade a buscar o 

conhecimento” (MICHAELIS, 2020), inspirada pelo lúdico, assume grande identificação no 

processo de significância do Eros platônico entre os alunos, pois, nesse sentido, Eros (temática 

filosófica escolhida para essa pesquisa) não é outra coisa senão uma espécie de impulso erótico 

pela busca de algo (a beleza) que resulte no regozijo12. Além disso, sendo o amor (Eros) dotado 

de grande complexidade, com suas inúmeras significações ligadas aos sentimentos e sensações 

humanas, aqui, em nossa proposta, esse ensino serviu-se da ludicidade como abordagem capaz 

de traduzir e revelar aspectos sensíveis, que o simples discurso não poderia alcançar. 

                                                

12 A temática do Eros não foi selecionada aleatoriamente entre os temas curriculares propostos para a disciplina 

de Filosofia no ensino médio. Diferente disso, a definição platônica do amor reforça nosso critério para a busca de 
evidências práticas que afirmam o que Freire (1996, p. 8) considera ser um “ser humano inconcluso”. Bem como, 

é sua intenção, e também nossa, de situá-lo (o educando) em um “permanente movimento de procura”. Isso é o 

que configura nossa proposta ao pensamento de Freire e a noção de Eros que pretendemos ampliar junto com os 

alunos. Não são coisas separadas ou distintas. Todo o gradativo movimento humano desde as concepções pessoais, 

segue em direção ao conhecimento. Cuidadosamente conduzidos pela ludicidade, os saberes serão ampliados de 

maneira diversificada e identificados ao contexto social dos estudantes.   



36 

 

Sumariamente, buscamos, até aqui, demostrar uma noção de ludicidade mais acercada 

aos ideais pedagógicos gerais de aprendizagem, tendo como nítida intenção afirmar o lúdico 

como elemento atrativo e facilitador de identificação da realidade dos estudantes. Certamente, 

essa concepção deve ser considerada, na medida em que colabora com a ideia de que a escola 

é um espaço da vida comum e, como tal, vale por si mesmo. Do mesmo modo, ela participa dos 

sentidos da própria existência, compreendendo o prazer como valor importante aos processos 

de ensino e aprendizagem e para a vida. Contudo, passemos a uma definição de lúdico mais 

precisa e adequada ao cumprimento de nosso critério inicial, de mensuração qualitativa do 

movimento humano no processo de significância do amor nas aulas de Filosofia do Ensino 

Médio.  

 

1.4 A definição de lúdico e ludicidade 

 

É importante reafirmar que esta experienciação considera os termos lúdico e ludicidade 

em uma perspectiva que vai além dos sentidos e da exatidão comuns empregados a esses 

conceitos. Apesar de o ludus (como já mencionamos) ser comumente traduzido como jogo pelas 

línguas europeias de raiz latina, ou de seu significado, na maioria delas, remeter ao ato de 

brincar e jogar (sem distinção entre eles), o mesmo não ocorre em nosso idioma. A definição 

de lúdico e ludicidade que buscamos estabelecer para nossa prática – ensino e aprendizagem da 

significância de Eros – não está condicionada somente à distinção entre o brincar e o jogar, 

tampouco pretende unificar as unidades terminológicas em um mesmo sentido que atenda ao 

nosso propósito. Entre outros sentidos, optamos por considerá-los, o brincar e o jogar, como 

elementos que constituem algo mais amplo: a atividade lúdica. 

Nesse sentido, a fim de robustecer nossa ideia, tomaremos como referência alguns 

argumentos contidos no texto de Johan Huizinga, Homo ludens, e sua grande contribuição 

antropológica sobre o lúdico e sua relação com a cultura. Segundo ele, o lúdico13 (ludus – jogo 

– lúdico) se manifesta como unidade significante constituinte da própria cultura e, como tal, é 

dotado de sentido. Assim ele escreve: 

Desde já encontramos aqui um aspecto muito importante: mesmo em suas formas 
mais simples, ao nível animal o jogo é mais do que um fenômeno fisiológico ou um 

reflexo psicológico. Ultrapassa os limites da atividade puramente física ou biológica. 

É uma função significante, isto é, encerra um determinado sentido. No jogo existe 

                                                

13 Em Homo Ludens, Huizinga alterna o uso dos termos jogo e lúdico. No contexto geral da obra eles convergem 

naquilo que ele considera como “atividade lúdica”. Não possuem, portanto, significados distintos.  



37 

 

alguma coisa "em jogo" que transcende as necessidades imediatas da vida e confere 

um sentido à ação. Todo jogo significa alguma coisa. Seja qual for a maneira como o 

considerem, o simples fato de o jogo encerrar um sentido implica a presença de um 

elemento não material em sua própria essência. (HUIZINGA, 2020, p. 5). 

 

Na citação acima, estão contidos todos os elementos que fundamentam nossa ideia de 

lúdico e ludicidade14. Em outras palavras, entendemos que as abordagens lúdicas que buscamos 

utilizar são aquelas escolhidas segundo as preferências culturais dos estudantes, e, portanto, 

favoráveis ao divertimento, ao agrado e ao prazer; com isso, tornam-se condutoras da 

significação do conceito de amor, uma vez que carregam consigo algo de imaterial, capaz de 

converter simples ações (didáticas) em possíveis ampliações daqueles sentidos do amor que em 

um dado momento.  

Indo mais além, optamos por uma definição de ludus enquanto algo que se manifesta 

como unidade significante constituinte da própria cultura e, portanto, atribui algum sentido à 

ação. Dessa maneira, temos que tais abordagens15, considerando a leveza e o divertimento e 

condicionadas ao perfil cultural dos alunos, funcionam como geradoras de conhecimento, 

discretamente indagando os alunos acerca de ideias, imagens e sentidos que eles possuem sobre 

o amor e mostrando-lhes de que maneira a noção platônica de Eros pode ampliar suas 

percepções.  

Do mesmo modo, o lúdico, como vetor de conhecimento, passa necessariamente pela 

decisão voluntária do aluno em participar da aula e de suas temáticas filosóficas, pois o lúdico 

potencializa os desejos e a vontade dos estudantes, conferindo certa liberdade ao processo de 

ensino da Filosofia, uma vez que diversifica a forma de se indagar. Em paralelo ao que escreve 

Freire (1967, p.4), o qual afirma que a liberdade é o que dá sentido à prática pedagógica, para 

Huizinga (2020, p.10), quem brinca o faz pelo gosto, e não pela obrigação, “e é precisamente 

em tal fato que reside sua liberdade.” 

Outro ponto relevante da argumentação de Huizinga (no Homo Ludens) é referente às 

abordagens lúdicas especificamente utilizadas na prática filosófica desde a antiguidade clássica 

grega. Para o autor, o lúdico se manifesta primeiramente na figura do sofista, aquele que é 

                                                

14 Huizinga (2020, p. 25) deixa claro que sua concepção de jogo ultrapassa os limites da concepção moderna. Ele 

cita a significação grega do termo; “devemos admitir que os gregos podiam ter muita razão em estabelecer uma 

distinção linguística entre a competição e o jogo.” 

15 É preciso esclarecer que nossa definição de lúdico, ludicidade e abordagens lúdicas, compreendem todos os 

recursos, sejam eles artísticos, imagéticos, atividades manuais, cartazes, colagens, músicas, e tantos outros que 

estejam disponíveis na escola. São considerados lúdicos uma vez que, conectados a realidade dos estudantes, 

possuam algo de imaterial que nos permitam apreender os conteúdos.  



38 

 

considerado um mestre da palavra justamente porque busca convencer seus interlocutores 

utilizando diversas abordagens. A eloquência dos sofistas também devia (também) seu mérito 

às inúmeras identificações culturais encarnadas por eles em seus discursos, “sob a forma do 

profeta, do vidente, do feiticeiro, do taumaturgo e do poeta” (HUIZINGA, 2020, p.107). Ainda 

que a intencionalidade desses discursos e das abordagens neles contidas para o convencimento 

estivessem mais ligadas ao lucro e menos ao compromisso com a verdade, o fato é que os 

conhecimentos eram comunicados não de maneira literal, nem de forma declamada ou apenas 

em uma leitura do argumento escrito. Diferentemente, havia uma interação, uma arte, uma 

dinâmica animada por imagens, mitos, situações cotidianas, perguntas tendenciosas que 

exigiam respostas intencionalmente comprometedoras, relatos simples dos interlocutores que 

eram convertidos em dilemas, “a cada resposta bem dada os expectadores riam e aplaudiam”.16 

Para Huizinga,  

Quando Protágoras chama à sofistica "uma velha arte" (τέχνην παλαιαν), ele toca no 

nó do problema. Trata-se efetivamente do velho jogo de perspicácia que, tendo 

começado nas culturas mais remotas, oscila entre o ritual mais solene e o divertimento 

puro e simples, por vezes elevando-se às alturas da sabedoria, outras, limitando-se a 

uma simples rivalidade.  

 

É possível identificar que a noção de ludicidade que Huizinga pretende estabelecer está, 

justamente, associada ao uso dos diversos elementos presentes no cotidiano cultural grego e 

que são incorporados ao discurso. Com efeito, considerando-se o relativismo moral usual na 

prática sofista, que não corresponde ao ensino contemporâneo da Filosofia nas escolas, a 

questão que se coloca é que “os próprios sofistas tinham plena consciência do caráter lúdico de 

sua arte.”  

Isto posto, é nesse sentido que o argumento de Huizinga vai aos poucos se aproximando 

de uma possível identificação entre as abordagens lúdicas utilizadas no repertório platônico e 

as que pretendemos usar nas aulas de Filosofia. Assim ele escreve:  

É sempre extremamente fluida a transição entre estas brincadeiras e a pomposa 

peroração do sofista e do diálogo socrático. O sofisma é aparentado tanto ao enigma 

vulgar quanto ao enigma sagrado e cosmogônico. Eutidemo, no diálogo platônico 

desse nome, às vezes brinca com truques lógicos e gramaticais perfeitamente infantis, 

outras vezes toca em toda a profundidade da cosmologia e da epistemologia. (...) O 
argumento anda para trás e para a frente como uma lançadeira, e em seu movimento 

a epistemologia assume a forma de um nobre jogo. O elemento lúdico não é próprio 

apenas dos sofistas, aparece igualmente em Sócrates e Platão. (HUIZINGA, 2020, 

p.109). (grifo meu). 

 

                                                

16 Idem.  

 



39 

 

Por conseguinte, Huizinga localiza o elemento lúdico em todos os diálogos platônicos17, 

deixando evidente que a utilização de tal recurso pode ser considerada uma metodologia 

determinante e inerente ao processo educativo que se pretende estabelecer. Segundo o autor,  

não devemos surpreender-nos por ver Sócrates Platão classificados entre os 

malabaristas e taumaturgos, juntamente com os sofistas. Se tudo isto não é suficiente 

para revelar a presença de um elemento lúdico na filosofia, há provas mais do que 

suficientes nos próprios diálogos de Platão. O diálogo é uma forma de arte, uma 

ficção, dado que evidentemente a verdadeira conversação, por mais requintada que 

pudesse ser entre os gregos, nunca poderia ter correspondido exatamente à forma do 
diálogo literário. Nas mãos de Platão, o diálogo é uma coisa leve e aérea, 

completamente artificial. A estrutura narrativa do Parmênides, que é quase igual à de 

um conto, demonstra isto suficientemente, assim como o início do Crátilo e o tom 

descontraído e informal destes dois diálogos e de muitos outros. É evidente aqui uma 

certa semelhança com o mimos. No Sofista, os princípios fundamentais da filosofia 

pré-socrática são apresentados em tom extremamente ligeiros e o mito de Épimeteu e 

Prometeu é contado no Protágoras de maneira francamente humorística. (HUIZINGA, 

2020, p. 109-110). 
 

 Curiosamente, entre as diversas abordagens lúdicas utilizadas por Platão em seus 

diálogos – que evidentemente caracteriza sua didática filosófica –, podemos destacar, também, 

o uso que ele faz da própria figura de seu mestre. Mesmo sem ter deixado nada escrito, Sócrates 

é posto como personagem e protagonista da grande maioria dos diálogos platônicos; em grande 

parte deles, é ele quem conduz as argumentações.  

 Apesar de o texto de Huizinga seguir descrevendo a presença do lúdico nos períodos da 

História da Filosofia, posteriores ao clássico, as constatações até agora mencionadas já se 

mostram suficientes para a fundamentação de nossa prática de ensino. Contudo, ao final da 

obra, o autor faz um breve e significativo questionamento sobre o real papel do lúdico nos 

processos que compõem o mundo contemporâneo: “em que medida as a cultura atual continua 

se manifestando através das formas lúdicas?” (HUIZINGA, 2020, p.140). 

 Ainda que o Homo Ludens tenha sido publicado originalmente no final da primeira 

metade do século passado (1938), o autor não deixa de atentar-se aos contextos sociais e 

culturais que incidem diretamente em sua ideia de ludicidade. Para ele, “certos fenômenos da 

vida social moderna”, com seus discursos atrativos e diversos meios publicitários, certamente 

submetidos ao capitalismo crescente, poderiam potencializar a perda das formas lúdicas e das 

significações inerentes a elas. Evidentemente, essas constatações ainda nos servem, na medida 

em que observamos que, em maior escala do que naquele período histórico, os processos 

humanos atuais aparentemente estão sendo esvaziados em relação ao seu caráter lúdico.  

                                                

17 Quando nos referimos a todos dos diálogos platônicos, subtraímos as obras em formatos de cartas, onde as 

associações envolvendo elementos lúdicos são menos evidentes devido o gênero da escrita.   



40 

 

 Quanto aos processos de ensino e aprendizagem, isso não poderia ocorrer de outro 

modo. A aparente inadequação da abordagem lúdica aos processos atuais de ensino, e 

especificamente no ensino de Filosofia, se dá, justamente, (como já exposto) pela característica 

moderna e mercadológica que o mundo do capital impõe, uma educação condicionada somente 

à formação do cidadão para o mercado de trabalho, um ensino apenas técnico, voltado ao que 

é considerado útil e aos desígnios gerenciais comuns ao mundo do mercado, não podendo, 

portanto, ser tratado de maneira que não pareça sério, científico e metódico. Logo, para 

Huizinga (2020, p. 141), “o espírito do profissional não é mais o espírito lúdico, pois lhe falta 

a espontaneidade, a despreocupação”. Ele exemplifica tal tese com a prática de esportes: 

A capacidade das técnicas sociais modernas para organizar manifestações de massa 

com um máximo de efeito exterior no domínio do atletismo não impediu que nem as 

Olimpíadas, nem o esporte organizado das Universidades norte-americanas, nem os 

campeonatos internacionais tenham contribuído um mínimo que fosse para elevar o 

esporte ao nível de uma atividade culturalmente criadora. Seja qual for sua 

importância para os jogadores e os espectadores, ele é sempre estéril, pois nele o velho 

fator lúdico sofreu uma atrofia quase completa. (HUIZINGA, 2020, p. 141). 

 

 No exemplo acima, fica implícita a ideia de que, assim como no esporte, os processos 

educacionais, quando elevados a um grau técnico e complexidade científica extremos, 

diminuem a percepção dos seres humanos e suas interações com a realidade do mundo vivido, 

bem como anulam a dimensão lúdica. Ora, considerando-se o lúdico como elemento inerente à 

natureza humana e unidade significante da própria cultura – que o situa como fator 

indispensável ao ensino e aprendizagem –, isso faz dele (o lúdico) uma condição para uma 

educação humana e humanizadora.  

 Nesse viés, seria contraditório pensar na educação ou no ensino de Filosofia em que a 

razão de ser “dependesse inteiramente do interesse material”, da disputa, “do triunfo comercial 

e tecnológico”, algo comprometido com o que é mais eficiente e menos com a felicidade e 

dignidade humana. Não seria essa a intenção da Filosofia. Nas palavras de Huizinga, “aquele 

que realmente procura a verdade dá pouca importância ao triunfo sobre seus adversários”. É 

claro que as abordagens lúdicas também podem ser utilizadas com intensões alienantes, ao que 

o autor chama de “falso jogo”. Em defesa dessa autêntica ludicidade, ele conclui: 

a verdadeira civilização não pode existir sem um certo elemento lúdico, porque a 

civilização implica a limitação e o domínio de si próprio, a capacidade de não tomar 

suas próprias tendências pelo fim último da humanidade, compreendendo que se está 

encerrado dentro de certos limites livremente aceites. (...) Para ser uma vigorosa força 

criadora de cultura, é necessário que este elemento lúdico seja puro, que ele não 

consista na confusão ou no esquecimento das normas prescritas pela razão, pela 

humanidade ou pela fé. É preciso que ele não seja uma máscara, servindo para 

esconder objetivos políticos por trás da ilusão de formas lúdicas autênticas. A 
propaganda é incompatível com o verdadeiro jogo, que tem seu fim em si mesmo, e 

só numa feliz inspiração encontra seu espírito próprio. (HUIZINGA, 2020, p.151). 

 



41 

 

2 AS ABORDAGENS LÚDICAS NO BANQUETE 

 

2.2 Os aspectos lúdicos no Banquete 

 

As abordagens lúdicas adotadas por Platão em seu Banquete estão diretamente ligadas 

à cronologia em que seus textos foram produzidos. Logo, existe um critério de estilo em que a 

obra se inscreve para que cumpra a intenção do filósofo naquela determinada fase, a das obras 

que compõem sua maturidade. Se considerarmos que as abordagens lúdicas, nesse sentido, são 

aquelas que se diferem da pedagogia tradicional de transmissão direta das concepções 

platônicas sobre o amor (no Banquete), podemos também supor que a forma narrativa do 

diálogo, bem como todos os elementos cênicos, literários e culturais que compõem tal gênero, 

permitem-nos associar a finalidade do Banquete a uma dimensão lúdica, ou mesmo caracterizá-

lo como um diálogo lúdico. Para Abbagnano (1976, p. 99), assim como os demais diálogos 

dessa fase18, o Banquete carrega uma grande carga dramática pela própria especificidade e 

complexidade do tema de que trata, além de todo o potencial artístico que pode ser agregado a 

ele. Por essa razão, a escolha das abordagens que compõem o gênero utilizado na composição 

do Banquete nos permite considerar que a simples e direta transmissão do que seria o amor, 

segundo a concepção platônica, poderia não cumprir com a intencionalidade dialética do 

filósofo e sua gradativa trajetória, desde os belos corpos até alcançar a beleza em si. Em outros 

termos, 

Pode supor-se que Platão tenha adotado a forma direta numa primeira fase, recorrido 

depois à forma narrativa para dar ao diálogo o maior relevo dramático e, finalmente, 
regressado, por motivos de comodidade e de fluência de estilo, à forma direta. 

(ABBAGNANO, 1976, p. 99). 

 

 De fato, na citação acima fica implícita a ideia de que os elementos lúdicos que 

compõem a narrativa do Banquete não podem ser considerados apenas como simples artifícios 

literários. Diferentemente, esse estilo de narrativa revela um potencial chamativo e confortável 

aos interlocutores, pois Platão considera todas as concepções antes de afirmar seu 

posicionamento sobre a natureza e os efeitos de Eros, sem constranger os convivas ou contrariá-

los previamente. Além disso, entendemos que o estilo adotado por Platão abarcaria toda 

significância relativa ao sentido que ele pretendia conferir a Eros, algo de que a transmissão 

direta talvez não fosse capaz. A riqueza dos significados associados ao termo e a gradativa 

                                                

18 Protágoras, O Banquete, Fédon, A República. 



42 

 

construção conceitual proposta pelo filósofo precisavam ser estabelecidas de maneira a não 

provocar um distanciamento da realidade e de seus diversos fenômenos; ao contrário, a 

abordagem lúdica do Banquete tem função atrativa, a fim de que os convivas e os leitores sejam 

conduzidos pelo interesse e pelo desejo de seguirem em direção à definição socrática sobre o 

amor. Esta, de modo análogo, se revela como impulso erótico, que, uma vez presente na alma 

dos homens, os torna desejosos pela busca do Belo.  

 Outra consideração importante sobre a abordagem lúdica de Platão, em seu Banquete, 

é o gênero escolhido para tal narrativa. Sua fidelidade ao diálogo, como forma predominante 

em todo o texto, estabelece um pressuposto didático que supõe uma escrita simplesmente 

informativa e a transmissão direta sobre a natureza de Eros; com isso, o texto poderia apenas 

cumprir uma função colaborativa à memória, sem proporcionar uma autêntica experiência do 

pensar, ou mesmo uma profunda ressignificação do amor. Com efeito, o diálogo é aquele que 

conduz a uma significância de Eros no seio da existência humana, e não somente algo externo 

a ela. A forma lúdica com que Platão constrói seu Banquete reforça “a convicção de que a 

filosofia não é um sistema de doutrinas, mas pesquisa que repropõe incessantemente os 

problemas, para deles tirar o significado e a realidade da vida humana.” (ABBAGNANO, 1976, 

p.159). Considerando-se que a Filosofia sempre parte de uma profunda análise da realidade, 

temos que a ludicidade contribui para esse processo, uma vez que traduz tal realidade de 

maneira sensível, característica essa que pode escapar a uma abordagem discursiva 

convencional. Sendo assim, é possível pensar que o Banquete é um diálogo lúdico, na medida 

em que todo o seu desenvolvimento está repleto de ludicidade. A composição dos discursos 

busca, a todo momento, inserir elementos lúdicos que colaboram didaticamente para o teor 

dialético da obra e para a construção do significado de Eros.  

Adicionalmente, a abordagem lúdica utilizada por Platão, nessa obra, não se restringe 

apenas a uma didática auxiliar para que o filósofo conduza mais facilmente suas intenções aos 

interlocutores do diálogo. Platão não pretende, pela voz de Sócrates, apenas comunicar aos 

convivas seu entendimento acerca do amor, ou mesmo inserir suas concepções sobre Eros 

dentro de uma situação comum do dia a dia daqueles indivíduos, a fim de que a leitura fosse 

mais agradável e próxima do cotidiano. Distintivamente, Platão posiciona cada elemento da 

obra com a finalidade de estabelecer um processo gradativo de ressignificação do amor através 

de uma profunda experiência do próprio ser, sem que, para isso, desloque-o da vivência do real. 

Sob a perspectiva dialética, capaz de alcançar patamares teóricos de maior complexidade e 

elevada reflexão, a abordagem lúdica do Banquete revela elementos essenciais à compreensão 



43 

 

do Eros platônico, em qualquer tempo. Em outros termos, é possível propor que a apreensão do 

amor, ainda hoje, pode assumir o mesmo tratamento didático. 

Nesse raciocínio, nossa proposta não se trata de uma releitura puramente encenada na 

obra para que os alunos entendam melhor o pensamento de Platão sobre a temática do amor. 

Trata-se de identificar elementos que possam ser didaticamente atualizados e aplicados de 

forma que favoreçam melhor ampliação do conceito a partir da concepção platônica, sem 

qualquer intenção de repeti-la, somente, ou nela permanecer. Desse modo, Platão cumpre não 

somente com a magistral função de revelar sua compreensão sobre o que é o amor como 

também fornece elementos metodológicos passíveis de serem ser replicados com o mesmo 

intuito, desde que, assim como no Banquete, as expressões lúdicas ganhem gradualmente 

feições filosóficas.  

Sendo assim, a significância do amor em Platão, através de uma abordagem com práticas 

lúdicas, favorece um ambiente de interação e a construção de saberes a partir das diversas 

experiências dos alunos, à medida que os sentidos por eles atribuídos ao amor são interrogados 

pelo lúdico de maneira a conduzi-los a uma experiência mediada pelo estético. A esse respeito, 

o aspecto estético é pensado, aqui, como algo que, por meio dos sentidos, conduz o estudante a 

uma experimentação significada do amor, tanto a que ele já possui quanto a concepção 

platônica, em um processo desejoso e repleto de sentido. Contudo, a escolha dos elementos 

lúdicos para o ensino e a aprendizagem de Eros deve ser orientada pela possibilidade de uma 

experiência filosófica e estética que acolha as significações e os desejos dos estudantes, bem 

como suas preferências artísticas e culturais. Assim como no Banquete, os argumentos dos 

alunos/interlocutores devem ser explorados e considerados como base e ponto de partida para 

uma progressiva ampliação do amor, o qual, uma vez dilatado, possa também ressignificar e 

modificar outros processos da vida em qualquer contexto. Esse processo de criação da 

significação do amor, mediado pelas abordagens lúdicas, acompanha a metodologia do próprio 

Banquete na perspectiva da poiesis19, o que, segundo Diotima, articula a passagem do não-ser 

para o ser das coisas (PLATÃO, 2012, p. 65). 

Desse modo, além de garantir a aceitação das diversas concepções dos estudantes acerca 

do amor, em uma agradável experiência de resgate dessas significações, as abordagens lúdicas 

aplicadas ao ensino de Eros asseguram aos interlocutores uma semelhante gradação dialética, 

                                                

19 POIÉTICO (gr. Jtoir|TiKÓÇ; in. Poietic, fr. Poiétique; ai. Poietik, it. Poietico). Produtivo ou criativo, enquanto 

diferente de prático. Segundo Aristóteles, a arte é produtiva, enquanto a ação não é (fít. nic, VI, IV, 1140 a 4). 

(ABBAGNANO, 2007. p. 772) 



44 

 

que culminará em uma ideia ressignificada sobre o amor, ao mesmo tempo em que assimilam 

o Eros platônico, pois  

A dialética é assim também inicialmente um processo de abstração, que permite com 

que se chegue à definição de conceitos. Deve admitir provisoriamente contradições 

para que elas sejam superadas. Não há respostas prontas, trata-se sempre de um 

processo que visa levar o interlocutor a reconhecer a fragilidade de suas próprias 
crenças e ver que aquilo que diz não é o que parece ser. Através do diálogo a opinião, 

que se crê certa de si mesma, ao se expor se revela contraditória, inconsequente. O 

método dialético não substitui de início a certeza da opinião por uma outra certeza, 

mas é um método negativo, exigindo uma atitude crítica, mostrando a necessidade de 

uma interrogação, e um questionamento dessa própria opinião, de sua origem, de seus 

fundamentos (MARCONDES, 2010, p. 53). 

 

 Temos em mente que as mediações lúdicas encontradas no Banquete cumprem a função 

de interrogar os interlocutores e, claro, os alunos no ensino de Eros, de maneira que as respostas 

surjam naturalmente, tanto no diálogo da obra como na sala de aula. Ao mediar as indagações 

dos sujeitos em relação ao que eles pensam sobre o amor, as formas lúdicas relevam as opiniões 

que posteriormente são relacionadas ao conceito de Eros, que, igualmente inserido em um 

ambiente lúdico, pode ser sentido e comparado ao que anteriormente se pensava. 

Sumariamente, trata-se de uma jornada gradativa, iniciando-se nas ideias pessoais dos alunos 

sobre o amor, passando pelo Eros platônico e, finalmente, desembocando nos efeitos que o 

segundo agregou ao primeiro, resultando em possíveis novas significações. Todo esse processo 

é marcado tanto pela mediação lúdica como pela fruição dos saberes que ela inspira, o que nos 

leva a supor que a abordagem lúdica infere um proposito pedagógico e filosófico 

concomitantemente.  

 

2.3 A relação entre o lúdico e o mimético 

 

Se pretendemos seguir alguns dos passos da didática platônica, na composição de seu 

Banquete, como abordagem que nos permita alguma aproximação e significância do amor entre 

os alunos, é preciso ter em mente alguns elementos constitutivos comuns entre suas obras que 

dialoguem com a proposta do ensino de Eros utilizando-se de elementos lúdicos.  

Vale, portanto, recordar a orientação socrática sobre a educação dos jovens mais 

propensos ao aprendizado, que deve se dar com certa liberdade e sem constrangimentos 

(PLATÃO, 1997, p. 51). Dito de outro modo, é preciso que exista algum interesse ou desejo 

que garanta sua livre vontade de aprender. Assim, tanto a temática quanto a maneira como ela 

é conduzida devem estar alinhadas para despertarem receptividade nos alunos, caso contrário, 

o ato de aprender se tornaria forçado, sem qualquer apego ou conveniência, muito distante 

daquilo que a que Filosofia essencialmente propõe.  



45 

 

Essa condução dos saberes, em nosso caso, sobre o amor com as abordagens lúdicas, 

busca seu fundamento na experienciação do conceito relacionado à existência pessoal de cada 

aluno, para que ele a ressignifique e ela se mantenha em ampliação durante toda a vida. Com 

efeito, uma aula de Filosofia que apenas sobrevoe as realidades metafísicas, sem qualquer 

conexão que permita ao aluno alguma identificação com a realidade, corre o risco de ser 

considerada, por eles, um conhecimento apenas necessário aos requisitos escolares, aqueles que 

devem ser aprendidos e, certamente, estão destinados ao esquecimento. Sendo assim, a opção 

livre pela adesão das reflexões acerca de Eros está, também, condicionada ao ambiente em que 

essa temática é proposta, propondo-se como um convite capaz de inspirar esse desejo, e não o 

constrangimento. Essa ideia assemelha-se ao que nos orienta Sócrates: 

Sócrates — Porque o homem livre não deve ser obrigado a aprender como se fosse 

escravo. Os exercícios físicos, quando praticados à força, não causam dano ao corpo, 

mas as lições que se fazem entrar à força na alma nela não permanecerão. Glauco — 
E a pura verdade. Sócrates — Assim, caríssimo, não uses de violência para educar as 

crianças, mas age de modo que aprendam brincando, pois assim poderás perceber 

mais facilmente as tendências naturais de cada uma. (PLATÃO, 1997, p. 251). 

 

É possível perceber que, nesse brincar, apesar de direcionado ao processo educativo das 

crianças e de possuir um direcionamento ao exercício político na Pólis, estão contidos alguns 

elementos lúdicos que tornam o ensino mais agradável e menos impositivo. É forçoso que essa 

regra possa ser adequada e aplicada aos nossos jovens, os quais, a partir de abordagens 

semelhantes, podem também interrogar sua condição existencial em relação aos saberes. Diante 

disso, é possível inferir que Platão valida sua metodologia, pois considera a utilização da 

ludicidade em suas obras e seu potencial educativo diante das questões filosóficas. Contudo, 

surge outra questão que nos parece contraditória em se tratando dos escritos de Platão e das 

abordagens lúdicas utilizadas no Banquete e nos demais diálogos, pois essa metodologia leva 

em consideração e utiliza diversos aspectos presentes na cultura grega, como, por exemplo, a 

arte “mimética”, com a qual Platão por vezes estabelece tal contradição.  

 

2.4 Platão e a arte 

 

A categórica intencionalidade acompanha nosso propósito de significância do amor em 

Platão por meio de práticas lúdicas, assim como no Banquete: dispor das diversas opções 

artísticas que potencialmente se destacam entre as preferências dos estudantes passíveis de 

adequação ao ensino de Eros. Um olhar mais atento por parte do professor em direção às 

manifestações culturais dos alunos, bem como a seu potencial aproveitamento nas aulas e futura 



46 

 

base para suas abordagens lúdicas, não se apresenta como uma novidade pedagógica inaugurada 

pelo ensino de Filosofia neste trabalho, nem temos esse intuito. Tais abordagens tampouco 

possuem uma função simplesmente atrativa para os alunos, pois, iludidos pela ludicidade como 

reflexo e prática daquilo que socialmente já vivem, não perceberiam caso estivessem sendo 

filosoficamente doutrinados enquanto se divertem com algo que faz parte de seu próprio 

universo lúdico, e, portanto, sem constrangimentos e mais suscetíveis à aceitação. 

 Do mesmo modo, Platão, ao acolher os diferentes discursos dos convivas, bem como 

suas visões sobre o amor e as diversas figuras, mitos e situações imagéticas, busca não somente 

transmitir sua ideia sobre Eros, mas produzir novos saberes a partir da ressignificação da 

realidade, de maneira que a arte, a poesia e a imaginação revelem uma relação de identificação 

com aquilo que se está conhecendo. Logo, os saberes revelados pelas diversas manifestações 

artísticas e culturais que os alunos trazem para a sala de aula devem ser indispensavelmente 

considerados no processo de produção e construção dos saberes (FREIRE, 1996, p. 13).  

À vista disso, a produção de saberes por meios lúdicos não é algo novo ou contestado 

pela pedagogia usual, mas, ao contrário, há um consenso de que eles são vetores de diversos 

conhecimentos. Todavia, é inevitável que nossa proposta – da significância do amor em Platão 

por meio de abordagens lúdicas entre os alunos nas aulas de Filosofia – esteja sujeita a uma 

tensão conceitual derivada da crítica do filósofo a respeito da arte. Em outros termos, diante do 

entendimento comum sobre os posicionamentos platônicos sobre a arte, poderia parecer 

contraditório buscar estabelecer uma metodologia lúdica para o ensino de Eros utilizando 

abordagens que envolvem elementos artísticos, ainda que o Banquete os articule 

demasiadamente em toda a sua narrativa. 

Assim como o amor, o conceito de arte também possui grande diversidade de sentidos, 

bem como certa complexidade em todos eles. Ainda que o conceito tenha sido objeto de 

diversas teses no decorrer da história do pensamento ocidental, o que comumente entendemos 

sobre o que seja a arte não é resultado de uma definição unívoca e definitiva. Diferentemente, 

sendo constantemente retomada por pensadores que geralmente discordam entre si, a definição 

de arte que temos hoje – ainda que controversa e polissêmica – pode ser entendida como 

relacionada aos parâmetros estéticos pensados na modernidade, que, na maior parte dos casos, 

designam a arte pela inerente conjugação ao Belo (daí surge a definição das “belas artes”, que 

em sentido amplo se referem ao conjunto de manifestações abrangendo a arquitetura, poesia, 

teatro, dança, música, pintura etc.), bem como pela afirmação da arte como especificidade 

genial daquele que a criou. 



47 

 

Ainda que nosso objetivo não seja descrever os passos desse longo caminho percorrido 

pela definição da arte desde Platão até nossos dias, faz-se necessário apurar alguns aspectos da 

negativa platônica em relação ao termo, ou, ao menos, situar algum recorte significativo que 

nos permita entender o conflito entre a arte e a verdade e a não interferência desse argumento 

nas abordagens que utilizamos.  

Quando optamos pelas abordagens lúdicas como possível meio para a significância do 

amor, pensamos nas preferências artísticas comuns àqueles estudantes, as quais, em sua maioria 

manifestam-se pela música, por imagens, danças, memes, quadrinhos, poesias, entre outras, que 

lhes proporcionam algum prazer pelo divertimento e, por isso, são perfeitamente identificadas 

ao caráter lúdico. Sendo assim, as atividades lúdicas geralmente envolvem algum elemento 

artístico e são geradoras de entretenimento. Quanto ao ensino de Filosofia, como já destacamos 

em outros momentos, elas possuem grande potencial educativo ao revelar elementos da própria 

existência e do pensamento dos filósofos, que certamente os discursos habituais e a expositiva 

tradicional talvez não lograssem tanto êxito. Seria possível ensinar sobre o amor em Platão 

através da arte ou da ludicidade? Não seria contraditório utilizar abordagens com práticas 

lúdicas para o ensino do Eros, considerando-se a negativa platônica pela arte? A resposta 

certamente já temos. Poderíamos inclusive tratar, nas aulas de Filosofia, dessa mesma questão 

utilizando dessas mesmas abordagens lúdicas, pois nosso intuito não é o mesmo, nem sua (de 

Platão) concepção sobre as artes é tão negativa comparada ao que atualmente concebemos sobre 

ela. 

Quando admitimos as atividades artísticas (poemas, imagens, contos, desenhos e outras 

manifestações que compõem o caráter lúdico) ao ensino de Eros, temos em mente que esses 

elementos participam de uma ideia de arte que pertence a um entendimento moderno da 

expressão, ou seja, diferente daquilo que os gregos antigos conceitualmente concebiam. A 

techne, termo grego posteriormente traduzido para a língua latina como ars e originário da 

palavra arte, em português, não se restringia apenas às atividades hoje consideradas artísticas, 

mas possuía um sentido bem mais abrangente. Segundo Durozoi, G. e Roussel (1993), a 

derivação desse conceito indica uma ideia de “habilidade” e, tanto no grego quanto na língua 

latina, esses termos denominavam “todas as atividades que resultam de uma aptidão não inata, 

mas adquirida por um aprendizado apropriado de uma ciência, de uma técnica ou de uma 

profissão”. Poderíamos relacionar tal definição com as usuais contemporâneas, como por 

exemplo “a arte de fazer algo”, ou mesmo aproximar a techne como um moderno sinônimo de 

“técnica”, que está mais relacionado ao “conjunto dos métodos e pormenores práticos essenciais 

à execução de uma arte ou profissão.” (MICHAELIS, 2017). Para Abbagnano (2007, p. 939) 



48 

 

essa aproximação entre techne e técnica tem sua razão de ser, pois, nesse contexto, “o sentido 

geral desse termo (técnica) coincide com o sentido geral de arte”, 

Embora ainda hoje a palavra arte designe qualquer tipo de atividade ordenada, o uso 

culto tende a privilegiar o significado de bela arte. Dispomos, de fato, de um termo 

para indicar os procedimentos ordenados (isto é, organizados por regras) de qualquer 

atividade humana: é a palavra técnica. A técnica, em seu significado mais amplo, 
designa todos os procedimentos normativos que regulam os comportamentos em 

todos os campos. Técnica é, por isso, a palavra que dá continuidade ao significado 

original (platônico) do termo arte. Por outro lado, os problemas relativos às belas artes 

e a seu objeto específico cabem hoje ao domínio da estética. (ABBAGNANO, 2007, 

p. 82). 

 

Tais dizeres bastariam para constatarmos que a contradição platônica da arte não se 

estende ao uso moderno e atual desse conceito. Anteriormente, tratava-se de uma expressão de 

sentido bem mais geral, implicando um “saber-fazer” não distinto da ciência, relacionado a 

determinada habilidade em desenvolver certas atividades humanas com base em conhecimentos 

prévios, distintos da natureza. O entendimento de Platão sobre a arte, bem como sua 

identificação com as habilidades ordenadas e empenhadas pelos seres humanos, pode ser 

claramente percebido no texto da República (381a), onde, pela voz de Sócrates, diz que “Tudo 

o que for perfeito, quer seja por natureza, quer seja por arte, ou por ambas as causas, é menos 

exposto à ação de agentes estranhos”. (PLATÃO, 2000, p. 128). 

Isso pode nos levar a crer que a crítica de Platão sobre a arte, dentro dos parâmetros 

históricos que em que o filósofo produziu suas obras, não impede que lancemos mão de 

abordagens que utilizem as artes para melhor compreendê-las e significá-las, pois em nada 

estaríamos descaracterizando a concepção platônica sobre o homem e seu entendimento sobre 

a influência da arte na busca pela verdade. Distintivamente, encontramos, ainda na República, 

trechos que identificam a ludicidade como abordagem eficaz ao entendimento das teses 

platônicas de maior complexidade: 

Sócrates — Suscitas uma questão à qual só posso responder por uma imagem. 

Adimanto — Mas não é costume teu expressar-te por imagens! Sócrates — Troças de 

mim depois de me teres comprometido numa questão tão difícil de resolver. Agora 

ouve a minha comparação, para perceberes ainda melhor como estou ligado a este 
processo. O tratamento que os Estados dispensam aos homens mais sábios é tão duro 

que não há ninguém no mundo que sofra outro semelhante e que, para criar uma 

imagem, aquele que pretende defendê-los é obrigado a reunir os caracteres de 

múltiplos objetos, à maneira dos pintores que representam animais metade bodes e 

metade veados e outras misturas do mesmo tipo. Agora imagina que algo semelhante 

(...) (PLATÃO, 1997, p. 195) 

 

Diante disso, o uso de analogias, comparações, artifícios imagéticos e mitos, para nós 

considerados abordagens lúdicas, assumem, em Platão, um caráter pedagógico, mais ligado ao 

entendimento das teses que o filósofo busca firmar entre seus interlocutores do que 

especificamente à arte do modo como a compreendemos hoje. Assim dizendo, 



49 

 

Significa isso que a pintura, a poesia, a música, não tem lugar à parte no vasto conjunto 

da Techne? Certamente que não, mas tampouco são definidas, como as ‘belas-artes’ 

modernas, pela expressão da beleza. Inversamente, a beleza quase nunca se encarna, 

em Platão, nas obras de arte (LACOSTE, 1986, p. 9). 

 

 Desse modo, as abordagens lúdicas que se utilizem de elementos artísticos para o ensino 

de Eros não perdem sua eficácia em relação à compreensão platônica da arte, pois essa seria 

uma questão totalmente submetida a um entendimento mais aprofundado e geral de seu 

pensamento e de sua visão de mundo, o que por hora não pretendemos detalhar. Também não 

seria o caso considerar que nossas abordagens possuem caráter artístico apenas, uma vez que 

tal terminologia pode não abranger nosso entendimento inicial sobre o lúdico e a ludicidade, ou 

mesmo nos limitaria a uma compreensão somente estética da prática.  

 Quando pensamos nos elementos (artísticos) que possibilitam um ambiente lúdico nas 

aulas de Filosofia, nesse caso para o ensino de Eros, poderíamos cair na possibilidade de uma 

espécie de mimesis. Certamente, aos olhos de Platão, ao propor tais abordagens estaríamos 

conduzindo os estudantes por uma via ontologicamente inferior, distante daquilo que ele 

entende como a verdade da realidade, as Ideias. Supostamente, quando propomos aos alunos 

que façam um desenho sobre o que é o amor (para eles), nada mais produziriam do que uma 

imagem imperfeita daquilo que o amor realmente é em suas vidas. É importante reconhecer que 

essas representações poderiam ser classificadas como ontologicamente inferiores, uma vez que 

empobrecem aquilo que a coisa é (o próprio ser).  

Contudo, nossa atualização do modo como Platão elaborou o Banquete, isto é, sua 

metodologia para o ensino de Eros, busca, primeiramente, perceber aquilo que a realidade 

representa para os que nela vivem. As diversas opções artísticas que compõem os momentos de 

ludicidade nas aulas de Filosofia não possuem um caráter revelador direto da verdade, mas, ao 

contrário, pretendem, em primeiro momento, contribuir para que os alunos se recordem de suas 

ideias em relação ao amor, passando, em seguida, à compreensão da significância de Eros para 

Platão e, por fim, consigam ressignificar suas opiniões e colocá-las em curso em suas vidas, de 

maneira que a verdade não se mostre por completo, mas se construa gradativamente por toda a 

existência. Ainda nesse sentido, a arte não tem papel imitador imperfeito da realidade, mas de 

facilitadora de algumas definições sobre ela. Afinal, fixar uma verdade de qualquer natureza 

em relação ao amor seria entregar-se ao fracasso categórico, essencialmente distante de 

qualquer possibilidade de uma autêntica experiência do pensamento, ou seja, de um filosofar. 

 A arte, para nós, é aquela que inspira uma percepção sensível da realidade, é ela que 

auxilia o pensamento para que ele consiga transcender o mundo físico a ponto de conceber as 



50 

 

realidades que o transcendem. Se as artes são capazes de inspirar-nos à percepção da beleza das 

coisas, ainda que não seja a beleza em si, e Platão nos diz que o caminho para a busca pelo belo 

começa justamente pelas belas coisas, é aceitável que a arte e as demais formas lúdicas sejam 

adequadas ao ensino de Eros, bem como úteis à percepção dos fenômenos do mundo vivido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 

 

3 EROS E A FILOSOFIA 

 

Para além das determinações curriculares, outros fatores favorecem nossa proposta de 

investigação acerca do processo de significação de Eros utilizando de mediações lúdicas com 

e entre os alunos. A temática do amor e a forma como é desenvolvida por Platão no Banquete 

inspira inúmeras possibilidades de ensino por meio da ludicidade, seja para o ensino de Eros 

ou mesmo para o ensino de Filosofia como um todo. 

A definição de Filosofia, desde sua conceitualização etimológica mais simples e 

primária, já revela uma relação intrínseca com o amor, já que se trata do amor pela sabedoria; 

em adição, está em plena consonância com o Eros platônico, pelo desejo de algo que ainda não 

se tem, de alcançar a sabedoria. A tradição filosófica segue a hipótese de que o termo possuía, 

inicialmente, uma conotação religiosa, que admitia a sabedoria (sofia) como uma virtude 

exclusiva dos deuses, de modo que somente a eles era conferida a plena posse do que é 

verdadeiro, enquanto aos seres humanos restava uma mera inclinação à sofia, um tipo de 

proximidade, um amor que nunca se realizava totalmente, um “amor pela sabedoria”, o que 

originou o termo Filosofia (REALE; ANTISERI, 2003, p.11).  Chauí (2008, p. 19) também 

compartilha dessa mesma ideia. Segundo ela, “Pitágoras teria afirmado que a sabedoria plena e 

completa pertence aos deuses, mas que os homens podem desejá-la ou amá-la, tornando-se 

filósofos.” Diante disso, a Filosofia busca a totalidade do sentido da realidade pela dimensão 

do logos, ainda que, para isso, se utilize de figuras e associações para chegar a esses sentidos, 

procurando fazê-lo sempre no âmbito da racionalidade.  

Certos de que a derivação do prefixo (philo) philia é traduzido pela significação de 

amizade, amor fraterno pelo saber, temos que o filósofo é aquele que ama a sabedoria, aquele 

que deseja saber. Assim, em relação à Filosofia, dentre tantas outras definições, nos interessa 

aquela que pode ser identificada como algo que afeta o espírito humano de forma a lhe causar 

um desejo de conhecer profundamente os sentidos da realidade. Em outros termos, a “[...] 

filosofia indica um estado de espírito, o da pessoa que ama, isto é, deseja o conhecimento, o 

estima, o procura e o respeita.” (CHAUÍ, 2008, p.19).   

De maneira análoga, o amor (Eros), aquele proclamado por Platão em seu Banquete, 

também exprime esse desejo pelo verdadeiro ao buscar o “belo” e o “bom” a partir de uma 

afecção da própria alma em busca daquilo que substancia o próprio ser. Com efeito, da mesma 

forma com que a Filosofia age como impulso para que o ser humano busque os sentidos do 

mundo e cumpra com seu papel racional na natureza, Eros interpela a natureza dos homens e 

os conduz à ampliação de seu ser no mais alto grau. Ora, se a Filosofia é a via que conduz o ser 



52 

 

cognoscente ao conhecimento da verdade, e todos desejam conhecer a verdade, “o Eros é o 

amor pelo bem, o impulso que leva o homem para a verdadeira realização essencial da natureza 

humana (JAEGER, 1994, p.739). Assim como a Filosofia, Eros precisa da realidade, pois é no 

mundo que ambos se realizam, isto é, através de indivíduos desejantes em busca dos sentidos 

do mundo; nesse sentido, eles agem como um impulso ao próprio homem, que, inserido no 

mundo, anseia por significá-lo e ressignificá-lo de maneira a cumprir com sua função inata de 

ser racional.  

 

3.1 Eros e o ensino de Filosofia 

 

Partindo do imperativo de que o ensino de Filosofia, assim como toda atividade 

educativa exercida na escola, deve considerar o amor como componente substancial da prática 

didática com vistas à posse do conhecimento objetivo, a relação intrínseca entre Eros e o ensino 

de Filosofia tem como premissa a apropriação dos conhecimentos de maneira mais próxima da 

realidade, e, portanto, mais autêntica.  

Ao contrário de tendências que buscam afirmar a ineficácia do ensino de Filosofia à 

maneira de Eros, propomos, para além das temáticas que o situam na visão platônica dentro da 

história do pensamento ocidental, uma metodologia que encarne a significação do Eros 

primitivo, o que poderia inclinar o processo educativo para uma experiência que obtenha mais 

resultados psicológicos e sentimentais do que uma promissora apropriação do saber objetivo. 

Adicionalmente, o ensino de Filosofia mediado por Eros está intimamente ligado ao saber 

objetivo de todas as partes envolvidas no processo de ensino e aprendizagem, uma vez que o 

amor cumpre com o anseio platônico do desejo e busca constante pelo conhecimento. Com isso, 

no prisma do Banquete, é possível colher alguns argumentos que nos possibilitam indicar a 

significância platônica de Eros como elemento efetivo no processo de ensino de Filosofia, posto 

que (Eros) participa essencialmente da especificidade dos processos que permeiam a educação 

escolar como um todo.  

A narrativa do Banquete discorre sobre um encontro de convivas na casa de Agatão. Em 

determinado momento, os que ali estavam foram desafiados a expor, cada um e de forma 

ordenada, um discurso encomiástico sobre o amor. Após todos discursarem sobre o tema 

proposto, Sócrates apresenta seu posicionamento, estabelecendo a ideia sobre Eros como ápice 

da obra. Para Sócrates, o homem é um ser de desejo, e, à causa disso, anseia constantemente 

por possuir aquilo que, em dado momento, não dispõe. O amor é sempre amor de algo, mas 

esse algo é o que ele ainda não possui, que lhe falta. Então, o amor é desejo, e o desejo nada 



53 

 

mais é do que a carência, almejar aquilo de que não se dispõe, o que não se tem: “(...) eis, 

precisamente, o objeto do desejo e do amor” (PLATÃO, 2011, p. 143).  

Essa constatação inicial sobre a condição de Eros, que será posteriormente ampliada 

pelo relato de Diotima, revela o caráter intermediário de sua natureza. O amor interpela a 

condição humana na mesma proporção em que sua natureza se apresenta como incompleta; essa 

ausência de algo, aquilo que o ser humano não possui, faz dele um ser de desejo, pois estará 

sempre desejando e buscando algo externo a ele próprio. Assim sendo, toda a dinâmica erótica 

em relação ao ser humano parte da falta em busca da completude, e, com isso, temos que Eros 

se encontra como intermediário entre aquilo que falta e o alcance daquilo que vem para suprir.  

Segundo Diotima, Eros não é bom nem belo (201e), “[...] é desprovido de beleza e não 

a possui [...]” (201b), então, “[...] se Eros é carente de beleza, e o bom é belo, ele terá também 

de ser desprovido do que é bom.” (201c4-5). Com isso, Diotima não afirma que Eros seja feio 

e ruim, mas algo que está “[...] entre esses dois extremos” (201b4-5). Seguindo a metodologia 

socrática de estabelecer “[...] o que seja o Amor e como se manifesta, para depois tratar de suas 

obras [...]” (201e), Diotima o faz pela negação da divindade de Eros (202d6) e pela afirmação 

desse como “intermediário entre o mortal e imortal”. (202d10). Nos passos seguintes, Diotima 

classifica Eros como uma espécie de “demônio” (daemom), longe de toda conotação negativa 

do sentido do termo, que recebe essa denominação por ter sido concebido a partir do Expediente 

(Poros) e da Pobreza (Penia) de quem herdou seus contraditórios predicados (203c-d).  

Em seguida, Diotima, ao listar as contradições que configuram a natureza demoníaca do 

amor, ela propõe ainda que, sendo Eros intermediário entre a riqueza e a pobreza, na medida 

em que “[...] nunca é nem rico nem pobre [...]” (203e4), o mesmo se passa em relação à 

sabedoria e à ignorância. Para ela, Eros se encontra sempre no “meio do caminho”. (203e5). A 

própria sacerdotisa explica: 

E a razão é a seguinte: nenhum dos deuses se dedica à Filosofia nem deseja ficar sábio 

– pois isso ele já é - tal como entre os homens não precisa filosofar quem já é sábio. 

Por outro lado, os ignorantes também não se dedicam à filosofia nem procuram ficar 

sábios. A ignorância apresenta esse defeito capital: é que, não sendo nem bela nem 

boa nem inteligente, considera-se muito bem-dotada de todos esses predicados. Quem 

não sente necessidade de alguma coisa, não deseja vir a possuir aquilo de cuja falta 

não se apercebe. (PLATÃO, 2011, p. 153).  

 

 Sendo assim, quem busca o conhecimento (a sabedoria) não é sábio – uma vez que o 

sábio já o possui e não precisa filosofar – nem ignorante – pois, certo de já o possuir, não vê 

razão em buscá-lo. Ora, se “[...] a sabedoria é o que há de mais belo [...]” (204b2) e Eros ama 

o que é belo, ele será, necessariamente, amante da sabedoria e, portanto, filósofo, encontrar-se-

á entre os sábios e os ignorantes (PLATÃO, 2011, p. 153).  



54 

 

 De maneira análoga, a evolução erótica proposta por Platão parte da falta em direção ao 

belo a ser possuído, e o lugar onde se encontra Eros é a posição de mediador, que conecta o 

sensível ao inteligível. De modo semelhante, aqueles que se dispõem a conhecer devem partir 

da realidade sensível do mundo em direção à verdade, impulsionados pelo desejo de possuir a 

sabedoria que supõem não ter. Dessa maneira, o amor é indispensável aos processos educativos, 

principalmente ao ensino de Filosofia, uma vez que reconhece não ser sábio e nem ignorante, 

mas o desejo de conhecer. Logo, tanto Eros quanto o filósofo são amantes da sabedoria, porque 

desejam conhecer, pelo intelecto, aquilo que a realidade sensível e seus fenômenos ainda não 

lhes revelaram, ambos compartilham de uma mesma e progressiva ascese erótica em busca do 

não conhecido. Em suma, Eros se torna condição para a Filosofia, pois é filósofo por excelência 

ao promover a união entre a carência e a totalidade.  

Sob esse viés, considerando-se que a ação de ensinar Filosofia já é um filosofar, o amor 

proposto por Platão não poderia ser contrário a isso, pois o “desejo” anunciado pelo Banquete 

não é estranho à philia, mas ambos convergem. Eros e Philia devem ser considerados no 

processo educativo e filosófico, portanto, como agentes que propiciam a experiência dos 

sentidos e a ressignificação da realidade, tanto para quem se dispõe a aprender quanto aos que 

ensinam e aprendem de maneira recíproca. De modo complementar, e em consonância com 

essa hipótese, Della Fonte (2007) brilhantemente escreve que 

A ascese erótica erige uma ponte da beleza múltipla e sensível à beleza ideal do mundo 

inteligível. Na ascese erótica, passa-se “[...] do plano das relações afetivas entre as 
pessoas para o plano da relação afetivo-intelectual entre sujeitos e verdade [...]” 

(Pessanha, 1987, p.85) Por isso, o Eros é um agente educativo. Ele não é sábio 

tampouco um completo ignorante, conhece o que ignora. Por ter ciência da sua 

insciência, ele deseja o saber, ele é amante da sabedoria. Só Eros pode ser filósofo. 

Assim, para Platão, o amor não se contrapõe ao processo de conhecimento, mas é seu 

elemento motor. A reflexão plena não cala o amor; pelo contrário, ela não se realiza 

sem ele: Eros e Sophia entrelaçam-se. O amor supremo transmuta-se em Philia 

(amizade). (DELLA FONTE, 2007, p.332).  

 

 Nessa mesma perspectiva, o ensino de Filosofia, ao considerar Eros como agente 

educativo, adquire um grande potencial metodológico que incide diretamente na dinâmica das 

aulas. Não menos importantes que a significação do amor em Platão e sua interação com o 

ensino de Filosofia são as estratégias que o filósofo utiliza no Banquete para “ensinar” o que é 

o amor (Eros), as quais, a nosso ver, são essenciais não somente para o êxito da tese, mas 

também como metodologia exitosa na prática do ensino de Eros, em qualquer tempo. Em outras 

palavras, o ensino de Eros deve encarnar a didática platônica do Banquete e ressignificá-la 

segundo as condições diversas dos atuais interlocutores: os estudantes.  

 

 



55 

 

3.2 As faces contemporâneas de Eros 

 

Ainda que os diversos temas filosóficos elencados nas propostas curriculares atuais 

apareçam ligados a determinado filósofo ou corrente de pensamento, isso não deve limitar sua 

atualização no cenário existencial e cultural da realidade posta, nem os significados que os 

alunos carregam consigo. Considerando-se a polissemia que acompanha o conceito de amor, 

igualmente numerosos são os sentidos que imediatamente se colocam quando é proposto aos 

alunos que reflitam sobre ele. Os sentidos que surgem, em uma primeira abordagem sobre o 

tema, geralmente não estão ligados a uma definição do que é o amor para eles, mas às diversas 

concepções produzidas pelo senso comum e à grande influência dos valores pós-modernos. 

Posto de outro modo, os alunos entendem o amor a partir de manifestações externas a eles, seja 

pela religião, seja pela experiência romântica juvenil ou por tudo aquilo que eles incorporaram 

durante seu curso de vida.  

Diante disso, ressaltamos que a reflexão filosófica sobre o amor (Eros) nas aulas de 

Filosofia não pretende anular ou substituir as ideias dos alunos sobre o amor, mas sim, partindo 

dessas realidades, sinalizar a pluralidade de conceituações sobre o termo e apurar alguns 

dogmatismos através dos sentidos que a tradição filosófica propôs no decorrer da história do 

pensamento. A proposta filosófica, portanto, não busca eliminar sentidos construídos ou 

estabelecer a justaposição da Filosofia sobre as experiências vividas, mas, de maneira distinta, 

orientar e ressignificar as ideias já existentes, ampliando-as, possivelmente.  

Com efeito, reconhecer e considerar todo o aporte de significados dos alunos não é 

somente uma postura democrática em relação aos diversos conhecimentos, ou uma 

categorização desses como menores ou inferiores àqueles propostos pela Filosofia. O que se 

pretende é um estudo de Eros orientado por uma construção pessoal e ética que não seja 

socialmente destrutiva para os sujeitos, pois escolhas eticamente orientadas e repletas de sentido 

são essenciais para o estabelecimento da pessoa humana, do ser. Sendo assim, o ensino de Eros, 

nessas condições, estabelece um compromisso fundamental com a formação integral dos 

estudantes como pessoas e cidadãos. Adicionalmente, além de cumprir com a própria proposta 

didática do Banquete, que ouve os interlocutores e os considera antes de apresentar a definição 

de Eros, esse ensino corresponde ao caminho dialético que define o próprio Eros, a 

multiplicidade e a busca progressiva da beleza em si.  

Tendo-se em vista que os alunos cursando o ensino médio possuem condições 

cognitivas mais adequadas à ressignificação de Eros em relação aos anos escolares anteriores, 

cabe ao professor um olhar sensível acerca da realidade deles para, então, propor abordagens 



56 

 

de maior potencial de significância. Outro fator importante é ter em mente que os pontos de 

vista dos alunos sobre a questão do amor devem ser inicialmente interpretados e categorizados 

à luz das ideias que atualmente predominam sobre o termo. Para tal, faz-se necessário que o 

professor conheça não somente o que a tradição nos oferece, mas também literaturas modernas, 

filosóficas ou não, que revelem as faces atuais e usuais do amor e como elas podem ser 

ressignificadas por Eros. 

 

3.3 As primeiras provocações para o ensino de Eros com os alunos 

 

Uma possível significância do amor em Platão partiu de um questionamento inicial que 

colocou os alunos em condição de espanto e dúvida. Ao serem interrogados sobre o que era o 

amor, muitos deles, ainda automaticamente associando o termo ao sentimento de amar, 

encontraram certa dificuldade em defini-lo. Certamente surgiram alguns exemplos cotidianos 

para ilustrar suas concepções, mas dificilmente alguém apresentou alguma definição segura e 

unânime sobre o que seria o amor, até porque isso seria facilmente contestado pela grande 

variedade de sentidos que o amor abarca. Não é fácil definir o amor. Apesar das opiniões 

surgidas entre os alunos, seu significado escapava em cada nova opinião ou ideia que se 

apresentava. Essa sensação nos coloca em posição incômoda diante do amor, divididos entre o 

que acreditamos saber e não conseguimos determinar. Barthes (1981, p. 50) assim coloca acerca 

dessa questão: 

Que é que eu penso do amor? Em suma, não penso nada. Bem que eu gostaria de saber 

o que é, mas estando do lado de dentro, eu o vejo em existência, não em essência. O 

que quero conhecer (o amor) é exatamente a matéria que uso para falar (o discurso 

amoroso). A reflexão me é certamente permitida, mas como essa reflexão é logo 

incluída na sucessão das imagens, ela não se torna nunca reflexividade: excluído da 

lógica (que supõe linguagens exteriores umas às outras), não posso pretender pensar 

bem, Do mesmo modo, mesmo que eu discorresse sobre o amor durante um ano, só 

poderia esperar pegar o conceito "pelo rabo": por flashes, fórmulas, surpresas de 
expressão, dispersos pelo grande escoamento do Imaginário; estou no mau lugar do 

amor, que é seu lugar iluminado: "O lugar mais sombrio, diz um provérbio chinês, é 

sempre embaixo da lâmpada." 

 

Com isso, o espanto surgiu justamente quando perceberam que uma expressão tão 

comum e usual não era tão simples de se definir, que havia complexidade. É nesse momento 



57 

 

que os alunos se apropriam da temática filosófica, que se tornam convivas de um atraente 

diálogo reflexivo que toma o amor como objeto e sua significância20 por finalidade.  

A temática do amor persegue toda a trajetória da história do pensamento filosófico no 

decorrer dos séculos. Mesmo optando por considerar aqui somente a ideia platônica de amor, é 

preciso reconhecer e considerar as inúmeras releituras e significações do conceito, tanto na 

tradição filosófica como nas outras diversas áreas do conhecimento. O que nos interessa, neste 

momento, é situar o ensino de Eros no âmbito escolar na educação básica e buscar meios para 

que esse conceito possa ser apreendido e ampliado nas relações humanas. Em outras palavras, 

almeja-se propor formas eficazes para o ensino de Eros na escola a partir dos próprios 

elementos didáticos que compõem o Banquete, bem como, tendo a perspectiva de Platão sobre 

o amor, propiciar uma experiência positiva de ressignificação do conceito no tempo e no espaço 

em que os estudantes e educadores se encontram.  

Logo, é preciso indagar aos alunos sobre a significância do amor que cada um carrega 

consigo a partir de suas vivências. Não se trata, porém, de perguntar aos alunos sobre o que eles 

entendem como conceito de amor, pois corre-se o risco de haver reprodução de frases prontas 

e romantizadas do senso comum, que não refletem autenticamente o que representa o amor para 

eles. Para facilitar o acesso ao subjetivo de cada aluno, é preciso fazer a pergunta adequada para 

acessar a dimensão subjetiva dos sujeitos. Em nosso cotidiano, o amor se manifesta no seio das 

relações humanas, não é uma entidade abstrata que existe por si mesma; nesse sentido, para que 

a resposta sobre o que é o amor seja mais autêntica, a pergunta deve ser formulada de forma a 

alcançar a sensibilidade dos alunos.  

É nesse momento que a abordagem lúdica assume papel facilitador a fim de que os 

alunos reconheçam o amor nos diversos fenômenos da vida e, naturalmente, os estudantes vão 

se apropriando dos sentidos próprios e relacionando-os com os da tradição. É de igual 

importância uma didática com abordagens que interroguem os alunos sobre o amor e a maneira 

como a tradição se coloca nesse processo, o que garante o caráter filosófico das aulas. Do 

mesmo modo, existe uma responsabilidade pelo desenvolvimento das demais competências 

gerais e específicas inerentes ao ensino médio e das Ciências Humanas, no que compete ao 

                                                

20 Em todo este trabalho o conceito de significância está mais relacionado a uma “importância ou valor” 

(ABBAGNANO, 2007, p.894) do que somente ao simples significado ou o que a coisa é, seu significado. Ver 

texto introdutório sobre esta definição.  

 



58 

 

reconhecimento e utilização dos saberes historicamente produzidos21. Tendo-se em vista que 

nossa proposta prevê a inserção do texto clássico entre os alunos, é preciso que o professor o 

conheça profundamente, como condição para que as aulas sejam conduzidas sem que existam 

prejuízos na apropriação de conceitos estruturantes, ou que aconteça de eles passarem 

desapercebidos e, consequentemente, incompletos em suas futuras ampliações, desconectados 

das concepções pensadas anteriormente pela tradição filosófica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                

21 De acordo com a BNCC, entre as competências gerais a serem desenvolvidas entre os alunos do ensino médio 
destacamos a seguinte: “Valorizar e utilizar os conhecimentos historicamente construídos sobre o mundo físico, 

social, cultural e digital para entender e explicar a realidade, continuar aprendendo e colaborar para a construção 

de uma sociedade justa, democrática e inclusiva.” (BRASIL, 2018, p.11). Já no âmbito específico das habilidades 

de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas: (EM13CHS101) “Identificar, analisar e comparar diferentes fontes e 

narrativas expressas em diversas linguagens, com vistas à compreensão de ideias filosóficas e de processos e 

eventos históricos, geográficos, políticos, econômicos, sociais, ambientais e culturais.” (BRASIL, 2018, p.574). 



59 

 

4 O EROS PLATÔNICO 

 

  Antes de propormos qualquer possibilidade para o ensino e aprendizado do Eros 

platônico com e entre estudantes do Ensino Médio, é preciso encontrar definições que 

determinem a significância filosófica do amor contida no Banquete, penetrar na significância 

do conceito de amor (Eros) e discernir seu significativo lugar no percurso formativo do homem 

em Platão. 

 Certamente, a leitura do Banquete inspira inúmeras possibilidades de significações 

sobre o amor, mas, aqui, pretendemos identificar um perfil conceitual que melhor atenda às 

demandas existenciais dos alunos e que sirva como ponto de partida para possíveis 

ressignificações (de Eros) nas complexas e diversas faces da realidade. Façamos, portanto, uma 

delimitação de qual é a definição de amor que pretendemos ensinar aos estudantes e, em 

paralelo, identifiquemos quais elementos da didática platônica podem ser atualizados com essa 

finalidade.  

 

4.1 O Banquete 

 

Possivelmente escrito entre os anos 384 e 379 a.C. (PAVIANI, 2015, p.29), O Banquete 

é um dos registros mais populares e importantes da extensa obra de Platão, bem como de toda 

a história do pensamento filosófico e da literatura universal. Apesar de aparentemente mais 

acessível para os que estão começando a se aprofundar na filosofia platônica, a interminável 

variedade de significações e possíveis problematizações garantem a essa obra uma extensão 

interpretativa capaz de alcançar diversas áreas do conhecimento (PLATÃO, 2008, p.27). A 

narrativa amorosa do já maduro22 Platão serviu como inspiração para inúmeras obras 

posteriores, tanto no campo filosófico como no literário, por todo o ocidente.  Juntamente de A 

República e Fedro e Fédon, o Banquete carrega pressupostos reconhecidos como patrimônio 

precursor de toda tradição filosófica.  

                                                

22 Guthrie (1975, p.50), em uma seção intitulada “Testes Estilométricos e Linguísticos” reproduz uma organização 

para o conjunto de diálogos proposta por Cornford (1927, p.311) e a descreve como “representativa dos resultados 

usualmente aceitos”. Juventude: Apologia, Crito, Láques, Lísis, Cármides, Êutifron, Híppias Maior e Menor, 

Protágoras, Górgias, Íon. Maturidade: Mênon, Fédon, República, Banquete, Fédro, Eutidemo, Menexeno, 

Crátilo. Velhice: Parmênides, Teeteto, Sofista, Político, Ti- meu, Crítias, Filébo, Leis. (apud MATOSO, R. (2016. 

p.26). 



60 

 

O Banquete, além de exigência de leitura e pesquisa para estudantes e estudiosos da 

Filosofia ocidental, possui também grande reconhecimento literário, seja por seu majestoso 

conteúdo (o amor) seja pela brilhante forma como o filósofo conduz seu discurso, “[...] 

produzindo uma peça primorosa, quer de clareza, quer de beleza, num estilo fluente e elegante 

[...]” (PLATÃO, 2012, p. 5). Apontado por Jaeger (1994, p. 721) como revelador “[...] da suma 

perfeição da arte platônica [...]”, o Banquete alterna, habilmente, “[...] os mistérios da natureza 

humana e do conhecimento ligados aos problemas do bem, do desejo e da verdade [...]” 

(PAVIANI, 2015, p. 13). Certamente, entre as inúmeras proporções alcançadas por essa obra, 

é possível perceber que a maioria delas se deve a uma associação de fatores que conjugam a 

temática do amor – que por si mesma já causa interesse – e de artifícios imagéticos e literários 

brilhantemente posicionados no texto (PLATÃO, 2008, p.29). Esses elementos garantem, 

mesmo sem qualquer preocupação filosófica, uma agradável experiência de leitura.  

Similarmente aos demais diálogos do período, o Banquete parte de um questionamento 

inicial, e sua estrutura interna indica claramente a intenção do filósofo em revelar o que é o 

amor (Eros). Essa finalidade primária é expressa pela aceitação de Sócrates à sugestão proposta 

por Erixímaco, de “[...] todos os presentes fazerem um elogio a Eros [...]” (PLATÃO, 2011, 

p.87) sob a justificativa de ninguém o ter feito antes.  

Tradicionalmente, o Banquete é dividido em duas partes; a primeira é composta pelos 

discursos considerados não filosóficos, reconhecidos somente por seu caráter literário, irônico 

e paródico; a segunda, a filosófica, afasta o discurso de Sócrates dos demais, sendo o único 

propriamente dialético por estabelecer relação direta e possíveis articulações às teses presentes 

nas demais obras que compõem a ideia de Platão sobre o amor e de seu pensamento como um 

todo (PLATÃO, 2011, p.30). Franco (2008) concorda parcialmente com essa estruturação. 

Segundo ele, o Banquete não está dividido em duas, mas em três partes principais. A primeira 

parte (monológica), formada pelos discursos de Fedro, Pausânias, Erixímaco, Aristófanes e 

Agatão, é considerada como não filosófica, pois tais discursos carregam concepções da 

realidade a serem refutadas pelo discurso de Sócrates e são unânimes quanto à divindade de 

Eros; aa segunda, dialógica, é composta pela argumentação socrática em oposição aos cinco 

argumentos anteriores, inclusive sobre a divindade de Eros; e a terceira, que, marcada pelo 

discurso de Alcebíades, indiferente quanto à divindade ou não de Eros, desloca a argumentação 

para sua negativa “experiência filosófico-amorosa com Sócrates”.  

Do ponto de vista de Paviani (2015, p. 31), a dinâmica estrutural do Banquete é 

adequada na medida em que garante condições dialéticas convenientes à questão e aos 

interlocutores. Em outras palavras, todos os elementos discursivos que compõem a obra, 



61 

 

inclusive o discurso de Alcebíades, tem papel didático, sua separação em partes (“intervenção 

hermenêutica”) é “arbitrária” e pode obscurecer o processo dialético. Para o autor, a unidade 

do texto é um elemento fundamental e não deve, portanto, ser desconsiderada.  

Faz-se importante sublinhar, também, o texto de apresentação escrito por Edson Bini, 

no qual o autor observa que O Banquete se difere de outros diálogos platônicos, visto que a 

figura central (Sócrates) assume papel de voz superior que conduz os interlocutores de forma 

figurante e passiva e, com isso, cada uma das vozes do diálogo revela “facetas distintas do 

amor”, inclusive em dimensões éticas. (PLATÃO, 2012, p. 6). Percebe-se que, nessa 

observação, o autor se posiciona contra a divisão do texto em partes, filosófica e não filosófica, 

bem como não reconhece o discurso de Sócrates como sendo o único propriamente dialético e 

de relevante superioridade em relação aos demais discursos.  

Diante disso, para além das constatações apresentadas acerca da estruturação do 

Banquete, aceitamos os posicionamentos que melhor possibilitem a apropriação do conceito de 

Eros proposto por Platão, considerando-se que todos os discursos que compõem esse diálogo 

podem ser analisados como elementos indispensáveis do movimento dialético, que exerce papel 

metodológico na construção da significação de Eros a partir das articulações do real. No 

entanto, esse movimento deve ser localizado na própria dimensão do pensamento platônico, 

que concebe a dinâmica da realidade23 sob a regência do logos. 

Com efeito, a proposição do ensino e aprendizado de Eros, a partir da articulação de 

todos os elementos discursivos e aportes estilísticos do Banquete, conduz o estudante ao interior 

da construção dialética de Platão24, que promete maior riqueza de significação a partir da 

percepção das modalidades de Eros apresentadas pelos interlocutores. Importante lembrar-nos, 

igualmente, que essa construção deve ser marcada pela intencionalidade do filósofo de passar 

da doxa para a episteme, condição platônica para o alcance do Belo em si. 

 Desse modo, os discursos iniciais devem ser analisados a partir da condição sensível e 

necessária que ocupam ao expressarem as opiniões dos interlocutores sobre Eros. Os 

argumentos presentes nas interlocuções que antecedem a resolução socrática sobre a natureza 

de Eros foram ludicamente elaborados a partir da escolha de diversas significações 

                                                

23 Anabásis: ανά “para cima” e βασις “ir”, movimento referente à subida (ação de subir). Katabásis: κατά "para 

baixo"; βασις "ir", movimento referente à descida (ação de descer).  

24 Nesse capítulo, a leitura detalhada do Banquete, pretende fornecer ao professor de Filosofia o conteúdo 

necessário para o ensino de Eros com os alunos. Além disso, as abordagens lúdicas são consideradas (neste 

capítulo) como meios possíveis para a identificação da significância de Eros no contexto platônico e não mais na 

dimensão subjetiva dos alunos. Evidentemente, ambas compõem um mesmo processo de significância do amor.  



62 

 

convencionais de Eros, para que, em seguida, fossem propositalmente propícias à 

ressignificação filosófica de Platão, no discurso de Sócrates. A esse respeito, Caram (2018, p. 

39), citando Catherine Osborne, faz referência a uma tensão existente entre “[...] as convenções 

do discurso tradicional do amor [...]” e afirma que é “[...] sob esta mesma tensão de que fala C. 

Osborne que nosso filósofo construirá os pilares de sua reflexão acerca da verdadeira natureza 

do amor.” As variações de Eros, no decorrer dos discursos, representam um resgate crítico das 

noções de amor a serem ressignificadas em um progressivo processo de desdivinização iniciado 

pela concepção divina de Fedro até a retórica estilista de Agatão, “[...] que aproxima o amor de 

sua condição estritamente humana e, por assim dizer, “patológica” (CARAM, 2018, p. 40).  

 

4.2 O discurso de Fedro 

 

 O discurso de Fedro25 (178 a – 180 b) inaugura a primeira ordem de encômios sobre 

Eros, localizando-o primordialmente em uma categoria teológica. A eloquente afirmação de 

que “[...] Eros era uma divindade poderosa e admirável [...]” (PLATÃO, 2011, p. 89) revela a 

opção do interlocutor em não somente situar o amor em um horizonte divino, mas também 

como colocá-lo como virtude divina a ser buscada pelos homens e impulso para o alcance de 

uma vida reta e bela (Ibidem). Logo, a condição do amor, enquanto divindade, aparece como 

premissa indispensável para justificar a dependência do indivíduo – inserido na realidade 

sensível – em relação aos desígnios virtuosos relativos ao amor. Nesse sentido, o amor assume 

um caráter suprassensível e, portanto, superior, ao qual o ser humano deve se adaptar para viver 

virtuosamente.   

 Entretanto, ainda que a intenção geral desse primeiro discurso seja de determinar a 

divindade de Eros, Platão agrega certa complexidade ao texto ao fazer a distinção entre o 

amante e o amado. Para Fedro, aquele que ama é mais divino que o amado (PLATÃO, 2011, p. 

93), somente o amante é inspirado por Eros e por ele é conduzido (CARAM, 2018, p. 47). Com 

isso, estando repleto de um deus, o amante supera seu favorito (o amado) em divindade 

(PLATÃO, 2012, p. 23). Já o amado, sem o auxílio da divindade, quando dotado de virtudes 

                                                

25 “Fedro, jovem ateniense, aparece no Protágoras (315c) como discípulo de Hípias. Ele dá o nome a um dos 

principais diálogos de Platão, Fedro, no qual mostra ser um admirador do orador Lísias. É apaixonado por 

discursos. Sabe de memória um discurso de Lísias sobre o amor. É responsável pela ideia da série de discursos 

elogiando Eros. Tudo indica que, apesar de ter uma saúde frágil (Protágoras, 223b), possui muita erudição, pois 

cita Homero, Hesíodo, Parmênides, Ésquilo e outros. Mas ele mais exemplifica do que demonstra.” (PAVIANI, 

2015, p.43).  



63 

 

relativas ao amor, o faz com suas próprias forças e, por isso, tem maior reconhecimento perante 

a divindade (PLATÃO, 2011, p. 93). Logo, o amante possui algo de mais divino que o amado, 

enquanto esse último age por si mesmo. A complexidade dessa distinção está justamente no 

fato de que, ao mesmo tempo em que Fedro afirma a superioridade de Eros como divindade e 

o caráter igualmente divino daqueles os quais o deus assiste e conduz, ele também aponta como 

louvável a iniciativa virtuosa daqueles que amam sem o auxílio divino. Assim, entendemos que 

Platão deixa uma discreta pista do que seria uma possível autonomia do indivíduo pela razão, 

subentendido pelo esforço autárquico do amado sem o auxílio divino e, portanto, mais 

admirável e digno de maior recompensa (PLATÃO, 2011, p. 93).  Nesse sentido, a concepção 

antropológica de Fedro comporta a ação divina e a autonomia humana, ambas marcadas pela 

desideração, um tipo de anseio que age como estímulo às ações virtuosas (CARAM, 2018, p. 

47). 

Com efeito, a máxima do discurso de Fedro estabelece a imagem de Eros como um deus 

capaz de estimular nobres ações. Dentro desse contexto de superioridade do divino, o homem 

está situado em posição de subordinação aos deuses, e por eles é condicionado. Contudo, 

conforme já sublinhamos, o autor do primeiro elogio afirma que as ações mais virtuosas são 

aquelas que, justamente, não são inspiradas por Eros. No contraponto dos que não são 

condicionados por Eros estão aqueles que por ele são inspirados. Esse impulso por parte da 

divindade é o que Caram (2018, p. 96) chama de “um tipo de disposição desiderativa”.  

Interessa-nos, neste ponto, destacar que Fedro antecipa traços da tese socrática, na 

medida em que “[...] podemos apreender, por conseguinte, que a natureza humana é vista como 

subordinada a inspiração dos deuses e que, se trata do deus Eros, ele engendra a disposição 

voluntária ou o querer (ethelein), que inclui a possibilidade de morrer no lugar do amado” 

(CARAM, 2018, p. 96). Logo, entendemos que nesse “querer” já estão contidos os pressupostos 

do argumento de Sócrates, que concebe Eros como desejo. 

 Para que o objetivo do discurso de Fedro se cumpra no todo da obra e contribua 

eficazmente para a construção da ampla dialética do texto, Platão utiliza-se de artifícios 

linguísticos que conectam a concepção divina de Eros à vivência prática dos indivíduos da 

Pólis. As constantes menções poéticas enriquecem e dão credibilidade à argumentação porque, 

mesmo que não retratem exemplos de indivíduos e de situações reais, atendem a uma demanda 

real do homem grego: sua religiosidade. A compreensão e vivência de Eros pelos indivíduos só 

pode ser entendida sob o pressuposto de que os gregos associavam suas existências sensíveis 

às realidades divinas em uma relação de dependência. Nesse contexto, as passagens mitológicas 

e frases de efeito intercaladas ao texto funcionam como ativadores de sensações, conduzindo o 



64 

 

intelecto na busca pelo sentido próprio do conceito a fim de relacioná-lo ao que está sendo 

apresentado.  

Adicionalmente, a presença da poesia, de elementos imagéticos e de passagens 

mitológicas compõe o elemento lúdico inserido no texto, o qual exerce uma função pedagógica 

eficaz na medida em que suscita o interesse dos demais interlocutores. Desse modo, a 

abordagem lúdica intercalada ao discurso de Fedro faz mediações capazes de resgatar as 

significações que o intelecto possui, aflorando no decorrer da exposição. Nesse viés, há uma 

comparação interna entre o sentido próprio das coisas e o novo sentido proposto, em um 

ambiente aparentemente amistoso, agradável e descompromissado, segundo a intencionalidade 

pedagógica de Platão.  Sendo assim, é possível pensar que se os discursos fossem proferidos 

somente na forma teórica, monológica, direta ou sem nenhuma inferência lúdica, não seriam 

tão adequados ao trato de Eros, por não possuírem, isoladamente, condições de abarcar a 

riqueza e a complexidade do conceito que Platão pretende estabelecer. Em suma, essa mistura 

de gêneros orienta o discurso para uma melhor tradução do que seria Eros e, consequentemente, 

para melhor compreensão dos interlocutores, uma vez que o amor está situado em um plano 

suprassensível. 

O elogio de Fedro assume, também, um caráter ético, ao associar diretamente o amor à 

prática do bem e aos frutos que essa relação produz na vida cotidiana dos indivíduos na Pólis 

(PLATÃO, 2011, p. 91). Sob tal ótica, a posse da virtude e da felicidade, como fim último da 

existência humana, depende inteiramente do amor como força divina para impulsionar o 

homem em direção à sua realização como ser humano. Essa existência plena, portanto, está 

condicionada a uma vida ética que, por sua vez, está submetida ao impulso de Eros, “[...] o mais 

autorizado para levar os homens à posse da virtude e da felicidade, tanto nessa vida como depois 

da morte.” (PLATÃO, 2011, p. 95). Essa afirmação permite-nos destacar, de igual modo, que 

Eros incide nas ações do homem para que ele possua uma existência ética, o que, no plano 

suprassensível, corresponde ao seu caráter divino.  

Ora, o elogio proferido por Fedro, assim como os seguintes, refletem o domínio de 

Platão sobre a arte da poesia e dos estilos contemporâneos usuais da retórica sofistica, bem 

como sua bagagem literária alicerçada em Hesíodo e outras teogonias. Para Jaeger (1994, p. 

726), esse primeiro discurso manifesta a função política de Eros como condutor do homem à 

realização excelente da virtude humana, correspondente ao cumprimento de sua própria 

essência (arete) e condição para que as demais instituições humanas se realizem tanto no âmbito 

existencial como na Polis. Ainda que tal posicionamento não determine essencialmente quem 

é Eros, o discurso de Fedro o antecipa como pressuposto moral indispensável. 



65 

 

4.3 O discurso de Pausânias 

 

 Pausânias26 inicia seu discurso propondo uma perspectiva diferente daquela exposta por 

Fedro sobre a natureza de Eros. No discurso anterior, Fedro afirma a existência de um Eros 

divino, comum aos amantes, e outro não divino, relativo ao amado, mais admirável por suas 

ações virtuosas. Pausânias propõe, divergentemente, a existência de dois Eros divinos, 

possuidores de naturezas distintas. Portanto, por não serem únicos, é preciso determinar qual 

deles deve ser “enaltecido” (PLATÃO, 2011, p. 95), “[...] para depois compor um discurso 

digno para essa divindade” (Ibidem).  A partir da tradicional constatação de que “não há 

Afrodite sem Eros” (Ibidem), Pausânias afirma a existência de duas Afrodites, e, com isso, 

argumenta que, seguramente, há dois Eros correspondentes, ambos divinos, e que é preciso 

identificar especificamente o que lhes compete. Na concepção dele, a origem de Eros está 

associada à divindade através de uma relação de caráter auxiliar: existe um Eros celestial 

(ouranos), que acompanha Afrodite, filha de Urano, e um Eros vulgar (Pandemos), que auxilia 

a outra, filha de Zeus e de Dione.  

 O Eros vulgar é o amor comum entre os indivíduos que submetem suas ações ao acaso, 

é voltado à estrita consumação do ato, e não às razões que o levam a ser concebido. Nessa 

lógica, ele é específico aos que se satisfazem tanto com homens quanto mulheres, atendendo 

somente aos desejos do corpo, não à busca pelo aprimoramento das almas. Ao contrário, o Eros 

celestial é marcado pela exigência reflexiva sobre as ações a serem tomadas, visando o 

afastamento dos excessos e, por consequência, dos vícios que acompanham as práticas que 

buscam satisfazer somente os corpos. O amor celestial, portanto, requer uma prévia atenção do 

amante a fim de que suas práticas não sejam impensadas e entregues à casualidade e, assim, 

comprometam o aprimoramento da alma. É um amor mais maduro “[...] por ser mais velha a 

deusa [...]” (PLATÃO, 2011, p. 97), é mais propício nas relações entre homens27 mais fortes e 

mais capazes de intelecção – dada a desigualdade entre homens e mulheres no período –, 

favorecem o amado quanto ao aprimoramento da alma antes da satisfação do corpo.  

                                                

26 “Pausânias é referido no diálogo Protágoras e no Banquete (VII, 32), de Xenofonte. Ele é amante de Agaton. 

Defende a pederastia. Mostra habilidade no uso dos termos. Igualmente, parece ser discípulo de Isócrates.” 

(PAVIANI, 2015, p.47).   

27 Evidentemente, Pausânias também está inserido na lógica da pederastia tradicional, especificamente no que diz 

respeito ao mais velho ter por finalidade ajudar os mais jovens a evoluírem em sabedoria. 



66 

 

 Pausânias considera apenas esse último como elogiável em relação ao vulgar, porque é 

capaz de formar amizades e associações sólidas. Caram (2018, p. 51) especifica ainda que 

O critério utilizado no discurso de Pausânias não é o de condenar ou absolver Eros a 

priori. Não tendo uma natureza simples, bela ou feia em si mesma, o que fará do amor 

algo digno de ser considerado belo pelo fato de ser realizado belamente, e será 

considerado feio, por outro lado, quando realizado também de modo feio (183d4-6). 
Assim, eros será belo ou feio não em virtude de sua natureza (kata physis), mas em 

razão de sua prática (kata práxis). Se ele se reduz apenas ao amor ao corpo (somatos), 

ele se prende ao que não é constante, isto é, à efemeridade da beleza visível. Ao 

contrário, se o amor se volta mais à beleza da alma e ao caráter (ethos), ele será um 

amor duradouro, para a vida toda, mesmo quando a beleza corpórea já não se fizer 

mais presente (183e1-6).  

 

 É interessante perceber como Platão evolui seus discursos. Ele estabelece, inicialmente, 

um processo de desdivinização do amor, partindo da constatação de Fedro de que Eros é um 

grande deus, inspirando mais o amante – à realização de boas ações – e menos o amado – o 

qual, por agir com autarquia, é digno de maior reconhecimento. Em seguida, o discurso de 

Pausânias supera o de Fedro ao conceber uma versão bipartida da divindade, na qual cada uma 

interpela a realidade de acordo com uma função e competências específicas em virtude da 

prática, e não em função da natureza de Eros. Ao apresentar Eros como divindade dual, o 

argumento de Pausânias não é somente uma crítica ao argumento de Fedro, ou uma simples 

reconstrução da cena religiosa e social da época; a intenção é, também, revelar as fragilidades 

das concepções tradicionais acerca da natureza divina do amor.  

  O segundo discurso também assume uma dimensão ética ao afirmar que nem todo amor 

é belo e merecedor de elogios, mas somente aquele que inspira amar com vistas ao 

aperfeiçoamento da alma. Logo, assim como existem dois Eros (um vulgar e outro celestial), 

há também duas formas de inspiração: uma visa somente o ato corpóreo, sem preocupação com 

o aperfeiçoamento da alma; a outra fomenta ações refletidas, não entregues ao acaso, geradoras 

de inteligência e nobreza em benefício da alma. Em outras palavras, são duas divindades 

distintas que inspiram comportamentos diferentes, uma em direção aos corpos, outra em direção 

a uma realidade invisível geradora de virtude, mas que só podem ser percebidas a partir do 

modo como o amado e o amante se relacionam. Essas duas formas de impulso divino podem 

ser perfeitamente identificadas como dois modos de desejo, um que satisfaz o corpo e outro que 

diz respeito à alma, mas ambos correspondem a uma inspiração de Eros que conduz 

objetivamente aos respectivos fins (CARAM, 2018, p. 100).  

 O discurso de Pausânias avança para uma concepção mais democrática em relação à de 

Fedro, que reproduz a visão de Hesíodo sobre a natureza primeira de Eros na mesma proporção 

em que recorre ao ideário cultural comum de seu povo e de seu tempo para defender a distinção 



67 

 

entre o Eros celestial e o humano. O comentário de Pausânias corresponde não somente à 

cosmologia grega no tratante à superioridade das realidades celestes (supralunares), oriundas 

da perfeição, em relação aos corpos sensíveis (sublunares), submetidos à corrupção. 

Concomitantemente, ele antecipa a bipolarização básica defendida por Platão: o sensível e o 

inteligível, sendo o segundo razão de ser do primeiro, de modo complementar. A dualidade 

mítica do segundo discurso – a ser explorada posteriormente no diálogo entre Sócrates e 

Diotima – contribui para o caráter remissivo da obra como um todo, pois a notável coerência 

argumentativa do Banquete é assegurada pela unidade conceitual e imagética dos elementos 

intencionalmente posicionados em todo o corpo textual da obra.   

 Sumariamente, o discurso de Pausânias possibilita ao ser humano maior liberdade de 

escolha, já que existe um Eros humano e um Eros celeste. É marcante a preocupação do 

interlocutor em superar a tradição do passado, em que o indivíduo estava inteiramente 

submetido a uma espécie de coerção divina, exercida por Eros, em nome de uma concepção 

mais adequada ao seu tempo. Ainda que esteja implícita a ideia da superioridade do logos em 

relação ao determinismo divino, as realidades míticas passam a cumprir papel didático (lúdico) 

ao fazerem mediação entre o cotidiano e o abstrato, de modo que a significância platônica de 

Eros seja apreendida sem a total desconsideração da realidade (mundo vivido). A verdade 

divina, com isso, deixa de ser um pressuposto e passa a exercer função didática e dialética para 

a compreensão do Eros. Nesse sentido, essa proposição historicamente comparativa escondida 

nas entrelinhas do discurso de Pausânias busca firmar o Banquete como “[...] uma espécie de 

marco na linha divisória entre a sensibilidade da Grécia antiga e a da Grécia posterior” 

(JAEGER, 1994, p. 729).  

 

4.4 O discurso de Erixímaco 

 

 O terceiro interlocutor a discursar é o médico Erixímaco28. Ele constrói seu discurso 

sobre o amor através de uma perspectiva cosmológica, isto é, parte do ponto de vista de que 

Eros exerce certa influência na natureza como um todo, não apenas na alma humana em busca 

                                                

28 Erixímaco é médico, com seu pai Ecúmeno. No Protágoras, é um doa ouvintes de Hípias, junto com Fedro. 

(314c). Xenofonte, no seu Banquete, apresenta-o como um expert em dieta. (214b). No Fedro, aparece como 

grande amigo de Sócrates (227a e 269a). E em O Banquete, não perde a oportunidade de mostrar seus 

conhecimentos médicos. (PAVIANI, 2015, p. 51).  

 



68 

 

do belo correspondente a ela, como afirmaram os discursos anteriores (PLATÃO, 2011, p. 107). 

De maneira alusiva e até mesmo dissimulada29 – artifícios intencionalmente usuais nos diálogos 

platônicos –, Erixímaco recorre ao pensamento de Empédocles que, por sua vez, prevê a 

distinção de quatro elementos a partir dos quais todas as coisas são constituídas. Nesse sentido, 

Fronterotta e Brisson (2011, p. 26-27) entendem que  

Na cosmologia de Empédocles os quatro elementos são movidos por duas forças 
opostas: A Discórdia, princípio do movimento e da pluralidade, e o Amor, que produz 

unidade e repouso. Alternadamente, conforme os ciclos, esses dois princípios reúnem 

e unificam os elementos ou os separam e os movem. Na cosmologia do Timeu, tanto 

no mito cosmológico do Político, Platão parece fazer alusão à cosmologia assim como 

a zoogonia de Empédocles. Esta última parece especialmente inspirar a Narrativa de 

Aristófanes no Banquete. 

 

 Consoante aos interlocutores que compõem a primeira ordem dos discursos do 

Banquete, o elogio proferido por Erixímaco reafirma que Eros é um grande e admirável deus, 

mas supera os que o precedem ao estabelecer Eros como uma divindade que a tudo se impõe 

(PLATÃO, 2011, p. 107), não somente às relações humanas. Sendo médico, ele parte da 

observação da natureza e serve-se da concepção cosmológica de Empédocles30 como base para 

determinar Eros como princípio universal que rege, pela atração e repulsão, toda a dinâmica de 

ordenamento do universo (CARAM, 2018, p. 52-53). Sobre esse ponto, que marca a evolução 

do discurso de Erixímaco na economia do Banquete, Jaeger (1994, p. 730) entende que há uma 

defesa sistemática da ação geradora de Eros como “[...] princípio do devir de todo o mundo 

físico, como potência criadora daquele amor primigênio que tudo anima e penetra, com seu 

ritmo periódico de pleno e de vazio”.   

 O interlocutor do terceiro discurso entende que a natureza dos corpos comporta duas 

variedades de amor, associadas aos estados de saúde e de doença (PLATÃO, 2011, p. 107), 

diversas e não semelhantes. Existindo dois Eros distintos, eles tentem ao equilíbrio na medida 

em que desejam e amam aquilo que não lhes é semelhante, ou seja, “[...] o dessemelhante não 

somente ama (eran) aquilo que lhe é contrário, mas antes ele ama e deseja, deixando entrever 

                                                

29 Ao mesmo tempo em que Platão faz alusão aos pensadores da tradição ou aos atuais, ele também os reconfigura 

segundo sua intencionalidade. “Há nisto uma forma de ausência que toma a cada vez a forma da alusão ou da 

dissimulação que torna difícil a tarefa do historiador da filosofia, mas da qual se compreende que sublinhe o 

aspecto inaugural que a filosofia platônica confere a si mesma, dramatizando a ruptura que a afasta de seus 

antecessores, assim como de seus contemporâneos. Para que a filosofia possa nascer nos diálogos, era-lhe 

necessário não ser herdeira de nenhum saber” (FRONTEROTTA; BRISSON, 2011, p.27).  

30 “A interpretação cósmica de Eros começara já com Hesíodo, que na Teogonia o coloca na origem do mundo e 

o hipostasia em força geradora original, que se manifestará em todas as posteriores gerações de deuses. Foi em 

Hesíodo que os filósofos da antiga Grécia, Parmênides, Empédocles, por exemplo, beberam a ideia do Eros 

cosmológico, com o contributo da qual tentaram explicar a natureza de todos os pormenores, derivando do Eros a 

combinação dos elementos entre si, para formarem os diversos corpos”. (JAEGER, 1994, p.729-730). 



69 

 

que se trata de duas operações complementares, porém distintas” (CARAM, 2018, p. 53). Isso 

posto, Erixímaco cita a arte médica, a música, a culinária, as estações do ano e a arte da 

adivinhação como exemplos de técnicas elaboradas a partir da relação entre elementos 

inicialmente diferentes possibilitada pela ação de Eros, que, por sua vez, os atrai, um ao outro, 

de maneira complementar. Logo, o amor seria identificado como um agente que harmoniza e 

equilibra os dessemelhantes. Em outras palavras, Eros cumpre um papel mediador entre os 

opostos, sejam eles humanos ou divinos, sendo capaz de gerar equilíbrio e ordenamento ao 

universo. 

 Ademais, é importante destacar que o discurso de Erixímaco desloca a questão central 

do Banquete, a natureza Eros, de uma posição essencialmente divina para uma condição 

intermediária, entre o que é divino e o que é humano.  O interlocutor propõe um afastamento 

das concepções que identificavam Eros como deus primordial (Hesíodo) ou sua dependente 

bipartição (duas Afrodites distintas). Sobre isso, Caran (2018, p. 54) brilhantemente esclarece 

que, 

Ao contrário, no discurso do médico Erixímaco, Platão coloca os limites dessa 

compreensão ao provocar a análise de um amor entre deuses e homens, sugerindo que 

a natureza de Eros possa dar lugar a uma potência relacional entre imortais e mortais. 
Assim, por mais que seu discurso aponte para a dimensão de um amor que se revela 

ainda exterior à alma humana, Erixímaco deixa entrever a natureza de Eros como uma 

relação que responde pelo equilíbrio e pelo engendramento de tudo que existe no 

cosmos.   

 

Então, podemos concluir que Erixímaco propõe que a natureza é composta por 

elementos inicialmente discordantes e, ao se manterem com tais, não podem alcançar harmonia 

(PLATÃO, 2011, p. 109), devendo haver uma espécie de acordo entre os opostos. Assim, o 

amor, tanto o “temperante” como o divino, estando presente em tudo o que existe (Idem, p. 

111), deve estar sob constante observação para que não resulte em ações ruins, uma vez que o 

amor equilibrado orienta os opostos de maneira favorável, harmônica e sem prejuízos ao “[...] 

que quer que seja” (Idem, p. 107), e o amor desordenado resulta em danos e estragos. Com isso, 

sendo o amor capaz de introduzir tanto o excesso e a desordem como a temperança e a ordem, 

Eros é mais poderoso quando se revela de forma moderada em atos de justiça e bondade, “[...] 

tanto entre homens como entre os deuses [...]” (Idem, p. 113). Portanto, como Eros é múltiplo 

e universal, seu modo mais ponderado deve ser mais louvável em relação ao outro por resultar 

em inúmeros bens. Logo, podemos afirmar que o interlocutor faz uma distinção moral entre um 

Eros bom e outro mal quando se refere aos estados de saúde e doença (PLATÃO, 2011, p. 107), 

em que a primeira se identifica com a boa interação dos opostos e a segunda como detrimento 



70 

 

do equilíbrio e da harmonia provenientes da boa interação entre os contrários do universo. Ora, 

é justamente nessa harmonia que se encontra a essência de Eros (JAEGER, 1994, p. 730). 

  

4.5 O discurso de Aristófanes 

 

 Obedecendo a ordem dos discursos do Banquete, o próximo a discorrer é o poeta 

Aristófanes31, que, já no início de sua fala, deixa clara sua intenção em compreender o poder 

de Eros (189d3) (PLATÃO, 2011, p. 115) no objetivo de determinar sua natureza, o que, 

segundo ele, não fora feito de maneira adequada pelos que discursaram antes. Para isso, o poeta 

propõe que os demais convivas sejam “iniciados” nesse poder (de Eros) como forma direta de 

acesso à natureza do amor, e, para tal fim, ele fundamenta sua tese a partir da descrição de fatos 

ocorridos em épocas primordiais.  

 É dele o conhecido mito dos três gêneros humanos, ou mito dos andróginos32. Nos 

tempos primordiais, os seres humanos eram redondos e variavam em três sexos: um, com dois 

lados, formados pelo sexo feminino, originado da terra; outro, com dois lados, compostos pelo 

sexo masculino, nascido do sol; e o terceiro, que tinha ambos, descendente da lua33.  Esses seres 

bifrontes (com rostos iguais), com apenas uma única cabeça que olhava para lados opostos, 

possuíam dois órgãos sexuais, quatro orelhas, quatro pernas e quatro braços (PLATÃO, 2011, 

p. 115), eram incrivelmente velozes, fortes, corajosos e de vigor extraordinário. Tanta astúcia 

os levou a escalar o céu e tentar contra os deuses, que, por sua vez, regidos pelo temor de que 

esses seres os tocassem, os seccionaram pelo meio em duas partes para que se tornassem mais 

fracos, de modo que cada metade sempre buscasse se unir a sua metade de origem (Idem, p. 

117).   

 É sob esse pretexto, da recomposição inicial das partes, que o autor do quarto discurso 

identifica o amor como uma busca humana pela metade originária que lhe foi separada. Assim 

                                                

31 Reconhecido como o maior comediógrafo grego. No passo 177e do Banquete, Platão afirma a preferência do 

dramaturgo por Dionísio e Afrodite (PLATÃO, 2011, p. 89).  

32 “Em O Banquete, de Platão, ao falar da origem do sexo, Aristófanes expõe o mito dos andróginos, dos quais, 

por meio de uma separação desejada por Zeus com fins punitivos, ter-se-iam originado os dois sexos 

complementares (O Banq., 189 c)” (ABBAGNANO, 2007, p. 889).  

33 “[...] porque o sexo masculino se originou do sol, o feminino da terra, provindo da lua o sexo misto, já que a lua 

participa tanto do sol como da terra.” Esse terceiro, extinto, resta somente o nome, “[...] era o sexo andrógino [...]” 

(PLATÃO, 2011, p. 115). 

 



71 

 

como o corpo, a natureza humana foi ontologicamente separada em duas partes e, portanto, a 

realização vem com a busca por sua metade, com vistas à completude existencial. O amor 

humano seria, então, uma resposta antropológica de reparação face ao desígnio divino de 

separação, imposto como castigo aos seres humanos. Posto de outro modo, o amor é a força 

sensível da unidade que rege o universo34, desde os tempos primordiais. Aristófanes deixa bem 

claro que o amor, manifestado pela busca humana pela completude, vai além das inclinações 

sexuais, todavia considera o amor masculino mais nobre por não estar vinculado à geração dos 

corpos. 

 A função reestabelecedora que o amor assume nesse discurso parece revelar ainda um 

desejo metafísico, uma aspiração do ser humano pelo retorno à unidade primordial, isto é, 

tornar-se novamente um só como condição para a felicidade. No passo 192e, o próprio 

Aristófanes define claramente Eros como a saudade do Todo “homogêneo” e o empenho do ser 

humano em restabelecê-lo (PLATÃO, 2011, p. 123), para que novamente disfrute da plenitude 

da antiga natureza. De maneira enriquecedora e profunda, Jaeger (1994, p. 732) sintetiza essa 

ideia ao escrever que 

O Eros nasce do anseio metafísico do Homem por uma totalidade de ser, inacessível 

para sempre à natureza do indivíduo. Este anseio inato faz dele um mero fragmento 

que, durante todo o tempo que leva uma existência separada e desamparada, suspira 

por se tornar a unir com a metade correspondente... A plenitude exterior que se 

restaura por meios da união das duas metades físicas que se completam uma à outra 
não passa do reflexo grotesco daquela inefável harmonia e plenitude espiritual que o 

poeta nos desvenda aqui como a verdadeira meta do Eros.   

 

Considerado o mais antropológico dos discursos que compõem a primeira ordem 

dialogal do Banquete, a narrativa de Aristófanes possui outras características que a destaca 

fundamentalmente das demais. Para Caran (2018, p. 54), dois fatores diferem e atribuem um 

valor superior a essa narrativa, são eles: o fato de que esse discurso é o que mais se aproxima 

da constatação socrática posterior acerca da natureza do amor e a classificação de Eros como o 

deus mais amigo35 dos homens (PLATÃO, 2011, p. 115). Essa amizade se fundamenta na 

própria figura de Eros, que contribui e é responsável pela busca da condição humana inicial e 

torna possível a suprema felicidade dos seres humanos (CARAN, 2018, p. 56).  

                                                

34 Universo, aqui, pode ser associado à concepção grega de natureza (physis). “Para a cultura helênica, a percepção 

que se tinha de physis era uma integração indiferenciada e interativa do que consideravam serem as “dimensões” 

da realidade...” (PROVETTI JUNIOR, 2014, p. 14), sendo o mundo dos homens uma delas. 

35 Caran (2018, p.55) cita: “Segundo L. Strauss, os deuses olímpicos não eram filantrópicos. “Eros era o único 

deus filantrópico.” “Diógenes Laércio atribui o conceito de Filantropia também a Platão, que o teria dividido em 

três aspectos: saudação, ajuda, hospitalidade (DiÓG. L, III, 98). (ABBAGNANO, 2007, p. 441) (grifo meu) 



72 

 

A imagem de Eros proposta por Aristófanes supõe um efeito de cura para o corte 

imposto à natureza humana. Diferentemente dos dois primeiros discursos, que apontam o amor 

como uma inspiração desiderativa, agora há uma espécie de apetite que o homem possui pelo 

restabelecimento de sua própria natureza. Enquanto a ação dos deuses é causa da separação, 

Eros age como um efeito potencial, a partir do próprio corpo e da própria alma, em direção ao 

restabelecimento da unidade extirpada. De maneira mais profunda, Caran (2018, p. 58) escreve 

que  

Eros, portanto, revela-se mais como uma potência do composto corpo-alma do que 

como uma divindade exterior ao homem. Embora Aristófanes mencione Eros como 

um deus mais amigo dos homens, ele o faz afirmando que é esta potência inerente à 

alma que lhes possibilita o restabelecimento de sua unidade e a reintegração de seu 

ser. Trata-se, pois, de um desejo que perpassa corpo e alma [...]. 

 

 Sendo assim, se Eros age potencialmente na alma humana, é ela quem deseja (192c4) 

(PLATÃO, 2011, p. 121); no entanto, tal desejo é revelado pelo corpo, que anseia por “[...] 

unir-se ao objeto amado e com ele fundir-se, para formarem um único ser, em vez de dois.” 

(Idem, p. 123). Com isso, o desejo materializado pela união dos corpos não se esgota somente 

em um encontro sexual de metades, mas, sendo a alma quem deseja, ela almeja não somente a 

união das partes corpóreas, seu desejo é, essencialmente, o Todo. Nesse sentido, o apetite sexual 

dos corpos está contido em uma dinâmica desiderativa que ocorre na alma e se materializa no 

corpo em busca da totalidade. Em outros termos, o desejo que aparentemente procede somente 

do corpo, é, no entanto, algo que pertence tanto ao corpo como à alma, constituindo o homem 

total. Ora, Aristófanes claramente define que o desejo e a busca da alma pelo restabelecimento 

do todo, algo mais amplo e fundamental (CARAN, 2018, p. 60), “[...] é o que denominamos 

amor” (PLATÃO, 2011, p. 123).  

 Assim, entendemos que Aristófanes compreende o homem, agora partido, como um ser 

ao qual algo lhe falta, carente daquilo que possuía antes e lhe foi tirado, o que pressupõe um 

desejo intrínseco em retornar à condição inicial, unir-se novamente à metade de si que lhe foi 

subtraída, o que faz dele um ser de constante busca. Da mesma forma que a figura de Eros se 

encontra inscrita na dimensão corpórea e anímica dos seres humanos, e não somente no corpo, 

sua compreensão foge aos conceitos, pois pertence também ao plano invisível, só percebido 

pela intuição, como algo que frui e se deixa insinuar. Logo, “é evidente que a alma de ambos 

deseja algo que ela própria não sabe definir, mas adivinha ou sugere vagamente” (PLATÃO, 

2011, p. 121).   

 



73 

 

4.6 O discurso de Agatão36 

 

 Finalmente, chegamos ao discurso de Agatão, que, por sua vez, apresenta o mais 

encomiástico37 dos discursos, aquele que melhor cumpre a proposta inicial do Banquete, que é 

a “[...] de todos os presentes fazerem o elogio de Eros.” (PLATÃO, 2011, p. 87). O poeta inicia 

seu discurso apontando a carência dos discursos anteriores no tratante à natureza do amor, 

alegando que mostraram maior preocupação com os benefícios recebidos pelos homens devido 

à ação de Eros. Para ele, o elogio ao amor só faz sentido se for determinada anteriormente a 

natureza daquilo que se pretende elogiar (Eros), tornar evidente aquilo que seria a causa de tais 

benefícios (Idem, p. 129).  

 Com a pretensão de definir a verdadeira natureza do amor, Agatão tece uma série de 

elogios: Eros é o belo dos deuses; ao contrário do que afirma Fedro, Eros é também o mais 

jovem, o mais virtuoso e delicado (Ibidem). Essa natureza delicada e branda lhe permite 

caminhar e habitar os lugares mais sensíveis na alma e no coração de alguns homens (Idem, p. 

131), aos que a ele brandamente se assemelham; sendo belo, busca somente o que é belo. Essas 

características conferem a Eros grande força e poder sobre as coisas divinas e humanas. Ao 

falar das virtudes referentes ao amor, Platão utiliza-se do exagero poético para enaltecer a ação 

temperante de Eros, capaz “[...] de dominar os prazeres e as paixões” humanas (Ibidem). Nesse 

sentido, Caram (2018, p. 60) observa que, no discurso de Agatão, Platão procura enfatizar que 

existe certa diferença entre o desejo e o amor, situando o primeiro em grau inferior ao segundo, 

assim como fez Aristófanes. Sendo assim, Eros parece estar descrito em um âmbito mais 

psíquico do que divino. Ainda que esse discurso não tenha a intenção de negar a divindade de 

Eros, ele abre precedentes para problematizar a tradição mítica usual que considerava Eros 

como o deus mais antigo, afastando-o da primordialidade e, consequentemente, reduzindo seu 

potencial divino. A concepção grega de que tudo o que é mais antigo possui maior mérito e 

nobreza fundamenta a ideia de que os deuses são superiores aos homens; sendo assim, o jovem 

Eros anunciado por Agatão possui menor grau de divindade. Caram (2018, p. 61) enriquece 

                                                

36 “Agaton é o anfitrião do simpósio. É um poeta trágico, nascido em 488 a.C. Tinha um pouco mais de trinta anos 

quando obteve sua primeira vitória teatral nas Leneas de 416 a.C. Pertence a uma família rica de Atenas. É homem 

belo e popular. Aristófanes brinca com seu aspecto afeminado na primeira cena das Tesmofórias. É elegante, de 

modos educados e, no início do Banquete, deixa os escravos agirem livremente. No fim da reunião, é o único que, 

juntamente com Aristófanes, continua, de pé, bebendo e conversando com Sócrates, enquanto os demais foram 

embora ou estavam dormindo. (223 c- d).” (PAVIANI, 2015, p.59). 

37 Encómio: 1. Designação de largo elogio ou enaltecimento; 2. Denominação atribuída a louvor ou glorificação 

pública; 3. Aclamação, ovação ou aplauso (Etm. do grego: egkómion). (LÉXICO.PT, 2020) 



74 

 

essas constatações ao expor outro ponto de vista sobre a redução da divindade de Eros em 

consequência de sua juventude. Para ele, “[...] à medida que ocorre um rebaixamento da 

condição divina de Eros, há simultaneamente uma consolidação do caráter divino da alma que, 

constituída agora por um Eros interior a ela, possibilita ao homem um movimento autônomo 

na direção do que é realmente belo e bom [...]”.  

 Por fim, Agatão confere a Eros um status essencialmente criador, tanto por seu luxo, 

delicadeza, graça, paixão e desejo como por sua capacidade de gerar os maiores bens para os 

deuses e homens, o que nos dá a entender que todas as manifestações artísticas estão 

diretamente ligadas a Eros. Agatão enfatiza que Eros “[...] é um poeta de tão extraordinária 

virtude, que com um simples toque deixa poeta qualquer pessoa [...]” (PLATÃO, 2011, p. 131), 

nisso, o mesmo ocorre com as demais artes, ele age como uma potência criativa da alma humana 

(CARAN, 2018, p. 62). Apesar de pouco falar de desejo, esse discurso torna possível o 

argumento socrático que diz que “[...] Eros implica uma potência desiderativa criadora, que 

conduz os homens a se reunir e a gerar. Trata-se de um Eros que é literalmente criador (poetes) 

(196e1)” (Idem, p. 109).  

 O quinto elogio do Banquete possui certa especificidade, pois contribui diretamente 

para o entendimento do discurso de Sócrates, que, a partir da fragilidade perceptiva daquele que 

o antecede, elabora uma trajetória dialética que o conduz ao cerne do problema central do 

diálogo. Desde as primeiras linhas, Agatão pretende adotar uma metodologia para que não caia 

no mesmo erro dos anteriores a ele: é preciso primeiramente explicar o que é o amor, sua 

natureza e essência, para depois identificar seus atributos. Porém, ao final do encômio, podemos 

sugerir que todos os benefícios e dons peculiares a Eros distanciam o interlocutor de seu 

objetivo inicial e de sua proposta metodológica. É sobre esse precedente que Sócrates 

redimensiona seu encômio com vistas à verdade. Tendo a poesia como ofício, Agatão parece 

se perder entre o elogio de Eros e o elogio a si mesmo e da poesia como arte, materializado pela 

opulência das palavras. Seu discurso é merecedor de aplausos calorosos (PLATÃO, 2011, p. 

131), mas isso se deve mais aos artifícios retóricos empregados e por suas belas e emocionantes 

expressões e menos pelo êxito da proposta inicial, como afirma o próprio Sócrates (Idem, p. 

137). 

 

 

 



75 

 

4.7 O discurso de Sócrates 

 

 Ao término do discurso de Agatão, Sócrates38 reconhece a excelência poética do belo 

encômio e sua intenção em determinar a natureza de Eros, porém adverte antecipadamente que 

nem tudo nele pode ser considerado e “[...] igualmente admirável” (198b2-3) (PLATÃO, 2011, 

p. 137). Segundo Jaeger (1995, p.734), Platão escolhe o discurso de Agatão como “fundo 

imediato” da proposição socrática, e pretende fixar a figura do filósofo, profundo conhecedor 

do amor, face às proposições refinadas e unicamente voltadas à beleza de Eros. Mesmo não 

desconsiderando totalmente a abordagem de Agatão, de que seria preciso determinar a natureza 

de Eros antes de enumerar suas implicações (199c4-5) (PLATÃO, 2011, p. 139), Sócrates 

rompe drasticamente com todo o modo discursivo adotado nas falas anteriores a ele.  Seu intuito 

não é elogiar as belas manifestações inspiradas pelo amor através das belas palavras, mas de 

conhecer a verdade sobre ele, situada unicamente no âmbito da realidade e expressa pelo 

discurso simples e objetivo. 

As primeiras linhas do discurso de Sócrates já revelam um aspecto essencial para o 

entendimento de seu ponto de vista sobre Eros: a importância do desejo para a aquisição da 

verdade. O desejo pela verdade é condição para sua apropriação, o primeiro se torna princípio 

da segunda, da mesma forma que o amor o é para a filosofia. É possível perceber que, a partir 

desse ponto, Eros não somente ama, mas ama e deseja. Com isso, o desejo passa a ser um 

atributo de Eros, uma espécie de predicado do amor (CARAN, 2018, p. 110). 

 Por conseguinte, a primeira constatação de Sócrates é a de que todo amor é um anseio 

de alguma coisa (199e7-9) que ainda não se tem, pois ninguém deseja aquilo que já possui 

(200a7, b) (PLATÃO, 2011, p. 141), e mesmo se já possui algo e deseja futuramente ainda ter 

esse algo, o deseja como algo que ainda não existe e que lhe carece naquele momento39. Logo, 

                                                

38  “Sócrates, em O Banquete, como no Fédon e na Apologia, apresenta-se com alguns traços mais nítidos de sua 

figura. Temos um Sócrates asseado, que calça sandálias, que medita de pé e que produz um diálogo surpreendente 

introduzindo Diotima na conversação. Sócrates é uma figura moral. Ele sabe que não sabe e, desse modo, ele 

sabiamente conduz o diálogo. Estabelecer a figura histórica de Sócrates é difícil devido ao caráter elogioso das 

biografias na Antiguidade. Seu pensamento confunde-se com o de Platão, em especial, nos primeiros diálogos 

platônicos. Apesar dessas dificuldades, foram escritas diversas obras sobre Sócrates girando em torno de temas 

como sua relação com a política e a polis, com a religião, com a educação, com OS sofistas, com a razão, a cura 

da alma, a virtude e a felicidade ou relatando suas posições como soldado e marido.” (PAVIANI, 2015, p.63). 

39 Achamos interessante citar o que escreve Caran (2018, p. 111) sobre o desejo das coisas que já são possuídas 

pelo indivíduo, de forma a permanecer futuramente nessa condição de posse. Assim ele escreve: “Se num primeiro 

momento, o apetite parece originar-se simplesmente da ausência do objeto desejado, aqui nessa passagem Sócrates 

acentua que pode haver apetite mesmo quando as coisas estão ao alcance (ta paronta), isto é, embora atualmente 

 



76 

 

segundo Sócrates (200e1-4), o indivíduo que deseja “[...] só almeja aquilo que não dispõe, nem 

possui num dado momento; o que não se tem, o que ainda não existe e o de que se carece: eis, 

precisamente, o objeto do desejo e do amor” (PLATÃO, 2011, p. 143). Assim sendo, o amor é 

amor de alguma coisa, é amor de algo que falta ao indivíduo naquele momento e que ele, por 

isso, sente falta. À vista disso, se Eros busca somente o que é Belo, ele próprio não pode ser o 

Belo, conforme afirmou Agatão, uma vez que almeja o que lhe falta, a beleza. E Sócrates 

completa: “Ora, se Eros é carente de beleza, e o bom é belo, ele terá também de ser desprovido 

do que é bom.” (Idem, p.145).     

 Essa descrição negativa serve como base para a argumentação de Sócrates sobre a 

natureza do amor. Após convencer Agatão das contradições de seu próprio discurso, ao ponto 

de não sustentar argumentos de contestação (201c6-7) (Ibidem), Sócrates direciona seu discurso 

para um segundo momento. Jaeger (1995, p.734) entende que, nesse instante, “[...] a conversa 

é levada dialeticamente ao seu termo pelo recurso da sua deslocação para um passado remoto e 

da conversão de Sócrates, de interrogador molesto e temido que era, em ingênuo interrogado”.  

 Sócrates, então, relembra uma conversa que teve com uma profetiza de Mantineia 

chamada Diotima40, e que ela, sendo especialista no assunto, ensinara-lhe sobre as questões 

relativas ao amor (201d5) (PLATÃO, 2011, p. 147).  Seguindo o raciocínio de que Eros não 

poderia ser nem belo nem bom por si mesmo, inscreve-o em uma posição intermediária entre 

ambos, algo que habite “[...] entre esses dois extremos” (202b3-4) (Ibidem). O mesmo pode ser 

aplicado em relação ao conhecimento e a ignorância: Eros, não possuindo nenhum dos dois, 

ocupa um lugar intermediário (202a8-9) (Ibidem). Não sendo bom e belo em si mesmo, por 

consequência, não poderia ser um deus, pois não preenche os requisitos divinos comuns, suas 

bem-aventuranças (202c8) (Idem, p.149). E, por fim, Diotima afirma que Eros, não sendo um 

deus, não participa da imortalidade, mas é “[...] algo intermediário entre mortal e imortal” 

(202d10) (Ibidem) e, portanto, um grande demônio41, conexão mediadora entre os deuses e os 

                                                

estejamos em posse delas, o apetite de continuar tendo-as no futuro permanece. Por isso é legítimo que um 

indivíduo saudável hoje, deseje vir a ser saudável também amanhã.”  

40 “Provavelmente a figura de Diotima (sobre a qual paira o véu do mistério, pois não se sabe nada de 

historicamente comprovado sobre ela, apenas que era uma sacerdotisa de Mantineia) foi uma criação literária com 

a qual Platão quis proteger Sócrates da inveja e do ciúme dos colegas e convivas que, antes dele, falaram no 

simpósio” (ROCHA, 2011, p. 95). Entendemos que Platão ao inserir a personagem intenciona minimizar o 

desconforto causado pela ruptura no modo de apresentar o argumento socrático, ao dividir sua verdade com uma 

entidade externa a si mesmo. Ou seja, aparenta não ser possuidor de uma sabedoria superior. 

41 Demônio (gr. δαίμων; lat. Daemon; in. Demon, fr. Démon; ai. Daemon, it. Demone). Ser divino em geral, que 

não o supremo, ao qual é habitualmente reservada a função de mediação .  Para ANPOF (2001, p102), “quando 

Sócrates pergunta a Diotima o que é o Amor, ela responde que Héros é: “um grande gênio (daímon mégas), ó 

 



77 

 

homens (202e) (PLATÃO, 2011, p. 149). Sobre o papel que Eros desempenha, sendo ele um 

daemon, o próprio Sócrates reproduz, fielmente, o relato de Diotima: 

Interpreta e leva para os deuses o que vai dos homens, e para os homens o que vem 

dos deuses: de um lado, preces e sacrifícios; do outro, ordens e as remunerações dos 

sacrifícios. Colocado entre ambos, ele preenche esse intervalo, permitindo que o Todo 

se ligue a si mesmo. (...) Os deuses não se misturam com os homens; é por meio desse 
elemento que os deuses entram em contato com os homens e se torna possível o 

diálogo entre eles [...] (PLATÃO, 2011, p.151).  

 

 A profetiza, ao ser questionada sobre a origem de Eros, recorre ao recurso mitológico, 

o que lhe permiti determinar o amor como ser duplo em consequência da herança etimológica. 

Segue o trecho do relato de Diotima:  

No dia em que nasceu Afrodite, os deuses aprestaram um banquete, achando-se 

presente entre eles Poros ou Expediente, filho de Métis ou Invenção. Já no fim do 

banquete, chegou Pobreza, com a intenção de aproveitar aquela oportunidade única 

para mendigar, e se colocou perto da porta. Nesse entremeio, Expediente, embriagado 

de néctar - pois ainda não se conhecia o vinho - penetrou no jardim de Zeus e logo 
adormeceu pesadamente. Então, Pobreza, espicaçada por sua própria indigência, 

pensou na possibilidade de ter um filho com Expediente: deitou-se-lhe ao lado e 

concebeu Eros. Assim, tornou-se Eros companheiro e servidor de Afrodite, por ter 

sido gerado no dia do seu nascimento e por ser Afrodite bela e ele naturalmente 

amante das coisas belas. (PLATÃO, 2011, p.151). 

 

 Com efeito, Eros é um ser duplo na medida em que carrega consigo os atributos de seus 

distintos pais, a riqueza e a pobreza, “[...] ele descende de um pai sábio e rico em expedientes, 

e de mãe nada inteligente e de acanhados recursos” (PLATÃO, 2011, p. 153). Seu ser concentra 

eternamente, e de forma simultânea, os atributos contraditórios relacionados à indigência e à 

fartura, ocupando uma posição mediana entre eles. Seu caráter médio é condição para que 

Sócrates estabeleça uma íntima ligação entre Eros e a Filosofia. Tanto Eros como o filósofo 

são intermediários em relação ao conhecimento: ambos, não sendo totalmente sábios, buscam 

a sabedoria, e, não sendo completamente ignorantes, anseiam eternamente pela sabedoria que 

não possuem. Em outros termos, os sábios não se ocupam da Filosofia, pois já são possuidores 

da sabedoria, e aos ignorantes não lhes interessa a Filosofia porque se reconhecem como sábios, 

não existe qualquer pretensão de sabedoria além daquela que possuem. Com isso, “sendo Eros 

amante do belo, necessariamente será filósofo ou amante da sabedoria, e, como tal, se encontra 

colocado entre os sábios e os ignorantes” (Ibidem). Sobre a relação que Sócrates estabelece 

entre Eros e a Filosofia, Jaeger (1995, p. 737) esclarece que 

Só o filósofo aspira a conhecer, pois sabe que não conhece e aspira conhecer. O 

filósofo ocupa um lugar intermediário entre a sabedoria e a ignorância; é por isso que 

só ele está apto para a cultura e se esforça sincera e seriamente para adquiri-la. É nessa 

                                                

Sócrates; e com efeito, tudo o que é gênio está entre um deus e um mortal.” (202d-e). Como os deuses não podem 

se misturar com os homens, os daímones atuariam como mensageiros e intérpretes, uma vez que todos os homens 

envolvidos na arte divinatória seriam denominados daimónios anér.” 



78 

 

categoria que, de acordo com toda a sua natureza, o Eros entra também. É ele o 

verdadeiro filósofo que oscila entre a ignorância e a sabedoria e se consome num 

eterno ansiar e suspirar.  

        

Por conseguinte, vemos que Diotima conclui seu posicionamento acerca da natureza de 

Eros e passa a se ocupar dos benefícios que ele concede aos homens. Para ela, o anseio pela 

beleza é elemento constitutivo de Eros (204d2) como aspiração máxima da natureza humana 

pela felicidade, ou eudaimonia. Nesse sentido, esse anseio inerente à natureza humana conduz, 

necessariamente, toda a sua vontade à posse do Bem. Para Jaeger (1995, p. 738), “[...] o Eros 

passa a ser a expressão mais visível e mais convincente do que constituiu o dado mais 

fundamental de toda a ética platônica, a saber: que o Homem nunca pode desejar o que não 

considera seu bem.” Essa vontade, às vezes particularizada pelas manifestações, deve ser 

entendida na totalidade da existência do homem, um conteúdo universal que remete à 

verdadeira realização essencial da natureza humana. Desse modo, o amor por algo que não 

possuímos só pode ser considerado o todo de Eros na medida em que busque uma totalidade do 

ser de si, o verdadeiro “eu”, desde que essa completude possa ser considerada “boa”, pois Eros 

é o amor pelo Bem, e só esse bem pode conduzir o homem a uma existência plena e feliz 

(eudaimonica).  

 Desse modo, Diotima segue sua fala afirmando que “[...] Amar é gerar na Beleza, ou 

segundo o corpo, ou segundo o Espírito.” (PLATÃO, 2011, p. 159). A parição na alma pode 

ser entendida analogamente a partir da concepção do corpo, uma vez que a procriação física 

pode contribuir para a compreensão do processo de parição espiritual. Os seres humanos, 

quando anseiam por procriar, buscam uma realização de si mesmos ao conceberem no mundo 

algo semelhante a si próprio, o que é totalmente compatível com a ação de Eros, entendido 

como desejo de plena autorrealização. Sendo a espécie humana temporal e finita, a vontade de 

procriar revela, para além de uma determinação biológica, um anseio de viver eternamente, 

atributo que pertence somente ao que é eterno e divino. Esse caráter de permanência de tudo o 

que é finito não se dá pela eternidade de algo que permanece sempre o mesmo e que resiste 

intacto à temporalidade, mas, diferentemente disso, o que possui “[...] natureza mortal procura, 

tanto quanto possível, ser eterna e imortal [...]” (Idem, p. 163), “[...] pois não há quem não ame 

a imortalidade.” (Idem, p. 165).    

 O mesmo se dá em relação à parição pela alma: a fecundidade da alma é mais eficiente 

quanto aos atributos dela mesma, no sentido de que é a alma que concebe a sabedoria e as 

demais virtudes que irradiam para a vida da comunidade. Para Jaeger (1995, p. 741), na parição 



79 

 

anímica no contexto erótico da natureza humana, ocorre que “O eu espiritual é a arete42 que 

irradia sob a forma de “glória” para a vida comunitária.” Pelas palavras de Diotima, Platão 

considera que a ordenação da vida pública, manifestada pela justiça e pela prudência, é a mais 

bela e importante expressão da sabedoria humana (PLATÃO, 2011, p. 167). Em outras palavras,  

Todo o eros espiritual é procriação, ânsia de cada um se eternizar a si próprio numa 

façanha ou numa obra amorosa de criação pessoal que perdure e continue a viver na 

recordação dos homens. (...) Aquele que tem o espírito repleto de força geradora busca 

algo de belo em que gerar. (...) E no contato e contrato com ele concebe e dá à luz o 

que trazia dentro de si. (...) A sua comunhão é um vínculo mais forte que o dos filhos 

do corpo e o seu amor mais duradouro que o dos esposos, pois une-os algo de mais 

formoso e imortal. (JAEGER, 1995, p. 741-742). 

 

 O discurso de Diotima considera a relação entre a poesia e a filosofia com a ideia de 

paidéia43, que parte do Eros em direção à formação do homem em sua totalidade (arete). A 

ideia de Eros converge para toda atividade criadora do espírito humano, e o amor assume função 

educadora para a manutenção da unidade harmônica no âmbito espiritual.   

Nessa mesma linha, Jaeger (1995, p. 742) entende que Platão encerra o discurso de 

Diotima com a clara intenção de firmar Eros como propulsor/educador de um processo 

gradativo para o próprio amante, “[...] a quem faz subir constantemente do escalão inferior para 

o superior.” (Idem, p. 743).  Seguindo a sequência dos passos da obra, Diotima explica em 

detalhes como ocorre a evolução erótica do homem, descrevendo os degraus que constituem 

esse “verdadeiro caminho” (PLATÃO, 2011, p. 169).  

Tudo começa na juventude, na busca por belos corpos e na admiração pela beleza física 

que inspira belos discursos (210a6-8). Estando nessa condição, o amante descobre que tal 

beleza é semelhante a todos os outros corpos, isto é, que a beleza de todos os corpos é uma só 

(210b3-4), o que o leva a amar a mesma beleza em todos eles. Isso permite ao amante ampliar 

seu sentido de beleza para uma beleza que existe em si mesma, que vai além dos corpos, e passa 

a admirá-la como algo que pertence à alma, ainda que ela habite corpos menos formosos (210c). 

Agora, o Eros assume caráter educador ao gerar discursos com temas essenciais à formação dos 

jovens (210c2): esses discursos levam ao conhecimento da beleza de toda ciência, um olhar 

mais abrangente, na medida em que a libertação dos costumes e paixões direcionam o olhar 

                                                

42 Aretê (gr., a perfeição ou excelência de uma coisa). Perfeição ou virtude de uma pessoa. No pensamento de 

Platão e Aristóteles, a virtude está relacionada com a realização de uma função (ergon), exatamente da mesma 

maneira que um olho é perfeito se realiza a função que lhe é própria, a visão. Este é seu telos ou finalidade. A 

aretê é então identificada com aquilo que permite uma pessoa viver bem ou de modo bem-sucedido, embora seja 

controverso se a virtude é portanto apenas um meio para uma vida bem-sucedida ou uma parte essencial da 

atividade de viver bem. (BLACKBURN, 1997). 

43 Formação geral que tem por tarefa construir o homem como homem e como cidadão. 



80 

 

para um único objeto, corpo ou preferência e o impedem (o amante) de contemplar “[...] o vasto 

oceano da beleza [...]” (210d3) (PLATÃO, 2011, p. 169). Essas ciências concentram todas as 

modalidades do saber e do conhecimento, e o amante, após passar por todas elas, será capaz de 

contemplar a beleza em sua mais pura e divina forma, desobrigada de tudo o que é tangível.  

 Distante da compreensão moderna que temos sobre as diversas ciências, Platão entende 

que todas elas possuem seus atributos específicos, “[...] sua beleza muito própria [...]” (Ibidem).  

É a partir do conhecimento desses valores individuais que deve se sobressair o conhecimento 

daquilo que é belo em si mesmo, isto é, após uma gradativa contemplação das coisas belas, o 

indivíduo já se encontra prestes a completar seu conhecimento “amatório” na medida em que 

alcança o “[...] Belo em si mesmo [...]” (211e) (Idem, p. 173).  

 Também é preciso apurar a significação moderna que conferimos à beleza, 

habitualmente tomada em seu sentido estético. Para Platão, a dignidade da existência humana 

acompanha uma constante contemplação da suprema beleza, algo que configura uma 

permanência e não somente um encantamento momentâneo de episódios esplendidos. Para 

Jaeger (1995, p. 744), a condição para que um indivíduo atinja esse estágio relaciona-se a uma 

existência inteiramente dirigida a esse objetivo, uma posse permanente e que se estende por 

toda a vida. Jaeger acrescenta ainda que  

(...) “o próprio belo ou divino” não difere essencialmente quanto ao significado, do 

Bem de que se fala aqui (...). O belo e o bom não passam de dois aspectos gêmeos de 

uma mesma realidade, que a linguagem dos Gregos funde numa unidade, ao designar 

a suprema arete do Homem como “ser belo e bom” (καλοκαγαθία). É neste “belo” ou 

“bom” da καλοκαγαθία apreendida na sua essência pura que temos o princípio 

supremo de toda vontade e conduta humanas, o último motivo que age por uma 

necessidade interior e que é ao mesmo tempo o fundo determinante de tudo o que 

sucede na natureza. Ora, para Platão existe absoluta harmonia entre os cosmos físico 

e o cosmos moral. (JAEGER, 1995, p. 744-745).44 

 

 Dessa forma, sendo Eros uma aspiração ao Belo em todas as categorias humanas, ele é 

incorporado ao conjunto moral do homem como um todo, e dispõe do belo e do bom como 

fornecedores de sentido à existência, e não somente como elementos que nela incidem. Com 

isso, não se trata de algo fora e distante da realidade e que habita somente no intelecto, mas, ao 

contrário, é algo que rege a vida como um todo. O Belo não pode ser destacado de suas 

manifestações no mundo concreto; é preciso reconhecer tal princípio dentro da própria realidade 

e fazê-lo valer de maneira consciente. Quanto aos belos discursos, aos quais Diotima se refere 

desde o início de seu discurso, esses devem ser entendidos como aspirações do homem ao 

                                                

44 Kalokagathia (καλοκαγαθία) é um conceito grego derivado da expressão kalos kai agathos (καλός καi αγαθός), 

que significa literalmente belo e bom, ou belo e virtuoso. Era como a antiga aristocracia ateniense referia a si 

própria. 



81 

 

alcance das realidades mais evoluídas, um plano ideal, e não somente aos belos aspectos do 

mundo em uma perspectiva unicamente estética. É nesse sentido que Jaeger descreve seu 

entendimento sobre a concepção platônica de Eros a partir do discurso de Diotima.  

 É que aquilo que no mundo exterior se situa como fundamento onipotente do Ser, ele 

descobre, pela suprema concentração do espírito em si mesmo, como seu próprio e 

genuíno ser. Se a nossa maneira de interpretar o eros é correta e se, portanto, a 

tendência a fazer próprio, para sempre, o Bem constituiu o amor humano de si próprio, 

no seu mais alto sentido, então é evidente que o objeto sobre o qual ele recai, o 

eternamente belo e bom, não pode ser senão a substância deste mesmo eu.  (JAEGER, 
1995, p. 746). 

 

 A gradação proposta pela pedagogia de Eros encontra sua razão na construção do 

verdadeiro ser humano, tendo como base aquilo que há de eterno em si mesmo e nele se 

fundamenta. Nas palavras de Caran (2018, p. 115), Eros “[...] se origina não como uma forma 

externa ao homem, mas como um mecanismo fisiológico da própria natureza humana”.  Em 

outros termos, Eros seria o estímulo natural que o homem possui e que o encaminha a uma 

ampliação mais sublime do eu, cuja função primordial seria ajudar o homem no êxito de si, em 

busca do Homem, essencialmente superior ao primeiro. No entanto, tal evolução não se trata 

apenas de um movimento em direção às realidades abstratas e, por isso, Platão desenha sua 

ideia de Eros a partir da realidade e nela a frutifica. Afinal, Eros é uma afecção e, assim sendo, 

precisa de um corpo para se realizar e seguir em direção ao incorpóreo: a alma e o que a 

compreende. Para que Eros exista, portanto, é preciso que exista uma alma e um corpo, pois ele 

é uma expressão da alma que se manifesta também no corpo; como esse corpo vive no mundo, 

Eros precisa da realidade. É no mundo vivido que o amor encontra sua possibilidade e razão de 

existência, sua ação se inscreve como um fenômeno do homem enquanto tal, sempre em busca 

de algo, um ser fundamentalmente constituído de desejos. 

Entendemos que essa seja a principal razão pela qual o desfecho socrático acerca da 

compreensão de Eros esteja intimamente ligado aos discursos anteriores. O filósofo não 

intencionava apenas evoluir os discursos e obter conclusões unicamente de caráter lógico, mas 

conceber ideias que ressignifiquem a própria realidade do mundo. Essa constatação será 

bastante útil para o entendimento do elogio de Alcibíades.   

 

 

 

 



82 

 

4.8 O discurso de Alcibíades 

  

 Ainda que o discurso de Sócrates pareça ser adequado para o desfecho da obra, Platão 

termina seu Banquete com uma cena protagonizada por Alcibíades45, que, embriagado assim 

como os que com ele estavam, “[...] irrompe casa adentro e em audacioso discurso aclama 

Sócrates como mestre de eros, naquele supremo sentido que Diotima revelou.” (JAEGER, 

1995, p. 746). Diferentemente dos discursos anteriores, as palavras de Alcibíades não possuem 

uma direta pretensão encomiástica sobre a temática do amor, nem se limitam a uma simples 

lamúria, graças ao seu desastre amoroso em relação a Sócrates. Não obstante, tal discurso 

revela, ainda na interpretação de Jaeger (1995, p. 747), o próprio Sócrates como a encarnação 

do Eros, “[...] que é a própria Filosofia [...]”, isto é, a ação de Eros é materializada pelo paradoxo 

do belo jovem que investe amorosamente em Sócrates sem qualquer êxito. O que atrai 

Alcibíades para Sócrates não são seus belos atributos físicos, pois Sócrates era feio, mas a 

intensa força espiritual que dele erradia. Acreditamos que, ao expor tal contradição, Platão 

pretende justamente firmar valor à beleza interior, a qual ainda não pode, porém, ser 

contemplada por Alcibíades. O fato de aspirar por Sócrates ao mesmo tempo que busca afastar-

se dele, reflete a conflituosa passagem da contemplação da beleza dos corpos em direção a 

beleza em si. A angústia e o incômodo sentidos pelo jovem figuram a ação do Eros que o 

impele, mas que ele ainda não havia contemplado da forma como deveria. Para Jaeger (1995, 

p. 748), “[...] O Eros socrático ardeu na sua alma por momentos, mas não chegou a atear nela 

uma chama permanente.” 

 O lamento de Alcibíades pelo fracasso amoroso tem como razão o próprio Sócrates, 

objeto afetivo das investidas, e que não corresponde à sedução. Ao deslocar os termos e as 

regras da disputa filosófica inicial nesse discurso, o elogio a Eros passa a ser um elogio ao 

próprio Sócrates e, com isso, os agentes que compõem a dinâmica de Eros também trocam de 

lugar, isto é, o amante e o amado. Nessa inversão, Alcibíades passa de amado para amante de 

Sócrates, e esse passa a ser, portanto, o amado. Essa reversão trazida por Alcibíades 

                                                

45 “Na ocasião do simpósio, Alcibíades tem aproximadamente 34 anos de idade e vive o momento mais alto de sua 

popularidade. É um homem rico, orgulhoso de sua beleza. Em O Banquete, tem bom humor, reconhece seus 
defeitos e é entusiasmado por Sócrates. Suas relações com Sócrates, no Górgias (481 d), no Alcibíades I (103 a, 

131 d - d) e no Protágoras (309 a - b), são postas em evidência sob a perspectiva do aspecto físico, ao contrário 

do que ocorre em O Banquete. (LITTMAN, 1970, p. 263-276). Plutarco, nas Vidas paralelas, comenta alguns 

aspectos de vida de Alcibíades. Afirma que possuía beleza tísica, apesar de ter um defeito em sua pronúncia. 

Considerava a flauta um instrumento vil, embora entrasse satisfeito em reuniões ou simpósios acompanhado de 

uma flautista.” (PAVIANI, 2015, p. 71). 



83 

 

aparentemente altera toda a dinâmica dramática e especulativa da obra, porém, a troca dos 

papéis entre amante e amado descortina visões interpretativas essenciais à compreensão do 

Banquete em sua totalidade.  

 O discurso de Alcibíades revela, ainda, outra transposição de paradigma: ele claramente 

move o discurso do apolínio para o dionisíaco, e é nessa perspectiva que ele constrói todo o seu 

elogio a Sócrates, representando a máscara do deus Dionísio, a imagem daquele que, sob efeito 

do vinho, revela todas as verdades sobre Sócrates, referência de filósofo e amante. O artificio 

da imagem é usado por Alcibíades como metodologia para firmar a verdade do seu argumento, 

que não deve ser tomada como motivo de ridicularização por parte dos demais, uma vez que 

“[...] só visa a verdade.” (PLATÃO, 2011, p. 181). 

 Pela via maiêutica, Sócrates concentra, de maneira histórica e filosófica desde a 

perspectiva platônica, todas as características daquele que é capaz de realizar todos os passos 

da evolução erótica e, consequentemente, parir almas. Nesse sentido, Sócrates assume posição 

de modelo que compreende as diversas etapas de Eros, bem como todas as ações pertencentes 

a elas. Por outro lado, a presença da figura do jovem embriagado e apaixonado, assumida por 

Alcibíades na narrativa de Platão, carrega a intencionalidade do próprio filósofo em reconciliar 

não somente a figura de Sócrates face às acusações proferidas naquele momento, mas também 

as da memória subversiva dos gregos a respeito dele. Com efeito, Platão recorre ao contraste 

da imagem de Sócrates e Alcibíades já antevendo a superioridade de um em relação ao outro 

em favor de sua tese sobre Eros. 

 Sócrates é o filósofo por excelência, totalmente compatível com Eros, pois concentra 

em si a sabedoria e a ignorância, a beleza e a fealdade, o perfeito e o imperfeito, o ser o não ser, 

de modo simultâneo. Contudo, é aquele que tem a força interior capaz de reconhecer sua 

incompletude e investir em meios para o alcance das virtudes de que ainda não dispõe.  Sob 

outra perspectiva, Platão isenta Sócrates da responsabilidade em relação ao discípulo: busca 

estabelecer Alcebíades como um jovem rebelde e desobediente, menos ocupado da Filosofia e 

mais inclinado aos inflamados discursos, voltado às demandas da polis e despreocupado com o 

cuidado de si e da própria alma.  

Sendo Sócrates o modelo de filósofo e a personificação da ação de Eros, Alcibíades 

surge no Banquete como a representação do dionisíaco, que concebe o mundo a partir dos 

desejos e paixões terrenas. Todavia, é ele quem revela o paradoxo de Sócrates, de intermediário 

afetado por Eros e em consonância com o argumento de Diotima. Não é por acaso ou por 

simples atrativo dramático que esse discurso final é posto, visto que desempenha um brilhante 

papel da compreensão sintética da obra como um todo.  



84 

 

De uma extremidade a outra do diálogo, mas sobretudo no discurso de Diotima e no 

de Alcibíades, percebe-se que os traços da figura de Eros e os da figura de Sócrates 

tendem a confundir-se. E, finalmente, se eles se entremeiam tão estreitamente, a razão 

é que Eros e Sócrates personificam, um de maneira mítica, outro de maneira histórica, 

a figura do filósofo. Tal é o sentido profundo do diálogo. (HADOT, 1999, p. 72). 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 

 

5 RELATO DA INTERVENÇÃO PRÁTICA COM OS ALUNOS 

 

As atividades desta abordagem prática foram previstas para o ensino presencial. 

Posteriormente, por conta do advento da pandemia (covid-19) no âmbito nacional e mundial, 

as práticas precisaram ser adaptadas de acordo com as demandas do ensino remoto46. Contudo, 

entendemos que, mesmo diante da possibilidade de redução da percepção do pesquisador sobre 

o processo – como a expressividade corporal dos estudantes, por exemplo –, isso não foi 

determinante para o cumprimento dos objetivos previstos. Diferentemente, foi possível ampliar 

ainda mais as possibilidades de utilização das inferências lúdicas a partir das diversas 

ferramentas digitais disponíveis. Essa nova condição propiciou um olhar ainda mais amplo para 

a diversificação das metodologias capazes de inspirar alternativas lúdicas de ensino e 

aprendizagem. Essa observação se mostra relevante, aqui, pois, entre as finalidades deste 

programa de pesquisa, está a possível ampliação e replicação dos produtos educacionais nas 

diversas situações e condições de ensino.  

 Nesse contexto, o cronograma de atividades e as abordagens práticas foram repensados 

a partir dos novos formatos possíveis disponibilizados pela rede. Com isso, as mediações com 

os alunos foram feitas através de videoaulas pelo Google Meet, e as atividades aplicadas via 

formulário no Google Sala de Aula (Classroom) conforme demonstrativo das interfaces a seguir 

(figuras 1, 2, 3 e 4).  

 

                                                

46 Diante do fechamento imediato das escolas em consequência da pandemia pelo novo Corona vírus (COVID-

19), e, portanto, da impossibilidade das aulas presenciais nas escolas da Rede Estadual de Ensino do Espírito Santo; 
em atendimento ao Decreto Estadual Nº 4593 - R, de 16 de março de 2020, referente a situação emergencial em 

saúde pública e determina medidas administrativas face os riscos decorrentes da pandemia. Dentre as medidas 

estabelecidas por esse decreto, ficou determinado que a partir de 23 de março, as aulas ficariam suspensas por 15 

dias no âmbito estadual, em todas as escolas. Por diversas vezes prorrogado, e entre outras determinações das 

diversas esferas da educação estadual e nacional, é importante destacar que: “Em 21 de março de 2020, o Conselho 

Estadual de Educação do Estado do Espírito Santo (CEE-ES), homologado pelo Secretário de Estado da 

Educação, publicou no Diário Oficial a Resolução CEE/ES Nº 5.447, de 20 de março de 2020, que dispõe sobre 

o regime emergencial de aulas não presenciais no Sistema de Ensino do Estado do Espírito Santo, como medida 

preventiva à disseminação do COVID-19.” (DIRETRIZES OPERACIONAIS 2020, versão 2, p.5). Para o 

comprimento dessa resolução, “em 02 de abril de 2020, a Secretaria de Estado da Educação (SEDU) publicou, 

no Diário Oficial, a Portaria Nº 048–R, de 01 de abril de 2020, que instituiu o Programa EscoLAR” 

(DIRETRIZES OPERACIONAIS 2020, versão 2, p.6). Trata-se de um aplicativo que, entre suas diversas 
funcionalidades, permite ao aluno ter acesso aos conteúdos curriculares por meios remotos, bem como, plataforma 

de conteúdos, videoaulas, atividades e uma ferramenta para transmissões ao vivo entre alunos e professores, sem 

consumo de dados celulares. Tal iniciativa possibilitou aos alunos o acesso às atividades pedagógicas não 

presenciais (APNPs) pelo período em que as escolas estivessem fechadas, e, a partir de 1º de julho do mesmo ano, 

vieram a ser contabilizadas como letivas.  

 



86 

 

Figura 1 - Painel principal da plataforma Google Classroom: organização das turmas 

 

Fonte própria 

 

Figura 2 - Painel principal da plataforma Google Meet para aulas remotas síncronas 

 
Fonte própria 

Figura 3 - Painel principal individual usual das turmas na plataforma Google Classroom 

 

Fonte própria 

 

 



87 

 

Figura 4 - Página para postagens de atividades e conteúdos da plataforma Google Classroom 

 

Fonte própria 

 

Por conseguinte, para cumprirmos com o propósito inicial da significância do amor em 

Platão através de abordagens lúdicas, dividimos nossa prática em quatro movimentos. O 

primeiro deles buscou, antes de tratar especificamente do Eros platônico, introduzir, 

contextualizar e problematizar a questão do amor entre os alunos, no objetivo principal de 

fomentar o interesse pelo tema através de indagações que os inspirassem a refletir sobre o que 

eles próprios pensavam sobre o amor. No segundo movimento da abordagem, buscamos 

incorporar, ludicamente, algumas imagens com conteúdo específicos sobre o amor, isto é, 

situações concretas significantes que falassem ao próprio mundo deles, de modo a estabelecer 

uma ponte entre a temática do amor e os lugares onde ele pode ocorrer, com vistas ao 

enriquecimento e ampliação daquilo que foi pensado sobre o amor no primeiro movimento. No 

terceiro movimento, a concepção platônica do amor através de Eros (e como ela se deu no 

Banquete), foi apresentada aos alunos. A história do Banquete foi recontada através de uma 

narrativa lúdica, enriquecida com projeções de imagens das respectivas cenas dos discursos 

presentes no clássico. Em seguida, propôs-se aos alunos que comentassem suas concepções 

pessoais sobre o amor, levantadas e ampliadas nos movimentos anteriores, e refletissem acerca 

de como elas dialogariam com as noções de Eros apresentadas pela narrativa.  

E, finalmente, o quarto movimento deu-se na busca por avaliar outras possíveis (mais 

elevadas) ampliações do conceito de amor através de uma atividade avaliativa, a saber, uma 

proposta de redação, na qual observou-se tanto a apropriação do conceito no processo dialético 

maiêutico mediado pelas abordagens lúdicas quanto as possibilidades de superação da própria 

concepção platônica nas propostas de intervenções práticas. Em suma, observamos de que 

maneira a ideia pessoal (primeiro movimento), enriquecida pelas imagens concretas (segundo 



88 

 

movimento), foi ressignificada à luz do pensamento platônico (terceiro momento) de modo a 

objetivarem a própria vida. Concomitantemente, verificamos a eficácia da ludicidade como 

abordagem para a significância de Eros nas aulas de Filosofia no Ensino Médio, bem como sua 

possibilidade de utilização em qualquer conteúdo filosófico curricular voltado ao ensino básico 

regular.  

 

5.1 Introdução ao ensino de Eros com os alunos: as múltiplas representações do amor 

 

Após enviar antecipadamente o convite para a aula (figura 5), como era feito 

semanalmente através do mural das turmas no Classroom, demos início ao primeiro movimento 

dessa abordagem (figura 6), com os devidos cumprimentos, disponibilização do link para 

registro de presença e uma breve introdução para contextualizar a temática. 

 

Figura 5 - Banner: convite de agendamento da primeira aula no Google MEET 

 

Fonte própria 



89 

 

Figura 6 - Figura 6 - Tela de transmissão da primeira aula no Google MEET47 

 

Fonte própria 

 

Em um clima amigável e igualmente receptivo, começamos nossa aula com algumas 

proposições. O amor manifesta-se como elemento constante em toda a trajetória da vida 

humana. Basta observar os diálogos comuns do cotidiano, em qualquer ambiente e ocasião, para 

perceber que o amor aparece em todos os tipos de conversas, desde as mais corriqueiras até nos 

discursos mais formais em ambientes específicos. Logo, seria coerente afirmar que o uso 

constante e demasiado do termo (amor) é uma evidência clara de que todos os que falam do 

amor e sobre seus efeitos conhecem seu significado e suas aplicações nas diversas situações48.  

Além da frequente utilização da palavra amor nas várias interações humanas, é 

interessante perceber que esse vocábulo é comunicado de diversas maneiras, as quais 

constituem a linguagem humana nos limites das convenções estabelecidas nos diferentes grupos 

sociais. Em outros termos, o amor pode ser demonstrado de inúmeros modos. Alguém pode 

falar que ama alguém ou algo; pode desenhar um coração em um pedaço de papel e entregar a 

outra pessoa; enviar emojis49, figurinhas e imagens através de aplicativos de conversas nas 

                                                

47 Pela dificuldade de recolhimento total das assinaturas dos pais e responsáveis pelos alunos nos termos de 

autorização para uso de imagens, optamos pela distorção das imagens utilizadas nos movimentos da prática. 

48 A aparência formal desta introdução se dá pela necessidade de transcrevê-la. Contudo, ela se deu de maneira 

descontraída e informal com os alunos, sempre aberta a perguntas e comentários.  

49 Emoji |imóji| (palavra inglesa, do japonês) substantivo masculino. Símbolo gráfico, ideograma ou sequência de 

caracteres [ex.: :-), :-(, ^_^] que expressa uma emoção, uma atitude ou um estado de espírito, geralmente usado na 

comunicação eletrônica informal. Plural: emojis. "emoji", in Dicionário Priberam da Língua Portuguesa (em linha), 

 



90 

 

diversas redes sociais; emitir sinais com as mãos em formato de coração ou simplesmente 

apontar para o peito.  

Tais expressões são símbolos, pois transmitem a intencionalidade do sujeito que ama 

em relação à pessoa ou coisa amada. Em adição, são repletas de significados, tanto que, quando 

pensamos rapidamente sobre o amor, somos direcionados automaticamente a representações 

imagéticas de situações vividas já contidas em nossa mente, as quais identificamos como 

relativas ao amor. Isso não significa que o intelecto confere o mesmo sentido a todos os 

símbolos do amor, uma vez que as condições em que eles são expressos podem propiciar uma 

infinidade de novas significações em cada indivíduo. Nesse sentido, recordamos o que escreve 

Cassirer (1997, p. 67) sobre o que caracteriza um símbolo. Para ele, 

[...] O sinal é uma parte do mundo físico do ser; o símbolo é uma parte do mundo 

humano do sentido. Os sinais são ‘operadores’; os símbolos são ‘designadores’ [...] 

Um símbolo não é apenas universal, porém extremamente variável. Posso expressar 
o mesmo significado em vários idiomas; e até mesmo dentro dos limites de uma única 

língua o mesmo pensamento ou ideia pode ser expresso em termos muito diferentes. 

[...] Um símbolo genuíno não se caracteriza pela uniformidade, mas pela versatilidade. 

Não é rígido nem inflexível, é móvel. 

 

 Seguindo o raciocínio de Cassirer, é possível considerar o símbolo como algo que 

expressa uma realidade e lhe confere sentido50, apesar de não ser a realidade em si. Sendo assim, 

entendemos que os símbolos associados ao amor compõem uma intervenção representativa e 

metafórica entre a realidade e a imagem ideal do amor, a fim de que tenham sentido e 

proporcionem melhor assimilação entre os sujeitos. No entanto, a questão que se colocou (com 

os alunos) foi a seguinte: se o amor é algo comum em nossos discursos, e se existe uma grande 

representatividade simbólica associada ao termo, o que seria, então, o amor? Será que a 

facilidade que temos em representá-lo é a mesma que teríamos para defini-lo? O amor existe 

em si ou existem pessoas que amam, já que cada um entende e expressa o amor de maneiras 

diversas? Qual realidade os símbolos do amor buscam expressar?   

 Essa provocativa introdução sobre o tema funcionou como convite para que os alunos 

se remetessem à própria subjetividade e resgatassem de imediato seus pontos de vista sobre o 

que seria o amor. Observou-se o seguinte: caso houvéssemos optado por começar a aula já 

comunicando aos alunos (imediatamente, de maneira expositiva e direta) o conceito de amor na 

perspectiva filosófica (de Platão, em nosso caso), poderia, certamente, prejudicar o processo 

                                                

2008-2020, https://dicionario.priberam.org/emoji (consultado em 04-06-2020). O termo “emoticon” aparece como 

sinônimo na mesma fonte pesquisada. 

50 A maneira como Cassirer define o símbolo já o inscreve no universo da ludicidade, pois, existe um sentido 

atrelado ao objeto, ação ou abordagem. 



91 

 

(dialético e maiêutico) de significação que recomendamos e pretendemos estabelecer. 

Certamente, eles teriam menos possibilidades reflexivas para construir seus próprios sentidos e 

conectá-los à própria vida. Desse modo, é preciso propor essa discussão com os devidos 

cuidados para que a ideia do filósofo não sobreponha, de imediato, à própria significação do 

amor que o aluno possui, uma vez que a intenção desse processo (entre outras) consiste, 

justamente, na construção gradativa das significações, tendo como ponto de partida os próprios 

sentidos que eles (os alunos) têm sobre o amor.  

A nosso ver, isso concorda e já anuncia aquela instrutiva recomendação de Diotima 51, 

bem como recorda nossa perspectiva educacional de que o ensino, constituído no tempo e no 

espaço, deve formar o aluno para que seja “sujeito do conhecimento e de si mesmo” (FREIRE, 

2006, p. 21), ou seja, que ele tenha condições de construir seus saberes e não simplesmente 

recebê-los52. Sob essa ótica, temos que a escuta ativa das opiniões dos alunos sobre o que é o 

amor para eles identifica-se e atualiza a metodologia estrutural do próprio Banquete, onde os 

convivas expressam suas ideias sobre o tema proposto naquele encontro53.     

 Ora, quando introduzimos a temática do amor na sala de aula através de uma abordagem 

inspiradora de buscas de imagens mentais, simbólicas, que representassem “sua” ideia de amor, 

trouxemos, implicitamente, a intencionalidade platônica, aquela expressa por Diotima, “que 

parte da multiplicidade” dos fenômenos da realidade sensível (PLATÃO, 2011, p. 171). De 

modo análogo, ao sugerirmos que os alunos pensassem sobre o que era o amor, para eles, sem 

antes apresentar a definição de Eros ou qualquer outra, isso nos permitiu cumprir melhor a 

proposta de um ensino do amor platônico, através de um gradativo processo de significação que 

parte das representações comuns do cotidiano. Além disso, uma vez que a proposição do tema 

estabeleceu uma íntima relação com a vivência real dos alunos, eles se tornaram mais 

                                                

51 Essa construção gradativa e ascendente refere-se aos degraus citados no discurso de Diotima (passo 210a-e). 

Uma escalada constante, impulsionada por Eros, que parte do inferior em direção ao que é superior (JAEGER, 

1994, p. 743). 

52 Certamente, a perspectiva a qual nos referíamos é a progressista. A opção por indagar inicialmente sobre a 

dificuldade em definir o amor, apesar da utilização usual do termo, tem relação com a com a ideia freiriana de que; 

o “pensar certo” passa necessariamente pelo “deixar transparecer” que, estando no mundo, não o conhecemos 

completamente. (FREIRE, 2006, p. 16). Igualmente, reafirma a ideia de que “o espanto diante da vida mesma, do 

que há nela de mistério”, seja condição ao ensino. (Idem, p. 27).   

53 Platão, no Banquete, posiciona os elogios de modo que cada personagem represente as principais noções de 

Eros entre os gregos daquele convívio. Essas diferentes ideias refletem as diversas construções culturais, sociais e 

religiosas predominantes na polis. A nosso ver, a atualização da didática platônica, a partir da uma visão 

progressista, se dá, como escreve Freire, na proposição “de que não é possível à escola, (...) alhear-se das condições 

sociais culturais, econômicas de seus alunos, (...) as condições em que eles vêm existindo”. (FREIRE, 2006, p. 

33).   



92 

 

suscetíveis ao conteúdo, mostram-se mais atentos, interessados, curiosos e desejosos por 

definições que os ajudassem a responder às questões que habitavam suas existências.  

Isso nos permite estabelecer um breve paralelo ao que escreve Freire sobre a relação 

que deve existir entre a curiosidade e a liberdade nos processos de ensino. Com efeito, o 

despertar da curiosidade torna o aprendizado mais interessante na medida em que o estudante 

se sente livre para dialogar sobre (e em) seu próprio universo, a partir daquilo que ele pensa, de 

sua visão de mundo, de sua própria linguagem, de sua ideia pessoal de amor. Para Freire, 

A construção ou a produção do conhecimento do objeto implica o exercício da 

curiosidade, sua capacidade crítica de “tomar distância” do objeto, de observá-lo, de 

delimitá-lo, de cindi-lo, de "cercar” o objeto ou fazer sua aproximação metódica, sua 

capacidade de comparar, de perguntar. (...) O fundamental é que professor e alunos 

saibam que a postura deles, do professor e dos alunos, é dialógica, aberta, curiosa, 

indagadora e não apassivada, enquanto fala ou enquanto ouve. O que importa é que 
professor e alunos se assumam epistemologicamente curiosos. (...) Sua aula é assim 

um desafio e não uma “cantiga de ninar”. Seus alunos cansam, não dormem. 

(FREIRE, 2006, p. 44).   

Isso posto, é importante ter em vista que a possibilidade de significância do amor com 

os alunos nas aulas de Filosofia parte, necessariamente, do interesse dos alunos em resgatar 

aquilo que eles concebem acerca do conceito, geralmente manifestado pelas ideias do senso 

comum, imagens e memórias simbólicas de situações significantes, e não por conceitos 

estruturados.  

Ao indagarmos os alunos sobre o que era o amor, eles se recordaram de algo que podia 

representá-lo em seu intelecto, dentro dos contextos existenciais em que viviam. Reafirmamos 

que essa dinâmica não se distancia daquela adotada por Platão na elaboração do Banquete, pois 

assim como os que estavam presentes naquela celebração foram convidados a fazer um elogio 

a Eros, ou seja, discursar sobre seu ponto de vista acerca do tema (177d1-2) (PLATÃO, 2011, 

p. 87), também os alunos tiveram discursos emergidos das concepções pessoais, sociais e 

culturais, ludicamente enriquecidos pelos diversos recursos disponíveis para transmitirem suas 

colocações (mitos, imagens, situações reais e suposições figurativas).  

Ainda que a ideia platônica sobre o amor seja consolidada adiante pelo discurso de 

Sócrates, a síntese socrática não exclui, mas considera as opiniões dos interlocutores e as 

motivações que os levaram a pensar nas diversas concepções sobre o amor. Nesse sentido, o 

ensino de Eros com os alunos começou, igualmente, pela indagação sobre o significado que 

possuíam sobre o amor, considerando tudo aquilo que os motivava a pensar assim, os 

fundamentos pessoais e sociais que os levaram a tal opinião e a maneira como essas ideias 

foram expressas. Em verdade, partimos da representação do que era o amor para cada um deles, 

e não somente lhes apresentamos um conceito pronto. O ideal, como ocorre no Banquete, seria 



93 

 

propor que eles compartilhassem com a turma quais eram suas opiniões sobre o amor antes da 

narrativa do professor sobre o Eros platônico.  

Contudo, uma indagação direta feita somente pela fala poderia prejudicar a transmissão 

da ideia que os alunos tinham sobre o tema, seja pelo constrangimento de falar sobre suas 

opiniões pessoais ou por receio de que sua fala pudesse ser ridicularizada pelos demais, seja 

pela timidez em não conseguirem definir algo que sentem (caso reconheçam o amor como um 

sentimento), ou mesmo pela natural dificuldade em traduzir e externar com palavras as 

representações mentais a respeito do amor. 

 

5.1.1 Primeiro movimento: a significância do amor entre os alunos 

 

Diante da convicção de que é preciso diversificar a abordagem de modo a oportunizar 

maior quantidade de pontos de vista, e a partir da ampliação do campo reflexivo dos alunos 

(algo que vá além da palavra, da simples resposta conceitual, mas sem desconsiderá-la 

totalmente), pedi que me respondessem, em apenas uma frase ou escrevessem no chat, o que 

era o amor para eles. A grande maioria das respostas, de um total de 60 (sessenta) alunos que 

participaram dessa aula, demostraram que o entendimento preliminar, ou experienciação do que 

era o amor em seus próprios universos, associava-se a um ou mais sentimentos. Segue a 

transcrição de algumas respostas:  

“... o sentimento de amar resume em um laço que tenho com as pessoas que são 

próximas a mim”; “... é uma emoção ou sentimento”; “... um sentimento assim como 

a felicidade, apesar de ser algo muito mais amplo”; “...é um conjunto de 

sentimentos”; “... é um sentimento verdadeiro que você sente por tudo que realmente 

é importante pra você e faz você querer ficar perto, cuidar, proteger”; “... para mim 
é quando existe um sentimento de compaixão, bondade, carinho e afeto ao próximo, 

e também acho que o amor é essencial para poder gerar o perdão”; “... para mim é 

um sentimento que está além do nosso controle e é algo incondicional”; “... é um 

sentimento incomparável com qualquer outro sentimento”; “... é diferente de paixão, 

amor pra mim significa muita coisa, pois quando falamos de amor estamos falando 

de um sentimento que é verdadeiro, quando você ama você cuida, zela, dá carinho, a 

palavra amor só se dever ser usada quando realmente existir”; “... é o sentimento 

que você acaba tendo pela pessoa que te faz bem”; “... um sentimento puro, que nos 

faz querer sempre o bem da pessoa amada”; “... é um sentimento de afeição, cuidado, 

preocupação em relação a alguém ou algo”; “... é o afeto, seja por pessoas ou 

coisas”; “... é uma emoção ou sentimento que leva uma pessoa a desejar o bem a 

outra pessoa, é algo lindo, que nada abala e que resiste a qualquer dificuldade”; “ah 
amor, o amor é aquele sentimento puro, aquela sensação de afetividade, aquela 

alegria, uma energia de paz e prazer; “... é algo que não podemos sentir sozinhos, 

pois precisa de outras pessoas para viver amando e sendo amados para sentir o 

amor”; “... pra mim é um sentimento de querer estar sempre junto com a pessoa 

sempre”. “... quando você se sente amado por uma pessoa ou quando você sente um 



94 

 

sentimento de que não faria nenhum mal contra ela”; “um sentimento agradável que 

revigora alma quando dado e recebido”.54 

 

Após todos escreverem ou falarem suas opiniões, insisti nas seguintes questões: se, para 

a maioria, o amor é um sentimento, então, que sentimento é esse? Qual característica o difere 

dos demais sentimentos? Os comentários que surgiram nesse momento relacionaram-se à 

dificuldade em dizer o que era o amor em si. Apesar de ser algo presente em suas vidas (algo 

concreto), de existir realmente e de se manifestar de muitas formas, os alunos o definiam 

basicamente como “um sentimento inexplicável de sensações boas”, “não tem nome, só sente 

e pronto” (32 ML 09 FSC) (algo abstrato). Durante essa discussão, surgiu uma colocação 

bastante interessante nesse sentido55:  

A definição do amor é difícil de explicar, só quem sente sabe como é. É mais do que 
querer bem, é mais que dedicação, é um sentimento bom que flui do seu interior sem 

explicação ou sem saber de onde veio, apenas se sente. O amor é um sentimento sem 

rótulos, não se importa com aparência, cor ou condição financeira, amor é o mais 

puro dos sentimentos, porque simplesmente aceita o outro como ele é, sem exigir 

mudanças. O amor não é um sentimento existente somente entre casais, ele também 

existe nas amizades, nas relações diárias, é um sentimento transformador que faz com 

que desejemos tanto o bem ao próximo como a nós mesmos. (31 VR 12 JSO). 

 

Concordando com essa ideia, outra aluna escreveu no chat: 

O amor para mim é algo que nunca iremos colocar em palavras, não é o que falamos 

que demonstra o amor que sentimos e sim o ato de carinho, um abraço, um beijo, algo 

que fazemos simplesmente para ver a outra feliz e sorrindo. O amor é o que fazemos 

e como fazemos, afinal o amor tem várias formas, tamanhos e "cores" diferentes, 

como o amor de mãe, amor de irmão e o amor de marido e mulher. (31 MR 02 ARM). 

  

Após outros comentários sobre a dificuldade em definir o amor, segui com a seguinte 

proposta: ainda que a ideia do amor esteja presente em cada um de nós, é realmente difícil 

buscar uma definição que traduza os diversos sentidos contidos nele. Mesmo ao reconhecermos 

o amor como sentimento, parece existir algo mais sobre ele que não conseguimos alcançar e 

                                                

54 Essas primeiras transcrições das falas e comentários dos estudantes, oriundas dos questionamentos que abrem o 

primeiro movimento, foram citadas de modo a demonstrarem a predominância do reconhecimento do amor, no 

senso comum dos alunos, como sentimento. Ainda que elas (essas primeiras transcrições) apresentem um número 

maior de falas (transcritas), dada a objetividade que o questionamento inicial buscou provocar (o que é o amor, 

em apenas uma frase) nas demais, seria inviável reproduzir os relatos das afecções de todos os alunos no decorrer 

das provocações feitas nos movimentos seguintes. Sendo assim, o critério geral utilizado para a seleção dos trechos 

a serem citados nos relatos da prática consiste na seleção das respostas, relatos, comentários e expressividades que 

melhor e mais claramente, em nossa percepção, traduziram a apreensão, ampliação e gradação dialética 

estabelecida no percurso da significância do conceito de amor em Platão.  

55 Para que os alunos não fossem expostos, optamos por utilizar uma codificação interna que substituísse seus 

nomes (modelo de codificação no APÊNDICE 3). Devido à condição de ensino remoto durante a pandemia do 

COVID-19, não foi possível coletar as autorizações assinadas dos responsáveis dos estudantes menores de idade. 

Por isso, optamos pela codificação dos nomes, assim como ocorre com a distorção das imagens em que eles 

aparecem. 



95 

 

dizer. Entre o que foi trazido na discussão, o amor apresenta-se como um sentimento bom, por 

pessoas ou por coisas, e está diretamente ligado a outros sentimentos, como carinho, afeto, 

atenção, cuidado. Então, para que pudéssemos melhor definir o que seria o amor, propus uma 

atividade que nos proporcionou conectar o conceito à nossa realidade. Com isso, pensamos e 

situamos o amor em nossas vidas, nosso cotidiano, porém, ao invés de escrever definições, 

apresentei-lhes algumas imagens de situações em que o amor poderia ocorrer, a fim de que os 

alunos me apontassem com quais delas se identificavam mais. 

 

5.1.2 Segundo movimento: a significância do amor através da mediação das imagens   

 

Dada a proposta, enviei um link56 contendo 56 (cinquenta e seis) opções de imagens, 

pedindo-lhes que escolhessem ao menos 3 que melhor traduzissem suas opiniões sobre o amor 

(APÊNDICE 4). Nesse novo e progressivo passo da reflexão, a pergunta inicial (o que é o amor) 

veio acompanhada de conteúdo concreto (imagens), que, de certo modo, direciona, em termos 

de ampliação, aquilo que foi pensado anteriormente. A inserção das imagens como elemento 

lúdico (e sendo lúdico é significante) implica um distanciamento das respostas iniciais no 

primeiro movimento (difusas, confusas, imprecisas). No segundo passo, mediados por imagens 

(dotadas de conteúdo, não puramente abstrato) que, presumidamente, falavam ao seu próprio 

mundo, foi feita a provocação a fim de que falassem mais sobre o mundo deles em relação ao 

amor.  

Em outros termos, a mediação proporcionada pelas imagens contribuiu para a 

objetivação do sentimento de amor do primeiro movimento, através dos conteúdos específicos 

contidos nas situações que cada uma delas representava. Tendo-se em conta que o amor se 

realiza em situações concretas, circunstâncias reais, e que, certamente, existem ambientes mais 

propícios (significantes) para sua ocorrência, a inferência lúdica funcionou como gatilho para 

que a realidade e seus diversos fenômenos significantes fossem trazidos ao pensamento e 

ressignificassem (ampliem) a expressividade das ideias sobre o amor. Afinal, conforme já 

tratado anteriormente, nossa definição de ludicidade está associada a um sentido, a um conteúdo 

que ultrapassa a simples imagem.    

                                                

56 Formulário enviado via chat (Google MEET) durante a aula. O link esteve ativo apenas para o domínio 

institucional da SEDU. Porém, após finalização das experiênciações dessa pesquisa, está aberto para consultas em 

outras contas. Disponível em:  https://forms.gle/QcDcqf5sLGtTw9R36 

 

https://forms.gle/QcDcqf5sLGtTw9R36


96 

 

 Após o tempo necessário para que todos preenchessem o formulário, apresentei-lhes os 

resultados, um slide com o ranking das 5 (cinco) imagens mais votadas por eles (figura 7). 

 

Figura 7 - Slide para projeção do ranking das 5 imagens mais votadas pelos alunos 

 

Fonte própria. 

 

 De imediato, os alunos manifestaram o desejo de comentar e justificar suas opções de 

imagens. É pertinente destacar que a questão inicial, proposta no primeiro movimento, possuía, 

concomitantemente, intencionalidade abstrata e concreta; contudo, houve ponto de partida que 

direcionou suas respostas, e foi um conteúdo inteiramente deles (alunos), a partir deles mesmos. 

Consequentemente, as respostas poderiam ser genéricas ou abstratas (o amor é um sentimento), 

mas concretas por referirem-se a própria vida. Nesse segundo movimento, as opiniões dos 

alunos passaram a situar o amor em uma dimensão mais pessoal, com respostas mais longas e 

diversificadas, ricas em detalhes e exemplos, com uma carga maior de subjetividade e sentidos 

reais. Nesse sentido, as imagens revelaram, de imediato, uma ampliação daquela concepção 

inicial de amor (somente conceito; amor – sentimento) a partir de representações que faziam 

alusão a situações do próprio cotidiano.  

Isso posto, evidencia-se, nessa atividade, que a introdução do elemento lúdico 

possibilitou aos alunos ampliarem suas ideias sobre o que era o amor, recordando-se e 

localizando o amor em suas vidas, não somente pensando-o de forma conceitual e abstrata. 

Através da mediação das imagens, elemento didático capaz de conectar um conceito ao mundo 

vivido, as falas dos alunos assumiram um movimento que partiu da própria vida para nela situar 

o amor, indicando seus níveis, lugares e ocasiões em que ele poderia ocorrer. Essa nova 

perspectiva, em relação ao modo como os alunos passaram a pensar o amor, pode ser 

evidenciada pela transcrição das falas e das mensagens no chat da aula.  



97 

 

Para mim o amor se manifesta de vários jeitos e formas. Eu nunca conheci o amor 

de forma romântica, mas tenho o amor da minha família e acredito de que dos meus 

amigos também. Para mim esses dois são os mais importantes, os verdadeiros 

amores, o restante surge depois desses. (32 LM 34 WJC).  

 
Acredito que dentre todos os amores, o amor materno e paterno seja o mais 

verdadeiro, coloquei a primeira imagem por retratar minha mãe que sempre lutou 

muito por mim por amor, enquanto um amor destruía ela outro a curava. Minha 

segunda imagem se trata de quem no meu ver criou céus e mar e que nos ama tanto, 

a ponto de ter misericórdia de sermos tão miseráveis e maldosos. Por último, um 

casal mais velho, que demonstra que o amor pode ter sim diferentes fases e durações, 

mas o amor mais verdadeiro é esse, enfrenta tudo e no final permanece juntos. (31 

RM 14 FMV).  

 

A família é um dos nossos primeiros amor, é com ela que aprendemos a crescer, a 

respeitar a ter companheirismo, a ajudar, acima de tudo e de todas as dificuldade. A 
família é nosso maior patrimônio. (31 VR 26 NES).  

 

O amor não vem de apenas estar com alguém em um relacionamento, o amor é o 

sentimento de chegar em casa e se sentir completa e leve ao ver sua família ao ver 

seu cachorro, o amor é você se olhar e ter a compreensão de que aquela decisão que 

você fez foi a melhor pra você por é você se entender e se aceitar, o amor está dividido 

em pequenas coisas que faz com que nos sentirmos felizes e plenos. (33 PM 13 GSA). 

 

Sim, o amor faz você querer cuidar, e desejar tudo de bom a alguém que realmente é 

importante para você. A primeira imagem, da mãe. (33 PM 05 BLR).  

 

[...] eu penso dessa forma devido a maneira que meus pais me ensinaram e conforme 
eu cresci vendo. A imagem da cruz na minha é a que melhor define meu conceito de 

amor, porque na minha opinião não tem uma prova de amor maior do que essa. (32 

LM 15 LCM).  

 

O amor deve ser vivido e compartilhado independente do sentimento que rege as 

condutas do meu próximo, mesmo que a pessoa não me ame tenho a necessidade 

prazerosa de amá-la incondicionalmente. E tanto a imagem da mãe segurando um 

bebê no colo, como a imagem representativa da morte de Jesus na cruz, se revelam 

nos parâmetros adequados a tais condições. (33 PM 10 HCP). 

 

A imagem que eu mais achei que existia um amor verdadeiro foi a imagem que tinha 
Deus e algumas crianças pois o que Deus sente por nós não e paixão e sim amor, 

paixão e uma coisa que facilmente pode desaparece da nossa vida, agora quando 

amamos alguém é uma coisa difícil de para de amar, o amor de mãe é muito 

verdadeiro também, pois quando a mãe ira para sala de cirurgia  para ganhar a 

criança é triste pois e chega sua hora de sofre um pouquinho, mas logo depois tudo 

isso se torna alegria pois e chegada mais uma vida no mundo. (31 RM 22 MEL). 

 

Sim, a minha ideia de amor é que o amor suporta tudo até o tempo, por exemplo na 

imagem 54 do casal de idosos, podemos ver que mesmo que haja a diferença entre 

eles, como o modo de agir e pensar, ainda sim existe amor, pois eles foram capazes 

de respeitar e compreender um ao outro. As causas que me fizeram enxergar a ideia 

de amor dessa forma está relacionada a minha experiência pessoal e de outras 
pessoas ao meu redor, como meus avós e meus pais. A imagem que mais se adequaria 

à minha ideia de amor é a imagem 54. (32 LM 01 ASR). 

 

O amor de uma família unida é o mais verdadeiro. (31 RM 03 BSC).  

 

A de Jesus na cruz pois ele nos amo primeiro que deu a sua própria vida. (31 RV 29 

SRM). 

 



98 

 

A imagem onde o amor conjugal de um homem e uma mulher que se toma uma 

iniciativa de torna esse amor de uma só união para sempre amor saudável e união 

para levar para resto de suas vidas. A imagem onde se trata jesus Cristo que pra min 

morreu na cruz o amor que não teve limites e nem medidas para provar seu amor 

universal. (31 RM 20 KSR).  

 

[...] o único amor puro e verdadeiro que eu já senti em toda a minha vida foi o da 

minha mãe, por isso me identifiquei com a primeira foto. É um amor sem explicação 

para mim até porque eu ainda não sou mãe, porém é um sentimento que me coloca 

em primeiro lugar na vida dela. Acredito que não exista uma imagem só ao certo para 
se adequar na minha ideia de amor, porque na minha concepção não existe só uma 

forma de amor. (31 RV 16 JVA). 

 

Amor é um sentimento que não há explicação, nem como descrever como é ao certo. 

o amor mais profundo que há, é o amor de jesus cristo. (33 PM 08 KBV). 

 

Amor é um sentimento grandioso de carinho e demonstração de afeto que se 

desenvolve entre pessoas que possuem a capacidade de o demonstrar e de viver 

intensamente independente de sua idade. As causas que fizeram eu pensar diante do 

amor foi que vejo realmente pessoas vivendo ele, vivendo uma realidade intensa e que 

mesmo diante de problemas conseguem se assegurar e continuar adiante com o 
sentimento. Percebo também o amor de mãe que é um sentimento forte e que fazem o 

impossível pelos seus filhos, levando em consideração a uma minoria que não 

consideram esse tipo de amor como puro, verdadeiro e sincero. A imagem que me 

melhor me adequaria é o amor de mãe, pois vejo a minha mãe fazer o que pode para 

me deixar a todo momento com um sentimento de felicidade e de amor, ela faz tudo 

em que está a seu alcance para me deixar feliz. A melhor imagem foi a mãe com seu 

filho no colo, nela aos meus olhos percebi um amor verdadeiro e com um sentimento 

de forte emoção. (33 PM 07 EFN).  

 

O amor nos faz pensar, o amor nos faz querer, e não existe imperfeições, limites e 

distância para o amor. Quando amamos, nada nos fazem desistir dele! A imagem da 
mãe com seu filho, nos traz a melhor forma desse sentimento. (33 PM 31 RSC). 

 

Das imagens que marquei, a que melhor define o amor foi a da cruz, pois ela 

demonstra um amor imerecido (não que o amor seja merecido), mas Deus amou o 

mundo de tal maneira que entregou o seu Filho unigênito, para que todo aquele que 

nele crê não pereça, mas tenha a vida eterna. (32 LM  01 AGO). 

 

A opção 1 da atividade passada representa uma pouco do amor para mim, é a questão 

de você se doar pela pessoa, sendo ela amigo, filho ou conhecido. (31 RM 18 MRC).  

 

A primeira imagem quando uma mulher se torna mãe ela sempre vai pensar primeiro 

na criança, ela deixa uma parte da vida dela de lado para cuidar da criança. Ela 
cuida, se preocupa, encoraja, apoia e muito mais, pois ela ama. (31 RV 23 MPZ).  

 

Encontrei a imagem que representa família, é fundamental que a família 

representante o amor, pois ninguém vive só, mas que viva com a família, amigos entre 

outros. (31 RM 03 CBS).  

 

 A partir dessa escolha de imagens representativas de suas ideias sobre o amor, os alunos 

superaram a concepção do simples sentimento e avançaram para o reconhecimento de outros 

elementos que se identificavam com o conceito, alocando-os em níveis, lugares e formas de 

manifestação, seus efeitos e valores. Com isso, fica intrínseca a ideia de que existem formas de 

amor e de amar que são mais importantes ou verdadeiras para cada um, o que não significa 

desconsiderar as demais. Logo, há uma ampliação não somente do conceito, mas da maneira de 



99 

 

pensá-lo. Tal fato já seria suficiente para demonstrar nossa proposta (objetivo específico) – os 

indícios de que o conceito de amor foi ampliado e relacionado aos fenômenos da própria vida.  

Nesse segundo movimento, a presença do elemento dialético se deu pela gradativa 

expansão do conceito inicial (amor-sentimento) até sua ampliação através dos conteúdos 

significantes contidos nas imagens. Nesse sentido, a ludicidade cumpriu mediação fundamental 

para a apreensão, expressividade e progresso. Sendo assim, não houve uma descaracterização 

essencial do lúdico da forma como o compreendemos aqui, pois existe um contentamento, um 

sentido (ou vários) atrelado ao símbolo e ao desejo eminente em falar sobre o que é o amor. 

Contudo, durante o debate e a exposição das opiniões, alguns elementos (níveis) surgiram entre 

os alunos e merecem destaque, pois estão conjugados a essa nova e ressignificada ideia de amor. 

 Primeiramente, é preciso destacar que, em todas as colocações, o amor foi relacionado 

a algo bom, sensações boas, algo grandioso, verdadeiro, puro, que nos faz felizes. Em nenhum 

momento o amor apareceu associado ao sofrimento e à violência, apesar de algumas opções de 

imagens o retratarem assim. Outro fator predominante refere-se a Deus e aos valores a ele 

associados (misericórdia, por exemplo) como parâmetros de amor a serem seguidos; o mesmo 

se passou em relação à família, ambiente onde esse amor se manifesta com mais frequência, 

com destaque para a figura materna como expressão maior desse sentimento. Ademais, 

ressaltamos também as colocações onde o amor foi associado a uma realidade duradoura (figura 

que representa um casal de idosos), diferente das paixões passageiras. Finalmente, entre outros 

aspectos, surgiram alguns posicionamentos em que se reconheceu o amor a si mesmo, o amor-

próprio: 

Primeiramente... Eu, sou o amor da minha vida. E em mim, encontrei Deus, pude e 

estou vivendo Ele, e com ele, hei de sentir o mais puro e verdadeiro amor, quando se 

é para comigo mesma. Sem julgamentos, sem segundas ideias, sem mentiras, amar-

me é eu dar valor a unidade e ser único q ele criou. E eu amo isso💕 antes de 

qualquer amor, o divino. E consequentemente, o próprio. Pois Ele está em todos nós. 
(32 LM 04 EJO).  

 

 Esgotados os comentários e discussões dos alunos, nos encaminhamos para a 

finalização da aula com a leitura do poema “As sem-razões do amor”, de Carlos Drummond de 

Andrade. Essa leitura teve como objetivo aguçar a sensibilidade dos estudantes para que 

continuassem a pensar o amor nas diversas categorias da existência humana. Segue abaixo o 

slide utilizado para a leitura do poema com os alunos e a tela de transmissão da aula (figuras 8 

e 9): 

 



100 

 

Figura 8 - Slide para projeção do poema “As sem-razões do amor” de Carlos Drummond de Andrade 

 

 Fonte própria 

 

Figura 9 - Tela de projeção do poema “As sem-razões do amor” de Carlos Drummond de Andrade no Google 

Meet 

 

Fonte própria 

 

Ainda que a poesia moderna não compartilhe dos mesmos anseios cosmogônicos e 

teogônicos da poesia grega antiga, o poema utilizado (também como inferência lúdica) 

contribuiu para que os alunos pudessem continuar ampliando as possibilidades do amor nesse 

tempo. O jogo de palavras contido nas estrofes conduz o leitor aos inumeráveis sentidos do 

termo, além de anunciar algumas questões associadas a ele, como seu caráter volátil e paradoxal 

ou a dificuldade do sujeito em racionalizá-lo como algo que transcende a corporeidade e os 

sentidos. Em verdade, o poeta desconstrói a reciprocidade como requisito para o verdadeiro 

amor, afirmando seu caráter construtivo e universal como algo que vale por si só, mas que está 

ligado ao curso da vida.  

Essas características, entre outras que o poema pode inspirar, pareceram despertar maior 

interesse pelas questões referentes ao amor na realidade dos alunos, seja pelas memórias que 



101 

 

despertou, seja pelos novos significados que surgiram, ou pela continuidade das reflexões 

surgidas a partir das diversas experiências amorosas no curso da vida. Assim, com a leitura do 

poema, concluímos a primeira aula com um convite para que os alunos retomassem as reflexões 

durante a semana, ressaltando que, na aula seguinte, exploraríamos outros pontos de vista sobre 

o amor na perspectiva da Filosofia, tendo-se em vista que outros pensaram o amor antes de nós; 

logo, conhecer essas ideias nos ajudaria a aprimorar nossas próprias ideias sobre amor. 

 

5.2 A Significância do amor em Platão 

 

Após o reconhecimento da doxa, isto é, dos diversos significados do amor trazidos pelos 

alunos nos movimentos anteriores, é preciso evoluir para uma sistematização desses saberes a 

partir da tradição filosófica. Partindo da convicção de que essas diversas significações não 

esgotam todos os sentidos do amor, mas podem ser ainda mais ressignificadas, é necessário que 

elas adquiram feições filosóficas57, condição de possibilidade para que continuem se 

ampliando. Partimos, na sequência, para o momento em que começamos a inserir entre os 

alunos as definições de Eros descritas por Platão no Banquete.  

 

Figura 10 - Banner: convite de agendamento da segunda aula no Google MEET 

 
Fonte própria 

 

O ensino de Eros (do Banquete) entre os alunos, já cientes de suas concepções pessoais 

sobre o amor, teve por objetivo firmar o caráter filosófico da aula e do tema. O intuito desse 

terceiro passo foi buscar novas elaborações conceituais a partir da tradição filosófica; nesse 

caso, a significância do amor expressa por Platão no Banquete. Em suma, buscamos ampliar as 

                                                

57 É “preciso”, pois, estamos tratando de uma reflexão sobre o amor em aulas de Filosofia.  



102 

 

ideias sobre o amor elaboradas nos passos anteriores e ressignificá-las a partir das definições 

introduzidas pelo texto clássico.  

Segundo as orientações do Currículo Básico das escolas estatuais do estado do Espírito 

Santo, recomenda-se atenção ao rigor da Filosofia enquanto disciplina da Base Comum, que 

deve “permitir ao educando, um pensar filosófico, conjuntamente, a partir da vida cotidiana” e 

dos saberes contidos nos textos da tradição. O documento ressalta, ainda, que a rigorosa 

elaboração de conceitos é uma competência fundamental do ensino de Filosofia para o Ensino 

Médio (ESPÍRITO SANTO, 2009, p. 61), o que não reduz a importante função dos diversos 

saberes para o processo dialético e filosófico que pretendemos estabelecer com os alunos. 

Certamente, isso nos remete ao idealismo hegeliano, ao conceber que “a tarefa da Filosofia é 

entender aquilo que é, uma vez que aquilo que é, é a razão”. (NISKIER, 2001, p. 168).  

À vista disso, em nossa segunda aula sobre o amor, iniciamos nossa transmissão (Google 

Meet) recordando com os alunos os pontos discutidos anteriormente. Algumas frases foram 

brevemente retomadas e perguntei-lhes se haviam pensado sobre o tema durante a semana, 

complementando que caso tivessem algum novo comentário ou nova definição, poderiam 

compartilhar com a turma. Uma aluna (ID aluno) fez o seguinte relato: 

 Depois da aula da semana passada, eu pensei um pouco mais sobre o amor. Eu 

percebi que o amor pode ser tudo isso que todo mundo disse, mas, que cada pessoa 

vive esse amor de um jeito diferente. Se eu fizesse aquela atividade de novo, eu ia 

escolher quase todas as imagens, acho que todas elas representam um pouquinho do 

amor, menos as violentas, elas não representam nenhum amor pra mim. O que muda 

não é o amor em si, mas o jeito que cada um vive ele. Eu por exemplo: nunca namorei, 

então, só conheço o amor dos meus pais e dos meus irmãos. Fica difícil falar do amor 

que a gente ainda não viveu, mas agora sei que existem outras formas de amar e vou 
saber quando eles acontecerem. (33 PM 08 EMF). 

 

 É interessante perceber que tal comentário revela um reconhecimento de um significado 

pessoal do amor em relação aos outros significados que os colegas apresentaram, bem como 

uma aceitação das opiniões diferentes e uma abertura a ressignificações posteriores. Tanto as 

ideias dos colegas quanto as imagens inspiraram novas possibilidades para a compreensão do 

conceito e como ele está presente em nossas vidas. 

 

5.2.1 Terceiro movimento: a narrativa do Banquete e a significância do amor em Platão 

 

Para o terceiro movimento de nossa abordagem, utilizamos a própria narrativa do 

Banquete, ou seja, trouxemos o texto clássico para a sala de aula. Através do compartilhamento 

de tela no Google Meet, a narrativa platônica foi adequada a um formato de “contação” 

intercalada com slides contendo imagens (retiradas da internet) que representassem as diversas 



103 

 

cenas e discursos do texto (APÊNDICE 5). O caráter lúdico revelado pela narração do Banquete 

(ou narrativa lúdica), como uma história contada e ilustrada pelas imagens das cenas da obra, 

buscou provocar maior interesse e atenção dos alunos ao passo que em que eles se apropriavam 

da ideia platônica do amor.58  

Como já vimos anteriormente, o amor é uma questão fundamental da vida humana e, 

sendo tão comum e ao mesmo tempo complexo, se tornou objeto das reflexões filosóficas em 

todos os tempos, pois a Filosofia, desde seus primórdios, assume seu essencial compromisso 

de situar no logos tudo aquilo que parece externo a ele, mas que filosoficamente o compõe. Sob 

essa visão, ainda naquela ótica idealista, o amor presente na condição humana é submetido ao 

crivo da razão filosófica, não como algo externo a ela e que deve ser verificado a partir de seus 

parâmetros, mas pertencente ao real e ao pensamento (NISKIER, 2001, p. 168).  

 A questão do amor esteve presente desde a origem da reflexão mitológica antiga e, 

igualmente, entre os primeiros filósofos gregos. Algumas dessas proposições sobre o amor não 

são muitos distintas das atuais, considerando-se o tempo em que foram pensadas. Elas giram 

em torno de algumas questões: seria o amor algo que conduz ao prazer, e, portanto, um impulso 

fundamental e vital que faz com que o indivíduo viva bem? Seria o amor um impulso cósmico 

que atrai os contrários? Algo que inspira todas as ações, uma espécie de movente universal?  

Ou seria o amor algo trágico, empenhado em proporcionar sofrimento e desilusão aos que amam 

e não são correspondidos? Ora, quando pensamos sobre o amor (para Platão, na aula de 

Filosofia), dada a condição humana, buscamos revelar a atualidade de um mesmo problema e 

suas imprecisões, independentemente do tempo.  

Entre os gregos antigos, o amor era reconhecido como uma entidade, Eros. Para alguns, 

Eros era uma divindade, para outros, um ser intermediário (daemom) entre os deuses e os 

humanos (PLATÃO, 2011, p. 149), ambos ligados a Afrodite, deusa do amor (MOURA, 1986, 

p. 217) e da beleza59, situada entre os deuses da primeira geração, fruto da união divina entre 

Zeus e Dione (Idem, p. 22), que concentra em sua figura alguns dos atributos posteriormente 

associados à genealogia de Eros.  

                                                

58 A partir daqui iniciamos, efetivamente, o conteúdo da segunda aula. Nesse segundo momento, em que a narrativa 

lúdica é utilizada com vistas a um terceiro movimento de ampliação. O texto desse item, assim como nos anteriores 

desse capítulo, alternará entre a descrição da aula e as colocações da pesquisa. 

59 Por solicitação de Géia, Crono mutila a Urano, cortando-lhe os testículos. Do sangue de Urano que caiu sobre 

Géia nasceram, "no decurso dos anos", as Erínias, os Gigantes e as Ninfas dos Freixos, chamadas Melíades, da 

parte que caiu no mar e formou uma espumarada nasceu Afrodite (BRANDÃO, 1986, p. 154).  

 



104 

 

O que nos interessou nesse segundo momento (aula) foi conhecer um pouco sobre a 

significância do amor para Platão. Através de uma de suas mais conhecidas, citadas e belas 

obras, Banquete (385 e 370 a.C.), seja para a Filosofia seja para a literatura como um todo, o 

filósofo apresenta, por meio de diálogos (ou discursos), uma sistemática reflexão sobre a 

natureza e as qualidades do amor. Também conhecido como Simpósio60, trata-se de um diálogo 

filosófico que inicia a discussão sobre o amor no Ocidente, e o faz a partir da percepção “da 

importância capital que esta afecção tem no horizonte da experiência humana” (CARAN, 2018, 

p. 12), utilizando dos vários elementos míticos e imagéticos aplicados por Platão nesse sentido.  

 

5.2.2 A opção pelo gênero narrativo lúdico no processo da significância de Eros 

 

Assim como no Banquete, iniciamos nossa exposição com os alunos de maneira narrada, 

isto é, escolhemos o gênero narrativo para contar a história dos fatos ocorridos naquela 

“conversa de Agatão com Sócrates, Alcibíades e os demais convivas do banquete dado por ele, 

em que proferiram vários discursos sobre o amor.” (PLATÃO, 2011, p. 75). Adotar tal tipo 

textual61 se mostrou adequado aos passos da obra, bem como narrar o Banquete nos permitiu 

criar entre os alunos um ambiente dialógico aberto, lúdico, curioso e indagador, onde os termos 

de difícil compreensão foram adaptados ao vocabulário usual.  

Em outros termos, seguindo a linha da orientação (da teoria) dialógica de Freire, os 

conteúdos dispostos nas linhas do Banquete não foram trabalhados como se os alunos 

dispusessem das mesmas condições acadêmicas que o professor, ou “do que lhe pareça ser o 

melhor para seus educandos” (FREIRE, 1987, p. 47). Todavia, uma vez inserido no contexto 

social da comunidade escolar, o professor tem condições de apreender, interpretar, criar 

estratégias a partir da própria vivência com os discentes e moldar seus discursos para uma 

melhor escuta por parte deles (os alunos). Diante disso, identificamos que uma simples 

descrição das partes que compõem o Banquete (aula expositiva convencional) não causaria 

grande interesse, apropriação e sentido (significância e ressignificações).  

                                                

60 Simpósio. (Συμπόσιον, Sympósion). “Ainda que o termo grego Sympósion signifique beber junto, ao invés de 

ysitia, que estaria relacionado ao ato de comer junto, banquetear, o sentido platônico está mais relacionado a um 

prazer que resulte dos belos discursos e não somente pela comida e da bebida, conforme a ideia tradicional do 

banquete entre os gregos (CARAN, 2018, p. 13). 

61 Os textos narrativos apresentam ações de personagens no tempo e no espaço. A estrutura da narração é dividida 

em apresentação, desenvolvimento, clímax e desfecho. 

 



105 

 

A intenção de comunicar o conteúdo através da narrativa (lúdica) do professor com e 

entre os estudantes encontrou sua eficácia na atraente ênfase acrescida por parte daquele que 

ensina e no desejo proporcionado àqueles que se dispõem a aprender. Nas palavras de Lipman 

(1995, p. 12), “a descrição é sensata; a narrativa é excitante. A descrição é objetiva e reservada; 

a narrativa é atraente e sedutora. A descrição exercita a mente; a narrativa exercita 

simplesmente os sentidos e a imaginação.” A apropriação do amor Platônico através da 

narrativa informal e ilustrada do Banquete se mostrou estrategicamente eficaz, portanto, no que 

se refere ao reconhecimento do elemento lúdico como estimulador e possibilitador do 

pensamento. Em contraponto, percebemos que uma simples descrição da obra poderia causar 

nos alunos uma sensação de incapacidade de problematização e ressignificação, o que também 

não provocaria desejo e interesse por aprender.  

 Antes de iniciar a narrativa, é preciso que o professor se certifique sobre alguns 

conhecimentos prévios necessários à melhor compreensão dos alunos acerca dos elementos do 

texto. Sem essa contextualização, corremos o risco de desviar o interesse dos alunos pela 

narrativa, pois a concepção grega e platônica sobre o amor está intimamente ligada à imagem 

do homem grego antigo e seus diversos aspectos culturais e sociais. Nesse sentido, é oportuno 

citar as palavras de Jayme Paviani, que escreve: 

Eros ou o amor é o tema central em O Banquete. Mas, desde o início, é preciso ter 

presente que o termo amor, no sentido de Eros, não possui o sentido semântico que 

lhe atribuímos hoje. Eros, o amor grego, o amor dos belos rapazes é algo 

essencialmente grego. Em torno dele giram outras dimensões da existência humana, 

como a questão do bem, do desejo e da imortalidade. Por isso, sem esquecer e 

reafirmar as qualidades literárias do texto, O Banquete é um diálogo filosófico 

complexo. O argumento, visto em toda a sua plenitude, como ocorreu em 

determinados momentos da História, pode escandalizar. É necessário ler o texto a 

partir do contexto de sua época e saber observar o que ele diz e nos permite conhecer 

a respeito do ser humano. (PAVIANI, 2001, p. 23). 

 

 A advertência de Paviani tem grande importância no momento em que iniciamos a 

narrativa do Banquete, pois, ainda que nossa pesquisa tenha entre seus objetivos discernir e 

ampliar os significados do amor a partir das abordagens lúdicas, é preciso lembrar que esse 

processo está atrelado a um conhecimento estruturado sobre o lugar que o amor ocupa no 

percurso formativo do homem em Platão. Em suma, deve-se penetrar na significância do 

conceito. Portanto, precipitar a narrativa antes de uma pontual contextualização e certa 

criticidade, com e entre os alunos, sobre o pensamento platônico, o homem grego e seus 

aspectos, poderíamos comprometer todo o processo que pretendemos estabelecer. Entre outras 

coisas, a não compreensão prévia do sentido moral que a teoria platônica atribui ao erotismo 



106 

 

pode limitar a compreensão dos alunos, que carregam consigo as concepções modernas acerca 

das paixões sexuais e da homossexualidade62.  

Desse modo, como já trabalhamos anteriormente esses conteúdos com nossos alunos, 

pudemos seguir com a narrativa do Banquete, o que não nos impediria, caso não fosse tão 

recente, dispor de uma ou mais aulas para tratar dessas questões, uma vez que, dada sua 

natureza, complexidade e diversidade de concepções, jamais se esgotam as possibilidades de 

reflexão e exame crítico. Nesse caso, as discussões sobre o contexto grego em que os fatos 

ocorridos no Banquete devem ser historicamente situados; poderia ser incluído na própria 

narrativa como introdução, uma vez que, o tempo é a condição de qualquer narrativa 

(PELLEGRINI, 2003, p. 17), assim como é para a Filosofia. Tendo isso em vista, passemos ao 

relato da narrativa, como foi realizada com os alunos. 

 

5.2.3 A narrativa lúdica do Banquete com os alunos63 

 

Em linhas gerais, o Banquete é um diálogo de Platão em que ele apresenta reflexões 

acerca da beleza, do poder do amor, quem é ou o que é o amor. Os fatos ocorridos na obra se 

dão em um Simpósio (beber junto), hábito cultural comum no mundo grego no qual as pessoas 

se reuniam para comer, beber e conversar sobre diversos assuntos. Foi justamente em uma 

dessas reuniões que ocorreu esse famoso diálogo de Platão, ocasião em que apresenta seu 

conceito de amor. De maneira indireta, como ocorre em outros diálogos do filósofo, o 

personagem Apolodoro conta o que aconteceu em um banquete a tempos atrás, mais 

especificamente quando ainda era criança (173a-5), por ocasião da comemoração pela vitória 

                                                

62 Não iremos detalhar aqui (no texto) o sentido da “Paiderastia” grega. Os alunos observados nessa pesquisa – 

3ª series do Ensino Médio das modalidades regulares e integradas - estudaram sobre esses aspectos da cultura 

grega em outro momento, anterior, para que pudéssemos explorar melhor o conceito de amor. Em atendimento às 

diretrizes curriculares estaduais, esse conteúdo deve ser tratado em “Ser Humano, identidade e cultura” - 

Conceitos: - Percepção. Dualismo corpo e alma. Amor. Desejo. Eroticidade. Amizade. Caridade. Solidariedade. - 

Aplicabilidades: Papéis sexuais e hierarquias de gêneros. Autoimagem. Práticas sociais e delimitação de diferenças 

etárias. As manifestações da violência: psicológica, física, doméstica e outras. Individualismo e vida gregária. - 

Referenciais teóricos: Platão, Agostinho de Hipona, Spinoza, Kant, Merleau-Ponty, Fromm, Rorty. (ESPIRITO 
SANTO, 2009, p. 69). Contudo, a narrativa encontra-se aberta, caso surja algum comentário nesse sentido por 

parte dos alunos. 

63 Especificamente nesse tópico situaremos os aspectos da narrativa do Banquete utilizando os passos da obra, 

conforme texto de referência (Platão, 2011). Reforçamos que essa narrativa assuma o caráter de uma “contação”, 

ou seja, como uma história contada aos alunos e com a ênfase necessária para tal. Em nosso caso, iremos 

acompanhar essa narrativa com a apresentação de slides (preparados previamente) (APÊNDICE 00), através da 

ferramenta de compartilhamento do Google Meet. Em aulas presenciais, a ferramenta de ensino remoto pode ser 

substituída por projeções de slides. 

 



107 

 

de Agatão em uma competição de retórica (173a-5), reuniu-se com alguns convidados para 

festejarem. Fugindo à regra dos banquetes tradicionais, foi proposto que naquele dia que eles 

se dedicassem muito mais às palavras do que à comida e à embriaguez, bem como que cada um 

fizesse um elogio64 de Eros65. Sendo assim, acordado entre os que estavam presentes, o primeiro 

a discursar foi o personagem Fedro (344 - 396 a.C.) (178a5).  

Para Fedro, o amor é um deus “poderoso e admirável” (178a6), e quem ama também se 

torna divino como Eros, inclinado à prática do bem, afetado por uma pulsão capaz de fazer com 

que aquele que ama se sacrifique pelo objeto amado. Para ilustrar seu posicionamento, ele 

recorre a alguns exemplos. No primeiro, ele cita Alceste66, que, por virtude do amor que tinha 

por seu marido, se ofereceu em sacrifício em seu lugar, mesmo ele ainda tendo seus pais. Por 

ter demostrado tão grande amor, sua virtuosa atitude foi recompensada pelos deuses, que 

permitiram que sua alma retornasse do Hades67 (179c). Outro exemplo é o de Orfeu, que, 

igualmente inspirado pela força do amor, mas não “disposto a morrer por amor” (179d), desce 

vivo ao Hades para resgatar sua amada, mas falha em sua missão e acaba sendo destruído pelas 

Ninfas (179e). Por último, Fedro lembra de Aquiles68 (Ilíada), que não hesitou em confrontar 

sozinho todo o exército de Tróia para vingar a morte de seu amigo Pátroclo, “não apenas morrer 

por ele, como segui-lo na morte” (180a); então, ele é conduzido às “Ilhas das Bem-

aventuranças”, por causa de seu grande amor e o do reconhecimento desse sacrifício por parte 

                                                

64 O elogio aqui deve ser considerado, portanto, como um gênero retórico da Antiguidade. Nesse caso, o elogio é 

condiderado análogo ao ato ou discurso para definir Eros.   

65 Eros - Deus do amor, é uma força fundamental do mundo. É uma atração intensa por algo ou alguém, energia 

própria da libido, desejo vigoroso. Platão o caracteriza como todo desejo intenso por bens e felicidade. É deus 

nascido ao mesmo tempo que a Terra, saído diretamente do Caos ou do ovo primordial engendrado pela Noite. Ele 

assegura a continuação da vida e dá coesão aos elementos. Existem, no entanto, outras versões de seu nascimento, 

algumas apresentadas n'O Banquete. (PAVIANI, 2015, p. 86-87). 

66 Alceste - Mulher do rei de Feres, Admeto. Ela se ofereceu espontaneamente para morrer no lugar do esposo. 

Segundo Eurípides, que escreveu uma peça com o nome Alceste, a união entre Alceste e Admeto era perfeita. Ela 

amava o marido de tal modo que se ofereceu para morrer no lugar dele. Comovido pelo gesto de Alceste, Héracles 

se precipitou aos infernos e ressuscitou mais bela e jovem. (PAVIANI, 2015, p. 85). 

67 Hades - Deus dos mortos. O nome significa o Invisível. Também significa o reino de Deus. Sua localização fica 

nos confins da Terra ou na sua profundeza. Diversos rios separam o mundo dos mortos do mundo dos vivos. 

(PAVIANI, 2015, p. 87). 

68 Aquiles - Herói grego, filho de Peleu, da raça de Zeus e da deusa do mar Tétis, filha do oceano. As lendas sobre 

ele são muitas e complexas. Relatos sobre ele encontram-se na Ilíada de Homero. Platão, em O Banquete, refere-

se ao episódio da morte de Pátroclo, amigo de Aquiles, morto por Heitor. Aquiles, com dor profunda, luta para 

vingar a morte do amigo. (PAVIANI, 2015, p. 85-86). 

 



108 

 

dos deuses. Sendo assim, Fedro conclui que Eros é uma força que nos inspira ao sacrifício, com 

vistas à posse da virtude e da felicidade, características fundamentalmente divinas.  

O próximo a fazer seu discurso é Pausânias (420 a.C.), que inicia sua fala afirmando que 

não existe apenas um, mas dois Eros (180d5): um inclinado à paixão pelo corpo, outro pela 

alma, e, sendo diferentes, apenas um deles é merecedor de elogios (181a). Na antiguidade, 

existem duas representações da deusa Afrodite69, “uma mais velha, nascida sem mãe, filha de 

Urano, razão de ser chamada urânia ou celeste” (mais bela), e outra mais jovem, filha de Zeus 

e Dione, considerada vulgar ou pandêmica (180d) (não tão bela). Sendo assim, do mesmo modo 

ocorre com “Eros e o ato de amar” (181a4). O amor originário da Afrodite vulgar é aquele 

direcionado aos corpos, destina-se somente ao ato, é mais terreno e não comprometido com as 

virtudes superiores (181b), é finito e considerado feio. Já o amor descendente da Afrodite 

celeste seria mais belo, um amor pela alma e não somente pelos corpos, e por isso não termina 

com a morte ou quando o corpo envelhece e deixa de ser belo. Certamente, Pausânias considera 

esse último como um amor nobre e constante, pois é constante seu objeto, a alma (183e), e, 

portanto, preferível ao outro.  

Terminadas as considerações de Pausânias, o próximo convidado a falar é o médico 

Erixímaco (448 a.C.). Ele parece aceitar o posicionamento daquele que o antecedeu (Pausânias) 

no que “se refere a distinção por ele feita entre as duas variedades de Eros” (186a1). No entanto, 

para ele, o amor não é apenas um sentimento ou algo restrito à alma dos homens, mas um 

impulso cósmico que se impõe sobre todas as coisas. Eros seria movente universal que 

harmoniza os contrários, uma força presente na natureza e que atravessa eroticamente tudo o 

que existe, tanto no plano das relações humanas quanto das realidades divinas (186b2). 

Erixímaco finaliza seu elogio sob a recomendação de que se deve manter constante atenção às 

duas modalidades de Eros (celeste e pandêmico) – pois elas estão em tudo (187e) – para que 

ele se manifeste por meio da moderação e das boas ações, “tanto entre os homens como entre 

os deuses”, pois é assim que Eros se revela “mais poderoso e nos presta toda sorte de bens” 

(188d). 

Seguindo a ordem dos que estavam presentes na ocasião, o próximo a discursar foi o 

comediante Aristófanes (446 a.C. - 386 a.C.). Ele começa seu elogio a Eros mencionando o 

famoso mito do andrógino, considerado um dos mais consagrados mitos da antiguidade, cuja 

                                                

69 Afrodite - Deusa do amor. Filha de Urano e das ondas do mar. Quando Urano teve os órgãos sexuais cortados e 

atirados no mar por Crono, foi engendrada nas espumas a deusa nascida das águas, isto é, nascida do esperma do 

deus. Platão, em O Banquete, supõe a existência de duas Afrodites. A mitologia apresenta diferentes versões e 

cultos da deusa conforme as cidades em que é venerada. (PAVIANI, 2015, p.86). 



109 

 

fonte tem origem na própria narrativa do Banquete de Platão, para explicar a natureza de Eros. 

Segundo esse mito, os seres humanos, em sua origem “antigamente”, possuíam outra forma, 

eram completos. Arredondados (189e), tinham quatro braços, quatro pernas, uma cabeça com 

duas faces “perfeitamente iguais”, mas em direções contrárias em um mesmo pescoço. 

Possuíam “quatro orelhas, dois órgãos genitais e tudo mais pelo mesmo modo” (190a). Sendo 

esféricos, forma reconhecida pelos gregos como associada à perfeição70, eles se sentiram tão 

poderosos e extraordinários a ponto de tentarem “escalar os céus para combater os deuses” 

(190b).  

Como punição por tal investida, Zeus ordenou que fossem divididos pelo meio, não 

somente para deixá-los mais fracos, como também para torná-los mais numerosos, e, com isso, 

mais úteis aos anseios dos deuses (190d). Uma vez divididos, separados em duas partes e 

dispersos pelo mundo, esses seres passaram a buscar desesperadamente por sua outra metade 

(191a). Às vezes, alguns deles encontrava sua metade originária, mas não ocorria com todos. 

Existiam ainda aqueles que encontravam, mas não conseguiam se unir novamente. Isso resultou 

em uma drástica redução na espécie, pois, “pelo fato de nenhuma parte querer fazer nada 

separada da outra”, acabavam morrendo de “fome e inanição” (191b). Senso assim, para 

Aristófanes, Eros seria essa carência fundamental e originária de busca pela união das partes e 

a reconstituição da forma esférica inicial. Em outras palavras, o amor seria esse impulso erótico 

pelo retorno da plenitude que antes possuíam e lhes foi tirada. Então, essa natureza originária e 

completa seria o anseio de todos os seres humanos, e Eros o condutor dessa busca. Contudo, 

nem sempre as partes se encontram, e ainda que se encontrem, esse corte punitivo de Zeus 

deixaria marcas que não poderiam ser superadas. Nesse sentido, restaria uma carência, uma 

sensação de incompletude que acompanharia o ser humano por toda a sua existência, e “a 

saudade desse todo e o empenho de restabelecê-lo” é o que Aristófanes denomina amor (193a). 

O próximo a falar é o dono da casa, Agatão (448 a.C. - 400 a.C.). Ele inicia seu discurso 

fazendo uma dura crítica aos que o antecederam (nas falas), pois, segundo ele, não se 

preocuparam em dizer o que verdadeiramente era Eros, isto é, sua natureza. Então, o poeta 

começa a “explicar sobre as qualidades de Eros” (195a). Para ele, Eros é o mais bem-

aventurado dos deuses, o mais belo, o melhor, o mais jovem (195a) e delicado (195c), habita 

nos corações e nas almas dos homens e dos deuses de natureza serena (195e), possui natureza 

                                                

70 Entre os Gregos, o Céu e a Terra eram representados por duas esferas concêntricas por onde as almas passavam. 

Platão definia o Universo como uma esfera e como símbolo de perfeição e de totalidade, acreditando que a esfera 

era a forma do ser andrógino inicial antes da divisão dos sexos. (esfera (simbologia) in Infopédia.: Porto Editora, 

2003-2020. Acesso em 24/06/2020. Disponível em: https://www.infopedia.pt/$esfera-(simbologia) 



110 

 

maleável, é flexível e simétrico (196a). Agatão descreve também as virtudes de Eros: ele não 

ofende aos homens e aos deuses, é brando, não age com violência (196b), não causa 

constrangimento, é considerado justo, temperante quanto ao domínio dos desejos e das paixões 

(196c), é forte e corajoso (196d), um extraordinário poeta, um excelente músico (196e), sua 

sabedoria é causa da geração e do desenvolvimento de todos os seres e de todas as artes 

praticadas por eles (197a) e, sendo assim, é a causa dos maiores bens entre deuses e homens 

(197c). É ele quem inspira aos homens a prática da solidariedade, é promotor da alegria, dos 

desejos e das paixões (197d). 

Por ser um poeta trágico e habituado aos eloquentes discursos com fins competitivos, o 

discurso de Agatão parece destacar mais a forma do que o objeto a ser elogiado. Sendo assim, 

“é possível que, elogiando algo, elogie a si mesmo antes de tudo”. (PAVIANI, 2015, p. 61). No 

entanto, para o poeta, Eros está associado a uma força criadora que une os seres e os faz gerar, 

ou seja, Eros é criador (CARAN, 2018, p. 109). Nessa afirmação, fica implícita a ideia de que 

as inúmeras qualidades de Eros revelam sua astuciosa capacidade de penetrar de maneira sutil 

e imperceptível nas almas. Sua grandeza e força podem ser notadas pela capacidade de afetar 

tanto os homens quanto os deuses, sem qualquer permissão e sem que seja percebido. Isso nos 

ajuda a entender a figura de Eros quando associada ao arqueiro, aquele que lança suas flechas 

e os seres humanos se apaixonam de imediato, sem que esse anseio participe de sua liberdade.   

Concluído esse elogio, devidamente aplaudido pelos que ali estavam, dada sua grande 

eloquência (198a), Sócrates (469 d.C. - 699 a.C.) inicia seu discurso destacando a beleza com 

que seu antecessor discursou (198b). Porém, afirma que seu elogio estará mais atento à 

realidade dos fatos e menos aos recursos oratórios (198e). Na contramão dos que falaram até 

então, Sócrates decide que não fará um discurso unicamente retórico, mas simplesmente 

reproduziria uma conversa que ele teve a tempos atrás, ainda jovem, com uma mulher de 

Mantineia, uma sábia sacerdotisa chamada Diotima, que lhe ensinara tudo sobre o amor (201d).  

Segundo o relato de Sócrates, Diotima inicia a conversa afirmando que Eros não é belo 

nem feio, nem bom nem ruim, mas algo que estaria entre esses dois extremos. Ora, se os deuses, 

por natureza, possuem fundamentalmente a beleza e a bondade, Eros, não possuindo tais 

atributos, não poderia ser um deus. Diferentemente, segundo relata a própria sacerdotisa, ele 

seria um grande daemom, isto é, uma entidade mediadora entre os deuses e os homens (202d). 

Diotima explica ainda que essa condição demoníaca está diretamente ligada à sua genealogia, 



111 

 

explicada por ela através do mito de Poros e Penia71. Então, sendo filho de Poros 

(expediente/astúcia) e de Penia (pobreza/carência), Eros é astuto como seu pai, mas pobre, 

carente, miserável e indigente como sua mãe. Por isso, está sempre em busca de algo que 

preencha o que sempre lhe falta. Senso assim constituído, Eros inspira nos seres humanos um 

desejo de imortalidade (207a) que ocorre de duas maneiras. A primeira delas se manifesta pelo 

amor que se gera no corpo, quando homens e mulheres se unem e geram filhos. O ato da 

procriação seria o meio pelo qual os seres humanos se imortalizam, pois o novo ser que surge 

carrega consigo as características daqueles que o conceberam. São seres idênticos não somente 

no corpo, mas também na alma; enquanto alguns envelhecem, deixam outros mais novos em 

seu lugar. Desse modo, participam da imortalidade, mesmo sendo mortais (208b).  

Uma outra via pela qual Eros inspira esse anseio de imortalidade nos seres humanos, 

“cuja força fecundante reside na alma”, se manifesta no desejo pelo conhecimento (sabedoria) 

(209a). Esse desejo pelo conhecimento faz com que os seres humanos busquem o saber até o 

alcance do plano das Ideias. Sendo assim, para Platão, a Filosofia é marcada por esse impulso 

erótico, pois o amor (Eros) consiste no desejo que os seres humanos possuem pelo 

conhecimento. É através desse anseio (pela sabedoria) que o homem conhece as virtudes que 

lhe permitem viver melhor em sociedade. Assim como as mulheres engravidam pelo corpo e 

dão à luz a outros seres mortais, o mesmo ocorre com a alma, que engravida das virtudes e dá 

à luz às Ideias. Isso cumpre com o anseio da dialética platônica, que seria esse parto das Ideias: 

ao parir tais virtudes, os humanos, além de se tornarem virtuosos, também se imortalizam, assim 

como as virtudes imortais, o Bom e o Belo, que, para Platão, são termos correlatos.  

Eros é amor da sabedoria, ou seja, é a própria Filosofia, o impulso que nos move ao 

conhecimento das Ideias, assim como ao conhecimento da Beleza, e ambos dependem dessa 

força erótica. Segundo Diotima, isso ocorre mediante um caminho gradativo e regular das 

coisas belas (210e), como se fossem “degraus”. Assim ela explica: o amor se inicia na procura 

por belos corpos, mas amará apenas um corpo (210a) e, posteriormente, compreenderá que a 

beleza daquele corpo é a mesma de todos os corpos belos, e isso o fará perceber que “a beleza 

da alma é muito mais preciosa do que a do corpo” (210b); por isso, passa a amar a beleza que 

nela existe, suas qualidades, suas virtudes, suas leis e seus costumes (210c). Então, finalmente, 

                                                

71 No passo 203(b-c-d-e) segue o relato do mito, também descrito anteriormente nessa pesquisa; causa pela qual 

não transcrevemos. Contudo, deve fazer parte da narrativa do Banquete entre os alunos, é parte fundamental para 

a compreensão da significância do amor em Platão. 



112 

 

percorridas as etapas (degraus) desse processo de conhecimento da beleza, será possível ao 

indivíduo conhecer e contemplar o próprio Belo (210e).  

O amor (Eros) seria o elemento mobilizador que impulsiona o ser humano nesse 

percurso dinâmico, o que, para Platão, é também uma força dialética, desde a beleza dos corpos 

até a contemplação do Belo em si. Esse amor pela beleza, resultante dessa trajetória ascendente, 

equivale à própria Filosofia, que é, do mesmo modo, a busca desejosa pela beleza e pelo bem 

em um plano inteligível, e que seria também, em última instância, o próprio Eros. Logo, o 

verdadeiro amor, para Platão, se constitui nesse movente da ação humana, que parte do sensível 

e da multiplicidade das belas coisas do mundo, os corpos, e termina ao contemplar o que é Belo 

(211c). Isso constitui, segundo Diotima, o valor da vida humana (211d).  

É preciso considerar ainda que, ao contrário do que alguns pensam, Platão não despreza 

o corpo em seu itinerário erótico. Ao contrário, esse caminho se inicia nos belos corpos, e são 

belos justamente porque participam daquela outra beleza (inteligível), a refletem (211b). Sua 

beleza não se dá pelos belos atributos físicos, concretos e variáveis, “como fora o caso de um 

belo rosto ou de belas mãos ou de qualquer outra parte do corpo” (211a). 

Em síntese, percebemos que, até aqui, Platão adverte sobre a não permanência em 

apenas uma beleza, mas, levados pelo desejo (Eros), buscamos continuamente a verdadeira 

beleza e o verdadeiro conhecimento. Ora, o desejo pelo conhecimento é algo inerente ao ser 

humano (205a), bem como o desejo pela imortalidade (207a) e ao que é divino. Com efeito, 

essa força não é indiferente ao que vem a ser a própria Filosofia; portanto, Eros é amor (desejo) 

pelo conhecimento e pela beleza. Enfim, ao final das colocações de Sócrates, temos a sensação 

de que a intenção inicial do Banquete teria sido alcançada, isto é, que já teríamos em mente o 

que seria o amor para Platão. Contudo, surge outro personagem, Alcibíades, que aparentemente 

deslocado do contexto da narrativa, também discursa e agrega outros sentidos ao diálogo. 

A cena final do Banquete é protagonizada por Alcibíades (450 a.C. - 404 a.C.). Segundo 

Paviani (2015, p. 71), o último personagem a discursar tinha cerca de 34 anos de idade, era 

bastante popular, abastado, bem-humorado e convencido de sua beleza física. Todos os 

convivas ainda estavam empolgados com o discurso de Sócrates (212c) quando, de súbito, 

Alcibíades entra na casa onde todos estavam, bêbado, gritando, acompanhado por outros 

igualmente embriagados e barulhentos. Ele foi imediatamente conduzido ao cômodo onde 

estavam reunidos (212b) e sentou-se ao lado de Agatão (213a). Ao perceber que Sócrates estava 

entre eles, Alcibíades, espantado, começa a ofendê-lo com acusações (213c) e Sócrates, com 

receio de ser agredido pelo jovem bêbado, pede aos demais que o protejam. Segundo Sócrates, 

Alcibíades age dessa forma devido ao amor doentio e não correspondido que sente por ele, era 



113 

 

muito ciumento, invejoso, descontrolado, genioso e, por isso, Sócrates se sentia ameaçado com 

sua presença (213d). Na tentativa de amenizar o mal-estar, o médico Erixímaco recomenda, 

então, que Alcibíades também faça seu discurso. Mas, como todos já haviam falado sobre Eros, 

lhe foi proposto elogiar o próprio Sócrates (214d). Aceitando a sugestão, o belo rapaz deixa 

claro para todos que sua fala não deve ser ridicularizada, pois diria somente verdades (215a).  

O elogio de Alcibíades expressa seu sentimento de temor, uma declaração de amor que 

se alterna entre o temor, a admiração e o pudor em relação a Sócrates: ele revela sua frustração 

por amar e não ser correspondido, e que Sócrates é feio por fora, mas belo por dentro. Sócrates 

então o adverte para que modere suas paixões e busque sempre a verdadeira beleza (218e), 

aquela que está contida na alma, que só pode ser vista com os olhos do espírito, e não com os 

do corpo (219a). Então, finalmente o diálogo termina e todos dormem, menos Sócrates, que se 

levanta e se retira (223d), representando a figura do filósofo, aquele que se mantem sempre 

desperto e vigilante para além das necessidades humanas ao buscar o conhecimento. Ou, ainda, 

fazendo alusão à sua morte, como aquele que supera as mazelas do corpo físico. 

O discurso final aponta para o aspecto sensível de Eros na figura de Sócrates, isto é, 

revela que o amor não é algo que pertence somente ao plano abstrato, das ideias (real), e nele 

se encerra, mas está presente e nas complexas relações humanas (sensíveis). Igualmente, reforça 

a advertência socrática, que situa as belas coisas do mundo como apenas um primeiro passo 

necessário à contemplação daquilo que é belo em si. É justamente o desejo de fazer esse 

prazeroso caminho, que parte das belas coisas do mundo em direção à beleza maior, esse prazer 

maior pelo conhecimento, que Platão nos revela, em todas essas figuras, faces e discursos, o 

que seria o amor. 

 

5.2.4 A ampliação do conceito de amor entre os alunos a partir da narrativa do Banquete 

 

Ainda que a narrativa lúdica do Banquete seja condição para o terceiro movimento, e, 

portanto, o compõe fundamentalmente, é aqui, especificamente, que ele ocorre. Após concluir 

a narrativa com os alunos, foi proposto que discutíssemos sobre os pontos fortes de cada um 

dos discursos e como eles se relacionavam com tudo aquilo que pensáramos sobre amor. 

Este terceiro passo do processo de apropriação do conceito de amor em Platão foi 

decisivo para que tivéssemos resultados promissores quanto à ressignificação da ideia de amor 

entre os alunos. No entanto, essa possibilidade esteve diretamente ligada ao papel 

desempenhado pelo professor de Filosofia. Nesse momento, nosso empenho esteve voltado em 

ajudar os alunos na compreensão dos sentidos implícitos em cada elogio de Eros e como eles 



114 

 

contribuíram para o desfecho, isto é, para a definição platônica de Eros. Nesse sentido, o 

professor é aquele que estabelece a ponte entre a simples narrativa e a intencionalidade dialética 

do filósofo, ou ainda, é quem orienta quanto à percepção dos traços filosóficos em cada 

discurso, esclarece conceitos, contextualiza os eventos, aprofunda alguns elementos omitidos 

durante a narrativa e provoca questões relevantes ao processo de ampliação dos significados 

em suas próprias existências (significância). 

Durante esses esclarecimentos sobre a narrativa, os alunos foram indagados sobre suas 

opiniões acerca das noções de Eros apresentadas pelos personagens do Banquete. Para melhor 

evidenciar essas constatações (dos alunos) e as possíveis ampliações dos seus próprios 

significados do amor em relação às ideias dos interlocutores da obra, as respostas foram 

organizadas no quadro a seguir, contendo alguns comentários (dos alunos) e os discursos 

correspondentes. Na prática, cada discurso foi retomado juntamente com seus elementos 

predominantes e os alunos fizeram suas observações. 

 

Discursos do Banquete Algumas ressignificações entre os alunos 

O discurso de Fedro: 

 

O amor (Eros) é um deus poderoso e 

admirável; quem ama, se torna divino 

como ele; é uma força que nos inspira 

ao sacrifício; busca a virtude e a 

felicidade; Alceste, Orfeu e Aquiles. 

“...trazendo o que o Fedro disse pra minha realidade, eu acho que 
Deus é amor. Ele é o amor maior, e é por causa desse amor que a 

gente pode amar também. Ele morreu por causa das pessoas que ele 

amava. O sacrifício dele é a maior prova de amor...” (31 RV 23 MTS). 

“Concordo, a gente só sabe o que é amor porque Ele amou e ensinou 

pra gente, senão era só o ódio mundo.” (31 RM 26 MMA). 

O discurso de Pausânias: 

 

Existem dois Eros: um inclinado mais 

ao corpo, inspirado pela Afrodite 

vulgar; e outro pela alma, inspirado 

Afrodite celeste, preferível. 

“...tem gente que fica apegado nas coisas materiais, outras só quer 

saber de se aproveitar dos outros, mas ele acaba e a pessoa fica vazia 

e triste, e esse amor é ruim. Quem ama de verdade quer viver junto 

pra sempre.” (31 RV 29 VAR).  

“... tem gente que acha que não pode amar quem tem deficiência, é 

gordo, acha que preto é feio. Talvez se olhasse direitinho, além da 

aparência, poderia ter esse amor “celeste”, o que é bom”. (31 RV 09 
FVA). 

O discurso de Erixímaco: 

 

Eros (celeste e pandêmico) seria um 

movente universal que harmoniza os 

contrários; ele está em tudo; é mais 

poderoso nas boas ações. 

“...eu acho que ele quis dizer que nada no mundo existe sem amor. Tá 

tudo aí de graça pra gente usar e viver, isso é amor, não cobra nada. 

O sol brilha sem pedir nada em troca...”. (31 RM 05 DAS).  

“... porque ninguém é igual no mundo. Se não fosse um amor que a 

gente nem sabe de onde vem, a gente faria guerra com quem pensasse 

diferente.” (33 PM 28 RMA). 

“... o amor já existe sem a gente saber, acho que é isso, uma força 

invisível mesmo.” (33 PM 02 ALM). 

O discurso de Aristófanes: 

 

O mito do andrógino; Eros seria uma 

espécie de carência fundamental e 
originária; um condutor da busca 

pelo todo; impulso erótico pela 

plenitude; sensação de incompletude. 

“... acho que o cara aí tá certo quando ele fala que a gente fica a vida 

toda caçando alguém que faz a gente feliz e completo. Mas não acho 

que não é alguém que já fazia parte de nós. É a outra pessoa diferente 

que completa nós, que tem o que a gente não tem e faz falta. Todo 
mundo quer amar alguém e quer que alguém ama você. Às vezes acha 

que achou certo, as vezes nem acha e vive triste e incompleto, mas o 

amor não deixa a gente desistir de procurar.” (33 PM 10 JPN). 

O discurso de Agatão: 

 

“... ele tá querendo dizer que o amor é lindo ué.” (32 LM 12 MPA). 

“... os rap e as poesia que faz mais sucesso são sobre o amor. Esse aí 

só fala a parte gostosinha do amor”. (32 LM 15 JAA). 



115 

 

Qualidades de Eros; mais bem-

aventurado dos deuses, o mais belo, 

o melhor, o mais jovem; é delicado, 

sereno, maleável, inofensivo, justo, 

músico, forte, corajoso, solidário, 

alegre, temperante; habita os corações 

e as almas dos homens e deuses; é 

criador, sutil, arqueiro. 

“... o amor é maior que todos os sentimentos juntos.” (32 LM 21 LCA). 

“... o amor faz a gente ser melhor, mais carinhoso, mais feliz, a gente 

se sente mais leve, fica mó bobão.” (33 PM 37 PHS). 

“...quando a gente ama a gente ajuda as pessoas. Até aquelas que a 

gente nem conhece ou que faz coisas erradas. Quem ama não faz 

violência com ninguém, não bate, mata, estupra...”. (33 PM 02 BAN). 

O discurso de Sócrates 

 

Diotima; Eros não é belo nem feio, 

nem bom nem ruim, é mediador; não 

é um deus; daemom; Poros e Penia; 

inspira o desejo de imortalidade e 

pela sabedoria; impulso erótico; o 

Bom e o Belo; “degraus”. 

“...essa amiga do Sócrates disse que o Eros não é deus, é um ser que 

ajuda a gente a desejar as coisas que não tem ainda, tipo, os 

conhecimentos e o que é bom de verdade. A gente já deseja tudo isso, 
mas ele ajuda a gente conquistar aos poucos. Tem um monte de coisa 

no mundo que a gente quer ter, mas o amor mostra aquelas que são 

pra sempre, às vezes nas coisas pequenas e simples.” (33 PM 36 

WRA). 

“...entendi que quando a gente morre, só o que fica é as coisas que a 

gente fez com amor. A gente fica tipo imortal no coração das pessoas. 

O amor faz a gente querer fazer essas coisas, e é isso que faz a vida 

ser feliz. Quem faz coisas ruins não tem amor e não é feliz”. (32 LM 

22 KSR). 

O discurso de Alcibíades 

 
Bêbado, enciumado, genioso, 

frustrado; elogio a Sócrates; aspecto 

sensível. 

“Pra mim esse é o que estava mais certo, de todos. O amor é tudo isso 

que eles falaram antes, mas não é só isso não. Só quem vive na real 

sabe como é. Não é só coisa boa não! Às vezes a gente ama, mas não 

é correspondido, tem traição, quem a gente ama morre de COVID... 
Tem gente que deixa de comer pra alimentar um filho. Na vida isso 

que é amor também e ninguém deles falou. Não é só flores não, tipo 

romântico, casamento, sexo e tal. O bêbado é o mais sensato.” (31 

RM 27 WSR). 

  

Esgotadas as observações dos alunos, finalizamos a aula propondo que eles fizessem 

uma atividade avaliativa para a verificação das aprendizagens, relativa a tudo o que foi visto, 

aprendido e discutido nas aulas. 

 

5.3 Avaliação das aprendizagens 

 

Conforme nos orienta o item 5.4 da BNCC72 (2017, p. 561), a etapa do Ensino Médio é 

mais propícia ao desenvolvimento de atividades escolares que exijam maior profundidade 

conceitual e criticidade argumentativa entre os alunos, a partir das diversas temáticas discutidas 

nas disciplinas que compõem essa área de conhecimento. 

A exploração dessas questões sob uma perspectiva mais complexa torna-se possível 

no Ensino Médio dada a maior capacidade cognitiva dos jovens, que lhes permite 

ampliar seu repertório conceitual e sua capacidade de articular informações e 

conhecimentos. O desenvolvimento das capacidades de observação, memória e 
abstração permite percepções mais acuradas da realidade e raciocínios mais 

                                                

72 Este item da BNCC refere-se aos conhecimentos a serem desenvolvidos pela área de Ciências Humanas e Sociais 

Aplicadas (integrada por Filosofia, Geografia, História e Sociologia) na etapa no ensino médio. Ainda que as 

orientações oriundas da BNCC ainda estejam em fase de adequação nas escolas públicas estaduais do Espírito 

Santo, as competências e habilidades nela contidas estão implicitamente presentes em todo o processo de 

aprendizagem estabelecido para essa pesquisa.   



116 

 

complexos – com base em um número maior de variáveis –, além de um domínio 

maior sobre diferentes linguagens, o que favorece os processos de simbolização e de 

abstração. 

 

De fato, até aqui, nossa abordagem buscou contemplar tais exigências, seja pelo desafio 

da inserção do texto clássico platônico nas aulas de Filosofia seja pela discussão e atualização 

dos conceitos da obra ao universo existencial dos alunos, através da mediação lúdica. Contudo, 

é preciso avaliar qualitativamente o que foi aprendido e apreendido por eles. Assim, o formato 

dessa atividade avaliativa (proposta de redação) aplicada aos alunos para verificação das 

aprendizagens buscou atender tanto aos requisitos institucionais da unidade de ensino para o 

trimestre em curso73 quanto às competências relativas  

ao domínio de conceitos e metodologias próprios dessa área. As operações de 

identificação, seleção, organização, comparação, análise, interpretação e 
compreensão de um dado objeto de conhecimento são procedimentos responsáveis 

pela construção e desconstrução dos significados do que foi selecionado, organizado 

e conceituado por um determinado sujeito ou grupo social, inserido em um tempo, um 

lugar e uma circunstância específicos. (BNCC, 2017, p. 561-562).  

 

 Afinal, o incentivo à leitura, interpretação e produção textual é exigência mandatória 

em todas as áreas de conhecimento que compõem o currículo base. Diante disso, propomos 

(como atividade avaliativa – 10 pontos) aos alunos que produzissem um texto argumentativo 

dissertativo a partir de imagens e textos motivadores relacionados aos movimentos percorridos, 

passando pelas ideias pessoais sobre o que seria o amor, pelas imagens que eles identificaram 

como relativas ao conceito, até atingir a concepção platônica de Eros no Banquete e suas 

ampliações (APÊNDICE 6). Desse modo, as argumentações dos textos deveriam contemplar 

os passos percorridos nas aulas anteriores e sinalizarem, de algum modo, a significância do 

amor, resultante desse processo. 

 Então, a partir da leitura dos textos motivadores e com base nos conhecimentos 

construídos ao longo das aulas sobre a ideia platônica de amor, os alunos redigiram um texto 

dissertativo-argumentativo na modalidade da escrita formal da língua portuguesa (entre 20 e 30 

linhas) sobre o tema: O verdadeiro lugar do amor na existência real dos seres humanos. 

 Utilizando alguns conceitos estruturantes destacados no texto, eles deveriam apresentar 

uma proposta de intervenção que respeitasse os direitos humanos, selecionar, organizar e 

relacionar de forma coerente e coesa os argumentos, fatos e exemplos para defesa dos seus 

pontos de vista. Apesar das exigências do tipo textual proposto, foram orientados a demostrar 

de que forma a ideia platônica de amor (Eros) foi capaz de ampliar a ideia inicial (sentimento) 

                                                

73 Mínimo de 3 (três) atividades para compor o total de 30 (trinta) pontos para o segundo trimestre do ano letivo.  



117 

 

que eles tinham e como isso afetou significativamente suas próprias vidas. A avaliação foi 

postada no Classroom e, além dos textos motivadores, foram anexados os slides utilizados na 

narrativa e a gravação da aula (APÊNDICE 7).  

 Dado o prazo para a entrega dos exercícios avaliativos na plataforma de ensino remoto, 

as correções foram feitas considerando a percepção dos alunos em relação aos movimentos 

percorridos e a significância do amor resultante desse gradativo processo, observando se as 

concepções iniciais sobre o amor foram ressignificadas e ampliadas a partir da construção 

dialética estabelecida nas aulas, mediadas pelas abordagens lúdicas.  

 Como evidência da apropriação dos conteúdos e da gradação didática lúdica 

estabelecida entre os estudantes com vistas à significância do amor, foram selecionados alguns 

trechos das redações que demonstram, entre outros elementos, a ideia (inicial) do amor como 

sentimento, sua autêntica multiplicidade e suas representações, a articulação do tema com a 

obra platônica e a significância do conceito no âmbito da realidade vivida.  

 Assim como nos movimentos anteriores, diante da inviabilidade de transcrição das 

afecções de todos os alunos, reafirma-se (também nesse movimento) o critério de seleção dos 

relatos dos alunos com base nas expressividades relativas à intencionalidade da metodologia 

aplicada ao processo de ensino e aprendizagem do amor. Contudo, de maneira complementar 

ao critério já estabelecido aqui, iremos utilizar as novas definições (já ampliadas) dos mesmos 

alunos que foram citados nos movimentos anteriores.  

 Essa superação do critério surgida no curso da prática busca situar as contribuições dos 

alunos como elemento empírico, exemplificador e evidente da capacitação crescente da 

significância do amor em Platão sob a mediação da ludicidade. Com isso, trouxemos aquelas 

que, de modo comparativo, demostraram de maneira mais clara, elevada, ampla e profunda a 

ressignificação do amor em suas existências concretas e que, dessa forma, aludam a uma 

possível medição qualitativa do percurso significante.74 

 A maioria dos alunos introduziu suas redações com frases e parágrafos que demonstram 

preocupação em destacar tanto a existência real dos diversos tipos de amor quanto as inúmeras 

formas em que ele se manifesta. É possível identificar que as ideias introdutórias possuem não 

                                                

74 A intenção de estabelecer a comparação entre os relados (dos alunos) obtidos nos movimentos, pensada durante 

o processo prático da abordagem, mostrou-se como elemento contundente. Não somente pelo potencial revelador 

da clareza do movimento cognitivo, mas, do mesmo modo, como a ressignificação do conceito de amor 

efetivamente acorreu em suas vidas.  

 



118 

 

somente um posicionamento abstrato em relação ao amor, mas o associam às diversas 

realidades e situações do cotidiano.75  

O amor pode se manifestar de formas diferentes como: o amor de pais com os filhos, 

amigos, namorados, objetos entre outros, com intuito de proteção. Há várias formas 

de demonstrar amor seja por cartas, palavras ou gestos [...]. (33 PM 17 FSP). 

 
Embora pode se considerar um máximo o amor não se define, ele se vive, há várias 

definições para o amor como a dedicação absoluta de um ser a outro, o afeto ligado 

a família, a ligação de uma pessoa por outra e aqueles em que também se inclui a 

atração física, tornando-o aplicável. (33 PM 06 GOE). 

 

Nos dias atuais, o amor pode ser visto de várias formas e jeitos, através de um ato de 

carinho ou até mesmo por simples falas do cotidiano. Com isso, esse sentimento pode 

apresentar diferentes conceitos. Pois, para cada indivíduo, o amor terá um 

significado diferente. (32 LM 14 LGV). 

 

Nos trechos citados, é possível identificar grande número de menções que recordam as 

representações contidas nas imagens utilizadas no segundo movimento da abordagem, no qual 

eles escolheram as figuras que melhor retratavam suas ideias sobre o amor. Isso reforça a ideia 

de que o uso das mediações lúdicas foram capazes de provocar ressignificações, possivelmente 

resultantes da associação entre o conceito (amor) e as situações reais do cotidiano em que ele 

pode ocorrer. Do mesmo modo, esses argumentos iniciais, referentes ao reconhecimento do 

amor nas diversas categorias do comportamento humano, revelam certa atenção dos alunos no 

que se refere ao atendimento do que foi proposto pela atividade e ao cuidado em relação à fuga 

do tema.  

Um segundo ponto a ser observado na avaliação qualitativa da aprendizagem dos alunos 

diz respeito à apropriação do tema proposto e sua articulação com a significância do amor em 

Platão, uma vez que, tendo contato com a narrativa da obra, os alunos utilizaram, direta ou 

indiretamente, algumas passagens do Banquete. Em ambas, é possível perceber que existe uma 

intenção de coerência textual, buscando fundamentar e argumentar sobre suas ideias a partir 

dos diversos pontos de vista contidos nos discursos da narrativa platônica.  

Nos fragmentos abaixo, os alunos e alunas buscaram sustentar suas ideias de amor e, 

tomando como referência o discurso de Sócrates (Diotima), estabeleceram certa contrapartida 

aos amores efêmeros.  Isso não somente indica que eles possuem seus próprios significados de 

                                                

75 Inicialmente (primeiro movimento), o aluno 33 PM 17 FSP havia definido o amor como “...um conjunto de 

sentimentos”; para o aluno 33 PM 06 GOE “...é um sentimento incomparável com qualquer outro sentimento”; 

para a aluna 32 LM 14 LGV “...o amor é aquele sentimento puro”. 

 



119 

 

amor, mas, em posse dos argumentos do Banquete, foram capazes de articular seus textos e 

sustentarem suas teses de forma coesa.76  

Ainda hoje, muitas discussões giram em torno do amor. Platão, em seu livro O 

Banquete, traz diversos conceitos ainda vistos na atualidade. Entre eles se encontra 

a noção de Eros. É notável no texto a forma como o amor se traduz em carência, 

sempre buscando a plenitude, buscando se completar. Em uma realidade de amores 
líquidos, em que relacionamentos se desfazes no menor sinal de dificuldade, a ideia 

de Platão faz ainda mais sentido. A busca de amores passageiros para suprir anseios 

da alma que não podem ser satisfeitos com desejos momentâneos, apenas com uma 

verdadeira ligação entre mentes e almas, segue desenfreada, deixando um vazio na 

existência de cada indivíduo. (33 PM 08 EV). 

 

Amor tem suas várias linguagens de sentir, e uma delas para Platão, na obra O 

Banquete, se conclui ser o desejo. Amor é o desejo do que ainda não se tem, não 

possui. Este ideal então se permite entender que os seres humanos são seres humanos 

pois desejam, seja uma viagem, dinheiro, matéria, ou até mesmo o desejo de amar. 

(31 RV 21 MCN). 
 

Como já dizia Fedro: “Assim, pois eu afirmo que o Amor é dos deuses o mais antigo, 

o mais honrado e o mais poderoso para a aquisição da virtude e da felicidade entre 

os homens, tanto em sua vida como após sua morte”. Isso de certa forma deixa claro 

que é preciso amor para se conviver em grupo, o amor é a base da convivência entre 

os seres, não necessariamente o amor entre homem e mulher, mas o amor entre seres 

humanos. (31 VR 33 NES). 

 

O amor platônico não corresponde a uma idealização de uma pessoa, mas busca uma 

sabedoria, um tipo de beleza espiritual. Os seres humanos procuram encontrar esse 

amor esse amor, que seria uma amor essencialmente puro, que não se fundamente em 

um interesse, mas sim na virtude. (33 PM 30 PHA) 
 

É interessante perceber que as interpretações dos estudantes buscaram adequar o 

pensamento platônico sobre Eros ao que eles pensam sobre o amor. Ainda que isso possa 

interferir na coesão normativa do texto, se ocorresse o contrário, isto é, a aceitação do 

argumento platônico sobre o amor como verdade absoluta e inquestionável, não poderia haver 

significância e possibilidade de experienciação significada do amor em suas existências.  

É notável a maneira como eles construíram suas próprias concepções considerando as 

imagens utilizadas (segundo movimento), o que claramente revela a eficácia da mediação 

lúdica. Igualmente, a narrativa lúdica do Banquete desempenhou papel fundamental e 

facilitador para que os estudantes pudessem compreender o texto clássico. Ora, o 

desenvolvimento do senso crítico dos alunos acerca da realidade passa, necessariamente, pela 

possibilidade do reconhecimento de si, das realidades que o cercam e dos conhecimentos 

construídos anteriormente. 

                                                

76 A ampliação do conceito de amor, é claramente evidenciada pelas alusões dos alunos ao texto do Banquete. 

Demostram por si só a significância e o atendimento a medição qualitativa do processo, não sendo necessária a 

comparação com os relatos dos passos anteriores.  



120 

 

Finalmente, as conclusões das redações do alunos mostraram-se propícias ao consolidar 

nossa intenção primaria, da significância do amor em Platão, resultante do gradativo processo 

mediado pelas práticas lúdicas. Não foram apenas ideias formadas sobre o amor ou um 

reconhecimento da noção de Eros em Platão, mas uma ampliação dos conhecimentos que 

pudessem ser assimilados e aplicados na própria vida. Ou, ainda, (não se trata) do 

estabelecimento de uma ideia formada e permanente que foi “ensinada” nas aulas de Filosofia, 

mas, diferentemente disso, algo que inspirasse em cada intelecto a possibilidade de abertura 

para futuras ressignificações que possam surgir no curso de suas existências. Separamos alguns 

trechos em que essas constatações são mais evidentes. 

Quando o amor se torna algo presente na vida dos seres humanos o relacionamento 

com as pessoas muda, se tornando consideravelmente melhor, por isso a melhor 

forma de viver bem em sociedade e manter uma vida com bons relacionamentos 

interpessoais, seria trabalhando mais a questão do amor em geral, expandido as 

formas de amor conhecidas pelo ser em geral. (32 ML 09 FSC).77 
  

No trecho acima, a aluna situa o amor em uma dimensão (um nível) social, seja pelas 

relações “interpessoais” que ele é capaz de fomentar seja pela vida no trabalho e na sociedade 

como um todo, desde que sustentadas pela máxima do “viver bem”, capaz de suscitar outras 

formas de amor.  

Nessa mesma linha, considerando o amor na esfera dos relacionamentos interpessoais 

em outro recorte, uma das alunas enfatizou a necessidade da percepção e conhecimento de si e 

da busca pelos conhecimentos relativos ao amor, postulando que é preciso conhecer mais sobre 

o amor e as diversas formas em que ele ocorre, buscar autoconhecimento, “compreender o que 

sente”. Assim ela escreve: 

Logo, para compreender mais sobre tal peculiar sentido do amor e diversos outros, é 

de extrema importância que o indivíduo busque a se interessar mais sobre suas 

percepções de sentir a vida a partir de estudos de temática de autoconhecimento ou 
uma atenção maior para a vida, quando for parar para ver sua necessidade. A fim de 

ter relações interpessoais mais palpáveis e saudáveis. Simplesmente por compreender 

o que sente. (31 VR 12 JSO).78 

  

Entre tantos outros níveis de amor contemplados nos diversos textos do alunos, que 

superam tanto aquela noção inicial quanto a ideia platônica de Eros – evidência clara da 

significância do amor entre os alunos e eficácia das inferências lúdicas –, alguns alunos foram 

                                                

77 No primeiro movimento a aluna 32 ML 09 FSC considerava o amor como “um sentimento inexplicável de 

sensações boas”, “não tem nome, só sente e pronto”.  

78 No primeiro movimento, para a aluna 31 VR 12 JSO “a definição do amor é difícil de explicar, só quem sente 

sabe como é.” 



121 

 

além ao se apropriarem, igualmente, de todo o gradativo processo que nos orientou, desde as 

ideias iniciais até a ressignificação do amor (dialética).  

Entre outras (redações) que possuem essa mesma característica relativa à percepção do 

processo de significância estabelecido nas aulas e superação crítica do texto platônico, 

transcrevemos (na íntegra) a que nos pareceu mais expressiva nesse sentido. 

   O verdadeiro lugar do amor na existência real do seres humanos 

 

Platão, em sua obra “O Banquete”, nos ajuda a ampliar ainda mais o conceito 

de amor. A história narra diversos discursos sobre diferentes ideias e opiniões sobre o 

amor, que cada um tinha naquela época. O pensamento platônico reconhece o amor 

como desejo pelo bem, pelo belo e pela sabedoria. Eros se identifica com o que é bom 

e ama o que é belo. Portanto, o amor está relacionado com coisas boas e belas. 

Em nosso cotidiano e na vida em sociedade, isso não pode ser pensado de 

maneira diferente, pois, todos amamos o que é belo e bom, e os desejamos. Em Eros, 

o amor é uma força, um caminho que nos eleva para o bem. E isso faz total sentido, 

pois quando amamos alguém ou algo nos esforçamos para sermos pessoas melhores. 
Platão tratou apenas de alguns tipos de amor, mas sabemos que na realidade 

existem muitas outros que ele não falou no Banquete; amor de família, entre amigos, 

amor-próprio, o amor de Deus, e o amor entre namorados apaixonados que podem 

envelhecer juntos. 

Portanto, entende-se que, nossas ideias iniciais e românticas sobre o amor e 

seus significados, podem ser ampliadas e até mesmo modificadas a partir da 

compreensão do que seja Eros, mas temos que pensar além e não ficar só nesses. A 

ideia de que existe um amor pandêmico, celestial, erótico, entre outros, nos faz pensar 

também, que existem vários graus de amor em uma mesma pessoa, dependendo da 

situação. Então, podemos simplesmente definir o amor como algo que está presente 

em nosso dia a dia. Pois ele está em tudo que desejamos, em tudo o que nos faz bem, 

em tudo o que é belo, e consequentemente, em tudo o que nos faz felizes e faz os 
outros felizes também.79 (32 LM 18 ALC). 

 

No primeiro movimento, a aluna definira o amor como “[...] um sentimento assim como 

a felicidade, apesar de ser algo muito mais amplo”. Qualitativamente, a trajetória significante, 

mediada pela ludicidade, proporcionou, justamente, amplificar aquela definição inicial sobre o 

amor a partir dos movimentos propostos. Nisso, se inicialmente sua ideia de amor apresentava 

certa indefinição, era abstrata e genérica, na sequência ela foi capaz de sinalizar diversos níveis 

de amor, sua íntima relação com a existência real dos seres humanos, bem como associá-la ao 

bem e à beleza, prerrogativas originalmente associadas ao Eros platônico. 

 

 

 

                                                

79 A transcrição da redação foi feita a partir do registro fotográfico do caderno de Filosofia da aluna 32 LM 18 

ALC, conforme APÊNDICE  8. Para esta atividade avaliativa, os alunos tinham a opção de escreverem suas 

redações no caderno e postarem as fotos no Classroom.  



122 

 

CONCLUSÕES E ABERTURAS 

 

Neste capítulo final, e tendo exposto nossa jornada de pesquisa, retomemos 

resumidamente esse percurso e passemos às considerações acerca das aberturas e movimentos 

observados durante e após tais experiências. Nosso caminho argumentativo buscou, 

inicialmente, relembrar alguns pontos significativos da trajetória do ensino da Filosofia na 

esfera nacional, seu contexto histórico, político e social, e de que maneira esses eventos 

afetaram diretamente o modo como a Filosofia vem ocorrendo no chão da sala de aula. Tal 

resgate foi feito no intuito de demonstrar como tais fatos corroboram para explicar a aparente 

inadequação das temáticas filosóficas em relação às realidades dos alunos da educação básica, 

bem como o pouco espaço que a Filosofia ocupa nos currículos. Em acréscimo, sabe-se que um 

professor de Filosofia do Ensino Médio, na maioria dos casos, possui apenas uma aula semanal 

por turma, o que faz com que precise lecionar em várias escolas e turnos para completar sua 

carga horária. Além disso, muitos professores de filosofia têm a recorrente sensação de que esse 

tempo curto é insuficiente para trabalhar todos os conteúdos com os alunos, ademais de 

prejudicar seu contato mais próximo com os estudantes a fim de conhecer-lhes os gostos e 

preferências. A contextualização pretendeu expor as motivações que nos inspiraram a tomar 

um caminho diferente e, igualmente, criar espaço para mostrar que, mesmo diante desse 

cenário, é possível elaborar meios eficientes que possibilitem melhor apropriação e ampliação, 

significantes, dos conteúdos. 

Para tanto, elegemos como proposta de pesquisa a temática do amor em Platão pautada 

nas abordagens lúdicas como uma resposta atual e eficaz ao ensino de Filosofia nas condições 

em que ela própria se encontra, em aparente descrédito. Isso foi feito pela verificação da prática 

do ensino e aprendizagem da significância do amor a partir da elaboração de uma sequência 

concomitantemente didática e filosófica, marcada por passos dialéticos gradativos sob 

mediação das inferências lúdicas. Nessa proposta, o caráter lúdico assumiu uma acepção 

significante – unidade de sentido, diferente do brinquedo –, isto é, característica de linguagem 

capaz de proporcionar maior apreensão e significância do conteúdo filosófico. 

Após postularmos nossa concepção de lúdico no primeiro capítulo, e de modo a expor 

a viabilidade da inserção da ludicidade no ensino de filosofia, no segundo capítulo exploramos 

como a obra que escolhemos para a proposta didática, o Banquete, trabalha esse aspecto. 

Abordamos, também, a relação entre lúdico e mimético, pois, considerando-se que a arte 

também está atrelada à ludicidade, e que Platão é um crítico das representações artísticas como 



123 

 

critério de verdade, sabemos que tal aproximação poderia parecer contraditória; logo, quisemos 

esclarecer possíveis questionamentos à nossa proposta de entrelaçá-los.  

Na sequência, no terceiro capítulo, tecemos a intrínseca relação entre Eros e a Filosofia, 

e, portanto, a conexão deste com o ensino dessa área do conhecimento, na medida em que Eros 

é desejo, e a Filosofia, o amor ao saber. Com isso, a ligação entre eles constitui-se como 

elemento efetivo do ensino como um todo, permeando a especificidade dos processos 

educacionais como o movente da busca por conhecer. 

No quarto capítulo, ressaltamos a importância de o professor de filosofia ter 

conhecimento profundo acerca dos textos filosóficos que escolher para explorar em sala de aula, 

visto que a leitura que se faz deles durante um curso de licenciatura distingue-se da maneira 

como tais obras serão trazidas para um contexto de ensino/aprendizagem. Por isso, fizemos um 

detalhamento de todas as partes do Banquete, tratando de diversos aspectos da obra com vistas 

a auxiliar o professor a resgatar os aspectos lúdicos e o conteúdo do texto, podendo observar 

como trabalhá-los com os alunos. 

Em seguida, no capítulo cinco, dedicamo-nos a discorrer sobre cada etapa das práticas 

que fizemos, divididas em 3 movimentos. No primeiro movimento, houve uma provocação 

inicial sobre o que seria o amor feita de maneira informal e diferenciada, de modo a despertar 

o interesse e a curiosidade nos alunos e, assim, estabelecer certa pertença aos seus próprios 

universos e fomentar respostas que revelassem o amor para eles a partir deles mesmos. No 

segundo movimento, apresentamos imagens específicas provocadas e direcionadas pelo lúdico, 

cujos conteúdos representavam situações reais significantes em que o amor pode ocorrer. Nisso, 

as respostas dos alunos, antes confusas, abstratas e dispersas, se mostraram enriquecidas e 

ampliadas pela identificação do amor a partir das representações imagéticas. 

No terceiro movimento, inserimos a narrativa lúdica do Banquete como unidade 

significante para que os alunos reconhecessem os tipos de amor expressos nos discursos da obra 

e sua função dialética no todo do texto. Com isso, o objetivo foi que, a partir de sua 

expressividade em relação ao amor, os estudantes ampliassem suas interpretações em outros 

níveis acerca do conceito e as conectassem com suas percepções anteriores. Os relatos dos 

alunos, após a narrativa do Banquete, demonstraram expressiva apropriação da significância de 

Eros, conforme almejado inicialmente. Mais do que isso, os comentários surgidos na avaliação 

posterior de fechamento da sequência didática, face às impressões anteriores gradativamente 

construídas em nosso processo, indicaram novas e autênticas compreensões para o amor.  

Relatado nosso percurso, cabe, agora, postularmos nossas considerações, aberturas e 

aprendizados após as vivências. Um olhar mais cético em relação ao caminho que percorremos 



124 

 

poderia certamente concluir que a diversificação das abordagens de ensino para todas as 

temáticas filosóficas seria inviável, dada a pouca carga horária destinada à disciplina de 

Filosofia nos moldes atuais da educação. Evidentemente, não pretendemos estabelecer a 

ludicidade como abordagem predominante em todas as aulas do componente, mas, ao contrário, 

acrescer às já existentes uma possibilidade potencialmente inspiradora de outras práticas 

executáveis com os mesmos intuitos: o ensino e aprendizado significantes, propulsores de 

ampliações a partir de uma realidade concreta. 

Com isso, destacamos que nossa trajetória revelou indícios de que uma boa prática de 

ensino (de Filosofia) passa, necessariamente, pelo sensível reconhecimento das realidades dos 

alunos, o que permite ao professor, a partir daí, selecionar as abordagens com maior potencial 

de interesse, apreensão e significância, desmistificando a inviabilidade do trabalho com o lúdico 

em qualquer temática. 

Nesse sentido, diante de uma atenta observação dos hábitos comuns dos alunos, sempre 

é possível perceber algo, pois tudo o que fazem revela algo de si, suas roupas, a maneira como 

se comunicam, entre outros. No entanto, é preciso reconhecer que nenhum tempo seria 

suficiente para aprender e ensinar todos os conteúdos que a tradição filosófica dispõe, tendo em 

vista que não estamos formando especialistas em Filosofia, mas seres humanos e cidadãos. 

Então, dentro do tempo, espaço e condições diversas, devemos selecionar aqueles conteúdos 

(estruturantes) e práticas didáticas possíveis para esses contextos. Sob essa ótica, consideramos, 

na mesma medida, que os conhecimentos dos alunos não devem ser tratados como simples doxa 

a ser moldada, transformada ou substituída pelos significados da tradição filosófica, mas como 

valores a serem ressignificados por ela. Em suma, a ideia é que as abordagens sejam escolhidas 

a partir da sensível percepção das tendências (ou preferências) dos próprios alunos, com vistas 

a despertar a dúvida, o interesse e o prazer pela apreensão e experienciação dos conteúdos 

filosóficos, pois esses falam ao seu próprio mundo. Do mesmo modo, sabendo-se que nossa 

proposta de sequência didática está atrelada ao método filosófico platônico – a dialética –, ela 

permite, a quem nela se inspire (os professores), mitigar o sentimento de inadequação da 

Filosofia em relação às demandas educacionais nesses tempos e ao compromisso dessa ciência: 

o próprio filosofar.  

Em se tratando da ludicidade, a abordagem por nós empregada, observamos que ela se 

demonstrou viável em nossa prática; no entanto, acreditamos que possa ser adotada em qualquer 

contexto de ensino – e ensino de Filosofia –, pois a dimensão lúdica é inerente ao ser humano, 

faz-se presente em suas ações, relações, culturas e subjetividades. Logo, seja com materiais 

simples ou lecionando-se em modalidades diferentes – presencial, remota ou híbrida –, a 



125 

 

ludicidade pode ser trazida para a sala de aula, desde que, seguramente, sejam antes 

identificados quais elementos podem ser “ludicizados”.   

Em relação a tal percepção dos elementos, em nosso caso particular, as possibilidades 

significantes inerentes ao ludus nos ajudaram a identificar e explorar a intencionalidade e os 

traços da dialética platônica no Banquete, uma vez que a narrativa, os mitos, o ambiente 

cultural, os interlocutores e todos os demais elementos da obra de Platão foram posicionados 

com uma finalidade filosófica significante. Em outras palavras, tudo foi pensado pelo autor para 

que houvesse uma gradação maiêutica e dialética que culminariam na própria significância de 

Eros. Do mesmo modo, em nossas práticas, os elementos lúdicos foram pensados para que, 

assim como os interlocutores do Banquete, os alunos pudessem partir de suas próprias 

concepções sobre o amor (o amor de si e a partir de si) até a platônica ideia de Eros. Somado a 

isso, o estilo da provocação80 (conversa maiêutica) adotado revelou, entre os alunos, suas 

próprias ideias de amor, tanto as confusas e difíceis de serem explicadas (sentimentos) na esfera 

abstrata como nas definições oriundas da realidade concreta positiva.  

Nossa escolha por explorar a temática dessa maneira, isto é, partindo da prática para a 

teoria e não o oposto, trouxe como resultados mais significativos o interesse e a curiosidade 

pela temática do amor, provocados pela diversificação das abordagens; o reconhecimento do 

amor nas vidas latentes dos estudantes; a escuta, a valorização democrática dos diversos saberes 

e a ressignificação das ideias (movimento humano) a cada novo passo proposto; a possibilidade 

de inserção do texto clássico através da narrativa lúdica do Banquete e; a efetiva significância 

do amor platônico com e entre os alunos.  

Este último, que consideramos como o mais relevante, deve-se ao fato de que os alunos 

foram capazes de atualizar, ampliar e, até mesmo, ir além (superarem) do conceito de amor em 

Platão (Eros), no sentido de que constataram que os elementos contemplados no Banquete – as 

faces assumidas por Eros nos diferentes discursos da narrativa – são passíveis de ser 

relacionados aos atuais modos de amar; porém, concluíram que as ideias apresentadas por 

Platão não esgotam os níveis (ou possibilidades positivas) do amor presentes no mundo real 

                                                

80 Recordando nossa opção pela perspectiva educacional crítica ou progressista, não nos parece arbitrário afirmar 

que a forma dialogal utilizada com os alunos seja fruto da sensibilidade do educador para com seus educandos. 

Não como algo estabelecido por um e que submete os demais, mas, como algo que se constrói na prática educativa. 
É nesse sentido que Freire (1996, p. 30), ao escrever sobre a relação entre educador e educando, menos 

transferidora e mais construtora dos conhecimentos, aponta como saber essencial da prática educativa justamente 

esta experiência da convivência. Não somente os conhecimentos são construídos, mas os caminhos para alcançá-

los também são definidos nesse mesmo convívio educador, sempre em curso. A diversificação das metodologias 

e das possíveis formas dialogais definem, em larga medida, a eficácia de uma prática educativa em que, 

naturalmente, os diversos saberes “vão virando sabedoria”. 



126 

 

vivido, mas os extrapolam em larga medida. Com isso, apesar de a dialética empregada em todo 

o gradual processo de significância do amor nos ter levado a uma superação da ideia platônica 

de Eros, os alunos reconheceram a importância do clássico, não o desconsideram. Não se 

acharam descobridores de um novo significado para o amor, mas, diferentemente, afirmaram: 

“Nossas ideias iniciais e românticas sobre o amor e seus significados, podem ser ampliadas e 

até mesmo modificadas a partir a da compreensão do que seja Eros, mas temos que pensar 

além e não ficar só nesses.” (32 LM 18 ALC).  

Diante do exposto, vale ressaltar que a temática do amor em Platão certamente não foi 

escolhida aleatoriamente81, mas a partir da própria trajetória docente do pesquisador e das 

experiências didáticas aplicadas até então. Observamos que a opção por iniciar com tal 

temática, rica em significações e em possibilidades lúdicas, mostrou-se efetiva em diversos 

aspectos, conforme mencionamos anteriormente, trazendo, com ela, a abertura dos estudantes 

em relação à Filosofia e favorecendo conexões conceituais com os demais conteúdos filosóficos 

estudados no Ensino Médio na sequência, todos pensados e adaptados conforme as 

necessidades dos alunos.   

É igualmente importante destacar que não somente os alunos ressignificaram o amor 

durante a proposta, mas também nós, a partir das experiências amorosas deles, pudemos 

reconhecer novas significâncias do amor, tanto no universo docente – pois ensinar é amor – 

como para nossas próprias vidas. Em outras palavras, a opção pela busca da significância do 

amor em Platão, entre os alunos (e com eles), resultou em um aprimoramento humano de todas 

as partes envolvidas neste estudo. Desse modo, evidenciam-se de forma latente o “ensinar 

aprendendo” e o “aprender ensinando” de Paulo Freire, na medida em que o amor, o Eros e a 

ludicidade nos propiciaram um agradável, prazeroso e profundo percurso de significância nas 

situações e relações reais onde o amor pode ocorrer.  

                                                

81 O Programa (PROF-FILO) tem como área de concentração o “Ensino de Filosofia”. Que tem entre as opções de 

linhas de pesquisa o “Ensino de Filosofia” e “Prática do Ensino de Filosofia”, a qual optamos pela primeira, sem 

limitações aos aspectos da primeira. Conforme orientação do programa: “com a designação “Práticas de Ensino 

de Filosofia” indicamos a tendência daqueles trabalhos que se colocam mais na investigação teórico-prática da 

proposição, análise e avaliação daquilo que está em realização, efetiva ou possível, na prática de ensino, tanto 

nos seus aspectos formais, no ambiente escolar, como nos seus aspectos informais, para além da sala de aula, 

com vistas a sua ampliação e seu aperfeiçoamento. São contemplados aqui os estudos e pesquisas, que visam, 

de algum modo, passar pelo crivo do cotidiano interno e externo ao ambiente escolar, no contexto das mais 

variadas formas de transdisciplinaridade e de transculturalidade. Isso inclui um amplo conjunto de 

experimentações na área de elaboração e avaliação de materiais didáticos, de novas metodologias de ensino, de 

processos de avaliação na disciplina, de análise conceitual de relatos de caso, de propostas de renovação 

curriculares, sempre tendo em vista o contexto cultural, social e político brasileiro contemporâneo. 

(Disponível em: http://www.humanas.ufpr.br/portal/prof-filo/area-de-concentracao-e-linhas-de-pesquisa/. Acesso 

em 06 de jan. 2021). (grifo meu). 

http://www.humanas.ufpr.br/portal/prof-filo/area-de-concentracao-e-linhas-de-pesquisa/


127 

 

Em diálogo com a pedagogia de Freire, e de modo a reafirmar nossa perspectiva 

educacional norteadora (libertadora), tanto na prática docente como na pesquisa como um todo, 

notabilizou-se que, ao questionarem e superarem o pensamento platônico (sobre o amor), os 

estudantes demonstraram-se mais críticos, mais hábeis à superação de preconceitos, à 

correlação de suas ideias às de outros sujeitos, à identificação de aparentes formas de amar 

(violentas, exploradoras), ao reconhecimento do amor enquanto desejo (ponto de vista 

socrático, Diotima) de vida, de felicidade, de mobilidade social, de não adequação, de superação 

das dificuldades, como movente do ser humano integral.  

Quanto a nós, educadores, os resultados relativos a tal experiência corroboram a opção 

por uma perspectiva de educação filosófica não depositária, não sedimentada em conceitos 

prontos, não somente transmitida e expositiva, mas, ao contrário, uma perspectiva que 

estabeleça condições afetivas em que os estudantes possam produzir seus conhecimentos a 

partir de sua própria moralidade e visões de mundo. Nesse raciocínio, pode-se pensar 

igualmente que a atualização e superação do método dialético proposto por Platão com e entre 

os alunos, mediada pelo lúdico, imprime um caráter democrático em relação ao ensino de 

Filosofia. Com efeito, as postulações que surgem democraticamente nesses diálogos lúdicos 

são potenciais geradoras de novas ideias, que moldam os sentidos e ressignificam a realidade 

de todos os atores envolvidos. 

Outrossim, o Banquete, além de abarcar uma grande quantidade de valores que cabem 

aos alunos, compreende, também, diversos dos conceitos que acompanham a Filosofia em toda 

a sua trajetória histórica, bem como sua metodologia possui elementos aplicáveis em todos os 

segmentos pedagógicos possíveis. Sumariamente, o ensino e aprendizagem de Eros, através do 

Banquete, não cumpre com a única intenção de ensinar algo que pertence ao pensamento de 

Platão, mas de inspirar um método que atenda àquele que ensina a Filosofia de modo a superar 

qualitativamente qualquer competência educacional legalmente posta, atingindo-a e indo além 

dela. 

Realçamos, mais uma vez, que todo esse processo exigiu certa afetividade entre o 

professor e seus alunos, uma proximidade e certa intimidade que, em linhas gerais, determinou 

significativamente os resultados obtidos pelo pesquisador participante. Logo, para aqueles a 

quem nossa pesquisa possa inspirar, é mister ter em mente que o critério para bons resultados 

no trabalho com qualquer temática provém de uma escolha de abordagens de ensino 

intimamente atrelada ao universo dos estudantes (suas preferências, trações culturais, visões de 

mundo). Isso sem contar, certamente, com o quanto tal opção pode, em igual medida, 

influenciar diretamente na relação do professor com os alunos, pois ao passo em que ela se 



128 

 

torna mais próxima, íntima e prazerosa, mais abertos ao novo se tornam os próprios alunos 

devido às afecções no contexto de ensino.  

No que diz respeito ao processo estabelecido para a pesquisa da temática escolhida e ao 

compromisso de estabelecer e inspirar propostas didáticas com vistas ao aperfeiçoamento e 

ampliação do Ensino de Filosofia, é fato que as condições de ensino durante o período de 

pandemia (COVID 19) no ano letivo de 2020, período em que realizamos a sequência didática, 

certamente reduziram, de certo modo, as possibilidades de experienciação e maiores 

aprofundamentos qualitativos resultantes da prática, uma vez que o projeto inicial de nosso 

estudo foi pensado para o ensino presencial e teve de ser adequado ao ambiente remoto.  

Acreditávamos que as expressividades dos alunos em relação às significâncias (os níveis 

de amor) poderiam não ser tão bem exploradas; contudo, mesmo com a adaptação para a 

modalidade virtual, os resultados foram satisfatórios, tendo em vista que a tecnologia também 

oferece ferramentas e recursos distintos capazes de nos auxiliar no cumprimento de nossos 

objetivos nas aulas online. Ainda assim, estamos cientes de que a ocorrência de tal proposta no 

ensino presencial, mesmo que tenhamos atingido a meta da pesquisa, poderia suscitar diferentes 

observações e ampliações em relação ao amor, dado que a interação face a face proporciona 

outros níveis de afecção sensível entre e com os alunos. De qualquer maneira, as ações 

empreendidas suscitaram os movimentos humanos esperados, ainda que toda a experimentação 

com os estudantes tenha sido feita em apenas dois encontros (aulas).  

O fato de termos alcançado nosso propósito em apenas dois momentos reforça também 

que, mesmo com pouco tempo destinado à Filosofia nos currículos, é possível o trabalho com 

várias temáticas filosóficas, na medida em que são selecionadas abordagens condizentes à 

realidade de ensino, observando-se a infraestrutura disponível, os recursos ou os próprios 

elementos do universo dos discentes. As abordagens lúdicas são um exemplo do que pode ser 

escolhido para atingir tal objetivo, logo, cabe aqui a ressalva de que não pretendemos elevar o 

ensino lúdico de Eros como o melhor em detrimento das demais metodologias – igualmente 

eficazes – e das inúmeras temáticas e autores da tradição filosófica. Diferentemente, 

pretendemos inscrever a dimensão lúdica como mediação eficaz ao Ensino de Filosofia, capaz, 

entre tantas outras coisas, de revelar a beleza intrínseca do filosofar com os outros e tornar mais 

sensível e eroticamente prazerosa a constante busca pela sabedoria, a própria Filosofia. 

Em relação às aberturas que esta pesquisa e a extensa sequência didática nela contida 

(produto educacional) proporcionam, temos, primeiramente, a questão de que esta proposta 

pode vir a inspirar outras aplicações, seja com a temática do amor seja com temáticas diferentes, 

em turmas das terceiras séries do Ensino Médio ou para outros grupos de alunos de diferentes 



129 

 

idades, ou mesmo para outros formatos de Ensino Médio82, algo que, certamente, traria 

discussões enriquecedoras ao campo de ensino da Filosofia e novas possibilidades de ampliação 

e reformulação a partir delas. Uma segunda abertura seria em relação à interdisciplinaridade 

que poderia ser tecida com outras disciplinas do componente curricular, tais como Língua 

Portuguesa, História, Artes, entre outras. Com isso, tanto o trabalho dos professores poderia ser 

feito de forma conjunta – na elaboração das atividades e avaliação em comum para ambas as 

disciplinas – como os alunos seriam convidados a romper com a fragmentação dos saberes tal 

como é feita na escola, podendo visualizar como diferentes áreas do conhecimento dialogam 

entre si e se complementam. Por fim, uma terceira abertura consistiria em pensarmos o quanto 

a exploração de temáticas da maneira como fizemos contribui não com as necessidades e 

exigências da lógica utilitarista de mercado, referentes à absorção de conhecimento com vistas 

à formação de profissionais e técnicos aptos e produtivos, mas direciona-se à formação humana, 

no intuito de tocar as afecções interiores dos alunos e torná-los mais conscientes de si mesmos 

e do mundo, retirando-os da posição de passividade para que possam, portanto, agir e interagir 

na sociedade a fim de transformá-la.    

Sumariamente, apesar dos descaminhos e das condições de ensino e aprendizagem 

postas intempestivamente no decorrer desta trajetória de pesquisa, as impressões finais se 

mostraram intensamente positivas, seja pela apreensão e ressignificação do amor nas vidas dos 

estudantes a partir da narrativa lúdica do Banquete, pelo prazeroso caminho percorrido com os 

alunos à luz do lúdico, ou pelas aberturas e novas ideias que os resultados nos proporcionaram. 

Dessa forma, as reflexões e propostas desta pesquisa mostram-se relevantes na medida em que 

foram capazes de amplificar as diversas práticas possíveis ao ensino e aprendizagem da 

Filosofia, utilizando, para tal, a ludicidade. Os limites encontrados, por sua vez, devem ser 

vistos como propulsores de novas abordagens para que o ensino – e o ensino de Filosofia – 

possa acompanhar e se adequar criticamente às novas tendências educacionais. Em verdade, 

sem a busca por novos meios que garantam a essência e a especificidade da Filosofia e do 

filosofar, corre-se o risco de que seus valores, aos poucos, caiam em desvalia, não somente a 

Filosofia, mas as ciências humanas como um todo. Assim, voltemo-nos à ressignificação do 

ensino, de tempos em tempos, a fim de não justificarmos e compactuarmos com a fragmentação 

e não irmos de encontro aos constantes processos de mudança que envolvem o mundo.   

                                                

82 Refere-se aos itinerários formativos propostos para o Novo Ensino Médio. Não somente como disciplina da base 

regular, mas, também nas disciplinas da parte diversificada; Eletivas da área de ciências humanas ou Projeto de 

Vida. 



130 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 5. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007.  

 

______, Nicola. História da filosofia. Tradução de Antônio Ramos Rosa. Rio de Janeiro: 

Proença, 1976. 

 

ANDRADE, Carlos Drummond de, 1902-1987. Corpo. Posfácio Maria Esther Maciel. 1ed. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

 

ANPOF. O “Daimon” de Sócrates: conselho divino ou reflexão? Cadernos de Atas da 

Anpof, Rio de Janeiro, n. 1, p.101-109, 2001. Expositor: Valcicléia Pereira da Costa. 

Disponível em: http://www.puc-rio.br/parcerias/sbp/pdf/14-valcicleia.pdf. Acesso em: 01 abr. 

2020. 

 

AVILA, Cósimo d. “Retorno da filosofia ao 2º Grau: ideologia e contradição”. Revista de 

Cultura Vozes. Petrópolis. (5): p. 363-368. Jun./jul.1982. 

 

BARTHES, Roland. Fragmentos de um discurso amoroso. 2. ed. Rio de Janeiro: Francisco 

Alves, 1981.  

 

BLACKBURN, Simon. Dicionário Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 

Consultoria da edição brasileira, Danilo Marcondes. Tradução de Desidério Murcho... et al. 

Disponível em: https://sites.google.com/view/sbgdicionariodefilosofia/aret%C3%AA. Acesso 

em: 13 abr. 2020. 

 

BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia Grega. vol.1. Petrópolis: Vozes, 1986. 419 p. 

 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Brasília: MEC. 2017. Disponível 

em: 

http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf. 

Acesso em 21 de junho de 2019. 

 

______ . Parâmetros Curriculares Nacionais do Ensino Médio: Ciências Humanas e suas 

Tecnologias - Parte IV. Brasília, 2000. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/cienciah.pdf. Acesso em 30 de setembro 2018. 

 

______ . Ministério da Educação. (1997). Parâmetros curriculares nacionais : arte. 

Brasília. Disponível em : http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/livro06.pdf. Acesso em 

30/09/2018. 

______ . LDB: Lei de diretrizes e bases da educação nacional. Lei no 9.394/1996 – Lei no 

4.024/1961. Brasília: Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 2017. 58 p. 

Disponível em: 

http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/529732/lei_de_diretrizes_e_bases_1ed.pd

f. Disponível em 23 de junho de 2019. 

 

______ . Constituição (1996). Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. LDB: Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Brasília, DF: Coordenação de Edições Técnicas, p. 

1-28. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/lei9394_ldbn1.pdf>. 

Acesso em: 16 jan. 2020. 

http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/cienciah.pdf.%20Acesso%20em%2030/09/2018
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/livro06.pdf.%20Acesso%20em%2030/09/2018
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/livro06.pdf.%20Acesso%20em%2030/09/2018
http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/529732/lei_de_diretrizes_e_bases_1ed.pdf
http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/529732/lei_de_diretrizes_e_bases_1ed.pdf


131 

 

 

______ .  Lei nº 11.684, de 02 de junho de 2008. Altera o artigo 36 da Lei 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir a 

Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias nos currículos do ensino médio. 

Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 2008 

 

______ . Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Altera a Lei 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. Diário Oficial da 

República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 2017. 

 

______ . Lei nº 9.394/1996 – Lei nº 4.024/1961LDB: Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional. – 4. ed. – Brasília, DF: Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 2020. 

59 p. Disponível em: https://www2.senado.gov.br/bdsf/handle/id/572694. Acesso em: 17 de 

fev. 2021. 

 

______ . Lei no 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o Estatuto da Criança e do 

Adolescente e dá outras providências. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, 

Brasília, DF, 16 jul. 1990. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L8069.htm#art266>. Acesso em: 13 jan. 2020. 

 

______. Parecer CNE/CP nº 08, de 06 de março de 2012. Diretrizes nacionais para a 

educação em direitos  humanos.  Disponível  em: 

http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=10389-

pcp008-12-pdf&category_slug=marco-2012-pdf&Itemid=30192. Acesso em: 13 jan. 2020. 

 

______ . Lei nº 10.098, de 19 de dezembro de 2000. Estabelece normas gerais e critérios 

básicos para a promoção da acessibilidade das pessoas portadoras de deficiência ou com 

mobilidade reduzida. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l10098.htm. 

Acesso em: 13 jan. 2020. 

 

______ . PARECER N.º: CNE/CES 492/2001: Diretrizes Curriculares Nacionais dos cursos 

de Filosofia, História, Geografia, Serviço Social, Comunicação Social, Ciências Sociais, 

Letras, Biblioteconomia, Arquivologia e Museologia. Brasília DF, 2001. 38 p. Disponível em: 

<http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/CES0492.pdf>. Acesso em: 13 jan. 2020. 

 

______ . Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2018. 

 

______, MEC. Orientações curriculares para o ensino médio; volume 3-Ciências humanas 

e suas tecnologias/Secretaria de Educação Básica. Brasília: Ministério da Educação, 

Secretaria de Educação Básica, 2006. Disponível em: 

<http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/CES0492.pdf>. Acesso em: 04 de ago. 2020.  

 

CARAM, Juliano Pacos. Platão contra o amor platônico. São Paulo: Loyola, 2018.  

 

CASSIRER, E. Antropologia Filosófica – ensaio sobre o homem: introdução a uma 

filosofia da cultura humana. Trad. Vicente Félix de Queiroz. 2. ed. São Paulo: Mestre Jou, 

1977. 

 

CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. 13. ed. São Paulo: Ática, 2008. 424 p. 

 

https://www2.senado.gov.br/bdsf/handle/id/572694
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=10389-pcp008-12-pdf&category_slug=marco-2012-pdf&Itemid=30192
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=10389-pcp008-12-pdf&category_slug=marco-2012-pdf&Itemid=30192


132 

 

CORNELLI, Gabriele; CARVALHO, Marcelo; DANELON, Márcio (Org.). Filosofia: 

Ensino Médio. Brasília: PDE, 2010. 212 p. (Volume 14). Ministério da Educação, Secretaria 

de Educação Básica. Coleção Explorando o Ensino. 

 

DELLA FONTE, Sandra Soares. Amor e paixão como facetas da educação: a relação 

entre escola e apropriação do saber.: a relação entre escola e apropriação do saber. 

Interface: Comunic., Saúde, Educ., Vitória, v. 11, n. 22, p. 327-342, maio 2007. Trimestral. 

Departamento de Ginástica, Centro de Educação Física e Desportos – UFES. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/icse/v11n22/11.pdf. Acesso em: 14 maio 2020. 

 

DUROZOI, G. e ROUSSEL, A. Dicionário de Filosofia. Tradução de Marina Appenzeller. 

Campinas, SP: Papirus, 1993. 

 

ESPIRITO SANTO. (2009). Secretaria da Educação: Currículo Básico Escola Estadual: 

Ensino médio : área de Ciências Humanas (Vol. 3). Vitória, Espírito Santo, Brasil. 

Disponível em: 

http://sedu.es.gov.br/Media/sedu/pdf%20e%20Arquivos/Curr%C3%ADculo/SEDU_Curricul

o_Basico_Escola_Estadual_(FINAL).pdf. Acesso em 30 de setembro de 2018. 

 

FRANCO, Irley. Uma Hipótese sobre o Banquete de Platão. 2008. Disponível em: 

<https://www.academia.edu/5060467/Uma_Hip%C3%B3tese_sobre_o_Banquete_de_Plat%C

3%A3o>. Acesso em: 24 fev. 2020. 

 

FREIRE, Paulo. A Importância do Ato de Ler. 21. ed. São Paulo: Cortez, 2006. Disponível 

em: http://lelivros.love/book/download-a-importancia-do-ato-de-ler-paulo-freire-em-epub-

mobi-e-pdf/. Acesso em: 05 jun. 2020. 

 

______ . A pedagogia do Oprimido. 17 ed. Rio de Janeiro. Paz e Terra.1987. 

 

______. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo. Paz e 

Terra, 1996. 

 

______. Educação como prática da liberdade. Editora Paz e Terra, 1967. 

 

FREITAG, Bárbara. Escola, Estado e Sociedade. 4ª ed. rev. São Paulo: Moraes, 1980. 

 

FRONTEROTTA, Francesco; BRISSON, Luc (org.). Platão: leituras. São Paulo: Loyola, 

2011. 238 p. 

HADOT, Pierre. O que é a filosofia antiga? Tradução de Dion Davi Macedo. São Paulo, 

Loyola, 1999. 

 

HUIZINGA, Johan. Homo ludens. Editora Perspectiva SA, 2020. 

 

JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 

1995. 1413 p.  

 

LACOSTE, Jean. A filosofia da Arte. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1986. 

 

http://sedu.es.gov.br/Media/sedu/pdf%20e%20Arquivos/Curr%C3%ADculo/SEDU_Curriculo_Basico_Escola_Estadual_(FINAL).pdf
http://sedu.es.gov.br/Media/sedu/pdf%20e%20Arquivos/Curr%C3%ADculo/SEDU_Curriculo_Basico_Escola_Estadual_(FINAL).pdf


133 

 

LÉXICO.PT. Dicionário de Português Online. Significados, definições e sinónimos de 

mais de 320.000 palavras da língua portuguesa. Dicionário português europeu. Disponível 

em: https://www.lexico.pt/encomio/. Acesso em: 29 mar. 2020. 

 

LIBÂNEO, José Carlos. Democratização da escola pública. Edições Loyola, 1990. 

 

LIPMAN, M.; SHARP, A. M.; OSCANYAN, F. S. (Orgs.). A Filosofa na sala de aula. São 

Paulo: Nova Alexandria, 1994. 

 

MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos a 

Wittgenstein. 13.ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2010. 

 

MATOSO, R. (2016). As Origens do Paradigma Desenvolvimentista de Interpretação dos 

Diálogos de Platão. Archai, n.º 18, p. 75 -111. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.14195/1984 -249X_18_2 . Acesso em: 14 de dezembro de 2020.  

 

MICHAELIS. Dicionário Online. Disponível em: <http://michaelis.uol.com.br/>. Acesso 

em: 20 de julho de 2020. 

 

NISKIER, Arnaldo. Filosofia da educação: uma visão crítica. São Paulo: Loyola, 2001. 

 

PAVIANI, Jayme. Eros, desejo e o bem e O Banquete de Platão. Caxias do Sul: Educs, 

2015. 91 p. 

 

PELLEGRINI, Tânia. Narrativa verbal e narrativa visual: possíveis aproximações. 

 

PLATÃO. A República. Tradução Carlos Alberto Nunes. 3. ed. Belém: EDUFPA, 2000. 

 

______ . A República, Tradução de Enrico Corvisieri. São Paulo: Nova Cultural Ltda (1997). 

 

______ . O Banquete. Texto grego John Burnet; tradução Carlos Alberto Nunes; editor 

convidado Plinio Martins Filho; coordenação Benedito Nunes e Victor Sales Pinheiro. 3. ed. 

Belém: Ufpa, 2011. 208 p.  

 

______ . O Banquete: tradução, apresentação e notas de Edson Bini. São Paulo: EDIPRO, 

2012. 

 

PROVETTI JUNIOR, José. O dualismo em Platão. Assis Chateaubriand: Jpj Editor, 2014. 

119 p. Disponível em: 

https://www.academia.edu/10313748/O_dualismo_em_Plat%C3%A3o. Acesso em: 27 mar. 

2020. 

 

RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante: cinco lições sobre a emancipação intelectual; 

tradução de Lilian do Valle. Belo Horizonte: Autêntica, 2002. 

 

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da Filosofia. São Paulo: Paulus, 2003. 403 p. 

Tradução Ivo Storniolo. 

 

 

http://dx.doi.org/10.14195/1984%20-249X_18_2


134 

 

ROCHA, Zeferino. O desejo na Grécia Clássica. Revista Latino-americana de 

Psicopatologia Fundamental. São Paulo, v. 34, n. 52, p.84-116, ago. 2011. Versão impressa 

ISSN 0101-3106. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-47142000000100084. Acesso 

em: 01 abr. 2020. 

  

SILVEIRA, Denise Tolfo; CÓRDOVA, Fernanda Peixoto. Métodos de pesquisa. 

Organizado por Tatiana Engel Gerhardt e Denise Tolfo Silveira; coordenado pela 

Universidade Aberta do Brasil–UAB/UFRGS e pelo Curso de Graduação Tecnológica–

Planejamento e Gestão para o Desenvolvimento Rural da SEAD/UFRGS. Porto Alegre: 

Editora da UFRGS, p. 31-32, 2009. 

 

VIGOTSKI, L.  S. A formação social da mente. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 90 

p. (153.65 - V631). Organizadores: Michael Cole, Vera John-Steiner, Sylvia Scribner, Ellen 

Souberman Tradução: José Cipolla Neto, Luis Silveira Menna Barreto, Solange Castro 

Afeche. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135 

 

APÊNDICE 1 – PLANO DE ENSINO DO PROFESSOR – 2020 – ENSINO MÉDIO – 

TERCEIRAS SÉRIES 

 

 

 

 

 

 



136 

 

APÊNDICE 2 – TERMOS DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO DA 

DIREÇÃO E GESTÃO PEDAGÓGICA DO TURNOS MATUTINO E VESPERTINO 

 



137 

 

 

 

 



138 

 

APÊNDICE 3 – CODIFICAÇÃO PARA IDENTIFICAÇÃO DOS ALUNOS NO 

TEXTO DA PESQUISA 

Os alunos participantes das atividades que compõem essa pesquisa serão identificados da 

seguinte forma, quando suas atividades forem transcritas ou citadas no texto da pesquisa. Para 

esta demonstração usaremos um nome fictício. A escola onde ocorreram as verificações 

concentra as seguintes modalidades: Ensino Médio regular (ou Novo Ensino Médio), Ensino 

Médio Integrado em Portos e Ensino Médio Integrado em Logística). Segue exemplo: 

Aluno (fictício): José da Silva Matos 

Série: 3º ano – Ensino Médio Regular    

Turma: 1 

Turno: Matutino 

Modelo de codificação utilizada na identificação de alunos na pesquisa: 

 
 

 

31  RM 15  JSM 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

Representa a série em 

que o aluno participante 

está matriculado. 

Representa a turma em 

que o aluno participante 

está matriculado. 

Representa a modalidade em 

que o aluno participante está 

matriculado: Regular, Portos 

ou Logística. 

Representa o turno em que 

o aluno participante está 

matriculado: Matutino ou 

Vespertino. 

Corresponde ao número 

do aluno na ordem da 

pauta de frequência.  

Representas as iniciais do nome e 

sobrenome do aluno participante, 

conforme lista de frequência 

escolar. 



139 

 

APÊNDICE 4 – ATIVIDADE: QUAIS IMAGENS MELHOR TRADUZEM SUA IDEIA 

DE AMOR? (GOOGLE FORMS) 

 

 



140 

 

 

 



141 

 

 

 



 

APÊNDICE 5 – SLIDES COM AS IMAGENS UTILIZADAS NA NARRATIVA 

LÚDICA DO BANQUETE  

 

 

 
 

          

      



143 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

                                   

              
           
                 



144 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

     



145 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

         

         



146 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

           

      



147 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

        

          



148 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 

 

APÊNDICE 6 – ATIVIDADE AVALIATIVA COM PROPOSTA DE REDAÇÃO: O 

VERDADEIRO LUGAR DO AMOR NA EXISTÊNCIA REAL DOS SERES 

HUMANOS 

 
 

EEEFM. Dr. Francisco Freitas Lima 

 

#Filosofia – 29ª semana – A ressignificação do amor 

Disciplina: Filosofia Valor: 10 pontos 

Professor: Márcio Freitas Turma: Nota: 

Aluno (a)  Data:     /      / 

Atividades Pedagógicas não presenciais – APNPs – 3ª séries – Novo Ensino Médio e Integrados dos 

turnos matutino e vespertino - 3º Trimestre.  

 
A RESSIGNIFICAÇÃO DO AMOR 

 

TEXTO 1: Em nossa primeira atividade sobre o amor propomos algumas imagens que melhor representassem o 

que seria o amor para nós, ou seja, seu significado pessoal para cada um de nós. As imagens foram utilizadas pois 

temos certa dificuldade em traduzir o que sentimos, bem como, o amor é um conceito bastante complexo e carrega 

consigo uma grande variedade de significados. As imagens que os alunos mais selecionaram foram: 

 

  
 

TEXTO 2: A SIGNIFICÂNCIA DO AMOR EM PLATÃO 

 

A principal definição filosófica do amor foi apresentada por Platão em sua obra O Banquete.  

Observação: leia o texto destacando a ideia de cada um dos convidados sobre o amor. 

 

O discurso se inicia com o encontro entre Apolodoro e Glauco. O primeiro conta o que ocorreu num 

banquete realizado na casa do poeta Agatão tal como o havia recebido de Aristodemo. Este se encontra com 

Sócrates que está bem arrumado e fica sabendo que ele se dirige à casa de Agatão comemorar a vitória deste obtida 

no debate. Sócrates, então, convida-o para ir junto. Chegando à casa de Agatão, Sócrates detém-se pensativo à 

porta de entrada enquanto Aristodemo entra e logo é interpelado sobre a presença de Sócrates. Resolvido o 

problema que o detivera à porta, Sócrates entra e é convidado pelo anfitrião para sentar-se ao seu lado a fim de 

desfrutar da ideia que lhe ocorrera. É logo refutado por Sócrates que lhe diz que a sabedoria não passa de um para 

o outro como a água de um jarro para outro. Mostra-se humilde, pois está diante de um vencedor de concurso de 

poesias. Outro convidado, um rico negociante chamado Pausânias, interroga a todos como deverão beber nesse 

dia, considerando a indisposição geral promovida pelas comemorações de outra bebedeira realizada no dia anterior. 

Tem logo a concordância de Aristófanes, grande comediógrafo da cidade. O médico Erixímaco, fala sobre os 

efeitos da embriaguez a partir de seus conhecimentos enquanto recebe a anuência de Fedro, o retórico, quanto a 

não passarem a reunião embriagados. O médico sugere a retirada da flautista e que a reunião se dê com 

apresentação de discursos feitos em homenagem ao Amor, tão esquecido pelos poetas. Critica-os considerando 

que são capazes de falar sobre assuntos tão diversos, de heróis ao sal, mas não sobre o deus. Por ser o primeiro na 

ordem do banquete, sugere, ainda, que Fedro inicie a falas sobre o Amor. Sócrates questiona alegando que os 

As imagens que escolhemos revelam que, para 

nós, a significância do amor (ou seja, seu valor 

maior) se manifesta nas relações com pessoas 

próximas e queridas, familiares, amigos, 

animais de estimação, na união entre as 

pessoas e na íntima conexão com Deus. É 

preciso determinar o que é o amor para nós 

antes de aceitar qualquer outra definição.  

 



150 

 

últimos a falar, ele é um deles, sairão prejudicados pela qualidade dos discursos anteriores, visto serem mais 

entendidos do tema os que o precederiam. Termina concordando com a sugestão de Erixímaco, pelo qual é 

acompanhado do demais. Então, Apolodoro começa a relatar os discursos, iniciando com o de Fedro. O discurso 

se inicia defendendo 

“que era um grande deus o Amor, e admirado entre homens e deuses, por muitos outros títulos e sobretudo por 

sua origem. Pois o ser entre os deuses o mais antigo é honroso, dizia ele, e a prova disso é que genitores do Amor 

não os há (...)” (p.18). 

Para Fedro, entre os deuses o mais antigo é o Amor e, sendo esta a sua condição, é para nós a causa dos 

maiores bens. A vida dos homens deve ser dirigida pela “vergonha do que é feio e ao pareço do que é belo” 

(p.19). Sem o Amor, não se pode produzir grandes obras e que diante dos amantes o amado se envergonha. Por 

seu intermédio, constroem-se cidades, consentem-se morrer por outro, não apenas os homens, mas também as 

mulheres. O que mais admiram e honram os deuses é a virtude que se forma em torno do amor e, mais ainda, 

“quando é o amado que gosta do amante do que quando é este daquele” (p.20). Fedro conclui dizendo: 

“Assim, pois eu afirmo que o Amor é dos deuses o mais antigo, o mais honrado e o mais poderoso para a aquisição 

da virtude e da felicidade entre os homens, tanto em sua vida como após sua morte”. (p.20) 

O próximo discurso, visto que outros ficaram esquecidos por Aristodemo é o de Pausânias. Pausânias 

começa criticando o discurso de Fedro por considerá-lo um simples elogio ao Amor e entendendo uma dupla 

natureza ao amor. Faz-se necessário estabelecer qual dos dois tipos de Amor se deve elogiar. Associa ele o Amor 

às duas deusas Afrodite: a Urânia (a Celestial), mais velha e a mais nova chamada de Pandemia (a Popular). 

Deste modo, o amor seria duplo, o Celestial (Urânio) e o Popular (Pandêmio).  Deve-se louvar todos os deuses e 

dizer o dm de cada um, pois as ações, em si mesmas, não são belas nem feias, mas sim na maneira como são feitas, 

que resulta a beleza ou a feiura, isto é, “o que é belo e corretamente feito fica belo, o que não o é fica feio” (p.21). 

Então, “o amar e o Amor não é todo ele digno de ser louvado, mas apenas o que leva a amar belamente” (p.21) 

O Amor popular (Pandêmio) é a ele que os homens vulgares amam. Amam tais pessoas não menos as 

mulheres que os jovens e amam mais o corpo que a alma, e ainda, dos mais desprovidos de inteligência, pois 

não há preocupação se é decente ou não. O Amor Celestial, que participa apenas do macho é dedicado aos jovens. 

Afeiçoando-se ao que é de natureza mais forte e que tem mais inteligência. Não amam os meninos, mas os jovens 

que já começam a ter juízo. É uma dedicação que deve ser duradoura, o que não é possível na incerteza própria 

dos meninos. Deve ser este Amor obediente à lei. Ele não é em si e por si belo nem feio, tais qualidades dependem 

da prática dos amantes. Mau é amar o corpo mais que a alma, pois o corpo é efêmero, lançando o amado no 

abandono. Bom é o amor constante, pois se uniu ao que é constante, a alma. Deve-se, então, “congraçar num 

mesmo objetivo, essas duas normas, a do amor aos jovens e a do amor ao saber e às demais virtudes, se deve dar-

se o caso de ser belo aquiescer o amado ao amante” (p.24). O amor da deusa Celeste é de valor para a cidade e 

os cidadãos. 

O próximo discurso, pela ordem deveria ser o de Aristófanes. Contudo, acometido de um acesso de 

soluços ficou impossibilitado de falar. Solicita, para Erixímaco, uma cura ou que ele fale em seu lugar. O médico 

receita-lhe um tratamento para os soluços e começa a falar considerando que o discurso de Pausânias teve um bom 

início, mas não desfechou do mesmo modo. Seu ponto de partida consiste em me considerar a natureza dupla do 

amor 

“porém não está ele apenas nas almas dos homens, e para com os belos jovens, mas também nas outras partes, e 

para com muitos outros objetos, nos corpos de todos os outros animais, nas plantas da terra e por assim dizer em 

todos os seres é o que creio ter constatado pela prática da medicina, a nossa arte; grande e admirável é o deus, e 

a tudo se estende ele, tanto na ordem das coisas humanas como entre as divinas”. (p.25) 

Passa, então, Erixímaco a homenagear a arte da medicina como a primeira ciência do amor. Seu 

pressuposto é o de que sendo dupla a natureza do amor, ele se apresenta como a harmonia entre os contrários, é 

a atração ordenada dos opostos. A medicina é a ciência dos fenômenos do Amor, próprio aos corpos, mas também 

a ginástica e a agricultura são dirigidos nos traços do deus Amor. Do mesmo modo a música e as demais artes. O 

Amor é moderação e “na medida do possível, deve-se conservar um e outro amor” (p.27), isto é, tanto o Celestial 

como o Popular. O Amor é múltiplo e universal, 

“mas aquele que é em torno do que é bom se consuma com sabedoria e justiça, entre nós como entre os deuses, é 

o que tem o máximo poder e toda felicidade nos prepara, pondo-nos em condições de não só entre nós mantermos 

convívios e amizades, como também com os que são mais poderosos que nós, os deuses”. (p.27)            



151 

 

  Curado dos soluços, fala Aristófanes pontuando o seu discurso diferindo-o dos anteriores quanto ao 

desconhecimento, por parte dos homens, do poder do amor, pois poucas oferendas e sacrifícios fizeram a ele.  Ele 

considera o Amor o deus mais amigo dos homens. Para iniciar os demais no poder do Amor, primeiro ele fala da 

natureza humana e suas vicissitudes. Considera, então, que no passado eram três os gêneros da humanidade: o 

masculino, o feminino e o andrógino (comum aos dois). Inteiros eram os homens em sua forma circular: quatro 

mãos e quatro pernas, dois rostos opostos entre si, cada um de um lado e dois sexos. Extremamente fortes e 

vigorosos, possuidores de uma grande presunção, voltaram-se contra os deuses e tentaram escalar os céus. Como 

castigo, Zeus separou os seus corpos, voltando-lhes o rosto para o lado onde os costurou, deixando-os com os 

órgãos sexuais voltados para trás, pois contemplando a própria mutilação, poderiam tornar-se mais moderados. 

Mutilada em duas a natureza humana, desde então, cada um ansiava encontrar sua própria metade e unia-se se 

envolvendo um ao outro no ardor de se confundirem, morriam de inércia e de fome. Assim, iam-se destruindo. A 

compaixão de Zeus, muda-lhes o sexo para a frente fazendo com que a geração se processasse um no outro: o 

macho na fêmea constituindo a raça, um homem com um homem, constituindo a sociedade e a convivência. O 

Amor está implantado nos homens como restauração de nossa antiga natureza, em nos fazer “um só de dois e 

curar a natureza humana” (p.30). Dos andróginos, provem o amor às mulheres de onde provém a maioria dos 

adultérios. Das mulheres que se originam do feminino, provém o amor às mulheres. Dos homens oriundos do 

masculino, provem o amor dos homens, dos semelhantes em coragem e masculinidade. Não é por despudor tal 

amor e uma prova disso é que, “uma vez amadurecidos, são os únicos que chegam a ser homens para a política, 

os que são desse tipo” (p.30). Não se trata de uma união sexual, pois uma coisa quer a alma de cada um: “unir-se 

e confundir-se com o amado e de dois ficarem um só” (p.31). É ao desejo e procura do todo que se dá o nome de 

Amor, ele é desejo de união e indivisão e ao deus que isto nos propicia, todo nosso louvor. 

O discurso seguinte é proferido por Agatão. Inicia-se ponderando que os antecessores nos discursos 

elogiaram a felicidade dos homens obtida por intermédio do Amor e não a ele propriamente. Busca, então, falar 

da natureza do amor louvando-o e depois aos seus dons. Para ele o Amor é o mais feliz dos deuses por ser o 

mais belo e melhor dentre todos. É também o mais jovem, pois foge da velhice e busca a juventude, pois o 

semelhante sempre do semelhante se aproxima. Além de jovem, é o amor dedicado e a prova é que ele anda 

“no que há de mais brando entre os seres (...) nos costumes, nas almas de deuses e de homens ele fez sua morada, 

e ainda, não indistintamente em todas as almas, mas da que encontre com um costume rude ele se afasta, e na que 

o tenha delicado ele habita.” (p.34) 

Sua constituição é úmida, o que lhe permite amoldar de todo jeito. Tais são as características de sua 

beleza. Prossegue falando de suas virtudes: primeiramente, não comete e nem sofre injustiças, não pode ser 

tocado pela violência, é temperante, é corajoso e sábio. A sua sabedoria está vinculada à poesia, ele é um poeta 

(tal qual o dono do discurso), pois é inspiração em toda criação artística. É ele também, belo, pois quando surgiu 

entre os deuses, proporcionou-lhes concórdia e harmonia. É, portanto, “por ser em si mesmo o mais belo e o 

melhor, depois é que é para os outros a causa de outros tantos bens” (p.35). A ele toda glória dos homens e dos 

deuses. 

            Aplaudido por todos os presentes, coube a Sócrates a lembrança de Erixímaco de quanto seria belo o 

discurso de Agatão e que nada restaria para ser dito, portanto, estaria ele embaraçado agora. Ao que é retrucado 

em sua recusa de falar pelo próprio Erixímaco que duvida de suas habilidades em proferir discurso tão ou mais 

belo. 

Sócrates aceita falar, não em competição aos demais discursos, mas do seu modo, isto é, sem eloquência 

buscará dizer a verdade sobre Eros. Muda-se o rumo do debate sobre o Amor: do elogio para a busca de sua 

essência. Para não parecer impertinente com as suas perguntas, Sócrates falará do amor por meio das palavras de 

Diotima de Mantinéia (mulher sábia nas coisas do amor). Ele jovem respondia, enquanto ela, mais velha e 

experiente o questionava, conduzindo-o à essência do Amor. Diotima afirma que Eros não é um deus e nem um 

mortal, não é belo nem feio. Ele é um gênio (daimon), intermediário entre deuses e homens, criador de laços 

entre eles. Qual é, então, a origem do Amor? 

Nasceu ele da união de Pobreza (Pênia / Penúria) com Poros (Recurso / Estratagema). Ela, excluída 

do festim em homenagem ao nascimento da deusa Afrodite, a bela, entrou furtivamente ao término da festa para 

comer os restos quando encontrou, adormecido pelo vinho, Poros (Recurso) e, desejando um filho seu, concebeu 

Eros. Por ser concebido no dia do nascimento de Afrodite, Eros ama o belo. Por ser filho de Recurso e de Pobreza 

possui a condição de ser pobre e longe está de ser belo e delicado. Seu triste destino é ser como sua mãe, 

maltrapilho, sem-teto, sempre carente e como seu pai, engenhoso, astuto, maquinador, hábil feiticeiro e 



152 

 

sofista, deseja tudo quanto seja belo e aspira a tudo conhecer. “Amor nem enriquece, assim como também está 

no meio da sabedoria e da ignorância” (p.41) 

Não sendo nem deus nem tolo, ama a sabedoria, pois “não deseja, portanto, quem não imagina ser 

deficiente naquilo que não pensa lhe ser preciso” (p.41). Se fosse deus não poderia amar a sabedoria por já possuí-

la, se fosse tolo, julgar-se-ia perfeito e completo, não desejando aquilo que não pode notar a falta. Eros é, deste 

modo, carência em busca de plenitude. O Amor é filósofo, pois está entre o sábio e o ignorante. É o amável que 

é belo, de outro é o caráter do amante. 

Eros ama. Mas o que ama o Amor? O que é que ama o amante? O que dura, o perene, o imortal. Ama o 

bem, pois deseja o bom como pertence para sempre. Amar é ter o belo (o bom) consigo para sempre. O supremo 

Amor é “esse desejo do que é bom e de ser feliz” (p.43), isto é, comum para todos os homens. No entanto, nem 

todos são de fatos amantes, pois se voltam para o amor por caminhos diferentes. 

O Amor é concebido tanto no corpo quanto na alma. Por isso Eros cria nos corpos o desejo sexual e o 

desejo da procriação que imortaliza os mortais, pois, o amor é da parturição do belo, visto que por geração é 

a imortalidade que se deseja. O que convém à alma conceber e gerar? O pensamento e a virtude. Entre os amantes 

da alma, 

“estão todos os poetas criadores e artesãos que se diz serem inventivos; mas a mais bela forma de pensamento é 

a que trata da organização dos negócios da cidade e da família, e cujo nome é prudência e justiça (...)” (p.46). 

O amor ama nos corpos bons sua beleza exterior e interior. Amando o belo exterior, Eros nos faz desejar 

as coisas belas e amando o belo interior, nos faz desejar as almas belas. “Os corpos mortais geram filhos 

mortais. As almas imortais geram virtudes imortais” (CHAUÍ, p.211). Quanto à perfeita contemplação do amor e 

de seus graus dá-se do seguinte modo: 

“começar quando jovem por dirigir-se aos belos corpos, e em primeiro lugar (...) deve ele amar um só corpo e 

então gerar belos discursos; depois deve ele compreender que a beleza em qualquer corpo é irmã da que está em 

qualquer outro, (...) deve ele fazer-se amante de todos os belos corpos e largar esse amor violento de um só, (...) 

a beleza que está nas almas deve ele considerar mais preciosa que a do corpo (...) seja obrigado a contemplar o 

belo nos ofícios e nas leis (...) depois é para as ciências que é preciso transportá-lo (...) em inesgotável amor à 

sabedoria, até que aí robusto e crescido contemple ele uma certa ciência, única, tal que o seu objeto é o belo 

seguinte”. (p. 47 – 48) 

O Amor é, pois, uma elevação da alma que consiste 

“em começar do que aqui é belo e, em vista daquele belo subir sempre, como que servindo-se de degraus, de um 

só para dois e de dois para todos os belos corpos, e dos belos corpos para os belos ofícios, e dos ofícios para as 

belas ciências até que das ciências acabe naquela ciência, que de nada mais é senão daquele próprio belo, e 

conheça enfim o que em si é belo”. (p.48) 

Após a fala de Sócrates, Aristófanes tenta dizer algo, mas é interrompido por Alcibíades, que entra 

embriagado procurando por Agatão para coroá-lo. É recebido pelos demais convivas quando se dá conta da 

presença de Sócrates e critica-o. Este pede a proteção e defesa de Agatão dos ciúmes de Alcibíades, que acaba 

elegendo-se para chefe do banquete. Logo é avisado por Erixímaco dos procedimentos acerca dos discursos sobre 

o Amor, ao que é convidado a fazer o seu. De pronto recusa-se alegando a própria bebedeira, o que o colocaria em 

desvantagens perante os outros que estão sóbrios. 

Alcibíades propõe, então, louvar a Sócrates, não para ridicularizá-lo, mas falar a verdade. Tenta 

descrever Sócrates como um sedutor insolente que seduz com palavras e discursos. Considera a postura de Sócrates 

um ardil de sedução dos mais jovens. Enciumado por nunca ter conseguido a atenção que esperava de Sócrates, 

trata de desfiar as qualidades de Sócrates como a resistência à bebida e ao frio. 

Sócrates percebe a verdadeira intenção de Alcibíades: é jogar Agatão contra ele, mostrando o ciúme que 

sente. Declara-o consciente e em perfeito juízo. Com Agatão sentado à sua direita, começaria uma nova rodada de 

discursos que consistiria em fazer elogios a quem estivesse sentado à sua direita. Mas um tumulto se forma com a 

entrada de um numeroso grupo de pessoas e, sem ordem alguma, todos são obrigados a beber vinho em demasia. 

Alguns foram embora enquanto o festim continuava até o dia seguinte com Agatão, Aristófanes e Sócrates. 

Dormindo os outros dois, Sócrates se retira, já dia alto, com a companhia de Aristodemo em direção ao Liceu, 

onde passou o resto do dia indo descansar em sua casa à tarde. 

Deste modo, o tema da beleza está vinculado ao tema do Amor (Eros) entendido como força mediadora 

entre o sensível e o suprassensível, que através dos vários graus da beleza, eleva à Beleza existente em si mesma. 

Como o Belo e o Bem coincidem (o Belo é uma forma do Bem) o Amor é uma força, um caminho que eleva ao 



153 

 

Bem. Para Platão, o Amor não é nem belo nem bom, mas é sede de beleza e bondade. Não é nem um deus, nem 

homem; não é mortal, nem imortal. Como ser intermediário entre o homem e deus, o amor é “filo-sofo”, em seu 

sentido mais denso. Como “filo-sofo”, o Amor condiciona-se pela busca incessante do saber, tal qual o amante 

ao amado. O verdadeiro Amor é desejo do Belo, do Bem, da Sabedoria, do Absoluto e da Imortalidade. 

Dispondo de vários caminhos, o Amor conduz a vários graus de bem e o verdadeiro amante, sabe percorrer tais 

caminhos até a visão suprema do Belo Absoluto. O grau mais baixo na escala do Amor é o amor físico, consistente 

“no desejo de possuir o corpo belo para gerar no belo um outro corpo” (REALE & ANTISERI, p.150). Constitui-

se como desejo da imortalidade pela geração. O grau seguinte é o dos amantes que se mostram fecundos quanto à 

alma. Entre estes, encontram-se em escala progressiva os amantes das almas, os amantes da justiça e das leis, os 

amantes das ciências puras. 

Por fim, no ápice da escala do Amor, está a visão sublime e fulgurante da ideia do Belo em si, do Absoluto. 

Assim, o “amor platônico” “é nostalgia do absoluto, tensão transcendente para o mundo metaempírico, força que 

impulsiona para o retorno à nossa existência originária junto aos deuses” (REALE & ANTISERI, P. 150) 

(ANDRADE, José Rogério de Pinho. Uma síntese do texto "O Banquete" de Platão. Disponível em: 

http://jrparoge.blogspot.com/2011/11/uma-sintese-do-texto-o-banquete-de.html. Acesso em: 06 de maio de 2019). 

 

Se preferir, confira a narrativa do Banquete de Platão também em: 

https://www.youtube.com/watch?v=rdjNm25nIIs 

O link com a gravação da nossa live será postado no Google Classroom. 

 

PROPOSTA DE REDAÇÃO 

 

A partir da leitura dos textos motivadores e com base nos conhecimentos construídos ao longo de nossas aulas 

sobre a ideia platônica de amor, redija um texto dissertativo-argumentativo na modalidade escrita formal da língua 

portuguesa (entre 20 e 30 linhas) sobre o tema O verdadeiro lugar do amor na existência real dos seres 

humanos. Utilizes os conceitos destacados no texto e apresente uma proposta de intervenção que respeite os 

direitos humanos. Selecione, organize e relacione, de forma coerente e coesa, argumentos, fatos e exemplos para 

defesa de seu ponto de vista. Apesar de ser um texto dissertativo, busque demostrar como a ideia platônica de amor 

ampliou SEU entendimento inicial sobre ele e como isso afeta sua própria vida.  

 

FOLHA DE RESPOSTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://jrparoge.blogspot.com/2011/11/uma-sintese-do-texto-o-banquete-de.html
https://www.youtube.com/watch?v=rdjNm25nIIs


154 

 

APÊNDICE 7 – INTERFACE DA POSTAGEM DA ATIVIDADE AVALIATIVA NO 

CLASSROOM: PROPOSTA DE REDAÇÃO, SLIDES E GRAVAÇÃO DA AULA EM 

ANEXO. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



155 

 

APÊNDICE 8 – REDAÇÃO DA ALUNA “32 LM 18 ALC” 

 

 

 
 


