
 

RAMANDO CARVALHO OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

A RACIONALIDADE COMUNICATIVA COMO MÉTODO DE DEBATE PARA 

EDUCAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS NO ENSINO-APRENDIZAGEM DE 

FILOSOFIA 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 

Programa de Pós-Graduação do Mestrado 

Profissional em Filosofia (PROF-FILO) da 

Universidade Federal do Espírito Santo, com área 

de concentração em Ensino de Filosofia, como 

parte dos requisitos necessários à obtenção do 

título de Mestre em Filosofia.  

  

Orientador: Dr. Marcelo Martins Barreira  

 

 

 

 

Vitória 

2020  



                                                     AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Agradeço primeiramente à força que habita o universo, a natureza, nossas mentes e 

corações, que anima nossas almas, nos dá a vida, alegrias e agradeço pela possibilidade de 

enxergar nessa força saída das aflições e sofrimentos quando pensei em desistir. Obrigado 

Deus!  

Agradeço aos meus pais: à minha mãe, as palavras dificilmente traduziriam suas 

lutas e amor verdadeiro dedicado, as incontáveis vezes que me segurou e esteve ao meu lado, 

obrigado mãe por tudo!  Ao meu pai, pelas orações que sempre fez e pela preocupação com 

minha caminhada, obrigado pai!  

Aos meus irmãos: Ramon, por ser tão guerreiro e exemplo de luta e Amanda pelas 

alegrias ao longo da vida.  

Agradeço a todos os amigos que fizeram parte do meu despertar filosófico, às muitas 

conversas pela madrugada, musicas ouvidas, livros discutidos, poesias declamadas, em 

especial ao amigo Marlos Brocco por ter me apresentado ao universo filosófico.  

Agradeço à sempre amiga Aline Galvão por estar ao meu lado e me incentivar no 

começo dessa caminhada, obrigado!  

Agradeço aos meus colegas de turma pela partilha de sentimentos e companheirismo, 

Claudio, Sandro, Josy, Alexon e à querida Gislayne, que nos deixou tão repentinamente.  

Agradeço ao professor Antônio Vidal, pela amizade e por ser referência e exemplo 

de dedicação ao estudo da Filosofia e de ser-humano. À professora Cláudia Murta, pelas 

oportunidades, carinho e por ser também exemplo de dedicação ao estudo da Filosofia.  

Ao professor Marcelo Martins Barreira, meus mais sinceros agradecimentos pelo 

profissionalismo, dedicação e incentivo ao longo da pesquisa. Obrigado por ser o professor 

que é.  As mudanças que o mundo precisa começam por pessoas como o senhor.  

Quando crescemos, o que sonhamos um dia e realizamos não aparece com todo o 

brilho da época, mas continuam aqui, guardado e lancinante em mim. Obrigado a todos que 

contribuíram para a realização desse sonho de estudar filosofia.  Que venham outros! 

 

 

 

 

 



                                                           RESUMO 

 

No formato de uma pesquisa-ação, a presente dissertação sob o título “A racionalidade 

comunicativa como método de debate para a Educação em Direitos Humanos no ensino-

aprendizagem de Filosofia”, objetiva através de uma intervenção prática educacional realizada 

junto a estudantes do Ensino Médio da rede pública estadual implementar e analisar a prática 

e desafios de uma abordagem de dinâmica de debate no ensino-aprendizagem de Filosofia 

vinculado a uma proposta de Educação em Direitos Humanos (EDH), organicamente 

conectada à perspectiva da Racionalidade Comunicativa de Jürgen Habermas. Buscamos 

valorizar as competências comunicativas dos estudantes fundamentada por um entendimento 

na busca por consenso utilizando as pretensões de validade dos atos da fala, com a 

especificidade da EDH em três eixos temáticos: 1) diversidade étnico-racial 2) religiosa e 3) 

sexual. Desta forma procuramos dar conta da construção e problematização de uma 

abordagem de um “Debate Comunicativo” através do qual os estudantes debatam de maneira 

significativa em um processo de ensino-aprendizagem de Filosofia temas relativos à 

sociodiversidade. A pesquisa se assenta em despertar nos estudantes a percepção da 

necessidade de coordenação de suas competências comunicativas, apontando-as para 

interseções dialogais que um entendimento entre as partes é fator essencial para a amenização 

de uma crise de consensos em uma contingência sociocultural marcada por conflitos de 

discursos, patologias comunicacionais e violações dos Direitos Humanos, tanto na sociedade, 

quanto no ambiente escolar. 

 

Palavras-chave: Ensino-aprendizagem de Filosofia. Racionalidade Comunicativa. Direitos 

Humanos. Jürgen Habermas.  

  



ABSTRACT 

 

Using the action-research format, this dissertation under the title “Communicative rationality 

as a debate model for Human Rights Education on Philosophy’s teaching-learning”, objective 

through an practical educational intervention performed together with High School students of 

the public school  network and analyzing the practice and challenges of a dynamic debate 

approach on Philosophy’s teaching-learning in connection with an proposal of Human Rights 

Education (HRE), organically linked to the perspective of Jürgen Habermas’ Communicative 

Rationality. We value the communicative skills of the students based on an understanding 

regarding the search for consensus using validity principles on the act of speaking, with the 

specificity of HRE in three thematic axes: 1) ethnic-racial diversity 2) religious and 3) sexual. 

In this way we look to afford the construction and problematization of a “Communicative 

Debate” approach, in which the students debate in significative manner in a Philosophy’s 

teaching-learning process themes related to social diversity. The research asserts itself by 

bringing to the students the perception of the necessity of coordination of their communicative 

skills, pointing to conversational intersections that an understanding between the parts is an 

essential factor for the smoothening of a consensus crisis in a sociocultural contingency 

marked by conflicts of discourse, communication pathologies and violations of Human 

Rights, both on the society as well as in the school environment. 

 

Keywords: Philosophy’s teaching-learning, Communicative Rationality, Human Rights, 

Jürgen Habermas. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO  

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 4 

1 A RACIONALIDADE COMUNICATIVA COMO UTOPIA POSSÍVEL NA 

CONSTRUÇÃO DE DEBATES NO MUNDO DA ESCOLA .......................................... 12 

1.1 O contexto da crise em Habermas ............................................................................... 17 

1.2 A ágora da racionalidade comunicativa ...................................................................... 22 

1.2.1 A utilização das pretensões de validade dos atos da fala em processos de debates e a 

ética do discurso .................................................................................................................. 28 

1.2.2 A possibilidade de consensos na experiência do “debate comunicativo” ...................... 34 

1.2.3 A valorização do entendimento na experiência do “debate comunicativo” ................... 36 

2 O DEBATE COMUNICATIVO NA EXPERIÊNCIA DO FILOSOFAR PARA A 

DIVERSIDADE E DIREITOS HUMANOS ..................................................................... 40 

2.1 Pós-verdade e fake-news: desafios contemporâneos ................................................... 50 

2.2 A necessidade da emergência de um patriotismo constitucional ................................ 53 

2.3 A valorização da construção de identidade no sentido pós-convencional .................. 57 

3 OS CAMINHOS DA EXPERIÊNCIA DO “DEBATE COMUNICATIVO” ............... 61 

3.1 Contextualização histórico-crítica da filosofia habermasiana em sala de aula .......... 63 

3.2 Trabalhando os conceitos de pretensões de validade dos atos da fala, dissenso, 

entendimento e consenso em sala de aula .......................................................................... 65 

3.3 Da vinculação da experiência do “debate comunicatvo” a uma educação em direitos 

humanos ............................................................................................................................. 67 

3.4 Pós-verdade, fake-news e “lacração” em sala de aula ................................................ 69 

3.5 A experiência do “debate comunicativo” .................................................................... 71 

3.5.1 O “debate comunicativo” com a temática da diversidade sexual .................................. 72 

3.5.2 O “debate comunicativo” com a temática da diversidade étnico-racial ......................... 77 

3.5.3 O “debate comunicativo” com a temática da diversidade religiosa ............................... 82 

4 A AVALIAÇÃO DOS CAMINHOS DA EXPERIÊNCIA ............................................ 89 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 95 

REFERÊNCIAS......................................................................................................................99 

APÊNDICE 1 - ILUSTRANDO O DEBATE COMUNICATIVO...................................104 

APÊNDICE 2 - CRONOGRAMA DAS ATIVIDADES ................................................. 108 

APÊNDICE 3 -  TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO ......... 110 



ANEXO 1 -  LAYOUT DA PLATAFORMA EDUCACIONAL GOOGLECLASSROOM 

(SALA DE AULA VIRTUAL) ......................................................................................... 112 

ANEXO 2 -  TEXTOS ...................................................................................................... 113 

ANEXO 3- NOTÍCIA VINCULADA NO PORTAL DA SECRETARIA DE 

EDUCAÇÃO DO ESTADO DO ESPÍRITO SANTO.......................................................119



4 

INTRODUÇÃO 

 

O trabalho filosófico de Jürgen Habermas envolve os grandes temas inerentes ao ser 

humano e à sociedade, dedicando-se a questões sociológicas, epistemológicas, políticas, 

éticas, linguísticas,  na busca por compreender os limites do homem em sua trajetória 

histórica a fim de vislumbrar possibilidades de ressignificação para a construção de uma 

sociedade mais justa, digna, harmônica e democrática.  

De maneira sucinta, podemos afirmar que estabelece uma teoria critica à sociedade 

contemporânea a partir da análise dos processos reducionistas dos modos de racionalidade 

presentes nela, o que o leva a utopia possível de explicitação de uma nova racionalidade 

fundada em pressupostos comunicacionais, emergindo seu conceito e proposta da 

racionalidade comunicativa. 

 A racionalidade comunicativa por conceber a verdade construída a partir de relações 

intersubjetivas, contrapõe-se e aparece como um modelo de racionalidade mais amplo do que 

a racionalidade cognitivo-instrumental da filosofia da consciência, esta fundada nas relações 

do sujeito cognoscente com o mundo objetivo de forma isolada1. Assim a racionalidade 

comunicativa “[...] interrompe a teleologia dos planos individuais de ação”. (HABERMAS, 

1990, p. 130). 

A proposta de uma nova racionalidade fundada em um paradigma comunicativo lança 

luz a possibilidades de aplicação na prática escolar em uma proposta educativa crítica 

emancipatória, principalmente em questões que envolvam a linguagem e a comunicação.  

Na presente pesquisa analisaremos a aplicabilidade, problematização, análise dos 

desafios e significação para o mundo da escola de um modelo de dinâmica de debate 

fundamentados nos conceitos da racionalidade comunicativa, o que chamaremos de “debate 

comunicativo”. Utilizamos como temáticas propositivas a diversidade étnico-racial, religiosa 

e sexual, a fim de extrair uma proposta de ensino-aprendizagem de Filosofia por meio de 

método de debate organicamente vinculado a uma proposta de Educação em Direitos 

Humanos (EDH).  

Importante salientar que dentro do espectro da diversidade sociocultural, 

compreendida como as diferentes formas de ser, sentir-se e expressar-se, utilizamos os três 

                                                             
1 Razão-racionalidade são temas de destaque no pensamento filosófico moderno e contemporâneo. Os principais 

filósofos, de Kant a Hegel, chegando a Marx, Weber, Nietzsche e os contemporâneos Horkheimer, Adorno e o 

próprio Habermas tematizam a razão de maneira central em suas análises. Em Habermas, que iremos trabalhar 

ao longo do texto, há a divisão entre dois modelos de racionalidade: a cognitiva-instrumental e a comunicativa. 

(HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid: Taurus, 1999, p. 27)  



5 

eixos, a étnico-racial, religiosa e sexual, por observarmos suas relevâncias no contexto da 

escola, isto é, como estão presentes nas manifestações dos estudantes no cotidiano, tanto em 

forma de pré-conceitos e descriminações quanto em formas de busca por afirmações por parte 

dos grupos que os sofrem.  

A EDH aparece como uma educação integral que tem como fim o respeito mútuo, pelo 

“Outro” e pela diversidade sociocultural. Também vislumbramos que uma ação educacional 

com enfoque nos DH deve propor possibilidades de interpretação de mundo aos estudantes de 

modo a prepara-los para a emancipação, na identificação da causa de problemas e na 

modificação de atitudes e valores que fomentam conflitos e violações da dignidade da pessoa 

humana. Deve servir para sensibilizar e humanizar acima de tudo, na afirmação de valores 

democráticos, bem como na identificação e combate a valores em uma perspectiva de negação 

da dignidade da vida.  

Propomos uma ação educativa que busque privilegiar o fortalecimento das 

competências comunicativas dos estudantes, isto é, suas capacidades de interações 

intersubjetivas,  a fim de torná-los sujeitos capazes de lidar com o enfrentamento de desafios 

comunicacionais de nosso tempo, como uma dada crise de consensos e patologias 

comunicacionais, alavancadas por fenômenos como pós-verdade e as fake-news.  

 A pesquisa emerge e estrutura-se a partir de uma compreensão da pesquisa 

participante1, sendo desta forma, concebida como um momento dinâmico de um processo de 

ação educacional compromissado sócio politicamente junto aos educandos durante as aulas da 

disciplina de Filosofia na Educação Básica, em nível médio. A prática de uma dinâmica de 

debate subsidiada pela racionalidade comunicativa perseguiu fortalecer as competências 

comunicativas dos estudantes para que estes construam uma consciência de entendimento 

mútuo gestadora de consensos genuínos e democráticos mediante as diferentes maneiras de se 

viver.  

Começamos a prática através de uma exposição da base teórica habermasiana 

pertinente, sua filosofia crítica e proposta paradigmática comunicacional, além da 

contextualização de sua vida e obra enquanto membro da 2º geração da Escola de Frankfurt. 

Para tanto lançamos mão da metodologia ativa de aula invertida, criando uma “sala de aula 

virtual” (Googleclassroom), onde ao longo da experiência foram sendo disponibilizados 

                                                             
1 Na pesquisa participante, sempre importa conhecer para formar pessoas motivadas a transformarem os cenários 

sociais de suas próprias vidas e destinos. As abordagens de pesquisa participativa aspiram a participar de 

processos mais amplos e contínuos de construção progressiva de um saber mais partilhado, mais abrangente e 

mais sensível às origens do conhecimento popular num momento dinâmico de experiência dialógica de 

aprendizagem. (BRANDÃO, 2007, p. 57.). 



6 

materiais referências como textos, slides, vídeo-aulas, posteriormente trabalhados em sala de 

aula. 

Um dos marcos da pesquisa foi disseminar no “chão da escola”, isto é, naquilo que o 

ambiente escolar possui de mais propriamente orgânico, a proposta da racionalidade 

comunicativa, tonando possível aos estudantes sua apropriação e a emergência do que 

podemos chamar de um “espírito habermasiano” que passou a ser fundamento para os debates 

realizados em sala de aula.  

Procuramos propiciar aos estudantes o fomento ativo de praticar a base conceitual da 

racionalidade comunicativa em processos de debate que tratem de questões que envolvam a 

diversidade étnico-racial, religiosa e sexual, em uma proposta de EDH.  

Desta forma, buscamos estimular a reflexão crítica-emancipatória sobre suas 

compreensões de mundo, de ser-humano, da diversidade sociocultural, fundamentado por um 

paradigma comunicacional em um agir orientado para a construção de consensos genuínos 

com vistas a um horizonte de verdades emergidas intersubjetivamente e democraticamente.  

Consideramos que as bases filosóficas da educação escolar podem influenciar 

diretamente a maneira como os estudantes captam a sociedade e suas potencialidades 

ontológicas diante dela, destacando a importância da educação enquanto processo de 

construção dialógica de conhecimento pelo sujeito a fim de adquirir habilidades e ferramentas 

para a construção de um pensamento crítico em uma busca por emancipação frente a 

realidades opressivamente vividas.  

Assim, a educação escolar e o ensino-aprendizagem de Filosofia a partir do paradigma 

da comunicação nos são vistos como possibilidades geracionais de transformações subjetivas 

e sociais emancipadoras, ao disponibilizarmos aos estudantes a perspectiva de desconfirmação 

de uma dada opressão vivida no seio de uma própria educação reificada. É nesse sentido que 

“[...] o papel da filosofia vincula-se à tarefa de reconstruir o saber de fundo do mundo da vida 

[...]”. (MÜHL, 2003, p. 314). 

Quando falamos em opressão nos referimos a relações sociais que promovem a 

exclusão socioeconômica, política e cultural, o que nos leva a desigualdades, discriminações, 

fomentações de pré-conceitos e toda gama de atentados e violências contra a dignidade da 

pessoa humana, gerados por condições ontológicas excludentes pré-determinadas e 

determinantes sob o esteio de uma crise política e econômica de maiores dimensões.  

A pesquisa considera então, a dimensão emancipadora da educação escolar, pela 

fomentação da reflexão crítica-emancipatória intrínseca aos processos cognitivos dos 



7 

estudantes, por vezes, permeados por um dinamismo social opressivo, que impacta suas 

subjetividades, enfraquecendo suas potencialidades e liberdade diante da experiência da vida.  

Apresentou-nos como ponto indefectível a tal respeito a crítica habermasiana quanto 

às colonizações de uma racionalidade instrumental e tecnificada no mundo da vida, de 

maneira análoga para nós, no mundo da escola. Tais colonizações da racionalidade 

instrumental nas formas de vida e, por conseguinte, no mundo da escola, atrofiam os ideais de 

uma educação emancipatória e impacta nos processos cognitivos de interpretação da realidade 

dos estudantes, enfraquecendo suas potências de livre significação da realidade. É nesse 

percurso crítico que aparece a racionalidade comunicativa como pressuposto de contraposição 

à racionalidade meramente cognitiva-instrumental, como uma racionalidade mais aberta, 

pluralista, mediando distância crítica das imposições de imperativos sistêmicos na formação 

da consciência1.  

Procuramos entrecortar o “debate comunicativo” com uma proposta de EDH, de 

maneira a conseguir produzir um lugar onde as questões que tratem da questão da diversidade, 

possam ser trabalhadas sob o prisma filosófico comunicacional. Para tanto, lançamos mão da 

explicitação, com a mesma estratégia da aula invertida, da história e importância tanto dos 

DH quanto da EDH, além da reflexão sobre as possíveis ameaças e violações no Brasil e no 

mundo.  

Observamos na sociedade brasileira hoje um fenômeno de silenciamento do diálogo e 

entendimento entre sujeitos e grupos sociais, o que contribui para o isolamento e processos de 

intolerância e violências, vinculados a diferenças de cunho moral-religiosa, posicionamento 

políticos etc. Concomitantemente, nos é possível constatar uma força enfraquecedora das 

estruturas cognitivas dos estudantes, capitaneada como veremos no capítulo II, pela 

internalização de discursos erguidos subsidiados pelos movimentos de pós-verdade e pelas 

fake-news. De alguma forma, tais condições vêm enfraquecendo, tanto os vínculos de uma 

identidade coletiva, quanto às formas de construção de discursos na esteira de uma 

perspectiva racional, o que pode vir comprometer a eficácia de valores democráticos. 

 Há grandes mutações na sociedade contemporânea, como debilidade na socialização 

da comunicação, desestruturação da opinião pública e da vontade, uma desintegração da 

identidade coletiva, um empobrecimento cultural e enfraquecimento da solidariedade. 

                                                             
1 Apontamos aqui a diferenciação entre o sentido de educação como Ausbildung (treinamento) e educação como 

Bildung (formação). Assim, “[...] a educação direciona, forjar consciências, deste modo, pode fundamentar-se 

em paradigmas políticas, tendendo a conveniências, podendo, por um lado, enfraquecer a autonomia individual 

por uma influência de uma ideal coletivo, e por outro, reificar as consciências pela formação técnica somente, 

negando a formação crítica e humana da educação.( ADORNO. 2003, p. 127) 



8 

Consideramos tais constatações em nossas análises na dinâmica da sala de aula, enquanto 

microcosmo da própria dinâmica na sociedade contemporânea1.  

Apresenta-se como tarefa a emersão de uma experiência de dinâmica de debates para 

as questões da diversidade por meio de pressupostos racionalmente comunicativos, como 

forma de proporcionar aos estudantes ferramentas que lhes despertem para a internalização de 

discursos e argumentativas fundadas nas categorias de pretensões de validade dos atos de fala: 

inteligibilidade (compreensibilidade), verdade, veracidade (sinceridade) e correção.  

Objetivamos também como pressuposto possibilitar uma convergência cognitiva 

intersubjetiva – discernimento transcendental – em uma concepção de formação de identidade 

não convencional, isto é, com capacidades de avaliar suas convicções morais em termos de 

máximas éticas gerais, e não em pressuposições individuais ou de determinados grupos 

apenas.  

 Tal proposta pode funcionar como um vetor de fortalecimento de unificação de 

modos de vida plurais, estabelecendo um diálogo verdadeiro em sala de aula, aumentando 

níveis de percepção de pertencimento enquanto base garantidora de solidariedade, dignidade e 

equidade. Trabalharemos nesse sentido o conceito explorado por Habermas de patriotismo 

constitucional, onde as convicções morais não seriam construídas em acordos de 

pertencimentos pré-políticos, mas ancoradas em princípios da vida democrática, incorporadas 

nas instituições políticas e documentos republicanos, como as constituições nacionais.  

Nesse sentido, fundamentados pela proposta do patriotismo constitucional, 

procuramos trabalhar questões imbrincadas como: Existe um consenso ideal a ser perseguido? 

Tal consenso ideal não excluiria o dissenso? Os estudantes devem ser salvos de seus discursos 

incorretos? Todos devem assentir sobre o mesmo consenso? Aquele que discorda corre o risco 

da imposição da maioria? Tais questões são prementes para o objetivo da proposta, sendo a 

sua não consideração, o trafego nos mesmos lugares comuns de uma ação educacional às 

guias de um enfoque cognitivo-instrumental apenas.  

Em relação à EDH, sabemos que a luta pela valorização dos Direitos Humanos possui 

como um dos objetivos a amenização na forma violenta física e simbólica que a sociedade se 

correlaciona com os fenômenos ligados à diversidade em uma realidade social que se 

apresente marcada por violações aos Direitos Humanos, como por exemplo: marcas de 

                                                             
1 José Washington de Morais Medeiros, em sua tese de doutorado (2008) intitulada “A racionalidade 

comunicativa enquanto Ágora de processos educacionais emancipatórios” nos traz um horizonte habermasiano 

das mazelas do pensamento humano no mundo contemporâneo, em paradoxo com os ideais iluministas. 

Denuncia de forma contundente um empobrecimento cultural e comunicacional, segundo ele, devido às 

colonizações sistêmicas de uma racionalidade instrumental nos formas de vida do homem contemporâneo.  



9 

intolerância religiosa, racismo contra índios e negros, principalmente, pré-conceitos, 

marginalização e violência contra a população LGBTQ+, processos xenofóbicos etc. Nesse 

contexto de desvalorização dos DH que aparece a presente proposta de ensino-aprendizagem 

de Filosofia do “debate comunicativo”.  

De forma simbiótica, as principais categorias e conceitos do agir comunicativo, como 

linguagem e discurso, ética do discurso, entendimento e consenso, pretensões de validade, 

foram guias para os estudantes pensarem e agirem em uma prática educacional voltada para a 

EDH. Buscou-se verificar os movimentos cognitivos e comportamentais dos estudantes ao se 

confrontarem com temáticas que envolvam a diversidade étnico-racial, sexual e religiosa 

considerando a racionalidade comunicativa como fundamento para o debate.  

As dinâmicas das ações de pensamento e construção de discursos dos estudantes são 

oriundas de seus processos de socialização, com base em reproduções do que lhes foi 

apresentado e apreendido através das instituições sociais, como a família, a escola, a igreja, a 

mídia etc. Como fruto, temos no ambiente escolar discursos dos mais diversos. A proposta do 

“debate comunicativo” é proporcionar ferramentas de pensamento para que eles possam 

realizar a percepção da convergência possível entre seus discursos, considerando a 

valorização da vida e dos DH. O reconhecimento de modos de vida plurais e também a 

reconstrução do horizonte de formação moral sob a égide de princípios constitucionais, são 

movimentos imprescindíveis a uma cultura centrada no convívio plural e na aceitação da 

diversidade.  

 Muitas práticas educacionais e suas metodologias são permeadas pelas estruturas da 

compreensão de mundo guiada pela racionalidade instrumental, o que torna os estudantes 

produtos, limitando-se a incuti-los com conteúdos propedêuticos de maneira informacional, 

onde irão reproduzir a lógica cognitiva-instrumental, sem a devida crítica e com uma 

autonomia reduzida diante da formação de seus saberes necessários a um processo 

educacional emancipatório significativo. Para Habermas, “[...] as patologias da modernidade 

se devem propriamente a não percepção das distintas esferas da racionalidade (instrumental, 

comunicativa) no mundo da vida [...]” (BOUFLEUER, 2001, p.16).  

Assim, vemos na educação como que as consciências dos estudantes são determinadas 

e reificadas a partir de forças externas ao próprio processo educacional, por meio da 

colonização da lógica instrumental nas diversas instâncias da realidade, o que fragiliza suas 

subjetividades de um ponto de vista da autonomia do pensamento, dificultando ações 

educacionais para a emancipação.  



10 

Observamos também em nossa prática cotidiana escolar que os estudantes, muitas 

vezes, embasam as construções de seus discursos pelas características comunicacionais 

imediatistas de nossa sociedade, onde prevalece nos processos de debates em sala de aula o 

que o colunista Paulo Roberto Rodrigues chamou de razão lacradora1.  

Tal compreensão de construção de discursos visando um produto final para “lacrar”, 

deixa a revelia a ética do discurso, as pretensões de validade de uma análise fenomenológica 

guiada pela valorização do pensamento racional. Importante frisar que hoje a concepção de 

“lacração” é uma constante em debates nas aulas, como se a sala de aula ganhasse auras de 

uma extensão do mundo virtual das redes sociais, onde podemos constatar tal dinâmica e onde 

os estudantes estão casa vez mais imersos.  

Disseminar a base filosófica da racionalidade comunicativa engendrando um “espírito 

habermasiano” nos estudantes propiciando-lhes suas vinculações em processos de construção 

de discursos racionalmente comunicativos, capazes para o debate dissidente, guiados por um 

entendimento com vista a um consenso genuíno e sincero, apresentou-se como um dos 

objetivos da pesquisa.  

Através de uma compreensão habermasiana de racionalidade comunicativa, inserida 

em um processo de ensino-aprendizagem de Filosofia, concebemos os estudantes pelas 

vivências práticas cotidianas do horizonte do vivido, onde possam ter a oportunidade de 

construir dialogicamente um reconhecimento mútuo e livre sobre as coisas e um entendimento 

compartilhado sobre a realidade, que lhes propicie um autoconhecimento e uma liberdade de 

interpretação fenomenológica de forma, aberta, pluralista e democrática. 

Utilizamos as legislações como auxiliadoras para nossa fundamentação como a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos (1948), as Diretrizes Nacionais para EDH, 

Parecer CNE/CP nº 08/2012, O Plano Nacional para EDH, as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para o Ensino Médio — Parecer CNE/CEB nº 5/2011, A Base Nacional Comum 

Curricular (2018) as Diretrizes Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para 

                                                             
1 Em seu artigo “Crítica da Razão Lacradora” Paulo Roberto Rodrigues o diz a respeito da simples valorização 

recente do objetivo de vencer um debate sem a preocupação do objeto e da argumentativa em si pautada: (...) 
“Quem lacra sempre vence, mesmo que seja derrotado. Já quem é lacrado nem sempre perde — a extensão da 

derrota depende da estatura do vencedor. O lacrador é um boxeador improvável, quicando sozinho num ringue 

contemporâneo acreditando que é campeão em tudo, sobre todos, sempre por nocaute. (RODRIGUES, 2019, p. 

3). Fizemos uma analogia com os processos de debate em a sala de aula, onde de forma recorrente é constatada 

tal dinâmica. Por exemplo: em um debate sobre diversidade sexual, um estudante encerra o debate e é aplaudido 

por muitos com a concepção de que “deus” criou o homem e a mulher, e tudo o que estiver fora dessa 

compreensão está errado. Não houve o respeito à argumentativa racional (a observância de que outras pessoas 

não compartilham da mesma visão de “deus”, ou mesmo outras percepções de “deus”), houve somente a busca 

pela lacração e pelo encerramento do debate e sua afirmação sair vitoriosa com base em suas convicções 

pessoais.  



11 

o Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana, Lei nº 10.639/2003 e Parecer 

CNE/CP nº 03/2004.  

Assim, no primeiro capítulo procuramos demonstrar como a prática da racionalidade 

comunicativa é possibilidade para realocação de um espaço-tempo em sala de aula que resgate 

movimentos de debate genuínos e emancipadores, norteados por uma argumentação 

racionalmente comunicativa. Trato também da explicitação das formas como as pretensões de 

validade, consenso, dissenso e entendimento podem ser compreendidas e utilizadas em 

processos de debate em um processo de ensino-aprendizagem de Filosofia.  

Além disso, traço um retrospecto da teoria crítica habermasiana quanto à crise das 

sociedades complexas capitalistas relacionando seus aspectos com a corrupção dos ideais 

iluministas da educação pelo predomínio da racionalidade instrumental e suas consequências 

para a construção da cosmovisão do homem contemporâneo.  

No segundo capítulo direcionamos a racionalidade comunicativa para a questão do 

ensinar a filosofar para a diversidade e ensejamos os aspectos da EDH procurando construir 

um tecido único entrelaçando a racionalidade comunicativa, a diversidade e a EDH, 

fundamentos pelos principais marcos normativos como as DUDH, a BNCC e a DNEDH.  

Também tratamos da influência dos fenômenos da pós-verdade e das fake-news nas 

construções das visões de mundo dos estudantes e consequentemente de seus discursos, 

procurando demostrar a sintomática negativa que tais movimentos acarretam para o ensino-

aprendizagem de Filosofia, deturpando e/ou esvaziando o debate, bem como têm sido 

responsáveis por uma diluição das potencialidades críticas-comunicacionais dos estudantes 

em suas interpretações fenomenológicas da vida.  

 No terceiro procuramos construir uma base descritiva da prática educacional do 

“debate comunicativo” em sala de aula, o formato da intervenção prática, as metodologias 

ativas e temas utilizados, os desafios e problemáticas enfrentadas, a avaliação dos caminhos 

da experiência e dos resultados alcançados. E por fim no quarto capítulo embaso a avaliação 

dos resultados dos caminhos da experiência.  

 

  



12 

1 A RACIONALIDADE COMUNICATIVA COMO UTOPIA POSSÍVEL NA 

CONSTRUÇÃO DE DEBATES NO MUNDO DA ESCOLA 

 

Jürgen Habermas em sua concepção filosófica fundamental defende a emancipação 

dos sujeitos de suas condições socialmente opressivas por meio de um processo permanente 

de interação e comunicação a fim de construir uma verdade coletivamente elaborada e 

socialmente aceita. Desenvolve o conceito central de racionalidade comunicativa, em 

contraposição ao modelo de racionalidade cognitiva instrumental em uma perspectiva em 

relação ao pensamento moderno enquanto projeto inacabado, isto é, de que a razão iluminista, 

fundada nos preceitos de emancipação e libertação do ser-humano, ainda não se realizou. 

 Para uma melhor compreensão das relações e diferenças entre racionalidade 

cognitiva-instrumental e comunicativa e de que forma fundamentamos uma utopia possível da 

racionalidade comunicativa em um processo de ensino-aprendizagem de Filosofia, faz-se 

necessário o apontamento da filosofia crítica habermasiana.  

Habermas denuncia, assim como seus antecessores da Escola de Frankfurt, Theodor 

Adorno e Max Horkheimer, uma crise da racionalidade moderna1, ou seja, a compreensão de 

que os ideias de emancipação e esclarecimento do ser-humano através da utilização da razão 

(Mündigkeit)2 arvorecidos pelo movimento iluminista vão ser corrompidos pelas colonizações 

de uma lógica tecnicista gerida pela racionalidade instrumental nos modos de vida, no lastro 

da sociedade capitalista ocidental, interferindo nas maneiras de pensar e agir do homem 

contemporâneo.  

Segundo MEDEIROS (2008, p.25) Habermas vai compreender as sociedades 

contemporâneas capitalistas, também denominadas de sociedades complexas, caracterizadas 

principalmente pela gestão econômica através do Estado, onde se constrói a dinâmica da vida 

política como forma de fortalecer o dinamismo do capital. Assim, através da corrupção da 

dinâmica da vida política pelos interesses mercadológicos, acontece uma dada crise do projeto 

da modernidade, que reconfigurará as instâncias da ciência, da tecnologia, da cultura, da 

economia, da política e da educação sob a ótica do capital financeiro prioritariamente. 

Nesse sentido Habermas assume uma reflexão acerca das consequências das estruturas 

da filosofia positivista, alicerçada pela tecnificação do pensamento e do agir, na formação das 

                                                             
1Habermas vai desenvolver a tese: "modernidade um projeto inacabado", em sua obra “Discurso Filosófico da 

Modernidade”, onde refaz o caminho do pensamento moderno, a partir dos principais filósofos, demonstrando a 

visão reducionista em relação ao conceito de Razão. Mediante tal argumentativa, ele apresenta o paradigma da 

intersubjetividade, como uma possibilidade de ampliação do conceito de razão.  
2 Compreendemos aqui o conceito iluminista de maioridade (Mündigkeit,) como télos da vida individual e 

coletiva. 



13 

conjunturas de interpretação e compreensão da realidade dos sujeitos nas sociedades 

contemporâneas. A racionalidade instrumental, compreendida como um movimento 

individualista calcado nas relações sujeito-objeto a fim de conhecê-los para o agir fundado na 

dominação vai aparecer como uma das manifestações possíveis da razão. Assim, argumenta 

PIZZI (1994, p.20) que “[...] esse estado de cientificidade instrumental acaba racionalizando 

até mesmo o sistema em seu todo [...]”.  

A crítica habermasiana é então erguida na observância dos processos reducionistas do 

sentido emancipador e esclarecedor da razão iluminista através do engolfamento de suas 

características essenciais para dentro de uma racionalidade instrumental hegemônica a serviço 

das estruturas do sistema econômico.  

Inscrito no âmago do ideário iluminista de educação tínhamos a realização da 

expressão da livre consciência humana, da afirmação do pensamento fundado em premissas 

racionais e de forma autônoma, da compreensão e reconstrução da realidade e da sociedade de 

forma mais digna e justa por intermédio do pensar racional. Um movimento que se funda na 

base de potencializar o pensamento crítico e servir de princípio para o pensar e o agir do 

homem no mundo.  

Entretanto, tais ideais utópicos da razão iluminista são deslocados para dentro de uma 

lógica de poder econômico e político, e a instância educacional, enquanto elemento vital para 

a retroalimentação teleológica da humanidade acaba sofrendo uma perda de sentido ao ser 

absorvida para dentro da perspectiva cognitiva instrumental onde a “[...] auto compreensão 

culturalmente determinada de um mundo social de vida é substituída pela auto coisificação 

dos homens [...]”. (HABERMAS, 1994, p.74).  

Munido de seu arcabouço teórico-crítico, Habermas vai buscar saídas para tais aporias 

do mundo contemporâneo, enquanto projeto inacabado da modernidade. Em sua obra “Teoria 

da Ação Comunicativa” (1997) irrompe com a conceituação da racionalidade comunicativa, 

segundo a qual os homens agindo de forma comunicativa têm a possibilidade de 

emancipação. Propõe desta forma, uma racionalidade que tem como base o diálogo mediado 

através de ações coletivas que fomentem a reflexão crítica que liberta os sujeitos e os capacita 

para a emancipação, em uma construção democrática da verdade, em contraposição às 

colonizações sistêmicas de uma racionalidade cognitiva-instrumental no mundo da vida.  

O paradigma de um sujeito que representa objetos e que é formado em uma “[...] 

estrutura de auto relação que se dobra sobre si mesmo enquanto objeto para se compreender 

como em uma imagem especular justamente de modo 'especulativo' [...]” (HABERMAS, 

2000, p.28) é substituído pelo “[...] paradigma da filosofia da linguagem, da compreensão 



14 

intersubjetiva ou da comunicação”. (HABERMAS, 1999, p. 497). A racionalidade 

comunicativa aparece então como um espectro mais amplo de uma compreensão reduzida de 

racionalidade, onde a dimensão cognitiva-instrumental se localiza.  

Com esta concepção mais ampla da racionalidade, temos um conceito mais 

enriquecido, sendo o fator linguagem elemento que nos permite estabelecer não somente 

critérios acerca do entendimento sobre os objetos, mas também sobre dinâmicas de 

convivência social através de perspectivas como as dimensões ético-morais e estético-

expressiva.  

Em nossa proposta de trabalhar a diversidade étnico-racial, religiosa e sexual através 

do “debate comunicativo” enfatizamos essa dimensão de entendimento ético-moral 

intersubjetivo como critério para relações sociais mais dignas e harmônicas. O conceito de 

racionalidade comunicativa traz consigo conotações que, em última análise, voltam à 

experiência central da capacidade de unir-se sem coerção e estabelecer um consenso que 

tenha um discurso argumentativo em que diferentes participantes superem a subjetividade 

inicial de suas concepções. (HABERMAS, 2001, p. 506). 

Seguindo uma linha pragmática do conceito de racionalidade, Habermas afirma que 

“[...] a racionalidade tem menos a ver com o conhecimento ou com a aquisição de 

conhecimento que com a forma em que os sujeitos capazes de linguagem e de ação fazem uso 

do conhecimento” (HABERMAS, 1987 p. 24). Isto é, a característica racional de uma 

manifestação, argumentação, reside no potencial de fidelidade do saber incorporado a ela, e 

de sua suscetibilidade mediante a crítica argumentativa e de seu horizonte de fundamentação 

prática. Assim, “[...] a racionalidade de um julgamento não implica sua verdade, mas apenas 

sua aceitabilidade fundada dentro de um contexto dado” (HABERMAS, 2001, p. 48). 

Em nossa proposta de “debate comunicativo” fundamentamo-nos dentro dessa 

perspectiva de verdade fundamentada pela argumentação. Dentro do horizonte da 

racionalidade comunicativa a verdade é fruto de um reconhecimento comum da objetividade 

do mundo, assegurada pela prática comunicativa, “a verdade tem de definir-se, então, por 

referência à argumentação” (HABERMAS, 1994, p. 148).  

A mudança paradigmática deflagrada por Habermas acontece do simples 

conhecimento dos objetos (filosofia da consciência) em relação ao entendimento entre sujeitos 

capazes de falar e agir sobre os objetos (filosofia da comunicação). O paradigma da 

consciência, que emoldurou Descartes, Spinoza, Leibniz, Kant e Hegel, interpreta o sujeito 

enfocando sua relação com mundo objetivo, na dualidade conhecimento/dominação. Já a 

proposta comunicativa concebe o sujeito não como exclusivamente como aquele que vai se 



15 

relacionar com os objetos para conhecê-los e agir para dominá-los, mas como aquele que é 

obrigado a se direcionar para o entendimento junto aos outros sujeitos sobre o significado do 

que é conhecer os objetos, agir sobre eles, ou ainda dominá-los. (SIEBENEICHLER, 1989, p. 

61-62) 

O movimento da linguistc turn (virada linguística) vai estruturar o pensamento pós-

metafísico ao promover a transição entre o paradigma da filosofia da consciência 

(subjetivista) centrada na relação sujeito e objeto, a partir do cartesianismo e da razão 

transcendental kantiana, para a filosofia fundamentada na linguagem e nas relações 

intersubjetivas, pautadas nas relações sujeito e sujeito.  

Desta forma, a razão comunicativa por não ter mais como característica o método 

dedutivo alicerçado em verdades transcendentais e imutáveis irá se caracterizar a partir de 

discursos práticos e processos comunicacionais intersubjetivos.  

Habermas (1997) diferencia o que denomina filosofia da consciência, que estaria 

ligada ao conceito de mundo do sistema e filosofia da linguagem, ligada ao conceito de 

mundo da vida. O mundo do sistema é o lugar da racionalidade técnico-instrumental, 

consequência da exacerbada crença na ciência e na técnica gestadas pelo Iluminismo, 

movimento visto como redentor das mazelas que afligiam a humanidade até então, salvação 

esta que se daria através das ciências positivas, o que culminou no sistema filosófico de 

Auguste Comte. Na filosofia da consciência prepondera o sujeito cognoscente solitário, 

esforçando-se para conhecer e dominar a realidade.  

Já na perspectiva da filosofia da linguagem, o mundo da vida aparece como a 

instância, não de uma racionalidade na busca por um entendimento do mundo objetivo de 

forma isolada, mas como a dimensão onde o sujeito cognoscente se vê obrigado a se 

compreender conjuntamente com os outros sujeitos sobre os significados, limites e 

possibilidade do mundo objetivo. Nesse sentido “[...] o ‘saber em que’ tal ou tal coisa consiste 

está implicitamente ligado a um ‘saber porque’ e reenvia nesse sentido às justificações 

potenciais. [...] Em outros termos, a gramática do termo ‘saber’ implica que tudo aquilo que 

nós sabemos pode ser criticado e justificado[...]”. (HABERMAS, 2001, p. 48).  

Habermas vislumbra como ponto central da crise da sociedade contemporânea as 

colonizações do mundo da vida pelo mundo do sistema. Cabe-nos as observações e análises 

dessas colonizações sistêmicas na educação e no mundo da escola, com o intuito de perceber 

de que forma tais imposições sistêmicas vão influenciar a formação dos discursos dos 

estudantes e suas posturas em processos de debate, buscando transformar uma dinâmica de 



16 

debate de uma perspectiva individualista, objetivista, para uma dinâmica de “debate 

comunicativo”.  

A razão comunicativa proporcionaria resolver conflitos através de mediação de 

discursos dissidentes seguindo regras procedimentais universais, onde os sujeitos sejam 

capazes de coordenarem seus planos de ação dentro de um acordo intersubjetivo guiados pelo 

entendimento recíproco. Desta forma “[...] a linguagem deve ser entendida não apenas como 

um recurso de representação, mas como um recurso pragmático da interação dos seres 

humanos entre si”. (MÜHL, 2003, p. 162)  

 Habermas vai conceituar competência comunicativa, como sendo o assentamento de 

regras práticas-formais nos sujeitos a fim de torna-los competentes para a utilização de 

sentenças e formas de expressividades subsidiadas pela compreensão de entendimento, sendo 

o entendimento “[...] um processo convincente de convicção mútua que coordena as ações dos 

diferentes participantes com base na motivação por razões. Entendimento significa 

comunicação endireitada a um acordo válido”. (HABERMAS, 1999a, p. 500). 

 O fortalecimento da competência comunicativa dos estudantes está intimamente 

ligado a ações educativas uma vez que segundo MÜHL (2003, p. 259): “[...] a competência 

comunicativa implica o processar permanente e responsável da verdade, o que significa dizer 

que toda a ação comunicativa é também ação educativa, pois determina a formação de 

vontade”.  

Utilizar a proposta do “debate comunicativo” nos areja possibilidades de proporcionar 

aos estudantes a internalização de compreensão da importância da comunicabilidade com seus 

pares ao se construir suas percepções de mundo, discursos, interpretações dos fenômenos da 

realidade, em um horizonte fundado em verdades emergidas de maneira democrática sob a 

égide do paradigma da comunicação. 

Oportunizamos utilizar tal arcabouço conceitual em um processo de ensino-

aprendizagem de Filosofia quanto à construção de um saber mais compartilhado, na busca 

pela emergência de consensos mais democráticos e de fortalecimento de suas competências 

comunicativas e linguísticas, com vistas a uma dada emancipação frente a um cenário de crise 

de consensos, conceito que trabalharemos mais a frente, em se tratando de questões que 

pressupõe discursos dissidentes, como são os casos dos temas sobre diversidade étnico-racial, 

religiosa e sexual.  

Aparece-nos inicialmente uma proposta imbrincada realizar um método de debate com 

base na racionalidade comunicativa em se tratando da diversidade étnico-racial, religiosa e 

sexual por se tratar de temáticas que trazem discursos diferentes e antagônicos e que geram 



17 

“polêmicas”. Porém procuramos ao longo da pesquisa lançar mão de elementos unificadores 

mediante a pluralidade de vozes, como é o caso do conceito de patriotismo constitucional que 

abordaremos mais a frente.  

Mediante então, as significativas internalizações do mundo sistêmico e da 

racionalidade instrumental nos processos do mundo da vida, buscamos, com o “debate 

comunicativo” um processo de ensino-aprendizagem de Filosofia que atue no fornecimento de 

elementos do pensamento habermasiano ao fomento de construção de um pensamento crítico-

emancipatório, o que pode contribuir para a desobstrução de uma educação verdadeiramente 

libertadora, através de um processo de reconfiguração das subjetividades dos estudantes e 

fortalecimento de suas competências comunicativas.  

Em uma realidade escolar marcada por discursos dissidentes, falta de entendimento 

entre os estudantes, silenciamento do debate democrático pelos processos de individualização 

dos discursos, o “debate comunicativo” aparece como ação possível gestante de 

transformações de uma sala de aula dissidente e silenciada, para uma, do ponto de vista dos 

processos de debate, mais ampla, democrática, emancipatória, sob os referenciais de uma 

cultura centrada no convívio plural, no respeito à dignidade humana e na aceitação da 

diversidade e da construção da verdade sob o ponto de vista comunitário.  

 

1.1 O contexto da crise em Habermas  

 

Quando tratamos de especificar uma dada crise da comunicação no sentido 

habermasiano nas dinâmicas de debate em sala de aula, é necessário remontarmos 

impreterivelmente à crise da racionalidade moderna em si, com seus impactos na formação 

das consciências e seus direcionamentos ontologicamente impetrados nas práticas educativas 

enquanto processos de socialização.  

O debate sobre a racionalidade se faz de forma vinculada à temática da razão que 

herdamos da modernidade. A filosofia crítica da Escola de Frankfurt se propôs a realizar a 

dialética do Iluminismo, ou seja, expor as deturpações dos ideais iluministas de razão 

enquanto esclarecimento e emancipação, pela via técnico-instrumental fundado nas relações 

de poder econômico e político, o que produz um cenário de opressão ao se construir as 

identidades de forma consumida por uma consciência reificada, transmitida e retroalimentada 

por dentro da própria cultura ocidental.  

É, portanto, a partir de uma compreensão de crise da racionalidade calcada em uma 

crise político-econômica de maior envergadura, que identificamos a crise da educação. Sobre 



18 

a macroestrutura objetiva da crise econômica e suas influências nos modos de vida da 

sociedade Habermas diz:  

 

[...] A crise econômica é imediatamente transformada em crise social; pois, ao 

desmascarar a oposição das classes sociais, fornece uma crítica prática da ideologia 

da pretensão do mercado de ser livre do poder. A crise econômica resulta de 
contraditórios imperativos sistêmicos e ameaça a integração social. É ao mesmo 

tempo, uma crise social na qual os interesses dos grupos em ação colidem e colocam 

em questão a integração social da sociedade. (HABERMAS, 1980, p. 44-45). 

 

Ou seja, levamos em conta para afirmamos uma crise da educação sua caracterização 

como uma mera prática de reprodução de conhecimentos e habilidades para a adaptação a 

uma formação técnico-operacional a serviço das macroestruturas do sistema econômico e de 

uma racionalidade cognitiva-instrumental hegemônica. É nesse sentido que [...] a sociedade 

toda se torna tecnocraticamente auto-regulada, fazendo com que os indivíduos percam a 

possibilidade de critica e submetendo-os às decisões exigidas pelo progresso técnico” (PIZZI, 

1994, p. 20) 

 

Habermas vê o cenário de crise como a não percepção das colonizações sistêmicas no 

mundo da vida. Assim MEDEIROS (2008, p. 22) afirma que “[...] a razão, desvinculada de 

suas bases filosóficas, se encorpa cada vez mais à pura dimensão técnico-científica, 

disseminando marcas nas esferas da subjetividade, cultura e sociedade, da ideologia 

capitalista ocidental”. Na direção da filosofia crítica de Habermas é que aventamos uma dada 

crise de sentido nas estruturas cognitivas dos estudantes, o que impacta em suas leituras da 

realidade e nas construções de seus discursos e consequentemente em suas ações em 

processos de debate.  

Além desse aspecto maior da crise, temos ainda, como procuraremos demonstrar 

adiante, as influências dos movimentos da pós-verdade e das fake-news, o que traz um 

contexto mais preocupante na crise das dinâmicas de debate em sala de aula.  

A subjetividade encontra-se fragilizada ante os imperativos sistêmicos e existe ao que 

nos é possível constatar em sala de aula, um aprofundamento de tal fragilidade, mediada pela 

imersão dos estudantes em um universo digital, amplamente manipulador e povoado pelos 

movimentos de pós-verdades e fake-news. São fluxos que acuam a emersão de uma identidade 

autônoma e livre, que vão determinar as identidades de fora para dentro.  

A concepção de crise em Habermas é tida como desequilíbrios em um cenário de 

degradações, como as dinâmicas destrutivas de imperialismos pretensamente hegemônicos 

globais, que desprezam o valor da vida, causando mazelas sociais, ecológicas, violências, e 

também a partir do viés subjetivista, onde ocorrem instrumentalizações dos modos de vida em 



19 

uma restrição sistemática dos processos de comunicação em um dado movimento impositivo 

da estrutura sistêmica. Habermas concebe “o aspecto subjetivo da crise como uma imposição 

de uma força sistêmica que priva o sujeito de suas potencialidades” (HABERMAS, 1980, p. 

14).  

É diante de tal cenário de crise de formação de identidade que procuramos uma 

proposta de ensino-aprendizagem de Filosofia e EDH em um processo que se firma na 

microscopia de ações singulares vinculados a uma busca por um pensar mais autônomo em 

um resgate da construção da identidade guiadas por uma genuína valorização da vida e do 

convívio social, limitando e proporcionando a consciência das colonizações sistêmicas nas 

esferas do mundo da vida, por meio do horizonte da racionalidade comunicativa.  

Quando falamos em “reconstrução de identidade” ou “reconfiguração da 

subjetividade” dos estudantes, estamos nos remetendo a um processo de fortalecimento de 

suas autonomias, mediante a um movimento de descoberta das colonizações sistêmicas em 

suas estruturas cognitivas, isto é, a educação vista não como mera adaptação a um modo 

instrutivo de conteúdos acumulados de forma técnica-pragmática, mas enfatizar o caráter 

formativo, a educação como maneira de gerar a autonomia do pensar, em uma transposição de 

uma educação subsidiada pelo “mundo do sistema” para o “mundo da vida”.  

Observamos no cotidiano escolar um crescente individualismo fundado em preceitos 

materialistas, uma indiferença dos estudantes em relação à vida coletiva, às questões sociais, 

ao “Outro”. Uma realidade que vem se moldando competitiva e cada vez mais egocêntrica. O 

agir fundado em aspectos comunicativos pode proporcionar o “[...] abandonar o egocentrismo 

de uma orientação pautada pelo fim racional de seu próprio sucesso e a se submeter aos 

critérios públicos da racionalidade do entendimento”. (HABERMAS, 1990, p. 82-83). Nesse 

contexto, práticas pedagógicas referenciadas dentro de uma ótica de uma racionalidade 

instrumental não fornecem elementos para a formação de habilidades libertadoras, mas ao 

contrário, fortalece cada vez mais esse contexto de crise.  

O contexto da crise é objetivo no sentido da crise do sistema através de conflitos 

econômicos, políticos, religiosos, militares, ecológicos, ideológicos, ou seja, “[...] em seu 

aspecto estrutural por meio de distúrbios persistentes da integração [...]” (HABERMAS, 1980, 

p.13). Porém envolve as subjetividades, onde as pessoas são privadas de suas potencialidades 

ontológicas e de sua autonomia do pensar, pelas imposições dos aspectos de uma 

racionalidade instrumental que se pretende hegemônica.  

A questão que se coloca não é uma renúncia à racionalidade instrumental, mas uma 

ampliação de nossa compreensão de racionalidade. Temos “[...] a possibilidade de 



20 

reconstrução da modernidade pelos caminhos da razão, de modo que a racionalidade, a 

democracia universal e a modernidade, levadas às últimas consequências, sejam alternativas 

viáveis no combate à irracionalidade”. (GOMES. 2010, p.14).  

A crise na perspectiva habermasiana é compreendida através da tese da colonização do 

mundo sistêmico no mundo da vida o que gera uma crise de consensos, isto é, a inviabilização 

da possibilidade de reconhecimento intersubjetivo das pretensões de validade que formam os 

consensos.  

Analisando a história ao logo do último século podemos nos remeter a diversos 

acontecimentos históricos que demonstram a fragilidade da interação coletiva da humanidade, 

como as duas Grandes Guerras, a última culminando com a bomba de Hiroshima, os horrores 

produzidos nos campos de concentração nazistas1, A Guerra do Golfo em 1991, a Guerra do 

Iraque, os atentados terroristas no World Trade Center em 2001, a recente Guerra da Síria, os 

embargos econômicos realizado por potências a países menos desenvolvidos a partir de 

guerras comerciais que leva a crises humanitárias graves, a crise dos imigrantes que fogem de 

situações de guerra ou de sistemas políticos opressores e totalitários. São muitos os exemplos 

que podemos tomar para justificar uma crise da humanidade e de sua comunicação.  

Para Habermas a situação se deve a uma crise da comunicação, da distorção da 

comunicabilidade humana pelos imperativos sistêmicos de relações de poder político e 

econômico2 na esfera da racionalidade humana, corrompendo-a a uma perspectiva 

instrumental somente.  

O que vemos então, amparados pelo pensamento habermasiano, é uma crescente 

sobreposição reducionista da racionalidade sob o prisma cognitivo-instrumental no mundo da 

vida, na dimensão das relações intersubjetivas orientadas por pretensões de validade em 

interações linguísticas capazes de consensos verdadeiros, reificando o ser humano e o 

empobrecendo culturalmente, gerando uma comunicação distorcia, uma patologia da 

comunicação que vai emergir uma crise em toda estrutura do sistema social.  

 

[...] há um desengate progressivo entre o mundo vital e sistema, que rompe o 
equilíbrio e permite que os imperativos funcionais e formais do sistema racional, 

especialmente do sistema econômico e burocrático, tornados independentes, 

aninhem-se imperceptivelmente nos poros da comunicação e se infiltrem no mundo 

vital cultural, racionalizando-o e fragmentando-o em elementos dispersos, 

                                                             
1 Importante referência de reflexão a esse momento histórico é o texto de Theodor Adorno “Educação após 

Auschwitz” onde faz uma análise dos problemas filosóficos da educação após os campos de concentração 

nazistas, trazendo a questão: Como pensar filosoficamente após Auschwitz ignorando Auschwitz? A educação, 

assim, deve servir para o não retorno do totalitarismo.  
2 Os media (dinheiro e poder) são os elementos controladores de integração sistêmica. A partir do conceito de 

media, Habermas, desenvolve a sua tese sobre a colonização do mundo da vida pelo mundo sistêmico.  



21 

destruindo valores e elementos que talvez não consigamos mais regenerar. 

(SIEBENEICHLER, 1989, p. 40). 

 

É mediante tal cenário de crise comunicacional que em sua parte introdutória o Plano 

Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH) afirma que ocorre “[...] a 

generalização dos conflitos, o crescimento da intolerância étnico-racial, religiosa, cultural, 

geracional, territorial, físico-individual, de gênero, de orientação sexual, de nacionalidade, de 

opção política [...]” (BRASIL.2006, p. 21). 

O que podemos nos perguntar diante desse cenário maior de crise geral é: Existe lugar 

para a reconstrução da razão moderna de forma mais ampla que não pela via cognitiva-

instrumental? Qual o papel da educação nesse projeto de reconstrução e pretensa 

emancipação? Quando tratamos de uma ação educacional situada em sala de aula da 

realocação da razão comunicativa estamos contribuindo em que sentido para a emancipação? 

Os estudantes possuem autonomia para a percepção das colonizações do mundo sistêmico no 

mundo da vida e em seus próprios processos auto-formativos? Qual a contribuição de um 

“debate comunicativo” tratando da diversidade sociocultural para a construção de uma 

autonomia e humanização dos estudantes? Qual relevância do fortalecimento da comunicação 

para uma educação verdadeiramente democrática? Os estudantes precisam ser “salvos” de 

suas percepções reificadas? São perguntas que nos direcionam para a reflexão acerca das 

possibilidades e desafios e importância de utilizar a racionalidade comunicativa em processos 

de debate em uma EDH.  

O PNEDH assinala que “[...] em tempos difíceis e conturbados por inúmeros conflitos, 

nada mais urgente e necessário que educar em direitos humanos, tarefa indispensável para a 

defesa, a promoção e a valorização desses direitos”. (BRASIL. 2006, p. 22). 

Temos também como importante marco legal de nossa pesquisa as Diretrizes 

Nacionais para EDH, Parecer CNE/CP nº 08/2012, que em sua parte introdutória, assinala de 

maneira enfática, as contradições e crises sociais que enfrentamos e como estão presentes no 

mundo da escola:  

 

“[...] As profundas contradições que marcam a sociedade brasileira indicam a 

existência de graves violações destes direitos em consequência da exclusão social, 
econômica, política e cultural que promovem a pobreza, as desigualdades, as 

discriminações, os autoritarismos, enfim, as múltiplas formas de violências contra a 

pessoa humana. Estas contradições também se fazem presentes no ambiente 

educacional [...]” (BRASIL, DNEDH, 2012, p. 2). 

 

E continua afirmando a importância dos sistemas de ensino no processo de 

reconhecimento e enfrentamento de tais contradições sociais e violações dos DH, bem como 



22 

na construção de cidadãos de direitos e responsabilidades na consolidação de um modo de 

vida realmente democrático: “[...] cabe aos sistemas de ensino, gestores/as, professores/as e 

demais profissionais da educação, em todos os níveis e modalidades, envidar esforços para 

reverter essa situação construída historicamente". (BRASIL, 2012, p. 2). 

É mediante tal cenário de crise, tanto da interação humana quanto da racionalidade 

moderna, e consequentemente de processos educacionais, que propomos o “debate 

comunicativo” em um ensino filosófico confluindo o movimento de transformação da maneira 

de se conceber premissas construídas de forma individual e de interpretação singularmente 

objetiva, para uma maneira comunicativa e coletiva, e por meio dessa construção 

comunicativa buscar uma maior harmonização das diferenças socioculturais dos estudantes no 

que se refere às diversidades étnico-raciais, religiosa e sexual, perpassando uma educação em 

D.H.  

 

1.2 A ágora da racionalidade comunicativa 

 

Estando sob a luz da racionalidade comunicativa nos é possível nortear um processo 

educacional para além das colonizações sistêmicas em um mundo da vida instrumentalizado, 

que sobrepuja os estudantes em uma perspectiva de uma racionalidade cognitiva-instrumental, 

os tornando uma mera “peça” dentro de jogos de poder político e econômico da lógica das 

sociedades contemporâneas complexas.  

Segundo MEDEIROS (2008, p.23) tais colonizações do mundo sistêmico e 

instrumental criam efeitos negativos nas relações cognitivas dos estudantes em seus 

movimentos de racionalização do mundo do vivido, o que promove construções cognitivas 

deturpadas, gerando chagas ocultas que se distanciam de horizontes teleológicos da 

humanidade de valorização da vida, das diferenças, da dignidade humana. Habermas, dentro 

de sua teoria crítica da sociedade faz referência a sofrimentos sociais ocultos que são 

deflagrados pela gama de dominações exercidas sobre os indivíduos através da racionalidade 

instrumental, são as patologias sociais, ou como denomina chagas ocultas.  

Há uma crise de consenso, que gera patologias da comunicação, intrínsecas às 

estruturas da sociedade capitalista contemporânea. Assim que “[...] os conflitos surgem da 

distorção na comunicação, do mal-entendido e da incompreensão, da insinceridade e da 

impostura”. (HABERMAS, 2004, p.122)  

Podemos assinalar a importância dada por Habermas aos processos comunicacionais, 

uma vez que destaca como a comunicação distorcida é causa genealógico dos conflitos, estes 



23 

por sua vez, causadores de mazelas sociais e sofrimentos humanos. Desta forma, “[...] a 

preocupação de Habermas com a racionalidade liga-se ao objetivo que razão é o principal 

recurso - senão o único - de que a humanidade dispõe para resolver seus conflitos e encontrar 

alternativas de solução para seus problemas [...]”. (MÜHL, 2011, p.1)  

Dadas circunstâncias instrumentalizantes da vida vão também adentrar as esferas 

escolares no âmago dos processos educacionais, gerando deturpações das finalidades últimas 

da educação e imposições de preceitos pedagógicos fundamentais — como: por que ou para 

que educar? — sem uma metacrítica necessária, promovendo assim, a retroalimentação do 

individualismo nos estudantes, em detrimento do sentimento de coletividade, e culminando 

em uma tecnificação das próprias normatizações instrutivas, o que mina de sentido a prática 

educativa em sua essência enquanto projeto emancipatório.  

De um ponto de vista ideal, tínhamos a educação, a partir da modernidade e do 

paradigma do esclarecimento, como expressividade da racionalidade, da crítica, da 

emancipação. Deveria progressivamente potencializar o pensamento crítico e livre, sendo 

processos racionais de validade universal balizadores para o pensar e agir na sociedade. 

Entretanto, paradoxalmente, no mesmo movimento que abriga as condições de uma ética 

fundamentada racionalmente de forma universal, a educação sucumbi e fragiliza sua 

identidade por meio de forças engendradas pelo prisma da ciência a serviço do capital 

enquanto forma de dominação. Nesse sentido “ um projeto de direitos humanos deve acima de 

tudo ser capaz de sensibilizar e humanizar “[...] importando em desconfiar a presença da 

opressão permanentemente transmitida pela cultura, esta mesma que constrói um indivíduo 

consumida pela consciência reificada”. (BITTAR, 2007, p. 316).  

Precisar o definhamento da educação alicerçada na racionalidade cognitiva-

instrumental é condição para propor que uma perspectiva comunicacional é alternativa para a 

ressignificação das mediações linguísticas dos estudantes, de suas relações com os outros e 

com o mundo a fim de apontar processos educacionais para fins que não sejam a simples 

reprodução de uma colonização do mundo sistêmico no mundo da vida.  

A racionalidade comunicativa pode embasar processos educativos além das 

percepções meramente pragmáticas e instrumentais, proporcionando uma reflexão crítica da 

própria racionalidade ao realocá-la como aberta às múltiplas possibilidades de interpretação 

do mundo do vivido.  

Uma lógica tecnicista no agir educacional compromete a reconfiguração de uma razão 

verdadeiramente emancipatória, e assim, a utilização dos fundamentos filosóficos da 

racionalidade comunicativa em processos educacionais descortinam um arejamento de 



24 

horizontes mais abertos e significativos na relação dos estudantes com o conhecimento do 

mundo, de si mesmos e de suas relações com os outros. Assim, em contrapartida às 

corrupções de educação emancipadora pelos imperativos de uma racionalidade instrumental, 

propomos o “debate comunicativo” como ação educacional fundada em perspectiva de uma 

racionalidade comunicacional.  

Existem diferentes formas de o homem pensar e agir, devido às suas múltiplas culturas 

e formas de organização social, o que gera uma disparidade de maneiras de interpretar o real. 

A racionalidade comunicativa procura uma maneira de gerir ambiguidades e diversidades de 

interpretações culturais de povos, nações, grupos e sujeitos, de forma a possibilitar uma 

interação pacífica e democraticamente construída.  

No discorrer da obra “Teoria da Ação Comunicativa”, Habermas parte do princípio de 

que os homens agem a partir da linguagem enquanto instrumento central de comunicação na 

busca por um entendimento da realidade afirmando que “[...] chamo ação comunicativa àquela 

forma de interação social em que os planos de ação dos diversos atores ficam coordenados 

pelo intercâmbio de atos comunicativos, fazendo, para isso, uma utilização da linguagem 

orientada ao entendimento”. (HABERMAS, 1997, p.418) 

A linguagem aparece então como um elemento diferencial, pois é através dela que se 

modificam comportamentos e se encaminha para a libertação. É compreendida como um elo 

de interação entre os sujeitos envolvidos que irá garantir a democracia das decisões coletivas 

por meio de argumentações racionais para se chegar a um consenso que seja justo para as 

partes, dirimindo conflitos à medida que a linguagem “[...] serve ao entendimento (e não só ao 

exercício das influências recíprocas) podendo adotar para as interações o papel de um 

mecanismo de coordenação da ação e com isso fazer possível a ação comunicativa". 

(HABERMAS. 1997, p.418) 

A racionalidade comunicativa vai de encontro ao processo de cristalização do 

individualismo, tipicamente fomentado pelas sociedades complexas, o que acaba 

desarmonizando o mundo subjetivo em suas relações com o mundo social e cultural e vice e 

versa. Tal movimento compromete as competências comunicativas dos estudantes, e por 

consequência, valores como solidariedade, liberdade, justiça e respeito às múltiplas formas de 

vivências são diretamente também afetados através dessas apreensões da realidade e da 

racionalidade de forma reducionista. Assim [...] os sinais linguísticos, que serviam apenas 

como instrumento e equipamento das representações, adquirem, como reino intermediário dos 

significados linguísticos, uma dignidade própria. As relações entre linguagem e mundo, entre 



25 

proposição e estados de coisas, substituem as relações sujeito-objeto.(HABERMAS, 1990, p. 

15). 

A racionalidade comunicativa aplicada a uma ação educacional busca o 

desenvolvimento da intermediação necessária das pretensões de validade de verdades 

construídas intersubjetivamente frente a um cenário de crises de consenso, da sociedade, da 

cultura, da política, da educação e da própria gênese construtiva e constitutiva das 

subjetividades. Desta maneira “[...] a racionalidade deve ser entendida, antes de tudo, como a 

disposição dos sujeitos capazes de falar e de agir, de buscar um entendimento acerca do 

mundo, orientando-se pelas pretensões de validade que estão assentadas no reconhecimento 

intersubjetivo" (HABERMAS, 2000, p. 437). 

O mundo contemporâneo vive uma reviravolta se compararmos com o ideal iluminista 

de emancipação racional do homem. Ao contrário de um arvorecer da humanidade às guias da 

razão iluminista, vivemos um empobrecimento da solidariedade, movido pela diluição do 

sentimento de coletividade.  Ao mesmo tempo em que vivemos uma revolução informacional 

gerada pelo avanço tecnológico e pelo volume de dados compartilhados entre as pessoas, 

percebemos uma destituição da crítica sobre essas informações pelo aumento da capacidade 

de manipulação no seio das dinâmicas do mundo virtual. Junte-se a isso uma lógica 

neopragmática e tecnicista no agir pedagógico e nas próprias subjetividades dos estudantes, e 

temos elementos suficientes para um movimento de enfraquecimento da consciência crítica.  

O processo de fragilização da subjetividade dos estudantes, tanto pela condição 

cognitiva-instrumental dentro de uma lógica política/econômica maior, quanto pelo fenômeno 

atual de imersão em um universo digital permeado por discursos de pós-verdade e fake-news, 

estão criando um “vácuo” nos processos educacionais fomentadores da autonomia, 

principalmente em ações que se pressupõe o dialogo e a troca de vivências e experiências.  

É preciso que a educação com vistas à emancipação e um fortalecimento da autonomia 

dos estudantes possuam “[...] uma concepção de resgate da identidade da vida comum pelo 

simbólico na esfera pública [...]” (BITTAR. 2007 p.318), isto é, deve-se recuperar o sentido 

de práticas educacionais para o cerne de se preparar para uma cultura democrática, no 

convívio com o plural, na aceitação e respeito pela diversidade, pela dignidade da pessoa 

humana, pela valorização dos DH.  

O “debate comunicativo” busca incorporar aos estudantes uma nova roupagem do que, 

de certa maneira, se compreende como racionalidade, assinalando a tese habermasiana de 

recuperação do potencial emancipatório da razão através da “[...] expansão dos processos de 

ação comunicativa” (HABERMAS, 1999, p. 500), que se fundamentam necessariamente na 



26 

capacidade da humanidade de alcançar consensos racionais através do processo de 

argumentação que se daria pela instituição de um contra discurso às colonizações sistêmicas 

no mundo da vida, reconstruindo a razão sob um ponto de vista mais amplo, estabelecendo 

um novo equilíbrio entre o mundo da vida e do sistema.  

Os processos educacionais comunicativos aparecem como momentos imprescindíveis 

de prática da utopia habermasiana, havendo uma conexão intimamente orgânica em se 

praticar o “debate comunicativo” em sala de aula e uma construção da autonomia dos 

estudantes direcionada para uma emancipação. .  

Podemos ainda assinalar em relação a uma busca por uma educação além das 

colonizações sistêmicas no mundo da vida, o fato de que quando se funda o processo de 

ensino-aprendizagem em raciocínios técnico-operacionais não se forma habilidades 

emancipatórias nos estudantes, constitui-se, ao contrário, ferramentas cognitivas para a 

adaptação ao contexto de uma sociedade competitiva, individualista, indiferente, sublimada 

no consumo, gestante de conflitos e misérias sociais.  

Tal condição em processos educacionais não colabora para a fomentação de uma 

consciência histórica, isto é, a reflexão sobre a história (presente a passada) em um 

favorecimento à recuperação da memoria em relação aos acontecimentos da humanidade, 

como as experiências catastróficas das guerras, dos campos de concentração, por exemplo.  

Vivemos uma carência de uma genuína consciência história nos estudantes - na parte 

prática ressaltarei o caso de um grupo de estudantes que elogiavam o nazismo, em uma 

diminuição da sensibilidade para o outro. Assim, um processo educacional que aja na 

sensibilização e humanização deve recorrer ao resgate da consciência história, deve penetrar 

os estudantes em seus sentidos, deve demonstrar que o passado retorna, cabendo ser não 

somente instrutiva, mas formativa, no sentido de formação ética-moral de valorização da vida, 

norteando a construção do presente com vistas à consciência do passado.  

Buscamos então, uma ressignificação das compreensões de racionalidade dos 

estudantes, constitutivas de suas configurações ontológicas, proporcionando uma busca por 

um entendimento da experiência da vida, mais voltada para o universo da comunicação, isto é, 

da percepção de que as pretensões de validade de verdades que ancoram o lastro de nossos 

discursos e ações podem ser construídas comunicativamente, resguardando valores como a 

liberdade, a fraternidade, a justiça e a equidade.  

A razão no sentido do ideal Iluminista foi sendo minada em seus alicerces pelos 

movimentos geradores de conhecimento através da técnica e da ciência a serviço do capital, 

causando impactos subjetivos e sociais da maneira tecnicista com que a racionalidade foi 



27 

incorporada pelos sujeitos em suas interpretações de mundo. Socialmente colhemos frutos de 

miséria, onde o âmbito do individualismo é suprassumo ao coletivo, frente à sensação da falta 

de solidariedade entre as pessoas e povos e, destarte, sem fomentos de ferramentas crítico-

reflexivas para uma auto-compreensão ontologicamente significativa. 

A educação a partir desse viés torna-se apenas um tentáculo a trabalhar para alimentar 

valores de uma lógica meramente instrumental, sem a crítica devida, negando a sua função 

utópica de emancipação humana. Ao propormos o “debate comunicativo” afirmamos a 

construção de uma visão de mundo mais cidadã, responsável e comprometida com valores 

humanos, para além das possibilidades de experiência da vida pelo enfoque instrumental.  

Objetivamos por meio do “debate comunicativo” não apenas um mero consenso sobre 

as temáticas propostas, mas possibilitar condições aos estudantes para a reflexão sobre as 

construções de suas próprias estruturas constituintes ontológicas, no que se refere às suas 

compreensões de racionalidade, demonstrando a perspectiva da racionalidade comunicativa 

como possibilidade emancipatória às colonizações sistêmicas, e de que forma podem servir de 

movimento balizador da vida cidadã. Até por que “[...] Habermas não está dizendo que todo 

ato de comunicação resulta em um entendimento mútuo; atos de fala comunicativos podem 

falhar por várias razões” (BANNELL, 2006, p. 64) 

Ao adentrarmos na compreensão filosófica habermasiana da racionalidade 

comunicativa, vemos como ele procura, após a crítica de todo o substrato filosófico que 

compõe as sociedades contemporâneas complexas, uma saída dessa aporia ao afirmar uma 

nova forma de razão, comunicativa, possibilidade para a ressignificação do próprio modelo 

instrumental a que a humanidade se encontra ontologicamente atrelada.  

Um método de debate para EDH utilizando a racionalidade comunicativa como 

substrato procura atrair, tocar os estudantes, descobrir horizontes, estimular o pensamento 

crítico, encaminhar para a consciência história, para autonomia, para o exercício contínuo do 

diálogo com vistas à emancipação, para o reconhecimento intersubjetivo, para a vida 

democrática, e isto significa, desenvolver habilidades e competências para a socialização, para 

a pratica do convívio social harmônico, para a tomada de consciência dos problemas sociais.  

Assim “[...] o agir no mundo, segunda esta consciência do educando, para pensar e 

agir sem o outro, apesar do outro, sobre o outro, deve ser substituída por uma consciência de 

que agir no mundo é, sobretudo, interagir com o outro, a partir da consideração do outro”. 

(BOUFLEUER. 2001, p. 26) 

Quando procuramos superar a experiência da educação perpassada por uma 

colonização da racionalidade cognitiva-instrumental, o diálogo em sala de aula, a condição 



28 

dialogal, é pressuposto para os reconhecimentos intersubjetivos, promovendo um resgate da 

consciência do outro, em uma sala de aula onde o sentimento de individualismo possui 

prevalência na essência dos processos instrutivos em um ensino prioritariamente focado na 

aquisição de conteúdos, competitivo e para fins de sucesso pessoal.   

Percebemos que uma concepção de educação emoldurada pelo paradigma instrumental 

não consegue abarcar em sua totalidade questões que envolvem problemas essenciais da 

sociedade, como as desigualdades sociais, não contempla todas as dimensões de processos 

educativos legítimos, como a humanização e a sensibilização. 

 Que tipo de consciência democrática desenvolvemos quando a educação privilegia os 

objetivos pessoais em detrimento de objetivos coletivos e sociais? Qual tipo de integração 

social a escola fomenta ao propor como objetivo somente a busca por realização profissional, 

como ser aprovado em um vestibular, enquanto elemento de auto-realização dos estudantes? 

A educação serve para se adequar aos imperativos sistêmicos ou como forma de reflexão 

diante de lógicas de vida opressivas?  

Por fim, tais questionamentos nos levam a percepção de que uma inserção da 

racionalidade comunicativa em um processo de Ensino de Filosofia em uma educação para os 

DH por meio do “debate comunicativo” pode possibilitar um lócus fidedigno de contrassenso 

à lógica cognitiva-instrumental sistêmica em um processo educativo ao procuramos valorizar 

a sensibilidade acerca das questões humanas, aprofundar a consciência a respeito das questões 

sociais e coletivas, recuperar a consciência histórica, e principalmente, habilitar para a 

interação social de maneira construtiva, democrática e plural.  

 

1.2.1 A utilização das pretensões de validade dos atos da fala e da ética do discurso em 

processos de debates  

 

Habermas coloca a racionalidade como um dos temas centrais da Filosofia, afirmando 

que houve um fracasso em se tentar fundamentá-la de forma transcendental sob uma 

perspectiva apriorística, como temos na visão da filosofia da consciência. Propõe o abandono 

de se buscar um saber totalizante e enfatiza a busca por uma visão empírico-reconstrutiva da 

racionalidade, isto é, uma conciliação entre as ciências e a consciência reflexiva.  

Nessa perspectiva o processo de argumentação torna-se condição fundamental para a 

reconstrução da racionalidade. “A teoria da argumentação cobra aqui uma significação 

especial, posto que é a ela a quem compete a tarefa de reconstruir as pressuposições e 



29 

condições pragmático-formais do comportamento explicitamente racional” (HABERMAS, 

1987, p. 16).  

Em nossa proposta de “debate comunicativo” implicamos uma mudança de visão dos 

estudantes de que um conhecimento, um saber, é considerado racional, não quando é 

construído de uma maneira subjetiva, mas quando há o elemento intersubjetivo e 

comunicacional. Quando um estudante expõe sua “opinião” sobre uma temática em forma de 

um enunciado, de um discurso, dentro do escopo da comunicabilidade necessita de ser fiel ao 

saber que se encarna aos seus pares, ou seja, precisa estar conectada no interior de uma 

análise de justificativas coletivas.  

É assim que a proposta de “debate comunicativo” trabalha com os estudantes, 

possibilitando-os, pela compreensão da filosofia habermasiana, a orientação de perspectiva 

que um conhecimento construído de maneira subjetiva, por dentro de uma visão da filosofia 

da consciência, não perpassa a perspectiva comunicacional. É necessário o contexto 

intersubjetivo na construção de um saber potencialmente racional. Através desse horizonte a 

objetividade do mundo passa a ser uma questão de reconhecimento intersubjetivo.  Desta 

forma “[...] a ideia de verdade só pode desenvolver-se por referência ao desempenho 

discursivo de pretensões de validez”. (HABERMAS, 1994, p. 120). 

Habermas também trabalha a partir de sua obra “Consciência moral e agir 

comunicativo” que o agir comunicativo surge na busca por fundamentação da ética a partir do 

discurso, considerando a comunicação entre as pessoas. Desta forma, a ética subsidiada pelo 

agir comunicativo legitima os pressupostos morais por dentro da intersubjetividade, isto é, o 

fundamento do agir moral numa ética do discurso extrapolaria os sistemas éticos apriorísticos 

e subjetivistas. De acordo com LUBENOW (2011, p. 63) “[...] as morais se movimentam em 

torno dos princípios relativos à igualdade de tratamento, à solidariedade e ao bem-estar geral. 

Estas são noções fundamentais que se reportam às condições de simetria e às expectativas de 

reciprocidade da ação comunicativa”.  

A partir de uma ética do discurso a experiência do “debate comunicativo” concorre 

em propiciar aos estudantes que dele participarem uma compreensão de que a legitimação de 

pressupostos morais não se dá por meio subjetivo e individualista, residindo nesse ponto uma 

das principais causas de dissenso em sala de aula, uma vez que é possível observar em sala de 

aula que os estudantes compreendem seus sistemas morais de forma enfaticamente 

individualista. De certo modo, essa perspectiva dos estudantes não contribui para dinâmicas 

de debates na escola de maneira significativa, pois se fecham em suas convicções morais, que 

se diferenciam e se chocam entre si.  



30 

A perspectiva do “debate comunicativo” fundado então em uma ética do discurso “[...] 

procura superar a perspectiva monológica do paradigma da consciência, que atribui 

unicamente ao indivíduo singular à capacidade de examinar em seu foro interno as máximas 

da ação” (LUBENOW, 2011, p. 65). Assim pelo horizonte da ética do discurso é que 

podemos trabalhar a pluralidade de formas de se conceber validades universais dos 

estudantes, por meio do diálogo e da busca por entendimento.  

Habermas afirma também determinadas categorias conceituais necessárias para uma 

comunicação efetiva com vista a um consenso democrático. Explicita pressupostos da 

linguagem que tornam os sujeitos universalmente competentes para uma interação linguística 

assertiva para alcançarem um consenso racional e democrático. .(HABERMAS, 2001, p. 299)  

Habermas (1990, p. 72), afirma que “[...] uma vez que o agir comunicativo depende do 

uso da linguagem dirigida ao entendimento, ele deve preencher condições mais rigorosas”. 

Desta forma nos apresenta a categoria de quatro pretensões de validade dos atos de fala: 

inteligibilidade (compreensibilidade), verdade, correção e veracidade (sinceridade).  

 

[...] Vou defender a tese de que há pelo menos quatro classes de pretensões de 

validez, que são co-originárias, e que essas quatro classes, a saber: 
compreensibilidade, verdade, correção e veracidade, constituem um complexo ao 

qual podemos chamar racionalidade. (HABERMAS, 1994, p. 121). 

 

De maneira resumida, as pretensões de validade dos atos de fala podem ser 

compreendidas como a comprovação intersubjetiva de um enunciado, uma vez que em um 

processo comunicacional não se promulga a princípio “certezas absolutas”, mas enunciados 

que podem ou não terem validade em um processo comunicativo. Habermas resume essa 

questão das pretensões de validade dos atos da fala da seguinte forma:  

 

Em todo este processo, o falante deve escolher uma forma de expressão inteligível 

(verständlich), de forma a que tanto ele como o ouvinte possam compreender-se um 

ao outro. O falante deverá ter intenção de comunicar uma proposição verdadeira 

(wahr) — ou seja, um conteúdo proposicional, cujas pressuposições existenciais 

estejam satisfeitas — de forma a que o ouvinte possa partilhar o conhecimento do 

falante. Este último deverá assim pretender exprimir as suas intenções de uma forma 

verdadeira (wahrhafig), de forma a que o ouvinte possa considerar o seu discurso 

credível (ou seja, digno de confiança). Por fim, o falante deverá escolher um 

discurso que esteja correcto [sic.] (richtig) no que respeita às normas e valores 

permanecentes, de forma a que o ouvinte possa aceitá-los e que ambos possam, 
nesse discurso, concordar mutuamente no que toca a uma base normativa 

reconhecida. [...]. (HABERMAS, 1996, p. 12) 

 

Assim, racionalidade de um enunciado é legitimada através de sua suscetibilidade a 

crítica e à fundamentação. O estudante estará manifestando um saber pretensamente racional 

quando for capaz de fundamentar seus enunciados nos contextos apropriados das pretensões 



31 

de validades dos atos da fala. É dentro do agir comunicativo que se emoldura uma “força 

racional motivadora de atos de entendimento”. (HABERMAS, 1990, p. 72).  

A prática do “debate comunicativo” faz referência à prática da argumentação 

propiciando aos estudantes as reavaliações de seus discursos por meio da prática 

argumentativa, uma vez que, “[...] todo exame explícito de pretensões de validez 

controvertidas requer uma forma mais exigente de comunicação, que satisfaça os pressupostos 

próprios da argumentação.” (HABERMAS, 1987, p. 43).  

Habermas embasa seus estudos sobre a Teoria da Argumentação , sobretudo, na obra 

pioneira de Sthephen Toulmin nos The Uses of Argument, publicado em 1958, onde o autor 

defende um novo modelo de argumentação, não fundamentado nos pressupostos da lógica 

formal pelos modelos matemáticos, mas um raciocínio que se aproxima mais do jurídico. 

Habermas propõe como Toulmin enunciou, uma lógica informal, na qual se tem como 

propósito as relações entre os atos da fala que se compõe em um contexto argumentativo. 

Habermas diz, “[...] chamo argumentação ao tipo de fala em que os participantes tematizam as 

pretensões de validez que se tornam duvidosas e tratam de aceitá-las ou recusá-las por meio 

de argumentos”. (HABERMAS, 1987, p. 37) 

Ao se colocar um enunciado passível de crítica, é aberta a possibilidade do estudante 

em melhorá-lo, ao identificar os erros que podem estar incorrendo. Assim, “as argumentações 

tornam possível um comportamento que pode considerar-se racional num sentido especial, a 

saber: o aprender com os erros uma vez que eles são identificados” (HABERMAS, 1987, p. 

43).  

Ressalto que durante a experiência do “debate comunicativo” foi observado e avaliado 

através de questionários, que os estudantes assinalaram como um dos principais resultados 

para eles, o reconhecimento sincero dos “erros” de seus enunciados, e a possibilidade de 

reconstruí-los com base na argumentação intersubjetivas. Tanto nos questionários de 

avaliação de resultados quanto na dinâmica oral de avaliação de resultados sobre essa questão 

objetive respostas como: “[...] o bom do debate é que podemos ver e avaliar o que pensamos e 

até mudarmos de opinião”; “[...] eu pensava uma coisa, agora debatendo com meus colegas vi 

que estava sendo muito preconceituoso sobre alguns assuntos”.  

No que diz respeito às categorias das pretensões de validade dos atos da fala, a 

inteligibilidade refere-se à composição linguística da propositiva, se é realizada com respeito 

ao sistema linguístico vigente, isto é, se é compreensível do ponto de vista dos nexos internos 

gramaticais-pragmáticos. A categoria de pretensão de validade denominada verdade de uma 

proposição ocorre quando há concordância com os critérios das experiências objetivas dos 



32 

sujeitos, quando há a resistência à contra argumentações e que esta seja aceita por todos os 

participantes do ato comunicativo. Já a pretensão de validade da sinceridade, se dá quando o 

estudante fala aquilo que realmente sente e pensa, ou seja, há um elemento interno expressivo 

de sua sinceridade nos seu ato de fala. E, por último, a correção diz respeito se a proposição 

possui uma dimensão de valor ético-moral e não uma assertiva desviante do ponto de vista das 

vivências intersubjetivas e sociais que viole a teleologia de valorização da vida humana.  

Oportunizar a inserção do discurso racional comunicativo mediante a utilização das 

categorias de pretensão de validade, que são muitas vezes não problematizadas pelas práticas 

educacionais quando se propõe processos de debate, aparece como um dos objetivos práticos 

de nossa proposta de “debate comunicativo”.  

Importante na contextualização teórica da experiência explicitar a diferença existente 

entre o agir comunicativo e o que Habermas denomina de agir estratégico. O agir estratégico 

é uma maneira de ação social onde a linguagem é utilizada apenas como transmissora de 

informação, havendo como característica uma força de coação coordenada de um sujeito 

sobre o outro. Dentro do agir estratégico, diferenciam-se dois modos: manifesto e latente. No 

agir estratégico manifesto, o sujeito faz uso da linguagem apenas para enunciar uma 

informação, não havendo a intencionalidade comunicacional, é o que acontece em uma aula 

expositiva, por exemplo. Já no agir estratégico latente há certa falsificação da interação como 

se fosse uma interação igualitária, pois o sujeito se mostra como aberto ao entendimento, 

porém não age de forma honesta e sincera em suas intencionalidades últimas, é o que 

acontece em aulas de Filosofia quando o professor, apesar da fala de que está aberto ao 

diálogo, julga as compreensões dos estudantes como erradas e busca de certa forma impor a 

sua própria visão de mundo.  

Aparece-nos como imprescindível a observância e a ressalva de buscar ressignificar 

práticas educacionais permeada pelo agir estratégico latente, movimento comum em 

processos de debate e interações intersubjetivas realizadas em sala de aula, onde o professor 

pode acabar induzindo os estudantes a acatar determinadas compreensões dominantes. 

O agir comunicativo possui regras e procedimentos mais assertivas intrínsecos à sua 

prática como proporcionadoras de entendimento mútuo. É almejada uma coordenação de 

ações para se atingir um reconhecimento intersubjetivo em uma situação de pretensão de 

validade, sendo que “[...] a situação ideal de fala não é nem um fenômeno empírico nem uma 

simples construção, senão uma suposição inevitável que reciprocamente nos fazemos nos 

discursos” (HABERMAS, 1994, p. 155).  



33 

No “debate comunicativo”, priorizamos a construção de uma crítica e superação ao 

agir meramente estratégico, seja quando não há intenção comunicacional e imposições de 

discursos dominantes ou quando há falsificação nas interações conduzindo a uma não 

igualdade entre as partes.  

Habermas também nos coloca que o agir comunicativo pode ter um “sentido fraco” e 

um “sentido forte”. Seria o agir comunicativo no sentido fraco quando uma das partes acata 

passivamente a proposição do outro, sem levantar dúvidas, apenas aceitando-a. Já no sentido 

forte, “[...] só pode ser pensada como constituído socialmente; precisa, pois, ser estabilizado 

ao menos em condições antecipadas de reconhecimento recíproco.” (HABERMAS, 1990, p. 

218). No sentido forte, as partes envolvidas partilham de uma mesma conclusão, a partir de 

uma motivação comum, há o assentimento de ambas sobre uma proposição aventada, 

pressupondo que o entendimento só é possível se ambas as partes aceitarem as pretensões de 

validade guiadas pelos mesmos fins.  

A analítica habermasiana acerca da racionalidade e da linguagem busca perceber 

ambas enquanto movimentos que se realizam intersubjetivamente mediadas por interações 

linguísticas, de forma que “[...] o que torna a razão comunicativa possível é o médium 

linguístico, através do qual as interações se interligam e as formas de vida se estruturam”. 

(HABERMAS, 1997, p.20).  

Desta forma, a racionalidade a partir de elementos comunicativos e não como uma 

razão transcendental da consciência, passa a ser possibilidade estruturante de relações no 

mundo da vida, através de consensos emergidos do debate pacífico, em um contexto onde a 

aceitação da verdade de proposições é subsidiada pela razoabilidade de seus argumentos e 

fundamentadas nas pretensões pelos seus atos de fala. Sobre esse ponto, Habermas afirma:  

 

[...] A ideia do resgate de pretensões de validez criticáveis impõe idealizações, as 

quais, caídas do céu transcendental para o chão do mundo da vida, desenvolvem 

seus efeitos no meio da linguagem natural; nelas se manifesta também a força de 

resistência de uma razão comunicativa que opera astutamente contra as deturpações 
cognitivo-instrumentais de formas de vida modernizadas seletivamente. 

(HABERMAS, 2002, p. 88-89) 

 

Por fim, oportunizamos a utilização das categorias de pretensões de validade dos atos 

de fala em uma prática educativa nas aulas de Filosofia através da experiência do “debate 

comunicativo” objetivando fortalecer nos estudantes a compreensão de que seus enunciados 

devem ser dirigidos à argumentação intersubjetiva, coletiva, onde a legitimação nasce 

justamente da resistência à crítica e da aceitação comum, considerando uma ética do discurso. 

 



34 

1.2.2 A possibilidade de consensos na experiência do “debate comunicativo”  

 

Consideramos o consenso em Habermas uma categoria de análise de grande relevância 

para se desenvolver reflexões para lidar com problemáticas contemporâneas relativas à 

comunicabilidade. Em nosso caso, aparece como elemento fundamental para nos fornecer 

possibilidades construtivas para a experiência do “debate comunicativo” que mantenha como 

foco a emancipação e a busca por autonomia dos estudantes.  

Podemos entender o consenso1 em Habermas como um acordo que ocorre fundado em 

um reconhecimento intersubjetivo das pretensões de validade dos atos de fala de um discurso, 

através de um intermédio de um exercício racional de argumentação não coercitivo 

pressupondo as categorias de compreensibilidade, verdade, sinceridade e correção ou justiça. 

De acordo com GOMES (2005, p.100) o consenso é entendido “[...] como critério de 

validação do pensar e do agir, fundamentado pela busca cooperativa e processual da verdade”.  

Ao analisarmos a sala de aula com toda sua heterogeneidade, composta por estudantes 

com os mais variados discursos éticos, morais, religiosos, políticos etc., podemos nos 

paralisar e julgar a tarefa aqui proposta como inviável. Perguntamos: é possível um consenso? 

Em que grau a perspectiva habermasiana consegue abarcar as vias que pavimentariam um 

consenso? Para compreendermos melhor a concepção habermasiana de consenso e sua 

possibilidade nos faz produtivo uma breve análise nas questões que envolvem o fim ou não da 

modernidade trabalhada em suas obras.  

Em uma análise pós-moderna, a modernidade é um projeto fracassado, acabado, há o 

fim da ideia de progresso, das metanarrativas, das noções clássicas de verdade, identidade, 

razão, dos sistemas universais de explicação de mundo, o qual passa a ser visto como instável, 

contingente, diverso. Certamente, tal compreensão esvaziaria de sentido a busca habermasiana 

por um consenso válido para todos, uma vez que a sociedade seria formada por discursos 

fragmentados e desintegrados que alavancam um ceticismo em relação às pretensões de 

narrativas universais para explicar o mundo.  

Em seu livro “A condição pós-moderna”, Jean-François Lyotard traz o debate sobre a 

possibilidade ou não do projeto moderno de homem e sociedade ter se esgotado. Na 

compreensão de Lyotard o saber, a ciência, a verdade universal, enquanto meta-narrativas, 

não mais se sustentam enquanto cosmovisões explicativas do homem. Em seus lugares há 

                                                             
1 O consenso em Habermas é visto como uma possibilidade que poderá ou não ser alcançada. É através da 

argumentativa, do reconhecimento das pretensões validade e das condições de não coerção que se encaminha 

para a legitimação de um consenso.  



35 

uma complexa rede de jogos de linguagem em um ambiente fragmentado, erodido, onde 

prevalece uma lógica do melhor desempenho em uma sociedade da informação1.  

Nesse contexto Habermas mantém um debate com Lyotard, onde ambos buscam dar 

conta das questões, tanto do fim ou não da modernidade, quanto da legitimação do saber, 

chegando os dois em vias opostas, as quais podemos tomar como exemplo de analogia sobre a 

possibilidade ou não de consensos legítimos.  

Lyotard afirma o fim da modernidade e o início de uma era pós-moderna fundada pelo 

fim das explicações universais e modelos essencialistas, e o surgimento de um novo modelo 

epistemológico-social, que se estabelece na heterogeneidade dos jogos de linguagem que 

pressupõe as diferenças na análise de cada contexto específico para a definição dos critérios 

de legitimação da ação. (GOMES, 2005, p.38). Já Habermas diz que a modernidade é um 

projeto inacabado e de que não é possível realizar uma critica sem recorrer às estruturas 

inerentes da própria racionalidade moderna.  

Faço essa observação do debate contemporâneo entre Lyotard e Habermas para 

ilustrar como, de certo modo, ele está inserido na observância da sala de aula em uma 

perspectiva de aplicação de uma ação comunicativa. Se partirmos de uma visão pós-moderna, 

exemplificada pelo discurso lyotardiano, a tarefa de uma experiência de “debate 

comunicativo” surge como tarefa insólita, uma vez que um consenso universalista não é 

possível. Lyotard afirma que não há grandes relatos que abarcariam a sociedade, um 

denominador unificador comum que abarque toda uma estrutura social, por isso diz que “[...] 

o consenso é um horizonte, e jamais pode ser atingido. (LYOTARD, 2002, p.112) e que “[...] 

não formamos combinações de linguagem necessariamente estáveis, e as propriedades destas 

por nós formadas não são necessariamente comunicáveis”. (LYOTARD, 2002, p. 16)  

Exemplificamos a perspectiva de Lyotard para ilustramos uma angustia ao nos 

propormos a tarefa de uma prática comunicativa em processos de debate para a EDH que se 

deu pelo questionamento da possibilidade do consenso, ou seja, conseguiremos em uma sala 

de aula, com tanta heterogeneidade de discursos e visões de mundo dos estudantes o alcance 

de um consenso?  

De fato, se partíssemos de uma compreensão de mundo no sentido pós-moderno a 

proposta seria inócua. Entretanto, ao nos debruçarmos sobre os fundamentos da filosofia 

habermasiana é possível compreendermos a sala de aula, não como um microcosmo de uma 

sociedade no sentido pós-moderno, fragmentada, indeterminada, instável, cética sobre as 

                                                             
1 Sobre o conceito de Sociedade da Informação, Cf. SCHAFF, Adam. A Sociedade Informática. São Paulo: 

Editora da Unesp e Brasiliense, 1995. 



36 

noções clássicas de verdade, identidade, emancipação, mas como uma sala de aula onde é 

possível o resgate do poder emancipatório da razão, isto é:  

 

“[...] a emancipação pressupõe uma ação voltada para o entendimento, o que faz 

com esta só seja possível quando ocorrer a “expansão dos processos de ação 

comunicativa”, que se fundamentam necessariamente na capacidade da humanidade 
de alcançar consensos racionais através do processo de argumentação”. (Habermas. 

1999, p. 500).  

 

Como pressupostos de seu pensamento, Habermas diz que, ao contrário de uma 

percepção pós-moderna como a de Lyotard, são possíveis consensos universais desde que se 

reconstruam as bases da racionalidade, engolfada pela lógica cognitiva-instrumental, por meio 

do elemento comunicacional, que engendre novos caminhos para a racionalidade a fim de 

restituir um equilíbrio entre o mundo do sistema e o da vida, considerando o consenso a um 

nível da prática do debate, por meio de interações linguísticas comunicativas, através da 

argumentação. Argumenta ROUANET (1987, p.347) que “[...] se a trilha aberta por 

Habermas não fosse viável, talvez só nos restasse escolher entre a vertigem de um 

racionalismo aporético, a superficialidade de um positivismo míope, ou a aventura de um 

irracionalismo suicida”.  

É assim que compreendemos a possibilidade de reconstrução da compreensão de 

racionalidade pelos estudantes por meio da experiência do “debate comunicativo” em uma 

contracorrente que afirma que construir consensos não é possível no mundo de hoje devido à 

heterogeneidade de cosmovisões, lhes possibilitando uma percepção que a racionalidade 

comunicativa é erguida de maneira intersubjetivo em processos de interações linguísticas 

comunicacionais, possibilitando o alcance de consensos enquanto caminho viável.   

 

1.2.3 A valorização do entendimento no “debate comunicativo”  

 

A compreensão do conceito de entendimento faz-se fundamental para o debate 

comunicativo, uma vez que sua explicitação aos estudantes lhes possibilita a ultrapassagem da 

ação comum de rompimento da comunicação pela percepção de que o dissenso representa a 

falta de entendimento.  

 

[...] O termo “entendimento” tem o significado mínimo segundo o qual (ao menos) 

dois sujeitos aptos a falar e agir entendem uma expressão linguística de maneira 

idêntica. E assim o significado de uma expressão elementar consiste na contribuição 

que essa expressão possa dar ao significado de uma ação de fala aceitável. 

(HABERMAS, 2016, p. 531-532). 

 



37 

O entendimento se dá quando preservarmos a percepção de que temos um problema 

em comum e que nos permeia, isso já garante a continuidade do processo comunicacional. O 

consenso é o fim do processo comunicativo, o entendimento é o meio que possibilita o 

alcance do consenso, aparecendo como o orientador de todo o agir comunicativo, ou seja, o 

entendimento pode ser compreendido como um pré-acordo entre as partes que dará 

sustentação de uma dada sinceridade no processo de debate sendo que “[...] o agir orientado 

pelo entendimento pressupõe que os participantes realizam seus planos de comum acordo, na 

situação de uma ação definida consensualmente”. (HABERMAS, 2016, p. 233-234).  

Sem entendimento há uma impossibilidade de um processo comunicacional, podendo 

haver uma ruptura a priori, tornando inviável uma interação comunicativamente genuína, 

pois, quando não há entendimento, ocorre a corrupção de todo o processo em si. Nesse 

quesito corre-se “[...] o risco do fracasso do entendimento, ou seja, o risco do dissenso ou do 

mal-entendido”. (HABERMAS, 2016, p. 233-234).  

No exercício docente observamos uma falta de consenso e uma crise de entendimento 

em sala de aula sobre os mais diversos assuntos, uma vez que a diversidade de formas de vida 

e as diferentes visões de mudo dos estudantes, e também suas múltiplas formas de leitura da 

realidade contingencial, apresentam-se como características conflitantes da experiência 

humana.  

Tal observância da falta de consenso nas pretensas práticas comunicativas entre os 

estudantes e o enfraquecimento de suas competências comunicativas para lidar com o que é 

diverso e diferente, juntamente com a consideração de que é característica primordial da 

prática do ensinar a filosofar o questionamento, a reflexão e o debate de ideias, é que nos 

levaram a trilhar um caminho de construção de utopia possível utilizando a reflexão filosófica 

sobre a diversidade e os Direitos Humanos por meio da experiência do “debate 

comunicativo”, enquanto dispositivo para ensinar a debater comunicativamente como forma 

de uma ação educativa emancipadora.  

É nesse caminho que a PNFDH nos fala que [...] “o processo formativo pressupõe o 

reconhecimento da pluralidade e da alteridade, condições básicas da liberdade para o 

exercício da crítica, da criatividade, do debate de ideias e para o reconhecimento, respeito, 

promoção e valorização da diversidade”. (BRASIL. 2006, p. 31)  

É possível perceber uma compreensão dos estudantes de que a falta de um consenso 

representa também uma falta de entendimento, o que gera um repetido bordão em processos 

de debates nas aulas: “eu tenho a minha opinião e você tem a sua”, postura comum entre os 

estudantes, que traz um consequente ponto final em qualquer pretensa proposta de debate. 



38 

Tudo o que vier depois da internalização dessa postura entre os estudantes, torna-se um debate 

esvaziado de sentido, um “falso debate”, pois os participantes já estão fechados para o diálogo 

e irredutíveis em suas visões, e assim, perpetuando o dissenso.  

Nesse sentido, faz-se necessário na experiência do “debate comunicativo” demonstrar 

que a falta de consenso é caraterística da prática filosófica como parte dialeticamente 

subsidiada pelo conceito de entendimento, e não como a percepção errônea de que cada um 

possui a sua verdade e não cabe nenhum esforço racional de compreensão mútua.  

É oportuno fortalecer nos estudantes a compreensão que somos seres dotados de uma 

dada competência linguística, e isso nos garante um pré-entendimento e um pré-acordo das 

circunstâncias fenomenologicamente problemáticas da vida às quais estamos inseridos. E 

mesmo que esse acordo seja ingênuo, ou até mesmo negado pelo sujeito dialeticamente 

conflitante, reafirmando o dissenso como ponto final de uma problematização, é preciso lhes 

proporcionar o próprio reconhecimento a priori que temos um problema que nos atravessa, e 

isto, por si só, é característica fundamentadora de que possuímos um entendimento dentro dos 

meandros conflituosos. Oportunizamos então a percepção de que a falta de consenso pode ser 

vista enquanto característica intrínseca do entendimento possível, através do reconhecimento 

de que a posse de problemáticas comuns já é um fator de entendimento, possível de solução 

por meio da comunicação.  

Apresenta-se como fundamental a valorização da falta de consenso em processos de 

debate como possibilidade positiva do processo de entendimento para a própria construção de 

um porvir do consenso sendo que “[...] o entendimento não se constitui com um consenso já 

obtido, mas como processo comunicativo [intermediado pela linguagem] voltado para a 

obtenção de um consenso”. (SOUZA, 2006, p.39).  

Para Habermas, há um entendimento apriorístico mútuo sobre o sentido das palavras, e 

também sobre o significado das coisas que são nomeadas pelos significados das próprias 

palavras, ou seja, a linguagem faz a mediação de todo sentido e validade das interações 

intersubjetivas da comunicabilidade humana e na própria construção simbólica da 

compreensão da objetividade, sendo que “[...] na estrutura da linguagem, é posta para nós a 

emancipação. Com a primeira proposição, se expressa inequivocamente a intenção de um 

consenso comum e sem restrições. [...]. (HABERMAS, 2001, 144). 

A proposição da valorização do entendimento em Habermas como substrato de prática 

educacional nos diz que é necessário partirmos de um enfoque mais amplo de compreensão da 

realidade que não o meramente padronizado pela nossa cultura ocidental à regra da filosofia 

do sujeito, mas de que é necessário construir possibilidades para o ser humano identificar e 



39 

reconstruir as condições onde entendimentos universais sobre o que é a realidade e seus 

fenômenos possam se tornar pressupostos de interpretação comunicativa e de verdades 

coletivamente elaboradas. É por esse viés que Habermas procura “[...] identificar e reconstruir 

as condições universais do entendimento possível”. (HABERMAS, 1989, p. 299). 

Em suma, Habermas em suas investigações acerca da linguagem vai procurar por 

dentro da própria estrutura linguística, emergir o interesse racional emancipador, mirando a 

racionalidade não como um movimento transcendental e absoluto, mas como condição 

histórico-pragmática, de forma não contingente, mas como uma mediação linguística, não de 

maneira definitivamente acabada, mas como:  

 

[...] um saber de fundo, próprio ao mundo da vida, está exposto em toda sua 

amplitude a um teste permanente; o a priori concreto, constituído pelos sistemas 

linguísticos que abrem o mundo, é submetido a uma revisão indireta (que atinge 

inclusive as pressuposições ontológicas mais ramificadas) à luz da relação com o 

intramundano. (HABERMAS, 2000a, 446).  

 

É por esse caminho que buscamos enfatizar a importância do conceito de 

entendimento em um processo de ensino-aprendizagem de Filosofia, ao propiciarmos a 

construção de compreensões da realidade estruturadas a partir de uma racionalidade 

comunicativa, buscando extrair verdades coletivamente elaboradas e valorizando a própria 

falta de consenso enquanto característica geradora de um entendimento possível, visando um 

acordo linguístico que contribua para a valorização de processos de interações intersubjetivas.  

Tudo isso com vista a pensar um caminho metodológico aplicado ao ensino-

aprendizagem de Filosofia que considere outro paradigma de racionalidade, não mais como 

uma busca ontológica acabada do que é uma verdade, mas como uma busca racionalmente 

comunicativa e aberta, onde a verdade seja construída coletivamente, considerando os 

contextos e circunstâncias as quais os estudantes estão inseridos. É oportunizado, dessa forma, 

uma utopia possível que considere o desenvolvimento em progressão das competências 

comunicativas dos estudantes enquanto critério de emancipação educacional e social a partir 

da experiência do “debate comunicativo”.  

  



40 

 

 

2 O DEBATE COMUNICATIVO NA EXPERIÊNCIA DO FILOSOFAR PARA A 

DIVERSIDADE E DIREITOS HUMANOS 

 

A presente pesquisa se colocou no objetivo conjunto de sensibilizar e humanizar os 

estudantes por meio da experiência do “debate comunicativo” considerando os conflitos 

estabelecidos e reproduzidos na dinâmica social e no cotidiano da escola. Buscou-se construir 

um processo educativo de ação de desvelamento e apreciação crítica da problemática que 

envolve a questão da diversidade étnico-racial, religiosa e sexual e EDH na escola pública 

brasileira.  

A pesquisa busca fornecer elementos e subsídios dialeticamente inseridos na relação 

teoria-prática que capacite os estudantes para a construção de esclarecimentos sobre a 

construção de seus discursos que possam contribuir para uma dada emancipação e autonomia, 

que aponte mais para o horizonte do mundo da vida. 

. Consideramos, então, uma ponte entre a racionalidade comunicativa e a educação 

escolar, pensada a partir das relações sociais concretas dos estudantes, a fim de torná-los 

sujeitos ativos e autônomos capazes de identificação e possíveis ressignificações de valores 

opressivamente experimentados e de consequente emancipação de suas capacidades e 

potencialidades ontológicas em um processo de Ensino de Filosofia e EDH.  

Nesse contexto de EDH assinalamos que a “Declaração Universal dos Direitos 

Humanos” (DUDH) é um marco na história dos Direitos Humanos e nos indica caminhos para 

a prática proposta. Elaborada por representantes de diferentes origens jurídicas e culturais de 

todas as regiões do mundo, a DUDH foi proclamada pela Assembleia Geral das Nações 

Unidas em Paris, em 10 de dezembro de 1948, como uma norma comum a ser alcançada por 

todos os povos e nações. Ela estabelece, pela primeira vez, a proteção universal dos Direitos 

Humanos. 

Inspirou as constituições de muitos Estados e democracias recentes, incluindo a 

Constituição Brasileira de 1988, conhecida como Constituição Cidadã, por garantir liberdades 

civis e os deveres do Estado. Como documento normativo de suma importância para a 

garantia de direitos iguais e inalienáveis de toda a família humana, onde se preze a 

valorização da vida, liberdade, justiça e paz, traz importantes balizas que embasamos nossa 

pesquisa. Em seu preâmbulo nos diz:  

 



41 

[...] A Assembleia Geral proclama a presente Declaração Universal dos Direitos 

Humanos como ideal comum a atingir por todos os povos e todas as nações, a fim de 

que todos os indivíduos e todos os órgãos da sociedade, tendo-a constantemente no 

espírito, se esforcem, pelo ensino e pela educação, por desenvolver o respeito desses 

direitos e liberdades e por promover, por medidas progressivas de ordem nacional e 

internacional, o seu reconhecimento e a sua aplicação universal e efetiva [...]. 

(ASSEMBLEIA GERAL DA ONU, 1948) 

 

Nesse preâmbulo vemos a ênfase em fazer valer, pelo ensino e pela educação, direitos 

e liberdades. Buscamos propiciar aos estudantes pela experiência do “debate comunicativo” 

condições de torna-los cidadãos dotados de competência comunicativa para lidar com o 

dissidente, com o conflito de compreensões ético-morais-religiosas, com o diferente1, com o 

“Outro”, em uma cultura democrática e de valorização dos DH.  

Nesse sentido também, as Diretrizes Curriculares Nacionais para o Ensino Médio 

(DCNEM) afirmam, em consonância com todo o substrato teórico e prático da pesquisa, que 

“[...] educar para os Direitos Humanos, como parte do direito à educação, significa fomentar 

processos que contribuam para a construção da cidadania, do conhecimento dos direitos 

fundamentais, do respeito à pluralidade [...]”. (BRASIL. 2012, p.23).  

A mudança paradigmática de uma racionalidade fundamentada puramente numa 

dimensão técnica e instrumental para uma racionalidade fundamentada através do diálogo 

fortaleceria os movimentos de uma reflexão crítica dos estudantes envolvidos em um processo 

permanente de diálogo e interação com vistas a um consenso democrático.  

A proposta de racionalidade comunicativa nos instiga à sua utilização consciente no 

ambiente escolar, realizando uma pertinência de ação quando, propomo-nos, coletiva e 

democraticamente, um aguçamento do pensamento crítico-emancipatório e, por fim, 

comunicativo em seus processos de construção de discursos, interações intersubjetivas, o que 

os tornariam sujeitos mais capazes de participarem conscientemente e honestamente de 

processos de debates quando se trata da diversidade e EDH.  

O “debate comunicativo” vinculado a uma EDH com fim à sensibilização e 

humanização dos estudantes em um processo de ensino de Filosofia enseja o que as Diretrizes 

Curriculares Nacional do Ensino Médio (DCNEM) quando diz que “[...] em um contexto 

democrático, nos diversos níveis, etapas e modalidades, é imprescindível propiciar espaços 

educativos em que a cultura de Direitos Humanos perpasse todas as práticas desenvolvidas no 

ambiente escolar”. (BRASIL, 2012, p.23). E também a DUDH (1948) em seu artigo 26º 

                                                             
1 “[...] São os considerados diferentes, aqueles que, por suas características sociais/étnicas, por serem pessoas 

com “necessidades especiais”, por não se adequarem a uma sociedade cada vez mais marcada pela 

competitividade e pela lógica do mercado, os “perdedores”, os “descartáveis”, que vêm a cada dia negados o seu 

direito de ter direitos [...]”. (CAUDAU, 2007, p.399)  



42 

assinala que “[...] A educação deve visar à plena expansão da personalidade humana e ao 

reforço dos direitos do Homem e das liberdades fundamentais e deve favorecer a 

compreensão, a tolerância e a amizade [...]”. (ASSEMBLEIA GERAL DA ONU, 1948) 

A racionalidade comunicativa aparece como um fio condutor no discorrer de nosso 

trabalho, sendo substrato e combustível da prática de potencializar nos estudantes o 

pensamento e a ação em seus cotidianos, guiados por um entendimento do que é, e o que 

significa em termos fenomenológicos a diversidade e os Direitos Humanos.  

O debate público, assim como o proposto, promove a ativação das capacidades 

ilocucionárias dos estudantes, isto é, quando são capazes de aprenderem a estabelecer 

vínculos através da aplicabilidade da linguagem orientada para um entendimento. Assim, as 

problemáticas envolvendo a diversidade étnico-racial, sexual e religiosa, como 

discriminações, pré-conceitos, violências, ao serem debatidas por um prima  comunicacional  

no mundo da escola, colocam os estudantes em confronto com o dissidente, levando-os à 

reflexão sobre seus pontos de vista quando confrontado com o do outro, sendo o consenso 

construído e legitimado pela sustentação dos argumentos mais racionalmente e 

comunicativamente consistentes, considerando a valorização da dignidade da pessoa humana.  

A Base Nacional Comum Curricular (BNCC) defini o conjunto progressivo e orgânico 

das aprendizagens essenciais que os estudantes da Educação Básica devem ter desenvolvido 

durante cada etapa de ensino. Interessa-nos a abordagem da etapa do Ensino Médio, de modo 

a entrecortarmos os direitos fundamentais de desenvolvimento e aprendizagem com nossa  

experiência do “debate comunicativo”.  

As aprendizagens citadas como essenciais são guiadas por princípios éticos gerais e 

objetiva a formação humana integral e a fomentação de construção de uma sociedade justa, 

democrática e inclusiva. É de suma importância assinalar os objetivos das aprendizagens ditas 

essenciais proclamados pela BNCC, como orientadores a justiça, à democracia e à inclusão, 

enquanto norteadores de critério e estabelecermos a justa relação com a pesquisa, uma vez 

que instigar o pensar crítico, problematizar, proporcionar o debate acerca de questões que 

envolvem a diversidades étnico-racial, sexual e religiosa, é tornar a escola lugar onde os 

conceitos de inclusão, justiça e democracia estejam presentes em uma prática educacional.  

As competências, isto é, as habilidades, atitudes e valores para exercer a cidadania nas 

dinâmicas complexas da vida devem estar balizados com o mundo social, afirmando práticas 

para tornar a sociedade mais humana e mais socialmente justa. Isto implica a EDH de forma 

diretiva, vez que a consolidação dos DH só se torna possível com uma eficaz política de EDH, 

um dos objetivos norteadores de nossa prática educacional.  



43 

A BNCC afirma 10 competências fundamentais que os estudantes necessitam adquirir 

para a efetivação das aprendizagens essenciais, entre essas vale destacar a 7º e a 9º 

competência, que vai ao nosso encontro. A competência 7º da BNCC diz que ao estudante 

pressupõe-se:  

 

 “[...] 7º - Argumentar com base em fatos, dados e informações confiáveis, para 

formular, negociar e defender ideias, pontos de vista e decisões comuns que 

respeitem e promovam os Direitos Humanos, a consciência socioambiental e o 

consumo responsável em âmbito local, regional e global, com posicionamento ético 

em relação ao cuidado de si mesmo, dos outros e do planeta [...]” (BRASIL, p. 9). 

 

Podemos constatar nesse item, que se refere a uma aprendizagem essencial que os 

estudantes devem construir durante o Ensino Médio, a prática de argumentar com base em 

fatos, dados e informações confiáveis. Quando tratamos das questões que envolvem a ética do 

discurso e a utilização das pretensões de validade dos atos da fala, bem como da temática das 

fake-news na construção dos discursos e consequentemente nas argumentativas dos estudantes 

em processos de debate, estamos trabalhando diretamente essa aprendizagem essencial.  

Já a 9º competência diz que é essencial ao estudante aprender a “[...] exercitar a 

empatia, o diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação, fazendo-se respeitar e 

promovendo o respeito ao outro e aos Direitos Humanos, com acolhimento e valorização da 

diversidade de indivíduos e de grupos sociais [...]” (BRASIL, p. 10). A experiência do 

“debate comunicativo” vinculado à uma EDH preocupa-se essencialmente no fortalecimento 

do diálogo entre os estudantes, na cooperação e resolução de conflitos em um respeito ao 

“outros” e aos DH.  

É por esse caminho que a (BNCC) enfatiza como “Competências Específicas de 

Ciências Humanas e Sociais Aplicadas para o Ensino Médio a “[...] participação do debate 

público de forma crítica, respeitando diferentes posições e fazendo escolhas alinhadas ao 

exercício da cidadania e ao seu projeto de vida, com liberdade, autonomia, consciência crítica 

e responsabilidade”. (BRASIL, BNCC, p. 570) 

No decorrer da pesquisa, procuramos construir propositalmente um espaço de 

movimento de debate com um clima de densidade nas temáticas, justamente para testarmos a 

eficácia ou não dos fundamentos filosóficos habermasianos aplicadas a debates.  

A experiência percorre a compreensão de liberdade, igualdade e dignidade de todas as 

pessoas, a promoção do espírito de fraternidade entre os homens e a não distinção de direitos 

e liberdades em referência à raça, à cor, ao sexo, à religião e à opinião política, assim como o 

artigo 2º da DUDH nos diz que “[...] todos os seres humanos podem invocar os direitos e as 

liberdades proclamados na presente Declaração, sem distinção alguma, nomeadamente de 



44 

raça, de cor, de sexo, de língua, de religião, de opinião política ou outra [...]”. (ASSEMBLEIA 

GERAL DA ONU, 1948) 

A pesquisa visa desenvolver as competências, conhecimentos e atitudes que afirmem 

os estudantes como detentores de direitos, dignidade e respeito, onde consigam desenvolver 

as habilidades de ação e reflexão para a “[...] promoção e proteção da universalidade, da 

indivisibilidade e da interdependência dos direitos e da reparação de todas as suas violações 

[...]” (BRASIL. 2012, p.23), principalmente nas questões que envolvam pré-conceitos, 

discriminações e violências como a diversidade étnico-racial, religiosa e sexual.  

Em relação à diversidade no Brasil, temos que somos uma nação historicamente 

formada com uma riqueza de diversidade sociocultural. Em nossas matrizes étnicas e culturais 

estão os indígenas, o povo europeu e o africano. Fomos gerados enquanto povo nessa 

miscelânea de culturas e raças, porém, podemos observar em nossa sociedade desrespeitos em 

relação à diversidade, onde se produz e reproduz discursos de ódio e de intolerância contra 

minorias sociais, gerando violências simbólicas e físicas, com consequências negativas nas 

relações interpessoais, na humanização da sociedade, da escola, e quanto à dignidade da 

pessoa humana e à EDH como um todo.  

Importante frisar que diferenças não se opõem à igualdade, mas sim ao que é 

padronizado pela sociedade. Igualdade se contrapõe à desigualdade. Assim não há um padrão 

do que é ser humano, e que não se enquadrar nos padrões estabelecidos não deve ser motivo 

de desigualdades de direitos. Sobre esse sentido SANTOS (1997, p. 124) sintetiza muito bem 

quando diz que “[...] temos direito a reivindicar a igualdade sempre que as diferenças nos 

inferioriza e temos o direito de reivindicar a diferença sempre que a igualdade nos 

descaracteriza”.  

Podemos exemplificar algumas condições concretas de intolerância acerca da 

diversidade no Brasil, tanto na sociedade geral quanto no mundo da escola. A respeito da 

diversidade religiosa, podemos salientar as violências que grupos de religiões de matriz 

africana vêm sofrendo, com vários casos no Brasil, onde seus templos são vandalizados e 

destruídos por grupos de outras religiões.  

Merece destaque, como exemplo de intolerância já quanto à diversidade de gênero e 

sexual, uma estatística que coloca o Brasil como o país no mundo onde ocorrem mais mortes 

de transexuais motivados por transfobia. De acordo com o maior levantamento feito no 

mundo em 2015 sobre crimes de homofobia da ONG Transgender Europe, “[...] de Janeiro de 

2008 a Dezembro de 2014, foram 1356 mortes em 23 países, neste período, o Brasil 

contabilizou 689 mortes, contra 194 no México e 108 nos Estados Unidos, os maiores em 



45 

números absolutos”. Esta estatística colocou o Brasil como o país que mais matou transexuais 

no mundo motivados por transfobia no período citado. 

Na prática escolar observamos um numero considerável de evasão motivadas pelo 

preconceito contra a diversidade de gênero e sexual, principalmente por parte de estudantes 

transexuais, uma vez que por se vestirem de forma diferente de seu sexo biológico causam 

certa “estranheza” no contexto da escola e sofrem com o bullyng homofóbico. Nesse sentido 

DINIS (2011, p.39) nos traz que “[...] na escola o bullying motivado por orientação sexual 

tem resultado na evasão escolar de estudantes que expressam identidades sexuais e de gênero 

diferentes da norma heterossexual, e mesmo nas tentativas de suicídio de adolescentes em 

conflito com sua identidade sexual e de gênero”.  

Percebemos como existem tabus e fomentação de preconceitos e silêncios acerca da 

temática da diversidade sexual e de gênero no ambiente escolar, e que estas atitudes ajudam a 

promover a exclusão e o abandono por parte desses estudantes, enveredando muitas vezes 

para os caminhos da marginalidade social.  

Como uma maneira de enfrentar tais problemáticas sociais pela educação é que a 

BNCC preconiza entre as suas diretrizes fundamentais a dimensão ética e a compreensão da 

importância da incorporação ontológica aos Direitos Humanos pelos estudantes, enquanto 

condição para uma cultura respeito às diversidades afirmando que “[...] o entrelaçamento 

entre questões sociais, culturais e individuais permite aprofundar, no Ensino Médio, a 

discussão sobre a ética. Para tanto, os estudantes devem dialogar sobre noções básicas como o 

respeito, a convivência e o bem comum em situações concretas [...]” (BRASIL, p. 567).  

A BNCC enfatiza então que, através do exercício da reflexão que a disciplina de 

Filosofia permite, ao vincularmos as questões individuais, sociais, culturais, estimula-se a 

busca por uma compreensão ética que perpassa as diferentes culturas e que esse movimento 

reflexivo fortalece o respeito às diferenças (linguísticas, culturais, religiosas, étnico-raciais). 

Assim tal competência viabiliza os educandos para a formação cidadã e o respeito aos 

Direitos Humanos. 

Coloca também como uma das competências essenciais que os estudantes devem 

possuir ao final do Ensino Médio a seguinte proposição de grande importância para a nossa 

pesquisa: “[...] identificar e combater as diversas formas de injustiça, preconceito e violência, 

adotando princípios éticos, democráticos, inclusivos e solidários, e respeitando os Direitos 

Humanos”. (BRASIL. p. 567) 

Quando vinculamos a experiência do “debate comunicativo” a tratar de questões sobre 

a diversidade étnico-racial, religiosa e sexual, estamos juntamente à proposta da utilização das 



46 

pretensões de validade dos atos da fala em processo de debate comunicacional, realizando 

uma proposta de EDH, pois oportunizamos aos estudantes a troca de concepções e a busca por 

consensos construídos democraticamente, possibilitando também, como dito anteriormente, a 

reavaliação de seus discursos pelo diálogo com seus pares. 

A pesquisa procura sinestesicamente uma relação entre o que é individual, cultural e 

social, confrontando os estudantes com o diverso e instigando-os a alcançarem um consenso 

justo e democrático.  

A BNCC descreve ainda o seguinte sobre o processo reflexivo-crítico enquanto 

caminho para a formação da cidadania e do respeito à diversidade: “[...] ao realizar esse 

exercício na abordagem de circunstâncias da vida cotidiana, os estudantes podem 

desnaturalizar condutas, relativizar costumes e perceber a desigualdade, o preconceito e a 

discriminação presentes em atitudes, gestos e silenciamentos [...]” (BRASIL, p. 577).  

No mundo da escola podemos salientar como preconceitos as “brincadeiras” de cunho 

homofóbico que são encaradas como “inocentes” e “naturais” em seu cotidiano, mas que 

podem acabar impactando negativamente nos adolescentes que possam estar passando por 

momentos de descoberta de sua sexualidade, entre outras problemáticas.  

A BNCC vincula habilidades que devem ser trabalhas com os estudantes que são 

identificadas através de descritores, estes citados e trabalhados nos currículos educacionais 

estaduais e municipais, bem como nos Plano de Desenvolvimento Institucional da escola 

(PDI) e também nos Projetos Políticos Pedagógicos (PPP) das instituições de ensino. 

Observamos o seguinte descritor de aprendizagem da Área de Ciências Humanas e Sociais da 

qual a Filosofia faz parte da BNCC:  

 

[...] (EM13CHS503) Identificar diversas formas de violência (física, simbólica, 
psicológica etc.), suas principais vítimas, suas causas sociais, psicológicas e afetivas, 

seus significados e usos políticos, sociais e culturais, discutindo e avaliando 

mecanismos para combatê-las, com base em argumentos éticos. (BRASIL, BNCC, 

p. 579) 

 

O “debate comunicativo” visa através do ensino-aprendizagem de Filosofia uma 

reflexão crítica e uma compreensão filosófica dos estudantes sobre a diversidade no ambiente 

escolar e em nossa sociedade, implicando o agir comunicativo como esteio para, por dentro de 

visões de mundo e discursos conflitantes, buscarem um entendimento consensual através de 

suas capacidades comunicativas, procurando o despertar de uma compreensão argumentativa 

que vai além das então comumente utilizadas “opiniões individualizadas”, que muitas vezes, 

violam as liberdades e garantias fundamentais da pessoa humana.  



47 

Quando abordamos a temática da diversidade religiosa observamos no cotidiano 

escolar preconceitos e intolerância entre os principais grupos religiosos, como as relações 

muitas vezes conflitantes entre os católicos tradicionais, os evangélicos (religiões pentecostais 

e neopentecostais), os praticantes de religiões afrodescendentes (umbanda e candomblé), os 

espíritas (kardecistas) etc.  

Em nossa prática educacional é comum em sala de aula, identificarmos pré-conceitos e 

discriminações cruzadas, isolamentos em grupos, referente às denominações religiosas de 

cada estudante. Por exemplo, os estudantes evangélicos pouco socializam com os estudantes 

não evangélicos e vice-versa. Menos popular e em menor quantidade, mas presentes na sala 

de aula há os estudantes praticantes de religiões afro-brasileiras, como a umbanda e o 

candomblé. Estes, por medo de represálias, pré-conceitos e discriminações, escondem suas 

práticas religiosas dos colegas de turma. Essas questões vivenciadas no “chão da escola” é 

que nos levou à proposta do “debate comunicativo” trazendo como tema a diversidade 

religiosa na procura em humanizar e sensibilizar os estudantes.  

A liberdade religiosa é um dos direitos fundamentais da humanidade, como afirma a 

DUDH (1948) em seu art. XVIII:  

 

(...) Toda pessoa tem o direito à liberdade de pensamento, consciência e religião; 

este direito inclui a liberdade de mudar de religião ou crença e a liberdade de 

manifestar essa religião ou crença, pelo ensino, pela prática, pelo culto e pela 

observância, isolada ou coletivamente, em público ou particular. (ASSEMBLEIA 

GERAL DA ONU, 1948). 

 

Nesse sentido garantir o respeito mútuo entre as diferentes formas de religiosidade no 

ambiente escolar é garantir preceitos fundamentais da conquista civilizatório da humanidade 

no decorrer de sua historicidade, inibindo preconceitos e violências oriundos da diversidade 

de crença e de religiosidade.  

Considerando que a escola pública é um espaço de encontro das diversidades, 

buscamos então garantir o Parecer CNE/CEB nº 5/2011, que adotando a educação como parte 

fundamental dos Direitos Humanos e fundamentando as Diretrizes Curriculares Nacionais 

para o Ensino Médio,  

 
 [...] chama a atenção para a necessidade de se implementar processos educacionais 

que promovam a cidadania, o conhecimento dos direitos fundamentais, o 

reconhecimento e a valorização da diversidade étnica e cultural, de identidade de 

gênero, de orientação sexual, religiosa, dentre outras, enquanto formas de combate 

ao preconceito e à discriminação. (BRASIL, 2011, p. 16). 

 

Na experiência do “debate comunicativo” é imprescindível a demonstração da 

importância da linguagem como entidade com dignidade e lugar próprio na construção de 



48 

discursos, ensejando assim, a internalização de que os discursos subjetivos podem ser 

construídos de forma intencionalmente coletiva, e que é pertinente serem colocados à mostra 

aos seus pares, levados em consideração e reconhecido por todos, independentemente de suas 

perspectivas ético-morais, pois que “[...] os atores comunicativos movem-se por meio de uma 

linguagem natural, valendo-se de interpretações culturalmente transmitidas e referem-se a 

algo simultaneamente em um mundo objetivo, em seu mundo social comum e em seu próprio 

mundo subjetivo”. (HABERMAS. 1984 p. 392). É lidando com os discursos dissidentes 

através da comunicação que é possível alcançar um consenso. 

Porém, observamos que acontece entre os estudantes um enfraquecimento em seus 

processos comunicacionais pelo via pragmática, que não é sintoma local de sala de aula, mas 

aparece como pertencente a um amplo espectro caracterizante da sociedade como um todo, 

sendo a sala de aula compreendida em sua microscopia, uma vez que “[...] a prática 

comunicativa cotidiana é racionalizada de forma unilateral num estilo de vida utilitário” [...] 

(HABERMAS, 1987a, p. 325). 

É dentro dessa visão crítica da condição humana nas sociedades complexas capitalistas 

que se é afirmada tal enfraquecimento da crítica e de capacidades comunicativas dos 

estudantes em um quadro de “sabotagem da educação”, isto é, pelo foco em interesses 

individuais por dentro da estrutura sistêmica instrumental, as dimensionalidades das 

potencialidades latentes enquanto seres capazes de consciência de si e do mundo dos 

estudantes são sabotadas pelo próprio sistema educacional.  

Tal condição dos estudantes traz impactos diretos na maneira como tratam as questões 

envolvendo a diversidade, pois acabam, pela colonização de uma racionalidade cognitiva-

instrumental hegemônica com vistas ao sucesso individual, reificando o “outro” e praticando 

uma abordagem meramente egocêntrica das questões abordadas.  

Quando as DCNEM tratam da elaboração dos PPP das Instituições Escolares ressalta 

que os PPP devem considerar a construção do comportamento ético dos estudantes como 

princípio para a EDH, para a prática da cidadania e para o que denomina “humanismo 

contemporâneo”, conceito entendido como a competência para o reconhecimento, respeito e 

acolhimento da identidade do outro e a incorporação do sentimento de solidariedade 

afirmando que é “[...] comportamento ético, ponto de partida para o reconhecimento dos 

Direitos humanos, da cidadania, da responsabilidade socioambiental e para a prática de um 

humanismo contemporâneo expresso pelo reconhecimento, respeito e acolhimento da 

identidade do outro e pela incorporação da solidariedade.” (BRASIL. 2012, p. 37-38). 



49 

Trata também do quesito que no PPP deve conter o reconhecimento da diversidade, 

desigualdade e exclusão na sociedade brasileira, bem como a valorização dos Direitos 

Humanos quando promove:  

 

[...] valorização e promoção dos Direitos humanos mediante temas relativos a 

gênero, identidade de gênero, raça e etnia, religião, orientação sexual, pessoas com 

deficiência, entre outros, bem como práticas que contribuam para a igualdade e para 

o enfrentamento de todas as formas de preconceito, discriminação e violência sob 

todas as formas [...] (BRASIL., 2012, p. 37-38). 
 

Vemos marcadamente que os PPP’s das Instituições Escolares devem garantir a 

valorização e promoção dos DH nos termos relativos a gênero, identidade de gênero, raça e 

etnia, religião e orientação sexual através de práticas que contribua para a igualdade e para o 

enfrentamento dos preconceitos, discriminações e violências de todas as formas, sejam físicas 

ou simbólicas.  

Percebemos a importância da EDH quando vemos a maneira incisiva como é tratada 

nos principais documentos normativos educacionais. Assim, proporcionar práticas 

educacionais que considerem tal tratativa no contexto da prática do cotidiano escolar é 

condição fundamental para a garantia efetiva de um processo crítico-emancipatório em 

relação à valorização do DH.  

A experiência do “debate comunicativo” corrobora as principais diretrizes dos 

documentos educacionais, pois uma proposta de debate fundado pela racionalidade 

comunicativa é propiciar uma prática aos estudantes onde sejam capazes de se abrirem 

honestamente para o dissidente, reconhecendo o “outro”, o diferente, ensejando pela 

construção intersubjetiva de acordos, um caminho para uma sociedade mais justa e 

democrática, menos intolerante e menos violenta.  

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira (LDB 9394/96) é a legislação que 

regulamenta o sistema educacional público ou privado do Brasil, da educação básica ao 

ensino superior. No artigo 3º em seu princípio IV “[...] afirma o respeito à liberdade e o 

apreço à tolerância”. (BRASIL, 1996, p. 9). Nesse ponto vemos que a escola deve ser o lugar 

de fomentação dos princípios de tolerância com o diverso, com aquilo que é diferente dos 

padrões socialmente cristalizados, entendemos que ela não deve se furtar de explorar as 

questões que permeiam a diversidade.  

Por fim, a experiência do “debate comunicativo” procurou se vincular organicamente à 

perspectiva de uma ação para EDH ao propormos como temáticas a serem trabalhadas 

questões que envolvam a diversidade étnico-racial, religiosa e sexual, com vistas a uma dada 



50 

sensibilização e humanização dos estudantes por meio de construções de consensos 

democráticos utilizando o fundamento teórico habermasiano da racionalidade comunicativa.  

 

2.1 Pós-verdade e fake-news: desafios contemporâneos  

 

A humanidade vivencia momentos de significativas transformações na maneira de se 

informar e se comunicar nesse início do sec. XXI. O recente processo de globalização vem 

moldando uma realidade social onde há cada vez mais modos de vida plurais e diferentes 

visões de mundo se chocando. “[...] Com a globalização, as fronteiras do mundo se tornam 

mais flexíveis e a tecnologia e a informação se desenvolvem rapidamente. Há assim, uma 

pluralidade de vozes”. (GIOIELLI, 2006 apud MAGALHÃES, 2010) 

Vivenciamos o aumento do conhecimento de ferramentas tecnológicas, principalmente 

a criação da rede mundial de computadores e sua popularização a partir da década de 1990, e 

a recente revolução de aparelhos eletrônicos, como os smarthphones, que inseriram o mundo 

das informações na palma da mão, e a imersão do ser humano em um universo digital-virtual 

de redes sociais que lhe propicia se comunicar de forma exponencialmente explosiva, onde as 

informações são “virais”, multiplicam-se aos milhões e percorrem as distâncias físicas em um 

simples toque na tela. 

As transformações na forma como a humanidade está se comunicando está produzindo 

impactos significativos na dinâmica social e também nos aspectos psíquicos e cognitivos. O 

filósofo sul-coreano Byung Chu Han nos diz que “[...] embriagamo-nos hoje em dia da mídia 

digital, sem que possamos avaliar inteiramente as consequências dessa embriaguez”. (HAN, 

2018, p. 42) 

Esses novos fenômenos da forma de comunicabilidade estão surpreendendo os mais 

diversos campos do conhecimento, como a psicologia, a pedagogia, a comunicação social, a 

sociologia, as ciências políticas, a filosofia etc. Podemos citar, como exemplos do alcance da 

interação do mundo virtual no meio social, os recentes eventos significativos para a 

historicidade frutos dessa “revolução digital”, como a Primavera Árabe, movimento político-

social germinado prioritariamente através das redes sociais. Já na história recente do Brasil, 

tivemos as manifestações de Junho de 2013, que foi um movimento social de contestação da 

situação política do país, iniciado e gestado por meio da interação nas redes sociais.  

Apesar de suas possibilidades positivas para o homem, essa revolução comunicacional 

também gera frutos que estão impactando negativamente a sociedade. Podemos citar como 



51 

consequências negativas a exacerbação de um sentimento de pós-verdade e do fenômeno das 

fake-news.  

Pós-verdade e fake-news são dois termos que se notabilizaram a partir de 2016, 

principalmente sob a influência do pleito americano que elegeu Donald Trump presidente dos 

EUA. A pós-verdade (post-truth) é um neologismo incorporado ao dicionário de Oxford 

(2016) que foi empregado pela primeira vez em 1992 pelo dramaturgo sérvio-americano 

Steve Tesich, e que é definido como uma proposição que “[...] relaciona ou denota 

circunstâncias em que fatos objetivos são menos influentes na formação da opinião pública do 

que apelos à emoção e crença pessoal”. (OXFORD, 2016).  

A partir de 2017 os meios de comunicação e o mundo virtual foram inundados por 

notícias falsas no esteio da percepção de pós-verdade, que confundiram e deturparam a 

opinião pública e influenciaram vários acontecimentos políticos ao redor do mundo. Esses 

fatos chamaram a atenção da academia e desde então tem se visto uma gama de produções 

científicas acerca dos temas nas mais variadas áreas de conhecimento.  

Em nossa pesquisa buscamos promover uma ação educacional de conscientização da 

sintomática negativa que a crença ingênua em notícias falsas na internet pode acarretar na 

elaboração de discursos mal construídoss e que não atendem aos critérios das pretensões de 

validade, bem como possibilitar a reflexão sobre como crenças deturpadas podem interferir de 

forma negativa nas relações humanas que envolvem a questão da diversidade e D.H.  

As fake-news e  o sentimento de pós-verdade desconsideram as pretensões de validade 

universais e racionalmente comunicativas e vêm causando significativos impactos na 

sociedade, como por exemplo, o avanço de surtos de doenças contagiosas já controladas, pela 

crença em fake-news que afirmam que as vacinas fazem mal, que criam outras doenças, ou 

que são formas do governo de controle populacional. Na questão dos DH podemos citar por 

exemplo, notícias falsas que colocam a população LGBTQ+ em situações ilegais e imorais, 

como montagens fotográficas de comportamentos sexuais inapropriados, com o intuito de 

promover a generalização e a desaprovação da opinião pública em torno da população e 

movimentos LGBTQ+. Nesse sentido, “[...] arrastamo-nos por trás da mídia digital, que, 

aquém da decisão consciente, transforma decisivamente nosso comportamento, nossa 

percepção, nossa sensação, nosso pensamento, nossa vida em conjunto”. (HAN, 2018, p. 42).  

Em nossa prática docente e na experiência do “debate comunicativo” nos foi possível 

perceber como muitos discursos dos estudantes estão permeados pela afetividade cognitiva 

dos aspectos de compreensões da realidade fundada em movimentos da pós-verdade e fake-

news. Tal crescente constatação é fato que sucinta preocupação e temática que requer estudos 



52 

mais aprofundados, uma vez que desestruturam por completo processos de ensino-

aprendizagem de Filosofia de práticas de debate, e de certa forma, processos educacionais 

como um todo.  

Em nossa pesquisa, partindo da constatação de tal realidade, propusemos a experiência 

do “debate comunicativo” enquanto força motivadora contra tal condição dos estudantes em 

suas relações com o espírito crítico e dialético. Vale ressaltar que eles ao aderirem à 

concepção de verdade construída fundamentada apenas em seus sentimentos e ao que lhes 

convém, passam a desprezar estruturas básicas do processo de filosofar, como reflexão, 

análise crítica, respeito a processos racionais de pensamento, o que causa consequências 

negativas em suas relações com a disciplina de Filosofia e com o processo de filosofar.  

Buscamos com o “debate comunicativo” propiciar a consideração de que os discursos 

podem ser produzidos e os debates sistematizados dentro de um lócus racional, seguindo 

regras procedimentais universais da razão, no caso, a comunicativa, com a perspectiva de 

validade de discursos aceitos pelas partes.  

Como toda ação comunicativa é, de antemão, uma ação política, vemos que a busca 

pela distorção de verdades factuais para persuadir e atender interesses de determinadas 

pessoas ou grupos não é algo novo. A novidade é que, hoje, essa prática ganhou contornos 

inimagináveis frente às novas tecnologias de comunicação e ao bombardeio de informações a 

que todos estamos sujeitos diariamente. Vivemos uma nova era da internet, das redes sociais, 

onde as informações, reais ou deturpadas, ocorrem de maneira viral e seus efeitos sobre a 

formação das consciências, isto é, as leituras possíveis do real, são exponencialmente 

multiplicadas na equação tempo/espaço. 

Na prática docente cotidiana percebemos no “chão da escola” há alguns anos, a 

germinação de tais movimentos e como estão presentes nas aulas de filosofia. É possível notar 

um enfraquecimento pelos discursos racionais em detrimento a discursos construídos 

considerando crenças, paixões, dogmas, emergidos a partir da vivência virtual, onde a ideia de 

lacração predomina, mesmo que estes processos contrariem processos racionais de 

pensamento e o debate para o consenso. Para grande parte dos estudantes desse inicio do sec. 

XXI, a razão é secundária, o importante é “lacrar” e o seu discurso sair “vitorioso”.  

Podemos observar na prática cotidiana que os estudantes estão se tornando cada vez 

mais fechados a verdades consensuais construídas racionalmente e a processos de debate, e se 

apoiando de maneira irretroativa a percepções que lhes são construídas com base em seus 

sentimentos e emoções, sem o assentimento objetivo da proposição sem si.  



53 

É possível perceber uma valorização do dissenso forçosamente alavancado pelo 

acentuado sentimento de individualismo característico das sociedades complexas, onde o 

melhor é cada um seguir com a sua verdade, não haver um consenso entre as partes e ainda, 

havendo um espírito de competição, e não de cooperação, pois que, “[...] não se forma 

nenhum “nós” estável, que apresente uma estrutura de zelo pela sociedade como um todo. [...] 

não é [um zelo] por toda a sociedade, mas sim, em larga medida, um zelo por si mesmo”. 

(HAN, 2018, p.164).  

À medida que as sociedades internalizam a diversidade de formas de ser, sentir e 

expressar-se e as pluralidades de eticidade cultural, observamos que os conceitos morais e as 

próprias maneiras de organização da ética, antes consideradas estruturas transcendentalmente 

consolidadas, começam a se esvanecer mediante as novas possibilidades emergidas da 

diversidade sociocultural e nas novas formas de vida que se descortinam no séc. XXI. Desta 

forma, os processos integrativos sociais acabam ficando enfraquecidos, acentuando o dissenso 

e dificultando os diálogos subsidiados por um entendimento dentro do jogo das decisões 

democráticas.  

A problemática no ensino-aprendizagem se concretiza quando, em toda proposta de 

debate que levante questões “polêmicas”, ou seja, com várias compreensões diversas, os 

estudantes não se entendem, o debate nunca possui um fim e consenso genuíno. Prevalecem 

sempre os discursos individuais, não comunicativos, e o clima é de que “cada um possui a sua 

verdade e cada um segue o seu caminho”.  

Além das tradicionais formas de manipulações das consciências realizadas pelas 

grandes mídias, seja pelos sistemas de televisão ou pela mídia digital, subsidiadas pelas óticas 

capitalistas, notamos agora, que a comunicação fundamentada em pós-verdades e as fake-

news vêm contribuir para acentuar o enfraquecimento das capacidades críticas e 

comunicacionais dos estudantes e para a crise de consenso e das patologias comunicativas. 

Em contra partida propusemos a experiência do “debate comunicativo” com o objetivo de 

proporcionar aos estudantes uma crítica-reflexiva sobre a influência dos movimentos de pós-

verdade e fake-news na formação de seus discursos e visões de mundo.  

 

2.2 A necessidade da emergência de um patriotismo constitucional 

 

Nossa pesquisa se direciona ao mundo da escola, ao rico ambiente formativo da sala 

de aula, precisamente nas aulas da disciplina de Filosofia. Uma das problemáticas orbita em 

torno das diferenças de visões de mundo dos estudantes, seus diferentes valores ético-morais, 



54 

suas diversas formas de religiosidade, suas concepções em relação ao que lhes é diferente e de 

que formam lidam com tais questões no cotidiano da escola.  

Observamos ao longo da prática docente que tais diferenças entre os estudantes 

apresentam-se como entraves para o debate de ideias, para a prática da comunicação baseada 

em uma perspectiva racional de interpretação e apresentação de argumentos. Ora a Filosofia 

enquanto disciplina preza justamente pela reflexão filosófica, pela prática do pensar, pelo 

alargamento das perspectivas de olhar sobre a vida em uma potencialização do conhecimento 

sobre si mesmo e sobre o mundo, para tal, a troca de ideias, de horizontes, de perspectivas de 

formas de vida, o debate, e o diálogo com os pares são atividades essenciais ao ensinar a 

filosofar.  

Quando propúnhamos temas para a realização de debates em sala de aula havia sempre 

diversas manifestações que depreciavam a atividade, como não levar em conta encadeamentos 

racionais de pensamento, silenciamentos propositais de estudantes por se fecharem em suas 

convicções e não abrirem a escuta para seus pares, argumentativas baseadas em valores ético-

morais que não poderiam ser aceitos/impostos a todos, enfim, uma série de movimentos que 

minavam o debate de significado e frustravam as aulas de Filosofia em sua essência.  

O “debate comunicativo” objetivar uma dinâmica de ação a partir dos pressupostos das 

pretensões de validade dos atos da fala em relação a temáticas polêmicas possui como fim a 

compreensão da possibilidade da busca por consensos que, de certo modo, unifique as 

diferenças, que demostre aos estudantes que existe a possibilidade de um consenso por via 

entendimento. Entretanto, aqui residiram algumas problemáticas a serem exploradas: Existe 

um consenso ideal? Os estudantes devem ser corrigidos mediante seus discursos “errados”? A 

prática do debate objetiva para que todos tenham a mesma proposição pretensamente correta? 

A discordância excluiria o estudante por não concordar com a mesma conclusão? Os 

consensos construídos podem ser contestados pelos participantes? Como vemos são questões 

que imbricam a pesquisa, mas ao mesmo tempo a enriqueceram, pois sem tais 

questionamentos correríamos o risco de, de certa maneira, impor aos estudantes o que se 

entenderia como um consenso ideal, dinâmica errônea, uma vez que ao professor e ou 

mediador, não deve portar-se como o “dono” da verdade a ser imposta aos estudantes. 

Lançamos mão então de um conceito muito importante nesse contexto, que se propôs 

entrelaçar as lacunas citadas acima, que é o conceito apropriado e trabalhado por Habermas de 

patriotismo constitucional.  

Não sendo um consenso ideal em si, porém, perpassando a maneira como se poderá 

construí-lo, a concepção de patriotismo constitucional em Habermas nos dá um 



55 

direcionamento constitutivo dos fundamentos pelos quais podemos considerar que valores 

como a dignidade humana, o ser humano como sujeito de direitos, a democracia, os Direitos 

Humanos, devem ser horizontes norteadores pelos quais os consensos em sala de aula devam 

ser construídos.  

Hoje vivenciamos uma crescente multiplicidade de formas culturais de vida, visões de 

mundo. Não é mais adequado modelos universalistas de compreensão diante das múltiplas 

maneiras de se viver. Pois que Habermas traz que é imprescindível “[...] o desenvolvimento 

de uma forma de republicanismo que se torne efetivo como modelo político capaz de 

encontrar uma resposta para tais problemas”. (HABERMAS, 2002, p. 134).  

As referências ao conceito de patriotismo constitucional vão aparecer nos trabalhos de 

Habermas em torno da metade da década de 80, em um embate público conhecido como 

Debate dos Historiadores, onde um grupo de historiadores alemães conservadores liderados 

por Ernst Nolte, procuravam tornar trivial o passado do holocausto e, de certo modo, livrar a 

sociedade germânica de seu passado de pecados.  

Habermas vai impor uma crítica reinterpretando o conceito de patriotismo 

constitucional criado pelo cientista político Dolf Sternberger, que sustentou no final da década 

de 70 que a sociedade alemã do pós-guerra conseguiu “limpar a consciência” das atrocidades 

cometidas nos campos de concentração através de um profundo respeito e admiração à Lei 

Fundamental, gerando um sentimento de interligação entre as pessoas, não mais ancorado em 

princípios culturais, linguísticos, étnicos, históricos, como o velho nacionalismo, mas 

precisamente alastrado pela união social que um sentimento profundo de respeito à Lei 

Constitucional Fundamental lhes inspirava. É assim que STERNBERGER (2001 p. 45). diz: 

“[...] nessa medida se formou de maneira imperceptível um segundo patriotismo, que se funda 

precisamente na Constituição”.  

A concepção habermasiana de patriotismo constitucional difere e pode ser entendida 

como contrassenso à noção tradicional de patriotismo, isto é, a união social em torno de laços 

étnicos, linguísticos, históricos etc. Aqui, patriotismo sendo ele constitucional, é concebido 

como um valor que faz o papel de “[...] uma força motivadora que funciona como um vetor de 

fortalecimento da união das populações em sociedades pluralistas contemporâneas, que não se 

respalda em nenhuma forma de apego relativo á região, étnica, língua, território”. (MAIA. 

2005, p. 23). Desta forma, ao fundamentar os laços garantidores de solidariedade entre as 

pessoas com vistas às Leis Fundamentais, como as Constituições Nacionais, a noção de 

patriotismo constitucional recusa qualquer acordo pré-político como elo de unificação social.  



56 

O patriotismo constitucional possui um caráter universalista, fundamentado nos 

princípios democráticos e republicanos e nos D.H, contrapondo-se à noção tradicional de 

patriotismo. Assim, pode ser encarado como um sentimento de união entre os cidadãos em 

uma sociedade plural baseado no pleno respeito às Leis Fundamentais (Constituições 

Nacionais) e aos princípios dos D.H.  

Convocamos esse importante conceito trabalhado por Habermas ao percebemos que na 

experiência do “debate comunicativo” as argumentativas dos estudantes são fortalecidas ao se 

acolher de maneira a priori a valorização da vida, da dignidade humana, dos valores dos D.H. 

Os consensos verdadeiramente genuínos nesse sentido permeiam o alinhamento com as 

Constituições Nacionais estabelecidas democraticamente, com os princípios republicanos, 

com o estado de direito e com os fundamentos dos D.H.  

. Para exemplificar o que nos levou a tais reflexões, menciono o momento da pratica 

do “debate comunicativo” que nos fez perceber a lacuna existente, a “encruzilhada” que nos 

deparamos. Em um dos debates com uma turma de 3º ano, sobre a diversidade étnico-racial e 

se os estudantes eram “contra” ou “a favor” das cotas nas universidades públicas para negros, 

dois estudantes argumentaram que eram contra, e ao longo de suas colocações, afirmaram que 

as pessoas negras eram naturalmente inferiores, por isso ocupam os piores postos de trabalho. 

Que apesar de serem inferiores, não deve haver cotas, pois estes têm que se esforçar mais 

ainda para se igualar às pessoas brancas, e que seria até melhor para a sociedade se os negros 

fossem “eliminados”, uma vez que os negros são responsáveis pela maior parte da 

criminalidade na sociedade. Obviamente suas falas causaram bastante polêmica no debate e 

houve várias contra argumentações, entretanto, os dois estudantes, a princípio, não mudaram 

suas convicções.  

O que fazer diante de tal cenário? Os argumentos dos estudantes devem ser 

considerados na construção de um consenso? Suas convicções devem ser excluídas do 

debate? Seus discursos devem ser corrigidos ou não?  É nesse sentido que se entrecorta a 

compreensão da necessidade do fortalecimento de um sentimento de patriotismo 

constitucional em debates em sala de aula nas escolas brasileiras, almejando uma 

consolidação que as convicções ético-morais dos estudantes seguirão um caminho de maior 

valorização da vida se forem ancoradas em princípios republicamos e democráticos e de 

valorização dos D.H.  

Desta forma, argumentativas que firam tanto a Constituição Nacional quanto os 

valores dos D.H não podem ser considerados válidos, pois menosprezam o valor da vida e da 

dignidade da pessoa humana. No dia do debate acima citado, ocorreu o que muitas vezes já 



57 

nos acometeu na prática de debates: confusão, desrespeito a quem estava com a palavra, 

fechamento da escuta e até xingamentos e o fim do debate. Esse foi um obstáculo. Mediante 

tal acontecimento decidimos reavaliar o que havia acontecido e buscar uma alternativa 

prática-teórica de fundamentação.  

Os estudantes são livres para apresentarem seus argumentos? Sim, mas é preciso a 

demonstração através de um debate comunicativo que convicções que firam as Constituições 

democraticamente estabelecidas e também os princípios dos D.H não são saudáveis para a 

consolidação de uma sociedade mais justa, democrática e que respeita a dignidade da pessoa 

humana.  

Importante dizer que a emergência de um sentimento de patriotismo constitucional é 

um movimento para o futuro, ou seja, é preciso ser exercitado pelos cidadãos e para se 

consolidar deve estar entranhado nos corações e mentes, na construção de suas concepções 

ético-morais e enraizadas em suas próprias constituições de identidade. É assim que trazemos 

também a discussão da importância da construção de identidade no sentido pós-convencional, 

como maneira, tanto de movimento no esteio para a consolidação de um sentimento de 

patriotismo constitucional, quanto concepção de unificação de sociedade plurais, sendo força 

que pode diminuir conflitos, discriminações, pré-conceitos.  

Assim, vimos que na experiência do debate comunicativo, o fortalecimento de um 

sentimento de patriotismo constitucional é movimento a ser construído de maneira 

imprescindível para a consolidação de dinâmicas de debate no mundo da escola de maneira 

mais democrática, saudável, com respeito às Leis fundamentais, aos D.H, e também, como 

forma de cercear o “vale tudo” em debates públicos, visto que afirmações que depreciam a 

vida, a dignidade humana e de grupos sociais, podem trazer extremamente negativas como 

aumento das discriminações e violências.  

 

2.3 A valorização da construção de identidade no sentido pós-convencional  

 

Sendo o agir comunicativo elemento de socialização e que, portanto, traz uma carga de 

auto-realização dos indivíduos na construção de suas próprias individualidades mediante as 

condições de reconhecimento recíproco dentro de relações intersubjetivas, a individualidade 

em Habermas é compreendida como constituída socialmente, de forma que “[...] eu faço de 

mim mesmo, passo a passo, aquilo que eu me tornei no convívio com os outros, [...] o eu 

corre através da rede de interações mediadas pela linguagem.” (HABERMAS, 1990b, p. 204).  



58 

 O Selbst (si mesmo) em Habermas se constrói a partir das interações intersubjetivas e 

não como algo que se remete cognitivamente a si mesmo enquanto autoconsciência. 

Compreendemos aqui, que as visões de realidade, as experiências de vida dos estudantes, suas 

crenças, valores, podem emergir em um processo intersubjetivo, e não como uma entidade 

autossuficiente tecida isoladamente ao se relacionar com o mundo objetivo. 

Em um artigo publicado no livro Educação em Direitos Humanos: fundamentos 

teóricos metodológicos o professor Marconi Pequeno nos coloca os seguintes 

questionamentos: “[...] O que é o sujeito? Em que consiste o ser sujeito? Como se constitui o 

sujeito de direitos? Que lugar ocupa autonomia da subjetividade no universo da moralidade? 

Finalmente, em que medida a noção do sujeito é necessária à determinação de sua autonomia 

no mundo moral? [...]”. (PEQUENO, 2007, p.187). Tais questões são justamente a que 

levantamos no momento da pesquisa em que nos questionamos a existência de um “limite” 

para as convicções e argumentações dos estudantes na prática do debate comunicativo.  

Como questionado, os argumentos e consensos que firam a dignidade humana e os 

valores dos D.H devem ser considerados no debate? Existem caminhos que a sociedade pode 

trilhar para encrustar nos corações e mentes dos cidadãos a valorização dos princípios dos 

D.H e da valorização da dignidade e vida humana? Entendemos que esse caminho se dá, 

principalmente, através da educação, da prática educacional emancipadora, de ações 

educacionais que promovam a autonomia do pensamento dos sujeitos- estudantes guiados de 

forma intrínseca por fundamentos de valorização da vida humana.  

Assim, como suporte para as questões exposta acima, vimos como há a necessidade, 

para a prática da experiência do “debate comunicativo” envolvendo questões como a 

diversidade étnico-racial, religiosa e sexual, da valorização da construção de identidade no 

sentido pós-convencional.  

A compreensão de identidade pós-convencional está associada à teoria da evolução 

moral, a qual Habermas apoia-se nas pesquisas de Jean Piaget e Lawrence Kohlberg nesse 

espectro teórico. Influenciado por Piaget e Kohlberg, Habermas vai construir uma concepção 

de formação de identidade não mais entrelaçada exclusivamente em características culturais 

comuns, mas defende uma forma de lealdade imersa a partir de princípios universais e 

institutos jurídicos consagrados socialmente, como as Constituições Nacionais. Desta forma, 

“[...] no âmbito da psicologia de desenvolvimento, a formação de uma identidade pós-

convencional indica que um indivíduo adquiriu a capacidade de avaliar suas convicções 

morais em termos de máximas éticas gerais”. (WOLIN, 1994, p.18). 



59 

Vemos como Habermas vai conceber um esforço teórico de construir uma maneira 

onde sociedades plurais possam conviver de maneira mais harmônica, guiadas por uma força 

unificadora onde as identidades e seus fundamentos de moralidade se ergueriam, não através 

de laços culturais comuns, como etnia, língua, religião, mas a partir de máximas éticas gerais 

e também, assim como o patriotismo constitucional, fundadas em princípios políticos de base, 

como o princípio democrático e do estado de direitos.  

Trazendo tal arcabouço teórico para nosso contexto brasileiro, vemos, partindo da 

análise dos debates em sala de aula enquanto microcosmo social, o quanto carecemos em 

nossa estrutura social de valores morais que surjam de máximas democráticas gerais.  

Habermas a respeito de suas compreensões de patriotismo constitucional e identidade 

pós-convencional enfrentou críticas afirmando que tais concepções produziriam um elo muito 

fraco de adesão, pois que seria uma proposta muito abstrata e universalista, não sendo capaz 

de gerar realmente uma força motivadora comum em uma sociedade plural. Apesar disso, não 

podemos deixar de reconhecer o esforço, a persuasão e a preocupação de buscar uma maneira 

de criar condições para uma vida política mais dinâmica e menos conflituosa em sociedades 

plurais, assim como de assumir sua possibilidade de aplicação em processos educacionais 

emancipadores.  

Habermas vai citar os E.U. A e a Suíça como nações que conseguiram alcançar um 

bom grau de estabilidade política alicerçados em uma lealdade constitucional que se enraizou 

nas concepções e valores de seus cidadãos, criando o que ele chamou como se fosse uma 

religião cívica. Dentro de sua abordagem ele traz também a concepção de discernimento 

transcendental, que pode ser entendido como uma “[...] convergência cognitiva intersubjetiva 

vivenciada pelo povo de um determinado país, onde há o reconhecimento de que uma 

Constituição, incondicional e contrafaticamente, deve ser para cumprir seu papel central na 

justificação moral da força jurídica [...]”. (MICHELMAN. 2001 p.254).  

Podemos afirmar que o fortalecimento de um sentimento comum que construa uma 

força motivadora para se erguer valores ético-morais com base em máximas gerais e também 

em princípios políticos de base, como os princípios democráticos e republicanos, e com a 

valorização dos D.H e da dignidade da vida, pode ser possibilitado pela prática do “debate 

comunicativo”, pois é através do diálogo público sincero que podemos nos encaminhar para 

uma sociedade mais consolidada democraticamente, onde a diversidade e a pluralidade de 

formas de vida não devam ser motivos para pré-conceitos, discriminações e conflitos, mas de 

reconhecimento, dignidade e respeito.  



60 

Vemos assim como o fortalecimento de um patriotismo constitucional, a formação de 

identidade no sentido pós-convencional na esteira de um discernimento transcendental são 

conceitos que devem ser trabalhados com estudantes do Ensino Médio ao se propor dinâmicas 

de debate, como maneira de criar vetores de união entre os estudantes que esteja acima de 

suas diferenças socioculturais, a fim de se promover uma prática educacional emancipadora.  

  



61 

3 OS CAMINHOS DA EXPERIÊNCIA DO “DEBATE COMUNICATIVO” 

 

Em nossa pesquisa buscamos oportunizar uma “[...] comunicação que serve ao 

entendimento (e não só ao exercício das influências recíprocas) que possa adotar para as 

interações o papel de um mecanismo de coordenação da ação e com isso fazer possível a ação 

comunicativa". (HABERMAS, 1997, p.418). Vinculamos a experiência do “debate 

comunicativo” a uma proposta de EDH ao utilizarmos as temáticas da diversidade étnico-

racial, religiosa e sexual. Porém, ressalvamos que, para possível replicação o “debate 

comunicativo” em si, pode ser empregado em qualquer temática escolhida, considerando o 

âmago da proposta, isto é, a utilização da racionalidade comunicativa com o objetivo de 

potencializar as competências linguísticas e comunicativas nos estudantes.  

Considerando que a escola pública é um espaço de encontro das diversidades, a 

pesquisa procura garantir o Parecer CNE/CEB nº 5/2011, que adotando a educação como 

parte fundamental dos Direitos Humanos e fundamentando as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para o Ensino Médio diz:  

 

[...] chama a atenção para a necessidade de se implementar processos educacionais 

que promovam a cidadania, o conhecimento dos direitos fundamentais, o 

reconhecimento e a valorização da diversidade étnica e cultural, de identidade de 

gênero, de orientação sexual, religiosa, dentre outras, enquanto formas de combate 
ao preconceito e à discriminação. (BRASIL, 2011, p. 16). 

 

Entendemos também que a escola pode ser um espaço privilegiado em nossa 

sociedade de resguardo de ações educativas que não esteja contaminado pela lógica da 

manipulação das consciências dentro de uma macroestrutura de um mundo sistêmico, lugar de 

incentivo a atitudes reflexivas e críticas dos estudantes em relação ao mundo, a vida e a si 

próprios como forma de sensibilizar a humanidade para seus grandes problemas, assim com 

diz ADORNO (1995, p. 117) que "[...] a desbarbarização da humanidade é o pressuposto 

imediato da sobrevivência. Este deve ser o objetivo da escola, por mais restritos que sejam seu 

alcance e suas possibilidades".  

A ação educacional do “debate comunicativo” se deu através das aulas de Filosofia 

na Educação Básica, em nível médio, na Escola Estadual de Ensino Fundamental e Médio 

“Lyra Ribeiro Santos”, localizada na Rua Ataúlfo Alves, 010, no bairro Kubitschek, 

Guarapari- ES. O nosso público alvo foram os estudantes do 3º ano do Ensino Médio, sendo 

que a escola possui 3( três) turmas, totalizando 89 estudantes partícipes. A escola “Lyra 

Ribeiro Santos” localiza-se em um bairro de periferia da cidade de Guarapari, com problemas 

de moradia, saneamento básico e de criminalidade. De acordo com o PDI da escola: “[...] A 



62 

escola oferta Ensino Fundamental e Médio, e Educação Profissional a alunos que em sua 

maioria são de famílias carentes e desestruturadas, como alunos criados por avós, tias e 

outros, em situações diversas, como os pais presos, pai desconhecido, mãe alcoólatra”. (PDI. 

2016, p. 6)  

O primeiro contato realizado com as turmas acerca da pesquisa aconteceu lhes 

explicando que a atividade que desenvolveríamos se referia a uma pesquisa acadêmica no 

âmbito do Mestrado Profissional em Ensino de Filosofia. Houve bastante interesse dos 

estudantes em entender como seria a proposta de atividade.  

Foi abordado de forma expositiva que iriamos estudar o filósofo Jürgen Habermas 

para utilizar seus conceitos da racionalidade comunicativa em debates articulados com as 

temáticas da diversidade sociocultural. Os estudantes ficaram empolgados com ideia de se 

fazer debates envolvendo as temáticas da diversidade étnico-racial, religiosa e sexual, porém, 

alguns alertaram que iria dar “confusão”, que era melhor eu não fazer porque “não iria chegar 

a lugar nenhum”.  

Nesse momento distribuímos aos estudantes o Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (TCLE; APÊNDICE 3), fizemos a leitura com as turmas explicando como seria a 

dinâmica ética da pesquisa, bem como informando sobre seus direitos de imagens e de 

anonimato no texto da dissertação. Esse primeiro momento de apresentação da proposta foi 

realizado em uma aula.  

Os caminhos aqui narrados indicam um horizonte de trabalho aos professores que 

tenham o interesse em utilizar a proposta do “debate comunicativo” em suas aulas, porém há a 

consciência que cada experiência possível é única, uma vez que o ambiente e estrutura de 

cada escola, os estudantes, os próprios professores, possuem suas variáveis, sendo que o 

método pode ser adequado a diversas realidades sem perder a substancialidade.  

Os instrumentos utilizados para a aquisição dos conceitos habermasianos, as próprias 

dinâmicas de debates, metodologias ativas, as séries e a etapa de ensino, podem ser diversas 

bem como o tempo da experiência na escola, isto não implica a perda da essência da proposta. 

Nossos encontros foram semanais, com uma aula por semana, de acordo com a grade 

curricular da disciplina de Filosofia no Ensino Médio nas escolas públicas no estado do 

Espírito Santo. Desta forma, a cada semana realizava a atividade proposta em três turmas de 

3º ano, variando os dias da semana, conforme a distribuição dos horários de aula configurados 

pela escola.  

 

 



63 

 

3.1 Contextualização histórico-crítica da filosofia habermasiana em sala de aula 

 

A primeira ação da experiência do “debate comunicativo” aconteceu por meio de um 

estudo teórico da crítica paradigmática da filosofia contemporânea em relação à colonização 

da racionalidade instrumental nos modos de vida das sociedades complexas de capitalismo 

avançado.  

Porém, não se tratou de um estudo teórico sobre os conceitos filosóficos 

habermasianos em uma proposta de ensino propedêutico, mas para além, vinculá-los 

organicamente à experiência do “debate comunicativo”. Sendo então, a exposição teórica 

ancorada com vistas à sua prática, e não como um conteúdo meramente formal para realizar 

uma avaliação escrita posterior, para comprovar a aquisição do conteúdo.  

Nesse momento introdutório objetivamos demonstrar aos estudantes que o objetivo 

não é tão somente aprender de maneira tradicional, formal, propedêutica a base da filosofia 

habermasiana, mas além, compreendê-la para se localizar na experiência do “debate 

comunicativo” a ser realizada posteriormente.  

A contextualização histórico-critica foi realizada em (2) duas aulas onde utilizei slide, 

vídeo-aula e o quadro, abordando o projeto emancipatório de reconstrução da modernidade 

realizado por Habermas, a crise da racionalidade moderna e as colonizações da racionalidade 

instrumental nos processos cognitivos e a demonstração das diferenças entre a filosofia da 

consciência/sujeito e da filosofia da linguagem/intersubjetividade.  

Nesse primeiro momento da pesquisa, empenhamo-nos em uma construção 

significativa de uma base teórica onde os estudantes puderam ter contato com o contexto 

histórico do surgimento da filosofia contemporânea, remontando à Escola de Frankfurt 

enquanto reunião de filósofos dispostos a pensar criticamente a sociedade contemporânea. 

Buscamos também a contextualização de Jürgen Habermas enquanto discípulo de Theodor 

Adorno e pertencente à segunda geração de pensadores da escola de Frankfurt. Para tanto 

utilizei uma vídeo-aula, “Habermas”, da rede social de compartilhamento de vídeos Youtube, 

do canal “Oficina do estudante”, e também o slide de uma aula do curso de Teoria da 

Comunicação do Prof. Fábio Fonseca de Castro da Universidade Federal do Pará. 

Interessante observar que pelo fato dos estudantes saberem que seria realizada uma 

atividade “prática” posterior utilizando o conteúdo estudado percebemos um interesse maior 

do que é o normal em tentar entende-lo, onde notamos a curiosidade em realizar uma conexão 

do conteúdo com um processo de debate proposto. No “debate comunicativo” procuramos 



64 

uma abordagem de ensino-aprendizagem de Filosofia que não se restrinja a lhes apontar 

conceitos e problemas, mas a praticar conceitos e agir diante de problemas.  

Tanto o vídeo quanto o slide foram trabalhados em sala de aula, porém, como em 

nossa grade curricular a disciplina de Filosofia possui uma aula por semana, não nos é dado o 

tempo necessário para maiores aprofundamentos nos conceitos teóricos, por isso é 

imprescindível realizar uma síntese profícua do conteúdo a fim de alcançar um equilíbrio 

entre a profundidade necessária para a realização da proposta e o tempo de realização da 

pesquisa. 

Nesse sentido, em uma busca por aperfeiçoar o tempo, após a contextualização 

histórica realizada em sala de aula, foi disponibilizado no recurso tecnológico 

“Googleclassroom” ou sala de aula virtual ( ANEXO 1) o material trabalhado nesse primeiro 

momento,. A “sala de aula virtual” é uma plataforma da empresa Google, onde é possível a 

criação de salas de aula virtuais nas quais os estudantes são cadastrados e através da mediação 

do professor/responsável se realiza o compartilhamento de textos, vídeos, slides, comentários 

etc...  

No decorrer de toda a experiência do “debate comunicativo”, a ferramenta “sala de 

aula virtual” foi uma grande aliada, pois através dela, compartilhamos todos os materiais 

utilizados, tanto os multimídias, quanto os textos e reportagens, tanto desse primeiro 

momento de contextualização da base da filosofia habermasiana, como os materiais referentes 

a cada temática explorada em cada debate nos momentos posteriores.  

Juntamente com a ferramenta educacional “sala de aula virtual”, fizemos uso também 

da metodologia ativa “aula invertida”. Metodologias ativas de aprendizagem são dinâmicas 

educacionais que colocam o estudante como sujeito ativo no processo de ensino-

aprendizagem uma vez que “[...] o principal objetivo deste modelo de ensino é incentivar os 

alunos para que aprendam de forma autônoma e participativa; [...] é que o estudante esteja no 

centro do processo de aprendizagem, participando ativamente e sendo responsável pela 

construção de conhecimento”. (GAROFALO, 2018).  

A ideia de “aula invertida” acontece quando o estudante absorve o conteúdo 

previamente e ao chegar à aula presencial já esteja ciente do assunto a ser desenvolvido. 

Pensando nessa dinâmica construímos ao longo do processo um canal de comunicação com os 

estudantes através da plataforma “sala de aula virtual”, disponibilizando artigos, reportagens 

jornalísticas, vídeo-aulas, entrevistas, documentos normativos, como a DUDH e canais da 

rede social youtube que exploram os temas que foram trabalhados. 



65 

Os estudantes acessaram os materiais e através da própria “sala de aula virtual” 

promoveram debates prévios entre eles de forma ativa, sem nenhuma orientação de nossa 

parte, uma vez que a plataforma possui uma dinâmica escalonada, isto é, a partir de um 

primeiro comentário em um vídeo, surgem outros e assim por diante. Isso demonstra a 

capacidade de interação nos processos de ensino-aprendizagem que as tecnologias digitais 

possibilitam. 

Após essa atividade, solicitei aos estudantes, por meio da sala de aula virtual que 

fizessem um fichamento sobre o vídeo aula e o slide trabalhados em sala a ser entregue na 

próxima aula, atribuindo uma pontuação de acordo com a divisão do valor do trimestre.  

 

3.2 Trabalhando os conceitos de pretensões de validade dos atos da fala, dissenso, 

entendimento e consenso em sala de aula  

 

Nesse segundo momento partimos para uma explorar junto aos estudantes  os 

conceitos da racionalidade comunicativa em sala de aula. Utilizamos uma aula. Foi realizado 

uma exposição teórica através de recursos multimídias e após fizemos um círculo em sala 

para conversamos sobre como os estudantes estariam entendendo a proposta, se estavam 

conseguindo compreender e de que forma os conceitos da racionalidade comunicativa 

poderiam ser utilizados em processos de debate, ou se estava difícil a compreensão. Foram 

trabalhados as pretensões de validade dos atos da fala: inteligibilidade (compreensibilidade), 

verdade, veracidade (sinceridade) e correção e também os conceitos de dissenso, 

entendimento e consenso e a importância em processo de debate.  

Houve a introdução de conceitos da racionalidade comunicativa realizada no quadro. 

Logo após disponibilizei através de recurso multimídia, a vídeo aula institucional “Cinco 

pensadores para entender o mundo contemporâneo: Habermas” do professor Luís Mauro Sá 

Martino, onde ele discorre sobre os conceitos da racionalidade comunicativa. 

Complementando a vídeo aula, em um momento de aula expositiva, listei e dissertei no 

quadro sobre os conceitos de ética do discurso, racionalidade comunicativa, pretensões de 

validade, entendimento, dissenso e consenso.  

Após solicitei que cada estudante escrevesse de que forma haviam entendido os 

conceitos da racionalidade que seriam utilizados por eles nos processos de debate, fizemos um 

circulo e conversamos sobre suas impressões. A grande maioria dos estudantes nesse 

momento demonstraram ter compreendido a intenção da proposta e durante a conversa foi 

percebido também que eles começaram a refletir e a ressignificar suas compreensões do que 



66 

seria um debate, pois, como foi constatado no começo da apresentação da pesquisa, debate 

para eles tinha mais a ver com “confusão”, “polêmicas” do que com um esforço filosófico de 

se construir um debate genuíno. Incentivei-os a continuarem a discussão na “sala de aula 

virtual” para a troca de compreensões acerca do que foi trabalhado em sala de aula.  

Uma estudante falou assim, “[...] pois é, não sabia que existia gente preocupada com 

isso, pra mim debate era uma coisa que não tem fim, pois cada um tem sua opinião, e por isso 

é melhor nem debater nada”. Outro fez a afirmação “[...] Esse filósofo não tá de brincadeira 

né professor? Criou uma teoria toda só pra fazer as pessoas debaterem melhor”. Percebeu-se 

pelas falas, que de certo modo, conseguiram compreender a importância do esforço teórico de 

Habermas quanto à racionalidade comunicativa.  

Com isso os estudantes já começaram a ter uma nova visão de como poderia se dar um 

debate, não mais como “confusão”, “desentendimentos”, “silenciamentos”, mas de forma 

mais sincera, genuína, aberta, democrático, com vistas a um consenso justo. Ou seja, nesse 

momento começaram a internalizar que o debate pode se dar como uma “busca cooperativa da 

verdade1”, no sentido que HABERMAS (2001, p.105) diz que "a antecipação de uma situação 

ideal de fala é a garantia para podermos associar a um consenso alcançado faticamente a 

pretensão de ser um consenso racional".  

Porém, nesse momento nos deparamos com um pequeno percalço. Os estudantes 

demonstraram no começo entusiasmo com a proposta da pesquisa, de realizar debates acerca 

dos Direitos Humanos nos temas das diversidades étnico-racial, religiosa e de sexualidade, 

entusiasmo fruto do contato e das polêmicas contemporâneas que tais eixos exercem em suas 

vidas cotidianas. Entretanto, quando comecei a parte teórica enquanto norteadora da parte 

prática em si, eles se mostraram um pouco entediados com o assunto. Pude constatar, através 

de interlocuções com eles, que o conteúdo dos conceitos habermasianos em si, quando 

estudados de forma separada, ou seja, sem nenhuma ou pouca relação com alguma questão 

prática de debate, mostrou-se um pouco descolado de seus cotidianos e, de certa forma, 

apareceu como uma proposta com um viés muito teórica, os entediando um pouco e até 

diminuindo o interesse pela proposta.  

 Pensando nessa questão buscamos realizar o entrelaçamento dos conceitos com 

exemplos de questões da realidade já na próxima turma que iriamos trabalhar. Por exemplo: 

quando dissertei sobre o princípio da universalidade, que diz que os enunciados morais 

precisam ser impessoais e universalmente válidos, trouxe a discussão de projetos de leis 

                                                             
1 Cf. HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid: Taurus, 1999a, pág. 60. 



67 

municipais que propunham a leitura obrigatória de trechos da Bíblia nas escolas de ensino 

fundamental. Houve um debate acerca da temática, tiveram os que eram contra e os que eram 

a favor, instiguei-os a cada grupo expor seus argumentos e demonstrei o conceito do princípio 

da universalidade aplicado a essa temática específica.  

O grupo de estudantes que eram contra, entenderam de antemão que os enunciados 

morais, no caso a moral religiosa, precisam ser impessoais e válidos para todos, corroborando 

então suas posições contrárias aos projetos de lei. Já os estudantes que se demonstraram a 

favor em um primeiro momento, timidamente, ao serem interpelados por outros estudantes 

que se fosse ler a Bíblia teria que ler também textos sagrados de outras religiões, como da 

Umbanda, começaram a rever suas posições primárias.  

Constatamos que para promover a internalização da racionalidade comunicativa nos 

educandos a fim de torná-los aptos para debates guiados por essa perspectiva comunicacional 

não se mostrou eficaz o estudo meramente teórico dos conceitos em si, mas o resultado se 

tornou bem mais efetivo quando há a conexão orgânica entre os conceitos teóricos juntamente 

com questões reais do cotidiano dos estudantes. A partir daí, fui encorajado a além de 

construir essa base teórica, a aprofundá-la ao máximo, com o objetivo de extrair um debate 

mais significado posteriormente.  

Foi permitido aos estudantes nesse momento então, o reconhecimento dos principais 

conceitos da racionalidade comunicativa e lhes foi estimulado através do convite à reflexão no 

decorrer da exposição dos conceitos, como poderiam ser utilizados em processos de debate e 

suas importâncias para o alcance de um consenso genuíno. Através da “sala de aula virtual” 

foi disponibilizado o material utilizado na aula.  

 

3.3 Da vinculação da experiência do “debate comunicativo” a uma educação em direitos 

humanos  

 

Após trabalhar os principais conceitos habermasianos propus aos estudantes um 

reconhecimento dos marcos legais dos Direitos Humanos e da EDH no Brasil e no mundo, 

bem como uma contextualização histórica, incentivando-os a construir um vínculo com as 

temáticas escolhidas para o “debate comunicativo” da diversidade étnico-racial, religiosa e 

sexual.  

Interessante observação nesse momento foi a percepção que após as atividades 

objetivando uma internalização pelos estudantes das pretensões de validade, da compreensão 

de dissenso, entendimento e consenso, quando apresentei a Declaração Universal dos Direitos 



68 

Humanos na lousa digital da escola, trabalhando o contexto pós-guerra de sua criação e lendo 

os artigos com as turmas, muitos demonstraram o reconhecimento da importância da 

comunicabilidade com vias a consensos na construção dos fundamentos dos Direitos 

Humanos, e ainda, salientaram que a II Guerra Mundial, a ascensão do nazismo e a 

consequente morte de milhões de pessoas em guerras ocorreram devido a inabilidade humana 

de não saber lidar humanamente com a diversidade. Mais ainda, começaram a argumentar que 

os conflitos existentes hoje, tanto no Brasil quanto no mundo, onde citaram a guerra na Síria, 

seriam fruto da falta de comunicação entre as pessoas e nações, a fim de se entenderem acerca 

de suas diferenças culturais, interesses econômicos etc.  

Foi muito gratificante percebermos que muitos estudantes, após o estudo da filosofia 

habermasiana e seu esforço em estruturar uma filosofia baseada na comunicabilidade como 

forma de gerir as relações humanas diante da pluralidade de formas de vida, conseguiram 

realizar uma conexão com a necessidade de valorização dos D.H. e começaram a reconstruir a 

maneira como enxergavam os  processos de debate, bem como também manifestaram a 

percepção da importância da comunicação humana na busca pela resolução de grandes 

problemas da humanidade.  

Percebemos como houve uma revalorização gradual dos estudantes em relação à 

proposta, ou seja, a cada tópico que fomos trabalhando iam entendendo e dando um novo 

significado para o que seriam processos de debates, realizando um esforço de reflexão como 

iriam trabalhar as pretensões de validade nas práticas dos debates.  

Alguns estudantes relataram ainda que, a recente polarização política da sociedade 

brasileira se deve à falta de um debate, como colocaram, racionalmente comunicativo, para as 

pessoas e políticos se entenderem sobre as suas concepções políticas e fazerem o que é melhor 

para todos. Observamos nesse momento que muitos estudantes, adolescentes na faixa de 14 a 

17 anos, possuem uma admirável ingenuidade, um sentimento de não compressão de como o 

“universo adulto” não consegue realizar o que para eles aparece como algo aparentemente 

simples: o entendimento possível entre os seres humanos. 

Utilizando o recursos multimídia da lousa digital da escola apresentei em uma aula 

dialogada a Declaração Universal de Direitos Humanos, o Plano Nacional de Educação em 

Direitos Humanos e realizamos um debate sobre o reconhecimento e a valorização dos 

Direitos Humanos no Brasil. Tratamos também de que ao debatermos as questões da 

diversidade étnico-racial, religiosa e sexual, a compreensão da importância dos Direitos 

Humanos deve ser observada.  



69 

A experiência do “debate comunicativo” tem como um dos objetivos justamente a 

percepção de desigualdades, preconceitos e discriminações pelos estudantes ao debaterem de 

forma comunicativa as problemáticas que envolvem os temas da diversidade étnico-racial, 

religiosa e sexual. É nesse sentido que o (PNED, 2006) justifica a importância de processos 

educacionais voltados para a promoção de valores solidários e de alteridade nos estudantes 

mediante um cenário de violações afirmando que “[...] em tempos difíceis e conturbados por 

inúmeros conflitos, nada mais urgente e necessário que educar em direitos humanos, tarefa 

indispensável para a defesa, o respeito, a promoção e a valorização desses direitos”. 

(BRASIL. 2006, p. 22). 

Promovemos então a vinculação da experiência do “debate comunicativo” à proposta 

de EDH quando trazemos as temáticas da diversidade étnico-racial, religiosa e sexual. 

Compreendemos que o “debate comunicativo” apresenta-se como metodologia educacional 

para enfrentar o enfraquecimento da autonomia dos estudantes em seus processos de 

construção de discursos e posturas em processos de debate público, uma vez que coloca-los 

para, a partir do diálogo, construírem seus discursos fundamentados nos procedimentos das 

pretensões de validade é desconstruir um discursos individualista, é demostrar que a 

elaboração de concepção do real realizada em conjunto e em um debate sincero, respeitando 

as possibilidades de compreensão do “outro”, é encaminhamento para uma sociedade mais 

justa, digna e democrática, ensejando dessa fora uma proposta de EDH.  

 

3.4 Pós-verdade, fake-news e “lacração” em sala de aula 

 

Diversos fenômenos mostram-se como entraves e obstáculos da comunicabilidade 

humana contemporânea e dificultam processos de debate, seja na escola, nos debates públicos 

das câmaras e assembleias legislativas ou nas relações pessoais. O sentimento de pós-verdade, 

de “lacração” e as fake-news apresentam-se, nesse sentido, como grandes perigos a processos 

de debate significativos como procuramos na experiência do “debate comunicativo”. O 

Observatório da Comunicação Palácio Foz (OBECOM), agência pública de comunicação de 

Portugal, referendou um estudo afirmando que podemos:  

 

“[...] discutir o problema das fake-news numa perspectiva educacional, a qual se 
prende com a falta de referências culturais por parte de indivíduos que, quando 

confrontados com conteúdo informativo deficitário ou injustificado, não detêm a 

capacidade de distinguir, de forma eficiente, o que é verdade do que é mentira”. 

(OBECOM, 2018, p. 31).  

 



70 

Em uma aula em cada turma procurei demonstrar a sintomática negativa que cada 

desses fenômenos podem causar em nossa experiência de “debate comunicativo” diminuindo 

e esvaziando o debate de significado ao não considerarem as “pretensões de validade” 

estudadas anteriormente.  

Primeiramente me ative à conceituação do que venha a ser a pós-verdade, enquanto 

movimento onde fatos objetivos tem menos importância na elaboração de discursos e em 

processos de debate do que emoções e paixões. Através da leitura em lousa digital do artigo 

“Fake-news e pós-verdade” (ANEXO 2)  de Mayra Poubel disponível no site educacional 

“Info-Escola” procuramos demonstrar que, apesar de nossos valores e leituras da realidade 

serem construídas com componentes subjetivos fundamentado em nossas emoções e 

convicções, ao analisarmos questões que concernem à sociedade e as diferenças entre os 

indivíduos devemos considerar não somente as emoções subjetivas como bases fundamentais 

de proposição de uma verdade, mas que é importante a observação da verdade objetiva, 

dentro de uma compreensão da pretensão de validade verdade, bem como das proposições 

argumentadas intersubjetivamente.  

Logo após, trabalhei a questão das fake-news, demonstrando o conceito, exemplos, 

problemáticas que acarretam, influências em assuntos de grande relevância social, como em 

processos de eleições e etc. Procurei expressar o caráter deturpador e depreciativo que as fake-

news trazem na elaboração de discursos e suas utilizações negativas em processos de debate, 

inviabilizando o debate racional e emergindo consequências patológicas na dinâmica social.  

Trabalhei também a percepção negativa do movimento de “lacração” em processos de 

debate, ou seja, percepção de que o importante é ‘lacrar”, isto é, vencer a argumentação, 

mesmo os argumentos sendo não resistíveis a críticas e desconsiderados pelos pares. Para 

tanto, lancei mão do artigo “Crítica da razão lacradora”, onde foi feita a leitura coletiva em 

sala de aula e em semicírculo que foi aberto o debate.  

Diante de tais obstáculos contemporâneos de conflitos de narrativas que influencia nos 

processos de leitura da realidade MÜHL (2003) diz que:  

 

“[...] A educação será empobrecida sobremaneira se os conhecimentos de que ela 

trata forem reduzidos a meras interpretações conflitantes e a realidade, entendida 

apenas como uma infinidade de mundos criados pela linguagem”. O abandono da 
crença na possibilidade de obtenção da verdade universal pelo procedimento 

racional do desempenho discursivo implica a perda de todo o critério de validação; 

as pretensões de validade inerentes ao discurso são única condição da qual a 

humanidade dispõe para avaliar as várias interpretações da realidade que se 

conflitam na esfera intelectual da atualidade. (MÜHL, 2003, p. 256). 

 



71 

Houve no trabalho das três questões citadas o convite para a reflexão sobre a 

influência em suas vidas, na elaboração de seus discursos e na maneira como se comportam 

em processos de debate, não só na escola, mas em seios meios sociais e familiares, 

objetivando um repensar, uma ressignificação de seus movimentos de apreensão da realidade, 

não apoiados em pós-verdades e fake-news, mas considerando uma argumentativa racional e 

de reconhecimento do outro e valorização da vida. Solicitei um relatório a ser disponibilizado 

na sala de aula virtual sobre suas percepções de como pós-verdade e fake-news podem 

influenciar as pessoas na construção de seus discursos.  

 

 

3.5 A experiência do “debate comunicativo”  

 

Chegamos ao momento de culminância do projeto, onde os estudantes serão 

incentivados a participarem da experiência do “debate comunicativo”, ou seja, colocar em 

prática em dinâmicas de debate na escola, os conceitos da racionalidade comunicativa 

trabalhados anteriormente, considerando as pretensões de validade de atos de fala, o dissenso, 

o entendimento e a busca por um consenso que seja justo, digno para todos e construído 

democraticamente. Habermas nos diz que “[...] A ideia de verdadeiro consenso exige aos 

participantes em um discurso a capacidade de distinguir de forma confiável entre ser e 

aparência, essência e fenômeno, ser e dever, a fim de poder julgar competentemente sobre a 

verdade das declarações, a veracidade das transmissões e a justiça das ações”. (HABERMAS, 

2001, p. 104) 

Fizemos a divisão do tempo de cada debate em uma aula, sendo o tempo destinado de 

55 minutos. Como a disciplina de Filosofia possui uma aula por semana, tivemos então três 

semanas consecutivas especialmente dedicadas para a experiência do “debate comunicativo”. 

As escolhas de um assunto específico dentro das temáticas da diversidade étnico-racial, 

religiosa e sexual foram realizadas conjuntamente com os estudantes, onde deram suas 

sugestões e consensualmente optamos por um assunto. Os debates foram filmados e 

fotografados para posterior análise dos resultados e como forma de coleta de material para a 

pesquisa. Escolhi um estudante para ser o mediador dos debates.  

Um dos pontos da proposta da experiência é analisar a internalização pelos estudantes 

de um dado “espírito habermasiano”, ou seja, a compreensão da importância do processo 

comunicativo como critério de emancipação humana, uma vez que a consciência de 



72 

entendimento entre as partes e o debate honesto amenizam os conflitos existentes na 

sociedade em relação a discursos antagônicos. Pois que MÜHL (2003) afirma:  

  

[...] O abandono da crença na possibilidade de obtenção da verdade universal pelo 

procedimento racional do desempenho discursivo implica a perda de todo o critério 

de validação; as pretensões de validade inerentes ao discurso são única condição da 
qual a humanidade dispõe para avaliar as várias interpretações da realidade que se 

conflitam na esfera intelectual da atualidade. (MÜHL, 2003, p. 256). 

 

Para a primeira semana a temática escolhida foi a da diversidade sexual e a turma 

conjuntamente sugeriu debatermos um assunto polêmico que é sobre se as escolas devem 

abordar as questões relativas a identidade de gênero ou não em seus processos educacionais. 

O tema do primeiro debate ficou assim definido: “Essencialismo biológico ou construção 

social: A identidade de gênero deve ser tratada na escola”?  

Para a segunda semana a temática escolhida foi sobre a diversidade étnico-racial e os 

assuntos abordados pelos estudantes que se relacionavam com essa temática foram sobre as 

formas de racismo no Brasil e também sobre as cotas nas universidades públicas destinadas a 

pessoas negras. O tema ficou assim definido: “Somo racistas ou o Brasil é o país da 

diversidade? A favor ou contra as cotas raciais em universidades públicas? Já na terceira 

semana a última temática foi sobre a diversidade religiosa. Os estudantes não conseguiram 

chegar a um consenso sobre o assunto que se poderia trabalhar a principio, ao final, porém, 

preferiram uma pergunta ampla para abrir o debate que levaria, segundo eles, a muitos 

questionamentos e discussão. O tema para o terceiro debate ficou sendo: “Existe religião certa 

e errada”? 

Antes da experiência disponibilizamos materiais na “sala de aula virtual” como vídeos, 

reportagens, textos com várias perspectivas, abordando cada assunto. Solicitei em cada um 

dos debates que cada estudante me apresentaria uma atividade escrita com seu 

posicionamento inicial. Além disso, que listassem em uma folha seus principais argumentos 

iniciais e caso mudassem de compreensão, escrevessem por qual motivo houve a mudança, e 

que essa folha seria entregue ao final da atividade. Descreverei três momentos da experiência, 

dois em uma turma, e o terceiro momento reuni duas turmas de 3º anos no refeitório da 

escola. 

 

3.5.1 O “debate comunicativo” com a temática da diversidade sexual  

 

Sugeri para nossa primeira experiência, sendo aceita pelas turmas, a utilização de uma 

dinâmica de debate onde se distribui uma placa para cada estudante escrito “contra” e no 



73 

verso “a favor”. A dinâmica funciona com cada estudante se posicionando inicialmente sobre 

o tema trabalhado no debate e, em seu decorrer, de acordo com os argumentos que mais lhes 

fizer sentido e significado, podem ou não mudar de compreensão.  

Muitos estudantes estavam empolgados com o início da experiência, foi possível 

perceber um “clima” diferente nas turmas quando estávamos arrumando a sala em círculo 

para a atividade. Havia uma sensação que os estudantes estavam se sentindo realmente em um 

ambiente onde poderiam falar abertamente sobre seus pensamentos, onde poderiam se 

expressar em uma “conversa” sobre temas que sentiam vontade de debater. Que o debate ia 

ser diferente da “confusão” que já haviam naturalizado.  

 

 

Fotografia 1 – Preparação para a primeira experiência do “Debate Comunicativo” 

 

Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

Esforcei-me para criar um ambiente de respeito à palavra, à argumentação, ao debate 

honesto. E o clima era esse. A pergunta que fizemos nesse momento foi, até quando ele 

resistiria? Houve certo nervosismo para saber quais seriam os resultados, daria certo? O 

debate acabaria em desentendimentos da mesma forma que muitos debates que já propusemos 

sem a fundamentação teórica da racionalidade comunicativa?  

O fato é que muitos estudantes estavam ansiosos para o começo, acredito que muito 

pelo fato de estarmos problematizando temas ligados ao mundo da vida deles uma vez que, 



74 

“[...] enquanto falante e ouvinte se entendem frontalmente acerca de algo num mundo, eles 

movem-se dentro de horizontes do seu mundo de vida comum”. (HABERMAS. 1990, p. 278-

279).  

Utilizamos a reportagem do portal de notícias “Universo Online” – “Gênero e 

identidade - Muito além da questão homem-mulher”, e os textos “Relações de gênero na 

escola”, “Ideologia de gênero” e “Diversidade” (ANEXO 2), bem como os materiais 

audiovisual dos canais no youtube, “O conceito de gênero e a antropologia” e “Café 

Filosófico”, este tratando-se de um debate com a filósofa Viviane Mosé trabalhando a questão 

de gênero e sexualidade. Os materiais foram discutidos em sala e disponibilizados na “sala de 

aula virtual”.  

No começo toda a turma apresentou uma divisão praticamente igual dos estudantes 

que eram “contra” e dos que eram “a favor”, porém ao final do debate tiveram muitas 

mudanças de posicionamento quanto ao tema. 

Os argumentos dos primeiros a falarem orbitaram na mesma ótica, sendo a favor de 

que a escola trate as questões de identidade de gênero, alegando que é através da educação 

que se combate futuros pré-conceitos, que é a escola que deve ensinar, pois muitas famílias 

acabam ensinando a seus filhos formas de pré-conceito. 

Assim disse uma estudante: “[...] muitos pais são preconceituosos e acabam passando 

isso para os filhos, e isso é ruim por que vão crescer e também serem pessoas preconceituosas 

[...]”. Nesse momento um estudante que era contra, o primeiro a se manifestar, argumentou 

que não é papel da escola falar sobre sexo, sexualidade e que essa responsabilidade é da 

família. “[...] Acho que quem deve ensinar o que o filho vai ser, se vai ser “homem” ou 

“mulher” é a família, a escola não tem que se meter, ainda mais ficar falando de sexo, 

incentivando os estudantes [...]”.  

Após, outra estudante pediu a palavra, também era contra. “[...] Em minha opinião, 

Deus fez o homem e a mulher e pronto, a escola não tem que ficar ensinando essas coisas, que 

pra mim são erradas [...]”. Nesse momento paramos o debate e falamos para se lembrarem do 

que havíamos estudado, das “pretensões de validade”, da falta de consenso, que estava 

acontecendo, e da possibilidade de um entendimento mesmo na falta de conenso. Ao longo de 

cada experiência em momentos importantes, intervínhamos apontando situações que estavam 

acontecendo correlacionando com a fundamentação teórica. Assim que surgiu a falta de 

consenso houve a intervenção que isso não significava um desentendimento, mas que através 

de argumentos e escuta, tínhamos a possibilidade de um consenso.  

  



75 

Fotografia 2 – Estudante argumentando na experiência do “debate comunicativo” 

 

Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

Como esperávamos um dos principais pontos das divergências entre os estudantes em 

processos de debate deu-se pelo espectro ético-moral-religioso, talvez esse deva ser um dos 

principais obstáculos para processos educacionais de debate, pois ao longo de nossa prática 

docente essa dificuldade sempre nos foi observada. Muitos estudantes com formações 

familiares religiosas, simplesmente se furtavam de participar de atividades que envolva troca 

de compreensões da realidade. Entretanto pudemos observar que na pesquisa, houve as suas 

participações, defenderam seus pontos de vistas e mantiveram uma escuta aberta. 

Acreditamos que isso se deu pelo ambiente mais propício e pelo clima de respeito que 

procuramos proporcionar com o uso do arcabouço teórico habermasiano.  

 Sendo que “[...] a força de uma argumentação se mede num contexto dado pela 

pertinência das razões [...]” (HABERMAS, 1987, p 37) continuamos a experiência. Após a 

fala dos estudantes descrita acima, estudantes que eram a favor pediram a palavra e 

apresentaram argumentos afirmando que pelo fato da estudante anterior dizer que para ela 

Deus fez o homem e a mulher e que as questões que envolvem a diversidade de sexualidade 

serem erradas e não devem ser tratadas pela escola, isso não podia valer para todos, pois nem 

todas as pessoas professam a mesma forma de religiosidade e que apesar dela acreditar ser 

errado, é um fenômeno da realidade as diferentes formas de gênero e identidade sexual. 

Assim disse um estudante: “[...] olha, a gente não pode considerar esse seu argumento, por 



76 

que nem todas as pessoas acreditam na mesma religião que você, e ainda tem pessoas que 

nem te religião, como fazer então?[...]” Outro estudante pediu a palavra e disse: “[...] não tem 

como, existem pessoas homossexuais, transexuais, isso é um fato, achar que está certo ou 

errado não muda em nada [...]”. Outro ainda afirmou que “[...] as pessoas transexuais no 

Brasil sofrem muita discriminação e pré-conceito e isso não está certo, é preciso algo para 

mudar e acho que para diminuir a escola deve sim tratar essas questões, como forma de 

diminuir as os pré-conceitos [...]”. Nesse momento os estudantes que eram contra mantiveram 

um silêncio e se colocaram em uma atitude reflexiva. Outra estudante considerou ainda “[...] 

professor como a gente viu no material que deixou, tratar de questões de gênero na escola não 

é ensinar sexo, como muitos pensam, mas explicar o assunto [...]”. Nesse momento um 

estudante que era contra argumentou: “[...] tá, eu entendo que as pessoas não devam ser 

preconceituosas, eu mesmo apesar de achar errado, eu respeito, mas pra mim esse assunto não 

deve ser ensinado para crianças pequenas, pois elas não entendem ainda [...]”. Muitos 

concordaram com ele, tanto os que eram contra, tanto os que eram a favor. Uma estudante que 

era a favor disse: “[...] é professor eu concordo com ele que criança pequena não entende e 

pode até confundir a cabeça delas [...]”. Nesse sentido, perguntamos o que poderíamos sugerir 

então, e disseram que a escola deve tratar das questões de identidade de gênero, porém 

somente para alunos a partir do 6º ano do Ensino Fundamental.  

O tempo da aula já estava se esgotando quando solicitei para que eles então, 

analisassem os argumentos e levantassem a placa com sua compreensão final sobre a 

temática. O resultado foi que a turma em geral concordou com os argumentos de quem era a 

favor, e os que eram a favor concordaram com os argumentos de quem era contra na ressalva 

que fizeram sobre ser abordada somente a partir do 6º ano do ensino fundamental. Quatro 

estudantes ficaram na dúvida, mas escreveram em seus relatórios que me entregaram que se 

for somente ensinado somente as diferenças de gênero, que se deve ter respeito, não ter pré-

conceitos seriam a favor. Analisamos nesse momento que “[...] o ato de fala de um só terá 

êxito se o outro aceitar a oferta nele contida, tomando posição afirmativamente, nem que seja 

de maneira implícita, em face de uma pretensão de validez em princípio criticável”. 

(HABERMAS, 1989, p. 165). 

Dessa forma, podemos encarar como um consenso democrático a compreensão que 

chegamos, de que as escolas devem discutir e propor ações educativas sobre identidade de 

gênero, porém para estudantes somente a partir do 6º ano do ensino fundamental. Os 

estudantes se portaram nesse primeiro debate com um cuidado em respeitar as pretensões de 



77 

validade, uma vez que apresentaram seus argumentos, procuraram agir honestamente no 

debate e se basearam em fatos objetivos do mundo. 

 

3.5.2 O “debate comunicativo” com a temática da diversidade étnico-racial  

 

Na segunda semana, como os estudantes haviam gostado da dinâmica da primeira 

semana nos foi solicitado para realizar da mesma forma, ou seja, a atividade de “contra” e “a 

favor”. Também mantivemos o compartilhamento dos materiais referente ao assunto na “sala 

de aula virtual” e a entrega dos seus argumentos em folha separada e possíveis modificações 

ao longo da experiência. O assunto acordado pelas turmas foi: “Somo racistas ou o Brasil é o 

país da diversidade? “A favor” ou “contra” as cotas raciais em universidades públicas”?  

Utilizamos para essa segunda rodada de debates a reportagem “Professor é alvo de 

ataque racista após entrevista”, os textos “As cotas como uma das políticas afirmativas 

necessárias no país” e “Para alguns a política de cotas é um retrocesso” (ANEXO 2) e o 

material audiovisual “A corrida dos 100 milhões”.  

Realizamos o debate novamente em sala de aula, o clima entre os estudantes era bom, 

estavam novamente um tanto quanto empolgados para a atividade e percebi que esse assunto 

muito lhes interessava, uma vez que, estando a escola localizada em um bairro de periferia, 

onde sabidamente o numero de estudantes negros é muito maior do que em escolas privadas 

localizadas em bairros nobres. Muitos estudantes já vivenciaram ou conhecem alguém que já 

passou por alguma situação de descriminação por conta da cor da pele.  

Após arrumarmos a sala em circulo demos início á experiência. Pedi para que 

levantassem as placas com sua visão sobre o assunto. A maioria se posicionou contra as cotas 

raciais em universidades públicas, uma minoria se posicionou a favor.  

Começando as argumentações me pediram para debateram sobre a primeira questão, 

se o Brasil é um país onde existe racismo ou se somos o país da diversidade. A primeira 

estudante a se manifestar argumentou que no Brasil existem muitos casos de racismo sim, 

mas que são poucos, comparado a outros países, como os EUA. Logo após um estudante se 

manifestou dizendo “[...] Pra mim no Brasil o racismo é escondido, as pessoas são racistas, 

mas não falam, mas como vimos no material, existe racismo nos lugares, tipo se chega um 

negro em um lugar chique as pessoas já ficam olhando [...]”. Outro estudante pediu a palavra 

e argumentou sobre o racismo que já presenciou em abordagens policiais. “[...] eu mesmo já 

passei por algo assim, uma vez estava vindo pra casa eu e meus amigos, todo mundo “preto” e 

uma viatura fez uma abordagem em nós, sendo que na rua tinham outros caras também, só 



78 

que brancos que ficaram só olhando [...]”. Os argumentos caminhavam no sentido de afirmar 

que no Brasil existe um racismo, mas que ele não é manifestado abertamente, mas está 

presente.  

 

Fotografia 3 - Estudante argumentando na experiência do “debate comunicativo”  

 

Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

Nesse momento da experiência, um estudante pediu a palavra e começou sua 

argumentação: “[...] eu acho que no Brasil não existe racismo assim, acho que as pessoas se 

fazem muito de vítimas. Em minha opinião, analisando a historia, os negros foram 

escravizados na África e trazidos pra cá. Por que foram escravizados? Por que eram 



79 

inferiores, não tinham inteligência como os europeus, não tinham armas, tecnologia como já 

existia na Europa, eram mais atrasados. Eu acho que se a gente for olhar, por que os negros 

estão nos piores postos de trabalho? Se alguém é “racista” (fez o sinal de aspas com a mão) é 

por que de certa forma é verdade. Aliás, as pessoas negras são a maioria dos que estão presos, 

será que se diminuísse a quantidade de pessoas negras, ia diminuir os roubos e mortes no 

pais? Foi isso um pouco o que que Hitler pensou, não estou falando que foi certo, mas foi a 

sua ideia [...]”. Muitos estudantes após sua argumentação não conseguiram assimilar a sua 

visão de início, uma vez que uma estudante se manifestou: “[...] você está dizendo que os 

negros são inferiores? [...]” E ele assentiu que sim com a cabeça. Houve um princípio de 

tumulto, com muitos estudantes falando juntos ao mesmo tempo, alguns afirmando que 

sabiam que o estudante em questão era racista etc. Fizemos uma intervenção, procuramos 

acalmar os ânimos,caberia a quem não concorda, apresentar argumentos mais valiosos e todos 

deveriam estar aberto a escuta, inclusive o estudante em questão.  

Foi nesse momento que nos foi acometida a percepção que nos levou à fundamentação 

da concepção de patriotismo constitucional e de construção de identidade pós-convencional 

enquanto elementos pratico-teóricos necessários a serem considerados em uma dinâmica de 

debate significativo.  

A partir dessas circunstâncias da experiência, os estudantes que não concordavam com 

os argumentos citados não souberam como contra argumentar e ficaram algum tempo em 

silêncio, vez que uma estudante pediu a palavra: “[...] olha, primeiro, quando os europeus 

foram na África e escravizaram os negros, não é porque eles eram superiores e os negros 

inferiores, eles só tinham um modo de vida diferente, no caso, quem foram errados foram os 

europeus que tiraram os negros de sua casas, de suas famílias. E segundo, os negros ocupam 

os piores postos de trabalho e são a classe mais pobre, que mora nas favelas, por causa da 

escravidão, que quando acabou a escravidão eles saíram e formaram as favelas, e os brancos 

são da classe rica, porque são os descendentes dos europeus. E por causa disso mesmo que a 

população negra comete mais crimes, por que são mais pobres, têm menos oportunidades na 

vida e acabam indo pra vida do crime [...]”.O estudante que inicio essa discussão continuou: 

“[...] mas só por que o cara é da favela ele tem que virar bandido, é só estudar trabalhar como 

todo mundo faz, só por que não teve oportunidade vai virar traficante? [...]” A estudante então 

continuou: “[...] concordo com você, mas a gente não pode negar que influencia, o menino 

nasceu pobre, no meio de traficante, não teve acesso a escola, a família sem condição, ir pra 

vida do crime é mais fácil, ainda mais se ele não tem consciência direito do que está fazendo 

[...]”. Nesse momento os dois que mantiveram o diálogo ficaram em silêncio. Solicitei que 



80 

refletissem sobre os argumentos de ambos. O estudante que inicialmente instigou a turma com 

seus argumentos fez uma última ressalva: “[...] Olha gente, eu não sou racista não tá? Eu só 

estava falando o meu ponto de vista, dentro do que eu estudei e pensei sobre isso [...]”. Os 

próprios estudantes disseram que não tinha problema, que estavam ali pra debater mesmo, 

mas também para serem “sinceros” em suas convicções. Foi importante essa fala, pois 

demonstrou que estavam conseguindo, de certo modo, trabalhar as pretensões de validade que 

estudamos, como a pretensão de validade sinceridade. Estavam se esforçando para serem 

sinceros.  

 

Fotografia 4 – Estudante argumentando na experiência do “Debate Comunicativo” 

 

Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

Observamos que os estudantes ficaram um tempo analisando os argumentos 

apresentados e percebemos que houve um apelo ao “bom-senso” na discussão que se travou, 

ou seja, “[...] convicções compartilhadas intersubjetivamente vinculam os participantes na 

interação em termos de reciprocidade, na qual se pode apelar para o bom senso do outro [...]” 



81 

(HABERMAS (2008, p. 481). Os próprios colegas pediram para o estudante que argumentou 

defendendo a inferioridade dos negros em relação aos brancos, refletisse melhor sobre sua 

convicção. Ele disse que iria refletir. Importante salientar que não houve nenhum tipo de 

imposição para que o estudante mudasse sua visão, houve uma reflexão propiciada pela 

experiência do “debate comunicativo”, onde o estudante se viu em um momento de debater 

sinceramente, fundamentado em fatos, argumentos, sua visão de um assunto, podendo ou não 

mudar de perspectiva, valendo-se dos argumentos apresentados.  

Partimos então para a questão sobre ser a favor ou contra as cotas em universidades 

públicas para negros. Como dito, a maioria da turma era contra, logo quem primeiro se 

manifestou apresentou um argumento que quase todos da turma concordaram, a estudante 

disse assim: “[...] eu sou a favor de que os negros sejam incluídos nas universidades, por que 

um tempo atrás minha tia falava que em faculdade quase não tinham negros, mas ao mesmo 

tempo, eu acho que isso meio que fala que as pessoas negras são menos capazes e precisam de 

cotas, mas o mais importante pra eu ser contra é que, tipo, eu sou branca, sempre estudei em 

escola pública, meus pais não tem condições de pagar faculdade pra mim, como eu fico? Eu 

sou a favor que ao invés de cotas para negros tenham para os mais pobres. [...]”. Após um 

estudante que era a favor das cotas pediu a palavra: “[...] é eu concordo com você, mas já 

existem as cotas sociais, pelo que a gente estudou, mas além das cotas sociais, tem também as 

cotas para negros. Mas eu entendi o que você falou, eu acho então que deve ter um aumento 

das cotas sociais, até porque isso ia ajudar as pessoas negras também, por que a gente sabe 

que a maioria das pessoas negras são também mais pobres, como eu [...]”. A turma deu 

risadas após o estudante se declarar pobre e negro.  

Após esses argumentos o tempo da aula já estava chegando ao fim. Perguntamos então 

se tínhamos um acordo? Se o debate havia lhes ajudado a chegar a um consenso sobre o 

assunto. Uma estudante falou: “[...] quando a gente debate assim, todo mundo querendo se 

entender, ao invés de brigar, parece que fica mais fácil. Acho que nem sempre vai ter um 

consenso, mas pelo menos é um jeito de tentar [...]”. Solicitamos então que levantassem a 

placa para vermos quem foi que mudou de convicção sobre o assunto. Todos que eram a favor 

das cotas para negros, se colocaram contra, ou seja, a sala toda foi contra as cotas para negros, 

argumentando que ao invés de cotas para negros são a favor da expansão das cotas sociais, 

pois estas abrangeriam brancos e negros sem oportunidades de acesso às universidades 

públicas.  

 

 



82 

3.5.3 O “Debate Comunicativo” com a temática da diversidade religiosa  

 

Os seres-humanos,os grupos sociais, os povos, nações, ao longo da história 

conviveram, infelizmente, de uma forma não-pacífica. Muitas guerras foram e são travadas 

por conta de diferenças culturais, fatores econômicos, e somando-se a isso também por 

conflitos de natureza religiosa. A intolerância faz nascer as discriminações, pré-conceitos e 

violênias. Há a compreensão sistemática, cristalizada no âmago das estruturas de consciências 

coletivas, que as visões de mundo, as religiosidades se excluem mutualmente, o que frusta e 

condena a humanidade à um caminhar no escuro, vulnerável a conflitos, violências e guerras, 

pela intolerância com o Outro.  

Objetivamos proporcionar um lugar de compreensão onde os estundates possam atuar 

no sentido de entender que há a possibilidade comunicacional mesmo em questões complexas 

da experência humana, como a diversidade religiosa. Dentro dessa visão Habermas diz:  

 

[...] a comunidade religiosa que fez, pela primeira vez, possível a cooperação social 

é transformada em uma comunidade de comunicação baseada na pressão para 

cooperação. A interação guiada pela norma muda sua estrutura à medida que as 

funções de reprodução cultural, integração social, e socialização [ou seja, a 

reprodução simbólica do mundo da vida e passam do domínio do sagrado para 

aquele da prática comunicativa cotidiana. ( HABERMAS. 1987, p. 91). 

 

Na terceira semana, com um proposta de encerramento da experiência propus a um 

professor da escola que me cedesse sua aula para juntar duas turmas de 3º anos no refeitório, 

para termos um debate com um maior número de pessoas. Desta forma, as turmas se 

organizaram para darmos início a atividade. O assunto escolhido dentro da temática da 

diversidade religiosa foi: “Existe religião certa e e errada?   



83 

Fotografia 4: Abertura da 3º semana da experiência do “Debate Comunicativo” 

 

Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

Compreendemos que garantir o respeito mútuo entre as diferentes formas de 

religiosidade no ambiente escolar é garantir preceitos fundamentais da conquista civilizatório 

da humanidade no decorrer de sua historicidade, também como forma de conbater o “bullyng 

religioso”1 e de garantir uma ação de E.D.H.  

Para TEIXEIRA (2004), ao dialogarmos de forma inter-religiosa não podemos negar a 

diversidade dentre as religiões, mas é preciso haver um (re)conheceimento do singular que 

cada religião traz. Nesse sentido afirma que “[...] o diálogo não enfraquece a fé, como alguns 

temem, mas possibilita um aprofundamento e ampliação de seus horizontes” (TEIXEIRA, 

2004, p. 19). Ao propormos debatermos por uma experiência de um “debate comunicativo” a 

temática da diversidade religiosa não significa debater sobre as religiões em si, a fé de cada 

estudante, sua convicções espirituais, mas sim, debater a fato da existência de uma pluralidade 

de formas de religiosidade em nossa sociedade e das problemáticas emergidas desse 

fenômeno, bem como possiveis amenizações com vistas à pensarmos um sociedade mais 

harmoniosa em suas relações.  

                                                             
1 Cf. Bullying religioso cresce nas escolas do País, diz líder ateu. Disponível em: 

<http://noticias.terra.com.br/educacao/bullying-religioso-cresce-nas-escolas-do-pais-diz-lider 

ateu,f4c942ba7d2da310VgnCLD200000bbcceb0aR CRD.html>. Acesso em 30/09/ 2019. 



84 

Utiliamos aqui o texto “Intolerância religiosa” e o material audiovisual “Intolerância 

religiosa e fé no Brasil” ( ANEXO 2) que foram disponibilizados na sala de aula virtual com 

antecedência.  

Após apresentação do tema pelo mediador, percebemos que os estudantes estavam um 

pouco tímidos para começar a experiência. Uma estudante pediu a palavra e disse: “[...] esse 

tema é meio complicado, acho que por isso que está todo mundo assim. Tipo, eu tenho uma 

religião e acho que a minha é a certa, por que eu fui criada e acredito de verdade que Jesus é o 

salvador e não tem outro, pra mim quem não segue Jesus está errado, mas Ele próprio não 

julga, todos têm a salvação, então eu também não julgo. [...]”. Outro estudantente continuou: 

[...] É, eu entendo o que você está falando, mas e se o outro acha a mesma coisa que você 

dentro da religião dele, que você é que está errada? [...]”. Nesse momento muitos 

concordaram com o colega e se indagaram, alguns com afirmativas como: “[...] agora danou-

se.”, “[...] quero vê, quem é que está certo?”. Houve algumas risadas da turma, como se 

estivessem todos num “beco sem saída”. Intercedemos, propondo a eles que refletissem e 

levassem em consideração os materiais estudados. Até que uma estudante falou: “[...] acho 

que nunca vamos chegar numa ideia certa sobre isso, pois cada um acha que a sua religião que 

é certa, o que podemos discutir é sobre as coisas erradas que as pessoas fazem, tipo tentar 

impor a sua religião aos outros, ou mesmo, igual uma vizinha minha, que fica falando que eu 

sou errada pro meu tio, que eu to desvirtuada no mundo, só porque não vou na Igreja. [...]”. 

Outro estudante emendou: [...] Pois é, na verdade todas as religiões estão certas, pois como a 

gente viu na sala de aula virtual, todas elas pregam a mesma coisa, que é amor ao próximo, e 

Deus é um só, mas a gente ta vendo que no Brasil tem muito pré-conceito, discriminação 

contra algumas religiões, principalmente as religiões afro-brasileiras, que a gente chama de 

“macumba”, mas que é errado, por que elas não ficam fazendo macumba, coisa ruim para os 

outros, é outra coisa o que eles fazem[...]”. Uma estudante interpelou: “[...] mas eu conheço 

sim pessoas que ficam fazendo essas coisas de macumba para os outros, tipo uma mulher lá 

da minha rua, pra vida dos outros dá errado, por isso que acho errado essas religiões [...]”. O 

mesmo estudante anterior argumentou: “[...] Não, não é assim, pelo video que a gente 

discutiu, quem faz essas coisas são pessoas que usam da religião pra fazer o mal, se for assim 

então, as igrejas evangélicas também são erradas, por que tem pastores que fazem coisas 

erradas, como ficar pegando dinheiro dos outros [...]”. Uma estudante adicionou seus 

argumentos a essa questão: [...] se você estudar, ver uns vídeos, vai ver que todas as religiões 

falam de amar o próximo, amar a natureza, Deus, nenhuma fala pra praticar o mal, quem faz 

isso são pessoas que nem são da religião [...]”. Após essa questão, outro estudante pediu a 



85 

palavra: “[...] eu acho que o que atrapalha é a falta de respeito entre as pessoas por causa de 

religião, na minha rua é uns falando da vida dos outros, julgando os outros, as mulheres lá que 

ficam o dia inteiro na igreja falando mal da vida de todo mundo, e quem é evangelico não fala 

com católico, os católicos, como minha família, fica falando que evangélico é tudo “burro”, 

isso também é um pre-conceito, depois que vi o video, até falei com meu pai [...]”.  

 

Fotografia 5: Estudante participando daq 3º semana do “debate comunicativo”  

 

Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

Fizemos uma intevenção, pontuando que o colega argumentou como um dos 

problemas a falta de respeito entre as pessoas em relação às suas diferentes formas de 

religiosidade. Uma estudante pediu a palavra e complementou: [...] é verdade, a gente vê que 

no geral, é uma briga entre as religiões, uma querendo ser melhor do que a outra, uma dizendo 

que a outra está errada, e na verdade eles estao indo contra a prória religião, contra Deus que 

fala que tem que amar ao próximo do jeito que ele for [...]”. Muitos estudantes concordaram 

com ela e houve aplausos da turma. Em uma nova intervenção, os instigamos a propor 

soluções então para a problemática da falta de respeito entre as religiões. Logo uma esudante 

se manifestou: “[...] acho que isso só se resolve desde pequeno, por que depois que a pessoa 

cresce é dificil tirar uma coisa da cabeça dela, mesmo assim, acho que uma das formas é tipo 

o que está sendo feito aqui, tem que educar desde pequeno as pessoas, na escola, pra essas 

questões, pra crescerem já sabendo que não deve ter pré-conceito [...]”.  

  



86 

Fotografia 5: Estudante participando da experiência do “debate comunicatico”  

 
Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

Outro estudante completou “[...] É, acho que não tem outra forma que não seja a 

pessoa aprender, refletir, e pra isso, o que estamos fazendo aqui é tipo isso, dialogar, sem 

brincadeira, sobre isso, por que é muito chato as pessoas ficarem querendo te impor a religião 

deles sendo que você tem outro pensamento, ou ficar achando que você está errado por que 

não é da religião dele, isso me incomodava e nem sabia porque [...]”. Uma outra estudante 

disse: [...] eu sou evangélica, minha família toda é, eu acho que eu sou porque cresci e aprendi 

assim, eu gosto da minha religião, vejo umas coisas que não gosto, mas no geral, todo lugar 

tem coisas que você não vai gostar. Eu não fico tentando impor pra ninguem meu modo de 

vida, cada um sabe o que faz, eu acho que você acreditar em Jesus, e seguir Jesus é o único 

caminho, mas como estamos vendo aqui, e se a pessoa tiver outra religião que tambem pra ela 

é o certo? Quem sou eu pra julgar? O que a gente tem que ter é cada um respeitar a opinião do 

outro [...]”.  

  



87 

Fotografia 6: Estudante argumentando sobre a diversidade religiosa  

 

Fonte: Ramando Carvalho (2019) 

 

O tempo estava encaminhando para o fim, como foi feito no refeitório e alguns 

professores liberam algumas turmas mais cedo para o lanche do recreio, alguns estudantes já 

se encontravam no ambiente. Por conta disso, decidimos ir encaninhando para o fim da 

experiência e, nesse sentido, perguntamos se os estudantes acharam que chegamos em um 

consenso sobre o assunto trabalhado. Um estudante pediu a palavra e disse: “[...] bom, 

acredito que sim, por que pelo visto, todo mundo ta concordando, olhando de um jeito a 

questão da sua religião e tentando não ver só a sua como certa, e concordando que temos que 

respeitar as religiões mais diferentes como a Umbanda , o Candonblé, não ficar fazendo 

piadinha na sala, por que ninguem ia gostar que ficasse fazendo piada da sua religião [...]”. 

Outra estudante finalizou: [...] o material que vimos na sala de aula virtual nos ajudou 

bastante, acho que tinha que ter mais esses assuntos polêmicos pra gente debater, ou invés do 

professor ficar só falando. Quando a gente participa, a gente estuda mais , procura saber mais, 

nessa questão, tenho certeza que muita gente aqui que pensava de um jeito, não sei se vai 

pensar de outro, mas pelo menos ajudou a gente a refletir sobre esses assuntos, eu achei bem 

legal [...]. A turma aplaudiu, o refeitório já estava ficando cheio e pedimos para tirarmos uma 

foto juntos pra poder tanto utilizar em nossa pesquisa quanto para guardar de recordação do 

momento.  

 



88 

 

Fotografia 7: Finalização da experiência do “debate comunicativo”  

 
Fonte: Ramando Carvalho 

  



89 

4 A AVALIAÇÃO DOS CAMINHOS DA EXPERIÊNCIA 

 

Habermas vai compreender o “mundo da vida” como o lugar da comunicação, das 

interações onde se é possível encaminhar-se para uma pespectiva crítica e emancipatória do 

pensar e do agir. Assim diz: “[...] pode inclusive dizer-se que o pensamento filosófico nasce 

da reflexão sobre a razão corporificada no conhecimento, na linguagem e na ação. 

(HABERMAS, 1987a, p. 15). A experiência do “Debate Comunicativo” procurou fortalecer o 

papel da comunicação e das interações intersubjetivas nos processos de produção de 

conhecimento dos estudantes, um forma de conhecimento estruturado a partir de horizontes 

coletivos e democráticos, e por ora, com uma criticidade, ensejando uma emancipação 

ultrapassando as estruturas de uma racionalidade cognitiva-instrumental cristalizadas no 

mundo da escola. 

A atividade de valorização das competências comunicativas dos estudantes na 

elaboração de seus conhecimentos acerca do mundo e da vida é movimento imprescindível 

para uma rearticulação do papel da educação enquanto processo crítico em relação às 

colonizações sistêmicas nas esferas do mundo da vida. Além disso, ao realizar a vinculação da 

experiência do “Debate Comunicativo” a temáticas ligadas à diversidade cultural, uma EDH 

se fez presente organicamente.  

A abordagem teórica da filosofia habermasiana com os estudantes, não como um 

ensino propedeutico com o objetivo de assimiliação do conteúdo para uma avaliação, mas 

como uma abordagem de compreensão do conteúdo para realizar uma ação prática, a 

organização das dinâmicas de debate, a utilização da “sala de aula virtual” enquanto rede 

virtual de acessos a materiais da pesquisa e interação dos estudantes, permitiu-lhes refletir 

tanto sobre a forma de construção do conhecimento fundado em processos intersubjetivos e 

comunicacionais, quanto às questões relacionadas à diversidade cultural no Brasil.  

O “debate comunicativo” procurou junto aos estudantes uma reflexão das estruturas 

dos processos de ensino-aprendizagem na escola, por meio da assimliação da crítica da 

colonização da racionalidade cognitiva intrumental e seu rompimento com base em ação 

dialogal, e juntamente, permeado por uma atividade crítica em relação a diversidade no 

Brasil. Para Habermas é preciso haver “[...] o cancelamento das relações de coerção que, 

penetrando imperceptivelmente nas estruturas comunicativas, impedem através de bloqueios 

intrapsíquicos e intrapessoais da comunicação - que os conflitos sejam afirmados 

conscientemente e regulamentados de modo consensual [...]”.  



90 

Na semana seguinte após o final da experiência do “debate comunicativo”, solicitamos 

aos estudantes que respondessem a um questionário para avaliarmos as suas perspectivas 

sobre a pesquisa, se foram afetados e de que forma, bem como a extensão em suas vidas 

proporcionado por essa afetividade. Questionamos se foram levados a identificar, refletir e 

propor análise crítica sobre as colonizações sistêmicas no mundo da escola, se a experiência 

contribui e de que forma para a reflexao sobre a diversidade cultural, se conseguiram reavaliar 

a importância do diálogo e de processos comunicacionais na construção de consensos. Após a 

conclusão das respostas nos questionários, nos organizamos em círculo para avaliarmos 

conjuntamente a experiência que vivenciamos. O questionário foi estruturado da seguinte 

forma:  

1) O que a experiência do “debate comunicativo” lhe levou a refletir ? Explique.  

2) Acredita que a experiência lhe proporcionou mudanças no seu dia-a-dia? Quais ? 

Exemplifique.  

3) O que mais gostou na experiência? E o que menos gostou? Explique.  

4) Qual a sua opinião sobre se debater assuntos polêmicos?  

5) Propostas de EDH são importantes na escola? Em que sentido?  

6) Qual sua opinião sobre a influência das fake-news, do sentimento de pós-verdade e da 

ideia de lacração em processos de debate ?  

Após analisarmos os questionários respondidos dos estudantes nos foi possível 

realizarmos algumas inferências. Utilizamos também como ferramenta avaliativa dos 

resultados a análise das filmagens realizadas ao longo da experiência, onde tivemos a 

oportunidade de rever e analisar a partipação e a dinâmica de cada turma durante toda a 

experiência.  

Houve um esforço durante todo o processo da experiência para que os estudantes 

conseguissem realizar os objetivos propostos, porém, como foge de nossa alçada a efetiva 

partipação e comprometimento com a atividade de todos os estudantes, percebemos que 

alguns estudantes do total não “abraçaram” a porposta e transitaram na superficialidade da 

pesquisa, demonstrando que obtiveram somente uma pequena reflexão sobre a diversidade 

cultural, entretanto, de forma ainda subjetiva e sistêmica.  

Os estudantes em questão compreenderam pouco a proposta habermasiana de uma 

proposta educacional não fundada em articulações de pensamento de forma subjetiva, assim, 

nos foi possível constatar que pouco romperam com as estruturas de uma racionalidade-

cognitiva instrumental. Mesmo assim, demonstraram uma dada compreensão da importância 

de consenso geuínos e democráticos para a construção de uma sociedade mais justa. Foram 



91 

em pouco número em relação ao total os estudantes nessa situação ao final da pesquisa. 

Destes obtivemos respostas como: “[...] me fez pensar sobre o racismo na sociedade, que não 

podemos ser pré-conceituosos com as pessoas por causa da cor da pele, ou pelo que a pessoa 

escolheu ser, isso me levou a buscar ser menos pré-conceituoso, como era um pouco [...]”. Ou 

ainda resposta de outro estudante: [...] eu gostei da experiência que mudou um pouco as aulas, 

fizemos algo diferente, e o debate a gente não brigou e cada um defendeu seu ponto de vista, 

mas essas coisas são difícies, principalmente pra quem é da igreja [...]”. Desta forma, foi 

possível observar que as respostas de alguns estudantes não adentram em muitas outras 

questões apontadas por muitos outros, como as relações da racionalidade comunicativa e seus 

conceitos em processos de debate mais significativos, a importância das “pretensões de 

validade” enquanto critérios de legitimação de uma argumentação e também, como alguns 

problematizaram, a descolonização da racionalidade cognitiva-instrumental em uma ação 

educacional.  

Um número significativo de estudantes relataram a importância de se seguir 

determinadas regras em processos de debate para se obter uma ação mais genuína. Disseram 

por exemlo: “[...] eu não sabia que existiam filósofos que pensaram nissso, achei muito 

interessante que existem pessoas preocupadas com isso, pois sempre achei que as pessoas 

brigarem por causa de suas diferenças na vida fosse algo sem solução, mas ao mesmo tempo, 

achava isso ruim, e que podia ter uma solução para as pessoas se entenderem mais e vivermos 

melhor em sociedade [...]”. Ou ainda “[...] quando você vê que um debate, seja na escola, na 

rua com os amigos, em casa, tem que seguir algumas regras, como nós vimos que pra você 

argumentar algo, ele precisa ser verdade, você não pode argumentar em opiniões só suas, por 

que se alguém for contra e apresentar argumentos de que o que está defendendo não vale pra 

todo mundo, acaba sendo ruim, seu argumento não vale. E o mais interessante que achei foi 

que, a gente não deve ficar com raiva porque alguem foi contra nossa visão e acabou 

mostrando que ela não pode ser uma verdade pra todo mundo, mas que devemos, aprender e 

ouvir o outro de forma sincera, essa parte da sinceridade foi a que mais gostei [...]”.  

Percebemos ainda nesse momento da análise dos questionários e tambem na dinâmica 

em circulo que fizemos em sala para conversamos sobre os resultados da experiência, que 

muitos estudantes apreenderam a proposta habermasiana da importância das pretensões de 

validade para se obter relações dialogais e comunicativas. Isso foi muito gratificante, pois 

como afirmaram, esse aprendizado vale para muitas coisas, não só para a escola, mas para a 

vida. “[...] Na experiência aprendi que seria melhor para as pessoas, para a sociedade, se elas 

tentassem se entender, se elas se abrissem pra ouvir e falar com base em argumentos 



92 

verdadeiros e principalmente se deixassem de ser orgulhosas e aceitassem os argumentos que 

vale pra todos, que todos aceitem e que seja bom, mas ao inves disso, as pessoas preferem 

ficar presas em suas visões sem se abrir para ouvir os outros e com isso vem os pré-conceitos, 

a discriminação. Eu mesma to refletindo sobre minhas visões e tentando me abrir mais para 

ouvir a visão dos outros [...]”.  

Sobre esse sentido compreendemos que “[...] os padrões de interação só se formam 

quando as sequências de ações a que os distintos atores fazem sua contribuição, não se 

rompem contingentemente, e se coordenam segundo regras” (HABERMAS, 2001, p. 479). 

O “debate comunicativo” pretenteu uma ação que marcasse os estudantes, que os 

fizesse refletir para além da atividade escolar, que extrapolasse o mundo da escola e os 

instiguasse a pensarem sobre suas relações discursivas no mundo da vida, uma vez que “[...] 

em nossos mundos da vida, compartilhados intersubjetivamente e que se sobrepõem uns aos 

outros, está instalado um amplo pano de fundo consensual, sem o qual a prática cotidiana não 

poderia funcionar de forma alguma. (HABERMAS, 1993, p. 105). 

O fortalecimento de suas competências comunicativas vai além da experiência, através 

dela os estudantes que apreenderam a proposta possuem a possibilidade de ressignificação de 

seu agir no mundo, ou seja, por meio da percepção do conhecimento do mundo constrúido de 

uma forma comunicacional, intersubjetiva, democrática, estarão mais aptos para uma vida 

cidadã legítima.  

 

[...] O potencial de libertação da racionalidade embutida no agir comunicativo é um 

processo que se apresenta na história da humanidade como uma força vingadora 

contra toda a tentativa de reducionismo e todo o tipo de comunicação distorcida. É 

uma força que age de forma concreta no processo histórico, na vida de indivíduos e 
grupos, promovendo a progressiva racionalização do agir humano e a diferenciação 

da estrutura simbólica do mundo. A racionalidade comunicativa pode ser, portanto, 

detectada e reconstruída por sujeitos que argumentam e procuram apresentar boas 

razões para a apreciação de suas vivências, dos seus saberes e do seu agir moral”. 

(MÜHL, 2003b, p. 156). 

 

Alguns estudantes relataram que a experiência ao propor a interação entre a 

perspectiva de uma ação educacional pelos viés comunicacional com os temas da diversidade 

diversidade étnico-racial, religiosa e sexual, através de debates, propiciou um lócus onde 

puderam expor suas visões e ouvir a dos colegas de forma mais aberta e confortável, pois se 

sentiram amparados pelas regras das pretensões de validade e pela compreensão de que todos 

estavam empenhados de antemão a buscar um consenso. Assim alguns disseram: [...] Se não 

fosse as ideias do Habermas dentro dos debates, acho que não ia me sentir a vontade para 

participar, pois sem como é, as pessoas geralmente não estão preparadas pra debater temas 

polêmicos e acaba dando confusão, por isso prefiro nem participar. Mas como a gente estava 



93 

todo mundo com as ideias do Habermas na cabeça, me senti bem para dar minha opinião, pois 

o debate estava mais organizado, estava todo mundo tentando ouvir a visão do outro, e não só 

julgar [...]”. “[...] Antes quando os professores tentavam fazer debates, eu já vi várias vezes, 

que todo mundo ficava tentando colocar sua opinião só, sem se importar com o que o colega 

está falando, ficava um tentando colocar sua opnião no outro, e ninguém ouvia ninguém e o 

debate ficava por isso mesmo. Na atividade que fizemos, eu gostei por que a gente estava 

ouvindo o colega, todo mundo pode dar sua opinião, até quem nunca falou muito sobre essas 

coisas da diversidade, deu sua opinião [...]”.  

Quanto à questão do que menos gostaram na experiência, tivemos algumas 

observações quanto à primeira parte da pesquisa, na qual trabalhamos a parte teórica da 

filosofia habermasiana. Alguns estudantes relataram que foi um pouco difícil entender 

conceitos e aspectos do pensamento de Habermas, principalmente quanto à crítica a 

racionalidade cognitiva-instrumental e as diferenças entre mundo sistêmico e mundo da vida. 

Talvez seja possível para futuros processos, refletir sobre um formato, uma síntese que seja 

mais acessível e de mais fácil compreeensão, principalmente procurando nesse momento, aliar 

já o mundo da vida com a teoria, buscando exemplos do cotidiano para refletir sobre essa 

fundamentação teórica.  

Tais impressões foram coletadas tanto nos questionários como nas dinâmicas em 

círculo que realizamos em cada tuma de 3º ano. Nos foi possível retirar as compreensões que 

a experiência do “debate comunicativo” propiciou uma estrutura de ensin-aprendizagem nos 

estudantes de maneira mais siginificativa, apesar das dificuldades relativas ao tempo 

destinado na escola para a realização, e também o fato que nem todos os estudantes se 

comprometem com as ações desenvolvidas na escola.  

 Muitos estudantes descortinaram as imposições sistêmicas no agir pedagógico a que 

estão submentidos e suas consequências negativas para uma educação emancipadora e 

internalizaram a importância de se debater comunicativmente as problemáticas do mundo 

como forma de emancipação social. Compreenderam que é necessário envidar esforços 

através do debate, seguindo premissas de pretensões de validade para que haja um debate 

mais genuíno e significativo.  

Houve a percepeção ao final da experiência que os estudantes passaram por uma 

transformação em suas compreensões do que siginifica um processo de debate, que não deve 

ser entendido como algo ruim, onde ninguém vai se entender, e que por isso há os 

silenciamentos, mas que por uma proposta comunicacional é possível a construção de 

consensos democráticos e que tais consensos são imprescindíveis para a construção de uma 



94 

sociedade mais justa, igualitária, harmoniosa e que respeite a vida e a dignidade da pessoa 

humana. É nesse sentido que:  

 
[...] Vislumbramos que a perspectiva emancipadora da educação restabelece-se à 

medida que passa a assumir um papel reconstrutivo e crítico em relação aos 

conhecimentos e aos valores existentes, exercendo a função de uma ciência 

reconstrutiva, cuja função social destina-se a promover a descolonização do mundo 

da vida. À educação cabe, nessa perspectiva, um papel determinante no trabalho de 

destruir o "brilho dogmático objetivista da racionalidade instrumental", 

conseqüência de uma compreensão restrita de conhecimento e de ciência, bem como 

um papel reconstrutivo no sentido de buscar contribuir para a superação das 

patologias provocadas pela comunicação sistematicamente distorcida - neuroses e 
ideologias - e pelo restabelecimento da primazia do mundo da vida na determinação 

da validade dos conhecimentos e das normas sociais (MÜHL, 2003a, p. 268). 

 

Por fim, por meio do questionário solicitado em sala de aula e da conversa em 

círculo, bem como das filmagens da experiência, constatamos que a experiência, a pesquisa 

provocou nos estudantes uma ressignificação de suas compreensões de processsos de debate 

na escola, bem como proporcionou uma reflexão e identificação sobre como a escola é 

submetida às colonizações sistêmicas no agir pedagógico.  

Quando nos propusemos uma dinâmica de debate onde o conhecimento extraído 

seria fruto de um processo dialogal às vias dos preceitos da racionalidade comunicativa, 

intersubjetivo, ao mesmo tempo em que buscávamos o fortalecimento das “competências 

comunicativas” dos estudantes, propunhamos uma identifcação das colonizações da 

racionalidade cognitiva-instrumental no mundo da escola, pela percepção da construção do 

conhecimento do mundo  a ser realizado de forma intersubjetiva e não meramente 

individualista.  

Desta forma, nos foi possível observar que a oportunidade do “debate comunicativo” 

proporcionou aos estudantes que dele participaram uma mudança na maneira como enxergam 

os processsos de debate, antes ancorados em um paradigma subjetivo, indivualista e por isso, 

inócuo, silenciado, para uma perspectiva mais aberta, ouvinte, valorizando a argumentação e a 

busca por um consenso democrático.  

  



95 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Muitos são os desafios que encontramos no caminho ao nos propormos enquanto 

educadores, romper com estruturas do agir pedagógico já cristalizadas e solidificadas no 

mundo da escola. Não obstante, tais estruturas sistêmicas compõem um espectro muito mais 

amplo da sociedade que se arraiga nas mais profundas instâncias e entranhas de uma realidade 

concebida a partir das relações de um mundo capitalista, que visa o pragmatismo, o 

materialismo, individualismo, reificação, consumismo etc. “ [...] A crise econômica resulta de 

contraditórios imperativos sistêmicos e ameaça a integração social. É ao mesmo tempo, uma 

crise social na qual os interesses dos grupos em ação colidem e colocam em questão a 

integração social da sociedade”. (HABERMAS, 1980, p. 44-45). 

Os estudantes são como “pedras brutas”, com um alto grau de coerção e dominação 

por meio de mecanismos externos em suas formas de pensar e agir no mundo da vida. Quando 

a sociedade é: “[...] organizada em torno do mercado, a sociedade hegemonizada pela 

burguesia, impõe às pessoas que se tornem competitivas; cada indivíduo é levado a suspeitar 

do ‘próximo’, a enxergar nele um concorrente, uma ameaça em potencial”. (KONDER. 2007, 

p.10). 

As colonizações que a racionalidade cognitiva-instrumental impetram no mundo da 

vida, em todas as suas frentes, atrofiam horizontes de emanicpação que acabam sendo 

“cômodos de uma casa onde quase ninguém visita”, tornando o homem um ser com sua 

consciência enfraquecida impedindo-o sequer, de empreender jornada rumo ao seu auto-

conhecimento e do mundo que o circunda. O germe de muitas mazelas humanas e sociais 

encontra-se residamente nesse ponto, consequentemente os processos de comunicação entre 

as pessoas também é enfraquecido.  

 

[...] há um desengate progressivo entre o mundo vital e sistema, que rompe o 

equilíbrio e permite que os imperativos funcionais e formais do sistema racional, 

especialmente do sistema econômico e burocrático, tornados independentes, 

aninhem-se imperceptivelmente nos poros da comunicação e se infiltrem no mundo 

vital [...]. (SIEBENEICHLER, 1989, p. 40). 

 

A educação sofre uma grante mutação teleológica ao ser colonizada pelas esturutras 

sistêmicas, de uma perspectiva de emanicpação e esclarecimento humano, para uma ação com 

elementos que reforçam a dimensão sistêmica. Habermas concebe um projeto educacional que 

possa promover uma reestruturação da educação com seu vínculo ao mundo da vida, por meio 

de pressupostos racionalmente comunicativos.  



96 

A pesquisa perseguiu proporcionar aos estudantes o distanciamento da pura e usual 

dimensão cognitiva-instrumental nos processos de ensino-aprendizagem de Filosofia, a fim de 

fortalecer a percepção de um horizonte mais amplo de seus processos de racionalização da 

vida, de onde as diferentes formas de racionalidade possam ser percebidas.  

Não foi tarefa simples adentrar em campo tão sutil, isto é, de propor uma ação 

educativa no mundo da escola, com todos os seus imperativos burocráticos e colonizações 

sistêmicas, que busca propiciar elementos e ferramentas de pensamento e reflexão aos 

estudantes para uma dada ressiginificação de suas estruturas cognitivas quanto à forma de 

racionalizar a vida e o mundo.  

Os estudantes são bombardeados por todos os lados por formas de dominação 

sistêmica, seja por meio da grande mídia, pelo universo digital das redes socias, ou pelas 

próprias estruturas sociais fundadas no capitalismo. Porém, nos foi possível observar no 

decorrer da pesquisa que os estudantes guardam em si, enquanto elemento ontológico, uma 

compreensão capaz de transcender aos imperativos sistêmicos, projetando a utopia 

habermasiana como perspectiva passíve de realização. Nesse sentido MÜHL (2003, p.268) 

diz que “[...] vislumbramos que a perspectiva emancipadora da educação restabelece-se à 

medida que passa a assumir um papel reconstrutivo e crítico em relação aos conhecimentos e 

aos valores existentes, exercendo a função de uma ciência reconstrutiva, cuja função social 

destina-se a promover a descolonização do mundo da vida [...]”. 

Os processos de debate propostos em sala de aula quase sempre carregam mediações 

línguistisas fundadas em horizontes sistêmicos, o que acaba distorcendo e inviabilizando essa 

atividade tão importante para a vida cidadã e democrática. O que vemos nas escolas, na 

maioria das vezes, é que há um silenciamento de propostas de debate, pouco se dialoga nas 

escolas temas polêmicos, pois por serem justamente “polêmicos” não devem ser colocados em 

discussão.  

Essa atitude atual do agir pedagógico é um contrassensso, um grande paradoxo em 

relação ao ensino-aprendizagem de Filosofia, que preza justamente pela exposição de 

compreensões de mundo, pelo debate de ideais, pela troca de experiências de significados e 

interpretações da realidade. Nesse viés, processos comunicacionais nas escolas brasileiras 

estão silenciados, existe o medo institucionalizado de se debater fenômenos da realidade que 

se apresentam “polêmicos”. Nesse sentido “[...] a espiral de violência começa como uma 

espiral de comunicação distorcida que leva, por meio da incontrolável espiral de desconfiança 

recíproca, à ruptura da comunicação”. (HABERMAS, 2004, p. 47-48).  



97 

A proposta do “debate comunicativo” é uma ação educacional que se esforça em 

adentrar no meio das estruturas sistêmicas já encrustadas no agir pedagógico, buscando 

proporcionar aos estudantes o descobrimento da colonização cognitiva-instrumental em suas 

dinâmicas de racionalizanção do mundo da vida, visando a construção de uma concepção de 

racionalidade mais ampla, onde sejam capazes, por meio de um horizonte comunicacional, de 

participarem da vida cidadã e democrática de forma mais significativa. É assim que Habermas 

afirma que “ [...] é necessário que os impulsos do mundo da vida possam influir no 

autocontrole dos sistemas funcionais. A força de integração social da solidariedade deveria 

poder afirmar-se contra os media controladores de integração sistêmica [...]” (HABERMAS, 

2000, p. 505). 

Ao vincularmos uma concepção de “debate conunicativo” com os temas da 

diversidade sociocultural, compreendemos que traçamos caminhos em duas frentes: como 

proposta do fortalcimento das competências comunicativas dos estudantes, e de forma 

simbiótica, uma ação que trate das questões que envolva o amplo contexto da diversidade no 

Brasil hoje, com toda a sua complexidade e problematicidade.  

Compreendemos que há muito o que se fazer diante da proposta da pesquisa, a escola 

sozinha, quando se propõe ações emancipadoras, luta contra toda uma macroestrutura 

sistêmica que concorre contra uma emancipação. Para um processo de emancipação de maior 

envergadura e em menor tempo, seria necessário o engajamento de outras instituições e 

instâncias da sociedade, como a política, os sistemas de comunicação, os sistemas legislativos 

e jurídicos etc. 

Vivenciamos um tempo nesse início do sec. XXI onde o homem procura compreender 

diversas consequências de fenômenos que lhes são novos, como a globalização, o avanço da 

tecnologia, a realidade do universo virtual, as crises da natureza, as crises sociais em escala 

global etc. 

Quanto mais as colonizações sistêmicas exercerem papel de dominação nos modos de 

vida das pessoas, quanto mais as instiuições, como a escola, forem deturpadas de sentido por 

macro-estruturas às guias de horizonte das relações capitalistas, mais a humanidade se 

distancia da possibilidade de uma emancipação, de uma sociedade que se fundamente em uma 

verdadeira justiça social, onde as pessoas possam ser capazes de exercerem suas existências 

com mais liberdade e consciência, onde se guiem por valores de solidariedade, não-violência, 

cooperação. Segundo Hobsbawm, “[...] vivemos num mundo conquistado, desenraizado e 

transformado pelo titânico processo econômico e tecnocientífico do desenvolvimento do 



98 

capitalismo, que dominou os dois ou três últimos séculos. Sabemos, ou pelo menos é razoável 

supor, que ele não pode prosseguir ad infinitum” (HOBSBAWM, 1996, p. 562). 

Por fim, sabemos que nossa pesquisa é um “grão de areia” em meio a todas essas 

dinâmicas e estruturas sistêmicas, porém as pequenas transformações podem gerar as grandes 

transformações. Compreendemos o mundo da escola, processos educacionais emancipadores, 

imprescindíveis ferramentas de fortalecimento da capacidade de consciência de si e do 

mundo. Apesar de ser um esforço cujos frutos acontecem nas micro-estruturas, nos grupos de 

estudantes, acreditamos que tais frutos podem se multiplicar e se ramificar, ensejando em um 

“trabalho de formiguinha” enquanto possibilidade de uma busca por emancipação social e do 

agir pedagógico,. Mas para isso é preciso ainda muita caminhada, resiliência, estudos, 

pesquisas, e fomentação de processos educativos emancipatórios no mundo da escola.  

  



99 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

A GAZETA. “Professor é alvo de ataque racista após entrevista”. Publicado em 03 de maio de 

2019. Disponível em: <https://www.agazeta.com.br/es/gv/professor-e-alvo-de-ataques-

racistas-apos-dar-entrevista-no-es-0519> Acesso em: 25/04/2019.  

ADORNO, Theodor W. Educação e emancipação. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1995. 

BACARJI. Arlene Denise. Canção Nova. Disponível em: 

<https://formacao.cancaonova.com/atualidade/ideologiadegenero/a-ideologia-de-genero/> 

Acesso em: 23/04/2019. 

BANNELL, Ralph Ings. I. Habermas e a educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

BITTAR, Eduardo C. B. Educação em Direitos Humanos: Fundamentos teóricos 

metodológicos. Educação e metodologia para direitos humanos: cultura democrática, 

autonomia e ensino jurídico. Editora Universitári 2007. p. 313 -332.  

BOUFLEUER, José Pedro. Pedagogia da ação comunicativa: uma leitura de Habermas. 

3.ed. Ijuí: Ed. Unijuí, 2001. 

BRANDAO, C. R.; BORGES, Maristela Corrêa. A Pesquisa Participante: um momento da 

Educação Popular. Revista de Educação Popular, v. 6, p. 51-62, 2007.  

BRASIL ESCOLA. “As cotas como uma das políticas afirmativas necessárias no país”. 

Publicado em 03 de dezembro de 2007. Disponível em: 

<https://vestibular.brasilescola.uol.com.br/cotas/pros.htm> Acesso em: 26/04/2019.  

BRASIL ESCOLA. “Para alguns a política de cotas é um retrocesso”. Publicado em 03 de 

dezembro de 2007. Disponível em: 

<https://vestibular.brasilescola.uol.com.br/cotas/contras.htm>. Acesso em: 26/04/2019.  

BRASIL, LDB. Lei 9394/96 – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular: Ensino Médio. Brasília: MEC/Secretaria de 

Educação Básica, 2018. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil (1988). Assembleia Geral da ONU. 

(1948). "Declaração Universal dos Direitos Humanos" (217 [III] A). Paris.  

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e 

para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. (Parecer CNE/CEB nº 2/2007, 

aprovado em 31 de janeiro de 2007).  



100 

BRASIL. Diretrizes Nacionais para a Educação em Direitos Humanos. Parecer CNE/CP nº 

8/2012, aprovado em 6 de março de 2012.  

BRASIL. Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da República. Caderno de Educação 

em Direitos Humanos. Educação em Direitos Humanos: Diretrizes Nacionais., 2013. 

Disponível em: Acesso em: 23 mar. 2019.  

BRITZMAN, Deborah. O que é esta coisa chamada amor: identidade homossexual, 

educação e currículo. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 21, n. 1, p. 71-96, jan/ jun 

1996. 

BRUINI. Eliane da Costa. Brasil Escola. Relações de gênero na escola. Disponível em: 

<https://educador.brasilescola.uol.com.br/etica/relacoes-genero-escola.htm>. Acesso em: 

22/04/2019. 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Formação Continuada de Professores: tendências atuais. In: 

REALI, Aline Maria de Medeiros Rodrigues; MIZUKAMI, Maria da Graça Nicoletti. 

Formação de Professores: tendências atuais. São Carlos: EdUFSCar, 2007. p. 139-152. 

CANDAU, Vera Maria. Ressignificando a didática na perspectiva multicultural. Projeto de 

Pesquisa. Rio de Janeiro: Puc-Rio, 2001. 

CASTRO. Fábio Fonseca. Jürgen Habermas, um pensador da razão pública. 2009. 19 slides. 

Disponível em: <https: //pt.slideshare.net/hupomnemata/aula-26-jgen-habermas-um-

pensador-da-razo-pblica/>. Acesso em 03/03/2019.  

COMECE A PENSAR. “A corrida dos 100 milhões”. Publicado por Comece a pensar em 17 

de outubro de 2017. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=L177yGji8eM>Acesso em 25/04/2019.  

CRISTINE. Elen. MUNDO EDUCAÇÃO. Diversidade. Disponível em: 

<https://mundoeducacao.bol.uol.com.br/educacao/diversidade.htm> Acesso em: 25/04/2019. 

CUNHA. Carolina. Novelo Comunicação. “Gênero e identidade - Muito além da questão 

homem-mulher”. Disponível em: <https://vestibular.uol.com.br/resumo-das-

disciplinas/atualidades/genero-e-identidade-muito-alem-da-questao-homemulher.htm?cmpid> 

Acesso em: 19/042019 

DE SOUZA SANTOS, Boaventura. Uma concepção multicultural de direitos 

humanos. Revista Lua Nova, v. 39, 1997. 

DEMO, Pedro. Pesquisa e construção do conhecimento: metodologia científica no 

caminho de Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1994. 

DINIS, N. F. Homofobia e educação: quando a omissão também é signo de violência. 

Educar em Revista, Curitiba, Brasil, n. 39, p. 39-50, jan./abr. 2011. Editora UFPR 43. 



101 

Disponível em: <https://novaescola.org.br/conteudo/11897/como-as-metodologias-

ativasfavorecem-o-aprendizado>. Acesso em: 10 abril 2019. 

FOLSCHEID, Dominique — WUNENBURGER, Jean-Jacques: Méthodologie 

philosophique (Coll. Premier Cycle). Paris: PUF, 1992. 

GAROFALO, Debora. Como as metodologias ativas favorecem o aprendizado.2018. 

GOERGEN, Pedro. Educação e diálogo. Maringá: Eduem, 2010. 

GOERGEN, Pedro. Pós-modernidade, ética e educação. modernidade, ética e educação. 

modernidade, ética e educação. Campinas: Autores Associados. 2001, Coleção Polêmicas 

do Nosso Tempo: p. 79. 

GOMES, Luiz Roberto. Agir Comunicativo, Diálogo e Educação. In: GOERGEN, Pedro 

(org). Educação e Diálogo. Maringá: Eduem, 2010.  

GOMES, Luiz Roberto. O consenso na teoria do agir comunicativo de Habermas e suas 

Implicações para a educação. – Campinas, 2005. 

HÄBERLE, Peter. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Edições 

Loyola, 2002. 

HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e interesse. Rio de Janeiro. 1987.  

______. Racionalidade e Comunicação. Lisboa: Edições 70, 1996. 

______. Técnica e ciência enquanto ideologia. Os pensadores, v. 2, 1983. 

______. A crise de legitimação no capitalismo tardio. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 

1980. 

______. A ética da discussão e a questão da verdade. Martins Fontes, 2004. 

______. Consciência moral e agir comunicativo. Tempo brasileiro, 2003. 

______. La inclusión del otro: estudios de teoría política. Paidós, 1999. 

______. Mudança estrutural da esfera pública: investigações quanto a uma categoria da 

sociedade burguesa. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1984. 

______. O Ocidente dividido. Tempo Brasileiro, 2006. 

______. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Tempo Brasileiro, 2002. 



102 

______. Técnica e ciência como" ideologia". Lisboa: Edições 70, 1987. 

HABERMAS, Jürgen. The new conservatism: cultural criticism and the historian's 

debate. John Wiley & Sons, 2018. 

______. Verdade e justificação: ensaios filosóficos. Edições Loyola, 2004. 

______. Passado como futuro. Tempo Brasileiro, 1993. 

______. Teoría de la acción comunicativa: complementos y estudios previos. Madrid: 

Cátedra, 1989.  

______. O discurso filosófico da modernidade:(doze lições). Martins Fontes, 2002. 

______. Racionalidade e comunicação. 2002. 

HAN. B.C. No enxame: perspectivas do digital. Trad. de Lucas Machado Petrópolis: Vozes, 

2018. 

HOBSBAWM, Eric. A era dos extremos. Trad. Marcos Santarrita. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1996; 

KONDER, Leandro. Sobre o amor. São Paulo: Boitempo, 2007. 

LEITURA OBRIGAHISTÓRIA. O conceito de gênero e a antropologia. Publicado em 30 de 

novembro de 2017 por Leitura Obrigahistória. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=kZOPRKVQuAw>. Acesso em 25/04/2019.  

LYOTARD, Jean-François. A Condição Pós-moderna. Trad. Ricardo Corrêa Barbosa. Rio 

de Janeiro: José Olympio, 2002; 

MAGALHÃES, Davi de Castro. Construção da identidade em redes sociais: análise do Orkut. 

In.Sociedade Brasileira de Estudos da Comunicação. Disponível em: 

<http://www.intercom.org.br/papers/regionais/centrooeste2010/resumos/R21-­‐0040-­‐> 

Acesso em: 23/08/2019 

MAIA, Antonio. A idéia de patriotismo constitucional e sua integração à cultura político-

jurídica brasileira. Revista Direito, Estado e Sociedade, n. 27, 2005. 

MEDEIROS, José Whashington de Morais. A racionalidade comunicativa como Ágora de 

processos educativos emancipatórios. UFPB, João Pessoa, 2008, 240 p.  

MÉSZÁROS, István. O poder da ideologia. São Paulo: Boitempo, 2004. 



103 

MICHELMAN, Frank I. Morality, Identity and “constitutional patriotism”. Ratio Juris, v. 14, 

n. 3, p. 253-271, 2001. 

MOSÉ. Viviane. Café Filosófico. Publicado em 25 de Junho de 2015 por Instituto Cpfl. 

Disponível em:  <https://www.youtube.com/watch?v=HRCfJ3EQQCw> Acesso em: 

25/04/2019.  

MÜHL, Eldon Henrique. Habermas e a Educação: ação pedagógica como agir 

comunicativo. Passo Fundo: UPF, 2003a; 

NETTO, Letícia Rodrigues. “Intolerância Religiosa”. Disponível em: 

<https://www.infoescola.com/sociologia/intolerancia-religiosa/ Acesso em: 26/04/2019. 

OFICINA DO ESTUDANTE. Filosofia: Jürgen Habermas. 2016. (7m32s) Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=VV79_kiAfJo>. Acesso em: 03/03/2019 

PEQUENO. Marconi. Educação em Direitos Humanos: Fundamentos teóricos 

metodológicos. Sujeito Autonomia e Moral. Editora Universitária. 2007. p. 187-204.  

PINTO, José Marcelino de Rezende. A teoria da ação comunicativa de Jürgen Habermas: 

Conceitos básicos e possibilidades de aplicação à administração escolar. Paidéia, 

FFCLRP,Ribeirão Preto, 1995.  

PIZZI, Jovino. Ética do discurso: a racionalidade ético-comunicativa. Edipucrs, 1994. 

POUBEL. Mayra. Pós-verdade e Fake-news. Guia do Estudante. Ed.26. 2º S 2017. Editora 

Abril. Disponível em: <//https://www.infoescola.com/sociedade/fake-news/>. Acesso em: 

06/09/2018. 

RODRIGUES. Paulo Roberto. A crítica da razão lacradora- Do pós-guerra ao Twitter, 

anedotas e diagnósticos sobre a tragédia do debate intelectual. Disponível em: 

<https://www.quatrocincoum.com.br/br/colunas/critica-cultural/a-critica-da-razao-lacradora>. 

Acesso em 03/07/2019.  

ROUANET, Sérgio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo: Companhia das Letras, 

1987.  

SIEBENEICHLER. Flávio Beno. Encontros e desencontros no caminho da 

interdisciplinaridade. G. Gusdorf e J. Habermas. Tempos Brasileiros, nº. 98; p. 153-180, 

1989). 

SOUZA, Geraldo Luiz de. Mediação e Habermas. Londrina, 2006. 

STERNBERGER, Dolf. Patriotismo constitucional. Universidad Externado, 2001. 

TEIXEIRA, F. C. No limiar do mistério: mística e religião. São Paulo: Paulinas, 2004. 



104 

 APÊNDICE 1 - ILUSTRANDO O DEBATE COMUNICATIVO PARA 

PROFESSORES E ESTUDANTES  

 

 

O filósofo Jürgem Habermas é um importante pensador de nosso tempo que busca através 

de seus estudos maneiras como a humanidade e as sociedades plurais podem se comunicar 

de foma mais harmosiona na busca por resolver seus conflitos e diferenças. Utilizamos 

algumas  ideias do Habermas na promoção de debates no mundo da escola a fim de criar 

um ambiente mais saudável e propício para a troca de ideias, onde você  possa expor suas 

visões, ouvir as dos colegas, ser convidado à reflexão  e em conjunto aos demais 

participantes buscar um consenso genuíno  que seja justo a todos e construido 

democraticamente.  

 

                 Vamos conhecer um pouco das ideias do “debate comunicativo”?! 

 

 

 



105 

O filósofo em seus livros elabora vários conceitos com o objetivo, além de analisar a 

sociedade e a comunicação entre as pessoas, criar possibilidades para melhorias na forma 

do homem se comunicar, e com isso buscar soluções para seus conflitos e diferenças.  

Entre essas ideias estão as “pretensões de validade da fala” que são pressupostos a serem 

seguidos pelos participantes de uma debate, uma conversa, seja sobre qual tema for, com o 

objetivo de criar condições para acontecer uma comunicação, um entendimento e um 

consenso entre os participantes. Importante lembrar que o filósofo Habermas vê a 

comunicação verdadeira entre as pessoas, uma solução viável para a humanidade resolver 

vários problemas e conflitos que enfrenta, como as guerras entre as nações,  os problemas 

ambientais, as questões da diversidade cultural etc.  

 

 

 

                Pretensão de Validade  

                       VERDADE 

Essa ideia do filósofo nos diz que para 

uma fala ser aceita em um debate é 

necessário que haja uma 

concordância entre os participantes 

quanto aos critérios da experiência 

do mundo objetivo, em outras 

palavras mais fáceis, a fala deve ter 

como base um “fato” da realidade 

concordado por todos e, além disso, 

deve resistir à argumentação. Por 

exemplo, uma pessoa que argumenta 

baseado em fake-news, ou em uma 

ideia que é contra argumentada 

como falsa, não está atendendo a esse 

critério.   

 



106 

 

 

 

            Pretensão de Validade  

                 SINCERIDADE  

 

Habermas diz que para haver uma 

comunicação de verdade em um 

debate os participantes devem agir 

com sinceridade e honestidade em 

relação aos seus argumentos e 

ideias. Devem expor aquilo que 

realmente sentem e pensam. Por 

isso não é legal em um debate 

querer ser o “do contra” só para 

causar polêmica, ou dizer aquilo 

que de verdade não acredita.  Isso 

acaba gerando desentendimentos e 

o debate acaba perdendo o sentido, 

que é a busca honesta entre os 

integrantes por um consenso.  

 

Questões importantes a serem 

consideradas em um “debate 

comunicativo” são a pós-

verdade, as fake-news e 

“lacração”.  Pós-verdade 

acontece quando alguém 

acredita em algo considerando 

somente seus sentimentos, 

paixões e interesses individuais, 

desconsiderando fatos objetivos 

da realidade e a contra 

argumentação.  As fake-news são 

as famosas notícias falsas que 

circulam na internet. E lacração 

acontece quando algum 

participante do debate apresenta 

um argumento frágil, mas quer 

impô-lo a todos só com o objetivo 

de sair “vitorioso”. Todas essas 

características de discursos 

enfraquecem os debates 

verdadeiros.  



107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

            Pretensão de Validade 

Correção 

Esse conceito do filósofo 

Habermas é muito importante, 

pois nos diz que nossos 

argumentos em um debate não 

devem ir contra as leis 

estabelecidas pela nossa 

Constituição, bem como não é 

razoável que se defenda 

argumentos que vão contra a 

valorização da vida, da dignidade 

da pessoa humana e dos Direitos 

Humanos.  

 

O debate comunicativo tem como objetivo fortalecer as competências comunicativas de 

seus participantes e fazer com que possam lidar melhor com as diferentes formas de ver 

a vida e de se viver. A busca por um entendimento e por consensos construídos em 

conjunto e de maneira democrática é condição imprescindível para diminuir conflitos, 

discriminações, preconceitos e violências entre as pessoas e sem isso não se faz possível 

uma sociedade mais justa, digna, harmoniosa e pacífica.  



108 

APÊNDICE  2 - CRONOGRAMA DAS ATIVIDADES  

 

AÇÕES DETALHAMENTO DAS AÇÕES 

1ª ETAPA 

22 a 26/07 de 2019 

 Utilizamos esse momento para fazer uma reunião com o Gestor 

Escolar e o Corpo Técnico Pedagógico, onde expomos nossas 

intenções com relação à intervenção, a saber: os objetivos, a 

metodologia de ensino adotada, o cronograma das ações e a 

forma de avaliação.  

2ª ETAPA 

29/07 a 02/08 de 

2019 

 Realizamos nesse primeiro momento uma exposição aos 

estudantes da natureza da pesquisa, os objetivos, o cronograma 

das ações e a forma de avaliação, ressaltando a importância da 

participação dos mesmos para o resultado da pesquisa; 

 Explicamos e entregamos os termos de autorização inerentes a 

utilização dos direitos de imagem para serem encaminhados 

para assinatura dos seus respectivos responsáveis. 

3ª ETAPA 

05 a 09/08 de 2019 

 Utilizando a “sala de aula virtual” e o tempo de aula buscamos 

uma construção significativa de uma base teórica onde os 

estudantes puderam ter contato com o contexto histórico do 

surgimento da filosofia contemporânea, remontando à Escola 

de Frankfurt enquanto reunião de filósofos dispostos a pensar 

criticamente a sociedade no início do sec. XXI. 

4ª ETAPA 

12 a 16/08 de 2019 

 Propusemos a contextualização de Jürgen Habermas enquanto 

discípulo de Theodor Adorno, e pertencente à segunda geração 

de pensadores da escola de Frankfurt. Para tanto utilizamos 

uma vídeo-aula, “Habermas”, da rede social de 

compartilhamento de vídeos Youtube.  

5ª ETAPA 

19 a 23/08 de 2019 

 Nessa semana trabalhamos os conceitos da racionalidade 

comunicativa em sala de aula. Foi realizada uma exposição 

teórica através de recursos multimídias, Foram trabalhadas as 

pretensões de validade dos atos da fala: inteligibilidade 

(compreensibilidade), verdade, veracidade (sinceridade) e 

correção e também os conceitos de dissenso, entendimento e 



109 

  

consenso e a importância em processo de debate. 

6ª ETAPA 

26 a 30/08 de 2019 

 Após solicitarmos que cada estudante escrevesse de que forma 

haviam entendido os conceitos da racionalidade comunicativa 

que seriam utilizados por eles nos processos de debate, fizemos 

um circulo e conversamos sobre suas impressões e dificuldades.  

7ª ETAPA 

02 a 06/09 de 2019 

 Propusemos aos estudantes um reconhecimento dos marcos 

legais dos DH e da EDH no Brasil e no mundo, bem como uma 

contextualização histórica, incentivando-os a construir um 

vínculo com as temáticas escolhidas para o “Debate 

Comunicativo” da diversidade étnico-racial, religiosa e sexual. 

8ª ETAPA 

09 a 13/09 de 2019 

 Nessa semana procuramos demonstrar a sintomática negativa 

que fenômenos da pós-verdade e das fake-news podem causar 

em experiências de debates, diminuindo-os e esvaziando-os de 

significado ao se desconsidera as “pretensões de validade”. 

9ª ETAPA 

16 a 20/09 de 2019 

 Realizamos a primeira semana da experiência do “debate 

comunicativo” com a temática da diversidade sexual 

10ª ETAPA 

23 a 27/09 de 2019 

 Realizamos a segunda semana da experiência do “debate 

comunicativo” com a temática da diversidade étnico-racial 

          11º ETAPA 

        30/09 a 04/10 

 Realizamos a terceira é ultima semana da experiência do “debate 

comunicativo” com a temática da diversidade religiosa 

       

        12º ETAPA 

        07 A 11/10 

 Finalizamos a pesquisa com uma atividade em círculo em sala 

de aula, onde responderam um questionário de avaliação de 

resultados e também conversamos sobre suas impressões sobre a 

pesquisa para servir de base também para a avaliação dos 

resultados.  



110 

APÊNDICE 3 -  TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO  

 

DOS PAIS OU RESPONSÁVEIS 

 

CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIMENTO 

 

Em cumprimento ao protocolo de pesquisa, apresenta-se aos pais/responsáveis dos 

adolescentes/sujeitos dos 3º anos do Ensino Médio da EMEFM LYRA RIBEIRO SANTOS, 

unidade do Sistema Estadual de Ensino de GUARAPARI– ES, o projeto de pesquisa “A 

racionalidade comunicativa como método de debate para Educação em Direitos 

Humanos no ensino-aprendizagem de Filosofia”, de autoria do mestrando RAMANDO 

CARVALHO OLIVEIRA, como recomendação para a realização do Mestrado Profissional 

em Filosofia - Universidade Federal do Espírito Santo. A pesquisa tem por objetivo pesquisar 

a eficácia e aplicação de metodologia didática na disciplina de Filosofia em relação a 

implementação de metodologia didática de uma experiência de “Debate Comunicativo”, 

vinculado a uma EDH. 

Como instrumentos de pesquisa serão utilizados a pesquisa participante em 

diferentes espaços e tempos com gravações de voz, fotografias e registros em diário de 

campo. Solicita-se, ainda, às famílias consentimento para a participação dos adolescentes na 

pesquisa. Para garantir o tratamento ético dos dados, os nomes dos adolescentes serão 

mantidos em sigilo, caso seja necessário será usado nomes fictícios. Essas atividades serão 

efetuadas sem comprometimento da ação educativa do professor e dos alunos, preservando, 

sobretudo, a integridade do grupo.  

Os dados/resultados da pesquisa serão apresentados na dissertação e poderão ser utilizados 

para publicação. Por isso, solicitamos sua autorização por meio da assinatura deste 

consentimento.  

Eu,__________________________________________________________, responsável pelo 

adolescente,____________________ ____________________________________________, 

da EMEFM LYRA RIBEIRO SANTOS autorizo sua participação no projeto de pesquisa 

“A racionalidade comunicativa como método de debate para Educação em Direitos Humanos 

no ensino-aprendizagem de Filosofia” de autoria do mestrando RAMANDO CARVALHO 

OLIEVIRA - Programa PROF - FILO - Universidade Federal do Espírito Santo, concordando 

com os procedimentos acima apresentados.  

Assinatura: ________________________________________RG:_________________ 



111 

CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIMENTO 

 

DA DIREÇÃO E GESTÃO PEDAGÓGICA 

 

Em cumprimento ao protocolo de pesquisa, apresenta-se aos profissionais (sujeitos 

da pesquisa) da EMEF LYRA RIBEIRO SANTOS, unidade do Sistema Estadual de Ensino 

de GUARAPARI – ES, o projeto de pesquisa “A racionalidade comunicativa como método 

de debate para Educação em Direitos Humanos no ensino-aprendizagem de Filosofia”, 

de autoria do mestrando Ramando Carvalho Oliveira, como recomendação para a realização 

do Mestrado Profissional em Filosofia - Universidade Federal do Espírito Santo. A pesquisa 

tem por objetivo pesquisar a eficácia e aplicação de metodologia didática na disciplina de 

Filosofia em relação a implementação de metodologia didática de uma experiência de 

“Debate Comunicativo”, vinculado a uma EDH.  

 Como instrumentos de pesquisa serão utilizados a pesquisa participante em 

diferentes espaços e tempos com fotografias e registros em diário de campo. Solicita-se, 

ainda, às famílias consentimento para a participação dos adolescentes na pesquisa. Para 

garantir o tratamento ético dos dados, os nomes dos sujeitos da pesquisa serão mantidos em 

sigilo, caso seja necessário serão usados nomes fictícios. Essas atividades serão efetuadas sem 

comprometimento da ação educativa do professor e dos alunos, preservando, sobretudo, a 

integridade do grupo.  

Os dado-resultados da pesquisa serão apresentados na dissertação e poderão ser utilizados 

para publicação. Por isso, solicitamos sua autorização por meio da assinatura deste 

consentimento.  

 

GUARAPARI- ES, ______ de ___________________ 2019.  

Diretor: _________________________________________________________ 

Pedagogo (a): _____________________________________________________ 

PESQUISADOR/ MESTRANDO: RAMANDO CARVALHO OLIVEIRA – Cel. (27) 99800-

0085/ e-mail: ramando_carvalho@hotmail.com  

ORIENTADOR: Dr. MARCELO MARTINS BARREIRA. – Professor Efetivo do 

Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Espírito Santo.  

  



112 

ANEXO 1 -  LAYOUT DA PLATAFORMA EDUCACIONAL GOOGLECLASSROOM 

(SALA DE AULA VIRTUAL)  

 

 

 

 

  



113 

ANEXO 2 -  TEXTO 1  

 

  “PÓS- VERDADE E FAKE- NEWS” 

 

“Fake News” em tradução literal significa notícia falsa. O uso corrente que essas palavras têm tido 

atualmente não é, porém, uma relação direta entre notícia falsa e mentira. Alguns intelectuais apontam que 

estamos sob o domínio do “pós-verdade”, isto é, um momento em que notícias falsas são difundidas – 

principalmente com o advento da internet – importando muito mais as crenças que se pretendeu solidificar do 

que a veracidade dos fatos em si. Eleita pelo dicionário Oxford (referência no papel de catalogar novos termos) 

como expressão do ano de 2016, o termo “pós-verdade” foi definido como “relativo ou referente a 

circunstâncias nas quais os fatos objetivos tem menos influência em moldar a opinião pública do que apelos à 

emoção e a crenças pessoais”. De forma simplificada, a utilização dessa expressão se refere à diminuição do 

peso dado para a verdade factual e valorização das versões de um fato com objetivo de sustentar opiniões e 

ideologias. 

Em linhas gerais, esta ideia já era discutida por Baudrillard quando ao analisar a sociedade pós-

industrial apontava que as transformações ocorridas nesse período resultaram em um mundo onde há cada vez 

mais informação e menos sentido. A realidade não é mais simplesmente o que acontece, mas o que é capaz de 

ser simulado e reproduzido. A representação estaria, portanto, precedendo a realidade. Embora a discussão de 

Baudrillard já abra caminho para o entendimento do descolamento entre o real e o que é reproduzido, a 

expressão “pós verdade” conforme utilizada atualmente apareceu no ano de 1992 na revista “The Nation”, se 

projetando a partir de 2016 com a divulgação de “Fake News” em dois eventos de alcance mundial: eleição de 

Donald Trump para a presidência dos EUA e a saída do Reino Unido da União Européia (Brexit). Nestes dois 

episódios, a divulgação de notícias falsas podem ter sido decisivas para o resultado final das campanhas. 

Cabe ressaltar que notícias falsas sempre existiram na história da humanidade mas há quatro causas 

que se relacionam e explicam esse novo fenômeno: Descentralização da informação trazida pelas novas 

tecnologias de comunicação;Ambiente de forte polarização política, que contribui para a difusão de notícias 

falsas para atingir o inimigo ideológico; Crise de confiança nas instituições tradicionais favorecendo a autonomia 

das pessoas na busca pelas informações; Fortalecimento de uma visão de mundo que relativiza a verdade 

resultado de mudanças socioeconômicas trazidas pela globalização que fragmentaram e flexibilizaram o modo de 

ver o mundo propiciando um pensamento mais individualista e imediatista. 

Em um momento de queda em quatro grandes instituições: Empresas, Governos, ONG e Mídia, as 

pessoas estão mais propensas a ignorar informações que confirmam uma ideia com a qual não concordam, 

mostrando um desprezo pela verdade, ainda que baseado em fatos. O grande perigo existente na fluidez da 

veracidade dos fatos é que a verdade não precisa ser provada, apenas afirmada. A afirmação/manipulação dos 

fatos para atender a determinados objetivos e ideologias foi uma estratégia muito utilizada nos regimes 

totalitários e que está perigosamente ganhando terreno também entre os regimes ditos democráticos. 

 

 

 



114 

REFERÊNCIA: 

 

POUBEL. Mayra. Pós-verdade e Fake-news. Guia do Estudante. Ed.26. 2º S 2017. Editora Abril. Disponível em: 

<//https://www.infoescola.com/sociedade/fake-news/>. Acesso em: 06/09/2018.  

 

TEXTO 2 

  

“RELAÇÕES DE GÊNERO DA ESCOLA” 

 

 No livro organizado por Julio Groppa Aquino, intitulado “Diferenças e preconceitos na escola: 

alternativas teóricas e práticas” (1998), as pesquisadoras Cláudia Vianna e Sandra Ridenti explanam sobre as 

relações de gênero e escola, das diferenças ao preconceito, e revelam que, em nossas escolas, e nos estudos sobre 

educação, ainda é comum a utilização indistinta de termos aparentemente neutros, masculinos e femininos, sem 

nenhum critério definido. Observam também que, algumas vezes, o estereótipo aparece como uma forma rígida, 

anônima, reproduz imagens e comportamentos e separa os indivíduos em categorias. 

Entretanto, afirmam que as diferenças não devem ser necessariamente fontes de estereótipos. Mas 

quando ignoramos essas diferenças ou atribuímos a elas valores permanentes sem atentar para as possibilidades 

de ruptura e de construção de novas definições do que é socialmente concebido como masculino e feminino, 

corremos o risco de reforçar a desigualdade de gêneros. 

Em nossa sociedade, por exemplo, as autoras apontam que a diferença entre homens e mulheres muitas 

vezes é hierarquizada, mantendo situações nas quais as mulheres tendem a ocupar um lugar inferior. Ou então, a 

diferença é utilizada como expressão de vitimização para favorecer interesses individuais. O problema do 

preconceito de gênero, que afeta meninos e meninas, homens e mulheres, nas salas de aula e nos espaços 

escolares, tem base em um sistema educacional que reproduz, em alguns momentos, as estruturas de poder, de 

privilégios de um sexo sobre o outro em nossa sociedade e aparecem até mesmo nos livros didáticos e nas 

relações escolares, afirmam. 

Para as pesquisadoras, o ambiente escolar pode reproduzir imagens negativas e preconceituosas, por 

exemplo, quando professores relacionam o rendimento de suas alunas ao esforço e ao bom comportamento, ou 

quando as tratam apenas como esforçadas e quase nunca como potencialmente brilhantes, capazes de ousadia e 

liderança. O mesmo pode ocorrer com os alunos quando estes não correspondem a um modelo masculino 

predeterminado. Contudo, a análise elucida o fato de que a escola também pode reproduzir novos valores e 

atitudes, além de estereótipos e preconceitos. Com isso, a escola não só recria em seu interior preconceitos de 

gênero como também prepara garotas / mulheres para posições mais competitivas no mercado de trabalho, bem 

como estimula garotos / homens para assumir funções de provedores de cuidado. 

 

REFERÊNCIA: 

 

BRUINI. Eliane da Costa. Brasil Escola. Relações de gênero da escola. Disponível em: 

<https://educador.brasilescola.uol.com.br/etica/relacoes-genero-escola.htm>. Acesso em: 22/04/2019.  

 



115 

TEXTO 3 

 

A IDEOLOGIA DE GÊNERO  

 

Nem tudo que é cultural é errado, mas precisamos discernir o que é real e o que é loucura. 

Primeiramente, precisamos entender dois conceitos-chave para compreendermos o assunto a seguir. O 

primeiro é o que é “ideologia”. Essa palavra não significa um conjunto de ideias simplesmente como muitos 

pensam. Ideologia significa um conjunto de ideias falsas ou verdadeiras (podem conter as duas juntas), a serviço 

de interesses religiosos, políticos, econômicos e, hoje, também os interesses sexuais. O outro conceito que 

precisamos entender bem é o de sofisma. Um sofisma é uma ideia falsa que parece ser verdadeira, um argumento 

que transforma uma mentira em algo com aparência de verdade. Com esses dois conceitos apreendidos, podemos 

esclarecer o tema abordado nesse artigo. 

Ideologia de gênero é uma “ideologia” que atende a interesses políticos e sexuais de determinados 

grupos, que ensina, nas escolas, para crianças, adolescentes e adultos, que o gênero (o sexo da pessoa) é algo 

construído pela sociedade e pela cultura, as quais eles acusam de patriarcal, machista e preconceituosa. Ou seja, 

ninguém nasce homem ou mulher, mas pode escolher o que quer ser. Pois comportamentos e definições do ser 

homem ou mulher não são coisas dadas pela natureza e pela biologia, mas pela cultura e pela sociedade, segundo 

a ideologia de gênero.Bem, vamos aqui fazer o discernimento necessário: existem verdades e mentiras nesses 

argumentos. Primeiro vamos colocar as verdades: 

Realmente, alguns comportamentos são culturais, por exemplo, as cores, alguns aspectos dos papéis 

masculino e feminino que não envolvem as questões biológicas obrigatoriamente, o machismo que colocou a 

mulher fora da sociedade por muitos séculos etc. No entanto, precisamos entender, em primeiro lugar, que a 

cultura não é algo que deve ser desprezado, pois indica normas de comportamentos e papéis que organizam uma 

sociedade e estruturam as pessoas psiquicamente, um exemplo disso é que uma cultura que se desmorona como 

de algumas tribos indígenas no Brasil, desmorona também o psiquismo dos seus membros. Então, nem tudo que 

é cultural é errado, muito ao contrário, o cultural pode ser estruturante e saudável para a sobrevivência de uma 

sociedade, de uma tribo ou de uma comunidade. 

Em segundo lugar, os papéis (muitas vezes realçados pelos brinquedos infantis, pelas cores etc) são de 

extrema importância para o psiquismo saudável, para que a pessoa possa construir sua identidade, inclusive a 

sexual. A ideologia de gênero quer incutir na nossa mente que esses papéis são apenas criações culturais 

machistas e patriarcais para a dominação do homem sobre as mulheres. Mas será que um homem pode exercer o 

papel de mãe? Será que uma mulher pode ter a mesma força física de um homem de forma natural, sem nenhum 

recurso externo como hormônios masculinos? Será que um homem que nasce homem poderá mesmo ser mulher 

um dia? Um dia, ouvi, na homilia de um padre da Canção Nova, uma fala muito interessante: um homem que 

troca de sexo, colocando útero e seios, sempre será um homem com útero e seios, nunca uma mulher. Mas a 

ideologia de gênero deseja incutir essa falta de realidade em nossa cabeça, dizendo que podemos ser o que 

quisermos e que é natural nascer homem e passar a ser mulher por causa da opção sexual. Sendo que as crianças 

e os adolescentes poderão, ingenuamente, crer nisso. 

Temos de entender que existem os aspectos biológicos que não podem ser negados, eles são reais e 

dados. Loucura são as vezes que escapamos da realidade para fazer de nossas fantasias, alucinações e delírios 



116 

uma realidade. Hoje, vivemos a loucura, em que as pessoas fazem de seus delírios uma realidade e ainda querem 

impô-las aos outros por meio de leis Podemos respeitar a todos, não os discriminar, nunca ser violentos ou fazer 

acepção de pessoas, pois Jesus Cristo jamais faria isso. Mas vamos discernir bem o que é loucura e o que é real. 

 

REFERÊNCIA:  

BACARJI. Arlene Denise. Canção Nova. Disponível em: 

<https://formacao.cancaonova.com/atualidade/ideologiadegenero/a-ideologia-de-genero/> Acesso em: 

23/04/2019. 

 

  TEXTO 4  

 

 “DIVERSIDADE” 

 

Ensinar a importância do respeito que se deve ter com as diferenças dos colegas no ambiente escolar é 

de fundamental importância, esse ensino deve ser aplicado desde os primeiros anos de escolaridade.Em primeiro 

lugar, convém explicar a complexibilidade do termo preconceito, considerado como um ato pensado, elaborado e 

praticado não só pelos adultos, mas também no meio infantil, visto que nem mesmo as crianças estão excluídas 

das inúmeras formas de discriminação. Sendo assim, é de extrema importância que seja eliminado o preconceito 

desde os primeiros anos da Educação Infantil. É fundamental que, desde o início, a hipocrisia seja deixada de 

lado na afirmação de que todos somos iguais, mesmo porque se todos realmente fossem iguais não haveria 

preconceito. É a partir das diferenças que surgem os preconceitos. 

É notório que muitas escolas são reprodutoras da própria discriminação e que não desenvolvem, nem se quer tem 

interesse em buscar, propostas pedagógicas para se contrapor em relação às questões apresentadas. 

O ideal é que o educador, antes de trabalhar o assunto em questão na sua sala de aula, deixe bem claro 

para o seu alunado três conceitos fundamentais, são eles: 

• Preconceito: julgamento ou ideia preconcebida, a respeito de uma pessoa ou de um povo. 

• Discriminação: quando os preconceitos são exteriorizados em atitudes ou ações que invadem os direitos das 

pessoas, utilizando como referência critérios injustos (idade, religião, sexo, raça, etc.) 

• Racismo: superioridade de certa raça humana em relação às demais, características intelectuais ou morais por 

se considerar superior a alguém. O ideal é que todo educador tenha em mente a importância de propiciar ao seu 

aluno um ambiente que priorize e estimule o respeito à diversidade, ajudando a formar cidadãos mais educados e 

respeitosos que se preocupam com os outros, possuindo o espírito de coletividade. 

 

REFERÊNCIA:  

 

CRISTINE. Elen. MUNDO EDUCAÇÃO. Diversidade. Disponível 

<https://mundoeducacao.bol.uol.com.br/educacao/diversidade.htm> Acesso em: 25/04/2019.  

 

 

 

https://formacao.cancaonova.com/atualidade/ideologiadegenero/a-ideologia-de-genero/


117 

 

TEXTO 5 

  

“INTOLERÂNCIA RELIGIOSA”  

 

Intolerância religiosa é uma forma de violência, física ou simbólica, que tem por objetivo a negação e a 

supressão de uma religião em detrimento de outra. Ou seja, é um caso de preconceito associado a algum tipo de 

violência em que se pretende negar a existência de religiões específicas. No Brasil, as religiões afro-brasileiras 

são o exemplo de religiões que sofrem com a intolerância religiosa. Pode, ainda, estar relacionada a diferentes 

processos sociais, para além da própria religiosidade, como colonização, preconceito étnico-racial, hegemonias, 

discriminação de gênero etc. 

A relação com outros preconceitos é evidenciada pois, a religião é um dos aspectos culturais de um 

povo. E traz em si uma interpretação sobre o mundo, a vida, as relações sociais. Uma religião pode discriminar a 

outra para além das questões de diferentes divindades, por exemplo por como as pessoas se comportam ou se 

relacionam com temas sociais. A intolerância religiosa vem de movimentos hegemônicos. Essa hegemonia 

significa a busca de tornar-se a única visão de mundo possível, acabando com as expressões contrárias. O termo 

surge em debates sobre a pluralidade de direitos, pois se entende que todas as pessoas tenham direito a ter sua 

cultura e etnia respeitadas, consequentemente também às diferentes religiões. 

No entanto, as ações de intolerância religiosa, que podem ser a difamação, a demonização, a exclusão 

social, a destruição de templos, propriedades, símbolos etc. é presente na humanidade há bastante tempo. Pois 

existem diversas religiões que se percebem um caminho único, tanto no ocidente como no oriente. Percebe-se 

isso, por exemplo, na colonização portuguesa no Brasil com relação às religiões indígenas. Estes só seriam 

considerados com alma, que é um atributo da pessoa humana, se professassem a fé do Estado português. Para os 

colonizadores isso não era considerado intolerância religiosa, e sim, salvação da alma dos “selvagens”. 

Atualmente, muitas religiões se veem nesta mesma situação. Seu confronto com as demais é parte de 

sua crença de que há apenas um caminho correto. 

De modo que impedi-los de expressarem tal crença comprometeria, por certo, a sua liberdade religiosa. 

O problema é que ao exerce-la livremente nos mais diversos meios de comunicação e espaços públicos e, muitas 

vezes, de modo abertamente hostil, esses religiosos protagonizam atos explícitos de “violência simbólica”, que 

estigmatizam, desqualificam e rebaixam moralmente os adeptos dos cultos afro-brasileiros [e outros], bem como 

suas crenças e práticas religiosas. (ORO, 2007, p.126). Apesar da estratégia de salvação continuar sendo a 

justificativa, nas legislações brasileiras e nos Direitos Humanos isto é considerado crime de violação de direitos. 

O entendimento de que apenas a própria religião salva só pode ser usado dentro da mesma e não para agredir 

outras pessoas e culturas. A Lei nº 9459/1997 altera a Lei 7716/1989, legislando sobre crimes de preconceito ou 

discriminação. 

Art. 1º Serão punidos, na forma desta Lei, os crimes resultantes de discriminação ou preconceito de 

raça, cor, etnia, religião ou procedência nacional. (BRASIL, 1997). A ideia de liberdade religiosa e de Estado 

laico se complementam na discussão da intolerância religiosa, pois é o Estado, dentro dos direitos civis, que vai 

definir os atos de violência e intolerância. O Estado laico é aquele que não professa uma crença para si. A 



118 

liberdade religiosa se baseia nos direitos civis, ou seja, relativos ao indivíduo, e nos Direitos Humanos para 

garantir que não haja discriminações de nenhum tipo entre os seres humanos. 

No Brasil, em se tratando de laicidade, nos deparamos com a aurora republicana como marco. É quando 

se adota de modo assumido o princípio da separação entre Estado e igrejas. Em termos mais concretos: rompe-se 

com o arranjo que oficializava e mantinha a Igreja Católica; o ensino é declarado leigo, os registros civis deixam 

de ser eclesiásticos, o casamento torna-se civil, os cemitérios são secularizados; ao mesmo tempo, incorporam-se 

os princípios da liberdade religiosa e da igualdade dos grupos confessionais, o que daria legitimidade ao 

pluralismo espiritual. Note-se que estamos no final do século XIX e a amplitude desse projeto de laicização 

coloca o Brasil ao lado, e mesmo à frente, de outros países igualmente comprometidos com aqueles princípios. 

(GUIMBELI, 2008). O ambiente democrático e plural das sociedades contemporâneas leva ao debate e a 

convivência entre grupos distintos. Não é considerada intolerância religiosa o debate saudável e respeitoso, e 

sim, quando em debate se procura diminuir, ridicularizar, ofender, blasfemar, satirizar etc as práticas religiosas. 

A crítica a práticas religiosas é permitida seguindo a mesma linha. 

A liberdade religiosa, como se sabe, pressupõe as liberdade de culto, de crença, de pensamento, de 

consciente e de expressão, liberdades que são essenciais para o funcionamento da democracia. Apesar disso, o 

exercício dessas liberdades, mesmo que restrito e regulado pelo aparato jurídico-político, pode acarretar a 

irrupção de lutar culturais e até de conflitos religiosos. Isto é, o contexto democrático de liberdade, tolerância e 

pluralismo religioso não resulta automaticamente numa coexistência harmônica (o que supõe uma concepção 

bastante ingênua de democracia) entre as diferentes religiões presentes num determinado território. Pressupõe, 

antes, a ocorrência de disputas, antagonismos, conflitos e competição entre grupos religiosos, mas, decerto, com 

a expectativa de que sucedam majoritariamente dentro dos limites da lei e da razoabilidade. (ORO, 2007, p.125). 

É importante notar que intolerância religiosa e discriminação são diferentes para alguns autores da 

Antropologia. Intolerância se refere a atos de não tolerar a existência de diferentes discursos religiosos; a 

discriminação convive com as liberdades religiosas, mas significa tratar as religiões de forma diferente, 

concedendo benefícios a umas, excluindo ou marginalizando outras. [...] constitui discriminação porque se 

baseia na concessão de tratamento desigual a um grupo religioso em detrimento dos demais. Tais atos de 

discriminação estatal põem em questão, evidentemente, qualquer afirmação ou suposição sobre a neutralidade e 

imparcialidade do Estado brasileiro em matéria religiosa. (ORO, 2007, p.124) 

Assim, intolerância religiosa é uma ação de preconceito contra uma religião específica de forma 

hegemônica e a fim de que a mesma, que se apresenta como oposição à primeira, seja erradicada. É considerada 

crime na legislação brasileira e é uma violação dos direitos humanos. Difere-se da discriminação por não aceitar 

a liberdade religiosa e a manifestação plural dos diferentes cultos. Pode ser exercida por meio de violência física, 

material ou simbólica 

 

REFERÊNCIA:  

NETTO, Letícia Rodrigues. “Intolerância Religiosa”. Disponível em: 

<https://www.infoescola.com/sociologia/intolerancia-religiosa> Acesso em: 26/04/2019. 

 

 

 

https://www.infoescola.com/sociologia/intolerancia-religiosa/


119 

ANEXO 3  - Matéria divulgada no Portal da Secretaria de Educação do Espírito Santo sobre 

a pesquisa 

 

 

Fonte: SEDU/ 2019 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	INTRODUÇÃO
	1 A RACIONALIDADE COMUNICATIVA COMO UTOPIA POSSÍVEL NA CONSTRUÇÃO DE DEBATES NO MUNDO DA ESCOLA
	1.1 O contexto da crise em Habermas
	1.2 A ágora da racionalidade comunicativa
	1.2.1 A utilização das pretensões de validade dos atos da fala e da ética do discurso em processos de debates
	1.2.2 A possibilidade de consensos na experiência do “debate comunicativo”
	1.2.3 A valorização do entendimento no “debate comunicativo”


	2 O DEBATE COMUNICATIVO NA EXPERIÊNCIA DO FILOSOFAR PARA A DIVERSIDADE E DIREITOS HUMANOS
	2.1 Pós-verdade e fake-news: desafios contemporâneos
	2.2 A necessidade da emergência de um patriotismo constitucional
	2.3 A valorização da construção de identidade no sentido pós-convencional

	3 OS CAMINHOS DA EXPERIÊNCIA DO “DEBATE COMUNICATIVO”
	3.1 Contextualização histórico-crítica da filosofia habermasiana em sala de aula
	3.2 Trabalhando os conceitos de pretensões de validade dos atos da fala, dissenso, entendimento e consenso em sala de aula
	3.3 Da vinculação da experiência do “debate comunicativo” a uma educação em direitos humanos
	3.4 Pós-verdade, fake-news e “lacração” em sala de aula
	3.5 A experiência do “debate comunicativo”
	3.5.1 O “debate comunicativo” com a temática da diversidade sexual
	3.5.2 O “debate comunicativo” com a temática da diversidade étnico-racial
	3.5.3 O “Debate Comunicativo” com a temática da diversidade religiosa


	4 A AVALIAÇÃO DOS CAMINHOS DA EXPERIÊNCIA
	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	APÊNDICE  2 - CRONOGRAMA DAS ATIVIDADES
	APÊNDICE 3 -  TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO
	ANEXO 1 -  LAYOUT DA PLATAFORMA EDUCACIONAL GOOGLECLASSROOM (SALA DE AULA VIRTUAL)
	ANEXO 2 -  TEXTO 1

